
Zweiter Teil: 
Durchgänge 
 
 

Abbildung 2: William Turner: Light and Colour (Goetheʼs Theory) – the 

Morning after the Deluge – Moses Writing the Book of Genesis (1843).  

Tate Britain 

©Creative Commons CC-BY-NC-ND 3.0 (Unported) licence 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Erster Gang:  

  Der Mensch versteckt sich vor Gott 

 Der Sündenfall – Aufbrechende Personalität bei  

Søren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik 

 
„Die Kunst besteht darin, das Gesicht wiederzufinden.“ 

EMMANUEL LÉVINAS 

 
 
 

IRRLÄUFER I: HEGELS VERFEHLTE DIALEKTIK 
 
Hegel knüpft an die eleatische Philosophie an, indem er in der Einleitung zur 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften das reziproke Verhältnis von 
Vernünftigkeit und Wirklichkeit zum Ausgangspunkt nimmt und dies zu einem 
wissenschaftlichen System ausbauen will. Nach Kant scheint dieser Ansatz ab-
surd zu sein, da das apperzeptive Selbstbewusstsein Möglichkeit als Wirklichkeit 
darstellt und nicht selbst wirklich werden kann. Der Begriff Möglichkeit gehört 
in die Sphäre der Logik, wo nur Denkgesetze im Sinne von analytischen Sätzen 
auffindbar sind. Synthetische Sätze beziehen sich jedoch auf anschauliche Erfah-
rung, auf Erscheinungen.  

Hegel versucht den kritischen Standpunkt zu überwinden, indem er die Logik 
in einem noch näher zu bestimmenden Sinne überwindet. Es handelt sich um ei-
ne höhere Logik, nämlich um Dialektik. Um die Polemik nachvollziehen zu 
können, die Hegels Verwirrung in den Kategorien der Wirklichkeit und der 
Möglichkeit betrifft, muss vorerst auf das Wesentliche seiner Methode einge-
gangen werden, die einen spezifischen Wirklichkeitsbegriff zur Voraussetzung 
hat. Zu Hegels Verteidigung muss erwähnt werden, dass er sich des starren 
Seinsmonismusʼ bewusst ist, der in der antiken Ontologie angelegt ist. Es ist ge-
rade sein Postulat, dass Metaphysik ein System sein muss, das lebendig ist und 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bewegung nicht verneint. – Im Gegenteil, es muss eines sein, welches Bewegung 
zum fundamentalen Prinzip erklärt. Hegels Vorbestimmung der Logik lautet wie 
folgt: 

 
Die Logik ist die Wissenschaft der reinen Idee, das ist, der Idee im abstrakten Elemente 

des Denkens. [...] Die Idee ist das Denken nicht als formales, sondern als die sich entwi-

ckelnde Totalität seiner eigentümlichen Bestimmungen und Gesetze, die es sich selbst 

gibt, nicht schon hat und in sich vorfindet.1  

 
Logik ist das Denken, das die in sich angelegte Totalität entwickelt. Denken ist 
die höchste Innerlichkeit des Geistes, dessen Bestimmung es ist, zu sich selbst zu 
kommen. Totalität bedeutet einerseits, dass der Geist sich selbst erfasst, anderer-
seits liegt darin der Anspruch, Philosophie als wissenschaftliches System zu ent-
falten. Form und Inhalt durchdringen sich.  

Da das Moment der Entwicklung wesentlich ist, impliziert es, dass der Aus-
gangspunkt unvollkommen ist und gleichzeitig eines Instruments bedarf, dass 
die Unvollkommenheit überwindet.  

Hatte Kant die antinomische Struktur der Vernunft aufgezeigt, um das Schei-
tern am Ding-an-sich aufzuzeigen, nimmt Hegel gerade den Widerspruch auf, 
um seine Dialektik zu begründen: Im Begriff Sein spiegelt sich die Doppeldeu-
tigkeit der Unvollkommenheit, bzw. der Vollkommenheit wider, indem das Sein 
gleichzeitig das unmittelbare weltbezogene Bewusstsein des Subjekts in sich 
birgt und als absolutes Grundprinzip des Geistes und der Welt das Göttliche zum 
Ausdruck bringt: „Gott aber soll ausdrücklich das sein, das nur ‚als existierend 

gedacht‘ werden kann, wo der Begriff das Sein in sich schließt. Diese Einheit 
des Begriffs und des Seins ist es, die den Begriff Gottes ausmacht.“2 Dies bedeu-
tet, dass im Selbstdenken Subjekt und absoluter Geist koinzidieren. Die Philoso-
phie hebt den Glauben auf, indem sich Gott als Selbstbewusstsein offenbart bzw. 
indem der Geist von sich selber weiß. In der Phänomenologie des Geistes bringt 
Hegel die Versöhnung zwischen Philosophie und Religion folgendermaßen auf 
den Punkt:  

 
Dies daß der absolute Geist sich die Gestalt des Selbstbewußtseins an sich und damit auch 

für sein Bewußtsein gegeben, erscheint nun so, daß es der Glauben der Welt ist, daß der 

Geist als ein Selbstbewußtsein, d.h. als ein wirklicher Mensch da ist, daß er für die unmit-

telbare Gewißheit ist, daß das glaubende Bewußtsein diese Göttlichkeit sieht und fühlt und 

                                                           

1  Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, 53. 

2  Ebd., 78.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 49 

hört. [...] Das Bewußtsein geht dann nicht aus seinem Innern, von dem Gedanken aus, und 

schließt in sich den Gedanken des Gottes mit dem Dasein zusammen, sondern es geht von 

dem unmittelbaren gegenwärtigen Dasein aus, und erkennt den Gott in ihm. – Das Mo-

ment des unmittelbaren Seins ist in dem Inhalte des Begriffes so vorhanden, daß der reli-

giöse Geist in der Rückkehr aller Wesenheit in das Bewußtsein einfaches positives Selbst 

geworden ist, [...]. Diese Menschwerdung des göttlichen Wesens, oder daß es wesentlich 

und unmittelbar die Gestalt des Selbstbewußtseins hat, ist der einfache Inhalt der absolu-

ten Religion.3 

 
Das religiöse Bewusstsein bildet die höchste Wirklichkeit, indem Gott als Geist 
da ist. Dasein und Sein fallen im spekulativen Denken so zusammen, dass das 
Selbst gleichzeitig im reinen Denken als absolutes Wesen aufgeht. Die göttliche 
und menschliche Natur bilden eine Einheit, „die angeschaut wird.“4 Glauben be-
deutet in diesem Kontext ein noch nicht reines Bewusstsein, ein Bewusstsein, 
das noch nicht endgültig zu sich selbst gekommen ist. Hegel verwendet dafür 
den Begriff der Entfremdung, etwas bleibt dem reinen Bewusstsein noch fremd, 
ist von ihm noch nicht assimiliert worden. Die Überwindung der Entfremdung 
liegt in der Identität des Bewusstseins mit sich selbst. Hegel spricht von der „rei-
ne[n] Sichselbstgleichheit des zu sich zurückgekommnen Selbstbewußtseins“5. 
Das Auge wird dabei zur Leitmetapher eines Denkens, in dem die Transzendenz 
bzw. das Verhältnis des einzelnen Selbst zur Transzendenz zusammenbricht und 
im Prozess der Verinnerlichung zur inwendigen Immanenz wird. Transzendenz 
entspricht einem bloß glaubenden Bewusstsein, das noch selbstentfremdet ist 
bzw. durch das Andere gestört wird:  
 
Durch diese Bedeutung, welche die Unmittelbarkeit und Einfachheit des reinen Denkens 

im Bewußtsein erhält, ist es, daß das Wesen des Glaubens in die Vorstellung aus dem Den-

ken herabfällt, und zu einer übersinnlichen Welt wird, welche wesentlich ein Anders des 

Selbstbewußtseins sei. – In der reinen Einsicht hingegen hat der Übergang des reinen Den-

kens ins Bewußtsein die entgegengesetzte Bestimmung; [...].6 

 
In der reinen Einsicht soll das entfremdende Übersinnliche bzw. die Transzen-
denz in die Immanenz des reinen Denkens übergehen. Hegel versucht durch die 
Aufhebung des Glaubens in Wissen die formale Ich-Struktur von Kant und 

                                                           

3  Hegel, Phänomenologie des Geistes, 528f. 

4  Ebd., 530. 

5  Ebd., 374. 

6  Ebd., 377. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Descartes zu überwinden, indem das transzendentale Bewusstsein bzw. das Co-
gito insofern inhaltlich und wirklich werden, als der Geist in seiner höchsten 
Form da ist. Indem das Partikulare am Ich im Absoluten aufgeht, werden Person 
und Subjekt identisch. Durch die aktualisierte „Sichselbstgleichheit“ wird die 
griechische Einheit von Denken und Sein durch ein Bewusstsein belebt, das 
nicht bloß als Bedingung der Möglichkeit für das Erkennen fungiert. Die philo-
sophische Konstruktion des Subjekts ist durch Hegel in einem wesentlichen Sin-
ne Individuum geworden: eine unteilbare Identität. Dadurch ist die Geschichte 
des logos, die sich als Metaphysik versubjektiviert hat, zu einem Höhepunkt ge-
langt. Dies bildet gleichzeitig den springenden Punkt für Kierkegaards Kritik an 
Hegel: Die Gleichsetzung von Subjekt und Personalität vermag aufgrund der 
Dominanz der Logik kein adäquates Verständnis vom Person-Sein zu schaffen. 
Das Individuum bekommt zwar eine philosophische Relevanz, aber dieses bleibt 
für Kierkegaard in seiner Reduziertheit auf den Aspekt unteilbarer Identität 
letztendlich abstrakt. Seine Kritik versucht aufzuzeigen, wie das Individuum in 
seiner Wirklichkeit verstanden werden kann. Die Bruchstelle könnte kaum deut-
licher hervortreten, wenn wir uns Hegels Interpretation des Sündenfalls verge-
genwärtigen, welche dieses Narrativ logisch begreift bzw. das Grundmuster der 
Dialektik dann zu begründen versucht. Der Zustand im Paradies entspricht einem 
naiven Bewusstseinszustand: 

 
[...]; der daseiende Geist, der das einzelne Selbst ist, welches das Bewußtsein hat, und sich 

als Andres oder als Welt von sich unterscheidet. – Wie dieses einzelne Selbst so unmittel-

bar erst gesetzt ist, ist es doch nicht Geist für sich; es ist also nicht als Geist, es kann un-

schuldig, aber nicht wohl gut genannt werden.7  

 
Dialektik bedeutet den Weg nach innen so abzuschreiten, dass der Geist an sich 
zu sich selbst kommt. Voraussetzung dieser Bewegung liegt in der Differenz, um 
sich das Eigene bewusst anzueignen. In diesem Sinne wird der Baum der Er-
kenntnis über Gut und Böse zur logischen Grundoperation der Differenz und 
Identität, so „dass er die Form der Sichselbstgleichheit durch das Pflücken vom 
Baume des Erkenntnisses [sic] des Guten und Bösen verlor […].“8  

Durch die ausgelöste Bewegung soll der Geist für sich werden. Das Narrativ 
des Sündenfalls begründet ein logisches Menschenbild, welches vom Paradigma 
des geistigen Auges bzw. der reinen Einsicht strukturiert wird. Gut und Böse tre-
ten als Gedanken auseinander und begründen den „Gedanke[n] des Unterschie-

                                                           

7  Ebd., 538. 

8  Ebd., 539.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 51 

des“9. Gut und Böse werden in diesem Narrativ rationalisiert und in die Koordi-
naten des Logisch-Dialektischen überführt: „Nach diesem Momente geschieht 
also, daß, wie das Böse nichts anderes ist als das In-sich-gehen des natürlichen 
Daseins des Geistes, umgekehrt das Gute in die Wirklichkeit tritt und als ein da-
seiendes Selbstbewußtsein erscheint.“10 Das Böse entspricht einem entfremden-
den Zustande des Geistes, der dadurch in Bewegung gerät. Durch diese bewegt 
sich gleichzeitig das Gute in Richtung des Unbewegten bzw. einem Ruhepunkt 
entgegen, wo sich die Bewegung aufhebt, zu sich kommt und das Böse im Guten 
verschwindet. Das Gute wird letztendlich von der Identität zwischen Denken und 
Sein verbürgt.  

Das Verhältnis von Religion und Philosophie kann nun so definiert werden, 
dass Religion als Glauben eine untergeordnete Stelle im philosophischen System 
hat, das auf einem sich selbst wissenden Geiste beruht. Dieser Geistbegriff leitet 
sich jedoch aus einem Verständnis des Sündenfalls ab, die das Wesen der Sünde 
verdrängt bzw. rationalisiert. In den nächsten Kapiteln gilt es sichtbar zu ma-
chen, inwiefern Kierkegaard und Soloveitchik über ihre Zugänge zum Sünden-
fall entscheidende Schichten frei legen, um zu einem existenziellen Verständnis 
des Geistes zu gelangen.  

 
 

3.1  SØREN KIERKEGAARD: EXISTENZIELLE DIALEKTIK 
 

3.1.1  Sich vorwärts bewegen, nicht rückwärts erinnern 
 
Im Denken eines lebendigen Subjekts spielt Bewegung als Begriff und als 
Grundstoff der Lebendigkeit eine tragende Rolle, um das Denken existenziell zu 
grundieren. Der Vorgang des Grundierens unterscheidet sich vom Begründen. 
Diesen Unterschied entwickelt Kierkegaard in der Auseinandersetzung mit He-
gel, bei dem die Bewegung ebenfalls Dreh- und Angelpunkt des Denkens ist. 
Der springende Punkt der Unterscheidung liegt jedoch darin, dass sich Hegel in 
seiner reinen Denkbewegung nach griechischem Muster rückwärts bewegt, um 
mit dem Möglichkeitssinn des Geistes die höchste Seinswirklichkeit zu wieder-
holen bzw. wieder zu holen. So hätten wir sogar eine Präzisierung der Bewe-
gung, die sich als Wiederholung fassen lässt. Hegel holt etwas wieder hervor, in-
dem er sich mnemotechnisch in den Geist versenkt, um das Gesunkene mittels 
der Begriffsbewegung als dialektisches Hin und Her aufzuheben. Der ausgerollte 

                                                           

9  Ebd., 540. 

10  Ebd., 541. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Faden im Labyrinth des Seins wird zum mit sich identischen Bewusstsein zurück 
gespult. Der absolute Grund bzw. das absolute Axiom für diese Bewegung liegt 
in einer Art von Marionettentheater begründet, wo die Wirklichkeit am Faden 
des Denkens festgehalten wird. Dieser Halt entspricht einer Seinsfixierung, ge-
gen welche das kierkegaardsche Pseudonym11 Vigilus Haufniensis in der Einlei-
tung zum Begriff Angst wie folgt polemisiert:  

 
„Man verwendet in der Logik das Negative als jene vorwärtstreibende Macht, die alles in 

Bewegung setzt. [...] In der Logik darf keine Bewegung werden, denn die Logik ist, und 

alles Logische ist nur, und diese Ohnmacht des Logischen bedeutet den Übergang der Lo-

gik zum Werden, wo Dasein und Wirklichkeit hervortreten.“12  

 
Kierkegaard entlarvt das ontologisierende Denken als bloße abstrahierende 
Denkbewegung, die an der konkreten Bewegung der Wirklichkeit scheitert, da es 
sich in diesem Theater nur um eine (Denk)Konstruktion mit dem Werkzeug der 
Negativität handelt: Der Übergang vom Sinnlichen zum abstrakten Denken im-
pliziert, dass die sinnliche Welt einerseits im Verstande gesetzt und andererseits 
in der Vernunft negiert wird, was zur Entzweiung in Subjekt und Objekt führt. 
Durch die Negativität vermittelt sich das Sein, als die genannte reine Idee, mit 
sich selbst, indem der Begriff gleichzeitig a (These) und a (Antithese) ist, wo-
durch die scheinbaren Gegensätze zu einer höheren Einheit (Synthese) hin „be-
wegt“ werden. Der transzendentalen Einheit des Selbstbewusstseins kommt da-
bei die Rolle des „Bewegungsmeister[s]“13 zu, wo im dialektischen Prozess das 
reine Ich zum Inhalt des Bewusstseins wird. Möglichkeit und Wirklichkeit ste-
hen sozusagen am Nullpunkt, dem Anfangs- und Endpunkt der reinen Idee, in 
der sich das Subjekt absolut vollendet – oder systematisch verendet: Denn inwie-
fern kann von wirklicher Subjektivität die Rede sein, wenn die Bestimmung der 
Innerlichkeit in der Einheit des Subjekt-Objekts liegt bzw. zum Erliegen kommt?  

                                                           

11  Kierkegaard kultiviert in sokratischer Tradition eine Maieutik, welche sich rhetorisch 

und gedanklich dem System als Denkgebäude widersetzt. Als ästhetisches Stilmittel 

und Schreibverfahren setzt Kierkegaard Pseudonyme ein, um nicht direkt dem Leser 

eine Lehre oder Wahrheit zu vermitteln. Dieser Bruch führt zur indirekten Mitteilung, 

was für das existenzielle Denken eine adäquate Ausdrucksform ist. Denn Existenz 

lässt sich nicht objektiv begreifen und lehren. 

12  Kierkegaard, Der Begriff Angst, 16f. 

13  Ebd., 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 53 

Diese Fragestellung wird von einem weiteren Pseudonym, Johannes Climacus, 
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift14 hermeneutisch-lebensweltlich aufge-
laden, indem das Subjekt im Lichte von Personalität existenziell gedacht wird:  
 
In der Sprache der Abstraktion kommt das, was die Schwierigkeit der Existenz und des 

Existierenden ausmacht, eigentlich nie zum Vorschein, geschweige denn daß die Schwie-

rigkeit erklärt wird. Eben weil das abstrakte Denken vom Standpunkt der Ewigkeit (sub 

specie aetemi) betrachtet, sieht es ab von dem Konkreten, von der Zeitlichkeit, vom Wer-

den der Existenz, von der Not des Existierenden: daß dieser nämlich aus dem Ewigen und 

dem Zeitlichen, hineingestellt in die Existenz, zusammengesetzt ist.15  

 
Climacus dringt in eine Schicht ein, die der Reflexion voraus geht und deshalb 
auch von dieser übergangen wird: die Zeitlichkeit der werdenden Existenz, die 
sich vorwärts bewegt. Aus dieser präreflexiven Schicht geht die Geschichte des 
Menschen hervor. Hegel springt aus der Zeit heraus, um im Geiste eine zeitlose 
Bewegung zu vollziehen. Die Existenz unterliegt jedoch einer conditio humana, 

die wesentlich durch Zeitlichkeit geprägt ist, in die der Existierende „hineinge-
stellt“ ist. Das existenzielle Moment wird akzentuiert, indem der Existierende 
aus Zeitlichkeit und Ewigkeit „zusammengesetzt“ ist. Diese Zusammensetzung 
lebt aus einem Widerspruch heraus, der nicht rein denkend versöhnt werden 
könnte. Das Unversöhnliche bezieht seine Energie aus der Ewigkeit, die als ein-
brechende Transzendenz in die Zeitlichkeit dem Menschen die Dimension der 
Existenz als Einzelner verleiht.  

Der Begriff der Existenz gewinnt zusätzlich an Kontur, indem Climacus die 
interesselose Abstraktion und das unendliche Interesse des Existierenden an der 
eigenen Existenz einander gegenüberstellt. Das Interesse resultiert aus der Syn-
these, die den Menschen bedroht, ihn in Not versetzt. Das objektive Wissen des 
Hegelschen Systems kann sich darum nicht sorgen, denn es ist dem platonischen 
Ideal der interesselosen Erkenntnis verpflichtet, „Während ein wirklicher 
Mensch, aus Unendlichkeit und Endlichkeit zusammengesetzt, gerade darin sei-
ne Wirklichkeit hat, diese zusammenzuhalten, unendlich interessiert am Existie-
ren […]“.16

 

                                                           

14  Dieser Titel ist Bestandteil der kierkegaardschen Ironie, indem er sich betont unaka-

demisch gegen Hegels Anspruch auf Wissenschaftlichkeit wendet, was in dessen Titel 

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften zum Ausdruck kommt.  

15  Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift, 1. 

16  Ebd., 2f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nun lässt sich die Polemik gegen Hegel so interpretieren, dass der Möglich-
keitsbereich jenen der Wirklichkeit nicht absorbieren kann, weil zwischen Den-
ken und Existenz eine unendliche Kluft besteht. Die Unvereinbarkeit dieser 
Sphären bedeutet, dass die logische Rückwärtsbewegung dialektischen Denkens 
von einer leidenschaftlichen ethischen Vorwärtsbewegung in Frage gestellt wird: 

 
Der subjektive Denker ist Dialektiker in Richtung auf das Existentielle; er besitzt Gedan-

kenleidenschaft, um die qualitative Disjunktion festzuhalten. [...] Alle Existenzprobleme 

sind leidenschaftlich, denn Existenz, wenn man sich ihrer bewußt wird, gibt Leidenschaft. 

[...] Der subjektive Denker ist kein Wissenschaftler, er ist Künstler. Existieren ist eine 

Kunst.17 

 
Die existenzielle Richtung bzw. Ausrichtung des Denkens lässt sich nicht im 
Gedanken aufheben. Der Bewusstseinsprozess entzündet sich an der Brechung 
der Transzendenz (Unendlichkeit und Ewigkeit) in den Bereich des Sinnlichen, 
sprich der aisthesis, wodurch das Existieren als Kunst und nicht als Wissenschaft 
aufgefasst wird. In diesem Sinne lässt sich nun die These formulieren: Durch die 
existenzielle Gegen- bzw. Vorwärtsbewegung bricht das logische Subjekt zu ei-
nem personalen geistigen Sein auf, um eine existenzielle Dialektik zu begrün-
den. Dieser liegt ein Geist-Begriff zu Grunde, der durch Transzendenz definiert 
wird. Anti-Climacus bestimmt den Menschen als Geist: „Aber was ist Geist? 
Geist ist das Selbst. Aber was ist das Selbst? Das Selbst ist ein Verhältnis, das 
sich zu sich selbst verhält; das Selbst ist nicht das Verhältnis, sondern dass das 
Verhältnis sich zu sich selbst verhält.“18 Dem Selbstverhältnis ist ein dialogi-
sches Moment eingeschrieben, welches durch die das Selbst überschreitende In-
stanz verbürgt wird und den Begriff des Anderen aufscheinen lässt. Anti-

Climacus nimmt entsprechend folgende Präzisierung vor: „Ein derart abgeleite-
tes, gesetztes Verhältnis ist das Selbst des Menschen, ein Verhältnis, das sich zu 
sich selbst verhält und, indem es sich zu sich selbst verhält, sich zu einem ande-
ren verhält.“19  

Diesem Selbstverhältnis geht jedoch als Bedingung ein Selbst voraus, das 
sich seiner selbst bewusst wird, um aus diesem Bewusstsein heraus das trans-
zendente Verhältnis anzustreben. Dies erinnert an Hegels Geist, der sich zuerst 
entfremdet, indem er sich seiner im Ansatz bzw. im Unterschieden-Sein bewusst 
wird. Bei Kierkegaard wird die logische Kategorie des Unterschiedes durch eine 

                                                           

17  Ebd., 54f. 

18  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 13. 

19  Ebd., 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 55 

existenzielle Tiefenstruktur ersetzt, die es nun durch seine Interpretation des 
Sündenfalls zu beleuchten gilt.  
 

3.1.2  Das ambivalente Selbst zwischen Dämon und Person  
 
Trotz der polemischen Geste Kierkegaards, mit der er sich von Hegel absetzt, 
gibt es gleichzeitig eine gemeinsame Bewegungszündung, die auf Negativität 
beruht. Bei Kierkegaard „gründet“ die Negativität jedoch auf einem Nichts, das 
sich nicht in einer logischen Operation erschöpft, sondern in die Erlebnisstruktur 
des Subjekts dringt: Denn das Nichts schafft Innerlichkeit, wodurch Hegels Ge-
dankenbewegung in eine existenzielle Bewegung überführt wird. Die entschei-
dende Dimension des sich konkretisierenden Selbst liegt in der Prä-, bzw. Trans-
reflexivität, was zu einem neuen Verständnis von Selbstbewusstsein führt, indem 
dieses durch sich und über sich aufzubrechen versucht, um dialogisch zu werden. 
Die Angst bildet dabei die wesentliche Chiffre der Menschwerdung im Sinne 
personalen Seins, um die existenzielle Tiefenebene frei zu legen. Folgen wir nun 
dem pseudonymen Verfasser Vigillus Haufniensis, der sich im fünften Paragra-
phen20 dem Begriff Angst im Kontext der Paradiesgeschichte in der Genesis an-
nähert:  
 
Angst ist eine Bestimmung des träumenden Geistes [...]. Man findet den Begriff Angst 

kaum jemals in der Psychologie behandelt, ich muß deshalb darauf aufmerksam machen, 

daß er gänzlich verschieden ist von Furcht und ähnlichen Begriffen, die sich auf etwas Be-

stimmtes beziehen, während Angst die Wirklichkeit der Freiheit als Möglichkeit für die 

Möglichkeit ist.21
 

 
Im Unterschied zur Furcht bezieht sich die Angst auf keinen bestimmten Gegen-
stand. Sie hat eine unbestimmte oder schwer bestimmbare Natur. Als Möglich-
keit für die Möglichkeit fundiert sie den Geist. Worin liegt nun die Verbindung 
zum Sündenfall?  

Der naive Bewohner des biblischen Gartens, der sich einerseits seiner Nackt-
heit nicht bewusst ist, andererseits kein Medium zur Verfügung hat, um zwi-

                                                           

20  Ironischerweise kleidet Vigilius Haufniensis diese Schrift in Paragraphen ein, um die 

Form der wissenschaftlichen Abhandlung schlussendlich ad absurdum zu führen. 

Dass ironische Brechung mit im Spiel ist, bezeugt der Untertitel: Eine einfache psy-

chologisch-hinweisende Überlegung in bezug auf das dogmatische Problem der Erb-

sünde. 

21  Kierkegaard, Der Begriff Angst, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen Gut und Böse zu unterscheiden, verkörpert das vermeintlich unmittelbare 
unreflektierte Glück. Er befindet sich im Zustand der Unschuld und lebt in un-
mittelbarer Seligkeit in seiner Natürlichkeit, als Einheit von Seele und Leib – 
und einem träumenden Geist. Da die Bestimmung des Menschen der Geist ist, 
kann in dieser geistlosen Seligkeit eigentlich noch nicht vom Menschen die Rede 
sein. Erst durch den Sündenfall vergewissert sich der Mensch seiner selbst. Der 
verheerende Griff zum Baum der Erkenntnis führt in die Schuld bzw. in die Er-
kenntnis. Vigilius Haufniensis ist sich der Problematik bewusst, die theologisch-
dogmatische Frage nach der Erbsünde psychologisch auszuloten. Es gibt keine 
Erklärung für die Entstehung der Sünde. Der qualitative Unterschied zwischen 
der glücklichen Naivität und dem Erwachen des Bewusstseins ist ein unlösbares 
Rätsel, das mit dem Begriff des Sprunges umschrieben wird. Die psychologische 
Deutung gibt schemenhaft die Umrisse der Menschwerdung an, wobei das Prob-
lem der Sünde nicht erklärt wird. Dies ist der Punkt, wo die philosophische Be-
griffswelt in sich zusammenbricht und sich die Dimension von Barthes punctum 
aufdrängt:  

 
lm selben Moment ist alles verändert, und wenn sich die Freiheit wieder erhebt, sieht sie, 

dass sie schuldig ist. Zwischen diesen beiden Augenblicken liegt der Sprung, den keine 

Wissenschaft erklärt hat noch erklären kann. Derjenige, der in Angst schuldig wird, der 

wird so zweideutig schuldig wie möglich.22  

 
Die Bewegung des sich konkretisierenden Geistes ist nicht begrifflich-dialekti-
scher Natur, sondern quillt aus der präreflexiven Tiefe der Existenz, jenseits der 
zeitlichen Logik von Ursache und Wirkung, wobei der qualitative Sprung von 
der Unwissenheit zum Wissen das blinde Geheimnis bleibt. Diese Ambivalenz 
entzieht sich der Lichtmetaphorik bzw. Hegels reiner Einsicht, weil eine Lebens-
schicht in Bewegung geraten ist, die nicht logischer Natur ist. Der Sprung ist ein 
unüberwindbarer Denkeinwand, was darin zum Ausdruck kommt, dass im selben 
Moment alles verändert ist. Logisch betrachtet unterliegt Veränderung der Kau-
salität, welche linear vom Zustand A zu Zustand B führt. Das Kriterium des 
Sprunges ist jedoch die Gleichzeitigkeit.  

Gemäß der dogmatischen Lehre der Erbsünde ist der Mensch a priori in der 
Sünde. Man kann sich fragen, wieso es dann das unmittelbare Glück der natürli-
chen Einheit gibt? In der außergewöhnlichen psychologischen Deutung von 
Haufniensis wird deutlich, dass dieses paradiesische Glück von einem Nichts an-
gefressen ist, aus dem der unerklärbare Sprung resultiert:  

                                                           

22  Ebd., 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 57 

Der Geist ist träumend im Menschen. [...] In diesem Zustand gibt es Frieden und Ruhe, 

doch gleichzeitig noch etwas anderes, was nicht Unfriede und Streit ist, denn es gibt ja 

nichts, womit sich streiten ließe. Was ist es dann? Nichts. Doch welche Wirkung hat 

Nichts? Es gebiert Angst. Das tiefe Geheimnis der Unschuld besteht darin, daß sie gleich-

zeitig Angst ist. Träumend projektiert der Geist seine eigene Wirklichkeit, diese Wirklich-

keit aber ist Nichts, und dieses Nichts sieht die Unschuld ständig vor sich.23  

 
Das apriorische Moment der Sünde korreliert mit dem träumenden Geist. Er ist 
gleichzeitig abwesend und anwesend. Es gibt keine logische Bewegung von der 
Möglichkeit des Geistes zu seiner Wirklichkeit, denn es gibt etwas, das der Ne-
gation vorausgeht: das Nichts. Es ist der Schwindel erregende Untergrund, der 
bereits in der Unschuld verborgen anwesend ist und die Harmonie der Naivität 
aus dem dämmrigen Halbdunkel züngelnd belauert – und ängstigt, und dies mit 
der Ambivalenz „eine[r] sympatethische[n] Antipathie und eine[r] antipatethi-

sche[n] Sympathie“24. Der Geist, der als bloß angedeutete Möglichkeit träumend 
anwesend ist, befindet sich außerhalb seiner selbst. Dies bedeutet, dass es außer-
halb seiner Macht liegt, sich selbst zu ergreifen, dass es aber gleichzeitig in seine 
Macht gegeben ist, das vegetative Glück in Gärung zu bringen. Darin ist ein 
anthropologisches Schema vorgezeichnet, das den Menschen qualitativ vom Tier 
unterscheidet:  
 
Daß die Angst zum Vorschein kommt, das ist der Kernpunkt des Ganzen. Der Mensch ist 

eine Synthese aus Seelischem und Körperlichem. Doch eine Synthese ist undenkbar, wenn 

sich die beiden Teile nicht in einem dritten vereinen. Dieses Dritte ist der Geist. Im Zu-

stand der Unschuld ist der Mensch nicht ausschließlich Tier – denn wenn er auch nur ei-

nen Augenblick seines Lebens ausschließlich Tier wäre, würde er überhaupt nie ein 

Mensch.25 

 
Das Hegelʼsche Nichts wird an diesem Punkt aus den Angeln gehoben, da es in 
seiner Identitätslogik mit dem Sein gleichgesetzt wird, um den Begriff des Wer-
dens zu begründen. Wirkliche Bewegung entspringt jedoch einem Widerstand, 
der im aschfahlen Seinsneutrum nicht gegeben ist. Die Hegelʼsche Negation kor-
rigiert die Scheinhaftigkeit des unmittelbar Sinnlichen, bis der Schein vom geis-
tigen Sein restlos verschluckt wird. Der optimistische Geist Hegels, der nach ob-
jektivem Selbstgewinn strebt, ist für Haufniensis zu einer Fata Morgana ver-

                                                           

23  Ebd., 50. 

24  Ebd., 51.  

25  Ebd., 52.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

kommen, nicht durch Luft-, sondern durch Geistspiegelung verursacht. Bei 
Kierkegaard liegt indessen eine pessimistische Grundierung vor, indem der Geist 
mit seiner ambivalenten Dialektik in die Verbindung von Seele und Körper ein-
bricht, was sich im verheerenden Biss in den Apfel folgendermaßen manifestiert:  
 
Wenn es in der Genesis heißt, daß Gott zu Adam sagte: ‚Aber von dem Baum des Guten 

und Bösen sollst du nicht essen‘, dann ist doch klar, daß Adam eigentlich dieses Wort 

nicht verstehen konnte – denn wie sollte er den Unterschied zwischen Gutem und Bösem 

verstehen, wo der sich doch erst mit dem Genuß herausstellte. [...] Das Verbot ängstigt ihn 

[Adam], weil es in ihm die Möglichkeit der Freiheit weckt. Was als das Nichts der Angst 

an der Unschuld vorüberging, ist jetzt in ihn eingedrungen und ist nun wiederum ein 

Nichts, eine ängstigende Möglichkeit zu können.26  

 
Die Möglichkeit der Freiheit wird von Haufniensis kommentiert, um das Miss-
verständnis zu beseitigen, dass es sich um eine Art Wahlfreiheit gehandelt hätte. 
Adam hat nicht zwischen Gut oder Böse gewählt. Die Möglichkeit selbst verur-
sachte den Schwindel. Die schwindelerregende Freiheit bedeutet das Auftauchen 
des Geistes aus dem Nichts und der gleichzeitigen Selbstverwirklichung. Im sel-
ben Moment, wenn die Sünde gesetzt ist, wird die Verbindung zur Transzendenz 
getrennt und damit ein problematisches Bewusstsein über dieses Verhältnis ge-
neriert. Dieses erhaben-gespenstische Schauspiel lebt von der Übernatürlichkeit 
eines Geistes, der in die seelisch-leibliche Natürlichkeit eingebrochen ist und 
damit das Drama eines verzweifelten Schuldbewusstseins begründet. Schauplatz 
dieses Dramas ist ein Geist, der sich zwischen daimon (im griechischen Sinne 
handelt es sich um eine Zone der Unschärfe zwischen innerer Stimme, einer im-
materieller belebenden Substanz und dem Schicksal) und Dämon (im christli-
chen Sinne handelt es sich um eine Form von Besessenheit durch das Böse) be-
wegt. Kierkegaard verbindet damit eine problematisch gewordene Persönlich-
keitsstruktur, die das angesprochene Verhältnis wieder setzen muss, es zu wie-
derholen versucht. Das Problem liegt im Dämonischen; eine existenzielle Kate-
gorie, die Kierkegaard als Geist versteht, der durch seine Setzung sich verend-
licht und mit sich eingeschlossen ist. Die Verschlossenheit ist das Dämonische, 
was es aufzubrechen gilt. Indem der Geist sich an sich selbst klammert, ergreift 
ihn durch das Eingeschlossensein Angst bzw. die Angst verursacht die Beklem-
mung – als Angst vor dem Guten oder als Angst vor der Freiheit, die aus der 
Transzendenz kommt. Aus dieser Verflechtung heraus definiert Kierkegaard das 
Dämonische wie folgt:  

                                                           

26  Ebd., 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 59 

Das Dämonische ist die Unfreiheit, die sich verschließen will. [...] Das Dämonische ist das 

Verschlossene und das unfreiwillig Offenbare. Beide Bestimmungen bezeichnen, was sie 

auch sollen, dasselbe; denn das Verschlossene ist gerade das Stumme, und wenn dies sich 

äußern soll, dann muss das gegen seinen Willen geschehen, und zwar so, dass die der Un-

freiheit zugrunde liegende Freiheit, wenn sie in Kommunikation mit der Freiheit draußen 

kommt, revoltiert und nun die Unfreiheit in einer Weise verrät, daß es das Individuum ist, 

das sich gegen seinen Willen in der Angst selbst verrät.27 

 
Daraus leitet Kierkegaard ab, dass das Böse weniger aus der Negation oder aus 
der Verneinung des Willens entsteht, als vielmehr dadurch, dass sich das Dämo-
nische mit sich selbst einschließt und die Kommunikation abbricht. Existenziel-
les Äquivalent dazu bildet das Schweigen oder das Stumme, das durch das Wort 
– im Sinne des Anderen – aufgebrochen werden kann. So erlöst das Wort „von 
der leeren Abstraktion des Verschlossenen“28. Kierkegaard präzisiert das erlö-
sende Element als Offenbarung, die jedoch nicht theologisch-biblisch verengt 
wird, sondern eine existenzielle Kategorie meint, welche Durchsichtigkeit be-
wirkt: dass das Selbst in der Bezogenheit auf Transzendenz sich selber durch-
sichtig und dadurch zu einem wahren personalen Selbst wird. Der oszillierende 
Wille, der nach Kierkegaard in verschiedene Richtungen ausschlagen kann, im-
pliziert eine Ambivalenz, die sich in einem möglichen Maskenspiel bekundet, 
wo dem etymologischen Bezug zwischen Persona und Maske eine erschrecken-
de Evidenz widerfährt: In der Identität zwischen Person und Maske verbirgt sich 
Entsetzen, das seinen Höhepunkt in einer dämonischen Verschlossenheit hat, die 
zu Wahnsinn führt. Der mit sich selbst streitende und sich verstrickende Wille 
bildet den existenziellen gordischen Knoten, der nur glaubend, im Sprung, auf-
gebrochen und nicht logisch gelöst werden kann.  

Damit überwindet Kierkegaard die traditionelle theologisch-christliche Sicht-
weise auf den Sündenfall, welche einerseits von der Wahlfreiheit zwischen Gut 
und Böse ausgeht; andererseits wird diese durch die apriorische Schlechtigkeit 
des Fleisches bedroht, was zur Sünde motiviert. Der Pfahl im Fleisch wird quasi 
durch den existenziellen Kreuzpunkt oder durch schwindelerregende Freiheit er-
setzt. Auf der Ebene des „Fleisches“ bzw. der Lust wird der existenzielle Zugang 
insofern deutlich, als Kierkegaard den Topos des sündigen Fleisches als böse 
Begierde, der Konkupiszenz, in Richtung einer Konzeption von (beklemmender) 
Sexualität andeutet, die den (modernen) Menschen wesentlich prägt:  

 

                                                           

27  Ebd., 144. 

28  Ebd., 145.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Im gleichen Moment, da sich der Geist selbst setzt, setzt er die Synthese, doch um sie set-

zen zu können, muß er sie erst trennend durchdringen, und das Äußerste des Sinnlichen ist 

eben das Sexuelle. Dieses Äußerste kann der Mensch erst in dem Augenblick erreichen, da 

der Geist wirklich wird. [...] Erst im Sexuellen ist die Synthese als Widerspruch, gleichzei-

tig aber, wie jeder Widerspruch, als Aufgabe gesetzt, deren Geschichte im selben Augen-

blick beginnt.29 

 
Der einbrechende Geist lässt ein konkretes Bewusstsein auftauchen, welches 
sich offensichtlich nicht als reflexive Selbstvergewisserung versteht, sondern als 
lebendigen Widerspruch; dies im Gegensatz zur antithetischen Denkoperation. 
Der Widerspruch äußert sich im Schuldbewusstsein und in der Sexualität. Da-
durch wird Wissen existenzialisiert. Kierkegaard verdeutlicht dies in der Ver-
schränkung der Sexualität mit der Scham: „Das Sexuelle ist der Ausdruck jenes 
ungeheuren Widerspruchs, daß der unsterbliche Geist als Genus bestimmt ist. 
Dieser Widerspruch äußert sich als tiefe Scham, die sich schützend darüber brei-
tet und es nicht zu verstehen wagt.“30 Ein letzter entscheidender Bereich im Kon-
text des Sündenfalls betrifft das Bewusstsein über den Tod bzw. über die eigene 
Endlichkeit im Verhältnis zur Ewigkeit. Kierkegaard leitet daraus einen existen-
ziellen Zeitbegriff ab, dessen Spannung und Denkwiderständigkeit, in Anleh-
nung an die Angst, durch Dämonisches und Transzendenz fundiert wird. In der 
Verschränkung des Angst-Motivs mit Zeit gelangt Kierkegaard in Absetzung zu 
Hegel zur existenzdialektischen Kreisbewegung, die ebenfalls das Signum der 
Ambivalenz in sich trägt: Einerseits kreist der Mensch in sich selbst und ver-
zweifelt, andererseits impliziert das Kreisen eine Innerlichkeit, die durch Trans-
zendenz verbürgt wird. Dieses Kreisen widersetzt sich der Vermittlung. Der 
Glaube kann nicht wissend aufgehoben werden. Analog zum Sündenfall lässt 
sich dieser nicht erklären, sondern nur andeuten. Kierkegaard deutet die entspre-
chende Unschärfe mit dem Begriff des Sprunges an. Ein Riss geht durch das 
Bewusstsein. Kamera obscura; als Gegen-Trope zu Hegels Licht reiner Einsicht. 
Im Kreisen deutet sich der Sprung an, als stimmende Wiederholung an der 
Schwelle zum Glauben, repräsentiert in der kreisend verschlungenen Bewegung 
einer mäandrierenden Fußnote. Im Sinne Derridas – am Rand des präsenten Tex-
tes:  

 
[...], diese Idealität bricht hervor im dialektischen Sprung und in der positiven Stimmung: 

Siehe, alles ist neu!, sowie in der negativen Stimmung, welche die Leidenschaft des Ab-

                                                           

29  Ebd., 58f. 

30  Ebd., 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 61 

surden ist, und dem entspricht der Begriff Die ‚Wiederholung‘. Entweder ist in der Forde-

rung nach Ethik das gesamte Dasein zu Ende, oder die Bedingung wird beigebracht, und 

das ganze Leben und Dasein beginnt von vorn – nicht durch eine immanente Kontinuität 

mit dem Vorhergehenden, was ein Widerspruch ist, sondern durch eine Transzendenz, 

welche die Wiederholung durch eine Kluft vom ersten Dasein trennt [...].31  

 
Als negative Kehrseite der angestrebten Wiederholung bohrt sich das Dämoni-
sche in einem Punkt fest und führt zu einer aushöhlenden Kontinuität, bei der die 
Zeit leer und nichtig wird und die Erfahrung der Langeweile bewirkt. Das gezei-
tigte Nichts steht in einem dialektischen Verhältnis zur Verschlossenheit. Das je 
konkrete Selbst-Bewusstsein gebiert Formen des Dämonischen, weil der Geist 
sich vor der Freiheit ängstigt. Hier korrespondiert der Geist mit einem Zeitbe-
griff der unendlichen Folge von Momenten im Sinne einer unendlich inhaltslo-
sen Gegenwart. Dies bedeutet, dass sich der sich vorwärts bewegende Geist als 
Angst verhält und im Hervorbringen einer dämonischen Persönlichkeit eine ent-
sprechende Zeit entstehen lässt. Die wahre Person bzw. das konkreteste je eigene 
Bewusstsein bricht unberechenbar im Glauben hervor, was in Bezug zur Zeitdi-
mension bedeutet, dass die Ewigkeit sich in der Zeit spiegelt. Die entsprechend 
existenziell-ambivalente Kategorie bildet der Begriff des Augenblicks als Reflex 
der Ewigkeit: „Der Augenblick ist jenes Zweideutige, in dem sich die Zeit und 
die Ewigkeit berühren, und damit ist der Begriff Zeitlichkeit gesetzt, wo die Zeit 
ständig die Ewigkeit abschneidet und die Ewigkeit ständig die Zeit durch-
dringt.“32 Hegel bewegt sich mit den Griechen rückwärts, um mit und durch den 
Geist hinter die Zeit zur Ewigkeit zu gelangen. Ewigkeit stellt sich für Kier-
kegaard in der existenziellen Vorwärtsbewegung in Hinblick auf Zukünftigkeit 
ein. In der Angst des Geistes vor der Freiheit, die auf der zeitlichen Ebene von 
der Zukunft ausgeht, verschließt sich dieser in der genannten Dämonie. In der 
Öffnung berührt die Ewigkeit die Zeit und schafft den Augenblick, in dem Zu-
kunft aufgehoben ist. In der zitierten Definition der Ewigkeit ist die Rede von 
„ständig“, was auf die Qualität einer ursprünglichen Wiederholung hinweist. 
Fehlt die Ursprünglichkeit, so stellt sich Gewohnheit ein. Oder: Die Wiederho-
lung wird zum Schwindel. Oder: die Person zur Maske. Die ursprüngliche Wie-
derholung ist der Nullpunkt – das punctum – des Glaubens. Existenziell gespro-
chen ist die Wiederholung das Kriterium der Personalität schlechthin: dies im 
Sinne des absurden Kreisens in der Immanenz des Geistes, welches sich durch 
die Transzendenz in etwas Inneres verwandeln kann: als Geburt der Person. Der 

                                                           

31  Ebd., 22.  

32  Ebd., 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nullpunkt ist für Kierkegaard gleichzeitig Ur-Sprung bzw. Quellepunkt des 
Ernstes: „[...] denn die Innerlichkeit ist eben jene Quelle, die zum ewigen Leben 
sprudelt, und was aus dieser Quelle kommt, das eben ist Ernst.“33 Hierin sieht 
Kierkegaard „die Vorstellung einer konkreten Persönlichkeit“34 im Sinne einer 
erworbenen Ursprünglichkeit, wo das Attribut „ständig“ als wirksame Freiheit in 
der Vorwärtsbewegung Personalität aufbrechen lässt. Eine Bewegung an der 
Schwindel erregenden Grenze zwischen Daimon, Dämon, Maske – und Gesicht.  

Die im biblischen Narrativ angelegten Konsequenzen des Sündenfalls, die 
menschliche Disposition des Freiheits-, Scham- und Todesbewusstseins, werden 
bei Kierkegaard zu Parametern existenziellen Denkens übersetzt: Der Einzelne 
wird durch Angst, Sexualität und Zeitlichkeit in die Enge getrieben. Als Einzel-
ner gilt es diese Beklemmung oder dämonischen Motive zu durchbrechen, indem 
er sich zur Transzendenz verhält. Telos bildet dabei das personale Selbst, das 
sich existenzdialektisch zu wiederholen versucht: „Indem es sich zu sich selbst 
verhält und indem es selbst sein will, gründet das Selbst durchsichtig in der 
Macht, die es setzte.“35 Transzendenz bedeutet das Sichtbarmachen des Gesichts. 
Dies bildet die Schaltstelle und den Übergang zu Soloveitchik. Gleichzeitig sol-
len entscheidende Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik vorberei-
tet werden, die sich aus Kierkegaards Annäherung an das Judentum in Entweder 

– Oder ergeben.  
 

3.1.3  Übergang: Das Gesicht nicht verlieren 

 
In Entweder – Oder sind im zweiten Teil Papiere des Ethikers B enthalten, die 
an den Ästhetiker A gerichtet sind. Ein Kapitel trägt die Überschrift: Das 

Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethischen in der Herausar-

beitung der Persönlichkeit. Der Übergang zu Rabbi B. Soloveitchik drängt sich 
in Hinblick auf seine Schrift The Emergence of Ethical Man förmlich auf. Bei 
beiden steht die Begründung des Menschen in seiner Personalität im Zentrum. 
Die Grundierung ist dabei eine ethische, bei der der Begriff des Gesichts als 
Leitmetapher, Gedanken- und Übergangsfigur zum Dialogischen vertieft werden 
soll.  

Die Herausarbeitung der Persönlichkeit wird durch die Kategorie der Wahl 
begründet, um die ethische Lebensweise von der ästhetischen zu unterscheiden. 
Der Ästhetiker ist ein Spieler, der das Leben als unerschöpfliche Stoffquelle des 

                                                           

33  Ebd., 171. 

34  Ebd., 173. 

35  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 14.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 63 

Experimentierens sieht und so zu einer spasshaften Maskerade wird: „[...] denn 
jede Offenbarung ist immer eine Täuschung, so nur kannst du atmen und verhin-
dern, dass die Leute auf Dich eindringen und die Respiration beeinträchtigen. 
Darin hast du deine Tätigkeit, Dein Versteck zu bewahren, und das gelingt Dir, 
denn Deine Maske ist die rätselhafteste von allen [...].“36 Auf dem Spiel steht 
dabei das Selbst, das verspielt wird. Kierkegaard charakterisiert diesen Verlust 
als die Auflösung einer fundamentalen Form der Intimität, bei der sich das In-
nerste als „bindende Macht der Persönlichkeit“37 zu einem dissoziativen Ich ver-
flüchtigt. Das bindende Element ist in einem schillernden Sinne der springend-
ambivalente Punkt: Denn diese Macht bindet einen so an das eigene Selbst, dass 
bei jedem etwas ist, dass den Menschen gleichzeitig daran zu hindern droht, sich 
selbst völlig durchsichtig zu werden. Denn diese Bindung entspricht einem An-
gekettetsein, wobei sich diese Kette durch die Wahl in ein heiliges Band ver-
wandeln soll, in der Rückbindung an die Transzendenz Gottes bzw. an „die 
Wurzel, durch die er mit dem Ganzen zusammenhängt.“38 Diesen Vorgang des 
Selbst-Erwerbes wird als existenzieller Kampf beschrieben, der sich als Reue 
ausdrückt: „Er bereut sich in sich selbst zurück, zurück in die Familie, zurück in 
das Geschlecht, bis er sich selbst findet in Gott.“39 Diese Reue versteht das 
Pseudonym als Liebe zu Gott, welche an die absolute Wahl subjektiver Schuld 
gebunden ist. Reue ist gleichzeitig Liebe zu Gott und „Ausdruck dafür, dass das 
Böse mir wesentlich zugehört, und zugleich der Ausdruck dafür, dass es mir 
nicht wesentlich zugehört.“40 Die Ambivalenz liegt jener Freiheit zugrunde, die 
einerseits zum Sündenfall führt und nun andererseits durch die Verbindung zwi-
schen Selbstwahl und Reue zu ihrem wahren Wesen kommen will – zur Befrei-
ung von der Sünde. Die dabei wirksame Reue geht mit einem Wahrheitsan-
spruch der Innerlichkeit einher, mittels dem sich Victor Eremita dezidiert vom 
Judentum abgrenzt:  

 
Nur möchte ich das Vorhergehende durch die Bemerkung zu beleuchten suchen, daß erst 

im Christentum die Reue ihren wahren Ausdruck gefunden hat. Der fromme Jude fühlte 

die Schuld der Väter auf sich ruhen, und doch fühlte er bei weitem nicht so tief wie der 

Christ; denn der fromme Jude konnte es nicht bereuen, weil er nicht absolut sich selbst 

wählen konnte. Die Schuld der Vorväter lastete auf ihm, brütete über ihm, er sank zusam-

                                                           

36  Kierkegaard, Entweder – Oder, 707.  

37  Ebd., 708. 

38  Ebd., 774.  

39  Ebd., 774. 

40  Ebd., 784. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

men unter dieser Last, er seufzte, aber er konnte sich nicht aufheben; das kann nur, wer 

sich selbst absolut wählt, mit Hilfe der Reue. Je größer die Freiheit, desto größer die 

Schuld, und das ist das Geheimnis der Seligkeit; es ist, wenn nicht Feigheit, so doch ein 

Kleinmut der Seele, die Schuld der Vorväter nicht bereuen zu wollen; es ist wenn nicht 

Erbärmlichkeit, so doch Kleinlichkeit und Mangel an Großmut.41  

 
Die Abgrenzung beruht auf einer Herabsetzung der jüdischen Reue, welcher der 
„wahre Ausdruck“ christlicher Reue entgegengesetzt wird. Das disqualifizieren-
de Kriterium besteht in der nicht vorhandenen Selbstwahl, welche in ihrem Ab-
solutheitsanspruch den inneren Wert des Menschen als Person kennzeichnen 
soll. Tiefentheologisch betrachtet, handelt es sich um die Dynamik des Geistes, 
der sich einerseits verschließt, andererseits in seinen tiefsten Tiefen „immerfort 
durchbrechen [will]“42, um zu einer höheren Daseinsform43 zu gelangen. Mit die-
ser Brechung sind wir nun bei einer existenziellen Bewegung angelangt, wo der 
Logos durchbrechen will, um sich dialogisch auszurichten bzw. um in der trans-

                                                           

41  Ebd., 777. 

42  Ebd., 739. 

43  Da der Fokus dieser Arbeit bei den pseudonymen Schriften Kierkegaards liegt, soll an 

dieser Stelle auf die Studie Kierkegaards deiktische Theologie von Michael O. Bjerg-

sø verwiesen werden, um das verkürze Bild eines unerlösten Gottesverhältnis zu er-

gänzen. Darin untersucht er das Gottesverhältnis und Religiosität in den erbaulichen 

Reden, die in Kierkegaards eigenen Namen verfasst wurden. Im Rahmen einer christ-

lichen Schöpfungstheologie beleuchtet Bjergsø die Reue in Hinblick auf Freimut, der 

den Horizont in Richtung einer erbaulichen Religiosität eröffnet, was wiederum mit 

einer höheren Daseinsform korreliert: „Was fürchtet der Mensch? Und: Womit tröstet 

sich der Mensch? Beide Fragen werden ja im Verhältnis zu Gott gestellt – aus der 

Sicht des Menschen, der sich vor Gottes Mitwissen schämt. Der Mensch jedoch, der 

auf die letzte Frage Gewicht legt, d.h. Trost in Gott findet, sieht im Grunde am klars-

ten. Denn er sieht durch den Zorn Gottes hindurch und erkennt immer mehr Gottes 

tiefgründige Liebe. Die Reue dieses Menschen ist fortdauernd, aber es ist nicht die 

verzweifelte Reue, denn indem er durch Gottes Blick ein immer klareres Bild von sich 

selbst bekommt, hat der Bereuende im Glauben daran, dass der nächste Augenblick 

offen für die Liebe ist, Freimut gewonnen.“ (Bjergsø, Kierkegaards deiktische Theo-

logie, 156) Die dynamisierte Reue entfaltet sich im Spannungsfeld zwischen Schöp-

fung und Offenbarung, wobei mit der zweiten Kategorie das Dazwischentreten Christi 

gemeint ist – zwischen Mensch und Gott. Die Personwerdung durch das Gottesver-

hältnis bildet die dabei die schöpfungstheologische Verklammerung zwischen Kier-

kegaard und Soloveitchik. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 65 

zendenten Macht Gottes den eigenen Daseins-Grund zu finden. Die innere Span-
nung sprengt dabei das logisch-systematische Verstehen; dies in Hinblick auf ei-
nen existenziellen Begriff leidenschaftlichen Denkens und auf eine nicht zu 
vermittelnde Bewegung in den Glauben. Dabei ist der lebensformende Anspruch 
des subjektiven Denkers zentral, der das Existieren als eine Kunst versteht. 

Diese Bruchstelle bildet gleichzeitig die Schwelle zum jüdischen Denken, 
welches vorerst vereinfachend als dialogisches Denken bezeichnet wird. Bei die-
sem Übergang soll einerseits die wahlverwandte Ausrichtung dialogischen Den-
kens beleuchtet werden. Andererseits gilt es jedoch auch, Kierkegaards subjekti-
ves Denken, das die Innerlichkeit als christlich akzentuiert, in Hinblick auf die 
Exteriorität des Jüdischen kritisch zu befragen. Folgende Stelle verdeutlicht die 
aufgeworfene Problematik: 
 
Ich wähle das Absolute, und was ist das Absolute? Das bin ich selbst in meiner ewigen 

Gültigkeit. Etwas anderes als mich selbst kann ich niemals als das Absolute wählen, denn 

wähle ich etwas anderes, so wähle ich es als eine Endlichkeit und wähle es also nicht ab-

solut. Selbst der Jude, der Gott wählte, wählte nicht absolut, denn zwar wählte er das Ab-

solute, aber er wählte es nicht absolut, und damit hörte es auf, das Absolute zu sein und 

wurde eine Endlichkeit.44  

 
Kierkegaard verabsolutiert das Selbst in der unendlichen Wahl. Der metaphysi-
sche Seinsbegriff hat sich nun absolut existenzialisiert. Aus dieser Verabsolutie-
rung der existenziellen Dimension bzw. der Innerlichkeit heraus entwickelt Kier-
kegaard die entsprechende Argumentationsfigur, dass im Judentum aufgrund ei-
nes äußerlichen Verständnisses Gottes das Absolute verendlicht wird. Problema-
tisch daran ist, dass das Unendliche in der Grundausrichtung verinnerlicht wird. 
Dies entspricht dem Pseudonym Victor Eremita, der sich durch Abgeschieden-
heit und Zurückgezogenheit auszeichnet. Mit Blick auf Kierkegaard scheint mir 
Tilman Beyrichs Einschätzung zuzutreffen, dass das jüdische Denken zwar nicht 
im Gesichtskreis Kierkegaards lag, „[...] vielleicht hat sich dieses Idiom der Er-
zählung Kierkegaard aber doch mehr aufgedrängt, als er sich eingestehen wür-
de!“45  

Sehr passend zu dieser Einschätzung gestaltet sich Kierkegaards Gedanken-
verbindung zwischen der Ethik und dem Begriff der Pflicht, um das sich auf-
drängende Judentum zurückzudrängen: „Der Fehler ist der, daß das Individuum 
in ein äußerliches Verhältnis zur Pflicht gesetzt wird. Das Ethische wird als 

                                                           

44  Kierkegaard, Entweder – Oder, 771f. 

45  Beyrich, „Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?“, 20f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Pflicht bestimmt und die Pflicht wiederum als eine Vielfalt einzelner Sätze, In-
dividuum und Pflicht aber stehen außerhalb voneinander.“46 Die Pflicht im ei-
gentlichen Sinne begründet für Kierkegaard ein inneres Verhältnis, welche keine 
Auflage von außen sein darf, sondern die Pflicht in sich hat. Aufgrund dieser 
Unterscheidung wendet er sich reflexartig gegen das Judentum, um das Christen-
tum im existenziellen Lichte auszuleuchten:  
 
Das Ethische ist das Allgemeine und somit das Abstrakte. In seiner vollkommenen Abs-

traktion ist daher das Ethische immer verbietend. Dergestalt zeigt das Ethische sich als 

Gesetz. Sobald das Ethische befehlend ist, hat es bereits etwas vom Ästhetischen an sich. 

Die Juden waren das Volk des Gesetzes. Sie haben daher die meisten Gebote des mosai-

schen Gesetzes ausgezeichnet verstanden; das Gebot aber, das sie anscheinend nicht ver-

standen haben, war jenes, an welches das Christentum in erster Linie anknüpfte: Du sollst 

Gott lieben von ganzem Herzen. Dieses Gebot ist auch nicht negativ, ist auch nicht abs-

trakt, es ist im höchsten Maße positiv und im höchsten Maße konkret. Wenn das Ethische 

konkreter wird, so geht es über in die Bestimmung von Sitten. Die Realität des in dieser 

Hinsicht Ethischen aber liegt in der Realität einer volklichen Individualität, und hier hat 

also das Ethische bereits ein ästhetisches Moment in sich aufgenommen.47 

 
Im Übergang zu Soloveitchik ist es nun angebracht, den sogenannten Begriff der 
Pflicht im Rahmen hebräischer Etymologie zu klären und erhellend zu analysie-
ren: מצווה (Mizvah) lässt sich oberflächlich mit einem verpflichtenden Gebot  
oder Verbot übersetzen, was Gott im eingeschränkten Rahmen universal der 
ganzen Menschheit und im erweiterten Rahmen den Juden auferlegt. Aus der 
Wurzel ה.ו.צ  lassen sich wesensverwandte Wörter bilden, die den tieferen Cha-
rakter freilegen: So bedeutet das Nomen צוות (Zevet) Verbindung und Bezie-
hung. In diesem Sinne schaffen die מצות (Mizvot; Gebote) eine Bindung zu Gott 
und wirken bindend. Zudem übersieht Kierkegaard, dass die Gebote einerseits in 
negative מצוות לא תעשה (Mizvot lo taase) und positive עשה מצוות  (Mizvot ase) un-
terteilt werden und nicht grundsätzlich verbietende sind. Andererseits ist beden-
kenswert, dass gerade jenes Gebot, welches er als Ausnahme für das Christen-
tum fruchtbar machen will, für das Judentum absolut fundamental ist: Es be-
gründet das zentrale Höre-Israel-Gebet, das שמע (Shma; höre), welches als Aus-
gangspunkt das monotheistische Bekenntnis enthält bzw. die göttliche Souverä-
nität als absolute anerkennt:  ְדחָ אֶ  'קנו הלוֵ אֱ  'ל האֵ רָ שְׂ ע יִ מַ ש  (Höre Jisrael, der Ewige 

ist unser Gott, der Ewige ist einzig). 

                                                           

46  Kierkegaard, Entweder – Oder, 820. 

47  Ebd., 821. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 67 

Gerade in Anschluss daran folgt Kierkegaards Schlüsselstelle im ersten Ab-
schnitt des genannten Gebets:  ְמ ֹ .�דֶ א לכָ , ובְ �שְ פְ ל נַ כָ , ובְ �בְ בָ ל לְ כָ יך בְּ הֶ לוֹאֱ  'ת האֵ  תָ בְ הַ אָוְ    
(Du sollst den Ewigen, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, deiner 

ganzen Seele und deiner ganzen Kraft).48 Die erwähnte Ausnahme bildet das 
Grundmotiv, welche durchaus Innerlichkeit beinhaltet, aber der Kierkegaard-
ʼschen Interpretation insofern widersteht, als die Schlüsselstelle innerhalb des 
Glaubensbekenntnisses auf Gott als der Andere schlechthin verweist. Die An-
dersheit ist eine Einheit und Einzigkeit, die sich in der Essenz nicht mit-teilen 
lässt. Israel ist aufgefordert, die Stimme, die von außen kommt zu hören und zu 
verinnerlichen. Dies in einer ständigen Dialektik, in einem ständigen Hin und 
Her, so dass das Hören nach außen zu einem inneren Verstehen wird. Das äußere 
Hören bezieht sich auf eine Stimme, die als Text-Spur (Thora und Halacha) hör-
bar wird. Nimmt man nun das Ohr als Leitmetapher des Erkennens, so wird das 
Erkennen zu einer suchenden Bewegung, in (Gehör)Gängen bzw. in den Spu-
rungen des Textes grabend. Diese Veräußerungstendenz kritisiert Kierkegaard 
als ästhetisch, weil das Selbst sich auf etwas außerhalb seiner Selbst bezieht, was 
den Ästhetiker auszeichnet. Diese Kritik basiert jedoch auf der Verdrängung 
bzw. Dekontextualisierung des Gebots, Gott mit ganzem Herzen zu lieben, in 
Richtung einer verabsolutierenden Innerlichkeit. Im zweiten Teil dieses Durch-
gangs soll nun auf Soloveitchik eingegangen werden, der die Konstituierung von 
Personalität in der genannten Dialektik auslotet.  

 
 

3.2  JOSEPH BER SOLOVEITCHIK: DIALEKTIK ZWISCHEN 

EXISTENZ UND HALACHA 
 

3.2.1  Die Identität Adams 
 
Bevor in diesem Teil Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik her-
ausgearbeitet werden sollen, gilt es nochmals die gemeinsame existenzielle 
Schnittstelle49 aufbrechender Personalität sichtbar zu machen, die von der Ge-

                                                           

48  Siddur Shma Kolenu, 344f. 

49  Vgl. dazu den Aufsatz von Michael Oppenheim Kierkegaard and Soloveitvchik, wo er 

sich insbesondere auf Soloveitchiks Essay The Lonely Man of Faith bezieht, um die 

gemeinsame Schnittstelle des modernen Menschen auszuloten, der wesentlich ästhe-

tisch geprägt ist und die existenzielle Dimension der Begegnung zwischen Mensch 

und Gott verloren hat. Auch Rutishauser verweist mehrfach auf die Interferenzen zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

dankenfigur des Bruches lebt. Folgende Stelle aus Soloveitchiks Halakhic Man 
liest sich wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Dialektik:  

 
Even though Kierkegaard disagreed with Hegelʼs philosophy from beginning to end and 

made it the object of his fierce, stinging attacks, he, nevertheless, accepted from him the 

dialectical principle (with many significant changes, to be sure). [...] The religious experi-

ence, from beginning to end, is antinomic and antithetic. [...] The ideas of temporality and 

eternity, knowledge and choice (necessity and freedom), love and fear (the yearning for 

God and the flight from His glorious splendor), incredible, overbold daring, and an ex-

treme sense of humility, transcendence and Godʼs closeness, the profane and the holy, 

etc., etc., struggle within his religious consciousness, wrestle and grapple with each other. 

This one ascends and this descends, this falls and this rises.50  

 
In der Umschreibung liegt aber gleichzeitig der Akt des Umschreibens. Diesem 
Prozess gilt dieser zweite Teil. Ausgangspunkt dieser Betrachtung aufbrechender 
Personalität bildet die Auslegung des Sündenfalls. Beide Denker beanspruchen 
das Attribut „existenziell“, welches sie aus der Geschichte über den Sündenfall 
über eine christliche und jüdische Leseart ableiten. Es soll nun die jüdische Le-
seart herausgearbeitet werden und damit gleichzeitig eine befruchtende dialogi-
sche Situation zwischen den Denkern entstehen. Der entsprechende Erkenntnis-
gehalt soll sich also aus einer synthetisierenden Reibung ergeben, die von 
Schnitt- und Bruchstellen lebt, welche sich entweder thematisch-motivisch im-
plizit aufdrängen oder explizit benannt werden. Ich beziehe mich in meinen Aus-
führungen hauptsächlich auf Soloveitchiks Schrift The Emergence of Ethical 

Man. Als Vertiefung und Ergänzung werden ebenfalls The Lonely Man of Faith 

und Halakhic Man in die Überlegungen einbezogen. Wir folgen dabei mit Solo-
veitchik einer Spur in Bereschit, welche die Emergenz des Menschen von der 
Schöpfung her zu verstehen versucht, um eine jüdische Anthropologie zu be-
gründen. Entscheidend ist dabei eine behutsame Annäherung an den biblischen 
Text51, der in der jüdischen Tradition seine Wurzeln hat: 

                                                           

schen Kierkegaard und Soloveitchik (vgl. dazu: Rutishauser, Joseph Dov Soloveit-

chik). 

50  Soloveitchik, Halakhic Man, 139-142. 

51  Im Vorwort zu The Lonely Man of Faith charakterisiert David Schatz das Denken von 

Soloveitchik als religiöse Phänomenologie. Soloveitchik wendet sich dezidiert gegen 

eine historisierende Bibelkritik und begründet einen phänomenologischen Zugang: 

„Of course, since we do unreservedly accept the unity and integrity of the Scriptures 

and their divine character, we reject this hypothesis which is based, like much Biblical 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 69 

If, however, man is in his essence a spiritual personality, a bearer of a transcendental cha-

risma, be it a universal logos, a free will or a heroic modus existentiae, our value judge-

ments revolve about this mysterious ultimate selfreality. [...] I have always felt that due to 

some erroneous conception, we have actually misunderstood the Judaic anthropology and 

read into the Biblical texts ideas which stem from an alien source. This feeling becomes 

more pronounced when we try to read the Bible not as an isolated text but as a manifesta-

tion of a grand tradition rooted in the very essence of our God-consciousness that trans-

cends the bounds of the standardized and fixed text and fans out into every aspect of our 

existential experience. The sooner Biblical texts are placed in their proper setting – name-

ly, the Oral Tradition with its almost endless religious awareness – the clearer and more 

certain I am that Judaism does not accent unreservedly the theory of manʼs isolationism 

and separatism within the natural order of things.52  

 
Dieses ausführliche Zitat verdeutlicht Soloveitchiks Abgrenzung gegenüber ei-
nem griechischen Logozentrismus, welcher in verschiedenen Varianten das Ra-
tionale am animal metaphysisch überhöht, um die Essenz des Menschen durch 
seine Übernatürlichkeit zu begründen. Diese wird durch nous (Geist) erkannt 
und hergestellt, indem der mikrokosmische Mensch den Vernunftsteil abspaltet, 

                                                           

criticism, on literary categories invented by modern man, ignoring completely the ei-

detic-noetic content of the Biblical story.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 9) 

Der eidetisch-noetische Gehalt deutet im Sinne von Husserls Phänomenologie auf ei-

nen Bewusstseinsakt hin. Dies im Sinne einer Aktualisierung, bei der das intentionale 

Bewusstsein den Text grundlegend aktualisiert. Der Begriff Text verweist dabei auf 

ein Gewebe, welches aus Thora und Halacha zusammengesetzt ist. Diese Zusammen-

setzung verweist ihrerseits auf eine Kommentarkultur, die den Text potenziert bzw. 

verunendlicht und dadurch enthistorisiert. Das Bewusstsein richtet sich auf einen geis-

tigen Gehalt und schafft dadurch eine halachische Noesis, ein göttliches Bewusstsein 

(vgl. zudem Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 19). Der phänomenologi-

sche Ansatz beschränkt sich jedoch nicht nur auf eine hermeneutische Methode. Er 

birgt gleichzeitig ein Verstehenszugang in Bezug auf Personalität, indem diese von 

den Tiefenstrukturen der Intentionalität geprägt ist. Diese Thematik soll an späterer 

Stelle eingehend erörtert werden. Hier soll bloß der phänomenologische Zugang Solo-

veitchiks verdeutlicht werden, der sich auch sprachlich in einer phänomenologischen 

Begrifflichkeit zeigt: „The budding of freedom is at the same time the dawn of manʼs 

noesis, of his mental perception or intelligence, which is synonymous with encounter 

with nature, with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the 

ethical experience must be accompanied by the noetic gesture.“ 

52  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

um sich mit dem Makrokosmos so zu verbinden, dass die (ewige) Ordnung 
(Kosmos) erkannt wird. Mit diesem Ansatz scheint Soloveitchik in die Nähe von 
Kierkegaard zu rücken, der sich gegen den universalen abstrakten Logos wendet, 
um diesen mit der konkreten Existenz aufbrechen zu lassen. Gleichzeitig grenzt 
sich Soloveitchik aber auch von einer existenziellen Modalität ab, die auf der 
Letztbegründung eines mysteriösen Selbst beruht. Soloveitchik warnt vor Relig-
iosität, die auf Subjektivität beruht, wo die begrenzende und ordnende Dimen-
sion objektiver Norm fehlt: „Experience has shown that the whole religious ide-
ology which bases itself on the subjective nature of religion – from Schleierma-
cher and Kierkegaard to Natorp – can have dangerous, destructive consequences 
that far outweigh any putative gains.“53 Bei Kierkegaard hängt die Subjektivität 
über dem Ab-Grund der Erbsünde und besetzt einen außernatürlichen Status. Die 
Sonderstellung oder sonderbare Stellung des Menschen beruht hier auf einer Ab-
sonderung von der Natürlichkeit, was für Soloveitchik suspekt ist.  

Im ersten Teil dieser Arbeit sahen wir, dass die Unschuld bei Kierkegaard als 
natürliche Einheit zwischen Leib und Seele charakterisiert wird, die durch den 
träumenden Geist aufbricht, der in seiner Möglichkeit zu sich kommen will und 
eine existenziell-anthropologische Sonderstellung qua Geist begründet. Solovei-
tchik fordert eine jüdische Leseart, welche dem phänomenologisch-eidetischen 
(Zeichen)Sinn, insbesondere der mündlichen Thora, aufspürt, um gerade die Na-
türlichkeit des Menschen zum existenziellen Ausgangspunkt zu machen, welche 
eine jüdische Anthropologie begründen soll. Um diese zu entfalten, konzentriert 
sich Soloveitchik nicht bloß den Sündenfall, sondern behandelt diesen im Kon-
text der Schöpfung.  

Die grundlegenden Lebensformen Pflanze, Tier und Mensch haben ihren Ur-
sprung in der Erde und werden in der Schöpfungsgeschichte entsprechend darge-
stellt. In diesem Sinne besetzt der Mensch keine außerordentliche Stelle im 
Kosmos. Dies verdeutlicht Soloveitchik, indem er bei der Schöpfungsgeschichte 
auf das Detail verweist, dass in der Art und Weise wie Gott durch seine Sprech-
akte das Kreatürliche in die Welt bringt, sichtbar wird, dass dem Menschen kei-
ne Sonderstellung eingeräumt wird, wenn es um das Auftauchen von Leben und 
Lebendigkeit geht.54 Halachisch betrachtet bildet die organische Lebendigkeit 
einen einheitlichen Zusammenhang, der als Zusammenhang der Schöpfung, 

יאהבר  (briah) aus dem heraus das jeweils Individuelle differenziert wird:  

                                                           

53  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 59. Vgl. dazu auch den Aufsatz von David D. 

Possen, „J.B. Soloveitchik: Between Neo-Kantianism and Kierkegaardian Existentia-

lism“. 

54  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 71 

„It implies the full uniqueness and individuality of each structured entity that renders the 

additive performance of ours to be absurd. [...] No arithmetic operation could combine two 

individualistic entities into one quantity (shi’ur); the term biryah denotes aboriginal crea-

ture, in contradistinction with artificial synthetic combination. This is synonymous with an 

organic entity.“55  

 
Wenn die schöpferische einheitlich (ausdifferenzierte) Ordnung in ihrer morpho-
logischen Struktur verletzt wird, gilt das entsprechend organische Sein als תרפה 
(terefah; unrein). Soloveitchik bringt dies etymologisch mit -in Ver (nitraf) נתרף 
bindung, was Chaos und Verwirrung bedeutet. Dadurch wird evident, dass sich 

 nicht bloß auf unkoscheres Essen anwenden lässt, sondern seinen (terefah) תרפה
noetischen Gehalt aus der göttlichen Schöpfung bezieht.  

Das Auftauchen von Personalität wird durch die organisch-dynamische Le-
bendigkeit anthropologisch grundiert, mehr: fundiert. Dies veranschaulicht Solo-
veitchik zusätzlich durch den halachischen Zugang zur Definition einer juridi-
schen Person. Bei den Grenzpunkten menschlichen Seins – beim Embryo und 
beim sterbenden Menschen – wird eine entsprechende Begriffsbestimmung von 
Personalität besonders virulent. Die Halacha schafft eine ethische Urspur, die 
das Leben in seiner Kreatürlichkeit achtet. Würde die Halacha Personalität mit 
Bewusstsein, Logos oder generell einem mentalen Vorgang identifizieren, so 
würden die genannten Grenzwerte nicht personal aufgefasst werden: „Halakhah 
considers this purely vegetated form of life, projected upon an anthropic back-
ground, as a manifestation of a personality.“56 Gott als lebendiger Gott verbürgt 
dieses Urethos. In diesem Verbürgen liegt selbst wieder ein juristisches Moment, 
welches das Verhältnis zwischen Gott und Mensch definiert. Dies wird bei-
spielsweise über die Konzepte von בכור (Bekhor; Erstgeborener) und ביכורים 
(Bikurim; Erstlingsfrüchte) veranschaulicht: Im Bereich des kreatürlich-
natürlichen Lebens wird der Mensch aufgefordert, die erste Ernte oder den Erst-
geborenen Gott zu widmen, um sich die Besitzverhältnisse und die Quelle allen 
Lebens bewusst zu machen. So verbietet die Halacha gemäß den Bestimmungen 
zu Orlah den Konsum von Baumfrüchten in den ersten drei Jahren.57 In diesem 
Kontext ist es bemerkenswert, dass das Judentum eine äußerst differenzierte 
Ordnung in Bezug auf Segenssprüche entwickelt hat, die in Verbindung mit 
Nahrung stehen. Die genannten Bereiche deuten an, dass Transzendenz ein diffe-
renziertes Bezogensein des Menschen auf ein Außen impliziert, welche vom 

                                                           

55  Ebd., 20f. 

56  Ebd., 29. 

57  Ebd., 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Menschen durch die Aufforderung in einem noch zu spezifizierenden Sinne eine 
Antwort erwartet und ihn über eine grundlegende Ethik der Ver-Antwortung 
prägt. Soloveitchik vertieft den grundlegend natürlichen Schöpfungszusammen-
hang zwischen Pflanze, Tier und Mensch, indem er die gemeinsame ontische 
Wurzel in Bereschit freilegt. Durch die identischen Sprechakte58 Gottes entsteht 
die Welt schrittweise aus dem Nichts. Die Sphären der Natur, der Tierwelt und 
des Menschen tauchen durch die identischen Sprechakte auf. Die gemeinsame 
ontische Wurzel wird durch die Segnungen der geschaffenen Sphären bestätigt, 
die als „gut“ gelten. Diese vordergründig banale Qualifizierung meint einen 
Seinszustand der קדושה (Kedushah), da der gesamte Bereich der Sphären mit 
Heiligkeit ausgezeichnet wird: „Va-yevarekh (He blessed) denotes the embed-
ding into the organic frame of existence [...]“.59 

Hier soll beigefügt werden, dass dieser lebendige Schöpfungszusammenhang 
vertiefend sichtbar wird, indem die Erde ebenfalls mit der Metapher des Gesichts 
aufgefasst wird: „Da gebe ich euch alles samensäende Kraut, das auf dem Antlitz 
der Erde all ist“.60 Dieselbe Metapher erscheint in dem Achtzehngebet bei der 
Danksagung für die Fruchtbarkeit der Erde: על פני האדמה (al pnei haʼadama; zum 

Gesicht der Erde). Es könnte hier auch der synonyme Ausdruck ארץ (Erez; 
Land, Erde) stehen. Dies wäre aber ein neutraler Ausdruck ohne innere Verbin-
dung zum Menschen. Die innere Verbindung scheint förmlich auf, wenn man 
sich die etymologische Struktur des hebräischen Begriffs Mensch vergegenwär-
tigt: אדם (Adam; Mensch) setzt sich aus den Wörtern אדמה (Adamah; Erde) und 
 zusammen und besteht offensichtlich aus (Dam; Blut) דם .bzw (Adom; rot) אדום
der gemeinsamen Wurzel א.ד.ם. Aus dieser einheitlichen ontischen Wurzel her-
aus entwickelt Soloveitchik eine differenzierte Ontologie, indem er in den unter-
schiedlichen Sphären die Elemente aus dem Text ableitet, um eine jüdische 
Anthropologie zu begründen. Bei der Erschaffung der Pflanzen- und Tierwelt 
steht jeweils oseh peri le-mino61: Das organische Sein entfaltet sich gemäß der 
spezifischen Gattung62. Während allen Gattungen und Bereichen eine grundie-

                                                           

58  Vgl. ebd., 10f. 

59  Ebd., 74. 

60  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 11.  

61  Ebd., 25f.  

62  In Bezug auf den Menschen fällt hier auf, dass nicht von oseh pen le-mino die Rede 

ist, sondern von נעשה אדם בצלמנו Machen wir den Menschen in unserem Bild mit der 

darauf folgenden Präzisierung  Gott schuf den . האדם בצלמו בצלם אלוקים-את ויברא אלוקים

Menschen in seinem Bilde, im Bilde Gottes schuf er ihn (Buber/Rosenzweig, Die fünf 

Bücher der Weisung, 11). Der Mensch entfaltet sich nicht bloß gemäß seiner Gattung 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 73 

rende lebendige Heiligkeit einwohnt, gibt es in Bezug auf die Reproduktion zwi-
schen Pflanzen und Tieren insofern einen Unterschied, als die Pflanze sich selber 
befruchtet, während das Tier mit einem Instinkt ausgestattet wird und die Fort-
pflanzung performativ umsetzen muss. Letztere Eigenschaft teilt das Tier mit 
dem Menschen in Absetzung zur Pflanzenwelt: „[…] we notice both similarities 
and discrepancies. Both species are commanded peru u-revu – ‚be fruitful and 
multiply.‘ We must understand this blessing of multiplication, uttered at the 
creation of animal and man but absent at the creation of vegetative life, to be the 
instinctive drive that finds expression in a directed act.“63  

Instinktives Verhalten auf der Ebene von Biologie und Psychologie teilen 
sich Mensch und Tier durch die performative Aktualisierung ihrer Fruchtbarkeit, 
welche im Dienste der jeweiligen Gattung steht. Diese Gemeinsamkeit wird auch 
in der grundlegenden Motivationsstruktur in den Bereichen der Sexualität und 
des Hungers erkennbar, die einem biologischen Trieb unterliegt. Soloveitchik 
präzisiert, dass durch die sich wiederholende Erfahrung ein Prozess der Selekti-
vität und der Individualisierung stattfindet. Auf dieser höheren Stufe dient die 
triebliche Befriedigung der Gattung und dem Individuum. Auch diese höhere 
Stufe teilen sich Mensch und Tier64, wobei gerade hier die Natur des Menschen 
durch die Dialektik gesteigerter hedonistischer Momente und der Individualisie-
rung gefährdet wird: Er verliert die Verbindung zu seinen natürlich-ontischen 
Wurzeln, da die Lust eine Entkoppelung initiiert. Dieses Moment der Entkoppe-
lung wird an späterer Stelle im Kontext des Sündenfalls eingehend vertieft wer-
den.  

Um den Sündenfall vorbereitend zu erhellen, müssen die angelegten Struktu-
ren möglicher Entkoppelung von der Natur frei gelegt werden. Soloveitchik leis-
tet dies über eine wiederholte Lektüre, wie der Mensch in die Schöpfung eintritt. 
Diese Bewegung ist sehr komplex, da sie schillernd und oszillierend ist. Sie be-
wegt sich in einem ganz fundamentalen Sinne tatsächlich hin und her und sorgt 
für eine dialektische Verwirrung: In Bereschit erscheint der Mensch in zwei un-
terschiedlichen Versionen bzw. Narrativen, die sich an der Oberfläche zu wider-
sprechen scheinen. Diesen Widerspruch lotet Soloveitchik aus, um eine Funda-
mentalanthropologie mit jüdischem Antlitz zu entwickeln. So erstaunt es nicht, 
dass dieser Brennpunkt alle Texte von Soloveitchik bündelt, die eingangs des 

                                                           

(adam), sondern wird im Ebenbild Gottes geformt. Im Ausdruck אלוקים צלם  (Zelem 

Elokim; Schatten Gottes) wird die Gattung Mensch in Richtung Personalität aufge-

brochen, indem jeder Einzelne nach der Singularität Gottes geformt wurde.  

63  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 70. 

64  Vgl. ebd., 68f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

zweiten Teils dieser Arbeit erwähnt wurden. Gerade The Emergence of Ethical 

Man kreist um dieses punctum indem die Narrative immer wieder hin und her 
gewendet werden. Bevor die angesprochene Tendenz der Entkoppelung weiter 
verfolgt wird, sollen nun hier die beiden Narrative mit ihren grundlegenden Im-
plikationen vorgestellt werden. Im Essay The Lonely Man of Faith macht Solo-
veitchik diese Unterscheidung zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen:  

 
In Genesis 1 we read: ‚So God created man in His own image, in the image of God created 

He him, male and female created He them. And God blessed them and God said unto 

them, be fruitful and multiply, and fill the earth and subdue it, and have dominion over the 

fish, of the sea, over the fowl of the heaven, and over the beasts, and all over the earth.‘  

In Genesis 2, the account differs substantially from the one we just read: ,And the eternal 

God formed the man of the dust of the ground and breathed into his nostrils the breath of 

life and man became a living soul. And the eternal God planted a garden eastward in 

Eden... And the eternal God took the man and placed him in the Garden of Eden to serve it 

and to keep it.‘65  

 
Den Adam des ersten Narratives bezeichnet Soloveitchik als Adam der Erste, 
den des zweiten entsprechend als Adam den Zweiten66 und leitet daraus vier we-
sentliche Unterschiede ab: 1. Adam der Erste wird im Angesicht Gottes erschaf-
fen, ohne zu beschreiben, wie der Körper geformt wurde. Adam der Zweite wird 
aus dem Staub der Erde geformt und über den Atem Gottes belebt. 2. Während 
Adam der Erste ermächtigt wird, die Erde zu seinen Diensten zu unterwerfen, 
wird Adam dem Zweiten die Pflicht auferlegt, den Garten zu kultivieren und zu 
bearbeiten. 3. Mit Adam dem Ersten erscheint gleichzeitig Eva. Adam der Zwei-
te taucht alleine auf. Eva wird erst zu einem späteren Zeitpunkt aus seiner Rippe 
geschaffen, damit er nicht mehr alleine ist. 4. Im Kontext des ersten Narrativs er-
scheint der Name Gottes E-lokim alleine. Im zweiten Narrativ erscheint der Na-
me in Verbindung mit dem unaussprechbaren Namen, der als Tetragrammaton 
wiedergegeben wird67.  

                                                           

65  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 10.  

66  In Halakhic Man nimmt Soloveitchik den kognitiven Menschen und den homo religi-

osus zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen, wobei der kognitive Mensch Adam 

dem Ersten und der homo religiosus Adam dem Zweiten entspricht. Eine synthetisie-

rende Auflösung dieses Dualismus entwickelt Soloveitchik in der Idee des halachi-

schen Menschen.  

67  Vgl. Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 11.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 75 

Für Soloveitchik ist entscheidend, dass diese beiden Narrative eine wider-
sprüchliche Grundstruktur des Menschen widerspiegeln, dies im Sinne einer 
dualen Existenz. Diese Verdoppelung ist insofern das punctum, als sie bewegend 
dialektisch ist. Es handelt sich um einen Widerspruch und gleichzeitig ist es auf 
einer Tiefstebene kein Widerspruch, da die beiden Grundtypen grundsätzlich 
dem Willen Gottes unterliegen und die perfekte Einheit des Menschen ausma-
chen. Es handelt sich jedoch um eine Vollkommenheit, die gleichzeitig brüchig 
ist. Die Brüchigkeit basiert auf der Zusammensetzung der Grundtypen: Der ers-
ten Grundtyp ist eine Art Homo faber, der die Welt kognitiv und kreativ er-
schließt und in der Verbindung von Technik und Kultur die Kontrolle über die 
Natur in der schöpferischen Ebenbildlichkeit Gottes gewinnt. Der zweite Grund-
typ ist weniger in die Schöpfungsprozesse involviert, sondern steht eher in einer 
Mischung aus Staunen, Faszination und Angst den Kräften der Schöpfung ge-
genüber und erschauert angesichts des Metaphysisch-Erhabenen.  

Es soll nun wieder jener Faden aufgenommen werden, wo der Mensch inner-
halb des einheitlichen Schöpfungszusammenhangs die Tendenz zur Entkoppe-
lung von der Natur aufzeigt, da das hedonistische Motiv zu einer problemati-
schen Form der Eigenmächtigkeit antreibt und den Menschen zur fundamentalen 
Bruchstelle bewegen lässt: zum Sündenfall. Die Komplexität der eingeführten 
Unterscheidung soll dabei in den nächsten Kapiteln das Auftauchen des ethi-
schen Menschen beleuchten; genauer: Im Lichte dieser Komplexität kann der 
Mensch überhaupt erst hermeneutisch auftauchen.  
 

3.2.2  Adam und die Differenz 
 
Neben den entwickelten Kriterien der Heiligkeit und Fruchtbarkeit, welche die 
Schöpfung durchziehen, hat der Mensch also nicht nur die Aufgabe die Gattung 
zu erhalten, sondern Herrschaft über die Natur zu erlangen. Aufgrund der (tech-
nischen) Intelligenz bzw. der Fähigkeit biologische Antriebe in technische Intel-
ligenz umzuwandeln, verknüpft die Thora den Aspekt der Fruchtbarkeit mit dem 
Streben nach Macht68. Auf den ersten Blick scheint hier eine gewisse Entfrem-
dung der Natur gegenüber vorzuliegen. Dies trifft jedoch für den Menschen vor 
dem Sündenfall nicht zu, da in Genesis 1 zusätzlich ausgeführt wird, dass sich 
der Mensch von den Gaben der Erde ernähren soll. Soloveitchik verdeutlicht 
hiermit, dass die Geste des Unterwerfens ein Machtverhältnis andeutet, welche 
aber in eine Koexistenz zwischen Mensch und Natur mündet, da es dem Men-
schen ursprünglich (vor dem Sündenfall) verboten war, Fleisch zu essen bzw. 

                                                           

68  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 72.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Tiere zu töten. Die Ganzheit der lebendigen Schöpfung wird also beachtet. Einen 
weiteren interessanten Aspekt ergibt sich im Kontext mit Genesis 2, wo Adam 
(der Zweite) aufgefordert wird, den Garten zu bearbeiten. Soloveitchik weist auf 
die Mehrdeutigkeit von עבודה (avodah, Arbeit) hin, welche geistig und materiell 
sein kann. Daraus ergibt sich das Wortfeld von arbeiten, dienen, Dienst und Got-
tesdienst. In Hinblick auf Adam den Ersten und den Zweiten wird die Erde be-
herrscht und es wird ihr in einem göttlichen Sinne gedient, da der Mensch eine 
gewisse göttliche Macht besitzt, biologische Triebhaftigkeit in Kultur umzuwan-
deln und gleichzeitig ein Wesen aus Erde ist. Die genannte Macht des Menschen 
begründet jedoch noch nicht ausreichend seine Sonderstellung. Diese steht und 
fällt (wörtlich) mit dem Selbstbewusstsein des Menschen. Soloveitchik führt die-
ses auf ein letztes Detail von Genesis 1 zurück. Neben dem Sprechakt Gottes, 
welcher die Gattungen aus dem Nichts schöpft, spricht er die geschaffenen Ge-
schlechter an: „va-yomer lahem (He said to them) [...] The automatic push and 
blind, forced movement of vay evarekh turn into a conscious drive and intelli-
gent movement of va-yomer.“69 Im Angesprochenwerden verweben sich Biolo-
gie, Macht und Intelligenz beim Menschen. Aus dieser Perspektive heraus 
kommt Soloveitchik zum Schluss, dass der Mensch eine gute bzw. eine voll-
kommene Natur besitzt, die in die Natürlichkeit der Schöpfung integriert ist. Das 
Selbstbewusstsein lässt sich jedoch nicht auf eine logisch-kognitive Form der In-
telligenz reduzieren, sondern fundiert sich über eine ethische Urspur: Durch das 
Angesprochenwerden durch das absolut Andere (Gott) wird sich der Mensch qua 
Differenz seiner Selbst bewusst; durch das Bezogensein auf das Andere. In die-
sem Sinne formiert sich das Selbstbewusstsein gleichzeitig mit dem schemenhaf-
ten ersten Auftauchen von Personalität. Genauer: Das Prinzip der Personalität 
begründet das Selbstbewusstsein. Hier wird ein entscheidender Unterschied zu 
Kierkegaard und der christlichen Sichtweise sichtbar. Bei Kierkegaard besteht 
der Mensch vor dem Sündenfall aus einer synthetischen Einheit von Leib und 
Seele – und sonst nichts. Durch diese Einheit hat er jedoch eine unschuldige 
animalische Natur. Die Menschwerdung setzt erst mit der Emergenz des Geistes 
ein, der den Frieden stört bzw. das Nichts in Bewegung setzt und zu „nichten“ 
beginnt, um das Gesetzte (These) antithetisch aufzubrechen. Mit diesem Ansatz 
wendet sich Kierkegaard zwar gegen die traditionelle Vorstellung der Erbsünde, 
bei welcher der Mensch aufgrund seiner Leibgebundenheit als grundsätzlich kor-
rumpierbar gilt: Das Fleisch ist an sich sündig und initiiert den Sündenfall, in-
dem es sich von Natur aus gegen den Geist richtet. Kierkegaard entlarvt diese 
oberflächliche Sichtweise einer grundlegenden Verführbarkeit des Fleisches, in-

                                                           

69  Ebd., 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 77 

dem er auf die existenzielle Freiheit verweist, die durch die Ambivalenz des 
Geistes in die Tiefe geht: Als eine selbstmächtige abstoßend-anziehende Gewalt, 
die den Menschen in die Klemme treibt bzw. zum argumentativen Grenzwert des 
Sprunges in die (Erb)Sünde bewegt. Diese Setzung des zerrissenen Menschen 
begründet das Gottesverhältnis, das aber durch die Selbstergreifung des Geistes 
als fundamental gestörtes gilt.  

Kehren wir zu Soloveitchik zurück, der mit den Elementen der Herrschaft 
über die Natur und dem Angesprochenwerden, die Grundlinien des Menschen 
freilegt. Wir haben jedoch gesagt, dass die Personalität erst schemenhaft vorhan-
den ist. Dies steht in Verbindung mit einer ethischen Urspur, die sich über die 
Andersheit Gottes begründet. Diese Urspur verdichtet sich jedoch erst dann zu 
einer wirklichen Ethik, wenn sie das Selbstbewusstsein mit Freiheit sättigt: „The 
budding of freedom is at the same time the dawn of manʼs noesis, of his mental 
perception or intelligence, which is synonymous with encounter with nature, 
with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the ethical 
experience must be accompanied by the noetic gesture.“70 Durch Differenzierung 
erwacht die Personalität innerhalb einer phänomenologischen Tiefenschicht: im 
Sinne eines Bewusstseins, welches sich qua Differenz aktualisiert. Diese Aktua-
lisierung impliziert ein intentionales Bewusstsein, das phänomenologisch gedeu-
tet immer Bewusstsein von etwas ist und dadurch der Natur begegnen kann, ihr 
gegenüber steht, sich auf sie beziehen kann, Beziehung schafft: Durch eine ur-
sprunghaftes Bewusstsein, das in seiner Bewegung Freiheit erschafft.  

Um den Grad der ethischen Sättigung nachvollziehen zu können, müssen wir 
erneut zu Genesis 2 zurückkehren. Ein bereits in The Lonely Man of Faith ge-
nannter Aspekt dieses Narrativs betraf den Gottesnamen, der zu Genesis 1 vari-
iert: Es erscheint der Doppelname Havayah E-lokim71. In der Verdoppelung ist 
eine Brechung im Sinne eines Aufbruchs Gottes in Richtung des Menschen an-
gelegt. Einerseits stellt Gott das höchste Prinzip des „Kosmos“ dar, da er dieses 
aus dem Nichts erschaffen hat. Die Anführungszeichen sollen ein Verhältnis 
zum griechischen Denken andeuten, das gleichzeitig aufgebrochen wird: Denn 
Gott ist gerade keine abstrakte – abgeleitete – philosophische Idee (Arche), son-
dern höchster Ausdruck von heiliger Lebendigkeit. Zudem unterliegt er nicht der 
ewigen Ordnung (Cosmos) des Universums, sondern begründet diese in der Ei-
genschaft E-lokim. In dieser apersonalen Eigenschaft informiert er auch den 
Menschen über seine Dominanz gegenüber der Natur (vgl. Genesis 1). Gleich-
zeitig setzt nun die Bewegung der Zu-Wendung ein: Er wendet sich dem Men-

                                                           

70  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93. 

71  Vgl. ebd., 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen zu und offenbart sich in seiner Personalität. Diese Zuwendung impliziert 
in Genesis 2 die Aufforderung vom Baum des Wissens nicht zu essen. Somit 
wird der Mensch nun unter einem ethisch-normativen Gesichtspunkt angespro-
chen: „The first ethical norm is disclosed to man. Instead of va-yomer, ‚He said‘, 
the Torah uses the verb va-yetzav, ‚He commanded‘.“72 

Durch die verpflichtende Ver-Antwortung, bei der Gott eine Antwort durch 
entsprechendes menschliches Handeln erwartet, erwacht die ethische Personali-
tät. Ein weiterer Unterschied zwischen den Narrativen besteht in der Art und 
Weise, wie Eva eingeführt wird. In Genesis 1 treten sie gemeinsam auf, um ne-
beneinander innerhalb einer sozialen utilitaristisch ausgerichteten Bindung zu 
agieren. In Genesis 2 ist Adam für sich alleine. Um das Prinzip der Personalität 
als anthropologische Tiefenschicht zu grundieren, erscheint Eva als fundamenta-
les Gegenüber. Soloveitchik lotet dieses Gegenüber aus, indem er die sprachli-
che Unregelmäßigkeit des Ausdrucks ezer ke-negdo ausdifferenziert: ezer (Hilfe) 
wird normalerweise mit dem Dativ lo verbunden (ihm helfen). Das ke deutet auf 
einen Gegner und auf ein Gegenüber hin und führt zur unsinnigen Übersetzung 
gegen jemanden helfen. Hinter dieser grammatikalischen Unsinnigkeit verbirgt 
sich jedoch eine ethische Wirklichkeit, deren dialogischen Charakter Soloveit-
chik freilegt:  

 
The ezer will be both helper and adversary, fellow-man and mysterious stranger. The I 

will find in the thou both fellowship and strangeness. Grammatically, the thou always fac-

es the I into his face; the negdo (opposite him) denotes in Hebrew not only presence of the 

second person but the actual physical confrontation face to face. When I address some-

body in second person, I must perform the basic movement of turning my face to him.73 

 
Das Nebeneinander zwischen Adam und Eva wird durch ein wesentliches Zu- 
und Miteinander existenziell ergänzt. Erst aus dieser existenziellen Zugewandt-
heit wird der Mensch als Ganzes – wesenhaft eidetisch – erschlossen: Als eine 
Einheit zwischen Homo religiosus und cognitive man bzw. zwischen Adam I 
und II, welche nicht nur zwei Grundmuster des Menschseins repräsentieren, 
sondern auch zwei Gemeinschaftsformen, die Soloveitchik in The Lonely Man of 

Faith als „majestic community“ und „covenantal community“74 bezeichnet. Die 
erste Gemeinschaft begründet eine kulturell-technische utilitaristisch ausgerich-
tete Gesellschaft, die ihr Grundmuster im gleichzeitigen Nebeneinander von 

                                                           

72  Ebd., 86. 

73  Ebd., 91. 

74  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 79 

Adam und Eva hat. Diese Schicht wird nicht negiert. Sie gehört zum Menschen 
in seinem schöpferischen und selbstzentrierten Charakter. In diesem Kontext 
überwindet Soloveitchik auch den traditionellen Dualismus zwischen Säkularität 
und Spiritualität75. Die Zugewandtheit zur Welt – das Säkulare – ist selbst Aus-
druck göttlicher Macht. Diese Schicht benötigt jedoch die Verbindung zur zwei-
ten Gemeinschaft, die sich wesentlich aus der Bindung des Bundes zwischen 
Mensch und Gott speist und Personalität entstehen lässt76. Dieser Bund findet 
sein Grundmuster in Genesis 2, bei dem Adam zuerst Gott alleine gegenüber ist, 
gefolgt von Eva, die ihm zu einem irdischen Gegenüber wird. Die Struktur des 
Gegenüber-Seins ist derart fundamental, dass sie die Verbindung von Personali-
tät und Religiosität im Rahmen eines gemeinschaftlichen Miteinanders bzw. im 
Rahmen eines Bundes – eines Gebundenseins – legitimiert. Auf halachischer 
Ebene bedeutet dies beispielsweise, dass ein Mann nach Möglichkeit in einem 
Minjan beten sollte und nicht alleine. Durch Adam II wird eine existenzielle 
Grundierung des Subjekts sichtbar, das seinen gelebten Ausdruck jedoch nur im 
Gegenübersein des Mit-Menschen findet. Für Soloveitchik steht und fällt der 
Wert des Menschen in der Anerkennung des Anderen, der den Wert im Aufbre-
chen des egologischen Ichs konstituiert: „The individual self loses its loneliness, 
the I breaks through to the thou; the I which was insanely shut up within itself 
has been forced to admit the thou.“77  

Dieses erste Kapitel zu Soloveitchik lässt sich nun auf folgende Pointe hin 
bündeln: Der Mensch ist vor dem Sündenfall in jeder Hinsicht gut, da er inner-
halb der Schöpfungsordnung seinen Platz einnimmt, der einerseits durch eine 
wesenhafte Verbindung mit der Erde bzw. der Natur charakterisiert werden 
kann. Andererseits tritt der Mensch in ein intentionales Verhältnis zur Natur, in-

                                                           

75  Vgl. auch Reuven Ziegler, der dazu den passenden Ausdruck perpetual dialectic 

prägt, um die grundlegende Ambivalenz freizulegen: „Thus, according to Rav Solove-

itchik, each of us is fated to live in a perpetual dialectic, constantly oscillating be-

tween two modes of existence and between two types of community.“ (Ziegler, Maj-

esty and Humility, 147) 

76  Ähnlich wie in The Emergence of Ethical Man legt Soloveitchik in The Lonely Man of 

Faith Personalität im Kontext von Adam I und II frei: „The change from a technical 

utilitarian relationship to a covenantal existential one occurs in the following manner. 

When God joins the community of man the miracle of relevation takes place in two 

dimensions: in the transcendental – Deus absconditus emerges suddenly as Deus reve-

latus – and in the human – homo absconditus sheds his mask and turns into homo rev-

elatus.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 51) 

77  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

dem er durch Gott die Fähigkeit zur Bewegung der Zuwendung besitzt, die ihrer-
seits kognitiv und vor allem ethisch gesättigt ist. Der Mensch ist ganz und gut78. 
– Und doch ist er nicht ganz gut, denn sonst hätte er sich nicht seines Kapital-
verbrechens schuldig gemacht: Vom verbotenen Baum in der Mitte des Gartens 
zu essen. Dieser Einbruch ist Thema des nächsten Kapitels, um jene Bewegung 
existenzieller Freiheit zu vertiefen, die Kierkegaard in ihrer Ambivalenz vorbe-
reitet hat. 

 

3.2.3  Ein Riss geht durch die Schöpfung 
 
Mit dem sich anbahnenden Sündenfall erscheint die Stimme der Schlange, um 
die ethische Norm Gottes zu unterwandern. Wenn der Mensch nicht hinhören 
würde, so könnte er absolut sehen. Die Brechung zwischen Ohr79 und Auge bil-
det den entscheidenden Ausgangspunkt, um das Drama zu verstehen. Der auf 
Gott hörende Adam ist von einem ethos geprägt und wird durch die Stimme des 
logos zu einer verbotenen Handlung motiviert. Soloveitchik charakterisiert die 
Schlange als dämonische Personalität. Das Dämonische resultiert aus Merkma-
len, die Persönlichkeit ausmachen (Stimme, Wissen, Macht), aber keine trans-
zendente Fundierung hat80. Von dieser dämonischen einflüsternden Persönlich-
keit geht nun eine Wirkung aus, wo Unerhö-h/r-tes zur Begebenheit kommt und 
sichtbare Neuigkeiten wirksam werden lässt:  

 
‚And the woman saw that the tree was good for food and that it was pleasant to the eyes 

and a tree to be desired to make one wise (3:6).‘ […] This irrepressible esthetic attraction 

                                                           

78  Folgende Stelle verdeutlicht diesen ontisch-ontologischen Zustand: „God created two 

Adams and sanctioned both. Rejection of either aspect of humanity would be tanta-

mount to an act of disapproval of the divine scheme of creation which was approved 

by God as being very good.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 81) 

79  In diesem Kontext ist es bedenkenswert sich wiederholt die monotheistische Grund-

idee des Judentums zu vergegenwärtigen, die im Shema (שמע) täglich rezitiert wird. 

Im Höre Israel wird der Mensch in seinem ethischen Wesen aufgefordert auf die 

Stimme Gottes zu hören, hinzuhören, um sie beherzigend zu verstehen (בכל לבבך; be-

khol lewawkha) um nicht der dämonischen Stimme des Auges zu verfallen ( חריאו  

  .(we’aharei einehem ;עיניכם

80  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 101: Die Begegnung zwischen 

Adam und der Schlange bedeutet für Soloveitchik eine Konfrontation zwischen der 

ethischen und dämonischen Persönlichkeit. Diese Reibung bildet gleichzeitig die Folie 

für den biblischen Bund zwischen den Israeliten und Gott.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 81 

is none other than the turning point of the entire episode, the linchpin for the Jewish un-

derstanding of manʼs fall, for everything that follows flows from that physical infatua-

tion.81  

 
Der Höhe- und Wendepunkt dieser Novelle steht und fällt mit einem wachsen-
den Begehren, das über das Auge gesteuert wird. Durch das Bild, das eindringt 
bzw. durch die Einbildung als Kraft des Imaginären wird Lust erzeugt, die Solo-
veitchik mit Selbstgenügsamkeit, orgiastischer Überfülle und hypnotischer Wir-
kung attribuiert. Diese Merkmale begründen ein fundamentales Erlebnis, das in 
doppelter Hinsicht ästhetischer Natur ist: Der Baum war schön für das Auge, al-
so wird die Schönheit selbst zu einem Grund. Zudem weist der Begriff der Äs-
thetik auf das griechische aisthesis, was wir mit (sinnlicher) Wahrnehmung 
übersetzen können. Die Schönheit des Baumes wird als solche gesehen bzw. 
wahrgenommen. Für Soloveitchik ist die Ambivalenz des Baumes entscheidend: 
tov und ra sind Qualitäten des Baumes, die gleichzeitig ästhetisch und ethisch 
aufgeladen sind. Ersteres beinhaltet das ethisch Gute wie das ästhetisch Schöne, 
während ra das ethisch Böse wie ästhetisch Hässliche impliziert. In der Formu-
lierung taʼavah la-einayin82 wird die Qualität tov mit dem Auge assoziiert (und 
nicht mit dem Ohr), so dass der Brennpunkt bzw. das punctum auf der ästhe-
tisch-imaginären Ebene liegt. Chava wird durch die bündelnde Wirkung (vgl. lat. 
Fasces = Bündel) geblendet bzw. fasziniert und blendet die ethische Komponente 
des tov gänzlich aus:  
 
„Eve ate of the tree for a single reason: the tree was beautiful. Eve became fascinated, en-

chanted by the miraculous fruit; all her faculties of resistance melted and the omnipotent 

drive for lust overwhelmed and made her sin. Adam and Eve turned into hedonic beings; 

pleasure as a motif became central in their lives.“83 

 
Für Soloveitchik bedeutet das Moment der Übertretung eine Verletzung der Be-
sitzverhältnisse, was er als hamas bezeichnet, als ein Überhandnehmen eines Be-
reiches, der einem nicht zusteht. Im Moment der beschriebenen Sünde entsteht in 
der Schöpfung ein Riss, da diese gewaltsam verletzt wurde. Die Gewalt ist im 
hypnotischen Rausch der begehrten Schönheit eingeschrieben. Aus dieser Per-
spektive hat der Mensch nicht aus freiem Willen heraus das Böse gewählt, son-
dern die dämonische Persönlichkeit (Schlange) hat ihn dazu getrieben: „[...] the 

                                                           

81  Ebd., 102. 

82  Ebd., 118. 

83  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 120.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

human ethical personality was captivated by the demonic personality.“84 In An-
lehnung an Adam I und II lässt sich der Sündenfall als Entfremdungsprozess 
verstehen, bei dem Adam I überhandnimmt und sich im dämonischen Verlangen 
nach Macht85 als Gesamtpersönlichkeit setzt – und dies in Absonderung bzw. 
Verdrängung von Adam II.  

In dem Moment, wo sich Adam I sozusagen mit sich selbst verschließt, 
ergibt sich eine frappante Nähe zu Kierkegaards Begriff einer verschlossenen 
Persönlichkeit, die aufgrund der Abkapselung gegenüber der Transzendenz dä-
monisch wird bzw. vom Ethischen abgeschnitten ist und seine Existenz ästhe-
tisch begründet. Diese Nähe scheint gar in einem gemeinsamen Grenzwert in 
Bezug auf die Qualität des Dämonischen zu verschmelzen, wenn man die Ver-
haltensweise des homo religiosus aus Halakhic Man vergegenwärtigt, der mit 
Adam II korrespondiert:  

 
He is frightended – nay terrified – by the mystery. He hides his face, for he is afraid to 

look upon it. He flees from it, but at the same time, against his will, he draws near to it; 

enchanted, he finds himself irresistibly pulled toward it, pines for it, and longs to merge 

with it. Homo religiosus is suspended between two giant magnets, between love and fear, 

between desire and dread, between longing and anxiety. He is caught between two oppos-

ing forces – the right hand of existence embraces him, the left thrusts him aside. Indeed, 

there is a great deal of truth in the view of Otto that fascination and repulsion constitute 

the fundamental experience of homo religiosus.86  

 
Dieses Zitat liest sich unbestritten wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Begriff 

Angst. Bei dieser Paraphrase wird jedoch die Stelle des Nichts verschoben bzw. 
umgeschrieben. Das Schwindel erregende Nichts fasziniert und ängstigt den 
Geist zugleich, der sich in einer unerklärbaren Bewegung setzt und absetzt. 
Übersetzt bedeutet dies, dass die dämonische Dimension des Geistes den Men-
schen wesenhaft macht (vgl. das griech. Daimon), indem der Mensch zum Men-
schen wird. Gleichzeitig bedeutet dieses anthropologische Grundmuster, dass der 
Mensch aufgrund der Eigen-Mächtigkeit des Geistes dämonisch-unwesenhaft 
seinen Kern des Personseins verfehlt und aufgrund der Verzweiflung bzw. der 
Kategorie des Absurden in aufbrechende Richtung zur Transzendenz bewegt 
wird. Bei Soloveitchik ist a priori ein Konzept von Personalität vorhanden, dem 
ebenfalls a priori eine dämonische Seite einwohnt und den Sündenfall so moti-

                                                           

84  Ebd., 123.  

85  Vgl. ebd., 100. 

86  Soloveitchik, Halakhic Man, 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 83 

viert: Adam II klammert sich in der beschriebenen oszillierend-dämonischen 
Bewegung an Adam I oder wird von diesem mit dämonischer Mächtigkeit ver-
drängt. In der beschriebenen Genese des Bewusstseins, welche dialektisch auf 
Freiheit bezogen ist, liegt neben der ethischen Verbindlichkeit des va-yetzav die 
neutralere Form des va-yomer. Diese neutralere Form bildet schemenhaft die 
Bruchstelle vor, die den Menschen selbstbezogen ins Unverbindliche aufbrechen 
lässt, um als Spieler der Macht sein Maskenspiel zu treiben und sich entspre-
chend vor Gott bzw. vor dem Selbst zu verbergen. Soloveitchiks Existenzbegriff 
ist wie jener von Kierkegaard: brüchig. Die ambivalente Bewegung deutet genau 
auf jene Disposition hin, die ins zauberhafte Reich des Unverbindlichen weist: 
Zum begehrten Baum. In Halakhic Man wird die Brüchigkeit zwischen dem 
Homo religiosus und cognitive man als ein ontisch-ontologisches Schillern auf-
gefasst:  

 
Reality possesses two faces. On the one hand, she presents us with a bright, happy, smil-

ing face; she greets us with a cheerful countenance and reveals to us something of her es-

sence. [...] On the other hand […] at times she conceals herself in her innermost chamber 

and disappears from the view of the the scholar and investigator. [...] Existence plays a 

mischievous game with us, as though to tease and provoke us. [...] As emphasized above, 

the ontic dualism is transformed into an ontological dualism. The duality in the attitudes of 

Cognitive man and homo religious is rooted in existence itself.87  

 
In der Existenz selbst wurzelt also etwas Bodenloses, das den Menschen zwi-
schen den Erkenntniszentren von Ohr und Auge treiben lasst. Nun kann diese 
Bodenlosigkeit mit der dämonischen Dimension identifiziert werden bzw. mit 
dem (bodenlosen) Trieb des Auges, welches das Selbst an sich selbst bindet, ge-
nauer entbindend kettet und zur Vertreibung bewegt. Soloveitchiks Lesart des 
Sündenfalls impliziert eine lebendig-bewegliche Freiheit als Wesen des Be-
wusstseins, welche gleichzeitig die Differenz von Auge und Ohr spurenhaft in 
sich birgt und das Dämonische hervorspringen lässt: „Existential consciousness 
was split into conscience and esthetic self-consciousness. [...] However, with the 
tragic event of the original sin and identification of the ontic experience with the 
esthetic-hedonic surrender, a schism has arisen in human personality.“88 Die 
schemenhafte Brüchigkeit, welche in die Existenz eingeschrieben ist, führt zum 
Bruch selbst. Die englische Sprache verdeutlicht diese Schemenhaftigkeit in der 
Latenz der Differenz von Bewusstsein und Gewissen. Der Mensch ist Identität 

                                                           

87  Soloveitchik, Halakhic Man, 8f. 

88  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 134f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

und Differenz. Er ist ethisch und dämonisch. Pikantes Detail ist dabei, dass der 
schuldige Mensch nach dem Sündenfall zur Lüge greift, um die entstandene Dif-
ferenz zu verbergen. Diese grundlegende Form von Uneigentlichkeit ist wiede-
rum eine Schnittstelle zwischen Kierkegaard und Soloveitchik, da in der (ästhe-
tisch gesättigten) Lebenslüge Freiheit bzw. wahre Existenz verfehlt wird. Für 
beide gilt, dass sich das ethische Selbst von der dämonischen Pseudo-Persona-
lität89 in der Rück-Bindung an Gott befreien kann. Das wieder-verbindende Ele-
ment in Bezug auf Transzendenz ist bei Kierkegaard und Soloveitchik gegeben. 
Durch Re-ligio: Kierkegaards Grundmotiv haben wir in Entweder – Oder als 
Reue kennengelernt, die den Menschen mit der Transzendenz Gottes verbindet, 
was als das Geheimnis der Wiederholung geltend gemacht werden kann. Als je-
ne Verwandlung in Die Krankheit zum Tode, „[…], in der das Bewußtsein des 
Ewigen im Selbst durchbricht, so daß der Kampf beginnen könnte, der entweder 
die Verzweiflung zu einer noch höheren Form potenziert oder zum Glauben 
führt.“90 Soloveitchik seinerseits bezieht sich auf die Halacha als jene bindende 
Instanz, die ethische Persönlichkeit im Durchbrechen Gottes entstehen lässt, um 
im tov das Gute wieder mit dem Schönen zu verschmelzen. Diese Rückbindung 
vollzieht sich bei Soloveitchik im Rahmen eines halachischen Judentums, dessen 
Essenz darin besteht, dass der Mensch auf eine an ihn gestellte Forderung ant-
wortet. Religion wird dabei zur fundamentalen Antwort, wofür es den Ausdruck 
bzw. das Konzept der תשובה (Teshuva; Antwort) gibt. Diesen Antwortcharakter 
gilt es nun zu vertiefen. 

 

3.2.4  Der Mensch antwortet oder:  

Das Wesen der Verantwortung 
 
Oberflächlich betrachtet lässt sich also der oben erwähnte Begriff Teshuva mit 
Reue wiedergeben, ein Begriff, der bei Kierkegaard in seiner bindenden Bedeut-
samkeit beleuchtet wurde. Soloveitchik setzt die Reue in den Kontext des Sün-
denfalls, um einen Ausgangspunkt zu schaffen, der sich vom Christentum in 
Hinblick auf das Menschenbild abgrenzt:  

 
Whenever he sins, only a part of his personality enjoys the corrupt deed; the ethical one 

rebels against it. Otherwise, the voice of the conscience would never be heard. The inner 

core of human personality remains pure and aloof. Exactly for that reason Jewish thinkers 

never considered the outcry of the conscience as the voice of God the way Christian theo-

                                                           

89  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 137. 

90  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 85 

logians used to. [...] God speaks not through the mysterious conscience. It is not the angry 

God who meets men via the conscience; man meets himself there. The idea of repentance 

is based upon this realization. Only a part of the personality was contaminated by sin; the 

full, original self has not been affected.91  

 
Die Sünde im jüdischen Verständnis hat den Menschen nicht korrumpiert, aber 
dämonisiert. Die Wirkung der Reue als Teshuva besteht in der Befreiung von der 
dämonischen Persönlichkeit durch die Freilegung schöpferischer Kräfte, die im 
Innersten des Menschen aktiviert werden müssen. Kräfte, die ethischer Natur 
sind bzw. welche die Differenz zwischen Ethik und Ästhetik aufzuheben vermö-
gen, indem der Mensch zur Transzendenz aufbricht bzw. zurückkehrt. Die ety-
mologische Bedeutung der Rückkehr als Teshuva entfaltet sich dabei in Zwi-
schentönen, die etwas vom Geheimnis der Wiederholung hörbar machen92. So-
loveitchik hat den harmonischen Zustand vor dem Sündenfall vor Augen. Er 
charakterisiert diesen rekreativen Akt als Hauptmerkmal der charismatischen 
Persönlichkeit, in deren Macht es steht, diesen Zustand aktiv herbeiführen zu 
können, im Unterschied zu Kierkegaards Reue. Das charismatische Element 
steht mit einer Ursprünglichkeit in Verbindung, die am Verhalten der Patriarchen 
und an jenem von Moses für Soloveitchik deutbar wird. So wird in Gottes Auf-
forderung an Abraham sichtbar, wie dieser seine vertraute Umgebung hinter sich 
lassen soll, um aufzubrechen: lech lecha. In der eigenartigen Verdoppelung 
steckt Methode im wortwörtlichen, aber nicht im griechischen Sinne. Es handelt 
sich weniger um einen hinführenden als vielmehr um einen wegführenden Weg, 
der beschritten werden soll, um äußerlich-räumlich das versprochene Land zu 
erwerben und innerlich durch die Bindung an Gott Heiligkeit im Sinne des pro-

                                                           

91  Ebd., 136.  

92  In der Spannung zwischen Aufbruch und Rückkehr zur Transzendenz bündeln sich 

entscheidende Facetten der Wiederholung im hebräischen Ausdruck תשובה (Teshuva; 

Antwort, Rückkehr); dies in Verbindung mit dem schillernden Bedeutungsspektrum 

des Verbs שוב (shuv; zurückkehren, kommen, nochmals tun, wieder werden, sich ver-

wandeln, wiederherstellen, wiederholen). Sich gegenüber der Transzendenz zu verhal-

ten geht mit einer Bewegung der Passage und des Passierens einher, bei der sich Per-

sonalität ereignet. Die Verflechtung mit der Transzendenz Gottes im Sinne des gegen-

seitigen Einwirkens kommt bei folgender liturgischen Stelle eindrücklich zum Aus-

druck: חדש ימינו כְּקֶדֶם, הַשִיבֵנו ה' אלי� וְנשַובָה  Bring und zurück, Ewiger, denn wir wollen 

umkehren, erneuere unsere Tage wie einst (Siddur Schma Kolenu, 404f.). Im dritten 

Durchgang wird dieser Aspekt im Rahmen einer Theologie des göttlichen Pathos eine 

zusätzliche Vertiefung erfahren. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

phetischen Bewusstseins zu erlangen. So beinhaltet Teshuva die Rückkehr zu 
Gott. Diese existenzielle Bewegung kultureller Entbindung entspricht Adam II. 
Der Weg führt zum Ursprung, zum springenden Quellpunkt (der Schöpfung), in 
die Wildnis – oder in Anlehnung an Barthes – über das zähmende Studium logi-
scher Koordinaten hinaus: In den Glauben. Sinnbild dafür ist der Weg Abrahams 
(nicht Methode) zum Berg Morija hinauf, wo er von Gott auf die Probe gestellt 
wird. Dabei wird die Erkenntnismatrix des Auges radikal in Frage gestellt. Ge-
nauer: Das griechische Leuchten des Logos wird gebrochen, um eine neue Licht-
Metaphorik in der Akedah aufscheinen zu lassen. Die vernünftige Stimme Abra-
hams wird dabei durch die göttliche Stimme herausgefordert. Die genannte Bre-
chung kann als Bruch der dämonischen Persönlichkeit gedeutet werden, um eine 
tiefere Schicht der Persönlichkeit auftauchen zu lassen, in der hörend-verstehen-
den Annäherung zu Gott. Die Stimme der Vernunft impliziert die Dimension 
reiner Immanenz, einhergehend mit einem Willen, der sich – vernunftgesättigt – 
mit sich selbst einschließt und die Signatur des Dämonischen in sich trägt. Die-
sem Zustand steht der existenzielle Aufbruch in Richtung des Wort Gottes ge-
genüber, das sich sinnbildlich in der existenziellen Örtlichkeit der Wüste ereig-
net: Abraham sowie auch Moses befinden sich במדבר (Bamidbar; in der Wüste). 
Etymologisch steht dieses Wort mit -in Verbindung, dem Wort. Ent (Davar)  דבר
scheidend ist die Nähe zum Angesprochen werden, zum gesprochenen Wort, 
zum Wort an sich. Teshuva lässt sich nun als Antwort des Menschen auf das ge-
sprochene Wort deuten. Soloveitchik bezieht dieses gesprochene Wort insbeson-
dere auf jenen Teil der Thora, welcher Moses in Form von mündlichen Erklä-
rungen von Gott erhalten hat: Die mündliche Thora bzw. die Halacha. Durch 
diese lotet Soloveitchik das schöpferische Potenzial in der Annäherung zwischen 
Mensch und Gott aus. Ein Potenzial, das den Menschen im Angesichte Gottes 
(tzelem elokhim) verbindet, indem er sich in Sorgfalt an die Gesetze bindet und 
sich auf diese bezieht.  

 

3.2.5  Das Gesicht der Halacha 
 
Soloveitchik befreit die Halacha vom Vorurteil äusserlicher Satzung, indem er 
den schöpferischen Gedanken der Erneuerung ins Zentrum stellt: „The dream of 
creation is the central idea in the halakhic consciousness – the idea of the im-
portance of man as a partner of the Almighty in the act of creation and the re-
newal of the cosmos is embodied in all of Judaismʼs goals.“93 Der Aspekt der 
Erneuerung – oder im Sinne Kierkegaards der Wiederholung – beruht auf einem 

                                                           

93  Soloveitchik, Halakhic Man, 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 87 

prozesshaften Verständnis der Schöpfung, wo der Mensch aufgefordert wird 
mitzuwirken, um diese zu vervollkommnen94. In diesem grundlegenden Konzept 
des Judentums verbindet sich gleichzeitig ein messianischer und kabbalistischer 
Gedanke: Der Schöpfungsprozess beruht auf einem geistigen Prozess. Geist und 
Schöpfung korrespondieren in einem besonderen Sinne. Die Potenzierung des 
Geistes, nicht in einem romantischen Sinne der Bewusstseinssteigerung, sondern 
als Annäherung an seinen eigenen Nullpunkt oder Ursprung, beinhaltet eine hei-
ligende Dimension. Heiligung bedeutet in diesem Kontext das Streben nach 
Ganzheit, dies im Sinne der ästhetisch-ethischen Einheit. In der mystischen Tra-
dition der Kabbala wird dieser Prozess als Tikkun bezeichnet. Diese Bewegung 
verschränkt sich mit einer messianischen Erwartung, da die Erneuerung der Welt 
diese vollendet und eine neue Zeit erschafft. Für Soloveitchik ist jedoch ent-
scheidend, dass die Bewegung des Geistes gerade durch die begrenzende bzw. 
normative Kraft der Halacha die Welt erhebt und heiligt, als aktives Wirken der 
Halacha in der Welt – über die Welt hinaus. Entsprechend definiert er das Ideal 
des halachischen Menschen wie folgt:  

 
The ideal of halakhic man is the redemption of the world not via a higher world but via the 

world itself, via the adaptation of empirical reality to the ideal patterns of Halakhah (end a 

life in accordance with the Halakhah means, first, the comprehension of the Halakhah per 

se and, second, comparing the ideal Halakhah and the real world – the act of realization of 

the Halakhah), then he shall find redemption. A lowly world is elevated through the Hala-

khah to the level of a divine world.95 

 
Es wird deutlich, dass Soloveitchik die Rolle des Menschen insofern hervorhebt, 
als seine Initiative zum entscheidenden Motor wird: Seine Taten wirken und 
schaffen Wirklichkeit, indem die Halacha ihren Raum bekommt. Dieser mag auf 
der einen Seite legalistisch geprägt sein und Kierkegaard dazu verleiten, das Ju-
dentum als äußerlich und ästhetisch zu kritisieren; Soloveitchik erweitert jedoch 
die religionsgesetzliche Schicht durch eine existenzielle Ebene, auf welcher der 

                                                           

94  Dass die Schöpfung im jüdischen Denken nicht als ein in sich abgeschlossenes Ereig-

nis betrachtet wird, kommt in der Liturgie wie folgt zur Geltung: המחדש בטובו בכל יום

 der in Seiner Güte jeden Tag das Schöpfungswerk erneuert ,[…] תמיד מעשה בראשית

(Siddur Schma Kolenu, 342f.). Gott wirkt beständig auf die Schöpfung ein; wäre dies 

nicht der Fall, würde diese wieder in den Zustand des Nichts fallen. 

95  Soloveitchik, Halakhic Man, 37f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Einzelne aufgefordert wird, anzufangen und den Anfang96 in einer Form zu er-
greifen, die als Annäherung an den Null- bzw. Anfangspunkt der Schöpfung gilt. 
Dieses punctum ist vom Paradox einer unendlichen Transzendenz geprägt, die 
sich in der Immanenz verendlicht. Das hängt mit einer schöpferischen Dynamik 
zusammen, die Soloveitchik mit folgendem Midrasch aus Exodus Rabbah an-
führt:  

 
God replied: ‚I am not of the same opinion as you. But twenty boards in the north and 

twenty in the south and eight in the west [will suffice]. And more than that, I will contract 

My divine presence [so that it may dwell] in one square cubit‘ [Exod. Rabbah 34:1]. Mo-

ses wondered: How is it possible to bring down infinity into the midst of finitude?97  

 
Das Geheimnis liegt im kabbalistischen Konzept des צמצום (Zimzum) der Bün-
delung des Unendlichen in das Endliche, indem Gott sich so zusammenzieht, 
dass er im Stiftszelt Platz findet. Die Nähe zum vergleichbaren punctum drängt 
sich förmlich auf, um die nicht verortbare Bewegung des unendlichen Geistes 
Gottes produktiv nachzuahmen, als Imitatio Dei. Soloveitchik verfolgt bei die-
sem Konzept keine kabbalistische Spekulation, sondern eine ethische Spur, die 
als das radikal Andere den Ursprung in der Transzendenz hat, um sich limitie-
rend dem Menschen anzunähern98, damit dieser in der Welt Gott antworten bzw. 
diese Verantwortung auf sich nehmen kann. Nähe bildet dabei das ethische und 
geistige Telos im Schnittpunkt des Dialogischen, dessen Geheimnis in der 

                                                           

96  Dieses Element ist auch im Denken Hannah Arendts bedeutsam, indem sie das initii-

um als fundamentale Freiheit des Einzelnen versteht, aktiv anfangen zu können. Dies 

setzt sie der passiven Todesverfallenheit Heideggers entgegen. 

97  Soloveitchik, Halakhic Man, 47. 

98  Die Selbstbegrenzung Gottes im Kontext einer jüdischen Schöpfungstheologie lässt 

sich insofern mit kenotischer Christologie in Verbindung bringen, als die Inkarnation 

Christi mit einer Verendlichung des Göttlich-Ewigen einhergeht. David R. Law zeigt 

die spekulativen Implikationen des griechischen Begriffs auf, um selber die elastische 

Bedeutung der Begrenzung zu akzentuieren. In Hinblick auf Kierkegaard geht es Law 

darum, die existenzielle Dimension aufzuzeigen, die in der Nachfolge Christi den 

Menschen im Akt der Begrenzung humanisiert und personalisiert: „Kierkegaard thus 

shifts the problem of kenosis from the intellectual problem of working out how divini-

ty and humanity can be united in Christ’s Person to the existential problem of discip-

leship. This results in the extension of kenosis to the follower and imitator of Christ 

The individual disciple him/herself undergoes a ‚kenosis‘.“ (Law, Kierkegaard’s Ke-

notic Christology, 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 89 

Selbstbegrenzung als Selbstbeschränkung wirkt. Gleichzeitig liegt im zimzum die 
Initialzündung schöpferischer Freiheit inne. Die Schöpfung aus dem Nichts lässt 
sich als Resultat der Selbstkontraktion Gottes verstehen: Im Anfang wird die 
Welt erschaffen. Bei dem sich daraus ausdifferenzierenden Ordnungsprozess 
bleiben die nichtenden chaotischen Kräfte gefährdend bestehen, werden aber 
durch die Macht der Begrenzung überwunden. Jene Kräfte, die sich als mögliche 
Grenzüberschreitung im Narrativ des Sündenfalls wieder aufdrängen. Soloveit-
chik verdeutlicht über die etymologische Verbindung des Gesetzes חוק (Hok) als 
Vorgang des Grabens und Ausformens לחקק (lahkok) die Bedeutung der Grenze 
bzw. des Maßes, was mit dem Bereich des geheiligten Lebens bzw. mit dem 
Baum des Lebens korrespondiert. Das Gesetz impliziert einen Einschnitt, indem 
ein Seinsbereich abgesondert und begrenzt wird. Die schaffende Differenz wird 
so zum Schöpfungs- und gleichzeitig zum ethischen Grundprinzip des Men-
schen. Schöpfung und Selbstschöpfung des Menschen verschränken sich in die-
sem initiium. Entscheidend dabei ist die göttliche Präsenz als eine wirkende und 
Wirklichkeit schaffende Kraft, jenseits metaphysischer Spekulation. Der Mensch 
in dessen Ebenbild schreibt sich – bzw. gräbt sich – in diesen Prozess ein, wobei 
die Halacha die ethische Grundlage bildet. Der antwortende Mensch als aktiver 
Partner der Schöpfung wird im Kontext des Sabbats deutlich:  

 
When a Jew on the Sabbath eve recites the Kiddush, the sanctification over the vine, he 

testifies not only to the existence of a Creator but also to manʼs obligation to become a 

partner with the Almighty in the continuation and perfection of His creation. Just as the 

Almighty constantly refined and improved the realm of existence during the six days of 

creation, so must man complete that creation and transform the domain of chaos and void 

into a perfect and beautiful reality.99 

 
Diese schöpferische Dimension vollzieht sich in der Annäherung des Menschen 
zu Gott, welche ethisch ausgerichtet ist. Der halachische Mensch aktualisiert die 
begrenzende Bedeutung des Gesetzes, indem er diese vergegenwärtigt. Dieses 
Vergegenwärtigen beinhaltet göttliche Präsenz, indem sich diese zusammenzieht 
bzw. konzentriert. Das Geheimnis des Zusammenziehens bzw. des punctums 

liegt im Schaffen von Nähe, die durch nahende Zuwendung entsteht. Diese Qua-
lität erlaubt es uns, insofern die tiefere Schicht der Teshuva freizugraben, als sich 
darin eine schöpferische Antwort des Menschen in Richtung Gottes zeigt:  

 

                                                           

99  Ebd., 105f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Repetence, according to the halakhic view, is an act of creation – self-creation. The sever-

ing of oneʼs psycic identity with oneʼs previous „I“, and the creation of a new „I“, posses-

sor of a new conscious, a new heart and spirit, different desires, longings, goals – this is 

the meaning of that repentance compounded of regret over the past and resolve for the fu-

ture.100  

 
In der Tiefenstruktur bedeutet Wiederholung Erneuerung und beinhaltet die un-
glaubliche Möglichkeit Geschehenes ungeschehen zu machen, indem das Ver-
gangene bereut wird, um sich frei nach vorne – in die Zukunft – bewegen zu 
können. Das setzt ein Konzept von Zeit voraus, welches den kausal-physikali-
schen Rahmen eines linienartigen Zeitkontinuums sprengt, bei dem der Zeit-
punkt a den nachfolgenden b verursacht und kausal strukturiert. Dies lässt sich 
mit Kierkegaards existenzieller Kategorie des Augenblicks in Verbindung brin-
gen, der das genannte Kontinuum überschreitet: indem die Unendlichkeit in die 
Endlichkeit einbricht, diese durchkreuzt und in diesem Kreuzpunkt eine Art zeit-
liches punctum entstehen lässt. In dieser schöpferischen Dimension spiegelt sich 
die Ewigkeit. Soloveitchiks Einbruch der Ewigkeit in die Zeitlichkeit verbindet 
sich mit einem jüdischen kollektiven Gedächtnis, in dem Geschichtliches in ei-
ner Ordnung der Gleichzeitigkeit aufgehoben erscheint. Diese Erscheinungswei-
se akzentuiert eine Gleichzeitigkeit, bei der die Schöpfung diese bindend-
bündelnde Wirkung erzeugt – und die Unvereinbarkeit zwischen Kausalität und 
Schöpfung bezeugt:  

 
Now causality and creation are two irreconcilable antagonists. […] The experience of ha-

lakhic man is not circumscribed by his own individual past but transcends this limited 

realm and enters the domain of eternity. The Jewish peopleʼs allembracing collective con-

sciousness of time – the sages of the tradition, the Second Temple era, the age of classical 

prophecy, the revelation on Mount Sinai, the Exodus from Egypt, the lives of the patri-

archs, the creation itself – is an integral part of the „I“ awareness of halakhic man.101 

 
Erinnern als Gebot wird zu einem Akt der annähernden Rückkehr zu Gott und 
Aktualisierung dieser Nähe, indem der halachische Mensch durch sein aktives 
Handeln ein entsprechendes Bewusstsein ausbildet bzw. im Angesicht Gottes 
schöpft. Kreativität und aktives Handeln werden so zu den Grundpfeilern eines 
Ethikbegriffs, den Soloveitchik auf der Folie der jüdischen Tradition extrapo-
liert. Diese ethische Leidenschaft für den Einzelnen verweist dabei gleichzeitig 

                                                           

100  Ebd., 110. 

101  Ebd., 116f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 91 

auf eine entscheidende wahlverwandte Schnittstelle zwischen Soloveitchik und 
Kierkegaard. Der Mensch wählt sich, indem er die universale Bestimmung als 
biologisches Gattungswesen überschreitet und sich existenziell gesprochen über 
etwas (Sündhaftes) bewusst wird, das in seiner Denkwiderständigkeit reflexiv 
nicht aufgehoben werden kann und nun das Individuum entsprechend bewegt. 
Während bei Kierkegaard die existenzielle Dialektik als Hin-und-her-Bewegung 
die Emergenz von Personalität verbürgt, bildet Soloveitchik den Begriff der Ha-
lacha als das wortwörtlich bewegende Kriterium des Individuums aus. הלכה (Ha-
lakha) entspringt der Wurzel  ,כ.ל.ה was der Wortfamilie der Bedeutung von ללכת 
(lalekhet; gehen) entspricht und das wesentliche Element der Bewegung sichtbar 
macht. Entscheidend ist dabei der gemeinsame Horizont der Wiederholung als 
religiöses Zeitbewusstsein: 

 
Yet, the religious time awareness is so paradoxical as to register both becoming and re-

versibility. […] Nevertheless, the reversibility of time and the causal order is fundamental 

in religion, for otherwise the principle of conversion would be sheer nonsense. The act of 

reconstructing past psychical life, of changing the arrow of time from a forward to a retro-

spective direction, is the main premise of penitence. One must admit with Kierkegaard 

that repetition is a basic religious category.102 

 
Die Wiederholung als grundlegend religiöse Kategorie wird gleichzeitig zum 
philosophischen movens, indem sie die Philosophie insofern überschreitet, als sie 
sich von der logischen Kette der Kausalität befreit, um sich am springenden 
Punkt dem ethischen Primaten des Schöpferischen zuzuwenden – der Stimme, 
die den tiefen Zusammenhang zwischen antworten und Verantwortung neu hör-
bar bzw. verstehbar macht: In der Bewegung zur Transzendenz und als transzen-
dente Bewegung, was uns zum zweiten Durchgang führt – von Adam zu Abra-
ham, mithin zum wahlverandten Verhältnis zwischen Søren Kierkegaard und 
Max Brod. 

                                                           

102  Soloveitchik, The Halakhic Mind, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134-004 - am 14.02.2026, 14:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

