1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und &dsthetische Erfahrung

Der Begriff und die Theorie des Subjektes und der Subjektivitit sind heute — d.h. seit
nunmehr vier oder fiinf Dekaden — vakant und in der Krise.' Die philosophische Kritik
am Subjektbegriff — vor allem durch den sogenannten Poststrukturalismus — scheint
auf den Vorschlag einer bloBen Tilgung des Subjekts — mindestens des Begriffs’ — im
Rahmen einer kritischen Revision oder Dekonstruktion ,der’ Metaphysik hinauszu-
laufen. Dabei ist festzuhalten, dal mit ,Metaphysik® jeweils ganz Unterschiedliches
gemeint sein kann. Je nach dem, was man unter Metaphysik versteht, dndert sich auch
die Antwort auf die Frage, ob die Uberwindung der Metaphysik ein historisches Pro-
jekt sein kann. Die Frage ist ndmlich, ob die Herrschaft der Metaphysik als kontingent
(und damit als historisch ablgsbar) oder als notwendig (und damit als uniiberwindbar)
verstanden wird. Auch wenn also unter Metaphysik ganz verschiedene Dinge ver-
standen werden, so scheint doch in jener Kritik die Pramisse zugrundegelegt zu sein,
daf} die Herrschaft der Metaphysik eine historische Epoche kennzeichnet, die man
hin auf ein nachmetaphysisches Zeitalter iberwinden konne. Gemil dieser Auffas-
sung sind wir — philosophisch — heute weiter und aufgekldrter, so da wir uns der
fritheren, der Horigkeit der Metaphysik geschuldeten Denkfiguren im Namen einer
inzwischen gewonnenen Luziditdt im Denken ein fiir alle Mal entledigen kénnen.
Man muf also verschiedene Bestimmungen dessen, was der Titel ,Metaphysik® je-
weils meint, zunichst auseinanderhalten, auch wenn diese Bestimmungen sich nicht
nur gegenseitig nicht ausschlieen, sondern auch untereinander zusammenhéngen.

1 Cf. z.B.: Gerhard Gamm: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von
Subjektivitdt (Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004); ders.: Perspektiven
nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie
der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 103-124); Gianni Vattimo:
Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990); Manfred Frank: Was ist Neostruk-
turalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983); Walter Schulz: Ich und Welt (Nes-
ke, Pfullingen 1979); ders.: Subjektivitit im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske,
Pfullingen 1992).

2 Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer,
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31); Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgdnge
der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 31-56); Roland Barthes: De ! ‘ceuvre au texte
(in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.:
La mort de l'auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil, Paris
1984, S. 61-67).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Es gibt zundchst eine Subjektmetaphysik, die das Subjekt im (verniinftigen)
Selbstbewultsein des Menschen griindet. In den nichsten drei Abschnitten die-
ses Kapitels werden jeweils Ausformungen dieser Subjektmetaphysik diskutiert.
Metaphysisch bestimmt ist das Subjekt als Selbstprdasenz des SelbstbewuBtseins
(Abschnitt IT), als individuelle Substanz (III) und als durch seine Vernunft gegriin-
det (IV). Fiir diese im engeren Sinne Subjektmetaphysik zu nennenden Varianten
scheint eine Uberwindung tatsichlich moglich zu sein: Subjektivitit muf nicht
zwangsldufig im verniinftigen Selbstbewuftsein der menschlichen Individuen ge-
griindet werden, so daf} in diesem Sinne postmetaphysische Subjektkonzeptionen
durchaus historisch moglich werden. Ebensowenig mull man das Subjekt (oder
Individuum) notwendig als Substanz ansetzen. Aber trotz der Moglichkeit einer
Revision dieser Subjektmetaphysik reichen blole Umbenennungen (etwa ,Dasein
statt ,Subjekt) offensichtlich ldngst nicht aus, um ,die* Metaphysik zu iiberwin-
den, was auch immer das hei3en soll. Man muf} vielmehr aus der Kritik dieser Me-
taphysik heraus alternative Bestimmungen von Subjektivitit gewinnen. Diesem
Projekt widmet sich diese Arbeit.

Zweitens wird unter Metaphysik auch der logozentrische Charakter der Neu-
zeit verstanden. Diese Epoche scheint gepriagt von der unbedingten Herrschaft
des Rationalismus. Auch die Griindung des Subjekts auf seine rationalen Ver-
mogen ist Ausdruck dieser Metaphysik. Es ist hier schon fraglicher, ob eine hi-
storische Uberwindung méglich ist, oder ob nicht nur strategische Optionen der
Kritik bestehen. Trotz aller Kritik am Rationalismus sind ndmlich die Mittel die-
ser Kritik wiederum rational(istisch), so dal wir ihn immer nur strategisch und
selbstreflexiv angehen konnen. Es scheint auch fraglich, ob es einen historischen
Nullpunkt, einen Griindungsakt des Logozentrismus gegeben hat, oder ob er
nicht stets schon begonnen hat. Auf dieses Problem komme ich in der Diskussion
von Descartes im zweiten Kapitel zurtick.

In einer dritten Weise 146t sich die Metaphysik verstehen als in der Struktur
unserer Sprache gegriindet. Das betrifft z.B. die Dualismen von Geist und Materie
und von Subjekt und Objekt, die in der Grammatik unserer Sprache und damit in
unser Begegnen mit der Welt eingeschrieben sind. Es erscheint daher nicht einfach
moglich, der unserer Sprache und ihrer Terminologie eingeschriebenen Metaphy-
sik — der grundlegenden Dichotomie des abendlédndischen Denkens von Subjekt
und Objekt, Geist und Materie etc.’ — zu entkommen, solange man gewillt ist, sich
weiterhin dieser — d.h. der, denn es gibt keine einfache Alternative zu ihr — (abend-
landischen) Sprache zu bedienen.! Unser Denken, das unserer Sprache unhinter-
gehbar eingeschrieben und in ihr verwurzelt ist, kann den metaphysischen Dualis-
mus von Geist (allgemeinem Begriff) und Materie (besonderer Sinnlichkeit) nicht

3 Vielleicht ist es die Grundfrage der Metaphysik, wie das Verhiltnis von Unbewegtem
(Substanz, Subjekt) und Bewegtem (Akzidenz, Sinnlichkeit) zu denken ist oder aber
die Frage nach dem Verhiltnis von Raum und Zeit, Feststehen und Veridnderung.

4 Die géngigen abendldndischen Sprachen &hneln sich grammatisch in einem solchen
Malle, dafl man sie in der hier eingenommenen Perspektive als eine einzige Sprache
bezeichnen kann.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 11

einfach per Dekret iiber- oder verwinden. Mit einer Verabschiedung bestimmter
Begriffe entkommt man noch lange nicht der Metaphysik. Denn das Programm
einer einfachen historischen Verabschiedung ,der‘ dualistischen Metaphysik ist ein
unmogliches Projekt, weil diese Metaphysik unserer Sprache nicht duferlich, son-
dern ihrer Struktur zutiefst und irreduzibel eingeschrieben ist.

In einem weiteren Sinne griindet die Metaphysik in unserer Sprache, eben weil
sie Sprache ist und damit Mittel einer Distanzierung unserer unmittelbaren physi-
schen Eindriicke. Ohne Sprache gibe es tiberhaupt keine Metaphysik, da die Spra-
che Bedingung dessen ist, von der prasenten physischen Wahrnehmung der Dinge
abstrahieren zu konnen. Sprache ist selbst Meta-physik, weil nur sie es ermaoglicht,
die je physische, sinnlich-erfahrbare Gegebenheit der Dinge’ durch die Iterabilitit’
ihrer Begriffe zu transzendieren.” Sprache ist also per se in diesem tieferen Sinn
Metaphysik, weil sie unhintergehbar die Weise lenkt, in der wir die Dinge und
die Welt wahrnehmen, erfahren, klassifizieren und interpretieren. Ohne Sprache
gébe es keinen Schritt von den einzelnen Sinneswahrnehmungen zum allgemeinen
Begriff, der diese Eindriicke einer Ordnung einverleibt, indem er sie gegeniiber
der Fiille des sinnlichen Eindrucks reduziert, vergleicht und subsumiert. Meta-
physisch ist also nicht nur die grammatische Logik von Subjekt und Objekt, nach
der wir unsere Erfahrungen organisieren. Die Sprache selbst ist Metaphysik, weil
sie notwendig die Illusion erzeugt, es gebe Menschliches, was nicht endlich (also
physisch bedingt) ist; es gebe wirklich (d.h. also auBerhalb der Sprache bzw. der
philosophischen Tradition) Kategorien, Gattungen, allgemeine Begriffe, Subjek-
te und Objekte, stabile zurechnungsfihige Subjekte, Geist und Materie, Substanz
und Akzidenz, die Differenz von Wesen und Eigenschaften etc. Diese Illusion
folgt aus dem Schritt der Vernunft, die gegebene besondere Sinnlichkeit (also das
Physische) unserer Erfahrung der Dinge hin aufs Ubersinnliche (also Meta-physi-
sche) — das heiflt hier dem allgemeinen Begriff oder der Idee — hin zu ordnen und
zu transzendieren. Die hier vorgetragene Kritik an der Metaphysik setzt jedoch
wiederum voraus, was sie kritisiert: den Dualismus von Begriff und Sinnlichem,

5 Hier schliefit dsthetisch die These an, dafl Schonheit mit der Freisetzung des Buch-
stabens gegeniiber dem Geist einhergeht. Die dsthetische Erfahrung der Schonheit ist
darin metaphysikkritisch, da3 sie auf der Erfahrung der physischen Prisenz der in
einen dsthetischen Zusammenhang gestellten Dinge beruht.

6 Das heif3t also, daf} die Idealitdt der Zeichen bzw. die Allgemeinheit der Begriffe durch
ihre Wiederholbarkeit konstituiert wird. Diese Wiederholbarkeit ermdglicht erst die
Transzendenz durch den Begriff. Cf. hierzu Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kon-
text (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).

7  Der Mensch ist das Tier, das von seiner konkreten Sinnlichkeit abstrahieren kann und
so Sprache, Okonomie, Metaphysik, Begriffe etc. erfindet. Auch Kunst kann eine ex-
plizite Fortsetzung der in die Sprache gelegten Distanzierung vom konkret Sinnlichen
sein, z.B. als Phantasie. Insofern ist die Kunstproduktion eine urspriinglich metaphy-
sische und damit anthropologische Tétigkeit. Der Kunst ist also eine gewisse Ambiva-
lenz eingeschrieben: sie ist einerseits die Freisetzung des Physischen gegeniiber dem
Metaphysischen, andererseits kann sie selbst eine Transzendenz des Physischen sein.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Sprache und Physis, Allgemeinem und Besonderem, auch wenn sie es zu vermei-
den sucht, beide gegeneinander auszuspielen. Die Differenz zwischen Metaphysik/
Sprache und Physis/Wahrnehmung ist selbst metaphysisch, denn sie wiederholt die
dualistische Unterscheidung von Geist und Materie bzw. Korper. Die (u.a. von der
philosophischen Anthropologie ausgearbeitete) Losung ist vielleicht, beides in der
urspriinglichen Einheit des Leibes zu denken.

Die Illusion einer Realitit allgemeiner Begriffe widerspricht der kritischen
— ndmlich nominalistischen — Losung des scholastischen Universalienstreits, der-
zufolge die universalia post rem sind und nicht in den Dingen selbst liegen.® Die
Begriffe bezeichnen nicht die Dinge an sich, sondern bestimmen blof unsere Zu-
gangsweise zu ihnen. Insofern sind sie Bedingungen der Moglichkeit der Erschei-
nung der Dinge, sofern ,Erscheinung® hier ganz kantisch meint: die Weise, wie
sich die Dinge fiir uns Menschen zeigen. Die strukturelle Unwahrheit allgemeiner
Begriffe (durch die Reduktion der Fiille des und die Abstraktion vom Sinnlichen)
liegt bereits in der Sprache und kommt nicht nur durch die Sprache zustande. Spra-
che produziert selbst immer wieder metaphysische Illusionen, die man nur je durch
selbst-kritisches Denken hinterfragen und strategisch angehen kann. Da sich unser
Denken nur in Sprache vollziehen kann, erscheint die metaphysische Konstitution
der Sprache zwar unhintergehbar, sie 148t sich aber sehr wohl strategisch angehen
und damit kritisieren und subvertieren: d.h. es gibt in dem metaphysischen Feld
nur eine strategische Option zur Umgestaltung dieses Feldes. So schreibt Derrida,
daB3 das logozentrische Dispositiv nur die Moglichkeit einer subversiven Strate-
gie in ihm erdffnet” Zur ideologischen Verhirtung wird die Metaphysik hinge-
gen dort, wo sie sich selbst auszustreichen versucht, indem sie ihre Endlichkeit
verdeckt: Illusion des Entkommens aus der Illusion. Die prekédre Wirklichkeit der
Metaphysik widerspricht jedoch nicht ihrer faktischen historischen Wirksamkeit
in der abendldndischen Kultur. Die Frage bleibt, fiir wie dominant man diese Me-
taphysik historisch ansetzt (cf. Kapitel 2).

Die Restitution der Metaphysik folgt aus dem alltdglichen Anspruch an das
Funktionieren der Sprache. Die Metaphysik ist dem menschlichen Sprachgebrauch
unvermeidbar und unhintergehbar eingeschrieben. So miissen wir in unserer Pra-
xis etwa zwangsldufig Handlungen auf Subjekte zurechnen, um uns in der Welt zu
orientieren. D.h. aber auch: es gibt verschiedene Weisen des Sprachgebrauchs: me-

8  Cf. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000),
S. 59-65.

9  Cf. hierzu Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift
und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101): ,,Daf} die uniiber-
windbare, unersetzbare, beherrschende Groflie der Ordnung der Vernunft nicht eine
Defacto-Ordnung oder Defacto-Struktur, eine determinierte historische Struktur ist,
liegt daran, dal man gegen sie nur in ihr protestieren kann, daf3 sie uns auf ihrem
eigenen Feld nur den Ruckgriff auf das Stratagem und die Strategie 146t (l.c., S. 61).
Allerdings spricht Derrida hier vom Logozentrismus, nicht von der Subjektmetaphy-
sik im engeren Sinne. Das beide gleichwohl zusammenhéngen, erléutere ich spéter in
Abschnitt IV dieses Kapitels.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 13

taphysische und der Ideologie verhaftete, aber auch ironische und eher spielerische,
die sich kritisch zur Metaphysik verhalten. Das alltdgliche ,Man‘ unreflektierten
Sprachgebrauchs markiert dagegen den Abfall des Menschen aus der Eigentlichkeit
seines Weltbezugs und -begegnens in die Metaphysik. Der Metaphysik verhaftet ist
ein Vernunft- oder Sprachgebrauch, der immer schon alles richtig unter allgemeine
Begriffe subsumiert und es damit in der erfolgten Weltauslegung verfiigbar hilt. Ein
solcher Sprach- oder Vernunftgebrauch verhindert gerade die Begegnung mit der
physischen Singularitit z.B. der Objekte — die daher in die Asthetik bzw. Kunst aus-
gelagert und in ihnen aufgehoben ist. Die alltdgliche Sprache und der gemeine Ver-
stand werden aus dieser N6tigung zur/der Metaphysik heraus stets die etwa durch
philosophische Reflexion zu gewinnende Klarheit trivialisieren. Die not-wendige
Selbst-Verdeckung der Metaphysik in unserem alltdglichen Sprachgebrauch bedarf
von daher einer steten Kritik'’, um deren Wirken zumindest einen Moment lang
distanzieren zu konnen — auch wenn jede handwerkliche Zuhandenheit der Sprache,
die dadurch vielleicht zu gewinnen ist, stets wieder von der Metaphysik eingeholt
und eliminiert werden wird. Metaphysik heiB3t hier, da3 unser Denken von der gram-
matischen Struktur der Sprache", in der es sich vollzieht, und der in ihr gegriindeten
(logozentrischen) Ordnung irreduzibel abhingt. Gerade aufgrund dieser Abhéingig-
keit gilt es, auf unseren alltédglichen Sprachgebrauch zu reflektieren, um den in der
Sprache wirksamen unbewufiten Mechanismen®, die unser Denken lenken, wenig-
stens ein Stiick weit etwas entgegensetzen zu konnen.

Metaphysische Subjektentwiirfe und -konzeptionen sind fest in unseren Alltag
implantiert: z.B. die grammatische Subjekt/Pradikat-Struktur unserer Sprache, der
Dualismus von Subjekt und Objekt oder die Idee der Existenz eines der Praxis vor-
géngigen Selbsts, das es zu ,verwirklichen® gelte. Diese metaphysischen Konzeptio-
nen und Terminologien formen, strukturieren und organisieren — wie immer un- oder
vorbewult — unser Welt- und Selbstverhiltnis und das, was wir als ,Wirklichkeit*
bezeichnen. Philosophie, unter deren Anspruch auch diese Arbeit steht, fungiert
dann als Kritik der gewohnten Selbstversténdlichkeiten und alltédglichen Plattitii-
den. Philosophie ist Kritik und kritische Reflexion der schlechten Allgemeinheit des
alltaglichen Begriffs und seiner Praxis, die alles immer schon kennt und automatisch
richtig subsumiert. Der Wert der philosophischen Kritik ist daher zunéchst negativ:
Infragestellung des Positiven und Positionalen, des dem Selbst Verstindlichen.

Solange die Metaphysik unserer Begrifflichkeit eingeschrieben ist — d.h. also
solange es eine sprachlich zu bezeugende menschliche Geschichte gibt —, konnen
wir sie nicht einfach loswerden, sondern uns nur in ein kritisches Verhiltnis zu ihr
setzen, indem wir ihre Tradition und ihre Not-wendigkeit stets neu zu befragen su-
chen. Es gilt also, die metaphysische Tradition in der Weise ihrer Fundierung und

10 Man kann diese Kritik als Ideologiekritik verstehen, wenn man unter Ideologie die
Illusionen versteht, die aus der alltdglichen Herrschaft der Metaphysik entstehen.

11 So schreibt Nietzsche: ,,Ich fiirchte wir werden Gott nicht los, weil wir noch an Gram-
matik glauben.” Friedrich Nietzsche: Gétzen-Ddammerung (in: ders.: Kritische Stu-
dienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/
New York 1967-77 u. 1988, S. 55-162), hier S. 78.

12 Wie z.B. die Tendenz zur Verallgemeinerung.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Bedingung unseres Denkens bloBzulegen, um ihre Funktionsweise zu zeigen und
damit die Moglichkeit einer Erfahrung und einer Hoffnung zu erdffnen oder frei-
zulegen, die den Horizont des aufklérerischen Denkens von je an geleitet hat. Wenn
Philosophie einen Sinn hat, dann besteht sie in einer Praxis des selbstreflexiven
Verstehenwollens, die sich als streng analytische Kritik an der Logik von Begrif-
fen oder Terminologien entfaltet. Sie kann dann zugleich auf einer zweiten Ebene
eine systematische Infragestellung kultureller” Selbstdeutungsmodelle sein, indem
sie das Verhéltnis von verunsichernder Selbstreflexion und (Selbst-)Fundierung zu
denken versucht. Der richtigen Beschreibung dieses Verhiltnisses von Selbstrefle-
xion und Selbstbeschreibung, wie es in der dsthetischen Erfahrung und in der Phi-
losophie auf unterschiedliche Weise sich gibt, soll sich diese Arbeit widmen.

Philosophie bewegt sich in einer Dialektik zwischen selbstreflexiver Praxis
des Verstehenwollens und dem Entwerfen rationaler Begriindungssysteme fiir
unsere Vorurteile. Man konnte dies auch als Dialektik von depotenzierender und
begriindender Reflexion bezeichnen. Dazu gehort auch eine philosophische Kri-
tik an Begriffslogiken, die auch unsere alltdglichen Selbst- und Weltverhiltnisse
organisieren. Das Wechselspiel von Zweifel und Fundierung, von Selbstreflexion
und Selbstbeschreibung ist in der Philosophie in der Weise aufeinander bezogen,
daB wir fundierende Selbstbeschreibungen und rationale Begriindungssysteme ge-
rade im Durchgang durch radikale Bezweiflungsstrategien und Selbstreflexionen
gewinnen. Das alles ist ja aber nichts Neues und seit Descartes’ Strategie des radi-
kalen Zweifels, der angeblich zur GewiBheit des Cogito fiihrt, nicht nur bekannt,
sondern auch immer wieder bis zu Gadamer und Derrida reformuliert worden."
Neue Selbstbeschreibungen werden im Durchgang durch Zweifel und Selbstrefle-
xion gewonnen. Selbstreflexionen sind nur moglich in Bezug auf Selbstbeschrei-
bungen, die sie je unterbrechen. Es gibt sie also nur vermittelt durch Texte.

In der Dialektik von Selbstreflexion und Fundierung steht eine sowohl phéno-
menale wie auch funktionale Bestimmung der dsthetischen Erfahrung, wie sie hier
im folgenden unternommen werden soll. Die dsthetische Erfahrung (vor allem an
Kunstwerken) vollzieht diese Dialektik als dsthetisches Spiel. In dieser Dialektik
entfaltet sich der ideologische Gehalt ,des* Asthetischen, wie er der Asthetik — also
den dsthetischen Theorien — seit ihrer Griindung bei Baumgarten eingeschrieben ist.
Ideologisch ist zundchst der Anspruch an die dsthetische Erfahrung, etwas Auflerés-
thetisches zu griinden. Demgegeniiber soll hier eine Beschreibung der dsthetischen
Erfahrung geltend gemacht werden, die gerade in dieser &sthetischen Erfahrung
eine Selbstreflexion der dsthetischen Ideologien in ihrer fundierenden Funktion
fiir AuBerésthetisches moglich werden 1a6t. Die édsthetische Erfahrung ist der spie-

13 Mit ,Kultur® ist hier das Selbstverhéltnis der Gesellschaft gemeint, das sich tiber das
Ensemble der Formen, Gewohnheiten, Rituale etc. organisiert.

14 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101); Hans-Georg Gadamer:
Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990). Auch Hegel beschreibt ganz dhnlich. Cf. GW.F.
Hegel: Phdnomenologie des Geistes (in: ders.: Werke 3, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1986), S. 72 ff.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 15

lerische Austrag des Verhiltnisses von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion
und kann deshalb auch auBerédsthetische Griindungsweisen reflektieren. Die phi-
losophische Asthetik reflektiert und expliziert diesen bereits in der #sthetischen
Erfahrung angelegten kritischen Bezug auf die ideologische (Selbst-)Verdeckung
auch aufBlerésthetischer Griindungsmuster. Ein Beispiel — das nattirlich noch erlau-
terungsbediirftig ist — dafiir wire die Selbstdestruktion des schonen Scheins durch
die Kunst selbst, durch die die griindende Funktion des Schonen offengelegt wird.
Darauf komme ich zurtick.

Die Asthetik bzw. Kunst wird so zur Quelle einer anderen Wahrheit, einer
Wahrheit iiber die Endlichkeit aller Positivitédt der (menschlichen) Vernunft selbst,
die sich allerdings selbst nicht dauerhaft positiv formulieren 148t, sondern — je wie-
der (dsthetisch) erfahren werden muf. Solche &sthetisch ausgetragene Selbstrevi-
sion der Vernunft ist niemals stabile Aufklarung tiber die Aufkldrung, also kein
erreichbares Stadium der Geschichte. Keine Metawahrheit wird es je garantieren
kénnen, auch dauerhaft auf der sicheren aufgeklirten Seite zu stehen.

Man muB die negative Arbeit der Vernunft, als die sich Philosophie vollzieht,
abheben von positiven und erkldrenden Theorien tiber kulturelle Phinomene. Es
gibt keine Philosophie ohne einen selbstreflexiven Einsatz der Vernunft, unter der
Aufgabe einer Teleologie des Denkens hin auf ein zur allgemeiner Geltung zu
bringendes Resultat. Philosophie ,gibt es® nur dort und nur so weit, wie sie dar-
auf verzichtet, ihren kritischen Einsatz einer teleologischen Bewegung hin auf ein
positives Resultat unterzuordnen, nur dort, wo die Philosophie auf alle Strategien
verzichtet auBer auf die Strategie des Zweifels am (Vor-)Gegebenen und auf das
Zertrimmern der bestehenden Positivitit. Positiv ist also nur die Metatheorie tiber
die philosophische Theoriebildung, die diese in der Dialektik von Reflexion und
Stiftung verortet. Positiv und vielleicht selbst nicht mehr unbedingt reflexiv ist die
Metabestimmung der Funktion der Philosophie als Reflexion. Kann es je eine po-
sitive Darstellung geben, die die Notwendigkeit der Redlichkeit der Reflexion voll-
standig in sich aufhebt? Moglich ist dies vermutlich nur dsthetisch: im gelungenen
Kunstwerk oder in einem dsthetischen Modus philosophischer Theoriebildung.

Unter diesem skeptischen Vorbehalt stehen auch die hier konstruierten Uber-
legungen zu einer Theorie einer #sthetisch bestimmten Subjektivitit. Theorien
bleiben also durchaus nétig, sie sind eine Art trojanisches Pferd der Bewegung
der philosophischen Kritik. Theorien sind auch ein Mittel zur Distanzierung der
sogenannten ,Realitét’, des ,Faktischen’, und er6ffnen so erst einen Raum fiir Re-
flexion. Mit anderen Worten: die Frage ist, wie sich theoretische explikative Nar-
rationen zur Bewegung der Reflexion verhalten.” Die Dialektik von Theorie und
Reflexion 146t sich nicht ohne Gewaltsamkeit ausschlieBen. Es bleibt daher die
Forderung, ihrer stets zu gedenken, sie in jedem narrativen Schritt, den man zu
tun gezwungen scheint, einzugedenken. Das bezeichnet die Redlichkeit philoso-

15 Hier wird unter Theorie also sowohl Erklaren wie auch Beschreiben verstanden. Man
kann beides aber auch gegeneinander stellen. Cf. zum Verhéltnis von Narration und
explikativer Theorie: Jiirgen Kocka/Thomas Nipperdey (Hg.): Theorie und Erzihlung
in der Geschichte (Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen 1979); Arthur C. Danto:
Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

phischen Theoretisierens. ,Asthetisch® ist dann ein Name fiir einen bestimmten
Typus dieses Verhiltnisses: Reflexion zu erméglichen oder hervorzurufen durch
die Weise der Anordnung der Elemente, z.B. in einem Kunstwerk.

Asthetisch ist der spielerische Austrag der Dialektik von Selbstbeschreibung
und Selbstreflexion, von Inhalt und Form. Dem entsprechen nicht nur gelungene
Kunstwerke, sondern auch (philosophische) Theorien, die auf die Weise ihrer Dar-
stellung reflektieren. Asthetisch ist der selbstreflexive Einbezug des Problems der
(formalen) Darstellung eines Inhalts, also die Weise, in der die Selbstbeschreibung
und die Reflexion auf deren Bedingungen im Text statt hat. Asthetisch ist das Wie
der Geformtheit des Materials sowie die Einsicht, daf3 es letztlich kein Material,
keinen Inhalt ohne formale Darstellung und Einbettung geben kann. Asthetisch ist
also der (Selbst-)Bezug auf die Weise der Darstellung. Das bezeichnet fiir Texte
auch der Begriff der ,Rhetorizitét".

Das (Selbst-)Reflexivwerden philosophischer Theorienbildung als expliziter
Riickgang auf die Bedingung ihrer Moglichkeit vollzieht sich als Asthetisch-Werden
der Philosophie, z.B. in der sogenannten ,Dekonstruktion‘. Diese ist in dem Sinne
dsthetisch, dal3 sie durch die Weise der Verfa3theit ihrer Texte das Theoretische re-
flektiert. Philosophische Texte sind dann deshalb &sthetisch, weil sie das Verhéltnis
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion offen inhaltlich und vor allem formal
austragen. Es bleibt aber eine offene Frage, wie sich eine solche dsthetische Theo-
riebildung zur Praxis des Kunstschaffens verhilt. Was unterscheidet unter diesen
Pramissen noch philosophische Theorie von Kunstwerken? Eine eindeutige Ant-
wort auf diese Frage kann ich aber im Kontext dieser Arbeit nicht liefern.

In diesem Abschnitt mochte ich das Konzept einer Griindung des Subjekts auf die
Selbstprasenz des (Selbst-)Bewuftseins diskutieren. Auch wenn es also aus den
genannten Griinden keine einfache Uberwindung oder Verabschiedung der Sub-
jektmetaphysik geben kann, versucht diese Arbeit, nicht nur einfach konservierend
an der Begrifflichkeit der Subjektivitit festzuhalten, sondern den Begriff auch neu
zu bestimmen, zu rechtfertigen und zu vermessen. Dazu schliee ich direkt an die
von der Dekonstruktion Derridas und de Mans in Anschlag gebrachte Kritik am
Konzept der Griindung der Subjektivitit auf das menschliche SelbstbewufBtsein
an. Als philosophische Kategorie akkumuliert die Rede von der Subjektivitdt des
Menschen lediglich philosophische Irrtiimer und maskiert, so scheint es, letztlich
metaphysische Restitutionsversuche. So ist etwa fiir Derrida das Konzept der Sub-
jektivitdt in einer Metaphysik der (Selbst-)Prisenz des SelbstbewubBtseins veran-
kert, aus der das Subjekt nicht zu 16sen ist, ohne es radikal in Frage zu stellen und
aus seiner beherrschenden Stellung im Mittelpunkt der Welt zu vertreiben.

In der Tat ist Derrida einer der schirfsten Kritiker des unhinterfragten Ge-
brauchs metaphysisch belasteter Begriffe wie desjenigen des ,Subjekts. Seine
Kritik am Subjekt geht davon aus, daB3 das Subjekt bzw. dessen BewuBtsein rein
sprachlich verfafit ist, dall es sogar nur eine letztlich illusiondre Sprachfunktion

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 17

ist und daher nicht dem Anspruch geniigen kann, der es als Fundament oder Sub-
stanz zu begreifen sucht, wie die rationalistische und idealistische Tradition dies
getan hat. Die scheinbare Selbstpriasenz des SelbstbewuBtseins ist nur Effekt einer
Koinzidenz von Autorschaft und Zuhorerschaft in einem Subjekt, das sich selbst
sprechen hort und von daher félschlicherweise auf seine eigene selbstprisente und
-identische Substanz schlieBt.” Gegen das metaphysische Modell, das das Subjekt
als selbstpriasente (weil sich selbst horende) Stimme ansetzt (und damit zugleich
idealistischerweise als reinen Geist), setzt Derrida Schrift, Zeichen und Text, die
der materialen Umwegigkeit des subjektiven Selbstbezuges gerecht werden sol-
len.” Die Annahme einer rein sprachlich verfaBten Subjektivitit 148t es plausibel
erscheinen, das Subjekt als Text- oder Zeichenfunktion zu beschreiben bzw. zu ana-
lysieren.” Alles, was der Struktur des Zeichens seit Saussure zugeschrieben wird,

16 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974): ,,Der un-
endliche Verstand Gottes ist der andere Name des Logos als Selbstprisenz, von Des-
cartes bis Hegel und trotz aller Unterschiede, die die verschiedenen Orte und Momen-
te in der Struktur dieser Epoche voneinander trennen. Der Logos aber kann unendlich
und sich selbst gegenwirtig nur sein, kann als Selbstaffektion sich nur ereignen durch
die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt in sich aus sich
heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst dullert und von dem es gleich-
zeitig affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest die Erfahrung
— oder das BewuBtsein — der Stimme. Sie erlebt und versteht sich als AusschlieBung
der Schrift, denn sie beruft sich nicht auf einen ,duBeren’, ,sinnlichen’, ,raumlichen’,
die Selbstpriasenz unterbrechenden Signifikanten.” (l.c., S. 174 f./Hervorhebung von
Jacques Derrida).

17 Cf. hierzu Jacques Derrida: Die Stimme und das Phdnomen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2003): ,,[Dlie Idealitét ist die lebendige Gegenwart, die Selbstgegenwart des
transzendentalen Lebens™ (l.c., S. 13). Bewuftsein bedeutet nichts anderes ,,als die
Moglichkeit der Selbstgegenwart des Gegenwirtigen in der lebendigen Gegenwart*
(Lc., S. 17). Es gibt eine problematische ,,Einheit von Denken und Stimme im Logos*
(Lc., S. 100), die sich als Selbstgegenwart bestimmt: ,,Wenn ich spreche, dann gehort
es zum phianomenologischen Wesen dieser Operation, daf3 ich mich in der Zeit, in der
ich spreche, hore” (l.c., S. 105/Hervorhebungen von Jacques Derrida). ,,Die Opera-
tion des ,Sich-sprechen-horens’ ist eine Selbstaffektion von einer absolut einmaligen
Art“ (l.c., S. 106 f). ,,Denn die Stimme stoft bei ihrer Aussendung in die Welt eben
insofern auf kein Hindernis, als sie sich darin als reine Selbstaffektion hervorbringt.
Diese Selbstaffektion ist zweifellos die Moglichkeit fiir das, was man die Subjekti-
vitét [...] nennt. [...] [S]trukturell und de jure [ist] ohne die Stimme kein BewufBtsein
moglich [...]. Die Stimme ist das BewuBtsein“ (l.c., S. 108/alle Hervorhebungen von
Jacques Derrida). Gegen das metaphysische Subjektmodell der selbstprasenten Nahe
setzt Derrida den materialen Schreibakt: ,,Diese Nidhe wird durchbrochen, sobald ich
mich, anstatt mich sprechen zu horen, schreiben oder durch Gesten bedeuten sehe
(l.c., S. 109). Und weiter gibt er zu bedenken, daf} ,,die Moglichkeit der Schrift dem
Drinnen des Sprechens innewohnen konnte, das selbst in der Intimitét des Denkens
an der Arbeit war* (L.c., S. 111).

18 Cf. Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passa-

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

gilt dann ebenfalls fiir das Subjekt. Es gibt nichts auBerhalb des Textes”, wie das
oft zitierte und nicht leicht zu verstehende Wort Derridas fiir die Unablosbarkeit
von Subjekt bzw. Subjektivitdt und Text bzw. Textualitdt lautet. Wenn es die ba-
sale Definition des Subjekts ist, ein Selbstverhéltnis zu sein (z.B. mit Heideggers
Worten: ein Sein, dem es um sein Sein geht), dann ist dieser Selbstbezug nur
vermittelt iiber Texte moglich. Auf diesen fundamentalen Zusammenhang von
Subjektivitdt und Textualitdt im menschlichen In-der-Welt-sein komme ich in
den folgenden Kapiteln zuriick.

DaB3 das BewufBtsein die Struktur einer Zeichenkonfiguration oder eines Zei-
cheneffekts hat — wie von Derrida vorausgesetzt —, heift, dafl das subjektive Be-
wultsein wesentlich durch Abwesenheit (das Zeichen steht fiir das gerade abwe-
send Prisente) und Unverfiigbarkeit (das Ich ist nicht nur nicht Herr im eigenen
Haus, sondern weil3 noch nicht einmal, was in ihm vorgeht) gekennzeichnet ist.
Es 148t sich keine ,,Gegenwart und Selbst-Gegenwart des Subjekts vor seinem
Sprechen oder seinem Zeichen, [k]eine Selbst-Gegenwart des Subjekts in einem
schweigenden und intuitiven BewuBtsein denken®. Vor dem Zeichen ist also kein
Bewulitsein moglich, das sich selbst als ,,Selbst-Wahrnehmung der Gegenwart*
zu denken versucht.” Die Illusion autonomer, d.h. selbstkontrollierter Subjekti-
vitét ist nur ein Effekt” dessen, was Derrida mit der quasi-transzendentalen Fi-
gur der différance” zu beschreiben sucht:* ein Prozef der differentiellen Genese
von immer neuen Differenzen ohne arche oder felos, der sich als die abendlin-

gen, Wien 1988, S. 31-56), S. 42 und S. 44: ,,Bezichen wir uns noch einmal auf
die semiologische Differenz: woran hat uns Saussure vor allem erinnert? Dal} ,das
Sprachsystem (das also nur aus Differenzen besteht) nicht eine Funktion des spre-
chenden Subjekts ist*. Dies impliziert, da3 das Subjekt (Selbstidentitit oder eventuell
BewulBtsein der Selbstidentitét, Selbstbewultsein) in das Sprachsystem eingeschrie-
ben eine ,Funktion® des Sprachsystems ist, nur zum sprechenden Subjekt wird, wenn
es sein Sprechen, selbst in der sogenannten ,Schopfung’, selbst in der sogenannten
,Uberschreitung®, an das Vorschriftssystem der Sprache als System von Differenzen
oder zumindest an das allgemeine Gesetz der différance angleicht, indem es sich
nach dem Prinzip der Sprache (langue) richtet, von der Saussure sagt, sie sei ,die
menschliche Rede (langage) abziiglich des Sprechens (parole). Die Sprache ist erfor-
derlich damit das Sprechen versténdlich sei [...]" (Hervorhebungen von Derrida).

19 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974), S. 272 ff.

20 Derrida, Die différance, l.c. (Fulinote 18), S. 45.

21 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (FuBinote 18), S. 46: ,,Es kommt also dazu, daf
die Gegenwart — und besonders das BewufBtsein, das Beisichsein des Bewuftseins
— nicht mehr als die absolute Matrixform des Seins, sondern als eine ,Bestimmung*
und ein ,Effekt® gesetzt wird".

22 Alles in allem bleibt es unklar, ob das Konzept der différance deskriptiv (z.B. transzen-
dental) oder normativ sein soll: ob es also eine bessere Beschreibung der Metaphysik
sein soll oder ob es sich iiberhaupt kritisch oder subversiv auf Metaphysik bezieht.

23 Cf. Derrida, Die différance, 1.c. (Fuinote 18), S. 44: Die différance wird von keinem
Subjekt abgeleitet oder beherrscht, sie ,konstituiert® vielmehr ein nichtselbstprisen-
tes Subjekt.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 19

dische Geschichte der Metaphysik vollzogen hat und vollzieht. Die différance
liegt unhintergehbar vor allen metaphysischen Dualismen und zugleich am tief-
sten in ihnen. Sie bestimmt sich im Anschlufl an Nietzsche auch als differenti-
elles Kréftespiel: fiir Nietzsche ist ,,,die grole Haupttitigkeit’ unbewuft [...] und
[...] das BewuBtsein der Effekt von Kréften [..], deren Wesen, deren Wege und
Weisen nicht seine eigenen sind. Doch ist die Kraft selbst nie gegenwirtig: sie ist
nur ein Spiel von Differenzen und Quantititen* An dieses differentielle Spiel
von Kréften und der sich daraus ergebenen Konsequenzen fiir eine Theorie der
Subjektivitit versuche ich im folgenden anzuschlieBen. Dabei wird die Reduk-
tion des Selbstbewuftseins auf die Struktur eines Zeichens modifiziert zugunsten
einer Beschreibung, die der Dynamik praktischer Vollziige des Subjekts gerecht
werden soll. Derridas Kritik an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewulf3t-
seins ist daher richtig, die Konsequenz, die man daraus ziehen konnte — ndmlich
das Subjekt vollstindig zu verabschieden — ist es aber nicht. Die Absage an ihre
metaphysische Gestalt bedeutet noch nicht, Subjektivitidt und den Begriff des
,Subjekts® generell oder kategorisch aus den philosophischen Erzéhlungen aus-
zuschliefen.

Mit der Gleichsetzung von Bewufitsein und Zeichen und der Erlduterung des
Charakters der Sprache als Schrift scheint Derrida eine semiotische bzw. struktu-
ralistische Erlduterung einer Praxis- und Vollzugsform zu geben, die wohl nicht
ausreichend dynamisch gedacht ist, um Subjektivitit angemessen zu beschreiben.
Die Reduktion des Subjekts bzw. der Subjektivitét auf Texte bzw. Zeichen ist ein
versteckter Strukturalismus. Ich halte dagegen fest, da3 es im Subjekt erwas gibt,
was nicht identisch ist mit Zeichen oder Texten, selbst wenn man keine Vollzii-
ge des Subjekts denken kann, die sich nicht sprachlich dulern wiirden, d.h. zur
Erscheinung gelangten, oder die nicht zumindest sprachlich oder narrativ einge-
bettet und damit sinnvoll gemacht sind. Dieses erwas konstituiert das Subjekt als
Ausdruck oder Effekt von Kriften. Hier setzt die vorliegende Arbeit an, indem
sie versucht, dieses Defizit an dynamischer Beschreibung zu ergéinzen. Man muf}
dann subjektive Vollziige in ihrem Verhéltnis zu Texten analysieren, z.B. nach
dem Modell des Schreibaktes bzw. der Urschrift der différance zu denken ver-
suchen. Fur eine am Modell der textuellen Produktion orientierte Beschreibung
der Praxis subjektiver Vollziige eignen sich allerdings die Texte Paul de Mans
eher als diejenigen Derridas. Daher werden auch eher diese der spéter genauer zu
entwickelnden Argumentation zugrundegelegt werden. Mit de Man werden sich
vor allem die ersten beiden Abschnitte des vierten Kapitels beschiftigen.

Meine Kritik an der Metaphysik der Subjektivitit entziindet sich nicht an de-
ren Fundierung in einer Metaphysik der Priasenz (wie es Derridas Kritik durch-

24 Derrida, Die différance, l.c. (FuBinote 18), S. 46 f. Weiter heifit es: ,,Ohne Differenz
zwischen den Kriften gibe es gar keine Kraft; und hier zéhlt die Quantititsdifferenz
mehr als das Mal3 der Quantitit, als die absolute Grofe selbst. [...] Diese ,aktive’, in
Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Krifte und Kriftedifferenzen, die
Nietzsche dem System der metaphysischen Grammatik iiberall dort entgegensetzt,
wo sie Kultur, Philosophie und Wissenschaft beherrscht, konnen wir mithin diffé-
rance nennen.”

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

fithrt) — wie immer plausibel diese Kritik sein mag —, sondern darin, dal3 subjek-
tive Vollziige durch diese Metaphysik falsch beschrieben werden und dafl man
sie besser beschreiben muf3, wenn man damit zugleich ,die’ Metaphysik hinter-
fragen oder kritisieren will. Man muf3 daher noch einen Schritt {iber Derridas
Kritik hinaus tun.

Diese Arbeit setzt sich kritisch von zwei Positionen ab: weder ist die Sub-
jektmetaphysik verschwiegen fortzusetzen oder zu erneuern, noch ist der Begriff
und das Konzept des Subjekts ersatzlos zu streichen und strukturalistisch zu
nivellieren. Die poststrukturalistische Kritik am Subjektbegriff ist richtig, die
moglicherweise daraus gezogene oder zu ziechende Konsequenz — Streichung des
Subjektes iiberhaupt — ist es nicht. Es gilt vielmehr innerhalb oder anhand ei-
ner Kritik an metaphysischen Subjektmodellen alternative Konzeptionen zu re-
konstruieren. Erst ein dezentriertes Subjekt lieBe sich in den diskursiven Text
wiedereinschrieben, nicht mehr als beherrschendes Zentrum, sondern als eine
textuelle Figur unter anderen.” Eine in diesem Sinne durchaus postmetaphysisch
zu nennende Konzeption von Subjektivitét findet sich vor allem in der dsthe-
tisch-philosophischen Tradition aufgehoben. Es gilt daher, die Figurationen &s-
thetisch bestimmter Subjektivitit zwischen Souverénitit und Ohnmacht, Stirke
und Schwiche, Herrschaft und Mimesis etc. nachzuzeichnen. Damit befassen
sich die folgenden Kapitel.

In diesem Abschnitt werde ich mich mit dem Theorem beschéftigen, das das
Subjekt als individuelle Substanz ansetzt. Mit der Beschreibung subjektiver
Selbstverhéltnisse als textuell-materialer Selbstbeziige des Subjekts soll gegen
eine Auffassung argumentiert werden, nach der der Text sich expressiv zu einem
vorgdngigen —und das heif3t hier metaphysisch bestimmten — Individuum verhélt.
Das im Text selbst moglicherweise vorhandene Individuelle ist nur unter meta-
physischer Verkennung mit dem Ausdruck der sogenannten ,realen’ Verfassung
des empirischen Autors und dessen Intentionen zum Zeitpunkt der Niederschrift
identifizierbar. Denn das Individuelle muB, wenn es iiberhaupt noch gedacht
werden kann, im Text selbst sich ereignen. Darauf komme ich im dritten Kapitel
zuriick. Kein Subjekt kann je autonom genug sein, um diese Notwendigkeit zur
Materialisation des individuellen Geistes zu umgehen und gewissermalien un-
mittelbar zu sprechen, d.h. ohne Umweg prasent sein. Der Text ist nicht Expres-
sion der individuellen Substanz oder des substantiellen Individuums, sondern
bloB Spur dessen, was im Individuum wirksam ist. Denn das Individuum oder
das Individuelle muB3 mindestens mitge-teilt werden, was es nur werden kann,
wenn es sich auf intersubjektiv geteiltes Allgemeines — ndmlich Sprache, Welt,
Kultur — bezieht. Das Individuelle ist daher nicht ungeteilt, auch wenn Teile des

25 Cf. Roland Barthes: De I'euvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Edi-
tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: La mort de ['auteur (in: ders:, Le bruisse-
ment de la langue, Editions du seuil, Paris 1984, S. 61-67).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 21

Individuums sich dem Ausdruck stets zu verweigern scheinen. Solches Unver-
mogen des Ausdrucks kann dann eine Bestimmung des Individuums ex negativo
bedeuten. Aber das eben nur iiber das nicht gedullerte, sondern geschriebene
Produkt des Individuums. Das Individuum selbst 148t sich nicht aufteilen in Aus-
gedriicktes und unsagbaren Restteil, der die Unhintergehbarkeit des Individuums
angeblich sichert. Daher ist der von Manfred Frank im Anschluf an den Idea-
lismus vorgenommene Versuch einer Rehabilitation der Individualitdt als eines
unhintergehbaren Einzelnen, das sowohl von der Allgemeinheit des Subjekts wie
von der Besonderheit der Person unterschieden werden miisse, sehr zweifelhaft.”

26 Er tut dies z.B. in seinem Buch Die Unhintergehbarkeit von Individualitit (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1986). Demnach ist die Individualitit irreduzibel (l.c., S. 16)
bzw. gibt es einen ,,irreduziblen Bewultseinsrest”, den man konservieren miisse, um
von dort die Subjektphilosophie in Frage zu stellen (l.c., S. 17). Die immanente ,,Zeit-
lichkeit der Person™ erlaubt es nicht, einen ,,festen Kern* oder eine ,,fixe Identitét in
einem Individuum* festzumachen (l.c., S. 100). Individualitét ist als ein Singulédres
vorgestellt, das gerade nicht einer Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen
darstellt (l.c., S. 116). Die ,,individuelle Weltdeutung der Kommunikationspartner*
unterbricht ,,den hermeneutischen Schlummer des strukturalistischen Code-Modells
ebenso wie den analytischen Traum von einer préstabilierten semantischen Identitét
der Terme®, d.h. der zuschreibbaren psychischen Pridikate (l.c., S. 119). Die Indivi-
duen sind eben deshalb undeduzierbar, weil sie es sind, ,,die dem Ganzen, als dessen
Elemente sie erschlossen werden, seinen Begriff allererst durch Deutung zuweisen®.
Die Bedeutung des Ganzen ,existiert nirgendwo anders als in den Bewulfitseinen
der Individuen (l.c., S. 120). Die Singularitit des Individuums siedelt in einer her-
meneutischen Konzeption. Die Riickfithrung des Sprechens auf blole grammatische
Regel-erfiillung und -konformitit ,,nivelliert die Innovativitdt und die Sinnschop-
fungsenergien jedes Dialogs“, denen wesentlich eine Funktion der Weltdeutung zu-
kommt. Die individuelle Weltdeutung besetzt den einen Pol innerhalb eines para-
doxal gedachten Sprechaktes, ndmlich zwischen unhintergehbarer Individualitit der
Weltauslegung und Konformitét zu der Allgemeinheit grammatischer Regeln und
kultureller Codes (l.c., S. 121). Das hermeneutische Individuelle ist ,,im eigentlichen
Sinne unfeilbar und mithin unmitteilbar und es existiert ,,ohne inneres Doppel und
also unbeziiglich®, hat also ,,im Wortsinne seinesgleichen nicht” und entgleitet ,, miz-
hin dem Kriterium der gleichsinnigen Wiederholbarkeit” (l.c., S. 122 f./alle Hervor-
hebungen von Manfred Frank). Die ,,Konstitution selbstbewuflter Individualitat® ist
eine ,,Folge kontinuierlicher Transformationen von Zusténden®, die ,,einer Person zu
einem Zeitpunkt ,kopersonal® waren“ (l.c., S. 128). Die Individualitt ist so die ein-
zige ,,Instanz®, die ,,der rigorosen Idealisierung des Zeichensinns [einen] instantanen
und identischen Widerstand entgegenbringt®. Individuelle Sinnentwiirfe sind nicht
aus ,,semantisch-pragmatischen Typen* ableitbar. Dagegen liefe sich allerdings er-
stens einwenden, daB3 ein solches Singuldres der Allgemeinheit sprachlicher Zeichen
wesentlich entgeht und man durch ein solches unmitteilbares privatives Weltverhalt-
nis einfach kiirzen kann, wie Wittgenstein dies vorgeschlagen hat. Zweitens liegt eine
Paradoxie darin, daf das Individuelle rigoros singulér gedacht ist, aber tiberhaupt nur
beschrieben werden kann, wenn man sich der Sprache und damit der Allgemeinheit

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Das Individuum ist von daher nicht un-mit-teilbar, sondern findet sein Da-sein
(oder die stets gegebene Moglichkeit seines Daseins) tiberhaupt nur als Mitge-teil-
tes oder Mit-teilendes: es teilt sich ndmlich mit den anderen die Sprache und die
physische Welt und nur aufgrund dieser konstitutiven und urspriinglichen Teilung
findet es den Grund seiner Moglichkeit. Von daher ist die soziale Kollektivitét
einer Sprachgemeinschaft konstitutiv fiir Individualitit. Nicht die Sprache ist im
Subjekt, sondern das Subjekt ist — wenn es denn ,ist’ — in der Sprache. Es gibt kei-
nen substantiellen Rest im Individuum, denn es gibt gar nicht den Raum (bzw. der
Raum des subjektiven Inneren ist stets nur eine metaphysische Metapher), den ein
solches Innen erfiillen koénnte, indem es sich (sprachlich oder gestisch) ausdriickt.
Von daher kann aus strukturellen Griinden nichts im Individuum der Mitteilung
entgehen (jedenfalls der Moglichkeit nach): die Mitteilung ist konstitutiv fiir das
Unteilbare, Unmitteilbare, also das wesentlich Private. Dal3 es keine Privatsprache
geben kann heifit dann, daB3 das Private gerade als solches von der Allgemeinheit
und Offentlichkeit der Sprache irreduzibel abhingt. Allenfalls wire das Unver-
mogen zur Mit-teilung individuell zu nennen, denn es ist je mein Unvermogen —
aus welchen z.B. biographischen Griinden auch immer. Vielleicht eréffnet es den
Raum einer spezifisch neuzeitlichen Problematik, Individualitdt und Singularitét
zu identifizieren. Das Einzelne wurde als Individuelles, also Unteilbares definiert
— als gibe es letzte Bausteine der Welt, von denen alles abhdngt und als wiére das
Ganze die Summe seiner Teile und von diesen aus zu denken.

Dagegen verstehe ich Subjekte nicht als atomare vereinzelte Bausteine, sondern
als dynamische Agenten, in denen nichtindividuelle und unverfiigbare Kréafte wirk-
sam sind. Subjekte sind Momente oder statische Effekte eines — nicht teleologisch
gedachten — dialektischen Prozesses von Subjektivitit und Textualitédt. Subjektivitét
und Textualitit, herstellende Kraft und Aufhebung dieser Kraft im und durch das
hergestellte(n) Produkt sind gleichurspriingliche und irreduzibele Momente eines
unabldssigen Produktionsprozesses. Im vierten Kapitel wird die textuelle Produktion
im Anschlufl an Paul de Man und Friedrich Schlegel als Ausdruck einer urspriing-
lichen Produktivitit bestimmt werden. Das Subjekt setzt sich je von dem Text ab,
den es als Autor produziert. Textuelle Produktion ist Ausdruck einer herstellenden
Kraft (Poesie), die zugleich erschafft wie das Geschaffene (den Text) tiberschreitet.
Das Subjekt ist je in der Sprache; es ist textproduzierend und -transzendierend, so
daB Subjektivitdt und Textualitét nur als gleichurspriinglich gedacht werden kdnnen.
Es gibt keine auBersprachliche bzw. auBlertextuelle Subjektkonstitution. Zumindest

ihrer Regeln und Begriffe bedient. Dies gilt gerade auch fiir Selbstbeschreibungen
von Individuen (cf. hierzu Kapitel 3 dieser Arbeit). Drittens scheint mir der Ansatz,
das Individuelle als unhintergehbares Einzelnes zu denken, eine substantialistische
Theorie der Subjektivitét zu sein. Ein nicht mehr sprachlich zugénglicher Rest Indivi-
dualitdt kann nur substantialistisch gedacht werden. Eine Alternative konnte nur sein,
das Individuelle als konkrete Konfiguration des Allgemeinen, d.h. der sprachlichen
Zeichen, zu fassen, deren Individuelles sich in der Zeitlichkeit einer Biographie und
eines Gedachtnisses der Wortverwendungen konstituiert. Das private an meiner Ver-
wendung eines Wortes ist dann das Gedéchtnis seiner Verwendungen durch mich,
also die Schichtung der Spuren.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 23

fiir menschliche Subjektvollziige gilt daher: sie bewegen sich stets in einem sprach-
lichen (z.B. narrativen) Raum, der ihnen Sinn und Bedeutung verleiht.

v

Dieser Abschnitt befaf3t sich mit der Idee, das menschliche Subjekt konne als ra-
tionaler Agent fungieren und sich auf Vernunft griinden. Zwischen der Kritik an
der Subjektmetaphysik und der Tradition der Vernunftkritik besteht eine enge
Verklammerung.” Die Vernunftkritik bezieht sich ndmlich auf ein Konzept, das
die Ratio als Zentrum des Subjekts begreift, mittels derer es einerseits die Dinge
erkennt und andererseits sich die Herrschaft iiber dieselben sichert. Vernunft und
Subjektivitit griinden sich in der Neuzeit wechselseitig aufeinander. Adorno etwa
kritisiert die Vernunft als verkapptes Medium von Herrschaft, und zwar durch den
allgemeinen Charakter des Begriffs. Die Subsumption des Besonderen unter das
Allgemeine ist demnach ein urspriinglicher Akt der Gewalt gegeniiber dem Be-
sonderen bzw. Einzelnen, das Adorno auch das ,,Nicht-Identische nennt.”* Damit
einher geht eine Kritik daran, die Vernunft naiverweise als Garantin eines kontinu-
ierlichen (technischen, 6konomischen, administrativen) Fortschritts zum Besseren

27 Ich folge hier zunichst Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmo-
derne: Vernunftkritik nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114),
hier vor allem S. 70-84.

28 Die Position von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in Die Dialektik der Auf-
kldrung (Fischer, Frankfurt/Main 1988) besteht bekanntlich in der These, daB3 die All-
gemeinheit des rationalen Begriffs mit der Herrschaft tibers Objekt zusammenfillt.
Adorno/Horkheimer verstehen bereits die neuzeitliche rationale Erkenntnisweise als
Herrschaftsform, in der das Singuldre bzw. Nicht-Identische dem allgemeinen Begriff
untergeordnet wird. In ihrer Kritik der Aufkldrung fallen also die Bestimmung des
neuzeitlichen Subjekts als erkennendes und die unbedingte Herrschaft des mensch-
lichen Subjekts (qua Ratio bzw. Vernunft) zusammen. Allerdings ist dialektischer-
weise das Subjekt selbst nicht frei, sondern unterdriickt sich durch die Bewegung der
Naturbeherrschung selbst. Die Geschichte der Vernunft steht unter ,,der nivellieren-
den Herrschaft des Abstrakten, die alles in der Natur zum Wiederholbaren macht®.
Voraussetzung der Abstraktion ist die ,,Distanz des Subjekts zum Objekt®, die selbst
in der ,,Distanz zur Sache griindet, die ,,der Herr durch den Beherrschten gewinnt*
(Le., S. 19). Die ,,Herrschaft tritt dem Einzelnen als das Allgemeine gegeniiber, als
die Vernunft in der Wirklichkeit” (l.c., S. 28). Macht und Erkenntnis sind ,,synonym®
(Lc., S. 10). Die ,,Allgemeinheit der Gedanken* ist die ,,Herrschaft in der Sphére des
Begriffs* (l.c., S. 20). Die ,,Menschen distanzieren denkend sich von Natur, um sie so
vor sich hinzustellen, wie sie zu beherrschen ist“ (l.c., S. 46). Bekanntlich schligt aber
die Naturbeherrschung durch nicht reflektierte Rationalitdt in den Mythos zurtick, sie
wird selbst irrational. Die Vernunft muf3 daher unter dem Anspruch der Aufklarung
selbstreflexiv werden. Diese sehr groben Andeutungen miissen hier aus Platzgriinden
zur Kennzeichnung von Adornos (und Horkheimers) Position gentigen.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

zu denken. Der begrifflich operierende Geist ist von Anfang an instrumentelle Ver-
nunft, die schlieBlich positivistisch, zynisch und zum Apparat von Herrschaft wird.
In dem allgemeinen Verblendungszusammenhang wird das Subjekt iiberfliissig
bzw. erscheint als durch die zweckrationale Vernunft selbst unterdriicktes, dessen
Befreiung bei Adorno die geschichtsphilosophische messianische Utopie bleibt.

Gegen Adorno ist anzufiihren, daB3 es sehr wohl die normative Moglichkeit
einer selbstreflexiven Aufkliarung gibt, die sich die philosophische Tradition kri-
tisch aneignet. Die Welt 146t sich nicht auf einen Verblendungszusammenhang ohne
jede Aussicht auf Einsicht reduzieren, wie Adorno das anscheinend getan hat.” Es
mag sein, daf es kein richtiges Leben im falschen gibt, aber es gibt in jedem Fall
ein (normativ und ethisch) besseres und ein schlechteres. Es gibt auch immer die
normative Moglichkeit eines besseren und eines schlechteren Sprachgebrauchs.”
Gegeniiber stehen sich einerseits ein mimetischer und andererseits ein herrschaft-
licher, die Dinge verfiigbar machender Sprachgebrauch, der die Dinge ,einfach’
unters schlechte Allgemeine subsumiert. Die (nicht nur philosophische) Theorie
und Kritik der Vernunft mufl zudem der Moglichkeit ihres eigenen Einsatzes einge-
denken, eroffnen oder remarkieren. Sie muf3 ihre normative Grundlage ausweisen,
was Adorno offensichtlich versdumt hat: entweder ist der Verblendungszusammen-
hang total, dann unterliegt Adorno selbst ihm, oder: er ist nicht total, was Adornos
These widerspricht, nur die sich radikal der Kulturindustrie entziehende avancierte
Kunst kénne letzte Widerstandsbastion gegen die ideologische Verblendung sein.
Jede Theorie muB3 ihre normativen Vorausetzungen und Implikationen offen legen
und damit eine Antwort auf die Frage haben, wie sie sich selbst zu implizieren ver-
mag, ohne sich durch eben diese Bewegung zu zerstoren.

Die Rede vom totalen Verblendungszusammenhang verunmdoglicht den Denk-
ansatz Adornos selbst. Seine Kritik am Begriff der Vernunft ist so tief, da3 keine
bessere Vernunft mehr denkbar scheint. Das liegt daran, dal Adornos Denken des
Begriffs und der sprachlichen Bedeutung nicht radikal genug ist: in der Allgemein-
heit der Begriffe liegt nicht (schon) eo ipso eine Gewalttitigkeit gegeniiber dem
Nicht-Identischen. Um sinnvoll von einer Korrumpierung der Sprache reden zu
konnen, bedarf es der Moglichkeit eines unkorrumpierten Gebrauchs der Sprache.”
Wellmer wendet daher die wittgensteinsche Sprachkritik auf die Subjektmetaphy-
sik Adornos an:* erst das Eingedenken der Sprache im Subjekt fiihrt aus dem Bann
der Subjektmetaphysik heraus. Die Gewaltsamkeit identifizierender Sprache be-
steht nur durch einen und in einem spezifischen Gebrauch allgemeiner Begriffe.

Die Identifizierung von totalisierender und diskursiver Vernunft — etwa
durch Adorno — ist sprachkritisch zu reflektieren: ,,In Wirklichkeit zeigt sich am
Beispiel Adornos, daB die sprachphilosophische Dezentrierung des Subjekts zu

29 Cf. Alexander Diittmann: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2004), S. 160 ff.

30 Cf. Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einfiihrung (in:
ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166).

31 Wellmer, Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen, l.c. (Fulinote 30), S. 152-157.

32 Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, 1.c. (Fulinote 27), S. 87 f.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 25

einer Relativierung der Vernunftkritik nétigt: die Kritik der totalisierenden Ver-
nunft trifft nicht die diskursive Vernunft als solche, sondern den unzureichen-
den, schlechten oder pervertierten Gebrauch der Vernunft“”. Bereits Leibniz
reduziert die Vernunftkritik auf die Frage ihres richtigen Gebrauchs:

,»Man kann noch hinzufiigen, dall nicht die Vernunft an sich schidlich ist, sondern die
fehlende Vernunft; und wenn die Vernunft schlecht angewandt wird, so erwégen wir
wohl die Mittel, wir achten aber nicht genug auf das Ziel oder das schlechte Ziel, das
man sich vorsteckt. Es ist also niemals ein Mangel an Vernunft, wenn wir eine schlechte
Handlung begehen **

Trotz aller Berechtigung der Kritik an der instrumentellen Vernunft bzw. Ratio gilt
daher: die Vernunft ist das einzige Instrument, das der Menschlichkeit, der Mensch-
heit oder dem menschlichen Geist zur Verfiigung steht und zur menschlichen Be-
freiung dienen kann, wenn man es richtig — und d.h. selbstreflexiv-gebrochen — ge-
braucht und so vor der immer drohenden Mdglichkeit seiner Verhédrtung bewahrt.
Der Vernunft eignet eine gewisse Ambivalenz. Neben ihrer Erkenntnisfunktion ist
sie einerseits negativ Infragestellung und Mittel der Kritik. Andererseits 1463t sich die
Vernunft auch fiir bestimmte (positive) gesetzte Zwecke einsetzen. Sie wird dann
zur Zweckrationalitit. Man muf} zweifellos diese Dialektik der Vernunft in ihrem
Gebrauch eingedenken.” Befreiung ist dabei kein historischer Zustand, der, einmal
erreicht immer wihrt, sondern ein struktureller Begriff: Befreiung muf3 je wieder
hergestellt werden, und auch die Negativitit kritischer und dekonstruktiver Texte
ist nicht davor gefeit, erneut ins falsche Positive und Positivistische umzuschlagen
und zum Gehalt einer Bildung zu gerinnen, die man sich aneignen kann bzw. muf,
um ,dazuzugehoren.” Die Bewegung der Befreiung ist hingegen strukturell unab-
schlieBbar, sie kann nur aufhéren oder aussetzen. Wie immer man diese Arbeit der
Negativitit nennen will (Kritik, Skepsis, Zweifel, Destruktion, Dekonstruktion), sie
muf fortgesetzt werden, weil sie allein eine liberale Gesellschaft ermoglichen kann.
Die Utopie einer durch Vernunft geleiteten Entwicklung der Menschheit ist nicht
falsch, auch wenn es immer Riickschldge (Faschismus, Stalinismus) gibt. Dazu be-
darf es eines Vernunftgebrauchs, der durch seine selbstreflexive Brechung sich mi-
metisch gegeniiber dem Einzelnen zeigen kann. Einen solchen Vernunftgebrauch
kann man deshalb als ,4sthetisch® bezeichnen.

33 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (FuBinote 27), S. 87 ff.
und S. 99/Hervorhebung von Wellmer. Zu hinterfragen wire hier die Logik der Per-
version von Sprachgebrauchen.

34 Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée iiber die Giite Gottes, die
Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels (Meiner, Hamburg 1996), hier
S. 460.

35 Cf. zur Dialektik der Vernunft auch den sehr erhellenden Aufsatz von Max Hork-
heimer: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitit und
Selbsterhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1976, S. 41-75).

36 Das bedeutet, daB3 sich kulturelle Kollektivitét tiber Bildung konstituiert.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Es kommt also auf jeden Einzelnen an: ,man‘ mufl Gerechtigkeit tiben gegen-
tiber dem Singulédren und sich in dessen absolute Forderung stellen. Was gerade
nicht bedeutet, dal das Individuum alles fordern darf. Man — d.h. jeder fiir sich
— wihlt in jedem Augenblick, in jeder Handlung die Welt, die er will, in der er leben
will (so wie bei Leibniz Gott stets die beste aller Welten wihlt). Da jeder in jedem
Augenblick durch sein Handeln oder Nichthandeln die Welt wihlt, die er will (man
mulB aus der Wahl auf den Willen schlieen, da jeder seine Wahl auch verantworten
muB), ist die Weltverfassung urspriinglich demokratisch, d.h. da3 alle menschlichen
Subjekte fiir diese verantwortlich zeichnen.

Die Vernunft ist an sich weder gut noch schlecht. Es gibt einen moralisch richti-
gen und einen moralisch falschen Gebrauch aller Dinge, so auch der zweckrationalen
Vernunft. Sie ist Mittel zum Zweck, der auBlerhalb der Vernunft gesetzt werden mulB.
Der Zweck, zu dem die Vernunft eingesetzt wird, ist also erst moralisch-ethisch zu
bestimmen und solcherart zu fundieren. Keineswegs ist aus einem Sein ein Sollen
abzuleiten und dieser Zweck ontologisch zu deduzieren. Ethik 148t sich nicht auf
Vernunft griinden, sondern es ist vielmehr andersherum die Weise des Vernunft-
brauchs selbst ein ethisches Problem. Dies wiirde den philosophischen und prak-
tischen Vorrang der Ethik fundieren. Keine verniinftige Deskription wird jemals aus
sich heraus auf eine immanente, sich des Riickgriffs auf transzendente Argumente
bescheidende Weise Normativitdt begriinden kénnen.

Durch oder auf Vernunft allein 148t sich nichts Positives griinden. Ihr selbstre-
flexiver Gebrauch dient der Aufdeckung der Illusionen, die sich die Menschheit iiber
sich gemacht hat (z.B. die Moglichkeit einer verniinftigen Ableitung der Wahrheit)
und deren Abfolge ihr den Anschein einer Geschichte verleiht. Die Arbeit der Ver-
nunft ist von daher die Arbeit der Negativitét gegeniiber dem Bestehenden oder Fest-
stehenden selbst. Vernunft zersetzt. Das, was dieser Zersetzung widersteht und so
im hirtenden Zweifel fundiert wird, ist das Subjektive, das Kontingente, die Werte,
die Setzung etc. Philosophie ist in ihrer Praxis die vernunftgeleitete Auflosung der
Ilusionen, die sich die Menschheit tiber sich macht und gemacht hat.

Seit es tiberhaupt Aufklarung als entmystifizierende Bewegung iiber eine ma-
gisch scheinende Umwelt gibt, d.h. also: seit es Vernunft gibt oder zumindest seit
sie dem Menschen gegeben wurde”, steht das Denken unter diesem Anspruch der
Aufklirung. Die suchende (und sorgende) Infragestellung seiner Umwelt wie seiner
selbst ist eine urspriinglich menschliche Tatigkeit. Es gibt also Aufkldrung mindes-
tens solange wie es Aberglauben gibt. Aufklarung wird stets eine Operation der
Vernunft gewesen sein, die immer wiederholt werden muf3 und insofern ahistorisch
ist (aber vielleicht genau deswegen Geschichte erscheinen 146t), da sie sich nie (his-
torisch) abschlieBen 146t, woran u.a. Adorno erinnerte, indem er die Bewegung der
verniinftigen Aufklarung zwischen Ratio und Mythos dialektisch fafite. Demnach
droht die unreflektierte Ratio in Mythos und Unfreiheit zuriickzufallen. Die durch
verniinftige Aufkldrung zu gewinnende Freiheit droht stets, durch die zweckinstru-
mentelle (Selbst-)Unterwerfung der Subjekte nivelliert zu werden. Wenn das zelos
dieser sich wiederholenden Geschichte verniinftiger Aufklarung der Nihilismus sein

37 Und das heifl3t vielleicht: seit es Menschen gibt, wenn es die Vernunftbegabung ist, die
den Menschen auszeichnet.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 27

soll (wie vor allem Heidegger behauptete, indem er auf Nietzsche zurtickgriff), dann
nur in dem Mafe, wie er den Aberglauben selbst in Frage stellt, in dem er zeigt, da3
dem Glauben eben nichts zugrunde lag auler dem: ,aber ich glaube doch‘. Philo-
sophie ist demnach rationalistische Demystifizierung der Umwelt und Desillusio-
nierung des Glaubens mit den Mitteln der Vernunft. Alle Philosophie ist per se Ra-
tionalismus, da sie alle nichtrationalen Weisen des Argumentierens konstitutiv aus
sich ausschliefit. Das ist eine analytische Aussage im Sinne Kants. Die Philosophie
markiert ein rationales Selbstverhéltnis der Menschheit, das beschreibend auf ande-
re subjektive Vollzlige gerichtet ist.

Philosophische Texte sind abstrakte Erzahlungen, deren Helden nicht Menschen,
sondern Begriffe vorstellen und fallen daher als Unterart unter eine allgemeine
Theorie des Erzihlens (und damit auch der Literatur), wie sie in dieser Arbeit in Ka-
pitel vier im Anschluf3 an Paul de Man entwickelt werden soll. Fiir die Gattung der
philosophischen Erzdhlung ist es bezeichnend, daf} sie oft die ihr je eigene implizite
Erzéhlperspektive nicht reflektiert und sich so der Illusion hingibt, sie beschriebe
einfach Objekte bzw. Objektives, die bzw. das unabhéngig von solchen zuhandenen
Kontexten verfiigbar wire(n). Es gibt aber kein transzendentales Argument, das al-
lein aus sich selbst heraus {iberzeugen kénnte. Ebensowenig gibt es unschuldige oder
objektive Deskriptionen, denn diese sind stets abhéngig von der Perspektive, in der
sie gegeben werden. Die Notwendigkeit der Perspektive, des Blickpunkts ist irredu-
zibel und bezeichnet zugleich das Subjektive. Das Subjektive in der Perspektive ist
das, was man nicht sehen kann, da es das Sichtbare erst konstituiert und relationiert:
der Blickpunkt. Man kann daher niemals zugleich die subjektive Perspektive und
die in dieser Perspektive kritisierten — oder dargestellten — Inhalte in Frage stellen.

Die Philosophie ist von Sokrates bis zu Derrida einer selbstreflexiven Aufkla-
rung verpflichtet gewesen: immer geht es in der Philosophie um eine geregelte und
rationale Infragestellung (oder zumindest Unwahrscheinlichmachung) scheinbarer
Evidenzen, wie auch immer diese sich generieren. Es reicht allerdings nicht aus, nur
zu de(kon)struieren, man muf} einen Schritt {iber Derrida hinaus tun (wenn es denn
einen solchen Schritt geben kann) und das Dekonstruierte wieder — neu — zusam-
mensetzen. Nichts anderes meint die Insistenz auf die Unaufloslichkeit der Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung™, wie sie u.a. der Geschichte der Phi-
losophie (strukturell) eingeschrieben ist. Diese Dialektik besteht darin, dal gerade
in der oder durch die selbstreflexive(n) Infragestellung neue Fundierungsmodelle
gewonnen, aber letztlich nicht allein auf Vernunft gegriindet werden kénnen. Und
andersherum scheint eine (selbst)reflexive Infragestellung an die Materialitdt einer
Darstellung gebunden. Dieser Selbstbezug heifit ,dsthetisch’. Wie ich im dritten Kapi-
tel zeigen mochte, antwortet Kant auf diese Problematik, indem er sein transzenden-
tales Fundierungsprojekt, das zunéchst versuchte, auf Vernunft zwar selbstreflexiv,
aber gleichwohl positiv aufzubauen, in der Kritik der Urteilskraft neu begriindet. In
dieser ist dann die Schonheit und die Weise unseres Bezuges zu ihr der transzen-

38 Jede Beschreibung steht notwendigerweise in einer (oder mehreren) Perspektive(n) auf
das Beschriebene (z.B. durch die Wahl des Vokabulars oder der Metaphern). Daher ent-
hilt jede Beschreibung immer auch eine Selbstbeschreibung des (Standpunkts des) Be-
schreibenden, d.h. des Autors einer AuBerung oder der Figur, der sie zugeschrieben wird.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dentale Beweis dessen, da3 der Mensch in die Welt pal3t. Schonheit stiftet hier also
Sinn, indem sie Subjektivitit transzendental fundiert. Womit nicht gesagt sein soll,
dal3 der Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, daf3 es Unsinn ist, dies philo-
sophisch (also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Diese Fundierungsfunktion des
Schénen gehort zu dem, was in dieser Arbeit versucht wird systematisch in Frage zu
stellen. Der Silberstreif, der sich hoffentlich am Horizont dieser Arbeit abzuzeichnen
beginnen wird, ist eine komplexere Art der fundierenden Sinnstiftung. Denn diese
gelingt nicht allein durch Schénheit, sondern nur durch das Zusammenspiel von
Schénheit und Liebe in unserem subjektiven Bezug zu den Dingen, das sich in dem
hier dsthetisch genannten und auf Kant zu beziehenden Zirkel ankiindigt, daf} es
einerseits das Schone ist, das wir lieben, und uns andererseits das schon erscheint,
was wir lieben. Darauf komme ich im dritten Kapitel zuriick. Die hier geleistete
Vorarbeit wire also fortzusetzen in Hinblick auf die Frage, wie die interne Verkniip-
fung oder Dialektik von Liebe und Schonheit, wie sie die Philosophie seit Platons
Phaidros reflektiert, genauer zu beschreiben ist. Denn letztlich stiftet nur die Liebe
Sinn. Die philosophische Kritik etwa der Dekonstruktion miindet also nicht in einer
angeblichen postmodernen Beliebigkeit, sondern in einer strengen Neufundierung
des Sinns. Der Vorwurf der Beliebigkeit speist sich allein aus der Angst vor der ne-
gativen und kritischen Arbeit der Vernunft, die jeder Neufundierung notwendig vor-
ausgehen muB. Sie markiert die Insistenz und die Redlichkeit eines transzendental
beunruhigten Denkens, wie es etwa Derrida in seinen Texten vollzieht und einsetzt.
In diesem Sinne miissen wir die Sinnstiftung — d.h. den jeweiligen Entwurf einer
Antwort auf eine Infragestellung — je verantworten.

Wenn die Vernunft das Allgemeine aufhebt, so erscheint das spezifisch Ein-
zelne und Besondere als so verfaft, dal es der Vernunft zwangslaufig entgeht. Als
individuell erscheint der Widerstand des Einzelnen gegentiber seiner Nivellierung
unter die Allgemeinheit des ,Man‘. Weil das Subjektive selbst dieser Widerstand
gegen die Vernunft ist, konnte das Subjektive als das Irrationale erscheinen. Dem
liegt jedoch eine Verwechslung von Kontingenz und Subjektivitit zu Grunde, die
allerdings allgegenwirtig ist und unser Denken des Realen bestimmt. Kontingent
ist ndmlich die je bestimmte Setzung von Zwecken und Werten, denen geméf
dann ,die* Vernunft scheinbar blo3 noch ,gebraucht® wird. Der Brauch der Ver-
nunft ist theoretisch neutral. Vernunft 146t sich sowohl fiir alltdgliche Verrichtun-
gen, hochste Ziele wie auch schlimmste Verbrechen in den Dienst stellen. Daher
muB} der Vernunftgebrauch selbst ethisch fundiert sein — und nur die Ethik oder
die ethische Reflexion — verstanden als der An-spruch der Gerechtigkeit — kann
die Vernunft legitimerweise fundieren. Diese Arbeit schlieBt daher an an die
transzendentale Beunruhigung eines unter dem Anspruch der Dekonstruktion,
d.h. der Gerechtigkeit (gegeniiber dem Singulédren) stehenden oder sich stellen-
den Denkens”, das in sich keine immanente Letztbegriindung dieser Wahl ver-

39 Cf. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autoritét (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1991): ,,Wenn es so etwas gibt wie die Gerechtigkeit als solche, eine
Gerechtigkeit auBlerhalb oder jenseits des Rechts, so 148t sie sich nicht dekonstruie-
ren. Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die Dekon-
struktion ist die Gerechtigkeit.“ (l.c., S. 30).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 29

biirgen kann, sondern diese setzen muf: eben diese unbegriindbare Normativitat
einer setzenden Gerechtigkeit gegeniiber der Positivitéit des bestehenden Rechts
griindet den Vorrang der Ethik.

\'

Dieser Abschnitt widmet sich der Konsequenz aus der bisher geduBerten Kri-
tik an der Subjektmetaphysik und am Rationalismus. Die einzige verniinftige
Alternative zum zu Recht kritisierten Rationalismus (der Aufklarung) ist seine
Radikalisierung hin zu einem absoluten Rationalismus, d.h. einem Rationalis-
mus, der einerseits selbstreflexiv agierend seine eigene Moglichkeit bedenkt und
andererseits eine Theorie entwirft, die komplex genug ist, nicht nur der Praxis
unserer subjektiven Vollziige, sondern auch gerade der in ihnen eingeschriebe-
nen Sinnlichkeit gerecht zu werden. Dazu bedarf es zunichst einer Kritik an
einem Verstandesgebrauch, der sich zweckrational dem individuellen Gewinn
verschreibt und alles diesem Interesse unterordnet.

Wenn die Erde heute schneller als je zuvor einer menschlichen Katastrophe
entgegentaumelt, dann nicht aufgrund einer (zweifellos bestehenden) immanen-
ten Dialektik der Vernunft, der sich immerhin in ihrem Gebrauch eingedenken
lieBe, sondern deswegen, weil es so tief in unsere Praktiken eingeschrieben ist,
den individuellen Gewinn tiber alle gesellschaftlichen, sozialen, finanziellen,
dkologischen etc. Kosten zu stellen.” Man muf sich daher gegen den neolibera-
len Aberglauben wenden, nach dem es fiir alle bzw. die Gesellschaft das Beste
wire, wenn jeder individualistisch den grofiten Eigennutz anstrebt und dement-
sprechend seinen Verstand einsetzt, wie Adam Smith mit seiner Theorie der un-
sichtbaren Hand behauptete. Daher ist Kritik der Metaphysik des unbedingten
Individualismus zugleich Kritik am Kapitalismus, der das Individuum und sei-
nen (materiellen) Ertrag ins Zentrum stellt. Das unbedingte Individuum folgt
einem egoistischen Kalkiil: ndmlich den Mehrwert selbst einzustreichen und die
Welt, soweit das moglich ist, dementsprechend zweckrational zu durchstalten
und zu bearbeiten.” Das Individuum strebt so die ckonomische Kontrolle iiber
Gabe und Riickgabe in einem kalkulierten und kalkulierbaren Tausch an, bei
dem es profitiert. Diesem Kalkiil widerspricht sowohl die Ironie wie auch das
Spiel. Sie sind beide Freigaben ins Offene gegeniiber der Geschlossenheit der
individualistischen Okonomie und heben damit zugleich das Utopisch-Virtuelle
in sich auf. Spiel wie Ironie suchen nicht den individuellen Gewinn zu steigern,

40 Die Diagnose einer Dialektik der Vernunft darf keine Verdeckung realer Herrschaft
implizieren: man kann oftmals sehr wohl Subjekte zur Verantwortung ziehen.

41 Bereits Marcel Mauss hat solche individualistischen Okonomien kritisiert: ,,Unserer
Meinung nach ist die beste Okonomie nicht in der Berechnung individueller Bediirfnis-
se zu finden. [...] Die bloBe Verfolgung individueller Zwecke schadet den Zwecken und
dem Frieden des Ganzen, dem Rhythmus unserer Arbeit und unserer Freuden und damit
letztlich dem Einzelnen selbst.“ (Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968), S. 174.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sondern sind an sich selbstreflexive Verfahrensweisen der Vernunft, die sich ein
BewuBtsein der Kontingenz ihrer Setzungen bewahren.

Im Zentrum des Zentrums, also im menschlichen Subjekt, regiert seit Des-
cartes die neuzeitliche Ratio (der Verstand) und organisiert den subjektiven Bezug zu
Welt und Wirklichkeit wesentlich auf zwei Weisen, die Adorno und Horkheimer be-
kanntlich gleichsetzten: zum einen herrschaftlich, als instrumentell-zweckrationale
Beherrschung der Objekte, zum anderen erkenntnismafBig als rationales Erfassung
der Objekte (eine Vorstufe der Moglichkeit der Herrschaft) in der Subsumption der
sinnlichen Anschauung unter den rationalen Begriff. Die Hybris des menschlichen
Verstandes liegt in dem Glauben, er konne dem Mythos durch Aufkldrung ein fiir
alle Mal entkommen. Diese Hybris kehrt als Mythos der Ratio wieder und hort nicht
auf, den Verstand heimzusuchen. Aufkldrung erscheint daher nur méglich als Auf-
klarung tiber den Mythos der Ratio, als praktiziertes und praktizierendes Verfahren
der Uber- bzw. Hyperrationalitit, die der Moglichkeit ihrer Selbstkritik performa-
tiv eingedenkt und sich eben dadurch mimetisch gegeniiber dem Singuldren zeigen
kann.” Sie (die Hyperrationalitit) entspricht damit dem, was Kant der reflektieren-
den Urteilskraft zuschrieb: sie sucht ausgehend vom gegebenen Einzelnen den allge-
meinen Begriff oder die Regel, unter der dieses Einzelne subsumiert werden kann.

An der Philosophie ,,ist die Anstrengung, ziber den Begriff durch den Begriff
hinauszugelangen®.® Dieses Uber oder Hyper ist nicht mehr im Sinne einer line-
aren historischen Abfolge oder eines einfachen Mehr zu denken, sondern — analog
zum Uber in Nietzsches Ubermensch — als ein Uber-gang ins Jenseits mytholo-
gischer Ratio.” Dieses Uber gilt es weiter zu analysieren. Es verweist auf eine
Selbstiiberschreitung von Subjekt und Vernunft hin auf den Uber-menschen und
eine Hyperrationalitit — d.h. auf eine postrationalistische Vernunft oder einen ab-
soluten Rationalismus.” ,Man‘ muB die Logik des ,Uber* mit der Logik des ,Post’
(Posthistoire, Poststrukturalismus etc.) verbinden und zusammendenken, was auf

42 Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einfiihrung (in: ders.:
Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166): ,,Adorno zeichnet die Umrisse einer mog-
lichen zweiten Aufklarung, einer Aufklarung der Aufklarung tiber sich selbst; er
entwirft die Phdnomenologie einer postrationalistischen Rationalitdtsform und ihres
de-zentrierten Subjekts” (L.c., S. 162).

43 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975), S. 27
(Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Cf. Gianni Vattimo: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom
Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 36-64); ders.: Das Fliegenglas, das Netz, die Re-
volution und die Aufgaben der Philosophie. Ein Gesprdch mit ,Lotta continua‘ (in:
ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35).

45 Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri-
tik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), hier S. 52. Cf. auch
Alexander Garcia Diittmann: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2004), S. 54 ff.; Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ds-
thetischen Rationalitdt (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 22.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 31

eine Selbstiiberschreitung von Subjekt und Ratio zu etwas qualitativ anderem hin-
weist. Das ,Post® markiert den Eintritt in die permanente Krise des Modernismus,
die man als die Postmoderne bezeichnet hat; eine solche wire dann eine Radika-
lisierung dessen, was in der Moderne sich seit je her regt. Die Postmoderne ist das
permanente ,Vor* der Moderne, diese regeneriert sich aus jener. Das ,Post® ist von
daher ebensowenig wie das ,Uber* historisch zu verstehen, sondern strukturell als
immer schon zukiinftig Vorgéngiges: ,,Ein Werk ist nur modern, wenn es zuvor
postmodern war. So gesehen bedeutet der Postmodernismus nicht das Ende des
Modernismus, sondern dessen Geburt, dessen permanente Geburt. [...] Postmodern
wire also als das Paradox der Vorzukunft (post-modo) zu denken®.* Postmodern
ist die Radikalisierung der Moderne und ihrer Vernunft, ihre Selbstiiberschreitung,
die letzte Konsequenz der Ausfaltung dessen, was ihr von ithrem Beginn her einge-
schrieben war — und zwar strukturell und nicht historisch.”

Die Tatigkeit der Rationalitdt bzw. der sogenannten rationalen Vermogen wird
hier als Reduktion der Komplexitit unserer Sinnlichkeit und Affekte verstanden.
Unser Leib ist es zunichst, der seine Umwelt in ihrer fiir den Verstand undar-
stellbaren Génze wahrnimmt, wenn er sie physisch erfihrt. Das sogenannte ,Ich’
markiert also nur die kleine Vernunft, der Leib dagegen die grof3e, wie bekannt-
lich schon Nietzsche feststellt.* Rationalitit ist also Reduktion sinnlicher Kom-
plexitit, die der Leib wahrnimmt. Hyperrationalitét ist nichts anderes als Mime-
sis an diese Komplexitét, d.h. sie ist antireduktionistisch und mimetisch gerade
durch kritische Selbstreflexion. Asthetisch ist ein Denken oder ein Verhalten, das
versucht, der Komplexitét des Sinnlichen und damit auch des Wirklichen gerecht
zu werden: Mimesis der Ratio ans Nicht-Identische, Anschmiegen des Allgemei-
nen ans Einzelne, des Begriffs ans Individuum, des Abstrakten ans Konkrete etc.
Absolut rationalistisch ist nur die (philosophische) Theorie, nicht die Praxis, die
sie beschreibt. GemiB Zarathustras Auskunft ist der Leib die groBie Vernunft,
wihrend die Ratio die kleine Vernunft darstellt, die ihre Rolle ,vergifit und sich
zur Herrschaft aufschwingt tiber das, wovon sie doch ganz und gar abhéngig ist.
Erst eine kritisch gewendete rationalistische Philosophie, als ein Verfahren der
Hyperrationalitit, kann der Komplexitdt des Sinnlichen und der Welt adédquat
begegnen. Damit verbindet sie die Negativitdt der Arbeit der Vernunft mit ihrem
zweckrationalem Gebrauch, nur daf} der gesetzte Zweck jetzt nicht mehr indivi-
dueller Gewinn, sondern Gerechtigkeit gegeniiber dem Singuléren ist.

Zwei Weisen des Vollzugs solcher Hyperrationalitdt wéren die Verfahren von
Ironie und Spiel, wie sie Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche jeweils vor-

46 Jean-Francois Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter En-
gelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990, S. 33-48),
hier S. 45 und S. 48.

47 Das hat im iibrigen bereits Adorno gesehen: ,,Modernitit ist eine qualitative Kate-
gorie, keine chronologische.“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997) hier S. 292.

48 Cf. Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausga-
be Band 1V, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-77 u. 1988), hier S. 39.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

stellen und die in dieser Arbeit im vierten und fiinften Kapitel analysiert werden
sollen. Sie stellen an sich selbstreflexive Beziige der Vernunft bzw. des Subjekts im
Modus des Asthetischen dar und sind von daher nicht einfach irrational.” Wihrend
das Spiel die Offnung einer kalkulierten Unkalkulierbarkeit (amor fati) markiert,
einen , Wiirfelwurf*®, wie Deleuze sagen wiirde, ist die Ironie eine sich selbst
destruierende Setzung, ein selbstdestruierendes Kalkiil, das sich so ebenfalls 6ff-
net. Das Spiel ist eine kalkulierte Unkalkulierbarkeit, kalkulierte Hingabe, amor
fati, Bejahung des Wiirfelwurfs (Deleuze), die Ironie ein kalkuliertes Gegen- oder
Antikalkiil vermeintlich ohne individuellen Mehrwert. Es handelt sich also bei-
de Male um kalkulierte Offnungen in einer strengen Okonomie des rationalen
Verstandes. Kalkiil meint dabei die Weise, wie sich das Jetzt (das gegenwirtige
Element) strategisch auf die Zukunft bezieht, das heif3t: das Kalkiil ist der strate-
gische Umgang mit der Okonomie des Verhiltnisses von Jetz¢ und Bald.

Vi

Diese Arbeit fragt nach den im- oder expliziten Gestaltungen von Subjektivitit
in den Texten der philosophisch-édsthetischen Praxis und Tradition. Sie sucht
damit historische Antworten auf eine systematische Problematik zu rekonstru-
ieren, die die neuzeitliche Philosophie bzw. die philosophische Asthetik seit ih-
rer Entstehung umgetrieben hat: ndmlich die Frage danach, wie sich die dsthe-
tischen Vollziige und Selbstverhéltnisse des Subjekts zu seinen auBeréstheti-
schen (theoretischen, kognitiven, praktischen, moralischen, ethischen, alltigli-
chen, reflexiven etc.) Vollziigen und Selbstverhéltnissen verhalten, und wie das
menschliche Subjekt in seinen Vollziigen tiberhaupt richtig zu beschreiben ist.
Dabei ist als basale Definition angesetzt, da das Subjekt ein Selbstverhéltnis
ist, ndmlich Sein, dem es um sein Sein geht. Dieser Bezug wird vor allem durch
Texte vermittelt. Eine besondere Rolle spielen dabei Texte, in denen sich das
Subjekt explizit auf sich bezieht: autobiographische Texte. In ihnen ist das Sub-
jekt zugleich aussagendes Subjekt (Erzéhler) wie auch der Referent des Erzéhlten.

Es gibt offensichtlich verschiedene Weisen des Selbstbezuges von Subjekten

49 FEine dritte Verhaltensweise ldge in einer Treue zum naiven kindlichen Blick, einer
zweiten Naivitét: ,,Die Treue zur Kindheit ist eine zur Idee des Gliicks™ (T.W. Adorno:
Noten zur Literatur, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981), hier S. 673 f.

50 Cf. Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2000): ,,Nietzsche und Mallarmé haben uns die Offenbarung eines Welt-Denkens
wiedergegeben, das Wiirfel wirft. Bei ihnen jedoch handelt es sich um eine Welt ohne
Prinzip, die alle ihre Prinzipien verloren hat: deshalb ist der Wiirfelwurf die Macht,
den Zufall zu bejahen, den ganzen Zufall zu denken, der ganz gewil} kein Prinzip
ist, vielmehr Abwesenheit jeden Prinzips™ (l.c., S. 111 f). ,,DaB es einen Kalkiil und
sogar ein gottliches Spiel am Anfang der Welt gegeben habe, haben viele der grofiten
Denker gedacht“ (l.c., S. 102). Bei Leibniz: ,,Gott spielt, gibt dem Spiel aber Regeln*
(l.c., S. 105). Cf. auch Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung (Fink, Miinchen
1992), S. 251 ff. und S. 260.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 33

(u.a. ethische, praktische, erkennende, selbsterkennende, dem Man verfallene etc.),
von denen hier nur das dsthetische Selbstverhéltnis interessiert, das, wie zu zeigen
sein wird, in einer spezifischen Dialektik von (Selbst-)Beschreibung und Reflexion
besteht, ndmlich in ihrem spielerischen Austrag. Systematischer Ausgangspunkt
meiner Uberlegungen ist das Verhiltnis von #sthetischer Erfahrung und (isthetisch
bestimmter) Subjektivitit. Dabei ist die Frage nach der dsthetischen Erfahrung
keine Abkehr vom dsthetischen Objekt, sondern sie versucht allererst, das Verhalt-
nis von dsthetisch betrachtetem Objekt und rezipierendem bzw. produzierendem
Subjekt zu kldren. In Frage steht zugleich das Verhéltnis von allgemeiner Theorie
der &sthetischen Erfahrung und der Besonderheit bzw. Singularitét des Objekts, an
dem diese Erfahrung vollzogen wird.” Es scheint zwei Moglichkeiten &sthetischer
Reflexionen zu geben: einmal die auch hier unternommene, die die Funktionen
asthetischer Selbstbeschreibungsmodelle der Gesellschaft untersucht und damit
das terminologische Inventar sichert, und auf der anderen Seite eine Reflexion
im Ausgang vom einzelnen Werk, die sich als singuldre Theorie hinsichtlich der
Spezifik dieses Werkes entfaltet, das gerade betrachtet wird.”

Der Begriff der ,dsthetischen Erfahrung® bezeichnet zwar bereits ein Ver-
héltnis von &sthetischem Subjekt und &sthetischem Objekt”, gleichwohl ist je-
doch zu fragen, wie sich das Subjekt durch die dsthetische Erfahrung so verén-
dert, da} auch seine nichtisthetische Gestalt davon betroffen wird. Dies kann
zum Beispiel so geschehen, da3 das Subjekt sich in der dsthetischen Erfahrung
oder durch die dsthetische Erfahrung reflexiv’* auf seine auflerésthetische alltéig-
liche Gestalt bezieht. Die Funktion der dsthetischen Erfahrung kann dann die
einer Infragestellung des gewohnten Welt- und Selbstverhiltnisses des Subjekts
sein (und gerade nicht: nur temporires Aussetzen des gewohnten Weltbezugs,
wie dies konservative Theorien als Reservatstheorien™ der &sthetischen Differenz

51 Vielleicht 146t sich die transkiinstlerische Einheit der dsthetischen Erfahrung nur ge-
waltsam herstellen (Prokrustesbett). Notig wire daher eine Ausdifferenzierung nach
Kiinsten, ist aber hier aus Platzgriinden nicht durchzufiihren.

52 Cf. Roland Barthes: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985). — Darin
zeigt sich vermutlich ein generelles Dilemma &sthetischer Theorien: sie miissen sich
namlich entscheiden, ob sie universell, aber selbstwiderspriichlich sein wollen und
damit fiir alle dsthetische Phinomene zutreffen, oder ob sie einheitlich, d.h. ohne
Widerspruch, aber blof3 partikular (nur giiltig fiir dieses Werk) sein wollen.

53 Cf. Ridiger Bubner: Uber einige Bedingungen gegenwdirtiger Asthetik (in: ders.: As-
thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51); Albrecht Wellmer:
Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche
Gegensiitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 151 ff.

54 Wellmer: Das musikalische Kunstwerk, l.c. (FuBinote 53), S. 172.

55 Das wirft allerdings die Frage auf, ob die Moglichkeit der &sthetischen Erfahrung von
einer z.B. institutionellen Rahmung (Museum, Galerie, biirgerliches Theater) abhédn-
gig ist und wenn ja, ob dies eine strukturelle oder eine historische Bestimmung der 4s-
thetischen Erfahrung sein soll. Zur Problematik des Rahmens cf. Jacques Derrida: Die
Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992); und darauf aufbauend Ulrike Diin-

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

vorschlagen)*, andererseits aber auch gerade deren Fundierung in einer Selbstver-
gewisserungserfahrung bedeuten (dies z.B. im Idealismus bzw. bei Schiller und
Kant)”. Es scheint sogar so zu sein, daf in einer in einem anpruchsvolleren Sinn
asthetisch zu nennenden Erfahrung beides (Selbstreflexion und Selbstfundierung)
dialektisch ineinander spielt, worauf ich zuriickkommen werde. Die dsthetische
Erfahrung mandévriert zwischen der Szylla einer bloBen Reservatstheorie der ds-
thetischen Differenz, die iiberhaupt keine bzw. nur eine kompensatorische Bezie-
hung zwischen dsthetischer Erfahrung und Alltag annimmt, und der Charybdis ei-
ner ideologischen Funktion dieser Erfahrung, die dieser eine blof3 griindende Rolle
zuspricht. Asthetische Erfahrung ist (oder impliziert) reflexive Verunsicherung
der aufBeristhetischen Subjektivitit. Die Infragestellung des gewohnten Weltver-
standnisses kann durch eine spezifisch &sthetische Verhaltensweise des Subjekts

kelsbiihler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach Kant und Derrida
(Fink, Miinchen 1991). Neben der Reservatstheorie der dsthetischen Differenz sind
auch alle Formen einer Kompensationstheorie abzulehnen, die die &dsthetischen Er-
lebnisse (z.B. als bloBes Vergniigen) funktional als zur Regeneration der Arbeitskraft
dienlich bestimmen. Selbst bei Nietzsche klingt dies manchmal an (etwa in der Ge-
burt der Tragddie (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch
Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-77 und 1988, S. 11-156)). Das As-
thetische soll dann einen Mangel des auBerdsthetischen ,Wirklichen® kompensieren,
worin immer dieser besteht: Mangel an Wahrheit, Kraft, Entspannung, Lust etc.

56 Cf. zur Diskussion der kompensatorischen Funktion der dsthetischen Erfahrung: Chri-
stoph Menke: Die Souverdnitdt der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991), S. 200 ff.
— Auf einer zweiten Ebene kann auch das hier vorgeschlagene Selbstreflexionsmodell
der dsthetischen Erfahrung letztlich auf eine Reservatstheorie der dsthetischen Diffe-
renz hinauslaufen. Wir fiihlen und erkennen uns in der &sthetischen Erfahrung wieder
als selbstreflexive Wesen, die alles einschlieBlich sich selbst professionell in Frage zu
stellen gewohnt sind und dieses Spiel souverdn gelangweilt spielen. Der einzige Aus-
weg ist vielleicht analytische Askese. Von hier aus wire auch Richard Rortys Position
kritisch zu befragen. Cf. Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1992).

57 Dies formuliert vor allem der Idealismus im Anschluf3 an Kant: in der lustvollen Er-
fahrung des Schonen als Harmonie bzw. freies Spiel der Einbildungskréfte bestatigt
sich das Subjekt seine Addquatheit und Angemessenheit mit der bzw. zur Welt. Cf.
hierzu Immanuel Kant Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesam-
melte Schriften Band 16, hg. von der Koniglich Preulischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff)): ,,Die schénen Dinge zeigen an, dafl der Mensch
in die Welt passe und selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen der An-
schauung stimme*. Cf. hierzu auch: Jens Kulenkampff: Metaphysik und Asthetik:
Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensditze.
Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 49-80), hier S. 56; Andrea Kern: Asthetischer und philosophischer
Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensditze. Zeit-
gendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main
2002, S. 81-111), hier S. 109.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 35

zustande kommen, ndmlich durch einen spielerischen Umgang mit den Objekten
der dsthetischen Erfahrung.* In dieser wird das zunéchst alltdgliche Subjekt vom
Objekt affiziert und in ein Spiel von produktiver Sinnstiftung und Sinnsubversion

58 Hier scheint es geboten, trotz einer gewissen Nihe zu den Ausfithrungen Christoph
Menkes in seinem Buch Die Souverdnitdt der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main
1991) einige Differenzen der vorliegenden Arbeit zu ihm zu markieren. Menke
scheint mir in toto bei aller expliziten Kritik an einer hermeneutischen Asthetik
noch zu sehr von der These auszugehen, daf3 im Zentrum der dsthetischen Erfahrung
ein Akt des Verstehens steht, auch wenn dieser gerade als Scheitern und Mifllingen
des (automatischen=alltdglichen) Verstehens bestimmt wird (z.B. l.c., S. 264). Was
Menke dabei vernachldssigt ist meiner Ansicht nach die Bestimmung der &sthe-
tischen Erfahrung als ein (selbst-)reflexives Spiel bzw. als eine &sthetisch-spiele-
rische Selbstreflexion, wie sie das #sthetisch affizierte Subjekt vollzieht. Diese
Selbstreflexion beruht auf der Negation des alltdglichen automatischen Verstehens,
ist aber nicht schon diese selbst. Die hier stark gemachte spielerische Selbstreflexi-
on des Subjekts in der dsthetischen Erfahrung ist eine Erkenntniserfahrung (oder
besser: eine Wahrheitserfahrung), allerdings nur als Relativierung und Einsicht in
die Kontingenz unserer Selbst- und Weltverhiltnisse und nicht in die Beschaffen-
heit einzelner Objekte. In meinen Augen ist die Wahrheit des Kunstwerks eine tiber
die Erschlossenheit der Welt — wenn auch im negativen Modus. Damit ist sie mehr
als bloe Negation oder Verzdgerung des alltéglichen automatischen Verstehens.
Trotzdem scheint es richtig zu sein, daf die #dsthetische Erfahrung eine notwendi-
ge Voraussetzung der nicht-dsthetischen Diskurse negiert, ndmlich die automati-
sche Verstehbarkeit von Zeichen. Allerdings reicht diese Kennzeichnung nicht zur
vollen Beschreibung der dsthetischen Erfahrung aus. Das buchstébliche Freisetzen
der Signifikanten und die unendliche Verzogerung des Verstehens (und damit das
Ausstellen des Dinghaften im zeichenhaften Zeug) sind Voraussetzungen der &sthe-
tischen Erfahrung, aber nicht schon diese selbst, denn im Zentrum der &sthetischen
Erfahrung steht nicht mehr ein (Nicht-)Verstehen, sondern ein &sthetisches Spiel
— z.B. mit moglichen Interpretationen des Erfahrenen (cf. Kapitel 5). Das Aufbre-
chen des alltdglichen automatischen Verstehens der schon ausgelegten Welt ist da-
her eine Bedingung der dsthetischen Erfahrung: das Freisetzen der Dinge von ihrer
Einordnung in sinnvolle und zweckreiche Zusammenhinge. Auch scheint mir die
Auszeichnung der asthetischen Erfahrung als Scheitern des verstehenden Aneig-
nens des dsthetischen Objekts die emotionale Situation dsthetischer Affizierung zu
gering zu schétzen, mit anderen Worten: die dsthetische Lust wird reduziert bzw.
fallt aus der asthetischen Erfahrung heraus. Denn warum sollte das Scheitern des
Verstehens des Kunstwerks lustvoll sein? Menke scheint in der Tat keine plausible
Erklarung fur dsthetische Lust zu bieten, die meiner Ansicht nach in der subjek-
tiven Affirmation durch das ésthetische Objekt zu finden wire. Die unendliche
Verzogerung des Verstehens ist aber nicht per se lustvoll, denn dazu bedarf es eben
eines Spiels mit den Dingen. Zudem kann es auch auBSerdsthetisch eine unendliche
Verzogerung des Verstehens geben, so dafl dies als Kriterium nicht auszureichen
scheint.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

durch die reine Dinghaftigkeit oder Materialitit des Kunstobjektes eingebunden.”
Sinnstiftende und sinnverwirrende Momente iiberlagern, revidieren oder wiederho-
len sich in dem Malfle, wie die dsthetische Wahrnehmung unendlich zwischen Zei-
chenhaftigkeit und Dinghaftigkeit des Kunstobjekts hin- und herspielt.” In diesem
Spiel der &sthetischen Erfahrung erfiahrt das Subjekt sich und den Gegenstand, an
dem sie gemacht wird, lustvoll — oder auch schmerzvoll — selbst. Dieser dsthetische
ProzeB (diese prozessuale Dialektik) entfaltet sich als die temporalisierende Bewe-
gung des Aufschubs eines abschlieBenden &sthetischen Urteils, das das Objekt, an
dem die dsthetische Erfahrung vollzogen wurde, nachtriglich auszeichnet (im Urteil:
,das ist schon“ etc.).” Die dsthetische Erfahrung ist der Aufschub des Urteils und die
Aufhebung einer Entscheidung hinsichtlich der Giite des Objekts, um sich der ais-
thetischen Faktizitdt (der physischen Erscheinung) des Kunstwerks hinzugeben. In
der dsthetischen Erfahrung liegt daher eine gewisse Indifferenz, ein Nicht-Entschei-
den-kénnen oder -wollen, eine Verweigerung des Urteils. Die dsthetische Erfahrung
bestimmt sich so als eine epoche, die Verunsicherung und Subversion impliziert, und
deren Ende durch ein abschlieBendes Urteil eingeleitet wird, das die Riickkehr zur
alltiglichen Ordnung und zum gewohnten Weltbezug sichert.” Allerdings gilt auch,
daB Urteile gleich welcher Art wiederum Teil des dsthetischen Erfahrungsprozesses
sein bzw. in diesen eingebracht werden konnen. Daraus folgt dann eine Dialektik
von Urteil, Setzung und Sinnstiftung und deren Infragestellung oder Auflosung. Im
Streit iiber Kunst(werke) liegt von daher eine ,,unstillbare[] Dialektik“”.

Die Aufgabe der dsthetischen Erfahrung ist die Selbstreflexion des Subjekts

59 Cf. Albrecht Wellmer: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonder-
egger (Hg): Falsche Gegensdtze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen
Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 156; Ruth Sondereg-
ger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn
der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000). Das belegt fiir die Romantik Nicola
Kaminski: Kreuz-Gdnge. Romanexperimente der deutschen Romantik (Schoningh,
Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 2001). Es gebe in der Romantik eine Dialektik von
Sinnstiftung und Sinnsubversion als ein ,,Widerspiel von Sinnbegehren (seitens des
Rezipienten) und Sinnentzug (seitens des Textes)“ in einem Prozel von ,,Zeichenstif-
tung und Zeichenloschung™ (Kaminski, l.c., S. 20).

60 Cf. Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels, 1.c. (FuBnote 59).

61 Schonheit ist anscheinend keine (notwendige) Eigenschaft oder Bestimmung des
Objekts der dsthetischen Erfahrung. Wir kdnnen &sthetische Erfahrungen an nicht-
schonen Gegenstdnde machen (vielleicht sogar besser) und Gegensténde schon fin-
den (z.B. Bachfugen), an denen wir keine dsthetische Erfahrung machen. Im Urteil
bricht das dsthetische Spiel ab. Das gilt natiirlich nur unter der MafBgabe einer As-
thetik der Negativitit (cf. Christoph Menke: Umrisse einer Asthetik der Negativitdit
(in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1991, S. 191-216).

62 Gute oder gelungene Kunstwerke schieben die Moglichkeit des Urteils auf bzw. verzo-
gern es, erschweren das Urteil tiber sich oder verleiten sogar bewu/3t zu Fehlurteilen.

63 T. W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschdidigten Leben (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 92 f.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 37

und Individuums. Die Aufgabe der Asthetik ist eine theoretische Selbstbeschrei-
bung gesellschaftlicher Reflexionsmodelle, die u.a. durch Kunst vermittelt werden.
Das Individuum fundiert sich neu im hértenden Durchgang durch die Selbstreflexi-
on. Die Gesellschaft reflektiert ihre Selbstbeschreibungsmodelle in der und durch
die Kunst. Der Unterschied zwischen Selbstreflexion und Selbstbeschreibung ist
also einer der Perspektive. Selbstreflexion und Selbstbeschreibung sind letztlich
voneinander nicht zu trennen, denn sie setzen sich wechselseitig voraus. Damit zu-
gleich zeigt sich, daf} die Dialektik von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion die
Differenz von Theorie und Praxis tibergreift. Es wird dann keine vorhergehende
Praxis theoretisch beschrieben oder eingeholt, sondern die Reflexion und Theorie-
bildung selbst als eine Praxis verstanden: ndmlich als &sthetische.

Gute gelungene Kunst zeichnet sich durch einen doppelten Zug aus: einerseits
bezieht die dsthetische Erfahrung des Objekts das Subjekt mit ein, andererseits ver-
weigert oder entzieht sich das ,Objekt* der subjektiven Sinnproduktion und -projek-
tion. Im #sthetischen Spiel iiberlagern sich daher aktive wie passive Momente.* Das
heif3t, daB sich die dsthetische Erfahrung nicht unmittelbar und quasi von selbst aus
der dsthetischen Wahrnehmung ergibt. Gefordert ist vielmehr (zumindest auch) ein
aktives Verhalten des rezipierenden Subjekts, d.h. zumindest ein Einstellungswech-
sel von einer nichtésthetischen zu einer dsthetischen Perspektive. Indem wir etwas
als Kunst klassifizieren bezeichnen wir ein mogliches menschliches Verhiltnis zu
den Dingen: nédmlich sie weder zu erkennen noch zu gebrauchen (sie also weder
theoretisch noch praktisch zu klassifizieren). Das bezeichnet gerade die Autonomie
des dsthetischen Zugriffs auf die Dinge.

Aktiv ist das &sthetische Subjekt, indem es Sinnzusammenhénge produziert
und auf das Kunstwerk projiziert. Eher passiv ist das Subjekt, indem es sich von der
materialen Gegebenheit des édsthetischen Gegenstandes affizieren 148t. Die dsthe-
tische Erfahrung ist also nicht nur eine Bestimmung des ésthetischen Verhéltnisses
von Subjekt und Objekt, sondern sie vollzieht sich auch zwischen aktiven und pas-
siven Verhaltungen des Subjekts bzw. sie ist zugleich aktiv und passiv. Es scheint
tatsdchlich am Beginn der dsthetischen Erfahrung einen Vorrang des Passiven als
Einlassen des Subjekts aufs Objekt zu geben (wenn man will eine Affektion), denn
sonst wire es keine ésthetische Erfahrung. Dieses Einlassen bestimmt sich als Mi-
mesis an den konkreten Zusammenhang (Form) des dsthetisch verarbeiteten Mate-
rials. Das Subjekt verweilt beim individuell erfahrenen Objekt.” Die Passivitit am
Beginn der &sthetischen Erfahrung entspricht Adornos Rede vom Vorrang des Ob-
jekts.” Die &sthetische Erfahrung der bloBen Materialitét des Objekts erinnert uns

64 Eine Analyse des Verhiltnisses von Aktivitit und Passivitét bei den Griechen bzw.
deren Sprache unternimmt Wolfgang Schadewaldt: Die Anfdinge der Philosophie bei
den Griechen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1978). Auf diesen bezieht sich wiederum
Dieter Rahn: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und Kunst
(Rombach, Freiburg 1993), vor allem S. 87-100.

65 Adorno 146t hiervon sogar die Wahrheit abhéngen: ,,Fast kénnte man sagen, dafl vom
Tempo, der Geduld und Ausdauer des Verweilens beim Einzelnen, Wahrheit selber
abhingt* (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 94.)

66 Cf. TW. Adorno: Asthetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 111.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

daran, daB3 uns die Dinge nicht nur metaphysisch (also sprachlich), sondern auch
physisch (also sinnlich) gegeben sind.” Das Metaphysische bedarf immer wieder
der Korrektur durch das Physische. In der dsthetischen Erfahrung wird das Phy-
sische gegeniiber seiner signifikativen Einbettung freigesetzt. Eben das vollzieht
sich in der und als die dsthetische(n) Erfahrung.

Aktive und produktive sowie passive und rezeptive Momente scheinen sowohl
in rezeptionsdsthetischen als auch in produktionsisthetischen Beschreibungen von
Subjektivitit implantiert zu sein, also sowohl beim &sthetischen Rezipienten als
auch beim Kiinstler. Um der Verschriankung von aktiven und passiven Elementen
in der dsthetischen Erfahrung gerecht zu werden, sollte man vielleicht besser von
einem spezifisch dsthetischen Verhalten von Subjekten sprechen, in dem sich Mo-
mente von Affektion wie Produktion zeigen. Die Argumentation richtet sich damit
gegen die Vorstellung, édsthetische Erfahrung sei dem Subjekt unmittelbar gegeben
(das hieBe ndmlich, eine rein passive Affektion anzunehmen). Diese ist vielmehr
mittelbar und kann von daher z.B. durch Ubung vervollkommnet werden.

Vi

Ausgehend von einer Rekonstruktion der doppelten Weise, in der Subjekte in ih-
ren dsthetischen Erfahrungen lustvoll® dabei sein kénnen (ndmlich als Autor und
Rezipient), 146t sich — so meine These — auch eine bessere Beschreibung von alltdg-
lichen und auBerdsthetischen Subjektvollziigen in ihrer Praxis gewinnen. In dem
Verhiltnis des Subjekts zur Kunst bzw. zu Kunstwerken zeigt sich explizit, was
implizit allen Subjektvollziigen eigen ist: sie sind eingeschrieben in eine Dialektik
sinnhafter Prozesse, anhand derer wir uns in der Welt orientieren. Die Kunst selbst
zeigt uns andere — moglicherweise alternative — Weltentwiirfe”, anhand derer eine
wechselseitige Reflexion von Rezipienten und dsthetischem Objekt stattfinden
kann: Moglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn (Musil) stellen sich wechselseitig
in Frage. Wichtig ist dabei zu sehen, daf auch die sogenannte realistische Kunst
nur Fiktionen und virtuelle Welten zeigt, denn die Kunst ist per se absolut unféhig
zu im vollen Sinne ,realistischen’ Nachahmungen der Wirklichkeit. Sie ist immer
Darstellung und hat als solche immer einen unermeBlichen produktiven Uberschuf3
(an Fiktionalitdt), den auch jeder Realismus”, der ihn zu leugnen versucht, nicht

67 Cf. Abschnitt 1 dieses Kapitels.

68 Cf. Wellmer, Das musikalische Kunstwerk, 1.c. (FuBinote 59), S. 164: ,,Dal} der Prozef}
des dsthetischen Reflexionsspiels, das heiflt aber einer dsthetischen Erfahrung, die sich
in keinem Produkt ihrer ,Synthetisierungen‘ beruhigen kann, nicht frustrierend, son-
dern ein lustvolles Spiel ist, kann man auch durch die Formel zum Ausdruck bringen,
daf die asthetische Erfahrung vollzugsorientiert und nicht resultatsorientiert ist*.

69 Den welter6ffnenden Aspekt des Kunstwerks betont auch Martin Heidegger in Der Ur-
sprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950/2003,
S. 1-74), hier S. 32: ,,Zum Werksein gehort die Aufstellung einer Welt*.

70 So gilt auch Platos Kritik an der Kunst zunéchst nur einer naturalistischen Kunst,
die die Dinge blof} abbildet. Ob diese Kritik Platons auch fiir nichtgegenstindliche

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 39

vollig ausschalten kann.”" Ein vollstindiger Naturalismus — den es natiirlich nie-
mals geben kann — wire keine Kunst mehr. Keine dsthetische Ideologie kann das
problematische Verhiltnis von Referenz und Reprisentation eliminieren, moglich
wire nur eine Verdridngung dieser Problematik.”

Indem die Kunst die Moglichkeit alternativer Welten bzw. Weltentwiirfe eroft-
net, zeigt sie zugleich, dafl unsere sogenannte Realitét — die wirkliche Welt — auch
nur ein geschaffenes und auf Konventionen beruhendes Gebilde ist, das bedingt
ist — und damit auch verénderbar, z.B. gemaB einer zundchst dsthetisch artikulier-
ten anderen oder gar besseren Weltordnung. Die sogenannte Wirklichkeit ist eben
nur eine Moglichkeit der Weltverfassung, allerdings die einzige, die verwirklicht
ist. Sie scheint konstituiert und stabilisiert durch die Kontinuitét der subjektiven
Erwartungen, die ,an‘ sie gestellt werden. Das Erwartete erscheint als das Wirk-
liche und vice versa. Diesen Zirkel unterbricht das {iberraschende Moment (in) der
asthetischen Erfahrung. Diese vollzieht sich im gedffneten Raum einer epoche
unseres gewohnten Weltverhéltnisses.

Die moralische Funktion der Asthetik bzw. der Kunst liegt in der produktiven
Erfindung alternativer Welten als Bedingung der Méglichkeit einer moralischen
Wahl der Welt, die wir wollen, durch unser Handeln anstreben und die wir verant-
worten miissen.” Wir brauchen die Fiktionalitit der Kunst, damit wir tiberhaupt
eine Wahl haben: wir haben nur die Wahl zwischen etwas, nicht zwischen etwas
und nichts. Nur in einer Pluralitit moglicher Universen kann es so etwas geben
wie moralische Freiheit als verantwortliche Entscheidungsfreiheit zwischen positiv
formulierten bzw. formulierbaren Alternativen. Ohne Kunst bzw. Asthetik, ohne
produktive Einbildungskraft oder Phantasie™ wire die sogenannte ,wirkliche* Welt

Kunstwerke gelten sollen, kann hier nicht entschieden werden. Das bekannte Verdikt
Platos gegen die Kunst in der idealen Polis betrifft aber gar nicht allgemein ,die’
Kunst, sondern nur eine naturalistische, die Realitét verdoppelnde Kunst. Es ist in
der Tat schwer zu verstehen, wie eine Kunst gesellschaftlich niitzlich sein soll (oder
kann), die sich mit der moglichst perfekten und vollkommenden nachahmenden Ab-
bildung z.B. von Betten beschéftigt. Die Kritik Platos betrifft also eine Kunst, die das
utopische Potential, die moralische Pflicht zur Utopie aus sich ausschlieit. Kunst ist
aber nur niitzlich, wenn sie sich dem Bestehenden verweigert, gleich ob durch Kritik
oder Affirmation (ndmlich der Dissemination).

71 Cf. zum Begriff der ,Darstellung® Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heift ,Dar-
stellen? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994).

72 Eine weitere Verwirrung der Situation ergibt sich aus einer Umkehrung des mime-
tischen Verhiltnisses von Kunst und Leben: nicht die Kunst imitiert noch das Leben,
sondern ,das Leben‘ imitiert heute die Kunst (z.B. als Stil, Nachahmung der Rollen
von Schauspielern oder Musikern, etc.).

73 Leibniz wiirde sagen, daB letztlich die beste Welt gewiahlt werden muf, da sie die
verniinftigste ist. Cf. Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée iiber die
Giite Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels (Meiner, Ham-
burg 1996), passim.

74 Phantasie ist die weltenbildende Selbsttitigkeit der Einbildungskraft und als solche
wohl eine anthropologische Konstante. Ersteres beobachtet auch Kant: ,,.Die Ein-

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

die einzig denkbare und damit absolut notwendig (und in ihrer absoluten Faktizitét
unertraglich). Die Kunst ist so die Aufhebung des Moglichkeitssinns, des Pools
auch moglicher An-und Verkniipfungen einzelner Elemente. Dieser virtuelle Raum
oder Schleier um die gegebenen Elemente oder Dinge ist der utopische Horizont,
der die Faktizitit der Dinge erst ertrdglich” macht. Diesen Horizont dessen, daf3
es immer auch anders sein konnte als es ist, gilt es (je am einzelnen Werk) freizu-
legen und zu bewahren. Aufgehoben wird das Virtuell-Utopische u.a. auch durch
Spiel und Ironie. Beide relativieren ndmlich den Glauben an das unhinterfragbare
Gegebensein der Dinge. Sie sind praktiziertes Bewufitsein der Kontingenz des Be-
stehenden und erdffnen so im Wirklichen das auch Mogliche. Darauf komme ich
in den folgenden Kapiteln zurtick.

Das Verhiltnis von Kunstwerk und Welt bzw. Alltag ist dasjenige einer wech-
selseitigen Spiegelung, einer Reflexion — wenigstens beim gelungenen Kunst-
werk. Daraus folgt, dal das Subjekt, das eine dsthetische Erfahrung macht, ge-
rade das alltigliche ist, weil nur dieses die vom Kunstwerk aufgespannte Welt
in sich spiegeln kann. Wenn es stabile dsthetische Gestalten des Subjekts geben
sollte, dann wére die &dsthetische Erfahrung solcher Subjekte blo8 affirmativ und
nicht negativ: sie wire I’art pour I’art ohne jeglichen subjektverindernden Effekt.
Grundlage der Negativitét der dsthetischen Erfahrung ist die Differenz zwischen
Kunst und Leben, die in der dsthetischen Erfahrung schmerzvoll oder auch lust-
voll bewuB3t wird. Es gibt also eine wechselseitige Spiegelung von empirischer
Welt/Alltag und Parallelwelt/Alternativwelt (etwa im Roman). Dies kann sich
etwa darin zeigen, da3 Kunstwerke die funktionale Einbettung bestimmter all-
taglicher Dinge und damit das, was Heidegger das Zeughafte des Zeugs genannt
hat, explizit ausstellen. Dieses Zeughafte des Zeugs ist in der alltidglichen Praxis
seiner Verwendung in eben dieser und durch eben diese gerade verdeckt. Um
das Zeughafte feststellen und sichtbar machen zu kénnen, miissen wir daher die
Dinge aus ihrem gewohnten Verwendungskontext 16sen und als blo3e Dinge — als
scheinbar Vorhandenes, z.B. als Ready-mades — ausstellen. Es zeigt sich dann,
dafB3 die Dinge noch mehr sind als bloBe Gebrauchsdinge, als bloBes Zeug: sie
sind singuldre Objekte, die sich als solche physisch erfahren lassen.

Die dsthetische Erfahrung ist also eine Kontingenzerfahrung: ich erfahre die
gegebene Welt einerseits als nicht die einzige, die moglich ist, und andererseits
als entgegen dem Schein ihrer natiirlichen Notwendigkeit nicht notwendig. Ein
auf dieser (wenn man so will) Einsicht, die in der &sthetischen Erfahrung gewon-
nen werden kann — und die vielleicht nicht von Dauer ist, sondern immer wieder
neu erfahren werden mull — aufbauendes aktives Verhalten des Subjekts ist das,

bildungskraft (als produktives Erkenntnisvermdgen) ist ndmlich sehr méchtig in
Schaffung gleichsam einer andern Natur, aus dem Stoffe, den ihr die wirkliche gibt.”
(Immanuel Kant: Die Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1974), hier zitiert nach Ausgabe B, S. 250).

75 Esbleibt aber die Frage, ob das die-Welt-ertriglich-machen der Kunst nicht wiederum
auf eine bloBe Kompensationstheorie der dsthetischen Erfahrung hinauslauft. Kunst
supplementiert dann die Méngel der alltdglichen Welt, sie bietet zugleich Abstand
vom Alltag wie Vergniigen.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 41

was Friedrich Schlegel als ,,Ironie” bezeichnet: das &dsthetische Verhalten ist das
(manchmal lustvolle) Spiel mit moglichen und wirklichen Welten oder Selbstver-
héltnissen.” In ithm zeigt sich, daB die Welt auch nicht bzw. gar anders sein kénn-
te, als sie scheinbar ist. Die Welt ist weder notwendig noch notwendig gut. Zum
anderen zeigt sich die menschliche Welt als bedingt und ihre Ordnung damit als
anfillig fiir Stérungen.

Die Negativitét der dsthetischen Erfahrung richtet sich gegen das Bestehende
oder Bestindige. Das Bestehende ist das je von den Subjekten als Festes, als Be-
stindiges Geglaubte und Erwartete: das, was scheinbar iiber die Zeit hinweg un-
erschiitterlich feststeht und unendlich dauert. In der &sthetischen Erfahrung zeigt
sich dies als eine Illusion, die sich der Mensch je wieder iiber seine zeitliche wie
machtvolle Endlichkeit macht. Die &sthetische Erfahrung ist aber nur eine Wei-
se, diese Negativitit zu vollziehen oder zu erleben, und vielleicht nicht einmal
die giinstigste. Aber als Kehrseite der Ausarbeitung der neuzeitlichen logozen-
trischen Subjektmetaphysik seit Descartes hob die entstehende Asthetik andere
Weisen subjektiver Vollziige auf, die heute noch abrufbar sind, um eben jene Me-
taphysik, soweit sie tatsédchlich historisch ist, in Frage zu stellen. Die explizite Ent-
faltung des kartesianischen Rationalismus ist gleichurspriinglich mit dem Einsatz
und gleichsam nur die Kehrseite eines Denkens, das historisch zur Asthetik fiihrt.
Daher die wiederholenden Beteuerungen der Asthetik, die Erfahrung der Kunst
resp. des Erhabenen oder Dionysischen transzendiere die alltéigliche Eingelassen-
heit des Subjekts in eine zunehmend zweckrational geordnete und administrativ
beherrschte Welt. Die Erfindung der Asthetik ist eine philosophische Reaktion auf
die kartesianische Reduktion des Menschen auf seine selbstgriindende Vernunft:
sie hebt jene Anteile im Menschen auf, die der kartesianische Rationalismus als
verworrene Sinnlichkeit bestimmt und abwertet (cf. Kapitel 2). Von daher (d.h.
von der Gemeinsamkeit ihres Ausschlusses aus der Vernunft) riihrt die defensive
Gleichsetzung von Subjektivem, Sinnlichem und Irrationalen unter dem Namen
,Asthetik‘.” Dagegen wire zu zeigen, daB Vernunft und Sinnlichkeit keinen abso-
luten Dualismus bilden, sondern ihre Einheit im menschlichen Leib finden.

Was das Subjekt der dsthetischen Erfahrung ablernen kann, ist die im Spiel
von Sinnstiftung und Sinnsubversion erfahrene Kontingenz sinnhafter Bestim-
mung. Auf diese Erfahrung kénnen Kunstobjekte wiederum reflexiv bezogen sein,
und zwar nicht so sehr inhaltlich oder thematisch als vielmehr formal. Sie kénnen
ndmlich durch ihre Struktur allererst die Moglichkeit erdffnen, die Prozessualitét
asthetischer Sinnstiftung zwischen Subjekt und Objekt dem Subjekt explizit und
performativ erfahrbar zu machen, wie das explizit z.B. installative Kunstobjekte
tun. In diesem Sinn stellen avancierte Kunstwerke nicht einfach etwas (nach- oder
abbildend) dar, sondern sie stellen durch ihre Struktur allererst etwas her, was nur

76 Ironie und Spiel scheinen also eng ineinander verschlungen.

77 Zuallen Zeiten hat es Einspruch gegen die neuzeitliche Herrschaft der Vernunft als Ratio
gegeben. Unter anderem wurden dafiir Instanzen wie Korperlichkeit, Leib, Sinnlichkeit,
Gefiihl, Stimmung, Kunst, Affekte, Leidenschaften, Spiel, Lust und Rausch in Anschlag
gebracht. Zu den Gegenbewegungen zihlt auch der sogenannte ,,Asthetizismus®.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

im ProzeB der dsthetischen Erfahrung fiir das Subjekt erlebbar™ wird.” Eine ésthe-
tische FEinstellung einzunehmen bedeutet, etwas (oder jemanden) als Einzelnes oder
Individuelles gerade in seiner spezifischen Einzelheit wahrzunehmen. Bestimmte
in der dsthetischen Erfahrung bzw. Einstellung wahrgenommene Objekte — ndmlich
gewohnlicherweise Kunstobjekte — lassen sich als sich selbstreflexiv auf ihr Wahr-
genommenwerden als Einzelne beziehende Objekte verstehen. Kunstobjekte sind
selbstreflexive Wahrnehmungsobjekte, die sich als solche Wahrnehmungsobjekte in
ihrer spezifischen Einzelheit darbieten. Die ,richtige* Einstellung gegeniiber diesen
Objekten ist es, sich solcherart selbstreflexiv als Einzelnes Darbietendes auch als
ein solches Einzelnes wahrzunehmen, also eine dsthetische Einstellung gegeniiber
Kunstobjekten einzunehmen.” Das Subjekt muf sich mimetisch an das Kunstobjekt
anschmiegen, um seiner Singularitit gerecht zu werden. Insofern ist der Anspruch
von Kunstobjekten normativ fiir die Weise ihrer Wahrnehmung. Es gibt daher richti-
ge und falsche Einstellungen gegeniiber Kunstwerken. Ich werde diesen nur gerecht,
wenn ich mich zu ihnen 4sthetisch verhalte — womit immer noch eine Pluralitit ver-
schiedener Reaktionen auf ein Kunstobjekt moglich (vielleicht sogar gefordert) ist.
Damit 146t sich produktiv an eine ansonsten zu kritisierende dsthetische Tradi-
tion anschlielen, nach der die dsthetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein
soll. In der Tat stellt sich in der &dsthetischen Erfahrung bzw. als deren Resultat eine
Wahrheit ein, die durch andere Diskurse wie etwa dem der Philosophie lediglich
mitteilbar ist. Philosophisch wire sie Einsicht in die Endlichkeit und Kontingenz
des Menschlichen. Auch die &sthetische Erfahrung hat also einen Wahrheitsbe-
zug, da sie sich negativ auf das alltéglich Geglaubte und diesem Zugrundeliegende
(die im Alltag herrschende Metaphysik) bezieht, indem sie dieses reflexiv verun-
sichert. Diese ,Wahrheit* wird aber nicht mitgeteilt, sondern durch die Anordnung
des Materials im Kunstwerk erlebt oder erfahren. Daraus folgt, daf3 es anscheinend
zwei Arten Wissen gibt: einerseits durch dsthetische Erfahrung (z.B. durch Kunst)
gewonnenes Wissen, andererseits intellektuell erschlossenes Wissen (z.B. in der
Philosophie). Es gibt demnach eine Artikulationsdifferenz verschiedener (kogni-
tiver) Erfahrungstypen. Wiahrend wir in der Kunst eine Wahrheit erfahren oder
erleben, teilt uns die (philosophische) Asthetik eine Erfahrung ihrem Gehalt nach
mit. Uber das, was die Kunst implizit vollzieht, spricht sich die Asthetik explizit
thematisch aus. Die Differenz beider Wissenstypen liegt in der Weise, wie der Ge-
halt einer Erfahrung auf diese selbst — d.h. den ProzeB ihrer Entfaltung oder ihres
Vollzuges — bezogen ist: nimlich entweder vollziehend und performativ oder aber
thematisch und inhaltlich als ein ,Sprechen-iiber’. Die dsthetische Differenz ist
die Differenz von &sthetischen und kognitiven Erfahrungsvollziigen, -typen oder
-weisen. Kognitive (Wissens)Erfahrung ist nicht reflektierend-prozessual verfaft.
In der dsthetischen Erfahrung haben wir einen anderen Bezug zum Wissen, nim-
lich einen reflexionsvollziehenden.” Wenn wir philosophisch vermitteltes Wissen

78 Die Frage ist natiirlich, wie sich Erfahren zu Erleben verhélt. Wahrend ersteres eine
Subjekt/Objekt-Konstellation meint, bezeichnet letzteres eine rein subjektive Qualitét.

79 Cf. Juliane Rebentisch: Asthetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).

80 Cf. Martin Seel: Asthetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).

81 Cf. Zum Verhéltnis von Erfahrung zu ihrem Gehalt bzw. zum Wissen auch Martin

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 43

erfahren, blenden wir die Materialitit der Sprache als Schrift aus zugunsten der
Idealitit des textuellen Sinns. Gleichwohl 148t sich von einem Asthetisch-werden
der Philosophie sprechen, wenn sie anfangt, die Materialitdt ihrer Darstellung in
ihre Uberlegungen miteinzubeziehen.

Vi

In diesem Abschnitt mochte ich die dem Schonen eingeschriebene Ideologie dis-
kutieren. Es gibt eine gewisse Ambivalenz im Schonen selbst. In der am Kunst-
werk erfahrenen Schonheit zeigt sich wie in einem Zerrspiegel das Ungentigen
der ,wirklichen® Welt. Das schone Kunstwerk zeigt die Welt wie sie sein kénnte
— das ist ihr utopischer Gehalt. Oder es behauptet, die Welt zu zeigen, wie sie ist
— das markierte ihren reaktiondren Gehalt als ideologische Ausblendung des re-
alen Leidens in der Welt. Es gibt also die folgende Ambivalenz: einerseits ist die
Schonheit normativ utopischer Vorschein einer echten Verséhnung, die ahnen 146t,
daf} gewaltfreie Harmonie auf Erden moglich wire. Das Utopische mufl dann im
realisierten Kunstwerk aufgehoben werden. Das impliziert eine Kritik des Beste-
henden durch die Schonheit des Dargestellten, die zeigt, wie es sein konnte. Ande-
rerseits fungiert Schonheit als Liige tiber den realen Weltzustand und das Leiden
und ist ergo restriktiv. Die schone Abbildung verfilscht das Abgebildete und ist
somit erprefite Harmonie oder Vers6hnung. Beide Ziige der Schonheit finden sich
in Adornos Werk Asthetische Theorie.”

Als ,schon® wird allgemein das bezeichnet, in dem Form und Gehalt zusam-
menfallen und iibereinstimmen, oder in dem die ideelle Einheit von Materialitit
und Idealitit verwirklicht ist. So ist die Asthetik etwa bei Fichte nicht mehr eine
gesonderte philosophische Disziplin, sondern riickt ins Zentrum der theoretischen
und praktischen Philosophie als ,,Wissenschaftslehre®. Die GewiBheit eines Satzes,
d.h. seine Wahrheit, folgt bei Fichte aus der Ubereinstimmung seines Gehaltes mit
seiner Form. Da dies einer Definition des Schonen entspricht, wird die Schonheit
damit zu einer Garantin der Wahrheit.” Die Schonheit liegt in der Erscheinung als
dem sinnlichen Scheinen der Idee und ist ,,dasselbe™ wie die Wahrheit, wie Hegel
feststellt.” Das Symbol ist als der Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und

Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Rationalitdt (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), S. 75 ff. und S. 109 ff.

82 Cf. TW. Adorno: Asthetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 78-85,
S. 114 £, S. 128 f.

83 Cf. Johann Gottlieb Fichte: Uber den Begriff der Wissenschafislehre (in: Immanuel
Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-81). Der Gehalt
eines Satzes bestimmt seine Form und vice versa (l.c., S. 49). ,,Man nehme an, gewif
wissen heisse nichts Anderes, als Einsicht in die Unzertrennlichkeit eines bestimmten
Gebhalts von einer bestimmten Form haben” (l.c., S. 51).

84 Cf. GW.F. Hegel: Vorlesungen iiber Asthetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1986), S. 151.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ideeller (iibersinnlicher) Bedeutung (oder Idee) prototypisch schén.® Das Symbol
setzt eine stabile Relation von Zeichen und Bezeichnetem voraus. Es markiert
gerade die Einheit von Ubersinnlichem und Sinnlichem, von Idealitit und Mate-
rialitét (des Zeichens), von Ganzem (Bedeutetes) und Teil (Bedeutendes).” Man
hat daher das Symbol auch strukturell als Synekdoche aufgefaBt”” bzw. als Uber-
einstimmung von Ganzem (Welt) und Teil (Zeichen). Als Sprache ist das Symbol
die mystifizierende Verkennung der sprachlichen Struktur als Abwesenheit und
Nichtidentitét von Intention, Bedeutung und Interpretation. Die unter dem Namen
Symbol auftretende illusiondre Identifikation von Subjekt und Welt bzw. dufie-
rer Natur 146t sich nach Paul de Man durch eine demystifizierende Analyse des
tropischen Charakters der Sprache ,dekonstruieren‘.* Tropen oder Sprechweisen
wie die Allegorie und die Ironie sind im Unterschied zum Symbolbegriff durch
eine radikale Disjunktion von ihrem Ursprung getrennt und eignen sich daher
als Werkzeug zu einer rhetorischen Kritik der &sthetischen Ideologien, wie dies
beispielhaft Paul de Man durchgefiihrt hat. Darauf werde ich im vierten Kapitel
dieser Arbeit ausfiihrlicher eingehen. ,Schon’ heifit dann die falsche — weil illusio-
nére — Darstellung einer Entsprechung von Mensch und Welt und ist insofern tau-
schende Ideologie. So folgt fiir den Kant der Kritik der Urteilskraft aus der Lust
an der Schonheit die Angemessenheit der Form der Objekte zu den menschlichen

85 Hans-Georg Gadamer hat in seiner Analyse des Symbols in Wahrheit und Metho-
de (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990, S. 76-87) festgestellt, daB3 das
Symbol eine ,,anagogische Funktion [hat]; es leitet zu der Erkenntnis des Géttlichen
hinauf*™, Das Symbol ist der ,,Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und tiber-
sinnlicher Bedeutung* als eine ,,Vereinigung von Zusammengehdrigem*, aufgrund
einer internen Verkniipfung von Symbolisiertem und Symbolisierendem im Symbol,
,.weil das Symbol keine beliebige Zeichennahme oder Zeichenstiftung ist, sondern ei-
nen metaphysischen Zusammenhang von Sichtbarem und Unsichtbarem voraussetzt*
(L.c., S. 79). Gerade fiir den religisen Gebrauch von Symbolen gilt, daB sie ,,durch die
Gegenwart [ihres] Gezeigt- oder Gesagtwerdens erst [ihre] reprisentierende Funkti-
on“ gewinnen (l.c., S. 78). Das Symbol konstituiert sich nicht innerhalb einer verwei-
senden Struktur auf eine vorgingige Bedeutung, die durch eine Konvention gesichert
wird, wie die Allegorie, sondern das Allgemeine ist im Besonderen und das Beson-
dere im Allgemeinen: die Bedeutung des symbolischen Kunstwerks liegt in seiner
Erscheinung selbst und wird nicht in es hineingelegt (l.c., S. 83). Allerdings 146t das
Symbol gerade auch das ,,MiBverhéltnis zwischen Form und Wesen, Ausdruck und
Inhalt denken®, eine Unangemessenheit oder ,,Unentschiedenheit zwischen Form und
Wesen*, der dem Symbol den ,,Charakter des Schwebens® verleiht (l.c., S. 83 f).

86 Cf. Paul de Man: Zeichen und Symbol in Hegels , Asthetik* (in: ders.: Die Ideologie des
Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58).
,,Das Symbolische ist die Vermittlung von Geist und natiirlicher Welt, an der die Kunst
offenkundig teilhat, sei es als Stein, als Farbe, als Klang oder als Sprache (l.c., S. 41).

87 Cf. z.B. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, G6t-
tingen 1993).

88 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Astheti-
schen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 45

Erkenntniskriften tiberhaupt, was eine Entsprechung von Subjekt und Objekt be-
deutet. Darauf komme ich im dritten Kapitel in der Diskussion Kants zurtick.
Schonheit bzw. die Liebe zu ihr ist eine affirmative Beziehung eines Subjek-
tes zu etwas anderem (Objekt, Vorstellung, Handlung, Einstellungen, Beschrei-
bung etc.). Schonheit bezeichnet also eine Form der Bezugnahme von Subjekten
auf etwas unabhingig vom Inhalt der solcherart in Beziehung stehenden Elemente
(z.B. Subjekt und bestimmtes Kunstwerk). Sie ist also keine bestimmte Relation
von Subjekt und z.B. Objekt, sondern das Paradigma affirmativer (und damit griin-
dender) Beziehungen von Subjekten iiberhaupt. Asthetische Lust entsteht durch die
subjektive Affirmation durch das Schone. Schonheit ist also das mit (dsthetischer)
Lust gefiihlte (freie) Zusammenstimmen von Subjekt und Objekt. Insofern besta-
tigt oder konstituiert das Schone die Harmonie von Subjekt, (Kunst-)Objekt und
Welt und damit das Subjekt als solches. Um ihrer kritischen Funktion gerecht zu
werden, muf3 die Kunst daher das Schone nicht nur darstellen, sondern es auch je
destruieren oder brechen, um den ideologischen Gehalt schoner Selbstaffektion
des Subjekts zu Tage treten zu lassen und den freien Austrag der Dialektik von
Griindung und Reflexion zu ermdglichen. Vielleicht sollte man sogar eher das
Erhabene als Nichtentsprechung von Welt und Subjekt heranziehen als vorgebli-
che Fundierungserfahrungen am Schénen zu machen. Die Notwendigkeit dieser
genuin &dsthetischen Destruktion des Schonen zeichnet sich jedenfalls im Erhabe-
nen als Nichtentsprechung von Subjekt und Welt ab.” Das ungebrochene Schéne
tendiert dazu, reaktiondr zu sein, denn es griindet im Einverstandensein mit der
Beschaffenheit der realen Welt und ,vergiit* das in ihr vorhandene reale Leiden.”
Was in der dsthetischen Erfahrung erfahren wird, ist also gerade das Scheitern
der mit dem Schonen verbundenen (potentiell griindenden) Harmonie zwischen
Subjekt und Objekt. Wenn man auch bestimmte sinnstiftende und -garantierende
Muster (z.B. eine Erzidhlung organisierende narrative Muster: linear verlaufende
Zeit, Spannungskurve, Klimax, retardierendes Moment etc.) mit Schonheit iden-
tifiziert (schon ist die Moglichkeit des Sinns, Schonheit stiftet Sinn, Sinnstiftung
ist schon), so 148t selbstreflexive Kunst gerade die Destruktion dieser Muster er-
fahren. Man konnte diese Selbstdestruktion sinnstiftender Strukturen auch als De-
struktion des Inhalts (z.B. das in einer Erzdhlung Erzihlte) durch die Form (die
formale Anordnung der Elemente) verstehen. Avancierte Kunst ist dann deshalb
avanciert, weil sie auf Form setzt und damit die Bedingungen der Moglichkeit des
sogenannten Inhalts und seiner Schonheit problematisiert.” Problematisierung und
Autodestruktionen der Bedingungen des eigenen Erzihlens finden sich vielfiltig

89 Cf. Wolfgang Welsch/Christine Pries: Asthetik im Widerstreit. Interventionen zum
Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1991); Jean-Fran-
cois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, Miinchen 1994).

90 Das geht vielleicht zu weit: auch Bachfugen sind schon, ohne daf3 diese Schonheit
prima facie irgendwie gebrochen wire. Oder liegt in ihrer widerstrebenden kontra-
punktischen Konstruktion auch so etwas wie Gebrochenheit?

91 Eine Destruktion der oft schon in den Gattungstheorien definierten narrativen Mu-
ster, von denen der Sinn eines Textes abhéngt, fiihrt fiir den Roman beispielhaft Flann
O’Brien im zweiten Kapitel seines Textes A#-Swim-to-Birds durch.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

in der Literatur des 20. Jahrhunderts. Die &sthetische Erfahrung, die an solchen
,autodestruktiven‘ (in dem Sinne, dal} sie die Moglichkeit ihrer Existenz und ihres
So-seins reflektieren) Kunstwerken gemacht werden kann, ist die einer Selbstre-
flexion von Sinnstiftungsmustern bzw. der Weise der Disposition einer Erzéhlung,
deren Vertrautheit die Moglichkeit des Sinns sichert. Man kann solche Sinnstif-
tungsmuster mit einigem Recht mit ,der* abendléndischen Metaphysik identifizie-
ren, die uns orientiert, indem sie etwa die Welt nach dichotomischen Differenzen
anordnet. Die dsthetische Erfahrung zeigt die Kontingenz der dem Sinn bzw. der
Arbeit des Sinns unterliegenden Fundierungsmuster, was heifit, dafl diese trotz
aller Wirksamkeit letztlich nicht hinreichend zu begriinden sind. Das heif3t aber
nicht, daB man sie einfach streichen konnte. Es geht nur um eine geregelte Infra-
gestellung, die iiber ihre Perspektive Rechenschaft ablegen mufl. Zu erfahren ist
allererst die unhintergehbare Bedingtheit der menschlichen Weltordnung.

Die dsthetische Selbstdestruktion des Schonen — was Nietzsche das Dionysi-
sche nannte (cf. Kapitel 5 dieser Arbeit) — stellt nicht nur Relationen zu einzelnen
schonen Dingen in Frage (das natiirlich exemplarisch immer auch), sondern die
ideologische Funktion affirmativer Beziehungen von Subjekten auf Beschreibun-
gen iiberhaupt. Es handelt sich um eine (z.B. gefiihlte) Ubereinstimmung. Schén
finde ich das, was mir entspricht, und von dem ich zugleich annehme, dal} es zu
allen Subjekten gleichermallen pafit. Insofern zeigt sich im Schénen die I1lusion
eines Passens von Objekt/Welt und Subjekt, die in der ,echten® dsthetischen Er-
fahrung durch die Selbstdestruktion des Schonen als Illusion freigelegt wird.

Wenn man Schoénheit formal bestimmt als harmonische Entsprechung von
Subjekt und Objekt unabhingig von der Beschaffenheit der Elemente selbst,
bleibt ein Problem. Denn auch wenn eine disharmonische Erfahrung eine selbst-
fundierende Erfahrung sein kann und oft auch ist (wenn ich z.B. Free Jazz hore),
in der sich gerade die Disharmonie des Subjektes spiegelt, so muf3 doch die scho-
ne Beziehung zwischen disharmonischen Elementen irgendwie anders sein als
zwischen harmonischen. Sie muf} reflexiv-gebrochen sein: in der oder durch die
Harmonie des Disharmonischen (oder der Einheit der Differenz) zeigt sich, daf3
die Harmonie des Harmonischen einer Liige gleicht (ndmlich tiber die Differenz
in der Einheit). D.h. nur bestimmte materiale — und eben nicht formale (Schonheit
als bloe Form einer Bezichung, ndmlich Affirmation) — Schonheitsbestimmun-
gen sind ideologisch, da sie Illusionen affirmieren. Die Harmonie des Disharmo-
nischen ist tiber sich selbst aufgeklarter und weill um die Gefahr félschlicher und
unkritischer Identifikationen. D.h. es gibt etwas im Objekt, daf3 sich der Hamonie
bzw. harmonischen Identifikation stets verweigert, wie oft auch die dsthetische
Erfahrung wiederholt werden mag. Solche disharmonischen Kunstwerke wider-
setzen sich objektiv der materialen Ideologie des Schonen. Das Bediirfnis nach
Harmonie — und sei es die Harmonie in der Zerrissenheit —, das diese Ideologie
konstituiert, ist ein zutiefst menschliches Bediirfnis, ndmlich letztlich das Be-
diirfnis nach einem Sinn der Welt, mit dem sich das Subjekt (oder Individuum)
identifizieren will. Allerdings sind disharmonische Harmonien nicht per Dekret
davor gefeit, in Ideologie zu erstarren, z.B. wenn man sich in der Negativitit
zur Welt héuslich einrichtet, wie dies der Zynismus tut. Die Aufgabe der (ds-

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 47

thetischen) Desillusionierung stellt sich immer wieder neu, da immer wieder I1-
lusionen produziert werden. Diese Desillusionierung vollzieht sich als Autode-
struktion des schonen Scheins, in dem sich eine sinnstiftende Harmonie zwischen
Subjekt, Kunstobjekt und Welt zeigt.”

Jede Beschreibung ist eine Erzdhlung, die immer auch zugleich Selbstbeschrei-
bung der zugrundeliegenden Selbst- und Weltverhiltnisse und damit der einge-
nommenen Perspektive ist. Eine Selbstbeschreibung ist eine das Selbst fundieren-
de Erzdhlung. Jede Erzidhlung fundiert, indem sie Sinn stiftet. Die ,richtige‘ oder
angemessene (geforderte) subjektive Reaktion auf die schone Selbstbeschreibung
ist Identifikation und Affirmation. Diese affirmative Funktion der schonen Bezie-
hung 146t sich als dsthetische Ideologie verstehen. Sie kann in verschiedener Weise
Subjektivitdt griinden. Die Fiktionalitit dieser dsthetischen Ideologie des Schonen
kann wiederum in &sthetischen Erfahrungen erfahren werden, indem sich Schon-
heit selbst destruiert. Diese Selbstdestruktion des Schonen, das auf diese Weise
seine fundamentale Liige (ndmlich die Harmonie von Subjekt und Welt) bloBlegt,
hat Nietzsche als das ,Dionysische‘ bezeichnet. Schonheit ist deshalb eine dsthe-
tische Ideologie, weil sie ein letztlich illusiondres Fundament subjektiver Selbst-
und Weltverhiltnisse behauptet (z.B. Harmonie von Subjekt und Welt, Wirkliche
Erkennbarkeit der Dinge fiir den Menschen etc.). Darauf komme ich im Kant- wie
im Nietzschekapitel noch zu sprechen.

Die Beschreibung der #sthetischen Erfahrung als Dialektik von Selbstbe-
schreibung und deren Interruption fiihrt zuriick auf die Frage nach der Beschaf-
fenheit der Objekte, an denen wir diese dsthetische Erfahrung machen (kénnen).
L&Bt sich die dsthetische Erfahrung als selbstreflexive Infragestellung gewohnter
Selbst- und Weltverhiltnisse am selben oder gleichen Objekt wiederholen? Und
wenn ja: wie oft? Immer? Durch jedes Subjekt? Gibt es etwas am oder im Objekt,
das sich nicht verbraucht, das — z.B. als Struktur — immer wieder neu die gleiche
Erfahrung ermoglicht? Oder endet diese Moglichkeit irgendwann, z.B. wenn wir
den Gegenstand — hier das dsthetische Objekt — zu genau kennen, um uns noch
tiberraschen und herausfordern zu lassen? Ist die Selbstbeschreibung der Selbst-
reflexion selbst reflexiv oder nur beschreibend? An der Antwort auf diese Frage
héngt alles. Impliziert sich die Selbstreflexion als Praxis selbst? Oder ergibt dies
einen Regrel} selbstreflexiver Selbstreflexion? Was ist eine selbstreflexive Selbst-
reflexion? Doch wohl eine, die ihre Voraussetzungen reflektiert, d.h. aber: diese
auch unterminiert und sich so selbst tiberhaupt der Moglichkeit der Existenz nach
in Frage stellt. Inwieweit bedarf eine Reflexion festen Boden, um tiberhaupt sinn-
voll zu sein? Die Dialektik von Fundierung bzw. Beschreibung und Selbstreflexion
ist echt. Sie ist auf keinen der beiden Pole zu reduzieren. Zwar gibt es dsthetische
Objekte bzw. Texte, die versuchen, die Selbstreflexion auszublenden (das wére
vielleicht ein Ansatzpunkt zu einer Definition des Kitsches und des Klischees),
aber nicht vice versa: Reflexion gibt es nur als Durchbrechen der Kohirenz der
Erzéhlung. Selbstreflexion ist nur moglich durch konkrete Selbstbeschreibung: die
Ilusion (das Illusiondre dieser Selbstbeschreibungen) kann nur durchschaut wer-

92 Hier lieBBe sich die Frage anschlieen, wie dsthetische Desillusionierungen mit aufer-
dsthetischen Desillusionierungen (z.B. von Ideologien) zusammenhéngen.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

den, wenn es dem Trugschluf3 erlaubt wird, sich auszubreiten, wie de Man an einer
Stelle schreibt.” Man kann immer nur Teile (aus einer immer nur vorldufig gesi-
cherten Position) in Frage stellen, nie das Ganze oder neben dem Infragegestellten
auch das Fundament, auf dem die Fragen mit Notwendigkeit aufbauen.

Selbstreflexion ist also die Frage, auf die die Selbstbeschreibung die Antwort
ist, wie dies Derrida bereits gezeigt hat.” Ihre Dialektik wird sowohl im gelunge-
nen Kunstwerk wie in der philosophischen Theorie auf je eigene Weise aufgeho-
ben. Diese Aufhebung heifit ,dsthetisch’. Die Selbstbeschreibung ist die Reaktion
auf eine Infragestellung durch Selbstreflexion. Es geht um die fiir Subjekte kon-
stitutive temporalisierende Bewegung von der offenen Suspension des Sinns zur
wieder geschlossenen Erzdhlung. Offensichtlich gibt es verschiedene Weisen, der
objektiven Provokation der sinnvollen Geschlossenheit unserer Welt zu begegnen.
Der eine &sthetische Erfahrung machende Rezipient wird den Sinn wieder oder
neu herstellen, indem er die Frage beantwortet, was das ritselhafte Kunstwerk ihm
sagen will. Der Kunstwissenschaftler wird eher Fragen nach der Konstruktion des
Objektes stellen vom Typus: wie ist das gemacht? Und warum ausgerechnet und
unwahrscheinlicherweise genau so wie es ist?

IX

Bis hier hat sich also gezeigt: man muf} ausgehend von einer auf der reflexiven
Brechung des Rationalismus basierenden Theorie und seiner impliziten Bestim-
mung des Subjekts Alternativen zu diesem Rationalismus finden, die gleichwohl
nicht einfach irrational sind. Diese reflexive Brechung des Rationalismus bezeich-
ne ich hier im inhaltlichen Anschlufl an Adorno als ,Hyperrationalismus®. Solche
Alternativen finden sich u.a. in der Theorie der dsthetischen Erfahrung. Zwei Modi
der &sthetisch ausgetragenen Selbstrevision der Vernunft sind die Ironie und das
Spiel. Sie sollen im weiteren Verlauf der Arbeit weiter erléutert werden. Es wurde
darauf hingewiesen, dal} Subjektivitdt und Textualitit ebenso untrennbar vonein-
ander sind wie die Dialektik von verunsichernder Selbstreflexion und fundierender
Selbstbeschreibung, die in all unseren sinnstiftenden Erzahlungen présent ist. Das
Verhiltnis von Subjektivitit und Textualitit und die Dialektik von Selbstbeschrei-
bung und Selbstreflexion werde ich im weiteren noch niher erldutern.

Auf der Grundlage des bisher eher allgemein Gesagten bauen die folgenden
Kapitel in detaillierteren Lektiiren auf. Das zweite Kapitel dieser Arbeit beschif-
tigt sich mit der Entstehung der Asthetik bzw. ihrer Erfindung durch Baumgarten
im achtzehnten Jahrhundert, der damit auf den kartesianischen Rationalismus rea-
giert. Einbezogen werden hier zudem Heideggers Uberlegungen zur neuzeitlichen
Metaphysik, wie er sie namentlich in seinen Nietzschestudien entwickelt hat. Dies
soll allerdings nicht affirmativ geschehen, sondern in theoretischer Abgrenzung.

Daran schlief3t sich im dritten Kapitel eine Diskussion der dsthetischen Subjek-

93 Cf. S 135 dieser Arbeit.
94 Cf. Jacques Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 49

tivitdt in Kants Kritik der Urteilskraft an. Es rekonstruiert Kants Einsatz in Hin-
blick auf die Frage einer Funktionalisierung der dsthetischen Zusténde fiir die Be-
griindung auBerésthetischer subjektiver Selbst- und Weltverhiltnisse. Dabei wird
gezeigt werden, dafl Kant als Vorldufer des Idealismus bereits die dsthetische Erfah-
rung bzw. das (Natur-)Schone als Beweis einer Adédquatheit von Subjekt und Welt
versteht. Dartiberhinaus ist hier insbesondere auch der Geniebegriff Kants kritisch
zu rekonstruieren. Denn das Genie steht bei Kant exemplarisch fiir Subjektivitit
tiberhaupt, die sich durch die (biographische) Erzdhlung als Individuum griindet.
Das Genie steht so in einer Dialektik von Selbstreflexion und Selbstfundierung.

SchlieBlich werden im vierten und fiinften Kapitel Lektiiren zweier durch ihre
frithen Schriften fiir die aktuelle dsthetische Debatte paradigmatisch gewordenen
Theoretiker der Asthetik angeschlossen: Friedrich Schlegel und Friedrich Nietz-
sche. Beide geben gegeniiber der Tradition eine Neubeschreibung der dsthetischen
Erfahrung und der &sthetischen Subjektivitét, die ich rekonstruieren mochte. Beide
verstehen namlich das Konzept einer genuin &sthetisch bestimmten Subjektivitit
als Selbstrevision eines rationalistischen Selbstverhéltnisses des Subjekts, wie es
die neuzeitliche logozentrische Metaphysik griindet. Das dsthetische Subjekt ist
nicht (mehr) griindend auf aulerésthetische Subjektivitit bezogen, sondern depo-
tenziert diese gerade.

Kapitel 4 nimmt die Frage nach dem Wert einer dsthetisch inspirierten alterna-
tiven Theorie der Subjektivitit wieder auf, wie sie in den ersten drei Kapiteln be-
reits im Hintergrund présent ist. In einer verschriankten Lektiire werden in diesem
Kapitel vor allem Paul de Man und Friedrich Schlegel gelesen. Die Rekonstruktion
Schlegels erfolgt dabei in der Perspektive, die de Man in seinen Texten zur Ro-
mantik entwickelt hat. Dabei wird die Ironie als Modus &sthetischer Subjektivitit
analysiert und in ihrem Verhiltnis zu Poesie und Kraft dargestellt.

Kapitel 5 erweitert den historischen Bogen von der Romantik auf die Texte
des frithen Nietzsche, besonders der Geburt der Tragddie. Im Zentrum der Re-
konstruktion steht dabei seine Theorie des #sthetischen Spiels und seine Asthetik
der Musik. Ebenfalls analysiert werden die Begriffe des ,Apollinischen’, ,Diony-
sischen‘ und ,Sokratischen’.

Das letzte — sechste — Kapitel wird schlieBlich versuchen, aus dem Gesagten
eine Art Fazit zu ziehen, indem es nochmals an die Fragestellung erinnert und den
Weg des Textes rekonstruiert.

- am14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 14:28:17.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

