
1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ästhetische Erfahrung

I

Der Begriff und die Theorie des Subjektes und der Subjektivität sind heute – d.h. seit 
nunmehr vier oder fünf Dekaden – vakant und in der Krise.1  Die philosophische Kritik 
am Subjektbegriff – vor allem durch den sogenannten Poststrukturalismus – scheint 
auf den Vorschlag einer bloßen Tilgung des Subjekts – mindestens des Begriffs2 – im 
Rahmen einer kritischen Revision oder Dekonstruktion ‚der‘ Metaphysik hinauszu-
laufen. Dabei ist festzuhalten, daß mit ‚Metaphysik‘ jeweils ganz Unterschiedliches 
gemeint sein kann. Je nach dem, was man unter Metaphysik versteht, ändert sich auch 
die Antwort auf die Frage, ob die Überwindung der Metaphysik ein historisches Pro-
jekt sein kann. Die Frage ist nämlich, ob die Herrschaft der Metaphysik als kontingent 
(und damit als historisch ablösbar) oder als notwendig (und damit als unüberwindbar) 
verstanden wird. Auch wenn also unter Metaphysik ganz verschiedene Dinge ver-
standen werden, so scheint doch in jener Kritik die Prämisse zugrundegelegt zu sein, 
daß die Herrschaft der Metaphysik eine historische Epoche kennzeichnet, die man 
hin auf ein nachmetaphysisches Zeitalter überwinden könne. Gemäß dieser Auffas-
sung sind wir – philosophisch – heute weiter und aufgeklärter, so daß wir uns der 
früheren, der Hörigkeit der Metaphysik geschuldeten Denkfiguren im Namen einer 
inzwischen gewonnenen Luzidität im Denken ein für alle Mal entledigen können. 
Man muß also verschiedene Bestimmungen dessen, was der Titel ‚Metaphysik‘ je-
weils meint, zunächst auseinanderhalten, auch wenn diese Bestimmungen sich nicht 
nur gegenseitig nicht ausschließen, sondern auch untereinander zusammenhängen.

1 Cf. z.B.: Gerhard Gamm: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von 

Subjektivität (Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004); ders.: Perspektiven 

nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie 

der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 103-124); Gianni Vattimo: 
Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990); Manfred Frank: Was ist Neostruk-

turalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983); Walter Schulz: Ich und Welt (Nes-
ke, Pfullingen 1979); ders.: Subjektivität im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske, 
Pfullingen 1992).

2   Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, 
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31); Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgänge 

der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 31-56); Roland Barthes: De l’œuvre au texte 

(in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: 
La mort de l’auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 
1984, S. 61-67). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK10

Es gibt zunächst eine Subjektmetaphysik, die das Subjekt im (vernünftigen) 
Selbstbewußtsein des Menschen gründet. In den nächsten drei Abschnitten die-
ses Kapitels werden jeweils Ausformungen dieser Subjektmetaphysik diskutiert. 
Metaphysisch bestimmt ist das Subjekt als Selbstpräsenz des Selbstbewußtseins 
(Abschnitt II), als individuelle Substanz (III) und als durch seine Vernunft gegrün-
det (IV). Für diese im engeren Sinne Subjektmetaphysik zu nennenden Varianten 
scheint eine Überwindung tatsächlich möglich zu sein: Subjektivität muß nicht 
zwangsläufig im vernünftigen Selbstbewußtsein der menschlichen Individuen ge-
gründet werden, so daß in diesem Sinne postmetaphysische Subjektkonzeptionen 
durchaus historisch möglich werden. Ebensowenig muß man das Subjekt (oder 
Individuum) notwendig als Substanz ansetzen. Aber trotz der Möglichkeit einer 
Revision dieser Subjektmetaphysik reichen bloße Umbenennungen (etwa ‚Dasein‘ 
statt ‚Subjekt‘) offensichtlich längst nicht aus, um ‚die‘ Metaphysik zu überwin-
den, was auch immer das heißen soll. Man muß vielmehr aus der Kritik dieser Me-
taphysik heraus alternative Bestimmungen von Subjektivität gewinnen. Diesem 
Projekt widmet sich diese Arbeit.

Zweitens wird unter Metaphysik auch der logozentrische Charakter der Neu-
zeit verstanden. Diese Epoche scheint geprägt von der unbedingten Herrschaft 
des Rationalismus. Auch die Gründung des Subjekts auf seine rationalen Ver-
mögen ist Ausdruck dieser Metaphysik. Es ist hier schon fraglicher, ob eine hi-
storische Überwindung möglich ist, oder ob nicht nur strategische Optionen der 
Kritik bestehen. Trotz aller Kritik am Rationalismus sind nämlich die Mittel die-
ser Kritik wiederum rational(istisch), so daß wir ihn immer nur strategisch und 
selbstreflexiv angehen können. Es scheint auch fraglich, ob es einen historischen 
Nullpunkt, einen Gründungsakt des Logozentrismus gegeben hat, oder ob er 
nicht stets schon begonnen hat. Auf dieses Problem komme ich in der Diskussion 
von Descartes im zweiten Kapitel zurück.

In einer dritten Weise läßt sich die Metaphysik verstehen als in der Struktur 
unserer Sprache gegründet. Das betrifft z.B. die Dualismen von Geist und Materie 
und von Subjekt und Objekt, die in der Grammatik unserer Sprache und damit in 
unser Begegnen mit der Welt eingeschrieben sind. Es erscheint daher nicht einfach 
möglich, der unserer Sprache und ihrer Terminologie eingeschriebenen Metaphy-
sik – der grundlegenden Dichotomie des abendländischen Denkens von Subjekt 
und Objekt, Geist und Materie  etc.3  – zu entkommen, solange man gewillt ist, sich 
weiterhin dieser – d.h. der, denn es gibt keine einfache Alternative zu ihr – (abend-
ländischen) Sprache zu bedienen.4  Unser Denken, das unserer Sprache unhinter-
gehbar eingeschrieben und in ihr verwurzelt ist, kann den metaphysischen Dualis-
mus von Geist (allgemeinem Begriff) und Materie (besonderer Sinnlichkeit) nicht 

3     Vielleicht ist es die Grundfrage der Metaphysik, wie das Verhältnis von Unbewegtem 
(Substanz, Subjekt) und Bewegtem (Akzidenz, Sinnlichkeit) zu denken ist oder aber 
die Frage nach dem Verhältnis von Raum und Zeit, Feststehen und Veränderung.

4    Die gängigen abendländischen Sprachen ähneln sich grammatisch in einem solchen 
Maße, daß man sie in der hier eingenommenen Perspektive als eine einzige Sprache 
bezeichnen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

einfach per Dekret über- oder verwinden. Mit einer Verabschiedung bestimmter 
Begriffe entkommt man noch lange nicht der Metaphysik. Denn das Programm 
einer einfachen historischen Verabschiedung ‚der‘ dualistischen Metaphysik ist ein 
unmögliches Projekt, weil diese Metaphysik unserer Sprache nicht äußerlich, son-
dern ihrer Struktur zutiefst und irreduzibel eingeschrieben ist.

In einem weiteren Sinne gründet die Metaphysik in unserer Sprache, eben weil 
sie Sprache ist und damit Mittel einer Distanzierung unserer unmittelbaren physi-
schen Eindrücke. Ohne Sprache gäbe es überhaupt keine Metaphysik, da die Spra-
che Bedingung dessen ist, von der präsenten physischen Wahrnehmung der Dinge 
abstrahieren zu können. Sprache ist selbst Meta-physik, weil nur sie es ermöglicht, 
die je physische, sinnlich-erfahrbare Gegebenheit der Dinge5 durch die Iterabilität6

ihrer Begriffe zu transzendieren.7 Sprache ist also per se in diesem tieferen Sinn 
Metaphysik, weil sie unhintergehbar die Weise lenkt, in der wir die Dinge und 
die Welt wahrnehmen, erfahren, klassifizieren und interpretieren. Ohne Sprache 
gäbe es keinen Schritt von den einzelnen Sinneswahrnehmungen zum allgemeinen 
Begriff, der diese Eindrücke einer Ordnung einverleibt, indem er sie gegenüber 
der Fülle des sinnlichen Eindrucks reduziert, vergleicht und subsumiert. Meta-
physisch ist also nicht nur die grammatische Logik von Subjekt und Objekt, nach 
der wir unsere Erfahrungen organisieren. Die Sprache selbst ist Metaphysik, weil 
sie notwendig die Illusion erzeugt, es gebe Menschliches, was nicht endlich (also 
physisch bedingt) ist; es gebe wirklich (d.h. also außerhalb der Sprache bzw. der 
philosophischen Tradition) Kategorien, Gattungen, allgemeine Begriffe, Subjek-
te und Objekte, stabile zurechnungsfähige Subjekte, Geist und Materie, Substanz 
und Akzidenz, die Differenz von Wesen und Eigenschaften etc. Diese Illusion 
folgt aus dem Schritt der Vernunft, die gegebene besondere Sinnlichkeit (also das 
Physische) unserer Erfahrung der Dinge hin aufs Übersinnliche (also Meta-physi-
sche) – das heißt hier dem allgemeinen Begriff oder der Idee – hin zu ordnen und 
zu transzendieren. Die hier vorgetragene Kritik an der Metaphysik setzt jedoch 
wiederum voraus, was sie kritisiert: den Dualismus von Begriff und Sinnlichem, 

5 Hier schließt ästhetisch die These an, daß Schönheit mit der Freisetzung des Buch-
stabens gegenüber dem Geist einhergeht. Die ästhetische Erfahrung der Schönheit ist 
darin metaphysikkritisch, daß sie auf der Erfahrung der physischen Präsenz der in 
einen ästhetischen Zusammenhang gestellten Dinge beruht. 

6 Das heißt also, daß die Idealität der Zeichen bzw. die Allgemeinheit der Begriffe durch 
ihre Wiederholbarkeit konstituiert wird. Diese Wiederholbarkeit ermöglicht erst die 
Transzendenz durch den Begriff. Cf. hierzu Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kon-

text (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).
7 Der Mensch ist das Tier, das von seiner konkreten Sinnlichkeit abstrahieren kann und 

so Sprache, Ökonomie, Metaphysik, Begriffe etc. erfindet. Auch Kunst kann eine ex-
plizite Fortsetzung der in die Sprache gelegten Distanzierung vom konkret Sinnlichen 
sein, z.B. als Phantasie. Insofern ist die Kunstproduktion eine ursprünglich metaphy-
sische und damit anthropologische Tätigkeit. Der Kunst ist also eine gewisse Ambiva-
lenz eingeschrieben: sie ist einerseits die Freisetzung des Physischen gegenüber dem 
Metaphysischen, andererseits kann sie selbst eine Transzendenz des Physischen sein. 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK12

Sprache und Physis, Allgemeinem und Besonderem, auch wenn sie es zu vermei-
den sucht, beide gegeneinander auszuspielen. Die Differenz zwischen Metaphysik/ 
Sprache und Physis/Wahrnehmung ist selbst metaphysisch, denn sie wiederholt die 
dualistische Unterscheidung von Geist und Materie bzw. Körper. Die (u.a. von der 
philosophischen Anthropologie ausgearbeitete) Lösung ist vielleicht, beides in der 
ursprünglichen Einheit des Leibes zu denken.

Die Illusion einer Realität allgemeiner Begriffe widerspricht der kritischen 
– nämlich nominalistischen – Lösung des scholastischen Universalienstreits, der-
zufolge die universalia post rem sind und nicht in den Dingen selbst liegen.8  Die 
Begriffe bezeichnen nicht die Dinge an sich, sondern bestimmen bloß unsere Zu-
gangsweise zu ihnen. Insofern sind sie Bedingungen der Möglichkeit der Erschei-
nung der Dinge, sofern ‚Erscheinung‘ hier ganz kantisch meint: die Weise, wie 
sich die Dinge für uns Menschen zeigen. Die strukturelle Unwahrheit allgemeiner 
Begriffe (durch die Reduktion der Fülle des und die Abstraktion vom Sinnlichen) 
liegt bereits in der Sprache und kommt nicht nur durch die Sprache zustande. Spra-
che produziert selbst immer wieder metaphysische Illusionen, die man nur je durch 
selbst-kritisches Denken hinterfragen und strategisch angehen kann. Da sich unser 
Denken nur in Sprache vollziehen kann, erscheint die metaphysische Konstitution 
der Sprache zwar unhintergehbar, sie läßt sich aber sehr wohl strategisch angehen 
und damit kritisieren und subvertieren: d.h. es gibt in dem metaphysischen Feld 
nur eine strategische Option zur Umgestaltung dieses Feldes. So schreibt Derrida, 
daß das logozentrische Dispositiv nur die Möglichkeit einer subversiven Strate-
gie in ihm eröffnet.9  Zur ideologischen Verhärtung wird die Metaphysik hinge-
gen dort, wo sie sich selbst auszustreichen versucht, indem sie ihre Endlichkeit 
verdeckt: Illusion des Entkommens aus der Illusion. Die prekäre Wirklichkeit der 
Metaphysik widerspricht jedoch nicht ihrer faktischen historischen Wirksamkeit 
in der abendländischen Kultur. Die Frage bleibt, für wie dominant man diese Me-
taphysik historisch ansetzt (cf. Kapitel 2).

Die Restitution der Metaphysik folgt aus dem alltäglichen Anspruch an das 
Funktionieren der Sprache. Die Metaphysik ist dem menschlichen Sprachgebrauch
unvermeidbar und unhintergehbar eingeschrieben. So müssen wir in unserer Pra-
xis etwa zwangsläufig Handlungen auf Subjekte zurechnen, um uns in der Welt zu 
orientieren. D.h. aber auch: es gibt verschiedene Weisen des Sprachgebrauchs: me-

8 Cf. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000), 
S. 59-65. 

9 Cf. hierzu Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift 

und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101): „Daß die unüber-
windbare, unersetzbare, beherrschende Größe der Ordnung der Vernunft nicht eine 
Defacto-Ordnung oder Defacto-Struktur, eine determinierte historische Struktur ist, 
liegt daran, daß man gegen sie nur in ihr protestieren kann, daß sie uns auf ihrem 
eigenen Feld nur den Rückgriff auf das Stratagem und die Strategie läßt“ (l.c., S. 61). 
Allerdings spricht Derrida hier vom Logozentrismus, nicht von der Subjektmetaphy-
sik im engeren Sinne. Das beide gleichwohl zusammenhängen, erläutere ich später in 
Abschnitt IV dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

taphysische und der Ideologie verhaftete, aber auch ironische und eher spielerische, 
die sich kritisch zur Metaphysik verhalten. Das alltägliche ‚Man‘ unreflektierten 
Sprachgebrauchs markiert dagegen den Abfall des Menschen aus der Eigentlichkeit 
seines Weltbezugs und -begegnens in die Metaphysik. Der Metaphysik verhaftet ist 
ein Vernunft- oder Sprachgebrauch, der immer schon alles richtig unter allgemeine 
Begriffe subsumiert und es damit in der erfolgten Weltauslegung verfügbar hält. Ein 
solcher Sprach- oder Vernunftgebrauch verhindert gerade die Begegnung mit der 
physischen Singularität z.B. der Objekte – die daher in die Ästhetik bzw. Kunst aus-
gelagert und in ihnen aufgehoben ist. Die alltägliche Sprache und der gemeine Ver-
stand werden aus dieser Nötigung zur/der Metaphysik heraus stets die etwa durch 
philosophische Reflexion zu gewinnende Klarheit trivialisieren. Die not-wendige 
Selbst-Verdeckung der Metaphysik in unserem alltäglichen Sprachgebrauch bedarf 
von daher einer steten Kritik10, um deren Wirken zumindest einen Moment lang 
distanzieren zu können – auch wenn jede handwerkliche Zuhandenheit der Sprache, 
die dadurch vielleicht zu gewinnen ist, stets wieder von der Metaphysik eingeholt 
und eliminiert werden wird. Metaphysik heißt hier, daß unser Denken von der gram-
matischen Struktur der Sprache11, in der es sich vollzieht, und der in ihr gegründeten 
(logozentrischen) Ordnung irreduzibel abhängt. Gerade aufgrund dieser Abhängig-
keit gilt es, auf unseren alltäglichen Sprachgebrauch zu reflektieren, um den in der 
Sprache wirksamen unbewußten Mechanismen12, die unser Denken lenken, wenig-
stens ein Stück weit etwas entgegensetzen zu können.

Metaphysische Subjektentwürfe und -konzeptionen sind fest in unseren Alltag 
implantiert: z.B. die grammatische Subjekt/Prädikat-Struktur unserer Sprache, der 
Dualismus von Subjekt und Objekt oder die Idee der Existenz eines der Praxis vor-
gängigen Selbsts, das es zu ‚verwirklichen‘ gelte. Diese metaphysischen Konzeptio-
nen und Terminologien formen, strukturieren und organisieren – wie immer un- oder 
vorbewußt – unser Welt- und Selbstverhältnis und das, was wir als ‚Wirklichkeit‘ 
bezeichnen. Philosophie, unter deren Anspruch auch diese Arbeit steht, fungiert 
dann als Kritik der gewohnten Selbstverständlichkeiten und alltäglichen Plattitü-
den. Philosophie ist Kritik und kritische Reflexion der schlechten Allgemeinheit des 
alltäglichen Begriffs und seiner Praxis, die alles immer schon kennt und automatisch 
richtig subsumiert. Der Wert der philosophischen Kritik ist daher zunächst negativ: 
Infragestellung des Positiven und Positionalen, des dem Selbst Verständlichen.

Solange die Metaphysik unserer Begrifflichkeit eingeschrieben ist – d.h. also 
solange es eine sprachlich zu bezeugende menschliche Geschichte gibt –, können 
wir sie nicht einfach loswerden, sondern uns nur in ein kritisches Verhältnis zu ihr 
setzen, indem wir ihre Tradition und ihre Not-wendigkeit stets neu zu befragen su-
chen. Es gilt also, die metaphysische Tradition in der Weise ihrer Fundierung und 

10 Man kann diese Kritik als Ideologiekritik verstehen, wenn man unter Ideologie die 
Illusionen versteht, die aus der alltäglichen Herrschaft der Metaphysik entstehen.

11 So schreibt Nietzsche: „Ich fürchte wir werden Gott nicht los, weil wir noch an Gram-
matik glauben.“ Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: ders.: Kritische Stu-

dienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/
New York 1967-77 u. 1988, S. 55-162),  hier S. 78. 

12 Wie z.B. die Tendenz zur Verallgemeinerung. 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Bedingung unseres Denkens bloßzulegen, um ihre Funktionsweise zu zeigen und 
damit die Möglichkeit einer Erfahrung und einer Hoffnung zu eröffnen oder frei-
zulegen, die den Horizont des aufklärerischen Denkens von je an geleitet hat. Wenn 
Philosophie einen Sinn hat, dann besteht sie in einer Praxis des selbstreflexiven 
Verstehenwollens, die sich als streng analytische Kritik an der Logik von Begrif-
fen oder Terminologien entfaltet. Sie kann dann zugleich auf einer zweiten Ebene 
eine systematische Infragestellung kultureller13 Selbstdeutungsmodelle sein, indem 
sie das Verhältnis von verunsichernder Selbstreflexion und (Selbst-)Fundierung zu 
denken versucht. Der richtigen Beschreibung dieses Verhältnisses von Selbstrefle-
xion und Selbstbeschreibung, wie es in der ästhetischen Erfahrung und in der Phi-
losophie auf unterschiedliche Weise sich gibt, soll sich diese Arbeit widmen.

Philosophie bewegt sich in einer Dialektik zwischen selbstreflexiver Praxis 
des Verstehenwollens und dem Entwerfen rationaler Begründungssysteme für 
unsere Vorurteile. Man könnte dies auch als Dialektik von depotenzierender und 
begründender Reflexion bezeichnen. Dazu gehört auch eine philosophische Kri-
tik an Begriffslogiken, die auch unsere alltäglichen Selbst- und Weltverhältnisse 
organisieren. Das Wechselspiel von Zweifel und Fundierung, von Selbstreflexion 
und Selbstbeschreibung ist in der Philosophie in der Weise aufeinander bezogen, 
daß wir fundierende Selbstbeschreibungen und rationale Begründungssysteme ge-
rade im Durchgang durch radikale Bezweiflungsstrategien und Selbstreflexionen 
gewinnen. Das alles ist ja aber nichts Neues und seit Descartes’ Strategie des radi-
kalen Zweifels, der angeblich zur Gewißheit des Cogito führt, nicht nur bekannt, 
sondern auch immer wieder bis zu Gadamer und Derrida reformuliert worden.14  

Neue Selbstbeschreibungen werden im Durchgang durch Zweifel und Selbstrefle-
xion gewonnen. Selbstreflexionen sind nur möglich in Bezug auf Selbstbeschrei-
bungen, die sie je unterbrechen. Es gibt sie also nur vermittelt durch Texte.

In der Dialektik von Selbstreflexion und Fundierung steht eine sowohl phäno-
menale wie auch funktionale Bestimmung der ästhetischen Erfahrung, wie sie hier 
im folgenden unternommen werden soll. Die ästhetische Erfahrung (vor allem an 
Kunstwerken) vollzieht diese Dialektik als ästhetisches Spiel. In dieser Dialektik 
entfaltet sich der ideologische Gehalt ‚des‘ Ästhetischen, wie er der Ästhetik – also 
den ästhetischen Theorien – seit ihrer Gründung bei Baumgarten eingeschrieben ist. 
Ideologisch ist zunächst der Anspruch an die ästhetische Erfahrung, etwas Außeräs-
thetisches zu gründen. Demgegenüber soll hier eine Beschreibung der ästhetischen 
Erfahrung geltend gemacht werden, die gerade in dieser ästhetischen Erfahrung 
eine Selbstreflexion der ästhetischen Ideologien in ihrer fundierenden Funktion 
für Außerästhetisches möglich werden läßt. Die ästhetische Erfahrung ist der spie-

13 Mit ‚Kultur‘ ist hier das Selbstverhältnis der Gesellschaft gemeint, das sich über das 
Ensemble der Formen, Gewohnheiten, Rituale etc. organisiert. 

14 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101); Hans-Georg Gadamer: 
Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr 
(Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990). Auch Hegel beschreibt ganz ähnlich. Cf. G.W.F. 
Hegel: Phänomenologie des Geistes (in: ders.: Werke 3, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1986), S. 72 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

lerische Austrag des Verhältnisses von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion 
und kann deshalb auch außerästhetische Gründungsweisen reflektieren. Die phi-
losophische Ästhetik reflektiert und expliziert diesen bereits in der ästhetischen 
Erfahrung angelegten kritischen Bezug auf die ideologische (Selbst-)Verdeckung 
auch außerästhetischer Gründungsmuster. Ein Beispiel – das natürlich noch erläu-
terungsbedürftig ist – dafür wäre die Selbstdestruktion des schönen Scheins durch 
die Kunst selbst, durch die die gründende Funktion des Schönen offengelegt wird. 
Darauf komme ich zurück.

Die Ästhetik bzw. Kunst wird so zur Quelle einer anderen Wahrheit, einer 
Wahrheit über die Endlichkeit aller Positivität der (menschlichen) Vernunft selbst, 
die sich allerdings selbst nicht dauerhaft positiv formulieren läßt, sondern – je wie-
der (ästhetisch) erfahren werden muß. Solche ästhetisch ausgetragene Selbstrevi-
sion der Vernunft ist niemals stabile Aufklärung über die Aufklärung, also kein 
erreichbares Stadium der Geschichte. Keine Metawahrheit wird es je garantieren 
können, auch dauerhaft auf der sicheren aufgeklärten Seite zu stehen.

Man muß die negative Arbeit der Vernunft, als die sich Philosophie vollzieht, 
abheben von positiven und erklärenden Theorien über kulturelle Phänomene. Es 
gibt keine Philosophie ohne einen selbstreflexiven Einsatz der Vernunft, unter der 
Aufgabe einer Teleologie des Denkens hin auf ein zur allgemeiner Geltung zu 
bringendes Resultat. Philosophie ,gibt es‘ nur dort und nur so weit, wie sie dar-
auf verzichtet, ihren kritischen Einsatz einer teleologischen Bewegung hin auf ein 
positives Resultat unterzuordnen, nur dort, wo die Philosophie auf alle Strategien 
verzichtet außer auf die Strategie des Zweifels am (Vor-)Gegebenen und auf das 
Zertrümmern der bestehenden Positivität. Positiv ist also nur die Metatheorie über 
die philosophische Theoriebildung, die diese in der Dialektik von Reflexion und 
Stiftung verortet. Positiv und vielleicht selbst nicht mehr unbedingt reflexiv ist die 
Metabestimmung der Funktion der Philosophie als Reflexion. Kann es je eine po-
sitive Darstellung geben, die die Notwendigkeit der Redlichkeit der Reflexion voll-
ständig in sich aufhebt? Möglich ist dies vermutlich nur ästhetisch: im gelungenen 
Kunstwerk oder in einem ästhetischen Modus philosophischer Theoriebildung.

Unter diesem skeptischen Vorbehalt stehen auch die hier konstruierten Über-
legungen zu einer Theorie einer ästhetisch bestimmten Subjektivität. Theorien 
bleiben also durchaus nötig, sie sind eine Art trojanisches Pferd der Bewegung 
der philosophischen Kritik. Theorien sind auch ein Mittel zur Distanzierung der 
sogenannten ,Realität‘, des ,Faktischen‘, und eröffnen so erst einen Raum für Re-
flexion. Mit anderen Worten: die Frage ist, wie sich theoretische explikative Nar-
rationen zur Bewegung der Reflexion verhalten.15 Die Dialektik von Theorie und 
Reflexion läßt sich nicht ohne Gewaltsamkeit ausschließen. Es bleibt daher die 
Forderung, ihrer stets zu gedenken, sie in jedem narrativen Schritt, den man zu 
tun gezwungen scheint, einzugedenken. Das bezeichnet die Redlichkeit philoso-

15 Hier wird unter Theorie also sowohl Erklären wie auch Beschreiben verstanden. Man 
kann beides aber auch gegeneinander stellen. Cf. zum Verhältnis von Narration und 
explikativer Theorie: Jürgen Kocka/Thomas Nipperdey (Hg.): Theorie und Erzählung 

in der Geschichte (Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1979); Arthur C. Danto: 
Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974). 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

phischen Theoretisierens. ,Ästhetisch‘ ist dann ein Name für einen bestimmten 
Typus dieses Verhältnisses: Reflexion zu ermöglichen oder hervorzurufen durch 
die Weise der Anordnung der Elemente, z.B. in einem Kunstwerk.

Ästhetisch ist der spielerische Austrag der Dialektik von Selbstbeschreibung 
und Selbstreflexion, von Inhalt und Form. Dem entsprechen nicht nur gelungene 
Kunstwerke, sondern auch (philosophische) Theorien, die auf die Weise ihrer Dar-
stellung reflektieren. Ästhetisch ist der selbstreflexive Einbezug des Problems der 
(formalen) Darstellung eines Inhalts, also die Weise, in der die Selbstbeschreibung 
und die Reflexion auf deren Bedingungen im Text statt hat. Ästhetisch ist das Wie
der Geformtheit des Materials sowie die Einsicht, daß es letztlich kein Material, 
keinen Inhalt ohne formale Darstellung und Einbettung geben kann. Ästhetisch ist 
also der (Selbst-)Bezug auf die Weise der Darstellung. Das bezeichnet für Texte 
auch der Begriff der ,Rhetorizität‘.

Das (Selbst-)Reflexivwerden philosophischer Theorienbildung als expliziter 
Rückgang auf die Bedingung ihrer Möglichkeit vollzieht sich als Ästhetisch-Werden 
der Philosophie, z.B. in der sogenannten ,Dekonstruktion‘. Diese ist in dem Sinne 
ästhetisch, daß sie durch die Weise der Verfaßtheit ihrer Texte das Theoretische re-
flektiert. Philosophische Texte sind dann deshalb ästhetisch, weil sie das Verhältnis 
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion offen inhaltlich und vor allem formal 
austragen. Es bleibt aber eine offene Frage, wie sich eine solche ästhetische Theo-
riebildung zur Praxis des Kunstschaffens verhält. Was unterscheidet unter diesen 
Prämissen noch philosophische Theorie von Kunstwerken? Eine eindeutige Ant-
wort auf diese Frage kann ich aber im Kontext dieser Arbeit nicht liefern.

II

In diesem Abschnitt möchte ich das Konzept einer Gründung des Subjekts auf die 
Selbstpräsenz des (Selbst-)Bewußtseins diskutieren. Auch wenn es also aus den 
genannten Gründen keine einfache Überwindung oder Verabschiedung der Sub-
jektmetaphysik geben kann, versucht diese Arbeit, nicht nur einfach konservierend 
an der Begrifflichkeit der Subjektivität festzuhalten, sondern den Begriff auch neu 
zu bestimmen, zu rechtfertigen und zu vermessen. Dazu schließe ich direkt an die 
von der Dekonstruktion Derridas und de Mans in Anschlag gebrachte Kritik am 
Konzept der Gründung der Subjektivität auf das menschliche Selbstbewußtsein 
an. Als philosophische Kategorie akkumuliert die Rede von der Subjektivität des 
Menschen lediglich philosophische Irrtümer und maskiert, so scheint es, letztlich 
metaphysische Restitutionsversuche. So ist etwa für Derrida das Konzept der Sub-
jektivität in einer Metaphysik der (Selbst-)Präsenz des Selbstbewußtseins veran-
kert, aus der das Subjekt nicht zu lösen ist, ohne es radikal in Frage zu stellen und 
aus seiner beherrschenden Stellung im Mittelpunkt der Welt zu vertreiben.

In der Tat ist Derrida einer der schärfsten Kritiker des unhinterfragten Ge-
brauchs metaphysisch belasteter Begriffe wie desjenigen des ,Subjekts‘. Seine 
Kritik am Subjekt geht davon aus, daß das Subjekt bzw. dessen Bewußtsein rein 
sprachlich verfaßt ist, daß es sogar nur eine letztlich illusionäre Sprachfunktion 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17

ist und daher nicht dem Anspruch genügen kann, der es als Fundament oder Sub-
stanz zu begreifen sucht, wie die rationalistische und idealistische Tradition dies 
getan hat. Die scheinbare Selbstpräsenz des Selbstbewußtseins ist nur Effekt einer 
Koinzidenz von Autorschaft und Zuhörerschaft in einem Subjekt, das sich selbst 
sprechen hört und von daher fälschlicherweise auf seine eigene selbstpräsente und 
-identische Substanz schließt.16 Gegen das metaphysische Modell, das das Subjekt 
als selbstpräsente (weil sich selbst hörende) Stimme ansetzt (und damit zugleich 
idealistischerweise als reinen Geist), setzt Derrida Schrift, Zeichen und Text, die 
der materialen Umwegigkeit des subjektiven Selbstbezuges gerecht werden sol-
len.17 Die Annahme einer rein sprachlich verfaßten Subjektivität läßt es plausibel 
erscheinen, das Subjekt als Text- oder Zeichenfunktion zu beschreiben bzw. zu ana-
lysieren.18 Alles, was der Struktur des Zeichens seit Saussure zugeschrieben wird, 

16 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974): „Der un-
endliche Verstand Gottes ist der andere Name des Logos als Selbstpräsenz, von Des-
cartes bis Hegel und trotz aller Unterschiede, die die verschiedenen Orte und Momen-
te in der Struktur dieser Epoche voneinander trennen. Der Logos aber kann unendlich 
und sich selbst gegenwärtig nur sein, kann als Selbstaffektion sich nur ereignen durch 
die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt in sich aus sich 
heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst äußert und von dem es gleich-
zeitig affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest die Erfahrung 
– oder das Bewußtsein – der Stimme. Sie erlebt und versteht sich als Ausschließung 
der Schrift, denn sie beruft sich nicht auf einen ‚äußeren‘, ‚sinnlichen‘, ‚räumlichen‘, 
die Selbstpräsenz unterbrechenden Signifikanten.“ (l.c., S. 174 f./Hervorhebung von 
Jacques Derrida). 

17 Cf. hierzu Jacques Derrida: Die Stimme und das Phänomen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2003): „[D]ie Idealität ist die lebendige Gegenwart, die Selbstgegenwart des 
transzendentalen Lebens“ (l.c., S. 13). Bewußtsein bedeutet nichts anderes „als die 
Möglichkeit der Selbstgegenwart des Gegenwärtigen in der lebendigen Gegenwart“ 
(l.c., S. 17). Es gibt eine problematische „Einheit von Denken und Stimme im Logos“ 
(l.c., S. 100), die sich als Selbstgegenwart bestimmt: „Wenn ich spreche, dann gehört 
es zum phänomenologischen Wesen dieser Operation, daß ich mich in der Zeit, in der 
ich spreche, höre“ (l.c., S. 105/Hervorhebungen von Jacques Derrida). „Die Opera-
tion des ‚Sich-sprechen-hörens‘ ist eine Selbstaffektion von einer absolut einmaligen 
Art“ (l.c., S. 106 f.). „Denn die Stimme stößt bei ihrer Aussendung in die Welt eben 
insofern auf kein Hindernis, als sie sich darin als reine Selbstaffektion hervorbringt. 
Diese Selbstaffektion ist zweifellos die Möglichkeit für das, was man die Subjekti-
vität [...] nennt. [...] [S]trukturell und de jure [ist] ohne die Stimme kein Bewußtsein 
möglich [...]. Die Stimme ist das Bewußtsein“ (l.c., S. 108/alle Hervorhebungen von 
Jacques Derrida). Gegen das metaphysische Subjektmodell der selbstpräsenten Nähe 
setzt Derrida den materialen Schreibakt: „Diese Nähe wird durchbrochen, sobald ich 
mich, anstatt mich sprechen zu hören, schreiben oder durch Gesten bedeuten sehe“ 
(l.c., S. 109). Und weiter gibt er zu bedenken, daß „die Möglichkeit der Schrift dem 
Drinnen des Sprechens innewohnen konnte, das selbst in der Intimität des Denkens 
an der Arbeit war“ (l.c., S. 111). 

18 Cf. Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passa-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

gilt dann ebenfalls für das Subjekt. Es gibt nichts außerhalb des Textes19, wie das 
oft zitierte und nicht leicht zu verstehende Wort Derridas für die Unablösbarkeit 
von Subjekt bzw. Subjektivität und Text bzw. Textualität lautet. Wenn es die ba-
sale Definition des Subjekts ist, ein Selbstverhältnis zu sein (z.B. mit Heideggers 
Worten: ein Sein, dem es um sein Sein geht), dann ist dieser Selbstbezug nur 
vermittelt über Texte möglich. Auf diesen fundamentalen Zusammenhang von 
Subjektivität und Textualität im menschlichen In-der-Welt-sein komme ich in 
den folgenden Kapiteln zurück.

Daß das Bewußtsein die Struktur einer Zeichenkonfiguration oder eines Zei-
cheneffekts hat – wie von Derrida vorausgesetzt –, heißt, daß das subjektive Be-
wußtsein wesentlich durch Abwesenheit (das Zeichen steht für das gerade abwe-
send Präsente) und Unverfügbarkeit (das Ich ist nicht nur nicht Herr im eigenen 
Haus, sondern weiß noch nicht einmal, was in ihm vorgeht) gekennzeichnet ist. 
Es läßt sich keine „Gegenwart und Selbst-Gegenwart des Subjekts vor seinem 
Sprechen oder seinem Zeichen, [k]eine Selbst-Gegenwart des Subjekts in einem 
schweigenden und intuitiven Bewußtsein denken“. Vor dem Zeichen ist also kein 
Bewußtsein möglich, das sich selbst als „Selbst-Wahrnehmung der Gegenwart“ 
zu denken versucht.20 Die Illusion autonomer, d.h. selbstkontrollierter Subjekti-
vität ist nur ein Effekt21 dessen, was Derrida mit der quasi-transzendentalen Fi-
gur der différance22 zu beschreiben sucht:23 ein Prozeß der differentiellen Genese 
von immer neuen Differenzen ohne arche oder telos, der sich als die abendlän-

gen, Wien 1988, S. 31-56), S. 42 und S. 44: „Beziehen wir uns noch einmal auf 
die semiologische Differenz: woran hat uns Saussure vor allem erinnert? Daß ‚das 
Sprachsystem (das also nur aus Differenzen besteht) nicht eine Funktion des spre-
chenden Subjekts ist‘. Dies impliziert, daß das Subjekt (Selbstidentität oder eventuell 
Bewußtsein der Selbstidentität, Selbstbewußtsein) in das Sprachsystem eingeschrie-
ben eine ‚Funktion‘ des Sprachsystems ist, nur zum sprechenden Subjekt wird, wenn 
es sein Sprechen, selbst in der sogenannten ‚Schöpfung‘, selbst in der sogenannten 
‚Überschreitung‘, an das Vorschriftssystem der Sprache als System von Differenzen 
oder zumindest an das allgemeine Gesetz der différance angleicht, indem es sich 
nach dem Prinzip der Sprache (langue) richtet, von der Saussure sagt, sie sei ‚die 
menschliche Rede (langage) abzüglich des Sprechens (parole). Die Sprache ist erfor-
derlich damit das Sprechen verständlich sei [...]“ (Hervorhebungen von Derrida).

19 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974), S. 272 ff.
20 Derrida, Die différance,  l.c. (Fußnote 18), S. 45. 
21 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 46: „Es kommt also dazu, daß 

die Gegenwart – und besonders das Bewußtsein, das Beisichsein des Bewußtseins 
– nicht mehr als die absolute Matrixform des Seins, sondern als eine ‚Bestimmung‘ 
und ein ‚Effekt‘ gesetzt wird“. 

22 Alles in allem bleibt es unklar, ob das Konzept der différance deskriptiv (z.B. transzen-
dental) oder normativ sein soll: ob es also eine bessere Beschreibung der Metaphysik 
sein soll oder ob es sich überhaupt kritisch oder subversiv auf Metaphysik bezieht.

23 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 44: Die différance wird von keinem 
Subjekt abgeleitet oder beherrscht, sie ‚konstituiert‘ vielmehr ein nichtselbstpräsen-
tes Subjekt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


19

dische Geschichte der Metaphysik vollzogen hat und vollzieht. Die différance
liegt unhintergehbar vor allen metaphysischen Dualismen und zugleich am tief-
sten in ihnen. Sie bestimmt sich im Anschluß an Nietzsche auch als differenti-
elles Kräftespiel: für Nietzsche ist „,die große Haupttätigkeit‘ unbewußt [...] und 
[...] das Bewußtsein der Effekt von Kräften [...], deren Wesen, deren Wege und 
Weisen nicht seine eigenen sind. Doch ist die Kraft selbst nie gegenwärtig: sie ist 
nur ein Spiel von Differenzen und Quantitäten“.24 An dieses differentielle Spiel 
von Kräften und der sich daraus ergebenen Konsequenzen für eine Theorie der 
Subjektivität versuche ich im folgenden anzuschließen. Dabei wird die Reduk-
tion des Selbstbewußtseins auf die Struktur eines Zeichens modifiziert zugunsten 
einer Beschreibung, die der Dynamik praktischer Vollzüge des Subjekts gerecht 
werden soll. Derridas Kritik an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewußt-
seins ist daher richtig, die Konsequenz, die man daraus ziehen könnte – nämlich 
das Subjekt vollständig zu verabschieden – ist es aber nicht. Die Absage an ihre 
metaphysische Gestalt bedeutet noch nicht, Subjektivität und den Begriff des 
,Subjekts‘ generell oder kategorisch aus den philosophischen Erzählungen aus-
zuschließen.

Mit der Gleichsetzung von Bewußtsein und Zeichen und der Erläuterung des 
Charakters der Sprache als Schrift scheint Derrida eine semiotische bzw. struktu-
ralistische Erläuterung einer Praxis- und Vollzugsform zu geben, die wohl nicht 
ausreichend dynamisch gedacht ist, um Subjektivität angemessen zu beschreiben. 
Die Reduktion des Subjekts bzw. der Subjektivität auf Texte bzw. Zeichen ist ein 
versteckter Strukturalismus. Ich halte dagegen fest, daß es im Subjekt etwas gibt, 
was nicht identisch ist mit Zeichen oder Texten, selbst wenn man keine Vollzü-
ge des Subjekts denken kann, die sich nicht sprachlich äußern würden, d.h. zur 
Erscheinung gelangten, oder die nicht zumindest sprachlich oder narrativ einge-
bettet und damit sinnvoll gemacht sind. Dieses etwas konstituiert das Subjekt als 
Ausdruck oder Effekt von Kräften. Hier setzt die vorliegende Arbeit an, indem 
sie versucht, dieses Defizit an dynamischer Beschreibung zu ergänzen. Man muß 
dann subjektive Vollzüge in ihrem Verhältnis zu Texten analysieren, z.B. nach 
dem Modell des Schreibaktes bzw. der Urschrift der différance zu denken ver-
suchen. Für eine am Modell der textuellen Produktion orientierte Beschreibung 
der Praxis subjektiver Vollzüge eignen sich allerdings die Texte Paul de Mans 
eher als diejenigen Derridas. Daher werden auch eher diese der später genauer zu 
entwickelnden Argumentation zugrundegelegt werden. Mit de Man werden sich 
vor allem die ersten beiden Abschnitte des vierten Kapitels beschäftigen.

Meine Kritik an der Metaphysik der Subjektivität entzündet sich nicht an de-
ren Fundierung in einer Metaphysik der Präsenz (wie es Derridas Kritik durch-

24  Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 46 f. Weiter heißt es: „Ohne Differenz 
zwischen den Kräften gäbe es gar keine Kraft; und hier zählt die Quantitätsdifferenz 
mehr als das Maß der Quantität, als die absolute Größe selbst. [...] Diese ‚aktive‘, in 
Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Kräfte und Kräftedifferenzen, die 
Nietzsche dem System der metaphysischen Grammatik überall dort entgegensetzt, 
wo sie Kultur, Philosophie und Wissenschaft beherrscht, können wir mithin diffé-

rance nennen.“ 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

führt) – wie immer plausibel diese Kritik sein mag –, sondern darin, daß subjek-
tive Vollzüge durch diese Metaphysik falsch beschrieben werden und daß man 
sie besser beschreiben muß, wenn man damit zugleich ‚die‘ Metaphysik hinter-
fragen oder kritisieren will. Man muß daher noch einen Schritt über Derridas 
Kritik hinaus tun.

Diese Arbeit setzt sich kritisch von zwei Positionen ab: weder ist die Sub-
jektmetaphysik verschwiegen fortzusetzen oder zu erneuern, noch ist der Begriff 
und das Konzept des Subjekts ersatzlos zu streichen und strukturalistisch zu 
nivellieren. Die poststrukturalistische Kritik am Subjektbegriff ist richtig, die 
möglicherweise daraus gezogene oder zu ziehende Konsequenz – Streichung des 
Subjektes überhaupt – ist es nicht. Es gilt vielmehr innerhalb oder anhand ei-
ner Kritik an metaphysischen Subjektmodellen alternative Konzeptionen zu re-
konstruieren. Erst ein dezentriertes Subjekt ließe sich in den diskursiven Text 
wiedereinschrieben, nicht mehr als beherrschendes Zentrum, sondern als eine 
textuelle Figur unter anderen.25 Eine in diesem Sinne durchaus postmetaphysisch 
zu nennende Konzeption von Subjektivität findet sich vor allem in der ästhe-
tisch-philosophischen Tradition aufgehoben. Es gilt daher, die Figurationen äs-
thetisch bestimmter Subjektivität zwischen Souveränität und Ohnmacht, Stärke 
und Schwäche, Herrschaft und Mimesis etc. nachzuzeichnen. Damit befassen 
sich die folgenden Kapitel.

III

In diesem Abschnitt werde ich mich mit dem Theorem beschäftigen, das das 
Subjekt als individuelle Substanz ansetzt. Mit der Beschreibung subjektiver 
Selbstverhältnisse als textuell-materialer Selbstbezüge des Subjekts soll gegen 
eine Auffassung argumentiert werden, nach der der Text sich expressiv zu einem 
vorgängigen – und das heißt hier metaphysisch bestimmten – Individuum verhält. 
Das im Text selbst möglicherweise vorhandene Individuelle ist nur unter meta-
physischer Verkennung mit dem Ausdruck der sogenannten ‚realen‘ Verfassung 
des empirischen Autors und dessen Intentionen zum Zeitpunkt der Niederschrift 
identifizierbar. Denn das Individuelle muß, wenn es überhaupt noch gedacht 
werden kann, im Text selbst sich ereignen. Darauf komme ich im dritten Kapitel 
zurück. Kein Subjekt kann je autonom genug sein, um diese Notwendigkeit zur 
Materialisation des individuellen Geistes zu umgehen und gewissermaßen un-
mittelbar zu sprechen, d.h. ohne Umweg präsent sein. Der Text ist nicht Expres-
sion der individuellen Substanz oder des substantiellen Individuums, sondern 
bloß Spur dessen, was im Individuum wirksam ist. Denn das Individuum oder 
das Individuelle muß mindestens mitge-teilt werden, was es nur werden kann, 
wenn es sich auf intersubjektiv geteiltes Allgemeines – nämlich Sprache, Welt, 
Kultur – bezieht. Das Individuelle ist daher nicht ungeteilt, auch wenn Teile des 

25 Cf. Roland Barthes: De l’œuvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Édi-
tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: La mort de l’auteur (in: ders:, Le bruisse-

ment de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 61-67). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

Individuums sich dem Ausdruck stets zu verweigern scheinen. Solches Unver-
mögen des Ausdrucks kann dann eine Bestimmung des Individuums ex negativo 
bedeuten. Aber das eben nur über das nicht geäußerte, sondern geschriebene 
Produkt des Individuums. Das Individuum selbst läßt sich nicht aufteilen in Aus-
gedrücktes und unsagbaren Restteil, der die Unhintergehbarkeit des Individuums 
angeblich sichert. Daher ist der von Manfred Frank im Anschluß an den Idea-
lismus vorgenommene Versuch einer Rehabilitation der Individualität als eines 
unhintergehbaren Einzelnen, das sowohl von der Allgemeinheit des Subjekts wie 
von der Besonderheit der Person unterschieden werden müsse, sehr zweifelhaft.26

26 Er tut dies z.B. in seinem Buch Die Unhintergehbarkeit von Individualität (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1986). Demnach ist die Individualität irreduzibel (l.c., S. 16) 
bzw. gibt es einen „irreduziblen Bewußtseinsrest“, den man konservieren müsse, um 
von dort die Subjektphilosophie in Frage zu stellen (l.c., S. 17). Die immanente „Zeit-
lichkeit der Person“ erlaubt es nicht, einen „festen Kern“ oder eine „fixe Identität in 
einem Individuum“ festzumachen (l.c., S. 100). Individualität ist als ein Singuläres 
vorgestellt, das gerade nicht einer Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen 
darstellt (l.c., S. 116). Die „individuelle Weltdeutung der Kommunikationspartner“ 
unterbricht „den hermeneutischen Schlummer des strukturalistischen Code-Modells 
ebenso wie den analytischen Traum von einer prästabilierten semantischen Identität 
der Terme“, d.h. der zuschreibbaren psychischen Prädikate (l.c., S. 119). Die Indivi-
duen sind eben deshalb undeduzierbar, weil sie es sind, „die dem Ganzen, als dessen 
Elemente sie erschlossen werden, seinen Begriff allererst durch Deutung zuweisen“. 
Die Bedeutung des Ganzen „existiert nirgendwo anders als in den Bewußtseinen 
der Individuen“ (l.c., S. 120). Die Singularität des Individuums siedelt in einer her-
meneutischen Konzeption. Die Rückführung des Sprechens auf bloße grammatische 
Regel-erfüllung und -konformität „nivelliert die Innovativität und die Sinnschöp-
fungsenergien jedes Dialogs“, denen wesentlich eine Funktion der Weltdeutung zu-
kommt. Die individuelle Weltdeutung besetzt den einen Pol innerhalb eines para-
doxal gedachten Sprechaktes, nämlich zwischen unhintergehbarer Individualität der 
Weltauslegung und Konformität zu der Allgemeinheit grammatischer Regeln und 
kultureller Codes (l.c., S. 121). Das hermeneutische Individuelle ist „im eigentlichen 
Sinne unteilbar und mithin unmitteilbar“ und es existiert „ohne inneres Doppel und 
also unbezüglich“, hat also „im Wortsinne seinesgleichen nicht“ und entgleitet „mit-

hin dem Kriterium der gleichsinnigen Wiederholbarkeit“ (l.c., S. 122 f./alle Hervor-
hebungen von Manfred Frank). Die „Konstitution selbstbewußter Individualität“ ist 
eine „Folge kontinuierlicher Transformationen von Zuständen“, die „einer Person zu 
einem Zeitpunkt ‚kopersonal‘ waren“ (l.c., S. 128). Die Individualität ist so die ein-
zige „Instanz“, die „der rigorosen Idealisierung des Zeichensinns [einen] instantanen 
und identischen Widerstand entgegenbringt“. Individuelle Sinnentwürfe sind nicht 
aus „semantisch-pragmatischen Typen“ ableitbar. Dagegen ließe sich allerdings er-
stens einwenden, daß ein solches Singuläres der Allgemeinheit sprachlicher Zeichen 
wesentlich entgeht und man durch ein solches unmitteilbares privatives Weltverhält-
nis einfach kürzen kann, wie Wittgenstein dies vorgeschlagen hat. Zweitens liegt eine 
Paradoxie darin, daß das Individuelle rigoros singulär gedacht ist, aber überhaupt nur 
beschrieben werden kann, wenn man sich der Sprache und damit der Allgemeinheit 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Das Individuum ist von daher nicht un-mit-teilbar, sondern findet sein Da-sein 
(oder die stets gegebene Möglichkeit seines Daseins) überhaupt nur als Mitge-teil-
tes oder Mit-teilendes: es teilt sich nämlich mit den anderen die Sprache und die 
physische Welt und nur aufgrund dieser konstitutiven und ursprünglichen Teilung 
findet es den Grund seiner Möglichkeit. Von daher ist die soziale Kollektivität 
einer Sprachgemeinschaft konstitutiv für Individualität. Nicht die Sprache ist im 
Subjekt, sondern das Subjekt ist – wenn es denn ‚ist‘ – in der Sprache. Es gibt kei-
nen substantiellen Rest im Individuum, denn es gibt gar nicht den Raum (bzw. der 
Raum des subjektiven Inneren ist stets nur eine metaphysische Metapher), den ein 
solches Innen erfüllen könnte, indem es sich (sprachlich oder gestisch) ausdrückt. 
Von daher kann aus strukturellen Gründen nichts im Individuum der Mitteilung 
entgehen (jedenfalls der Möglichkeit nach): die Mitteilung ist konstitutiv für das 
Unteilbare, Unmitteilbare, also das wesentlich Private. Daß es keine Privatsprache 
geben kann heißt dann, daß das Private gerade als solches von der Allgemeinheit 
und Öffentlichkeit der Sprache irreduzibel abhängt. Allenfalls wäre das Unver-
mögen zur Mit-teilung individuell zu nennen, denn es ist je mein Unvermögen – 
aus welchen z.B. biographischen Gründen auch immer. Vielleicht eröffnet es den 
Raum einer spezifisch neuzeitlichen Problematik, Individualität und Singularität 
zu identifizieren. Das Einzelne wurde als Individuelles, also Unteilbares definiert 
– als gäbe es letzte Bausteine der Welt, von denen alles abhängt und als wäre das 
Ganze die Summe seiner Teile und von diesen aus zu denken.

Dagegen verstehe ich Subjekte nicht als atomare vereinzelte Bausteine, sondern 
als dynamische Agenten, in denen nichtindividuelle und unverfügbare Kräfte wirk-
sam sind. Subjekte sind Momente oder statische Effekte eines – nicht teleologisch 
gedachten – dialektischen Prozesses von Subjektivität und Textualität. Subjektivität 
und Textualität, herstellende Kraft und Aufhebung dieser Kraft im und durch das 
hergestellte(n) Produkt sind gleichursprüngliche und irreduzibele Momente eines 
unablässigen Produktionsprozesses. Im vierten Kapitel wird die textuelle Produktion 
im Anschluß an Paul de Man und Friedrich Schlegel als Ausdruck einer ursprüng-
lichen Produktivität bestimmt werden. Das Subjekt setzt sich je von dem Text ab, 
den es als Autor produziert. Textuelle Produktion ist Ausdruck einer herstellenden 
Kraft (Poesie), die zugleich erschafft wie das Geschaffene (den Text) überschreitet. 
Das Subjekt ist je in der Sprache; es ist textproduzierend und -transzendierend, so 
daß Subjektivität und Textualität nur als gleichursprünglich gedacht werden können. 
Es gibt keine außersprachliche bzw. außertextuelle Subjektkonstitution. Zumindest 

ihrer Regeln und Begriffe bedient. Dies gilt gerade auch für Selbstbeschreibungen 
von Individuen (cf. hierzu Kapitel 3 dieser Arbeit). Drittens scheint mir der Ansatz, 
das Individuelle als unhintergehbares Einzelnes zu denken, eine substantialistische 
Theorie der Subjektivität zu sein. Ein nicht mehr sprachlich zugänglicher Rest Indivi-
dualität kann nur substantialistisch gedacht werden. Eine Alternative könnte nur sein, 
das Individuelle als konkrete Konfiguration des Allgemeinen, d.h. der sprachlichen 
Zeichen, zu fassen, deren Individuelles sich in der Zeitlichkeit einer Biographie und 
eines Gedächtnisses der Wortverwendungen konstituiert. Das private an meiner Ver-
wendung eines Wortes ist dann das Gedächtnis seiner Verwendungen durch mich, 
also die Schichtung der Spuren. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

für menschliche Subjektvollzüge gilt daher: sie bewegen sich stets in einem sprach-
lichen (z.B. narrativen) Raum, der ihnen Sinn und Bedeutung verleiht.

IV

Dieser Abschnitt befaßt sich mit der Idee, das menschliche Subjekt könne als ra-
tionaler Agent fungieren und sich auf Vernunft gründen. Zwischen der Kritik an 
der Subjektmetaphysik und der Tradition der Vernunftkritik besteht eine enge 
Verklammerung.27 Die Vernunftkritik bezieht sich nämlich auf ein Konzept, das 
die Ratio als Zentrum des Subjekts begreift, mittels derer es einerseits die Dinge 
erkennt und andererseits sich die Herrschaft über dieselben sichert. Vernunft und 
Subjektivität gründen sich in der Neuzeit wechselseitig aufeinander. Adorno etwa 
kritisiert die Vernunft als verkapptes Medium von Herrschaft, und zwar durch den 
allgemeinen Charakter des Begriffs. Die Subsumption des Besonderen unter das 
Allgemeine ist demnach ein ursprünglicher Akt der Gewalt gegenüber dem Be-
sonderen bzw. Einzelnen, das Adorno auch das „Nicht-Identische“ nennt.28 Damit 
einher geht eine Kritik daran, die Vernunft naiverweise als Garantin eines kontinu-
ierlichen (technischen, ökonomischen, administrativen) Fortschritts zum Besseren 

27 Ich folge hier zunächst Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmo-

derne: Vernunftkritik nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-

moderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), 
hier vor allem S. 70-84.

28 Die Position von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in Die Dialektik der Auf-

klärung (Fischer, Frankfurt/Main 1988) besteht bekanntlich in der These, daß die All-
gemeinheit des rationalen Begriffs mit der Herrschaft übers Objekt zusammenfällt. 
Adorno/Horkheimer verstehen bereits die neuzeitliche rationale Erkenntnisweise als 
Herrschaftsform, in der das Singuläre bzw. Nicht-Identische dem allgemeinen Begriff 
untergeordnet wird. In ihrer Kritik der Aufklärung fallen also die Bestimmung des 
neuzeitlichen Subjekts als erkennendes und die unbedingte Herrschaft des mensch-
lichen Subjekts (qua Ratio bzw. Vernunft) zusammen. Allerdings ist dialektischer-
weise das Subjekt selbst nicht frei, sondern unterdrückt sich durch die Bewegung der 
Naturbeherrschung selbst. Die Geschichte der Vernunft steht unter „der nivellieren-
den Herrschaft des Abstrakten, die alles in der Natur zum Wiederholbaren macht“. 
Voraussetzung der Abstraktion ist die „Distanz des Subjekts zum Objekt“, die selbst 
in der „Distanz zur Sache“ gründet, die „der Herr durch den Beherrschten gewinnt“ 
(l.c., S. 19). Die „Herrschaft tritt dem Einzelnen als das Allgemeine gegenüber, als 
die Vernunft in der Wirklichkeit“ (l.c., S. 28). Macht und Erkenntnis sind „synonym“ 
(l.c., S. 10). Die „Allgemeinheit der Gedanken“ ist die „Herrschaft in der Sphäre des 
Begriffs“ (l.c., S. 20). Die „Menschen distanzieren denkend sich von Natur, um sie so 
vor sich hinzustellen, wie sie zu beherrschen ist“ (l.c., S. 46). Bekanntlich schlägt aber 
die Naturbeherrschung durch nicht reflektierte Rationalität in den Mythos zurück, sie 
wird selbst irrational. Die Vernunft muß daher unter dem Anspruch der Aufklärung 
selbstreflexiv werden. Diese sehr groben Andeutungen müssen hier aus Platzgründen 
zur Kennzeichnung von Adornos (und Horkheimers) Position genügen.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

zu denken. Der begrifflich operierende Geist ist von Anfang an instrumentelle Ver-
nunft, die schließlich positivistisch, zynisch und zum Apparat von Herrschaft wird. 
In dem allgemeinen Verblendungszusammenhang wird das Subjekt überflüssig 
bzw. erscheint als durch die zweckrationale Vernunft selbst unterdrücktes, dessen 
Befreiung bei Adorno die geschichtsphilosophische messianische Utopie bleibt.

Gegen Adorno ist anzuführen, daß es sehr wohl die normative Möglichkeit 
einer selbstreflexiven Aufklärung gibt, die sich die philosophische Tradition kri-
tisch aneignet. Die Welt läßt sich nicht auf einen Verblendungszusammenhang ohne 
jede Aussicht auf Einsicht reduzieren, wie Adorno das anscheinend getan hat.29 Es 
mag sein, daß es kein richtiges Leben im falschen gibt, aber es gibt in jedem Fall 
ein (normativ und ethisch) besseres und ein schlechteres. Es gibt auch immer die 
normative Möglichkeit eines besseren und eines schlechteren Sprachgebrauchs.30

Gegenüber stehen sich einerseits ein mimetischer und andererseits ein herrschaft-
licher, die Dinge verfügbar machender Sprachgebrauch, der die Dinge ‚einfach‘ 
unters schlechte Allgemeine subsumiert. Die (nicht nur philosophische) Theorie 
und Kritik der Vernunft muß zudem der Möglichkeit ihres eigenen Einsatzes einge-
denken, eröffnen oder remarkieren. Sie muß ihre normative Grundlage ausweisen, 
was Adorno offensichtlich versäumt hat: entweder ist der Verblendungszusammen-
hang total, dann unterliegt Adorno selbst ihm, oder: er ist nicht total, was Adornos 
These widerspricht, nur die sich radikal der Kulturindustrie entziehende avancierte 
Kunst könne letzte Widerstandsbastion gegen die ideologische Verblendung sein. 
Jede Theorie muß ihre normativen Vorausetzungen und Implikationen offen legen 
und damit eine Antwort auf die Frage haben, wie sie sich selbst zu implizieren ver-
mag, ohne sich durch eben diese Bewegung zu zerstören.

Die Rede vom totalen Verblendungszusammenhang verunmöglicht den Denk-
ansatz Adornos selbst. Seine Kritik am Begriff der Vernunft ist so tief, daß keine 
bessere Vernunft mehr denkbar scheint. Das liegt daran, daß Adornos Denken des 
Begriffs und der sprachlichen Bedeutung nicht radikal genug ist: in der Allgemein-
heit der Begriffe liegt nicht (schon) eo ipso eine Gewalttätigkeit gegenüber dem 
Nicht-Identischen. Um sinnvoll von einer Korrumpierung der Sprache reden zu 
können, bedarf es der Möglichkeit eines unkorrumpierten Gebrauchs der Sprache.31

Wellmer wendet daher die wittgensteinsche Sprachkritik auf die Subjektmetaphy-
sik Adornos an:32 erst das Eingedenken der Sprache im Subjekt führt aus dem Bann 
der Subjektmetaphysik heraus. Die Gewaltsamkeit identifizierender Sprache be-
steht nur durch einen und in einem spezifischen Gebrauch allgemeiner Begriffe.

Die Identifizierung von totalisierender und diskursiver Vernunft – etwa 
durch Adorno – ist sprachkritisch zu reflektieren: „In Wirklichkeit zeigt sich am 
Beispiel Adornos, daß die sprachphilosophische Dezentrierung des Subjekts zu 

29 Cf. Alexander Düttmann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2004), S. 160 ff.

30 Cf. Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einführung (in: 
ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166).

31 Wellmer, Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen, l.c. (Fußnote 30), S. 152-157.
32 Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (Fußnote 27), S. 87 f.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

einer Relativierung der Vernunftkritik nötigt: die Kritik der totalisierenden Ver-
nunft trifft nicht die diskursive Vernunft als solche, sondern den unzureichen-
den, schlechten oder pervertierten Gebrauch der Vernunft“33. Bereits Leibniz 
reduziert die Vernunftkritik auf die Frage ihres richtigen Gebrauchs:

„Man kann noch hinzufügen, daß nicht die Vernunft an sich schädlich ist, sondern die 
fehlende Vernunft; und wenn die Vernunft schlecht angewandt wird, so erwägen wir 
wohl die Mittel, wir achten aber nicht genug auf das Ziel oder das schlechte Ziel, das 
man sich vorsteckt. Es ist also niemals ein Mangel an Vernunft, wenn wir eine schlechte 
Handlung begehen.“34

Trotz aller Berechtigung der Kritik an der instrumentellen Vernunft bzw. Ratio gilt 
daher: die Vernunft ist das einzige Instrument, das der Menschlichkeit, der Mensch-
heit oder dem menschlichen Geist zur Verfügung steht und zur menschlichen Be-
freiung dienen kann, wenn man es richtig – und d.h. selbstreflexiv-gebrochen – ge-
braucht und so vor der immer drohenden Möglichkeit seiner Verhärtung bewahrt. 
Der Vernunft eignet eine gewisse Ambivalenz. Neben ihrer Erkenntnisfunktion ist 
sie einerseits negativ Infragestellung und Mittel der Kritik. Andererseits läßt sich die 
Vernunft auch für bestimmte (positive) gesetzte Zwecke einsetzen. Sie wird dann 
zur Zweckrationalität. Man muß zweifellos diese Dialektik der Vernunft in ihrem 
Gebrauch eingedenken.35 Befreiung ist dabei kein historischer Zustand, der, einmal 
erreicht immer währt, sondern ein struktureller Begriff: Befreiung muß je wieder 
hergestellt werden, und auch die Negativität kritischer und dekonstruktiver Texte 
ist nicht davor gefeit, erneut ins falsche Positive und Positivistische umzuschlagen 
und zum Gehalt einer Bildung zu gerinnen, die man sich aneignen kann bzw. muß, 
um ‚dazuzugehören‘.36 Die Bewegung der Befreiung ist hingegen strukturell unab-
schließbar, sie kann nur aufhören oder aussetzen. Wie immer man diese Arbeit der 
Negativität nennen will (Kritik, Skepsis, Zweifel, Destruktion, Dekonstruktion), sie 
muß fortgesetzt werden, weil sie allein eine liberale Gesellschaft ermöglichen kann. 
Die Utopie einer durch Vernunft geleiteten Entwicklung der Menschheit ist nicht 
falsch, auch wenn es immer Rückschläge (Faschismus, Stalinismus) gibt. Dazu be-
darf es eines Vernunftgebrauchs, der durch seine selbstreflexive Brechung sich mi-
metisch gegenüber dem Einzelnen zeigen kann. Einen solchen Vernunftgebrauch 
kann man deshalb als ‚ästhetisch‘ bezeichnen.

33 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (Fußnote 27), S. 87 ff. 
und S. 99/Hervorhebung von Wellmer. Zu hinterfragen wäre hier die Logik der Per-
version von Sprachgebräuchen.

34 Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée über die Güte Gottes, die 

Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels (Meiner, Hamburg 1996), hier 
S. 460.

35 Cf. zur Dialektik der Vernunft auch den sehr erhellenden Aufsatz von Max Hork-
heimer: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und 

Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1976, S. 41-75).

36 Das bedeutet, daß sich kulturelle Kollektivität über Bildung konstituiert.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Es kommt also auf jeden Einzelnen an: ‚man‘ muß Gerechtigkeit üben gegen-
über dem Singulären und sich in dessen absolute Forderung stellen. Was gerade 
nicht bedeutet, daß das Individuum alles fordern darf. Man – d.h. jeder für sich 
– wählt in jedem Augenblick, in jeder Handlung die Welt, die er will, in der er leben 
will (so wie bei Leibniz Gott stets die beste aller Welten wählt). Da jeder in jedem 
Augenblick durch sein Handeln oder Nichthandeln die Welt wählt, die er will (man 
muß aus der Wahl auf den Willen schließen, da jeder seine Wahl auch verantworten 
muß), ist die Weltverfassung ursprünglich demokratisch, d.h. daß alle menschlichen 
Subjekte für diese verantwortlich zeichnen.

Die Vernunft ist an sich weder gut noch schlecht. Es gibt einen moralisch richti-
gen und einen moralisch falschen Gebrauch aller Dinge, so auch der zweckrationalen 
Vernunft. Sie ist Mittel zum Zweck, der außerhalb der Vernunft gesetzt werden muß. 
Der Zweck, zu dem die Vernunft eingesetzt wird, ist also erst moralisch-ethisch zu 
bestimmen und solcherart zu fundieren. Keineswegs ist aus einem Sein ein Sollen 
abzuleiten und dieser Zweck ontologisch zu deduzieren. Ethik läßt sich nicht auf 
Vernunft gründen, sondern es ist vielmehr andersherum die Weise des Vernunft-
brauchs selbst ein ethisches Problem. Dies würde den philosophischen und prak-
tischen Vorrang der Ethik fundieren. Keine vernünftige Deskription wird jemals aus 
sich heraus auf eine immanente, sich des Rückgriffs auf transzendente Argumente 
bescheidende Weise Normativität begründen können.

Durch oder auf Vernunft allein läßt sich nichts Positives gründen. Ihr selbstre-
flexiver Gebrauch dient der Aufdeckung der Illusionen, die sich die Menschheit über 
sich gemacht hat (z.B. die Möglichkeit einer vernünftigen Ableitung der Wahrheit) 
und deren Abfolge ihr den Anschein einer Geschichte verleiht. Die Arbeit der Ver-
nunft ist von daher die Arbeit der Negativität gegenüber dem Bestehenden oder Fest-
stehenden selbst. Vernunft zersetzt. Das, was dieser Zersetzung widersteht und so 
im härtenden Zweifel fundiert wird, ist das Subjektive, das Kontingente, die Werte, 
die Setzung etc. Philosophie ist in ihrer Praxis die vernunftgeleitete Auflösung der 
Illusionen, die sich die Menschheit über sich macht und gemacht hat.

Seit es überhaupt Aufklärung als entmystifizierende Bewegung über eine ma-
gisch scheinende Umwelt gibt, d.h. also: seit es Vernunft gibt oder zumindest seit 
sie dem Menschen gegeben wurde37, steht das Denken unter diesem Anspruch der 
Aufklärung. Die suchende (und sorgende) Infragestellung seiner Umwelt wie seiner 
selbst ist eine ursprünglich menschliche Tätigkeit. Es gibt also Aufklärung mindes-
tens solange wie es Aberglauben gibt. Aufklärung wird stets eine Operation der 
Vernunft gewesen sein, die immer wiederholt werden muß und insofern ahistorisch 
ist (aber vielleicht genau deswegen Geschichte erscheinen läßt), da sie sich nie (his-
torisch) abschließen läßt, woran u.a. Adorno erinnerte, indem er die Bewegung der 
vernünftigen Aufklärung zwischen Ratio und Mythos dialektisch faßte. Demnach 
droht die unreflektierte Ratio in Mythos und Unfreiheit zurückzufallen. Die durch 
vernünftige Aufklärung zu gewinnende Freiheit droht stets, durch die zweckinstru-
mentelle (Selbst-)Unterwerfung der Subjekte nivelliert zu werden. Wenn das telos
dieser sich wiederholenden Geschichte vernünftiger Aufklärung der Nihilismus sein 

37 Und das heißt vielleicht: seit es Menschen gibt, wenn es die Vernunftbegabung ist, die 
den Menschen auszeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

soll (wie vor allem Heidegger behauptete, indem er auf Nietzsche zurückgriff), dann 
nur in dem Maße, wie er den Aberglauben selbst in Frage stellt, in dem er zeigt, daß 
dem Glauben eben nichts zugrunde lag außer dem: ‚aber ich glaube doch‘. Philo-
sophie ist demnach rationalistische Demystifizierung der Umwelt und Desillusio-
nierung des Glaubens mit den Mitteln der Vernunft. Alle Philosophie ist per se Ra-
tionalismus, da sie alle nichtrationalen Weisen des Argumentierens konstitutiv aus 
sich ausschließt. Das ist eine analytische Aussage im Sinne Kants. Die Philosophie 
markiert ein rationales Selbstverhältnis der Menschheit, das beschreibend auf ande-
re subjektive Vollzüge gerichtet ist.

Philosophische Texte sind abstrakte Erzählungen, deren Helden nicht Menschen, 
sondern Begriffe vorstellen und fallen daher als Unterart unter eine allgemeine 
Theorie des Erzählens (und damit auch der Literatur), wie sie in dieser Arbeit in Ka-
pitel vier im Anschluß an Paul de Man entwickelt werden soll. Für die Gattung der 
philosophischen Erzählung ist es bezeichnend, daß sie oft die ihr je eigene implizite 
Erzählperspektive nicht reflektiert und sich so der Illusion hingibt, sie beschriebe 
einfach Objekte bzw. Objektives, die bzw. das unabhängig von solchen zuhandenen 
Kontexten verfügbar wäre(n). Es gibt aber kein transzendentales Argument, das al-
lein aus sich selbst heraus überzeugen könnte. Ebensowenig gibt es unschuldige oder 
objektive Deskriptionen, denn diese sind stets abhängig von der Perspektive, in der 
sie gegeben werden. Die Notwendigkeit der Perspektive, des Blickpunkts ist irredu-
zibel und bezeichnet zugleich das Subjektive. Das Subjektive in der Perspektive ist 
das, was man nicht sehen kann, da es das Sichtbare erst konstituiert und relationiert: 
der Blickpunkt. Man kann daher niemals zugleich die subjektive Perspektive und 
die in dieser Perspektive kritisierten – oder dargestellten – Inhalte in Frage stellen.

Die Philosophie ist von Sokrates bis zu Derrida einer selbstreflexiven Aufklä-
rung verpflichtet gewesen: immer geht es in der Philosophie um eine geregelte und 
rationale Infragestellung (oder zumindest Unwahrscheinlichmachung) scheinbarer 
Evidenzen, wie auch immer diese sich generieren. Es reicht allerdings nicht aus, nur 
zu de(kon)struieren, man muß einen Schritt über Derrida hinaus tun (wenn es denn 
einen solchen Schritt geben kann) und das Dekonstruierte wieder – neu – zusam-
mensetzen. Nichts anderes meint die Insistenz auf die Unauflöslichkeit der Dialektik 
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung38, wie sie u.a. der Geschichte der Phi-
losophie (strukturell) eingeschrieben ist. Diese Dialektik besteht darin, daß gerade 
in der oder durch die selbstreflexive(n) Infragestellung neue Fundierungsmodelle 
gewonnen, aber letztlich nicht allein auf Vernunft gegründet werden können. Und 
andersherum scheint eine (selbst)reflexive Infragestellung an die Materialität einer 
Darstellung gebunden. Dieser Selbstbezug heißt ,ästhetisch‘. Wie ich im dritten Kapi-
tel zeigen möchte, antwortet Kant auf diese Problematik, indem er sein transzenden-
tales Fundierungsprojekt, das zunächst versuchte, auf Vernunft zwar selbstreflexiv, 
aber gleichwohl positiv aufzubauen, in der Kritik der Urteilskraft neu begründet. In 
dieser ist dann die Schönheit und die Weise unseres Bezuges zu ihr der transzen-

38 Jede Beschreibung steht notwendigerweise in einer (oder mehreren) Perspektive(n) auf 
das Beschriebene (z.B. durch die Wahl des Vokabulars oder der Metaphern). Daher ent-
hält jede Beschreibung immer auch eine Selbstbeschreibung des (Standpunkts des) Be-
schreibenden, d.h. des Autors einer Äußerung oder der Figur, der sie zugeschrieben wird.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

dentale Beweis dessen, daß der Mensch in die Welt paßt. Schönheit stiftet hier also 
Sinn, indem sie Subjektivität transzendental fundiert. Womit nicht gesagt sein soll, 
daß der Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, daß es Unsinn ist, dies philo-
sophisch (also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Diese Fundierungsfunktion des 
Schönen gehört zu dem, was in dieser Arbeit versucht wird systematisch in Frage zu 
stellen. Der Silberstreif, der sich hoffentlich am Horizont dieser Arbeit abzuzeichnen 
beginnen wird, ist eine komplexere Art der fundierenden Sinnstiftung. Denn diese 
gelingt nicht allein durch Schönheit, sondern nur durch das Zusammenspiel von 
Schönheit und Liebe in unserem subjektiven Bezug zu den Dingen, das sich in dem 
hier ästhetisch genannten und auf Kant zu beziehenden Zirkel ankündigt, daß es 
einerseits das Schöne ist, das wir lieben, und uns andererseits das schön erscheint, 
was wir lieben. Darauf komme ich im dritten Kapitel zurück. Die hier geleistete 
Vorarbeit wäre also fortzusetzen in Hinblick auf die Frage, wie die interne Verknüp-
fung oder Dialektik von Liebe und Schönheit, wie sie die Philosophie seit Platons 
Phaidros reflektiert, genauer zu beschreiben ist. Denn letztlich stiftet nur die Liebe 
Sinn. Die philosophische Kritik etwa der Dekonstruktion mündet also nicht in einer 
angeblichen postmodernen Beliebigkeit, sondern in einer strengen Neufundierung 
des Sinns. Der Vorwurf der Beliebigkeit speist sich allein aus der Angst vor der ne-
gativen und kritischen Arbeit der Vernunft, die jeder Neufundierung notwendig vor-
ausgehen muß. Sie markiert die Insistenz und die Redlichkeit eines transzendental 
beunruhigten Denkens, wie es etwa Derrida in seinen Texten vollzieht und einsetzt. 
In diesem Sinne müssen wir die Sinnstiftung – d.h. den jeweiligen Entwurf einer 
Antwort auf eine Infragestellung – je verantworten.

Wenn die Vernunft das Allgemeine aufhebt, so erscheint das spezifisch Ein-
zelne und Besondere als so verfaßt, daß es der Vernunft zwangsläufig entgeht. Als 
individuell erscheint der Widerstand des Einzelnen gegenüber seiner Nivellierung 
unter die Allgemeinheit des ‚Man‘. Weil das Subjektive selbst dieser Widerstand 
gegen die Vernunft ist, konnte das Subjektive als das Irrationale erscheinen. Dem 
liegt jedoch eine Verwechslung von Kontingenz und Subjektivität zu Grunde, die 
allerdings allgegenwärtig ist und unser Denken des Realen bestimmt. Kontingent 
ist nämlich die je bestimmte Setzung von Zwecken und Werten, denen gemäß 
dann ‚die‘ Vernunft scheinbar bloß noch ‚gebraucht‘ wird. Der Brauch der Ver-
nunft ist theoretisch neutral. Vernunft läßt sich sowohl für alltägliche Verrichtun-
gen, höchste Ziele wie auch schlimmste Verbrechen in den Dienst stellen. Daher 
muß der Vernunftgebrauch selbst ethisch fundiert sein – und nur die Ethik oder 
die ethische Reflexion – verstanden als der An-spruch der Gerechtigkeit – kann 
die Vernunft legitimerweise fundieren. Diese Arbeit schließt daher an an die 
transzendentale Beunruhigung eines unter dem Anspruch der Dekonstruktion, 
d.h. der Gerechtigkeit (gegenüber dem Singulären) stehenden oder sich stellen-
den Denkens39, das in sich keine immanente Letztbegründung dieser Wahl ver-

39 Cf. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autorität (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1991): „Wenn es so etwas gibt wie die Gerechtigkeit als solche, eine 
Gerechtigkeit außerhalb oder jenseits des Rechts, so läßt sie sich nicht dekonstruie-
ren. Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die Dekon-
struktion ist die Gerechtigkeit.“ (l.c., S. 30).

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

bürgen kann, sondern diese setzen muß: eben diese unbegründbare Normativität 
einer setzenden Gerechtigkeit gegenüber der Positivität des bestehenden Rechts 
gründet den Vorrang der Ethik.

V

Dieser Abschnitt widmet sich der Konsequenz aus der bisher geäußerten Kri-
tik an der Subjektmetaphysik und am Rationalismus. Die einzige vernünftige 
Alternative zum zu Recht kritisierten Rationalismus (der Aufklärung) ist seine 
Radikalisierung hin zu einem absoluten Rationalismus, d.h. einem Rationalis-
mus, der einerseits selbstreflexiv agierend seine eigene Möglichkeit bedenkt und 
andererseits eine Theorie entwirft, die komplex genug ist, nicht nur der Praxis 
unserer subjektiven Vollzüge, sondern auch gerade der in ihnen eingeschriebe-
nen Sinnlichkeit gerecht zu werden. Dazu bedarf es zunächst einer Kritik an 
einem Verstandesgebrauch, der sich zweckrational dem individuellen Gewinn 
verschreibt und alles diesem Interesse unterordnet.

Wenn die Erde heute schneller als je zuvor einer menschlichen Katastrophe 
entgegentaumelt, dann nicht aufgrund einer (zweifellos bestehenden) immanen-
ten Dialektik der Vernunft, der sich immerhin in ihrem Gebrauch eingedenken 
ließe, sondern deswegen, weil es so tief in unsere Praktiken eingeschrieben ist, 
den individuellen Gewinn über alle gesellschaftlichen, sozialen, finanziellen, 
ökologischen etc. Kosten zu stellen.40 Man muß sich daher gegen den neolibera-
len Aberglauben wenden, nach dem es für alle bzw. die Gesellschaft das Beste 
wäre, wenn jeder individualistisch den größten Eigennutz anstrebt und dement-
sprechend seinen Verstand einsetzt, wie Adam Smith mit seiner Theorie der un-
sichtbaren Hand behauptete. Daher ist Kritik der Metaphysik des unbedingten 
Individualismus zugleich Kritik am Kapitalismus, der das Individuum und sei-
nen (materiellen) Ertrag ins Zentrum stellt. Das unbedingte Individuum folgt 
einem egoistischen Kalkül: nämlich den Mehrwert selbst einzustreichen und die 
Welt, soweit das möglich ist, dementsprechend zweckrational zu durchstalten 
und zu bearbeiten.41 Das Individuum strebt so die ökonomische Kontrolle über 
Gabe und Rückgabe in einem kalkulierten und kalkulierbaren Tausch an, bei 
dem es profitiert. Diesem Kalkül widerspricht sowohl die Ironie wie auch das 
Spiel. Sie sind beide Freigaben ins Offene gegenüber der Geschlossenheit der 
individualistischen Ökonomie und heben damit zugleich das Utopisch-Virtuelle 
in sich auf. Spiel wie Ironie suchen nicht den individuellen Gewinn zu steigern, 

40 Die Diagnose einer Dialektik der Vernunft darf keine Verdeckung realer Herrschaft 
implizieren: man kann oftmals sehr wohl Subjekte zur Verantwortung ziehen.

41 Bereits Marcel Mauss hat solche individualistischen Ökonomien kritisiert: „Unserer 
Meinung nach ist die beste Ökonomie nicht in der Berechnung individueller Bedürfnis-
se zu finden. [...] Die bloße Verfolgung individueller Zwecke schadet den Zwecken und 
dem Frieden des Ganzen, dem Rhythmus unserer Arbeit und unserer Freuden und damit 
letztlich dem Einzelnen selbst.“ (Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Aus-

tauschs in archaischen Gesellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968), S. 174.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

sondern sind an sich selbstreflexive Verfahrensweisen der Vernunft, die sich ein 
Bewußtsein der Kontingenz ihrer Setzungen bewahren.

Im Zentrum des Zentrums, also im menschlichen Subjekt, regiert seit Des-
cartes die neuzeitliche Ratio (der Verstand) und organisiert den subjektiven Bezug zu 
Welt und Wirklichkeit wesentlich auf zwei Weisen, die Adorno und Horkheimer be-
kanntlich gleichsetzten: zum einen herrschaftlich, als instrumentell-zweckrationale 
Beherrschung der Objekte, zum anderen erkenntnismäßig als rationales Erfassung 
der Objekte (eine Vorstufe der Möglichkeit der Herrschaft) in der Subsumption der 
sinnlichen Anschauung unter den rationalen Begriff. Die Hybris des menschlichen 
Verstandes liegt in dem Glauben, er könne dem Mythos durch Aufklärung ein für 
alle Mal entkommen. Diese Hybris kehrt als Mythos der Ratio wieder und hört nicht 
auf, den Verstand heimzusuchen. Aufklärung erscheint daher nur möglich als Auf-
klärung über den Mythos der Ratio, als praktiziertes und praktizierendes Verfahren 
der Über- bzw. Hyperrationalität, die der Möglichkeit ihrer Selbstkritik performa-
tiv eingedenkt und sich eben dadurch mimetisch gegenüber dem Singulären zeigen 
kann.42 Sie (die Hyperrationalität) entspricht damit dem, was Kant der reflektieren-
den Urteilskraft zuschrieb: sie sucht ausgehend vom gegebenen Einzelnen den allge-
meinen Begriff oder die Regel, unter der dieses Einzelne subsumiert werden kann.

An der Philosophie „ist die Anstrengung, über den Begriff durch den Begriff 
hinauszugelangen“.43 Dieses Über oder Hyper ist nicht mehr im Sinne einer line-
aren historischen Abfolge oder eines einfachen Mehr zu denken, sondern – analog 
zum Über in Nietzsches Übermensch – als ein Über-gang ins Jenseits mytholo-
gischer Ratio.44 Dieses Über gilt es weiter zu analysieren. Es verweist auf eine 
Selbstüberschreitung von Subjekt und Vernunft hin auf den Über-menschen und 
eine Hyperrationalität – d.h. auf eine postrationalistische Vernunft oder einen ab-
soluten Rationalismus.45 ‚Man‘ muß die Logik des ‚Über‘ mit der Logik des ‚Post‘ 
(Posthistoire, Poststrukturalismus etc.) verbinden und zusammendenken, was auf 

42 Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einführung (in: ders.: 
Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166): „Adorno zeichnet die Umrisse einer mög-
lichen zweiten Aufklärung, einer Aufklärung der Aufklärung über sich selbst; er 
entwirft die Phänomenologie einer postrationalistischen Rationalitätsform und ihres 
de-zentrierten Subjekts“ (l.c., S. 162).

43 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975), S. 27 
(Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Cf. Gianni Vattimo: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom 

Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 36-64); ders.: Das Fliegenglas, das Netz, die Re-

volution und die Aufgaben der Philosophie. Ein Gespräch mit ‚Lotta continua‘ (in: 
ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35).

45 Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik 

nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri-

tik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), hier S. 52. Cf. auch 
Alexander García Düttmann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2004), S. 54 ff.; Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der äs-

thetischen Rationalität (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

eine Selbstüberschreitung von Subjekt und Ratio zu etwas qualitativ anderem hin-
weist. Das ‚Post‘ markiert den Eintritt in die permanente Krise des Modernismus, 
die man als die Postmoderne bezeichnet hat; eine solche wäre dann eine Radika-
lisierung dessen, was in der Moderne sich seit je her regt. Die Postmoderne ist das 
permanente ‚Vor‘ der Moderne, diese regeneriert sich aus jener. Das ‚Post‘ ist von 
daher ebensowenig wie das ‚Über‘ historisch zu verstehen, sondern strukturell als 
immer schon zukünftig Vorgängiges: „Ein Werk ist nur modern, wenn es zuvor 
postmodern war. So gesehen bedeutet der Postmodernismus nicht das Ende des 
Modernismus, sondern dessen Geburt, dessen permanente Geburt. [...] Postmodern
wäre also als das Paradox der Vorzukunft (post-modo) zu denken“.46 Postmodern 
ist die Radikalisierung der Moderne und ihrer Vernunft, ihre Selbstüberschreitung, 
die letzte Konsequenz der Ausfaltung dessen, was ihr von ihrem Beginn her einge-
schrieben war – und zwar strukturell und nicht historisch.47

Die Tätigkeit der Rationalität bzw. der sogenannten rationalen Vermögen wird 
hier als Reduktion der Komplexität unserer Sinnlichkeit und Affekte verstanden. 
Unser Leib ist es zunächst, der seine Umwelt in ihrer für den Verstand undar-
stellbaren Gänze wahrnimmt, wenn er sie physisch erfährt. Das sogenannte ‚Ich‘ 
markiert also nur die kleine Vernunft, der Leib dagegen die große, wie bekannt-
lich schon Nietzsche feststellt.48 Rationalität ist also Reduktion sinnlicher Kom-
plexität, die der Leib wahrnimmt. Hyperrationalität ist nichts anderes als Mime-
sis an diese Komplexität, d.h. sie ist antireduktionistisch und mimetisch gerade 
durch kritische Selbstreflexion. Ästhetisch ist ein Denken oder ein Verhalten, das 
versucht, der Komplexität des Sinnlichen und damit auch des Wirklichen gerecht 
zu werden: Mimesis der Ratio ans Nicht-Identische, Anschmiegen des Allgemei-
nen ans Einzelne, des Begriffs ans Individuum, des Abstrakten ans Konkrete etc. 
Absolut rationalistisch ist nur die (philosophische) Theorie, nicht die Praxis, die 
sie beschreibt. Gemäß Zarathustras Auskunft ist der Leib die große Vernunft, 
während die Ratio die kleine Vernunft darstellt, die ihre Rolle ‚vergißt‘ und sich 
zur Herrschaft aufschwingt über das, wovon sie doch ganz und gar abhängig ist. 
Erst eine kritisch gewendete rationalistische Philosophie, als ein Verfahren der 
Hyperrationalität, kann der Komplexität des Sinnlichen und der Welt adäquat 
begegnen. Damit verbindet sie die Negativität der Arbeit der Vernunft mit ihrem 
zweckrationalem Gebrauch, nur daß der gesetzte Zweck jetzt nicht mehr indivi-
dueller Gewinn, sondern Gerechtigkeit gegenüber dem Singulären ist.

Zwei Weisen des Vollzugs solcher Hyperrationalität wären die Verfahren von 
Ironie und Spiel, wie sie Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche jeweils vor-

46 Jean-Francois Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter En-
gelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990, S. 33-48), 
hier S. 45 und S. 48.

47 Das hat im übrigen bereits Adorno gesehen: „Modernität ist eine qualitative Kate-
gorie, keine chronologische.“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997) hier S. 292.

48 Cf. Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausga-

be Band IV, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-77 u. 1988), hier S. 39.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

stellen und die in dieser Arbeit im vierten und fünften Kapitel analysiert werden 
sollen. Sie stellen an sich selbstreflexive Bezüge der Vernunft bzw. des Subjekts im 
Modus des Ästhetischen dar und sind von daher nicht einfach irrational.49 Während 
das Spiel die Öffnung einer kalkulierten Unkalkulierbarkeit (amor fati) markiert, 
einen „Würfelwurf“50, wie Deleuze sagen würde, ist die Ironie eine sich selbst 
destruierende Setzung, ein selbstdestruierendes Kalkül, das sich so ebenfalls öff-
net. Das Spiel ist eine kalkulierte Unkalkulierbarkeit, kalkulierte Hingabe, amor 
fati, Bejahung des Würfelwurfs (Deleuze), die Ironie ein kalkuliertes Gegen- oder 
Antikalkül vermeintlich ohne individuellen Mehrwert. Es handelt sich also bei-
de Male um kalkulierte Öffnungen in einer strengen Ökonomie des rationalen 
Verstandes. Kalkül meint dabei die Weise, wie sich das Jetzt (das gegenwärtige 
Element) strategisch auf die Zukunft bezieht, das heißt: das Kalkül ist der strate-
gische Umgang mit der Ökonomie des Verhältnisses von Jetzt und Bald.

VI

Diese Arbeit fragt nach den im- oder expliziten Gestaltungen von Subjektivität 
in den Texten der philosophisch-ästhetischen Praxis und Tradition. Sie sucht 
damit historische Antworten auf eine systematische Problematik zu rekonstru-
ieren, die die neuzeitliche Philosophie bzw. die philosophische Ästhetik seit ih-
rer Entstehung umgetrieben hat: nämlich die Frage danach, wie sich die ästhe-
tischen Vollzüge und Selbstverhältnisse des Subjekts zu seinen außerästheti-
schen (theoretischen, kognitiven, praktischen, moralischen, ethischen, alltägli-
chen, reflexiven etc.) Vollzügen und Selbstverhältnissen verhalten, und wie das 
menschliche Subjekt in seinen Vollzügen überhaupt richtig zu beschreiben ist. 
Dabei ist als basale Definition angesetzt, daß das Subjekt ein Selbstverhältnis 
ist, nämlich Sein, dem es um sein Sein geht. Dieser Bezug wird vor allem durch 
Texte vermittelt. Eine besondere Rolle spielen dabei Texte, in denen sich das 
Subjekt explizit auf sich bezieht: autobiographische Texte. In ihnen ist das Sub-
jekt zugleich aussagendes Subjekt (Erzähler) wie auch der Referent des Erzählten.

Es gibt offensichtlich verschiedene Weisen des Selbstbezuges von Subjekten 

49 Eine dritte Verhaltensweise läge in einer Treue zum naiven kindlichen Blick, einer 
zweiten Naivität: „Die Treue zur Kindheit ist eine zur Idee des Glücks“ (T.W. Adorno: 
Noten zur Literatur, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981), hier S. 673 f.

50 Cf. Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2000): „Nietzsche und Mallarmé haben uns die Offenbarung eines Welt-Denkens 
wiedergegeben, das Würfel wirft. Bei ihnen jedoch handelt es sich um eine Welt ohne 
Prinzip, die alle ihre Prinzipien verloren hat: deshalb ist der Würfelwurf die Macht, 
den Zufall zu bejahen, den ganzen Zufall zu denken, der ganz gewiß kein Prinzip 
ist, vielmehr Abwesenheit jeden Prinzips“ (l.c., S. 111 f.). „Daß es einen Kalkül und 
sogar ein göttliches Spiel am Anfang der Welt gegeben habe, haben viele der größten 
Denker gedacht“ (l.c., S. 102). Bei Leibniz: „Gott spielt, gibt dem Spiel aber Regeln“ 
(l.c., S. 105). Cf. auch Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung (Fink, München 
1992), S. 251 ff. und S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

(u.a. ethische, praktische, erkennende, selbsterkennende, dem Man verfallene etc.), 
von denen hier nur das ästhetische Selbstverhältnis interessiert, das, wie zu zeigen 
sein wird, in einer spezifischen Dialektik von (Selbst-)Beschreibung und Reflexion 
besteht, nämlich in ihrem spielerischen Austrag. Systematischer Ausgangspunkt 
meiner Überlegungen ist das Verhältnis von ästhetischer Erfahrung und (ästhetisch 
bestimmter) Subjektivität. Dabei ist die Frage nach der ästhetischen Erfahrung 
keine Abkehr vom ästhetischen Objekt, sondern sie versucht allererst, das Verhält-
nis von ästhetisch betrachtetem Objekt und rezipierendem bzw. produzierendem 
Subjekt zu klären. In Frage steht zugleich das Verhältnis von allgemeiner Theorie 
der ästhetischen Erfahrung und der Besonderheit bzw. Singularität des Objekts, an 
dem diese Erfahrung vollzogen wird.51 Es scheint zwei Möglichkeiten ästhetischer 
Reflexionen zu geben: einmal die auch hier unternommene, die die Funktionen 
ästhetischer Selbstbeschreibungsmodelle der Gesellschaft untersucht und damit 
das terminologische Inventar sichert, und auf der anderen Seite eine Reflexion 
im Ausgang vom einzelnen Werk, die sich als singuläre Theorie hinsichtlich der 
Spezifik dieses Werkes entfaltet, das gerade betrachtet wird.52

Der Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung‘ bezeichnet zwar bereits ein Ver-
hältnis von ästhetischem Subjekt und ästhetischem Objekt53, gleichwohl ist je-
doch zu fragen, wie sich das Subjekt durch die ästhetische Erfahrung so verän-
dert, daß auch seine nichtästhetische Gestalt davon betroffen wird. Dies kann 
zum Beispiel so geschehen, daß das Subjekt sich in der ästhetischen Erfahrung 
oder durch die ästhetische Erfahrung reflexiv54 auf seine außerästhetische alltäg-
liche Gestalt bezieht. Die Funktion der ästhetischen Erfahrung kann dann die 
einer Infragestellung des gewohnten Welt- und Selbstverhältnisses des Subjekts 
sein (und gerade nicht: nur temporäres Aussetzen des gewohnten Weltbezugs, 
wie dies konservative Theorien als Reservatstheorien55 der ästhetischen Differenz 

51 Vielleicht läßt sich die transkünstlerische Einheit der ästhetischen Erfahrung nur ge-
waltsam herstellen (Prokrustesbett). Nötig wäre daher eine Ausdifferenzierung nach 
Künsten, ist aber hier aus Platzgründen nicht durchzuführen.

52 Cf. Roland Barthes: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985). – Darin 
zeigt sich vermutlich ein generelles Dilemma ästhetischer Theorien: sie müssen sich 
nämlich entscheiden, ob sie universell, aber selbstwidersprüchlich sein wollen und 
damit für alle ästhetische Phänomene zutreffen, oder ob sie einheitlich, d.h. ohne 
Widerspruch, aber bloß partikular (nur gültig für dieses Werk) sein wollen.

53 Cf. Rüdiger Bubner: Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik (in: ders.: Äs-

thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51); Albrecht Wellmer: 
Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche 

Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 151 ff.

54 Wellmer: Das musikalische Kunstwerk, l.c. (Fußnote 53), S. 172.
55 Das wirft allerdings die Frage auf, ob die Möglichkeit der ästhetischen Erfahrung von 

einer z.B. institutionellen Rahmung (Museum, Galerie, bürgerliches Theater) abhän-
gig ist und wenn ja, ob dies eine strukturelle oder eine historische Bestimmung der äs-
thetischen Erfahrung sein soll. Zur Problematik des Rahmens cf. Jacques Derrida: Die

Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992); und darauf aufbauend Ulrike Dün-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

vorschlagen)56, andererseits aber auch gerade deren Fundierung in einer Selbstver-
gewisserungserfahrung bedeuten (dies z.B. im Idealismus bzw. bei Schiller und 
Kant)57. Es scheint sogar so zu sein, daß in einer in einem anpruchsvolleren Sinn 
ästhetisch zu nennenden Erfahrung beides (Selbstreflexion und Selbstfundierung) 
dialektisch ineinander spielt, worauf ich zurückkommen werde. Die ästhetische 
Erfahrung manövriert zwischen der Szylla einer bloßen Reservatstheorie der äs-
thetischen Differenz, die überhaupt keine bzw. nur eine kompensatorische Bezie-
hung zwischen ästhetischer Erfahrung und Alltag annimmt, und der Charybdis ei-
ner ideologischen Funktion dieser Erfahrung, die dieser eine bloß gründende Rolle 
zuspricht. Ästhetische Erfahrung ist (oder impliziert) reflexive Verunsicherung 
der außerästhetischen Subjektivität. Die Infragestellung des gewohnten Weltver-
ständnisses kann durch eine spezifisch ästhetische Verhaltensweise des Subjekts 

kelsbühler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach Kant und Derrida 

(Fink, München 1991). Neben der Reservatstheorie der ästhetischen Differenz sind 
auch alle Formen einer Kompensationstheorie abzulehnen, die die ästhetischen Er-
lebnisse (z.B. als bloßes Vergnügen) funktional als zur Regeneration der Arbeitskraft 
dienlich bestimmen. Selbst bei Nietzsche klingt dies manchmal an (etwa in der Ge-

burt der Tragödie (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch 
Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-77 und 1988, S. 11-156)). Das Äs-
thetische soll dann einen Mangel des außerästhetischen ‚Wirklichen‘ kompensieren, 
worin immer dieser besteht: Mangel an Wahrheit, Kraft, Entspannung, Lust etc.

56 Cf. zur Diskussion der kompensatorischen Funktion der ästhetischen Erfahrung: Chri-
stoph Menke: Die Souveränität der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991), S. 200 ff. 
– Auf einer zweiten Ebene kann auch das hier vorgeschlagene Selbstreflexionsmodell 
der ästhetischen Erfahrung letztlich auf eine Reservatstheorie der ästhetischen Diffe-
renz hinauslaufen. Wir fühlen und erkennen uns in der ästhetischen Erfahrung wieder 
als selbstreflexive Wesen, die alles einschließlich sich selbst professionell in Frage zu 
stellen gewohnt sind und dieses Spiel souverän gelangweilt spielen. Der einzige Aus-
weg ist vielleicht analytische Askese. Von hier aus wäre auch Richard Rortys Position 
kritisch zu befragen. Cf. Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1992).

57 Dies formuliert vor allem der Idealismus im Anschluß an Kant: in der lustvollen Er-
fahrung des Schönen als Harmonie bzw. freies Spiel der Einbildungskräfte bestätigt 
sich das Subjekt seine Adäquatheit und Angemessenheit mit der bzw. zur Welt. Cf. 
hierzu Immanuel Kant Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesam-

melte Schriften Band 16, hg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff.): „Die schönen Dinge zeigen an, daß der Mensch 
in die Welt passe und selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen der An-
schauung stimme“. Cf. hierzu auch: Jens Kulenkampff: Metaphysik und Ästhetik: 

Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. 

Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 49-80), hier S. 56; Andrea Kern: Ästhetischer und philosophischer 

Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeit-

genössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2002, S. 81-111), hier S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

zustande kommen, nämlich durch einen spielerischen Umgang mit den Objekten 
der ästhetischen Erfahrung.58 In dieser wird das zunächst alltägliche Subjekt vom 
Objekt affiziert und in ein Spiel von produktiver Sinnstiftung und Sinnsubversion 

58 Hier scheint es geboten, trotz einer gewissen Nähe zu den Ausführungen Christoph 
Menkes in seinem Buch Die Souveränität der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1991) einige Differenzen der vorliegenden Arbeit zu ihm zu markieren. Menke 
scheint mir in toto bei aller expliziten Kritik an einer hermeneutischen Ästhetik 
noch zu sehr von der These auszugehen, daß im Zentrum der ästhetischen Erfahrung 
ein Akt des Verstehens steht, auch wenn dieser gerade als Scheitern und Mißlingen 
des (automatischen=alltäglichen) Verstehens bestimmt wird (z.B. l.c., S. 264). Was 
Menke dabei vernachlässigt ist meiner Ansicht nach die Bestimmung der ästhe-
tischen Erfahrung als ein (selbst-)reflexives Spiel bzw. als eine ästhetisch-spiele-
rische Selbstreflexion, wie sie das ästhetisch affizierte Subjekt vollzieht. Diese 
Selbstreflexion beruht auf der Negation des alltäglichen automatischen Verstehens, 
ist aber nicht schon diese selbst. Die hier stark gemachte spielerische Selbstreflexi-
on des Subjekts in der ästhetischen Erfahrung ist eine Erkenntniserfahrung (oder 
besser: eine Wahrheitserfahrung), allerdings nur als Relativierung und Einsicht in 
die Kontingenz unserer Selbst- und Weltverhältnisse und nicht in die Beschaffen-
heit einzelner Objekte. In meinen Augen ist die Wahrheit des Kunstwerks eine über 
die Erschlossenheit der Welt – wenn auch im negativen Modus. Damit ist sie mehr 
als bloße Negation oder Verzögerung des alltäglichen automatischen Verstehens. 
Trotzdem scheint es richtig zu sein, daß die ästhetische Erfahrung eine notwendi-
ge Voraussetzung der nicht-ästhetischen Diskurse negiert, nämlich die automati-
sche Verstehbarkeit von Zeichen. Allerdings reicht diese Kennzeichnung nicht zur 
vollen Beschreibung der ästhetischen Erfahrung aus. Das buchstäbliche Freisetzen 
der Signifikanten und die unendliche Verzögerung des Verstehens (und damit das 
Ausstellen des Dinghaften im zeichenhaften Zeug) sind Voraussetzungen der ästhe-
tischen Erfahrung, aber nicht schon diese selbst, denn im Zentrum der ästhetischen 
Erfahrung steht nicht mehr ein (Nicht-)Verstehen, sondern ein ästhetisches Spiel 
– z.B. mit möglichen Interpretationen des Erfahrenen (cf. Kapitel 5). Das Aufbre-
chen des alltäglichen automatischen Verstehens der schon ausgelegten Welt ist da-
her eine Bedingung der ästhetischen Erfahrung: das Freisetzen der Dinge von ihrer 
Einordnung in sinnvolle und zweckreiche Zusammenhänge.  Auch scheint mir die 
Auszeichnung der ästhetischen Erfahrung als Scheitern des verstehenden Aneig-
nens des ästhetischen Objekts die emotionale Situation ästhetischer Affizierung zu 
gering zu schätzen, mit anderen Worten: die ästhetische Lust wird reduziert bzw. 
fällt aus der ästhetischen Erfahrung heraus. Denn warum sollte das Scheitern des 
Verstehens des Kunstwerks lustvoll sein? Menke scheint in der Tat keine plausible 
Erklärung für ästhetische Lust zu bieten, die meiner Ansicht nach in der subjek-
tiven Affirmation durch das ästhetische Objekt zu finden wäre. Die unendliche 
Verzögerung des Verstehens ist aber nicht per se lustvoll, denn dazu bedarf es eben 
eines Spiels mit den Dingen. Zudem kann es auch außerästhetisch eine unendliche 
Verzögerung des Verstehens geben, so daß dies als Kriterium nicht auszureichen 
scheint.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

durch die reine Dinghaftigkeit oder Materialität des Kunstobjektes eingebunden.59

Sinnstiftende und sinnverwirrende Momente überlagern, revidieren oder wiederho-
len sich in dem Maße, wie die ästhetische Wahrnehmung unendlich zwischen Zei-
chenhaftigkeit und Dinghaftigkeit des Kunstobjekts hin- und herspielt.60 In diesem 
Spiel der ästhetischen Erfahrung erfährt das Subjekt sich und den Gegenstand, an 
dem sie gemacht wird, lustvoll – oder auch schmerzvoll – selbst. Dieser ästhetische 
Prozeß (diese prozessuale Dialektik) entfaltet sich als die temporalisierende Bewe-
gung des Aufschubs eines abschließenden ästhetischen Urteils, das das Objekt, an 
dem die ästhetische Erfahrung vollzogen wurde, nachträglich auszeichnet (im Urteil: 
„das ist schön“ etc.).61 Die ästhetische Erfahrung ist der Aufschub des Urteils und die 
Aufhebung einer Entscheidung hinsichtlich der Güte des Objekts, um sich der ais-
thetischen Faktizität (der physischen Erscheinung) des Kunstwerks hinzugeben. In 
der ästhetischen Erfahrung liegt daher eine gewisse Indifferenz, ein Nicht-Entschei-
den-können oder -wollen, eine Verweigerung des Urteils. Die ästhetische Erfahrung 
bestimmt sich so als eine epoche, die Verunsicherung und Subversion impliziert, und 
deren Ende durch ein abschließendes Urteil eingeleitet wird, das die Rückkehr zur 
alltäglichen Ordnung und zum gewohnten Weltbezug sichert.62 Allerdings gilt auch, 
daß Urteile gleich welcher Art wiederum Teil des ästhetischen Erfahrungsprozesses 
sein bzw. in diesen eingebracht werden können. Daraus folgt dann eine Dialektik 
von Urteil, Setzung und Sinnstiftung und deren Infragestellung oder Auflösung. Im 
Streit über Kunst(werke) liegt von daher eine „unstillbare[] Dialektik“63.

Die Aufgabe der ästhetischen Erfahrung ist die Selbstreflexion des Subjekts 

59 Cf. Albrecht Wellmer: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonder-
egger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen 

Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 156; Ruth Sondereg-
ger: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn 

der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000). Das belegt für die Romantik Nicola 
Kaminski: Kreuz-Gänge. Romanexperimente der deutschen Romantik (Schöningh, 
München/Paderborn/Wien/Zürich 2001). Es gebe in der Romantik eine Dialektik von 
Sinnstiftung und Sinnsubversion als ein „Widerspiel von Sinnbegehren (seitens des 
Rezipienten) und Sinnentzug (seitens des Textes)“  in einem Prozeß von „Zeichenstif-
tung und Zeichenlöschung“ (Kaminski, l.c., S. 20).

60 Cf. Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels, l.c. (Fußnote 59).
61 Schönheit ist anscheinend keine (notwendige) Eigenschaft oder Bestimmung des 

Objekts der ästhetischen Erfahrung. Wir können ästhetische Erfahrungen an nicht-
schönen Gegenstände machen (vielleicht sogar besser) und Gegenstände schön fin-
den (z.B. Bachfugen), an denen wir keine ästhetische Erfahrung machen. Im Urteil 
bricht das ästhetische Spiel ab. Das gilt natürlich nur unter der Maßgabe einer Äs-
thetik der Negativität (cf. Christoph Menke: Umrisse einer Ästhetik der Negativität

(in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1991, S. 191-216).

62 Gute oder gelungene Kunstwerke schieben die Möglichkeit des Urteils auf bzw. verzö-
gern es, erschweren das Urteil über sich oder verleiten sogar bewußt zu Fehlurteilen.

63 T. W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 92 f.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

und Individuums. Die Aufgabe der Ästhetik ist eine theoretische Selbstbeschrei-
bung gesellschaftlicher Reflexionsmodelle, die u.a. durch Kunst vermittelt werden. 
Das Individuum fundiert sich neu im härtenden Durchgang durch die Selbstreflexi-
on. Die Gesellschaft reflektiert ihre Selbstbeschreibungsmodelle in der und durch 
die Kunst. Der Unterschied zwischen Selbstreflexion und Selbstbeschreibung ist 
also einer der Perspektive. Selbstreflexion und Selbstbeschreibung sind letztlich 
voneinander nicht zu trennen, denn sie setzen sich wechselseitig voraus. Damit zu-
gleich zeigt sich, daß die Dialektik von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion die 
Differenz von Theorie und Praxis übergreift. Es wird dann keine vorhergehende 
Praxis theoretisch beschrieben oder eingeholt, sondern die Reflexion und Theorie-
bildung selbst als eine Praxis verstanden: nämlich als ästhetische.

Gute gelungene Kunst zeichnet sich durch einen doppelten Zug aus: einerseits 
bezieht die ästhetische Erfahrung des Objekts das Subjekt mit ein, andererseits ver-
weigert oder entzieht sich das ‚Objekt‘ der subjektiven Sinnproduktion und -projek-
tion. Im ästhetischen Spiel überlagern sich daher aktive wie passive Momente.64 Das 
heißt, daß sich die ästhetische Erfahrung nicht unmittelbar und quasi von selbst aus 
der ästhetischen Wahrnehmung ergibt. Gefordert ist vielmehr (zumindest auch) ein 
aktives Verhalten des rezipierenden Subjekts, d.h. zumindest ein Einstellungswech-
sel von einer nichtästhetischen zu einer ästhetischen Perspektive. Indem wir etwas 
als Kunst klassifizieren bezeichnen wir ein mögliches menschliches Verhältnis zu 
den Dingen: nämlich sie weder zu erkennen noch zu gebrauchen (sie also weder 
theoretisch noch praktisch zu klassifizieren). Das bezeichnet gerade die Autonomie 
des ästhetischen Zugriffs auf die Dinge.

Aktiv ist das ästhetische Subjekt, indem es Sinnzusammenhänge produziert 
und auf das Kunstwerk projiziert. Eher passiv ist das Subjekt, indem es sich von der 
materialen Gegebenheit des ästhetischen Gegenstandes affizieren läßt. Die ästhe-
tische Erfahrung ist also nicht nur eine Bestimmung des ästhetischen Verhältnisses 
von Subjekt und Objekt, sondern sie vollzieht sich auch zwischen aktiven und pas-
siven Verhaltungen des Subjekts bzw. sie ist zugleich aktiv und passiv. Es scheint 
tatsächlich am Beginn der ästhetischen Erfahrung einen Vorrang des Passiven als 
Einlassen des Subjekts aufs Objekt zu geben (wenn man will eine Affektion), denn 
sonst wäre es keine ästhetische Erfahrung. Dieses Einlassen bestimmt sich als Mi-
mesis an den konkreten Zusammenhang (Form) des ästhetisch verarbeiteten Mate-
rials. Das Subjekt verweilt beim individuell erfahrenen Objekt.65 Die Passivität am 
Beginn der ästhetischen Erfahrung entspricht Adornos Rede vom Vorrang des Ob-
jekts.66 Die ästhetische Erfahrung der bloßen Materialität des Objekts erinnert uns 

64 Eine Analyse des Verhältnisses von Aktivität und Passivität bei den Griechen bzw. 
deren Sprache unternimmt Wolfgang Schadewaldt: Die Anfänge der Philosophie bei 

den Griechen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1978). Auf diesen bezieht sich wiederum 
Dieter Rahn: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und Kunst

(Rombach, Freiburg 1993), vor allem S. 87-100.
65 Adorno läßt hiervon sogar die Wahrheit abhängen: „Fast könnte man sagen, daß vom 

Tempo, der Geduld und Ausdauer des Verweilens beim Einzelnen, Wahrheit selber 
abhängt“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 94.)

66 Cf. T.W. Adorno: Ästhetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 111.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

daran, daß uns die Dinge nicht nur metaphysisch (also sprachlich), sondern auch 
physisch (also sinnlich) gegeben sind.67 Das Metaphysische bedarf immer wieder 
der Korrektur durch das Physische. In der ästhetischen Erfahrung wird das Phy-
sische gegenüber seiner signifikativen Einbettung freigesetzt. Eben das vollzieht 
sich in der und als die ästhetische(n) Erfahrung.

Aktive und produktive sowie passive und rezeptive Momente scheinen sowohl 
in rezeptionsästhetischen als auch in produktionsästhetischen Beschreibungen von 
Subjektivität implantiert zu sein, also sowohl beim ästhetischen Rezipienten als 
auch beim Künstler. Um der Verschränkung von aktiven und passiven Elementen 
in der ästhetischen Erfahrung gerecht zu werden, sollte man vielleicht besser von 
einem spezifisch ästhetischen Verhalten von Subjekten sprechen, in dem sich Mo-
mente von Affektion wie Produktion zeigen. Die Argumentation richtet sich damit 
gegen die Vorstellung, ästhetische Erfahrung sei dem Subjekt unmittelbar gegeben 
(das hieße nämlich, eine rein passive Affektion anzunehmen). Diese ist vielmehr 
mittelbar und kann von daher z.B. durch Übung vervollkommnet werden.

VII

Ausgehend von einer Rekonstruktion der doppelten Weise, in der Subjekte in ih-
ren ästhetischen Erfahrungen lustvoll68 dabei sein können (nämlich als Autor und 
Rezipient), läßt sich – so meine These – auch eine bessere Beschreibung von alltäg-
lichen und außerästhetischen Subjektvollzügen in ihrer Praxis gewinnen. In dem 
Verhältnis des Subjekts zur Kunst bzw. zu Kunstwerken zeigt sich explizit, was 
implizit allen Subjektvollzügen eigen ist: sie sind eingeschrieben in eine Dialektik 
sinnhafter Prozesse, anhand derer wir uns in der Welt orientieren. Die Kunst selbst 
zeigt uns andere – möglicherweise alternative – Weltentwürfe69, anhand derer eine 
wechselseitige Reflexion von Rezipienten und ästhetischem Objekt stattfinden 
kann: Möglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn (Musil) stellen sich wechselseitig 
in Frage. Wichtig ist dabei zu sehen, daß auch die sogenannte realistische Kunst 
nur Fiktionen und virtuelle Welten zeigt, denn die Kunst ist per se absolut unfähig 
zu im vollen Sinne ‚realistischen‘ Nachahmungen der Wirklichkeit. Sie ist immer 
Darstellung und hat als solche immer einen unermeßlichen produktiven Überschuß 
(an Fiktionalität), den auch jeder Realismus70, der ihn zu leugnen versucht, nicht 

67 Cf. Abschnitt 1 dieses Kapitels.
68 Cf. Wellmer, Das musikalische Kunstwerk,  l.c. (Fußnote 59), S. 164: „Daß der Prozeß 

des ästhetischen Reflexionsspiels, das heißt aber einer ästhetischen Erfahrung, die sich 
in keinem Produkt ihrer ‚Synthetisierungen‘ beruhigen kann, nicht frustrierend, son-
dern ein lustvolles Spiel ist, kann man auch durch die Formel zum Ausdruck bringen, 
daß die ästhetische Erfahrung vollzugsorientiert und nicht resultatsorientiert ist“.

69 Den welteröffnenden Aspekt des Kunstwerks betont auch Martin Heidegger in Der Ur-

sprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950/2003, 
S. 1-74), hier S. 32: „Zum Werksein gehört die Aufstellung einer Welt“.

70 So gilt auch Platos Kritik an der Kunst zunächst nur einer naturalistischen Kunst, 
die die Dinge bloß abbildet. Ob diese Kritik Platons auch für nichtgegenständliche 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

völlig ausschalten kann.71 Ein vollständiger Naturalismus – den es natürlich nie-
mals geben kann – wäre keine Kunst mehr. Keine ästhetische Ideologie kann das 
problematische Verhältnis von Referenz und Repräsentation eliminieren, möglich 
wäre nur eine Verdrängung dieser Problematik.72

Indem die Kunst die Möglichkeit alternativer Welten bzw. Weltentwürfe eröff-
net, zeigt sie zugleich, daß unsere sogenannte Realität – die wirkliche Welt – auch 
nur ein geschaffenes und auf Konventionen beruhendes Gebilde ist, das bedingt 
ist – und damit auch veränderbar, z.B. gemäß einer zunächst ästhetisch artikulier-
ten anderen oder gar besseren Weltordnung. Die sogenannte Wirklichkeit ist eben 
nur eine Möglichkeit der Weltverfassung, allerdings die einzige, die verwirklicht 
ist. Sie scheint konstituiert und stabilisiert durch die Kontinuität der subjektiven 
Erwartungen, die ,an‘ sie gestellt werden. Das Erwartete erscheint als das Wirk-
liche und vice versa. Diesen Zirkel unterbricht das überraschende Moment (in) der 
ästhetischen Erfahrung. Diese vollzieht sich im geöffneten Raum einer epoche
unseres gewohnten Weltverhältnisses.

Die moralische Funktion der Ästhetik bzw. der Kunst liegt in der produktiven 
Erfindung alternativer Welten als Bedingung der Möglichkeit einer moralischen 
Wahl der Welt, die wir wollen, durch unser Handeln anstreben und die wir verant-
worten müssen.73 Wir brauchen die Fiktionalität der Kunst, damit wir überhaupt 
eine Wahl haben: wir haben nur die Wahl zwischen etwas, nicht zwischen etwas 
und nichts. Nur in einer Pluralität möglicher Universen kann es so etwas geben 
wie moralische Freiheit als verantwortliche Entscheidungsfreiheit zwischen positiv 
formulierten bzw. formulierbaren Alternativen. Ohne Kunst bzw. Ästhetik, ohne 
produktive Einbildungskraft oder Phantasie74 wäre die sogenannte ‚wirkliche‘ Welt 

Kunstwerke gelten sollen, kann hier nicht entschieden werden. Das bekannte Verdikt 
Platos gegen die Kunst in der idealen Polis betrifft aber gar nicht allgemein ‚die‘ 
Kunst, sondern nur eine naturalistische, die Realität verdoppelnde Kunst. Es ist in 
der Tat schwer zu verstehen, wie eine Kunst gesellschaftlich nützlich sein soll (oder 
kann), die sich mit der möglichst perfekten und vollkommenden nachahmenden Ab-
bildung z.B. von Betten beschäftigt. Die Kritik Platos betrifft also eine Kunst, die das 
utopische Potential, die moralische Pflicht zur Utopie aus sich ausschließt. Kunst ist 
aber nur nützlich, wenn sie sich dem Bestehenden verweigert, gleich ob durch Kritik 
oder Affirmation (nämlich der Dissemination).

71 Cf. zum Begriff der ‚Darstellung‘ Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heißt ‚Dar-

stellen‘? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994).
72 Eine weitere Verwirrung der Situation ergibt sich aus einer Umkehrung des mime-

tischen  Verhältnisses von Kunst und Leben: nicht die Kunst imitiert noch das Leben, 
sondern ‚das Leben‘ imitiert heute die Kunst (z.B. als Stil, Nachahmung der Rollen 
von Schauspielern oder Musikern, etc.).

73 Leibniz würde sagen, daß letztlich die beste Welt gewählt werden muß, da sie die 
vernünftigste ist. Cf. Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée über die 

Güte Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels (Meiner, Ham-
burg 1996), passim.

74 Phantasie ist die weltenbildende Selbsttätigkeit der Einbildungskraft und als solche 
wohl eine anthropologische Konstante. Ersteres beobachtet auch Kant: „Die Ein-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

die einzig denkbare und damit absolut notwendig (und in ihrer absoluten Faktizität 
unerträglich). Die Kunst ist so die Aufhebung des Möglichkeitssinns, des Pools 
auch möglicher An- und Verknüpfungen einzelner Elemente. Dieser virtuelle Raum 
oder Schleier um die gegebenen Elemente oder Dinge ist der utopische Horizont, 
der die Faktizität der Dinge erst erträglich75 macht. Diesen Horizont dessen, daß 
es immer auch anders sein könnte als es ist, gilt es (je am einzelnen Werk) freizu-
legen und zu bewahren. Aufgehoben wird das Virtuell-Utopische u.a. auch durch 
Spiel und Ironie. Beide relativieren nämlich den Glauben an das unhinterfragbare 
Gegebensein der Dinge. Sie sind praktiziertes Bewußtsein der Kontingenz des Be-
stehenden und eröffnen so im Wirklichen das auch Mögliche. Darauf komme ich 
in den folgenden Kapiteln zurück.

Das Verhältnis von Kunstwerk und Welt bzw. Alltag ist dasjenige einer wech-
selseitigen Spiegelung, einer Reflexion – wenigstens beim gelungenen Kunst-
werk. Daraus folgt, daß das Subjekt, das eine ästhetische Erfahrung macht, ge-
rade das alltägliche ist, weil nur dieses die vom Kunstwerk aufgespannte Welt 
in sich spiegeln kann. Wenn es stabile ästhetische Gestalten des Subjekts geben 
sollte, dann wäre die ästhetische Erfahrung solcher Subjekte bloß affirmativ und 
nicht negativ: sie wäre l’art pour l’art ohne jeglichen subjektverändernden Effekt. 
Grundlage der Negativität der ästhetischen Erfahrung ist die Differenz zwischen 
Kunst und Leben, die in der ästhetischen Erfahrung schmerzvoll oder auch lust-
voll bewußt wird. Es gibt also eine wechselseitige Spiegelung von empirischer 
Welt/Alltag und Parallelwelt/Alternativwelt (etwa im Roman). Dies kann sich 
etwa darin zeigen, daß Kunstwerke die funktionale Einbettung bestimmter all-
täglicher Dinge und damit das, was Heidegger das Zeughafte des Zeugs genannt 
hat, explizit ausstellen. Dieses Zeughafte des Zeugs ist in der alltäglichen Praxis 
seiner Verwendung in eben dieser und durch eben diese gerade verdeckt. Um 
das Zeughafte feststellen und sichtbar machen zu können, müssen wir daher die 
Dinge aus ihrem gewohnten Verwendungskontext lösen und als bloße Dinge – als 
scheinbar Vorhandenes, z.B. als Ready-mades – ausstellen. Es zeigt sich dann, 
daß die Dinge noch mehr sind als bloße Gebrauchsdinge, als bloßes Zeug: sie 
sind singuläre Objekte, die sich als solche physisch erfahren lassen.

Die ästhetische Erfahrung ist also eine Kontingenzerfahrung: ich erfahre die 
gegebene Welt einerseits als nicht die einzige, die möglich ist, und andererseits 
als entgegen dem Schein ihrer natürlichen Notwendigkeit nicht notwendig. Ein 
auf dieser (wenn man so will) Einsicht, die in der ästhetischen Erfahrung gewon-
nen werden kann – und die vielleicht nicht von Dauer ist, sondern immer wieder 
neu erfahren werden muß – aufbauendes aktives Verhalten des Subjekts ist das, 

bildungskraft (als produktives Erkenntnisvermögen) ist nämlich sehr mächtig in 
Schaffung gleichsam einer andern Natur, aus dem Stoffe, den ihr die wirkliche gibt.“ 
(Immanuel Kant: Die Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1974), hier zitiert nach Ausgabe B,  S. 250).

75 Es bleibt aber die Frage, ob das die-Welt-erträglich-machen der Kunst nicht wiederum 
auf eine bloße Kompensationstheorie der ästhetischen Erfahrung hinausläuft. Kunst 
supplementiert dann die Mängel der alltäglichen Welt, sie bietet zugleich Abstand 
vom Alltag wie Vergnügen.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

was Friedrich Schlegel als „Ironie“ bezeichnet: das ästhetische Verhalten ist das 
(manchmal lustvolle) Spiel mit möglichen und wirklichen Welten oder Selbstver-
hältnissen.76 In ihm zeigt sich, daß die Welt auch nicht bzw. gar anders sein könn-
te, als sie scheinbar ist. Die Welt ist weder notwendig noch notwendig gut. Zum 
anderen zeigt sich die menschliche Welt als bedingt und ihre Ordnung damit als 
anfällig für Störungen.

Die Negativität der ästhetischen Erfahrung richtet sich gegen das Bestehende 
oder Beständige. Das Bestehende ist das je von den Subjekten als Festes, als Be-
ständiges Geglaubte und Erwartete: das, was scheinbar über die Zeit hinweg un-
erschütterlich feststeht und unendlich dauert. In der ästhetischen Erfahrung zeigt 
sich dies als eine Illusion, die sich der Mensch je wieder über seine zeitliche wie 
machtvolle Endlichkeit macht. Die ästhetische Erfahrung ist aber nur eine Wei-
se, diese Negativität zu vollziehen oder zu erleben, und vielleicht nicht einmal 
die günstigste. Aber als Kehrseite der Ausarbeitung der neuzeitlichen logozen-
trischen Subjektmetaphysik seit Descartes hob die entstehende Ästhetik andere 
Weisen subjektiver Vollzüge auf, die heute noch abrufbar sind, um eben jene Me-
taphysik, soweit sie tatsächlich historisch ist, in Frage zu stellen. Die explizite Ent-
faltung des kartesianischen Rationalismus ist gleichursprünglich mit dem Einsatz 
und gleichsam nur die Kehrseite eines Denkens, das historisch zur Ästhetik führt. 
Daher die wiederholenden Beteuerungen der Ästhetik, die Erfahrung der Kunst 
resp. des Erhabenen oder Dionysischen transzendiere die alltägliche Eingelassen-
heit des Subjekts in eine zunehmend zweckrational geordnete und administrativ 
beherrschte Welt. Die Erfindung der Ästhetik ist eine philosophische Reaktion auf 
die kartesianische Reduktion des Menschen auf seine selbstgründende Vernunft: 
sie hebt jene Anteile im Menschen auf, die der kartesianische Rationalismus als 
verworrene Sinnlichkeit bestimmt und abwertet (cf. Kapitel 2). Von daher (d.h. 
von der Gemeinsamkeit ihres Ausschlusses aus der Vernunft) rührt die defensive 
Gleichsetzung von Subjektivem, Sinnlichem und Irrationalen unter dem Namen 
‚Ästhetik‘.77 Dagegen wäre zu zeigen, daß Vernunft und Sinnlichkeit keinen abso-
luten Dualismus bilden, sondern ihre Einheit im menschlichen Leib finden.

Was das Subjekt der ästhetischen Erfahrung ablernen kann, ist die im Spiel 
von Sinnstiftung und Sinnsubversion erfahrene Kontingenz sinnhafter Bestim-
mung. Auf diese Erfahrung können Kunstobjekte wiederum reflexiv bezogen sein, 
und zwar nicht so sehr inhaltlich oder thematisch als vielmehr formal. Sie können 
nämlich durch ihre Struktur allererst die Möglichkeit eröffnen, die Prozessualität 
ästhetischer Sinnstiftung zwischen Subjekt und Objekt dem Subjekt explizit und 
performativ erfahrbar zu machen, wie das explizit z.B. installative Kunstobjekte 
tun. In diesem Sinn stellen avancierte Kunstwerke nicht einfach etwas (nach- oder 
abbildend) dar, sondern sie stellen durch ihre Struktur allererst etwas her, was nur 

76 Ironie und  Spiel scheinen also eng ineinander verschlungen. 
77 Zu allen Zeiten hat es Einspruch gegen die neuzeitliche Herrschaft der Vernunft als Ratio

gegeben. Unter anderem wurden dafür Instanzen wie Körperlichkeit, Leib, Sinnlichkeit, 
Gefühl, Stimmung, Kunst, Affekte, Leidenschaften, Spiel, Lust und Rausch in Anschlag 
gebracht. Zu den Gegenbewegungen zählt auch der sogenannte „Ästhetizismus“.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

im Prozeß der ästhetischen Erfahrung für das Subjekt erlebbar78 wird.79 Eine ästhe-
tische Einstellung einzunehmen bedeutet, etwas (oder jemanden) als Einzelnes oder 
Individuelles gerade in seiner spezifischen Einzelheit wahrzunehmen. Bestimmte 
in der ästhetischen Erfahrung bzw. Einstellung wahrgenommene Objekte – nämlich 
gewöhnlicherweise Kunstobjekte – lassen sich als sich selbstreflexiv auf ihr Wahr-
genommenwerden als Einzelne beziehende Objekte verstehen. Kunstobjekte sind 
selbstreflexive Wahrnehmungsobjekte, die sich als solche Wahrnehmungsobjekte in 
ihrer spezifischen Einzelheit darbieten. Die ‚richtige‘ Einstellung gegenüber diesen 
Objekten ist es, sich solcherart selbstreflexiv als Einzelnes Darbietendes auch als 
ein solches Einzelnes wahrzunehmen, also eine ästhetische Einstellung gegenüber 
Kunstobjekten einzunehmen.80 Das Subjekt muß sich mimetisch an das Kunstobjekt 
anschmiegen, um seiner Singularität gerecht zu werden. Insofern ist der Anspruch 
von Kunstobjekten normativ für die Weise ihrer Wahrnehmung. Es gibt daher richti-
ge und falsche Einstellungen gegenüber Kunstwerken. Ich werde diesen nur gerecht, 
wenn ich mich zu ihnen ästhetisch verhalte – womit immer noch eine Pluralität ver-
schiedener Reaktionen auf ein Kunstobjekt möglich (vielleicht sogar gefordert) ist.

Damit läßt sich produktiv an eine ansonsten zu kritisierende ästhetische Tradi-
tion anschließen, nach der die ästhetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein 
soll. In der Tat stellt sich in der ästhetischen Erfahrung bzw. als deren Resultat eine 
Wahrheit ein, die durch andere Diskurse wie etwa dem der Philosophie lediglich 
mitteilbar ist. Philosophisch wäre sie Einsicht in die Endlichkeit und Kontingenz 
des Menschlichen. Auch die ästhetische Erfahrung hat also einen Wahrheitsbe-
zug, da sie sich negativ auf das alltäglich Geglaubte und diesem Zugrundeliegende 
(die im Alltag herrschende Metaphysik) bezieht, indem sie dieses reflexiv verun-
sichert. Diese ‚Wahrheit‘ wird aber nicht mitgeteilt, sondern durch die Anordnung 
des Materials im Kunstwerk erlebt oder erfahren. Daraus folgt, daß es anscheinend 
zwei Arten Wissen gibt: einerseits durch ästhetische Erfahrung (z.B. durch Kunst) 
gewonnenes Wissen, andererseits intellektuell erschlossenes Wissen (z.B. in der 
Philosophie). Es gibt demnach eine Artikulationsdifferenz verschiedener (kogni-
tiver) Erfahrungstypen. Während wir in der Kunst eine Wahrheit erfahren oder 
erleben, teilt uns die (philosophische) Ästhetik eine Erfahrung ihrem Gehalt nach
mit. Über das, was die Kunst implizit vollzieht, spricht sich die Ästhetik explizit 
thematisch aus. Die Differenz beider Wissenstypen liegt in der Weise, wie der Ge-
halt einer Erfahrung auf diese selbst – d.h. den Prozeß ihrer Entfaltung oder ihres 
Vollzuges – bezogen ist: nämlich entweder vollziehend und performativ oder aber 
thematisch und inhaltlich als ein ‚Sprechen-über‘. Die ästhetische Differenz ist 
die Differenz von ästhetischen und kognitiven Erfahrungsvollzügen, -typen oder 
-weisen. Kognitive (Wissens)Erfahrung ist nicht reflektierend-prozessual verfaßt. 
In der ästhetischen Erfahrung haben wir einen anderen Bezug zum Wissen, näm-
lich einen reflexionsvollziehenden.81 Wenn wir philosophisch vermitteltes Wissen 

78 Die Frage ist natürlich, wie sich Erfahren zu Erleben verhält. Während ersteres eine 
Subjekt/Objekt-Konstellation meint, bezeichnet letzteres eine rein subjektive Qualität.

79 Cf. Juliane Rebentisch: Ästhetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).
80 Cf. Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).
81 Cf. Zum Verhältnis von Erfahrung zu ihrem Gehalt bzw. zum Wissen auch Martin 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

erfahren, blenden wir die Materialität der Sprache als Schrift aus zugunsten der 
Idealität des textuellen Sinns. Gleichwohl läßt sich von einem Ästhetisch-werden 
der Philosophie sprechen, wenn sie anfängt, die Materialität ihrer Darstellung in 
ihre Überlegungen miteinzubeziehen.

VIII

In diesem Abschnitt möchte ich die dem Schönen eingeschriebene Ideologie dis-
kutieren. Es gibt eine gewisse Ambivalenz im Schönen selbst. In der am Kunst-
werk erfahrenen Schönheit zeigt sich wie in einem Zerrspiegel das Ungenügen 
der ‚wirklichen‘ Welt. Das schöne Kunstwerk zeigt die Welt wie sie sein könnte 
– das ist ihr utopischer Gehalt. Oder es behauptet, die Welt zu zeigen, wie sie ist 
– das markierte ihren reaktionären Gehalt als ideologische Ausblendung des re-
alen Leidens in der Welt. Es gibt also die folgende Ambivalenz: einerseits ist die 
Schönheit normativ utopischer Vorschein einer echten Versöhnung, die ahnen läßt, 
daß gewaltfreie Harmonie auf Erden möglich wäre. Das Utopische muß dann im 
realisierten Kunstwerk aufgehoben werden. Das impliziert eine Kritik des Beste-
henden durch die Schönheit des Dargestellten, die zeigt, wie es sein könnte. Ande-
rerseits fungiert Schönheit als Lüge über den realen Weltzustand und das Leiden 
und ist ergo restriktiv. Die schöne Abbildung verfälscht das Abgebildete und ist 
somit erpreßte Harmonie oder Versöhnung. Beide Züge der Schönheit finden sich 
in Adornos Werk Ästhetische Theorie.82

Als ‚schön‘ wird allgemein das bezeichnet, in dem Form und Gehalt zusam-
menfallen und übereinstimmen, oder in dem die ideelle Einheit von Materialität 
und Idealität verwirklicht ist. So ist die Ästhetik etwa bei Fichte nicht mehr eine 
gesonderte philosophische Disziplin, sondern rückt ins Zentrum der theoretischen 
und praktischen Philosophie als „Wissenschaftslehre“. Die Gewißheit eines Satzes, 
d.h. seine Wahrheit, folgt bei Fichte aus der Übereinstimmung seines Gehaltes mit 
seiner Form. Da dies einer Definition des Schönen entspricht, wird die Schönheit 
damit zu einer Garantin der Wahrheit.83 Die Schönheit liegt in der Erscheinung als 
dem sinnlichen Scheinen der Idee und ist „dasselbe“ wie die Wahrheit, wie Hegel 
feststellt.84 Das Symbol ist als der Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und 

Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), S. 75 ff. und S. 109 ff.

82 Cf. T.W. Adorno: Ästhetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 78-85, 
S. 114 f., S. 128 f.

83 Cf. Johann Gottlieb Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre (in: Immanuel 
Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-81). Der Gehalt 
eines Satzes bestimmt seine Form und vice versa (l.c., S. 49). „Man nehme an, gewiß 

wissen heisse nichts Anderes, als Einsicht in die Unzertrennlichkeit eines bestimmten 
Gehalts von einer bestimmten Form haben“ (l.c., S. 51).

84 Cf. G.W.F. Hegel: Vorlesungen über Ästhetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1986), S. 151.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

ideeller (übersinnlicher) Bedeutung (oder Idee) prototypisch schön.85 Das Symbol 
setzt eine stabile Relation von Zeichen und Bezeichnetem voraus. Es markiert 
gerade die Einheit von Übersinnlichem und Sinnlichem, von Idealität und Mate-
rialität (des Zeichens), von Ganzem (Bedeutetes) und Teil (Bedeutendes).86 Man 
hat daher das Symbol auch strukturell als Synekdoche aufgefaßt87 bzw. als Über-
einstimmung von Ganzem (Welt) und Teil (Zeichen). Als Sprache ist das Symbol 
die mystifizierende Verkennung der sprachlichen Struktur als Abwesenheit und 
Nichtidentität von Intention, Bedeutung und Interpretation. Die unter dem Namen 
Symbol auftretende illusionäre Identifikation von Subjekt und Welt bzw. äuße-
rer Natur läßt sich nach Paul de Man durch eine demystifizierende Analyse des 
tropischen Charakters der Sprache ‚dekonstruieren‘.88 Tropen oder Sprechweisen 
wie die Allegorie und die Ironie sind im Unterschied zum Symbolbegriff durch 
eine radikale Disjunktion von ihrem Ursprung getrennt und eignen sich daher 
als Werkzeug zu einer rhetorischen Kritik der ästhetischen Ideologien, wie dies 
beispielhaft Paul de Man durchgeführt hat. Darauf werde ich im vierten Kapitel 
dieser Arbeit ausführlicher eingehen. ‚Schön‘ heißt dann die falsche – weil illusio-
näre – Darstellung einer Entsprechung von Mensch und Welt und ist insofern täu-
schende Ideologie. So folgt für den Kant der Kritik der Urteilskraft aus der Lust 
an der Schönheit die Angemessenheit der Form der Objekte zu den menschlichen 

85 Hans-Georg Gadamer hat in seiner Analyse des Symbols in Wahrheit und Metho-

de (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990, S. 76-87) festgestellt, daß das 
Symbol eine „anagogische Funktion [hat]; es leitet zu der Erkenntnis des Göttlichen 
hinauf“. Das Symbol ist der „Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und über-
sinnlicher Bedeutung“ als eine „Vereinigung von Zusammengehörigem“, aufgrund 
einer internen Verknüpfung von Symbolisiertem und Symbolisierendem im Symbol, 
„weil das Symbol keine beliebige Zeichennahme oder Zeichenstiftung ist, sondern ei-
nen metaphysischen Zusammenhang von Sichtbarem und Unsichtbarem voraussetzt“ 
(l.c., S. 79). Gerade für den religiösen Gebrauch von Symbolen gilt, daß sie „durch die 
Gegenwart [ihres] Gezeigt- oder Gesagtwerdens erst [ihre] repräsentierende Funkti-
on“ gewinnen (l.c., S. 78). Das Symbol konstituiert sich nicht innerhalb einer verwei-
senden Struktur auf eine vorgängige Bedeutung, die durch eine Konvention gesichert 
wird, wie die Allegorie, sondern das Allgemeine ist im Besonderen und das Beson-
dere im Allgemeinen: die Bedeutung des symbolischen Kunstwerks liegt in seiner 
Erscheinung selbst und wird nicht in es hineingelegt (l.c., S. 83). Allerdings läßt das 
Symbol gerade auch das „Mißverhältnis zwischen Form und Wesen, Ausdruck und 
Inhalt denken“, eine Unangemessenheit oder „Unentschiedenheit zwischen Form und 
Wesen“, der dem Symbol den „Charakter des Schwebens“ verleiht (l.c., S. 83 f.).

86 Cf. Paul de Man: Zeichen und Symbol in Hegels ‚Ästhetik‘ (in: ders.: Die Ideologie des 

Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58). 
„Das Symbolische ist die Vermittlung von Geist und natürlicher Welt, an der die Kunst 
offenkundig teilhat, sei es als Stein, als Farbe, als Klang oder als Sprache“ (l.c., S. 41).

87 Cf. z.B. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen 1993).

88 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästheti-

schen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130).

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

Erkenntniskräften überhaupt, was eine Entsprechung von Subjekt und Objekt be-
deutet. Darauf komme ich im dritten Kapitel in der Diskussion Kants zurück.

Schönheit bzw. die Liebe zu ihr ist eine affirmative Beziehung eines Subjek-
tes zu etwas anderem (Objekt, Vorstellung, Handlung, Einstellungen, Beschrei-
bung etc.). Schönheit bezeichnet also eine Form der Bezugnahme von Subjekten 
auf etwas unabhängig vom Inhalt der solcherart in Beziehung stehenden Elemente 
(z.B. Subjekt und bestimmtes Kunstwerk). Sie ist also keine bestimmte Relation 
von Subjekt und z.B. Objekt, sondern das Paradigma affirmativer (und damit grün-
dender) Beziehungen von Subjekten überhaupt. Ästhetische Lust entsteht durch die 
subjektive Affirmation durch das Schöne. Schönheit ist also das mit (ästhetischer) 
Lust gefühlte (freie) Zusammenstimmen von Subjekt und Objekt. Insofern bestä-
tigt oder konstituiert das Schöne die Harmonie von Subjekt, (Kunst-)Objekt und 
Welt und damit das Subjekt als solches. Um ihrer kritischen Funktion gerecht zu 
werden, muß die Kunst daher das Schöne nicht nur darstellen, sondern es auch je 
destruieren oder brechen, um den ideologischen Gehalt schöner Selbstaffektion 
des Subjekts zu Tage treten zu lassen und den freien Austrag der Dialektik von 
Gründung und Reflexion zu ermöglichen. Vielleicht sollte man sogar eher das 
Erhabene als Nichtentsprechung von Welt und Subjekt heranziehen als vorgebli-
che Fundierungserfahrungen am Schönen zu machen. Die Notwendigkeit dieser 
genuin ästhetischen Destruktion des Schönen zeichnet sich jedenfalls im Erhabe-
nen als Nichtentsprechung von Subjekt und Welt ab.89 Das ungebrochene Schöne 
tendiert dazu, reaktionär zu sein, denn es gründet im Einverstandensein mit der 
Beschaffenheit der realen Welt und ‚vergißt‘ das in ihr vorhandene reale Leiden.90

Was in der ästhetischen Erfahrung erfahren wird, ist also gerade das Scheitern 
der mit dem Schönen verbundenen (potentiell gründenden) Harmonie zwischen 
Subjekt und Objekt. Wenn man auch bestimmte sinnstiftende und -garantierende 
Muster (z.B. eine Erzählung organisierende narrative Muster: linear verlaufende 
Zeit, Spannungskurve, Klimax, retardierendes Moment etc.) mit Schönheit iden-
tifiziert (schön ist die Möglichkeit des Sinns, Schönheit stiftet Sinn, Sinnstiftung 
ist schön), so läßt selbstreflexive Kunst gerade die Destruktion dieser Muster er-
fahren. Man könnte diese Selbstdestruktion sinnstiftender Strukturen auch als De-
struktion des Inhalts (z.B. das in einer Erzählung Erzählte) durch die Form (die 
formale Anordnung der Elemente) verstehen. Avancierte Kunst ist dann deshalb 
avanciert, weil sie auf Form setzt und damit die Bedingungen der Möglichkeit des 
sogenannten Inhalts und seiner Schönheit problematisiert.91 Problematisierung und 
Autodestruktionen der Bedingungen des eigenen Erzählens finden sich vielfältig 

89 Cf. Wolfgang Welsch/Christine Pries: Ästhetik im Widerstreit. Interventionen zum 

Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1991); Jean-Fran-
cois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, München 1994).

90 Das geht vielleicht zu weit: auch Bachfugen sind schön, ohne daß diese Schönheit 
prima facie irgendwie gebrochen wäre. Oder liegt in ihrer widerstrebenden kontra-
punktischen Konstruktion auch so etwas wie Gebrochenheit?

91 Eine Destruktion der oft schon in den Gattungstheorien definierten narrativen Mu-
ster, von denen der Sinn eines Textes abhängt, führt für den Roman beispielhaft Flann 
O’Brien im zweiten Kapitel seines Textes At-Swim-to-Birds durch.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

in der Literatur des 20. Jahrhunderts. Die ästhetische Erfahrung, die an solchen 
‚autodestruktiven‘ (in dem Sinne, daß sie die Möglichkeit ihrer Existenz und ihres 
So-seins reflektieren) Kunstwerken gemacht werden kann, ist die einer Selbstre-
flexion von Sinnstiftungsmustern bzw. der Weise der Disposition einer Erzählung, 
deren Vertrautheit die Möglichkeit des Sinns sichert. Man kann solche Sinnstif-
tungsmuster mit einigem Recht mit ‚der‘ abendländischen Metaphysik identifizie-
ren, die uns orientiert, indem sie etwa die Welt nach dichotomischen Differenzen 
anordnet. Die ästhetische Erfahrung zeigt die Kontingenz der dem Sinn bzw. der 
Arbeit des Sinns unterliegenden Fundierungsmuster, was heißt, daß diese trotz 
aller Wirksamkeit letztlich nicht hinreichend zu begründen sind. Das heißt aber 
nicht, daß man sie einfach streichen könnte. Es geht nur um eine geregelte Infra-
gestellung, die über ihre Perspektive Rechenschaft ablegen muß. Zu erfahren ist 
allererst die unhintergehbare  Bedingtheit der menschlichen Weltordnung.

Die ästhetische Selbstdestruktion des Schönen – was Nietzsche das Dionysi-
sche nannte (cf. Kapitel 5 dieser Arbeit) – stellt nicht nur Relationen zu einzelnen 
schönen Dingen in Frage (das natürlich exemplarisch immer auch), sondern die 
ideologische Funktion affirmativer Beziehungen von Subjekten auf Beschreibun-
gen überhaupt. Es handelt sich um eine (z.B. gefühlte) Übereinstimmung. Schön 
finde ich das, was mir entspricht, und von dem ich zugleich annehme, daß es zu 
allen Subjekten gleichermaßen paßt. Insofern zeigt sich im Schönen die Illusion 
eines Passens von Objekt/Welt und Subjekt, die in der ‚echten‘ ästhetischen Er-
fahrung durch die Selbstdestruktion des Schönen als Illusion freigelegt wird.

Wenn man Schönheit formal bestimmt als harmonische Entsprechung von 
Subjekt und Objekt unabhängig von der Beschaffenheit der Elemente selbst, 
bleibt ein Problem. Denn auch wenn eine disharmonische Erfahrung eine selbst-
fundierende Erfahrung sein kann und oft auch ist (wenn ich z.B. Free Jazz höre), 
in der sich gerade die Disharmonie des Subjektes spiegelt, so muß doch die schö-
ne Beziehung zwischen disharmonischen Elementen irgendwie anders sein als 
zwischen harmonischen. Sie muß reflexiv-gebrochen sein: in der oder durch die 
Harmonie des Disharmonischen (oder der Einheit der Differenz) zeigt sich, daß 
die Harmonie des Harmonischen einer Lüge gleicht (nämlich über die Differenz 
in der Einheit). D.h. nur bestimmte materiale – und eben nicht formale (Schönheit 
als bloße Form einer Beziehung, nämlich Affirmation) – Schönheitsbestimmun-
gen sind ideologisch, da sie Illusionen affirmieren. Die Harmonie des Disharmo-
nischen ist über sich selbst aufgeklärter und weiß um die Gefahr fälschlicher und 
unkritischer Identifikationen. D.h. es gibt etwas im Objekt, daß sich der Hamonie 
bzw. harmonischen Identifikation stets verweigert, wie oft auch die ästhetische 
Erfahrung wiederholt werden mag. Solche disharmonischen Kunstwerke wider-
setzen sich objektiv der materialen Ideologie des Schönen. Das Bedürfnis nach 
Harmonie – und sei es die Harmonie in der Zerrissenheit –, das diese Ideologie 
konstituiert, ist ein zutiefst menschliches Bedürfnis, nämlich letztlich das Be-
dürfnis nach einem Sinn der Welt, mit dem sich das Subjekt (oder Individuum) 
identifizieren will. Allerdings sind disharmonische Harmonien nicht per Dekret 
davor gefeit, in Ideologie zu erstarren, z.B. wenn man sich in der Negativität 
zur Welt häuslich einrichtet, wie dies der Zynismus tut. Die Aufgabe der (äs-

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

thetischen) Desillusionierung stellt sich immer wieder neu, da immer wieder Il-
lusionen produziert werden. Diese Desillusionierung vollzieht sich als Autode-
struktion des schönen Scheins, in dem sich eine sinnstiftende Harmonie zwischen 
Subjekt, Kunstobjekt und Welt zeigt.92

Jede Beschreibung ist eine Erzählung, die immer auch zugleich Selbstbeschrei-
bung der zugrundeliegenden Selbst- und Weltverhältnisse und damit der einge-
nommenen Perspektive ist. Eine Selbstbeschreibung ist eine das Selbst fundieren-
de Erzählung. Jede Erzählung fundiert, indem sie Sinn stiftet. Die ‚richtige‘ oder 
angemessene (geforderte) subjektive Reaktion auf die schöne Selbstbeschreibung 
ist Identifikation und Affirmation. Diese affirmative Funktion der schönen Bezie-
hung läßt sich als ästhetische Ideologie verstehen. Sie kann in verschiedener Weise 
Subjektivität gründen. Die Fiktionalität dieser ästhetischen Ideologie des Schönen 
kann wiederum in ästhetischen Erfahrungen erfahren werden, indem sich Schön-
heit selbst destruiert. Diese Selbstdestruktion des Schönen, das auf diese Weise 
seine fundamentale Lüge (nämlich die Harmonie von Subjekt und Welt) bloßlegt, 
hat Nietzsche als das ‚Dionysische‘ bezeichnet. Schönheit ist deshalb eine ästhe-
tische Ideologie, weil sie ein letztlich illusionäres Fundament subjektiver Selbst- 
und Weltverhältnisse behauptet (z.B. Harmonie von Subjekt und Welt, Wirkliche 
Erkennbarkeit der Dinge für den Menschen etc.). Darauf komme ich im Kant- wie 
im Nietzschekapitel noch zu sprechen.

Die Beschreibung der ästhetischen Erfahrung als Dialektik von Selbstbe-
schreibung und deren Interruption führt zurück auf die Frage nach der Beschaf-
fenheit der Objekte, an denen wir diese ästhetische Erfahrung machen (können). 
Läßt sich die ästhetische Erfahrung als selbstreflexive Infragestellung gewohnter 
Selbst- und Weltverhältnisse am selben oder gleichen Objekt wiederholen? Und 
wenn ja: wie oft? Immer? Durch jedes Subjekt? Gibt es etwas am oder im Objekt, 
das sich nicht verbraucht, das – z.B. als Struktur – immer wieder neu die gleiche 
Erfahrung ermöglicht? Oder endet diese Möglichkeit irgendwann, z.B. wenn wir 
den Gegenstand – hier das ästhetische Objekt – zu genau kennen, um uns noch 
überraschen und herausfordern zu lassen? Ist die Selbstbeschreibung der Selbst-
reflexion selbst reflexiv oder nur beschreibend? An der Antwort auf diese Frage 
hängt alles. Impliziert sich die Selbstreflexion als Praxis selbst? Oder ergibt dies 
einen Regreß selbstreflexiver Selbstreflexion? Was ist eine selbstreflexive Selbst-
reflexion? Doch wohl eine, die ihre Voraussetzungen reflektiert, d.h. aber: diese 
auch unterminiert und sich so selbst überhaupt der Möglichkeit der Existenz nach 
in Frage stellt. Inwieweit bedarf eine Reflexion festen Boden, um überhaupt sinn-
voll zu sein? Die Dialektik von Fundierung bzw. Beschreibung und Selbstreflexion 
ist echt. Sie ist auf keinen der beiden Pole zu reduzieren. Zwar gibt es ästhetische 
Objekte bzw. Texte, die versuchen, die Selbstreflexion auszublenden (das wäre 
vielleicht ein Ansatzpunkt zu einer Definition des Kitsches und des Klischees), 
aber nicht vice versa: Reflexion gibt es nur als Durchbrechen der Kohärenz der 
Erzählung. Selbstreflexion ist nur möglich durch konkrete Selbstbeschreibung: die 
Illusion (das Illusionäre dieser Selbstbeschreibungen) kann nur durchschaut wer-

92 Hier ließe sich die Frage anschließen, wie ästhetische Desillusionierungen mit außer-
ästhetischen Desillusionierungen (z.B. von Ideologien) zusammenhängen.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

den, wenn es dem Trugschluß erlaubt wird, sich auszubreiten, wie de Man an einer 
Stelle schreibt.93 Man kann immer nur Teile (aus einer immer nur vorläufig gesi-
cherten Position) in Frage stellen, nie das Ganze oder neben dem Infragegestellten 
auch das Fundament, auf dem die Fragen mit Notwendigkeit aufbauen.

Selbstreflexion ist also die Frage, auf die die Selbstbeschreibung die Antwort 
ist, wie dies Derrida bereits gezeigt hat.94 Ihre Dialektik wird sowohl im gelunge-
nen Kunstwerk wie in der philosophischen Theorie auf je eigene Weise aufgeho-
ben. Diese Aufhebung heißt ,ästhetisch‘. Die Selbstbeschreibung ist die Reaktion 
auf eine Infragestellung durch Selbstreflexion. Es geht um die für Subjekte kon-
stitutive temporalisierende Bewegung von der offenen Suspension des Sinns zur 
wieder geschlossenen Erzählung. Offensichtlich gibt es verschiedene Weisen, der 
objektiven Provokation der sinnvollen Geschlossenheit unserer Welt zu begegnen. 
Der eine ästhetische Erfahrung machende Rezipient wird den Sinn wieder oder 
neu herstellen, indem er die Frage beantwortet, was das rätselhafte Kunstwerk ihm 
sagen will. Der Kunstwissenschaftler wird eher Fragen nach der Konstruktion des 
Objektes stellen vom Typus: wie ist das gemacht? Und warum ausgerechnet und 
unwahrscheinlicherweise genau so wie es ist?

IX

Bis hier hat sich also gezeigt: man muß ausgehend von einer auf der reflexiven 
Brechung des Rationalismus basierenden Theorie und seiner impliziten Bestim-
mung des Subjekts Alternativen zu diesem Rationalismus finden, die gleichwohl 
nicht einfach irrational sind. Diese reflexive Brechung des Rationalismus bezeich-
ne ich hier im inhaltlichen Anschluß an Adorno als ‚Hyperrationalismus‘. Solche 
Alternativen finden sich u.a. in der Theorie der ästhetischen Erfahrung. Zwei Modi 
der ästhetisch ausgetragenen Selbstrevision der Vernunft sind die Ironie und das 
Spiel. Sie sollen im weiteren Verlauf der Arbeit weiter erläutert werden. Es wurde 
darauf hingewiesen, daß Subjektivität und Textualität ebenso untrennbar vonein-
ander sind wie die Dialektik von verunsichernder Selbstreflexion und fundierender 
Selbstbeschreibung, die in all unseren sinnstiftenden Erzählungen präsent ist. Das 
Verhältnis von Subjektivität und Textualität und die Dialektik von Selbstbeschrei-
bung und Selbstreflexion werde ich im weiteren noch näher erläutern.

Auf der Grundlage des bisher eher allgemein Gesagten bauen die folgenden 
Kapitel in detaillierteren Lektüren auf. Das zweite Kapitel dieser Arbeit beschäf-
tigt sich mit der Entstehung der Ästhetik bzw. ihrer Erfindung durch Baumgarten 
im achtzehnten Jahrhundert, der damit auf den kartesianischen Rationalismus rea-
giert. Einbezogen werden hier zudem Heideggers Überlegungen zur neuzeitlichen 
Metaphysik, wie er sie namentlich in seinen Nietzschestudien entwickelt hat. Dies 
soll allerdings nicht affirmativ geschehen, sondern in theoretischer Abgrenzung.

Daran schließt sich im dritten Kapitel eine Diskussion der ästhetischen Subjek-

93 Cf. S 135 dieser Arbeit.
94 Cf. Jacques Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

tivität in Kants Kritik der Urteilskraft an. Es rekonstruiert Kants Einsatz in Hin-
blick auf die Frage einer Funktionalisierung der ästhetischen Zustände für die Be-
gründung außerästhetischer subjektiver Selbst- und Weltverhältnisse. Dabei wird 
gezeigt werden, daß Kant als Vorläufer des Idealismus bereits die ästhetische Erfah-
rung bzw. das (Natur-)Schöne als Beweis einer Adäquatheit von Subjekt und Welt 
versteht. Darüberhinaus ist hier insbesondere auch der Geniebegriff Kants kritisch 
zu rekonstruieren. Denn das Genie steht bei Kant exemplarisch für Subjektivität 
überhaupt, die sich durch die (biographische) Erzählung als Individuum gründet. 
Das Genie steht so in einer Dialektik von Selbstreflexion und Selbstfundierung.

Schließlich werden im vierten und fünften Kapitel Lektüren zweier durch ihre 
frühen Schriften für die aktuelle ästhetische Debatte paradigmatisch gewordenen 
Theoretiker der Ästhetik angeschlossen: Friedrich Schlegel und Friedrich Nietz-
sche. Beide geben gegenüber der Tradition eine Neubeschreibung der ästhetischen 
Erfahrung und der ästhetischen Subjektivität, die ich rekonstruieren möchte. Beide 
verstehen nämlich das Konzept einer genuin ästhetisch bestimmten Subjektivität 
als Selbstrevision eines rationalistischen Selbstverhältnisses des Subjekts, wie es 
die neuzeitliche logozentrische Metaphysik gründet. Das ästhetische Subjekt ist 
nicht (mehr) gründend auf außerästhetische Subjektivität bezogen, sondern depo-
tenziert diese gerade.

Kapitel 4 nimmt die Frage nach dem Wert einer ästhetisch inspirierten alterna-
tiven Theorie der Subjektivität wieder auf, wie sie in den ersten drei Kapiteln be-
reits im Hintergrund präsent ist. In einer verschränkten Lektüre werden in diesem 
Kapitel vor allem Paul de Man und Friedrich Schlegel gelesen. Die Rekonstruktion 
Schlegels erfolgt dabei in der Perspektive, die de Man in seinen Texten zur Ro-
mantik entwickelt hat. Dabei wird die Ironie als Modus ästhetischer Subjektivität 
analysiert und in ihrem Verhältnis zu Poesie und Kraft dargestellt.

  Kapitel 5 erweitert den historischen Bogen von der Romantik auf die Texte 
des frühen Nietzsche, besonders der Geburt der Tragödie. Im Zentrum der Re-
konstruktion steht dabei seine Theorie des ästhetischen Spiels und seine Ästhetik 
der Musik. Ebenfalls analysiert werden die Begriffe des ‚Apollinischen‘, ‚Diony-
sischen‘ und ‚Sokratischen‘. 

Das letzte – sechste – Kapitel wird schließlich versuchen, aus dem Gesagten 
eine Art Fazit zu ziehen, indem es nochmals an die Fragestellung erinnert und den 
Weg des Textes rekonstruiert.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097-002 - am 14.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

