5 Den Wertpluralismus ernst nehmen

Den Herausforderungen des Wertpluralismus stellen sich Ethiken in
ihrer modernen Ausprigung insofern, als sie hoherstufige Regeln zur
Rechtfertigung suchen, wie mit pluralen Wertorientierungen umzuge-
hen ist. Neben (problematischen) utilitaristischen Konzepten kommt
hierbei insbesondere den diskursethischen und klugheitsethischen An-
sitzen eine mafgebliche Bedeutung zu, die nachfolgend zu diskutieren
ist.

Utilitaristische Konzepte stiitzen sich auf die Instanzen latenter, im-
pliziter und hoherstufiger Priferenzen, welche sich auf die Herausbild-
barkeit konkreter Priferenzen beziehen, und sie erhoffen, hier einen ar-
chimedischen Punkt zu finden, von dem aus sowohl die subjektiv inter-
ne also auch intersubjektive Priferenzkoordination vollzogen werden
kann. Dabei entstehen erstens Probleme dahingehend, wie tiberhaupt
Priferenzen ausgezeichnet werden sollen (»bewusst«, »rational«, »la-
tent«, »implizit«). Zweitens entstehen Probleme beziiglich auftretender
Paradoxien und Dilemmata der Priferenzkoordination, die zeigen, dass
die Priferenzkoordination unter Pareto-Kriterien mit der Bedingung ei-
nes minimalen Liberalismus konfligieren kann (Sen 1970), ferner mit
Demokratie-Prinzipien. Wie Julian Nida-Rumelin gezeigt hat, liegen die
Grenzen konsequentialistischer Orientierung dort, wo Strukturen zer-
stort werden, die fiir eine erfolgreiche Kooperation unverzichtbar sind
(Nida-Riimelin 1993). (Amartya K. Sen (1970) hat beispielsweise ein sol-
ches Paradox folgendermaflen modelliert: Zur Debatte steht eine limi-
tierte Gratifikation, die aus der Sicht des »moralisch« Handelnden A
problematisch, aus der Sich des »lasziven« B willkommen ist, aber nur
einem der beiden zukommen kann. Drei Handlungsoptionen seien ge-
geben: (a) A gelangt in den Genuss der Gratifikation; (b) B gelangt in den
Genuss der Gratifikation; (c) keiner gelangt in den Genuss der Gratifika-
tion. Die Priferenzhierarchie des A lautet: (c) ist besser als (a) und (a) ist
besser als (b) (denn A ist als »moralischer« Akteur gegentiber den Versu-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | DIE KUNST DES MGGLICHEN I

chungen der Gratifikation besser gewappnet), also (c) > (a) > (b). Fiir B
hingegen ist (a) besser als (b) (weil er die »moralische« Haltung des A
destabilisieren will) und (b) ist besser als (c) (weil die willkommene Gra-
tifikation doch wenigstens einem zukommen soll). Beide stimmen somit
darin tiberein, dass (a) besser ist als (b). Dieses »Koordinationsergebnis«
kann nun von A mit dem Argument angegriffen werden, dass bei (a) >
(b) der B aus dem Spiel sei, da ihm die Gratifikation sowieso entzogen
sei, A also alleine zu entscheiden habe und er daher seine Priferenz
(Verzicht) erfullen diirfe. B konnte kontern, dass A, wenn er (c) favorisie-
re, sich selbst aus dem Spiel gebracht habe, und dann doch B auf die
Gratifikation zugreifen koénne, weil der Verzicht von A damit nicht tan-
giert wire.) Liberale Paradoxien zeigen, dass die Idee, dass jedem Indivi-
duum ein bestimmter Entscheidungsspielraum zustehen solle, innerhalb
dessen er fur sich frei entscheiden kann, ohne andere zu tangieren, mit
der Pareto-Forderung nicht vereinbar sind. Neben anderen Paradoxien
(s-u.) schreibt sich diese Problematik in bestimmten Ausprigungen der
Diskursethik fort, da sie konsequentialistische Elemente enthilt.

SchlieRlich wird — drittens — die Hypothek unsicheren Wissens tiber
die Folgen — wie in jedem konsequentialistischen Ansatz — weiter mitge-
schleppt (s. Kap. 4). Dies darf jedoch nicht dazu fiithren, zugunsten der
Sicherheit ethischer Rechtfertigung die Folgenbetrachtung auszuklam-
mern und einzig Prinzipien zu suchen, die als giiltige unabhingig von
gezeitigten Handlungsfolgen die »Gesinnung« des Handelnden zu ori-
entieren hitten. Solche Prinzipien sind zwar notwendig, nicht jedoch
hinreichend, um die technische Realisierung von Sachverhalten zu recht-
fertigen. Sie wiren zu erginzen durch Prinzipien, die bewusst auf die
Unsicherheit technischen Handelns abheben und den Umgang mit
dieser Unsicherheit auf eine normative Basis stellen.

5.1 Der diskursethische Losungsvorschlag

Das Bemiihen der Diskursethiker zielt auf eine Rechtfertigung der har-
ten Forderung nach Konsens, der seinerseits alleiniger Rechtfertigungs-
grund fiir die Giiltigkeit bestimmter Normen sein soll. Wenn nachfol-
gend einige Probleme dieser Argumentationsstrategien beleuchtet wer-
den sollen, schlielt sich diese Absicht nicht an diejenige einiger Kritiker
der Diskursethik an, die aus einer externen Perspektive entweder —
pragmatisch motiviert — von der Diktatur des Diskurses sprechen (Baum-
gartner 1990, 130ff.) oder unter Hinweis auf eine prinzipielle Inkom-
mensurabilitit von Sprachspielen die jeweilige Installierung eines Fun-
daments der Verstindigung allein als durch Macht erméglicht ansehen
(Lyotard 1987, 20). Vielmehr soll die Absicht der Diskursethiker ernst
genommen werden, angesichts eines so genannten ethischen Pluralis-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | I21

mus oder eines Non-Kognitivismus im Blick auf die Mdglichkeit einer
Begriindung von Moral eine Rechtfertigungsinstanz der Einigung zu
suchen, auf die Kontrahenten in normativen Diskursen festgelegt wer-
den kénnten.

Bekanntlich versuchen die Diskursethiker diejenigen, die ihr Argu-
mentieren (»parasitir«-)strategisch konzipieren, auf so genannte »per-
formative [pragmatische] Widerspriiche« hinzuweisen, die sich dadurch
ergeben, dass durch die jeweilige Verabschiedung von Wahrheitsansprii-
chen, Wahrhaftigkeitsanspriichen und Legitimititsanspriichen die einzi-
ge Basis, die einen Diskurs iiberhaupt ermdgliche, mit ihrer Inan-
spruchnahme zugleich negiert wiirde. In der diskursiven Praxis selbst
werde somit bereits ein Abgrenzungskriterium gegentiber einer blof
parasitir-strategischen Ausrichtung des Argumentierens »impliziert,
und die Behauptung einer Nichtletztbegriindbarkeit weitergehender
Anspriiche (Non-Kognitivismus) verhalte sich widerspriichlich zur im-
pliziten Anerkennung der basalen Diskursvoraussetzungen, die »immer
schon erkannt seien«. Die Verpflichtung auf diese bereits anerkannten
Voraussetzungen bekommt dadurch den Charakter einer Erinnerung
oder reflexiven Selbstvergewisserung, deren Ignorieren oder deren Ab-
senz jene Widerspriiche explizit bzw. implizit bedinge. Der Diskurs
selbst — wenn es einer sein soll — wird tiber starke Eintrittsvoraussetzun-
gen definiert: Aus dem Horizont der modernen Aufklirung wird die an-
thropologische Primisse tibernommen, dass neben einer blof} strategi-
schen Bediirfnisbefriedigung als Konstituens des Menschseins das
kommunikative Handeln als orientierungsstiftende Instanz die Verhaf-
tung auf dogmatische Weltbilder ablost. Unparteilichkeit, Egalitit, rezi-
proke Anerkennung, kurz: die Konstituenten von Autonomie sind die
modernen Grundvoraussetzungen diskursiver Praxis (Benhabib 1992;
Honneth 1992, 206-209; Rehg 1991, 27-48). Indem sie aus einer gelin-
genden Verstindigung »impliziert« werden kénnen, sind sie explizit vor-
stellbar und kénnen gleichsam angemahnt werden, wenn eine Alternati-
ve, somit pseudodiskursive Praxis aus parasitir-strategischen Motiven
gegen sie verstofRe. So spricht Jiirgen Habermas tatsichlich — unter Ab-
sehung von Wahrheitsbedingungen (z.B. f — f: w oder {f — w: w) — von
einer »materialen Implikation« (1983, 107).

Dieser Argumentationsgang weist zwei Schwachstellen auf: eine
formale, die sich auf das unterstellte Verfahren der Implikation bezieht,
und eine inhaltliche, die das Gelingen von Praxis betrifft. Was die Impli-
kation anbetrifft, durch welche die entsprechenden Voraussetzungen als
giiltige erwiesen werden sollen, ist zu bemerken, dass eine giiltige Im-
plikation immer nur eine necessitas consequentiae, nicht ein necessitas
consequentis zu begriinden erlaubt. Eine Implikationskette, die von
einer diskursiven Praxis (1) entsprechende Pridsuppositionen (2) er-
schlieflt, von diesen wiederum den Grundsatz »D« der Diskursethik (3),

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |l

dass die Giiltigkeit einer Norm durch das Einverstindnis der Zustim-
mung aller Betroffenen konstituiert wird, sowie die abgeleitete Argumen-
tationsregel »U« (4), dass dieses Einverstindnis sich in der Akzeptanz
der Folgen und Nebenfolgen der allgemeinen Befolgung einer entspre-
chenden Norm zu operationalisieren habe, und die schlieflich dadurch
ermoglichte Generierung von Grundnormen (5), fithrt nicht zwangsliu-
fig und per se zur entsprechenden Auszeichnung solcher Normen (vgl.
Keuth 1993, 296f)). Denn Grundlage des jeweiligen Ubergangs von
Begriffsverwendungen bzw. dem Einsatz entsprechender Argumente auf
die ihnen zugrunde liegenden Regeln und hierunter eingegangenen
Verpflichtungen ist die Unterstellung der Anerkennung dieser Regeln.
Selbstwiderspriiche lassen sich immer nur im Rahmen solcherlei aner-
kannter Regeln rekonstruieren. Insofern hat dieser Ubergang eher den
Charakter eines abduktiven Schlusses, der insofern fragil ist, als — im
Modus einer »Spekulation« — die Anerkennung entsprechend héherstu-
figer Regeln unterstellt werden muss. Dies scheint auch Habermas be-
merkt zu haben, wenn er darauf verweist, dass »U« ein »abduktiv ge-
wonnener Vorschlag« sei, bei dem sich »eine bestimmte Konzeption des
Guten eingeschlichen« haben kénnte, die »von anderen Kulturen nicht
geteilt wird«, als »eurozentristische Befangenheit«. Dies liele sich ent-
kriften angesichts des Wissens, was es heift, sich auf eine Argumenta-
tionspraxis einzulassen. Ein solches Wissen wird aber doch gerade un-
terstellt — in spezifisch eurozentrierter Form (Habermas 1996, 6of.).

Diese Unterstellung kann nicht ersetzt werden durch das Verfahren
einer Verallgemeinerung entsprechender Praxen, denn eine solche Ver-
allgemeinerung desavouiert keineswegs eine singulire abweichende
Praxis, solange nicht die Basis der Verallgemeinerungsforderung ihrer-
seits akzeptiert ist. Eine Generalisierungsforderung schlieft auflerdem
nicht eine Begrenztheit des Definitionsbereichs der Generalisierung aus,
wie sie sich in unterschiedlichen sittlichen Kulturen (Hegel: Rechtszu-
stinden) manifestiert, die durchgingig beispielsweise die Goldene Regel
als Grundnorm aufweisen. Die Praxis islamischer Fundamentalisten
oder stalinistischer Totalitaristen lisst sich mit der Goldenen Regel be-
griinden, sofern ihre Verfechter diese auch fiir sich selbst in Anschlag
bringen. Allein die Schliissigkeit einer Implikation erweist noch nicht
das Implikat als giiltig. Wenn andererseits einer parasitir-strategischen
Praxis der Charakter von Praxis iiberhaupt abgesprochen wird, verweist
dies wieder auf die starken Eintrittsvoraussetzungen des Diskurses und
ermoglicht den Vorwurf der Zirkularitit: »Nicht der Diskurs bedingt die
Freilassung des Sklaven, sondern die Freilassen des Sklaven bedingt den
Diskurs« (Krings 1979, 365). Die Unterstellung einer entsprechenden
Anerkennung von Autonomie muss gerade fiir strategisches Handeln
nicht gelten.

Unter inhaltlichen Gesichtspunkten wird dies deutlich, wenn diffe-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 123

rierende Praxen unter unterschiedlichen Kriterien als »gelingende Pra-
xis« charakterisiert werden. Die starke Forderung, dass eine gelingende
Praxis nur die einer autonomen Praxis sein kann, verlangt gerade die
Anerkennung von Autonomie in einem Akt transzendentaler Freiheit
(Krings 1980, 122). Das Heteronomieverdikt gilt gerade nicht fiir strate-
gisches Handeln (Beispiel Gefangenendilemma). Insbesondere die Mog-
lichkeit einer unterschiedlichen Priorisierung der Freiheit von ... im
Verhiltnis zur Freiheit zu ... in bestimmten Situationen macht dies
augenfillig. Wenn als typisches Beispiel fiir parasitir-strategisches Han-
deln das Ausnutzen eines demokratischen Diskurses zu Zwecken der
Installierung totalitirer Verhiltnisse durch bestimmte Parteien benannt
wird, wird die Schwiche des formalen Implikationsprinzips fur die
Auszeichnung der Giiltigkeit entsprechender Normen deutlich: Wenn
nimlich Autonomie nicht anerkannt, sondern als Idol eines orientie-
rungsschwachen spitkapitalistischen Biirgertums erachtet wird, und die
Inanspruchnahme dieses Idols gleich dem Aufstiilpen von Tarnkappen
durch Jiger strategisch eingesetzt werden, lisst sich ein entsprechendes
Implikationsverhiltnis schliissig begriinden. Die Differenz liegt darin,
welche Praxis in welcher Hinsicht als gelingend erachtet wird. Das Prin-
zip der Demokratie (als »Implikat«), »Konsens tiber >Mehrheit statt Kon-
sens« wird dadurch nicht verletzt, sondern nur einzig strategisch gedeu-
tet. Dasselbe gilt umgekehrt, wenn demokratische Diskursprinzipien
benutzt werden zum Zwecke einer »Erziehung zum Guten« (Okodikta-
tur) angesichts bestimmter Mehrheitsentscheidungen, die gegen die
Prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung »verstofen«, indem
irreversible Prozesse ausgelost werden, die unabhingig von der Bildung
neuer Mehrheiten Handlungsspielriume determinieren oder Reaktionen
(Krisenmanagement) erzwingen. SchliefSlich gilt ein analoger Einwand
auch gegentiber der diskursethischen Verurteilung regional konsistenter
Praxen als grundsitzlich parasitir-strategisch (Beispiel Mafia), weil die
universelle Aufrichtigkeitssupposition verletzt wiirde. Wenn Verfechter
dieses Praxisideals in Verbindung mit einem entsprechenden Begriff des
Gelingens davon ausgehen, dass es in dieser Welt grundsitzlich nur
strategische Praxen gibe, von denen manche sich in ideologischer Ver-
blendung als universell auszeichnen, bleiben die entsprechenden Impli-
kationsverhiltnisse durchaus konsistent, wenngleich die Implikate be-
fremdlicher Natur sind. Wiirde man von vornherein davon ausgehen,
dass die entsprechenden Implikationen eingebettet sind in fragile abduk-
tive Schliisse, wiirde man allerdings sich von dem Ziel der Diskursethik,
eine einzig giiltige, einklagbare Instanz der Verpflichtung eruiert zu
haben, weit entfernt sehen miissen.

Nun kénnte man — was im Rahmen der Diskursethik geschieht —
darauf verweisen, dass die Fragilitit abduktiven SchliefRens sich im Be-
reich faktischer Praxen bewege und deren Vielfalt als Unsicherheit fort-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | DIE KuNST DES MOGLICHEN I

schreibe. Daher fordern die Diskursethiker, dass die diskursive Praxis
kontrafaktisch gedacht werden miissen. Angesichts der Tatsache, dass
reale Diskurse kaum den diskursethischen Bedingungen in toto entspri-
chen und auch nicht die diskursethischen Prozedierungsgrundsitze
aufwiesen, miisse ein kontrafaktisches Prozedieren, was die Grund-
normgenerierung betrifft, getrennt werden vom faktischen Prozedieren,
was die konkret eruierten Normen betrifft. Bezogen auf unser Demokra-
tiebeispiel lieRe sich dies folgendermafen begreifen: Wer sich an einer
politischen Wahl unter demokratischen Standardbedingungen beteiligt,
der erkennt implizit die Mehrheitsregeln an. Was die faktische Praxis
betrifft, konnte dies strategisches Handeln totalitir orientierter Parteien
durchaus implikativ rechtfertigen. Die kontrafaktische Dimension hin-
gegen lieRe sich erschliefen im Blick auf Bedingungen der Moglichkeit
demokratischer Praxis selbst, also einer transzendentalen Uberlegung.
Wiirde namlich der zugrunde liegende Anspruch des Demokratieprin-
zips dahingehend negiert, dass normative Dissense stehen bleiben und
lediglich durch Mehrheitsbildung tiberlagert wiirden, so hitte dies zur
Konsequenz, dass sich gegenseitige Handlungserwartungen nicht stabi-
lisieren wiirden und letztlich »Vertrauen« nicht méglich wire (Apel
1978, 173f.). Gerade dies mache jedoch den Sinn von Demokratie aus.
Dem lisst sich allerdings entgegenhalten, dass wechselseitige Hand-
lungserwartungsstabilisierung und Vertrauen durchaus auch (a) in
regionalen Praxen entstehen und diese tragen konnen sowie (b) mogli-
cherweise selbst als hoherstufig-strategisch einschitzbar sind. Wenn in
quasi-transzendentalen Argumentationen die entsprechenden Argumen-
te ex negativo eingesetzt werden — was sich schon bei Kant als problema-
tisch erwiesen hat —, macht sich die Triftigkeit der entsprechenden
Argumentationen abhingig von ihrer Einschitzung des Status der jewei-
ligen Ausgangspraxis (z.B. Wissenschaftspraxis), die den Anspruch tiber
Einzig-Giiltigkeit allererst noch zu begriinden hitte. Diese Begriin-
dungshypothek schreibt sich dann fort in die Problematik, paternalis-
tische Standpunkte bei der Einschitzung realer Diskurspraxen zu recht-
fertigen. Stellvertretend wird dann iiber »wahre« Bediirfnisse und »ei-
gentliche« Interessen disponiert, weil von der Absenz ihrer Bestim-
mungsmoglichkeit durch den Diskurspartner ausgegangen wird, ohne
dass unterstellt werden kann, dass diese Bestimmung durch ihn tiber-
haupt anerkannt wiirde. Verschirft stellt sich dieses Problem, wenn
advokatorische Diskurse fiir potentielle Subjekte der Kommunikation
gefithrt werden miissen. Auch hier gehen wir selbstverstindlich von
bestimmten »kontrafaktischen« Anerkennungsakten der potentiellen
Subjekte aus, was beispielsweise die Aversion vor Leiden — soweit es
allgemein als solches anerkannt ist — oder das Bediirfnis nach freier
Entfaltung oder eines gewiinschten Selbstbezuges als »aufgeklirtem«
betrifft. Eine Substantiierung dieser Grundinteressen verweist uns je-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 125

doch auch wieder sofort in den Horizont einer entsprechenden sittlichen
Kultur zuriick.

Manche Diskursethiker gehen nun soweit, diesem Problem dadurch
zu begegnen, dass selbst die grundlegenden Eintrittsbedingungen in den
Diskurs im jeweiligen Diskurs disponibel sein sollen. Neuere Arbeiten
zur Diskursethik stellen die Abwigung tber Eintrittsbedingungen, ein-
zubeziehende Diskursteilnehmer sowie die Kriterien einer Relativierung
der allgemeinen Zustimmbarkeit zunehmend in die Kompetenz der
Diskurse selbst. Dadurch werden Anwendungsdiskurse moglich, die
klugheitsethische Ziige aufweisen. Dies betrifft insbesondere auch eine
stirkere Gewichtung des Fallibilismus diskursiver Rechtfertigung. Dis-
kurse stehen aber weiter unter dem Ideal herrschaftsfreier Zustimmbar-
keit (vgl. hierzu Gottschalk-Mazouz 2000). Dies reicht bis zur abendlin-
dischen Rationalititsunterstellung als »Kleinhypotheton«, iiber die in
einem intrakulturellen Diskurs gestritten werden kann. Dann aber ent-
steht ein Widerspruch zur hoherstufigen Kontrafaktizititsunterstellung,
die wahre Diskurse auszeichnet. Denn wenn Eintritssuppositionen
ihrerseits disponibel werden sollen, ist dies ja nur in realen Diskursen
moglich. Eine kontrafaktische Diskursivitit hat nidmlich keine empiri-
schen Subjekte mehr, die streiten: Kontrafaktizitit setzt ein virtuelles
universelles Diskurssubjekt (analog zur volonté génerale im Unterschied
zur volonté de tous bei Rousseau) voraus.

Eine Forderung nach kontrafaktischer/potentieller Offentlichkeit als
Beriicksichtigung »moglicher« Diskursteilnehmer vermag nicht per se
das Inklusionsproblem zu lésen: zu entscheiden, welche nicht-argumen-
tationsfihigen Betroffenen, die moglicherweise andere Rationalititsstan-
dards verfolgen oder die gegebenen Rationalititsstandards nur mogli-
cherweise verfolgen, in welcher Weise einzubeziehen sind. Die Unsi-
cherheit wird deutlich, wenn man sich im Blick auf die Modellierung
eines entsprechenden Subjektbegriffs, z.B. an die thomistische Charakte-
risierung »sic non est animal, non est homo« erinnert, die die Grenze
des Menschseins im embryonalen Stadium festzulegen versuchte, oder
wenn man angesichts der Moglichkeit von Hirngewebstransplantationen
die entsprechenden Folgeiiberlegungen antizipiert, oder wenn man sich
beztiglich der Einbeziehung kiinftiger Generationen in das Diskursge-
schehen deren Festlegung auf ein gegenwirtig anerkanntes Autonomie-
ideal unterstellt; schliefSlich, wenn man sich hinsichtlich der »Nebenwir-
kungen« dariiber im Klaren wird, dass Nebenwirkungen alle betreffen
und fiir raumzeitlich entlegen situierte Subjekte vielleicht die Hauptwir-
kung ausmachen. Dann stellt sich das Problem, festzulegen, wie Subjek-
te iiberhaupt als Diskurssubjekte in Rechnung zu stellen sind, als ein
Problem notwendiger Fokussierung sowohl im Blick auf die Subjekthaf-
tigkeit als auch im Blick auf die Betroffenheit als auch im Blick auf die
Folgen. Wer soll aber das Subjekt sein, das die Fokussierungen vor-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | DIE KUNST DES MGOGLICHEN |l

nimmt? Kriterien, die iiber jegliche sittlich-relative Anerkennung erha-
ben sind, weil sie als Bedingungen solcherlei Anerkennung »kontrafak-
tisch« existieren, sind nicht in Sicht.

Wenn beispielsweise im Zuge einer diskursethischen Kritik an
bestimmten priferenzutilitaristischen Positionen in der Frage des Um-
gangs mit menschlichem Leben (Euthanasie/Schwangerschaftsabbruch
[vgl. Singer 1984]) der Bezug auf blof real Betroffene, gefasst als »dis-
tinkte Lebewesen« (wobei »distinkt« als Selbstzuweisungspridikat erach-
tet wird) als »Verdinglichung« kritisiert wird, und statt dessen alle poten-
tiell Betroffenen als Kommunikationssubjekte mit ihren »mdglichen«
Priferenzen zu beriicksichtigen seien, dann gewinnen wir eine relativ
magere Argumentation: Unter der (kontrafaktisch) generierten Grund-
norm, dass ein mogliches Einverstindnis der Betroffenen vorliegen
miisse, und einer daraus abzuleitenden Norm, die das Tétungsverbot
spezifiziert, gelangen wir unter der nicht auszuriumenden Unsicherheit
einer Substantiierung, was Betroffenheit, Folgen und Nebenwirkungen
betrifft, allenfalls zu bestimmten Realisierungsnormen, deren Befolgen
entsprechende reale Diskurse moglich werden lisst, etwa der Art, »dass
die humanen Ziige im Gesundheitswesen erweitert« werden und »die
soziale Basis fiir eine Selbstbestimmung beim Umgang mit der Schwan-
gerschaft vergroflert« werden miissten. (Ein Beispiel der wenigen Um-
setzungsversuche der Diskursethik: Arbeitsgruppe Diskursethik [Schiffer
u.a. 1992, 28-35]). Damit werden aber fur Giiterabwigungen und Ent-
scheidungsvorbereitungen in konkreten Konfliktfillen keine Kriterien
erbracht, sondern Realisierungsbedingungen fiir moralisches Handeln
iiberhaupt beschrieben, die aus der Sicht jedweder Ethik gut begriindbar
sind, in ihrer Konkretisierung allerdings (was heifdt »human«, was heifdst
»Gesundheit«, was heifft »Gesundheitswesen«, was heifst »Selbstbe-
stimmungx) ihrerseits wieder strittig werden diirften, wobei hier gerade
die entsprechenden regionalen Praxen aufeinander prallen. Selbst im
Rahmen einer angewandten Diskursethik (wie sie von Karl-Otto Apel als
Teil II seiner Ethik, die auf die Etablierung entsprechender Realisie-
rungsbedingungen des Diskurses zielt, entworfen wurde), werden Dis-
sense bei minimalem Grundkonsens nicht blof beziiglich der Frage, wer
die disponierenden Subjekte sein sollen, sondern auch und gerade bei
der Frage, wie die Folgen in ihrer jeweiligen Gestalt identifiziert und
bewertet werden sollen, augenfillig.

Die Standards argumentativer Rationalitit (Wohlinformiertheit,
Herrschaftsfreiheit, Gleichberechtigung der Diskursteilnehmer etc.)
bediirfen eines eigenen Anerkennungsaktes, dessen Ausbleiben aber ein
»rein strategisches« Handeln nicht irrational werden lisst. Die Motiva-
tion zu einem diskursethischen Argumentationsideals (»D«) kann nicht
argumentativ erzwungen werden. Nicht blof formal, sondern auch in-
haltlich problematisch ist ferner die Argumentationsregel »U«. Sie birgt

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 127

drei Probleme: Das oben erwihnte Problem einer Ungewissheit von
Folgen, die Binnenproblematik der Forderung nach einer Akzeptanz der
Folgen einer allgemeinen Befolgung (da es keinen Ubergang von indivi-
duellen Priferenzordnungen zu kollektiven Priferenzordnungen gibt,
der im Einklang mit den Minimalbedingungen eines demokratischen
Liberalismus steht [vgl. Arrow 1963; Sen 1970, s.0.]) und schlieflich
wegen der Forderung, dass Werthaltungen nur Kandidaten der Beurtei-
lung sind und somit eine Motivation zum zur Dispositionsstellen der
Werte vorausgesetzt ist. Letzteres schrinkt die Leistungsfihigkeit dieser
Rechtfertigungsstrategie auf diejenigen ein, die den Diskurs als »Mono-
log des guten Willens mit sich selbst« (Krings 1974, 365) unter diesen
Bedingungen fithren wollen. Damit regionalisieren sich Diskurse aber
auf die Gutwilligen. Die transitive Orientierung, die sie zu erhalten su-
chen, wird erkauft durch eine gewisse Anti-Funktionalitit des Diskurses
unter Entscheidungsdruck und Endlichkeitsbedingungen; Diskurse, die
Habermas zu Recht als »keine Institutionen, sondern Gegen-Institutio-
nen schlechthin« bezeichnet (Habermas 1971, 200), sind eher Ausdruck
des Willens zu einer umfassenden Reflexion, welche — im Gegensatz zu
Institutionen — die jeweilige Normativitit des Faktischen problematisiert.

Die Riickbindung von Diskursertrigen an die unterschiedlichen
Lebenswelten der Beteiligten wird einer nachgeordneten Klugheit tiber-
antwortet, die sich lediglich noch einem Applikationsproblem stellt
(Habermas 1983, 115). Ein Abwigen, welches die situative Verfasstheit
eines Betroffenen zum Ausgangspunkt nimmt, um etwa Relativierungen
diskursiver Anspriiche zu rechtfertigen, hitten diese Relativierungen
wiederum im Diskurs zur Vertretung zu bringen, was aber in den Wi-
derspruch fiithrt, dass nur diejenigen Aspekte situativer Verfasstheit
geltend gemacht werden konnen, die allgemein nachvollziehbar sind,
womit das Individuelle, welche die Relativierung begriinden sollte, sei-
nerseits relativiert ist.

5.2 Der klugheitsethische Losungsvorschlag:
Aristoteles und Descartes’ provisorische Moral

Den genannten Problemen eines Wertpluralismus einerseits, der Be-
griindbarkeit einer kontrafaktischen Legimitationsinstanz andererseits
suchen den klugheitsethischen Ansitze zu begegnen, welche von Kant
(s.0.) disqualifiziert wurden unter dem Verweis darauf, dass hier ledig-
lich unter individuellen Vorstellungen vom gelingenden Leben als Vor-
stellungen individueller Einbildungskraft Ratschlige fiir eine sinnvolle
konkrete, situationsspezifische Zwecksetzung generiert wiirden. In die-
ser Einschitzung wird der Anspruch von Klugheitsethiken unzulissig
verkiirzt: Denn seit ihrer Prigung durch Aristoteles ist auch die Klugheit

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | DIE KuNsT DES MOGLICHEN |

als Vermogen auf ein Unbedingtes gerichtet, formal charakterisiert als
Selbstzweckhaftigkeit, vorfindlich in jeglichem Streben und jeglicher
Werthaltung als notwendige Hinsichtnahme letztlich auf ein Ziel, wel-
ches selbst nicht mehr Mittel ist, sondern sich selbst geniigt. Das Strate-
gische ist also nicht mehr dubioser Beurteilungskandidat vor einer exter-
nen Instanz, die sich als anerkennungsbediirftige Freiheit, als ratio es-
sendi der Moral, ausbuchstabiert, sondern in dem Strategischen wird als
sein (intrinsisches) »Wesen« — trotz aller Unterschiede seiner Auspri-
gungen — das Interesse am Gelingen des Lebens als Basis ernst genom-
men und weiter verfolgt. Dass »das Gute« kein Oberbegriff ist (Aristote-
les NE, 1096 a 24ff.), dem bestimmte Vollziige subsumierbar oder nicht
subsumierbar sind, sondern nur Hinsichtnahmen des Gelingens be-
schreibt, die untereinander in ein sinnvolles Verhiltnis mit Blick auf
einen gelingenden Gesamtlebensvollzug (eupraxia) zu bringen sind, ist
Ausgangspunkt jeglicher Klugheitsethik. Die Vielstimmigkeit des Wert-
pluralismus entsteht ja im Wesentlichen dadurch, dass die konstitutiven
Prinzipien, welche die Werthierarchien begriinden, selbst unangetastet
bleiben. Qua solcher Immunitit konfligieren diese Prinzipien. Und da
diese Prinzipien ihrerseits bestimmter Prinzipien bediirfen, welche die
Herstellung eines Handlungsvollzugs leiten, da dieser sich nicht aus den
Prinzipien selbst ergibt (s.o0.), finden wir in diesem Bereich ein neues
Konfliktfeld. Klugheitsethiken suchen daher regulative Prinzipien, unter
denen eine Abwigung zwischen Hinsichten des Guten moglich wird.
Entsprechend — und dies ist nun fiir die Technik besonders relevant —
sind Handlungsziele danach zu gewichten, dass die Wahl der Hand-
lungsmittel nicht bloR dem Gelingen der konkreten Handlung (der
Realisierung eines Ertrags) dienlich sein soll (Poiesis), sondern ihre
Qualitit sich auch und gerade daran bemisst, inwiefern sie zum Gelin-
gen des Gesamtlebensvollzugs beitragen, und zwar nicht als zu zeitigen-
dem Produkt, sondern durch ihre inhirente Qualitit: als Vollzug Teil des
Gesamtlebensvollzugs zu sein (Praxis) nach Mafgabe dessen, inwieweit
in ihnen selbst bei ihrem Vollzug ein »Erfiilltsein«, eine »Selbstzweck-
haftigkeit«, ein Gliick inne wohnt, welches Teil eines dauernden Gliickes
sein kann: »eine Schwalbe macht noch keinen Frithling« (Aristoteles NE,
1140 a 25-28; vgl. zu diesem Paradigma einer »inclusive-end-Theorie des
Gliicks« in der modernen Tugenddiskussion stellvertretend den Uyl
[1991]). Gelingen, Erfiillung, Gliick als sekundire Intentionen jeglicher
Zielverfolgung begriinden die Ratschlige der Klugheit, die auf die Ver-
meidung derjenigen Handlungen zielen, die dem Gelingen selbst abtrig-
lich sind, weil sie Mangel (ein zu wenig an materialen, volitiven und
kognitiven Voraussetzungen als notwendiger Bedingungen des Han-
delns) und Uberfluss (modern: Amortisationslasten vergeudeter Res-
sourcen) zeitigen.

Das jeweilige Tableau von Ratschligen, welches die verschiedenen

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 129

Klugheitsethiken in ihrer Tradition entwickelt haben, weist oftmals ge-
gensitzliche Regeln auf (vgl. unten das Konzept Descartes’ oder etwa
Gracians Regel, man solle beherzt die Dinge anpacken, im Gegensatz
zur Feststellung, es sei eine Kunst, die Dinge ruhen zu lassen etc.). Dies
ist der Tatsache geschuldet, dass eine allgemeine (transitive) Orientie-
rung am Ideal des Gelingens iiber diese Orientierung hinaus die Situa-
tionsspezifik im Auge behalten muss. Die gegensitzlichen Regeln geben
ein Tableau ab, innerhalb dessen die Betroffenen relativ zur Problemlage
sich orientieren miussen (reflexiv) (Hubig 1997, 19ff.). Insofern kann —
mit Blick auf mégliche Regeln — im Wesentlichen nur angeraten werden,
wie all das zu vermeiden ist, welches dem Gelingen tiberhaupt abtriglich
ist. Hierdurch entsteht lediglich ein Wissen »im Umriss« (Aristoteles),
und innerhalb dieser Grenzen, die den Umriss ausmachen, werden Ge-
lingenschancen fiir eine reflexive Orientierung vorgestellt.

Hierin liegt ein doppeltes Moment der Universalisierung, sowohl
tiber den singuliren Vollzug hinaus in die Zukunft als auch mit Blick auf
die Einbettung in den Gesamtlebensvollzug der Sozietit. Denn die Beur-
teilung der jeweiligen Verfasstheit eines Vollzugs ist nicht durch irgend-
welche Grundsitze selbst zu leisten, sondern nur durch ein erfahrungs-
gesittigtes Beurteilungsvermdgen, welches in seiner Anlage der Gestal-
tung und Bereicherung durch Viele bedarf, die ihre unterschiedlichen
Erfahrungen und Perspektiven »zusammenbringen«. Es rekrutiert sich
im Modus einer intersubjektiven Beratung, da dem Einzelnen die zur
Beurteilung hinreichenden Kenntnisse und Fihigkeiten fehlen. Die Be-
urteilung soll eine »Mitte fiir uns« markieren, welche sich als Mitte in
Ansehung der zu vermeidenden Extreme begreift. Sowohl um die Sub-
jekte so weit zu bilden, dass sie ihre Handlungen in dieser »Mitte« hal-
ten, als auch um die Folgen, die in diesen Handlungen erstrebt werden,
so zu koordinieren (ggf. zu kompensieren etc.), dass die zu vermeiden-
den Effekte nicht auftreten, bedarf es der Politik, welche insofern »die
Ethik vervollkommnet« (Aristoteles NE, 118 b 15f.; Politik 1280 b 29-35,
1288 a 38f., 1332 a 32ff,; s. Kap. 7). Dies verhindert eine Verkiirzung des
Klugheitsdenkens auf das Feld rein strategischer Mittelwahl. Zum Ge-
lingen eines Gesamtlebensvollzugs als eupraxia miissen alle Hand-
lungsmittel dahingehend zusdtzlich validiert werden, dass sie die not-
wendigen Handlungsbedingungen nicht gefihrden. Die Extreme, welche
im Habitus der Tugend zu vermeiden sind, sind diejenigen, die das Sub-
jekt des Handelns tiberhaupt in Frage stellen und diejenigen, die die
Spielrdume seines Handelns gefihrden. Die Auszeichnung bestimmter
singuldrer Werte als einzig orientierend oder bestimmter Gliter als ein-
zige Ziele von Handlungsoptionen fiihrt zu Vereinseitigungen, welche
das Gesamtgelingen als basale Option beschidigen. Die Achtung vor die-
ser Funktion politischer Institutionalitit ist daher ein wesentliches Es-
sential von Klugheitsethiken.

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | DIE KUNST DES MGOGLICHEN |l

Da der Grundansatz unter der Perspektive des Gesamtlebensvollzugs
modelliert ist, sind der Erhalt der Bedingungen fiir die Gestaltung eines
gelingenden Lebens und die Beriicksichtigung der Zukunftsoffenheit
konkreter Vollziige wichtige Instanzen, von denen aus Klugheitsethiker
argumentieren. Die Bedingungen unseres Handelns finden wir in insti-
tutioneller Verfasstheit vor (dies gilt auch fiir die »naturalen« Bedingun-
gen), und die Gestaltung der Moglichkeitsriume des Handelns ist insti-
tutionalisiert. Klugheitsethiken beriicksichtigen entsprechend die norma-
tive Kraft des institutionell Faktischen und reflektieren in ihren Rat-
schligen das Verhilinis der Individuen zu den Institutionen. Da nicht
singuldre Vollziige durch die Beurteilung unter einer iibergeordneten
»sicheren« Instanz ein fiir alle Mal gerechtfertigt werden, sondern Mog-
lichkeiten und Grenzen fiir das Gelingen solcher Vollziige in bestimm-
ten Spielriumen aufgezeigt werden (reflexives Orientieren), ist die Be-
riicksichtigung des Fallibilismus jeglichen Handelns (in Abhingigkeit
von sich verindernden Bedingungen, verindernden Moglichkeiten der
Optionenwahl, verinderter situativer Verfasstheit von Bedarfslagen,
Fertigkeiten etc.) ein weiterer zentraler Topos der Klugheitsethiken.
Sicherheit beanspruchen die Ratschlige daher auch fiir sich selbst nicht.
Stehen damit die Klugheitsethiken insgesamt unter dem Verdikt des
Relativismus?

Mit der Formulierung vom »Wissen im Umriss« (Typos), welches
Klugheitsethik bereitstellt, hat bereits Aristoteles signalisiert, dass es
einerseits in der Tat um Relativierungen geht, wenn eine konkrete Ent-
scheidung als klug gerechtfertigt werden soll, Relativierungen zwischen
den genannten Rechtfertigungsgesichtspunkten in Ansehung der kon-
kreten Situation. Die Kennzeichnung des Umrisses selbst ist jedoch
nicht relativ, sondern immanenten Eigenschaften des Strebens geschul-
det, die genau erfassbar sind und in den allgemeinen Empfehlungen fiir
ein kluges Handeln ihren Niederschlag finden. Hierunter miissen die
Kriterien immer neu und situationsangepasst abgewogen werden mit
den Konsequenzen der Befolgung der unter ihnen entwickelten Rat-
schlige. In der modernen Diskussion versucht man, diesem Anspruch
durch die Modellierung von »Uberlegungsgleichgewichten« nachzu-
kommen (worauf wir noch zuriickkommen werden.)

Damit ist zundchst nur sehr vage die Ausrichtung der Klugheitsethi-
ken markiert, und es entsteht Klarungs- und Konkretisierungsbedarf in
vielerlei Hinsicht.

Bevor dies in mehreren Schritten erfolgen soll, ist die Verortung des
weiter zu verfolgenden Konzepts einer klugheitsethischen Lésung insbe-
sondere mit Blick auf das Verhiltnis zu einer Autonomieethik als
Pflichtethik zu verdeutlichen. Eine solche Ethik fand ihre paradigmati-
sche Begriindung bei Kant und leitet die Entwiirfe einer Diskursethik,
deren Idee einer Legitimation durch Verfahren die Kriterien fiir die Legi-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | I3I

timitit des Verfahrens selbst aus der unterstellten Autonomie der Dis-
kursteilnehmer ineins mit der Notwendigkeit der Wahrung dieser Auto-
nomie entfaltet.

Dass die Freiheit von Vernunftwesen, unter der ihr Handeln {iber-
haupt ein Handeln ist, nicht zu sich selbst in Widerstreit tritt, ist gewihr-
leistet, wenn sie sich nicht heteronomer Bestimmung uiberlisst. Sie
muss sich selbst ihr Gesetz geben, »notwendig« sein »aus Achtung fiirs
Gesetz« (Kant GMS, AA 400). Solchermaflen definiert Kant »Pflicht«.
Die Notigung durch das Gesetz ist absolut, d.i. nicht jenseitig bedingt
(Vorrede AA 389). So gesehen ist Freiheit Autonomie, Selbstgesetzge-
bung. Der kategorische Imperativ als Gesetz legt das Handeln dahinge-
hend fest, durch die Maxime diese allgemeine Gesetzgebung zu realisie-
ren, allgemein deshalb, weil keine Option besteht, hier Relativierungen
vorzunehmen. Diese Allgemeinheit meint also Allgemeingiltigkeit
(nicht: das Ergebnis einer Verallgemeinerung, mithin Universalitit, nicht
Generalitit als Ergebnis einer Generalisierung). Einer allein kann nicht
einzig fur sich Freiheit beanspruchen — wie wollte er das begriinden?
Diese Autonomie ist Selbstzweck, weil nicht durch jenseitige Zwecke
bestimmt. Daher auch die dhnliche Formulierung des Sittengesetzes, so
zu handeln, dass die Menschheit (i.S. von Menschsein) zugleich als
Zweck, niemals blof als Mittel erachtet wird. Das Sittengesetz scheint
insofern ein analytischer Satz zu sein, weil es festlegt, wenn Handeln
tiberhaupt Handeln ist.

Kant besteht jedoch darauf, dass es sich um einen synthetischen Satz
handle, und zwar aufgrund seiner imperativischen Form, die in seinem
Inhalt nicht angelegt ist (AA 420). In Ansehung dieser Form erkennen
wir, dass wir wirklich frei sind (und nicht etwa durch das Sittengesetz
kausal determiniert werden) — das Sittengesetz ist der Erkenntnisgrund
(ratio cognoscendi) unserer Freiheit). Sein Wesensgrund (ratio essendi) ist
jedoch diese Freiheit selbst, denn sonst wire dieser Imperativ nicht
gegeben. Diese Wechselbeziehung bedarf jedoch allererst der Anerken-
nung dieser Freiheit (»Wer sich als frei erachtet, ist frei«), die real — unter
Inkaufnahme der Irrationalitit — unter (auch aus klugheitsethischer Sicht
falsch verstandenem) naiv-strategischem Interesse verweigert werden
kann und dann das Vernunftwesen vernunftlos machte, seiner Wiirde
entkleidet wiirde. Wo genau ist hier der Ort fiir eine Klugheitsethik als
Ethik, nicht als blofRe, von Kant abgewertete Gliickstechnik?

Er besteht m.E. in einer Anschlussfihigkeit in zweierlei Hinsicht:
Zum einen in dem bereits erwihnten vorgelagerten Bereich, den Kant
unter dem Titel der »uneigentlichen Pflichten« abhandelt. Diese haben
auf die Gewihrleistung der Bedingungen zu zielen, die Autonomie
insofern ermégliche, als Individuen, die von existentiellen Sorgen getrie-
ben, »determiniert« werden, reales Interesse an ihrer Freiheit kaum
nehmen. Die positiven Realisierungsbedingungen von Freiheit sind in

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | DIE KUNST DES MOGLICHEN I

Orientierung an Autonomie zu gewihrleisten — das Sittengesetz selbst
wirft aber hierfiir keine Gestaltungsregeln ab. Zweitens — wiederum
entgegen dem kantischen Begriffsgebrauch - finden wir einen An-
schluss im nachgelagerten Bereich der Diskussion des Sittengesetzes, in
dem Kant bestimmte Konsequenzen der Anerkennung des Sittengeset-
zes diskutiert, die »unvollkommenen Pflichten«.

Waren die vollkommen Pflichten dadurch erldutert, dass die Ver-
nunft solche Maximen nicht zulassen diirfe, in denen sie zu sich selbst
in einem undenkbaren (kontradiktorischen) Widerspruch trifft, sich selbst
aufzuheben (z.B. qua Selbstmord) oder ein Versprechen abzugeben in
der Absicht, kein Versprechen abzugeben (Wahrheitsanspriiche zu erhe-
ben in der Absicht, zu liigen), so sind die unvollkommenen Pflichten
durch ein Nichtzulassen von Maximen charakterisiert, die man nicht
widerspruchsfrei wollen kann: Die eigenen Fihigkeiten verfallen zu
lassen oder nicht zu entwickeln oder Anderen in Not Hilfe zu versagen,
wiirde bedeuten, dass freies Handeln als Erstreben bestimmter Zwecke
nicht realisierbar ist.

Die Ratschlige der Klugheit und die pragmatischen Imperative (die
voneinander zu unterscheiden sind, s.o. Kap. 3.3) werden genau diesen
Anspriichen gerecht, indem sie sie teils weiter substantiieren, teils die
Licken positiv ausfiillen, die durch die Ausgrenzung verwerflicher
Maximen (z.B. nicht zu helfen) entstanden sind (wie ist zu helfen?). Der
von Kant evozierte Eindruck, dass Autonomie und Klugheit als hand-
lungsleitende Prinzipien eine Alternative darstellen einerseits, die in der
Diskursethik verfolgte Abqualifizierung strategischen Handelns anderer-
seits lassen sich nicht aufrecht erhalten: Beide Ethikkonzepte konvergie-
ren im Punkt des notwendigen Erhalts der Bedingungen des Handelns
(vgl. Kornwachs 2000), und beide finden ihre Rechtfertigung in einem
Prinzip des Guten, welches im Selbstzweckcharakter bzw. dem Charak-
ter eines Handelns, das Handeln sein will, als Zweck an sich liegt. Natiir-
lich (besser: kultiirlich) sind konkrete Konzepte von Handeln und Frei-
heit unter variierenden Selbstbildern des Menschen unterschiedlich
akzentuiert, genauso wie Akzentverschiebungen beziiglich der Fokussie-
rung zu bearbeitender Problemlagen (Gestaltung von Selbst-, Natur- oder
Sozialbeziehungen) die unterschiedlichen Ausprigungen der Pflicht-
oder Klugheitsethiken bestimmen. Und schlieflich finden Entwicklun-
gen in Reflexion fachwissenschaftlicher Ertrdge statt, z.B. was die Model-
lierung von »Entscheidungsfreiheit«, »Fihigkeit«, »Hilfe« etc. betriftt.

Fiir eine Ethik der Technik als Ethik der Gestaltung technischer Sys-
teme bedeutet also ihre Ankopplung an klugheitsethische Argumenta-
tionslinien nicht eine Abkopplung von autonomie- bzw. pflichtethischen
Erwigungen. Letztere werden ihre Bedeutung haben beziiglich Fragen
der Grenzsetzung, z.B. mit Blick auf die »Hybridisierung des Men-
schen, Erstere beziiglich der konkreten Auslegung technischer Systeme

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 133

innerhalb dieser Grenzen. Wir werden jene ethische Doppelung wieder
finden in der Begriindung der Wahrung von »Vermichtniswerten« (die
Handlungsautonomie gewihrleisten) und »Optionswerten, die positive
Handlungsfreiheit garantieren (Kap. 5.3, vgl. auch Hubig *1995).

Im Ruckblick diirfte von dieser Stelle aus wiederum deutlich gewor-
den sein, dass rein unter autonomieethischen Gesichtspunkten model-
lierte Diskurse iiberlastet sind, wenn in ihnen Gestaltungsprobleme
gelost werden sollen, genauso, wie ein rein pragmatisch fundiertes Ab-
wigen blind bliebe ohne autonomieethische Orientierung. Es ist daher
gerade im technikethischen Problemhorizont einer Klugheitsethik Gel-
tung zu verschaffen, die aber diskursethische Elemente in modifizierter
Form aufnimmt, durch die die Grenzen des Abwigens rechtfertigbar
sind (s. Kap. 6 »Dissensmanagement).

Die Motive der (aristotelischen) Klugheitsethik finden wir nun in
einer fir uns besonders interessanten Ausprigung wieder, der provisori-
schen Moral des Descartes (1637/1960, Kap. III) — deshalb interessant,
weil Descartes’ Uberlegungen in einer moralischen und wissenschaftli-
chen Umbruchsituation ihren Ort haben, die mit unserer gegenwirtigen
Situation vergleichbar ist. Wihrend Aristoteles seine Uberlegungen zur
Ethik, Politik und Okonomie, zumindest was das Wissen im Umriss
betrifft, an der institutionellen Verfasstheit der Polis (analog zum
»Haus«) orientieren konnte, auf deren Boden eine relativ iibersichtliche
»Landkarte« von Handlungsoptionen und klugen Strategien zu entfalten
war, geht Descartes davon aus, dass wir tiber kein »ethisches Haus«
mebhr verfiigen. Ratschlige fiir das Gelingen eines Gesamtlebensvollzugs
sind daher abzuschwichen zu Ratschligen fiir die Gelingbarkeit eines
solchen Vollzugs oder, um im Bild zu bleiben, zu Ratschligen, wie ein
»Zelt« geartet sein miisse, welches uns in der dynamisierten Situation
des Unterwegsseins (Charakteristikum moderner Wissenschaft und
Technik) ein Weiterkommen ermdglicht. Aus dieser (hoherstufigen)
»Not« ist die »Tugend« der provisorischen Moral zu machen. Wer kein
Haus hat, ist deshalb noch nicht zur Obdachlosigkeit verurteilt.

Eine pragmatisch-provisorische Moral stuft ihre Prinzipien grund-
satzlich wieder zu Regeln herunter. In diesem Status stehen alle Regeln
konfligierend nebeneinander und erdffnen einen Suchraum. Anderer-
seits darf provisorische Moral nicht als Lizenz zum Relativismus fehl
interpretiert werden. Sie folgt in ihrem Konzept zwar der Einsicht, dass
eine Letztbegriindung ihrer einzelfallbezogenen Empfehlungen nicht zu
erbringen ist; gleichwohl verfiigt sie iiber eine stabile Binnenstruktur,
welche sie als »Moral fiir unterwegs« (Fischer 1996) geeignet erscheinen
lasst.

Zwar war Descartes’ Entwurf jener vorldufigen Moral noch durch die
Hoffnung entlastet, dass wir kiinftig moglicherweise in der Lage seien,
ein »festes ethisches Haus« zu erbauen, das uns eine Sicherheit gibt,

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | DiE KunsT DES MOGLICHEN |l

uiber die wir gegenwirtig noch nicht verfiigen. Dieser Optimismus ist fiir
uns unbegriindet. Zunichst: Im Blick auf das Bild eines ethischen Hau-
ses wire provisorische Moral in ihrer Elastizitit insofern mit einem Zelt
zu vergleichen, als es zwar ein fest fundamentiertes Haus nicht ersetzen
kann, aber deutliche Qualititen aufweisen muss, um seinen Zweck, eine
sichere Reise in die Zukunft zu erméglichen, zu erfiillen. Wenn wir im
Gegensatz zu Descartes nicht mehr davon ausgehen, ein Ziel zu errei-
chen und dann dort das erstrebte »ethische Haus« zu erbauen, bleibt fur
eine provisorische Moral aber dann, der Forderung zu entsprechen, die
»Reise« im Zuge der Dynamik der technisch-wirtschaftlichen Super-
struktur zukunftsfihig zu gestalten. Descartes hat — wie alle Klugheits-
ethiker — Regeln empfohlen, welche auf den ersten Blick widerspriichlich
erscheinen, in dieser Widerspriichlichkeit aber einen Sinn aufweisen,
weil sie sich gegenseitig jeweils problemadiquat zu relativieren vermo-
gen. In ihrer Gesamtheit geben sie somit ein oberstes flexibles und fehl-
freundliches Regelsystem ab, das fiir unsere Zwecke anregend sein
kann.

Bei genauerer Betrachtung der vier prominenten Regeln, die Des-
cartes vorschligt, wird jedoch ersichtlich, dass sie sich nicht nur gegen-
seitig zu relativieren vermogen, sondern jeweils eine der drei Regeln
hoherstufig die anderen beiden und ihr Verhiltnis zueinander regieren
kann. Die erste Regel schligt vor, dass man sich an bewihrter Sittlichkeit
und bestehenden, anerkannten moralischen und rechtlichen Regeln
orientieren solle, somit die Rechtfertigungslast dem Neuen zukomme.
Dieser konservativen und im Extremfall konformistischen Regel scheint
die zweite Regel zu widersprechen, nimlich unter Ungewissheit sich fur
die in ihrer Zielfiihrung wahrscheinlicher erscheinende Problemlésung
zu entscheiden und diese Entscheidung durchzuhalten, ungeachtet aus-
stehender Sicherheitsgarantien fiir die Richtigkeit der Entscheidung.
(Das Bild eines Verirrten im Wald, der sich fiir eine Richtung entschei-
den und diese beibehalten soll, weil damit seine Chance steigt, den Wald
unversehrt zu verlassen, veranschaulicht die Situation.) SchliefSlich for-
dert eine dritte Regel zur Selbstbescheidung auf, sich in die Grenzen des
Machbaren zu fiigen und nichts zu erstreben, was jenseits der eigenen
Fahigkeiten und Fertigkeiten und jenseits der Moglichkeiten disponibler
Mittel liegt. Dem Probabiliorismus der zweiten Regel steht so hier ein
eher tutioristisch-stoisch motivierter Ratschlag entgegen, der im Extrem-
fall als Fatalismusforderung interpretiert werden kann. Die vierte Regel
beinhaltet den vagen Hinweis, das eigene Beurteilungsvermégen immer
weiter zu vervollkommnen, was voraussetzt, dass man sich tiber dessen
eigene Unzulinglichkeit vergewissert hat. (Zur Ausarbeitung der Relati-
vierungsbeziehung zwischen den kartesischen Regeln vgl. Luckner 1966;
ferner Luckner 2005.) Das Urteilsvermogen ist aber gerade dasjenige
Vermogen, unter welchem das In-Anschlag-Bringen der jeweiligen Re-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 135

geln unter Betrachtung der Situationsspezifik gerechtfertigt werden
kann, so bei der ersten Regel, insofern ihr Befolgen voraussetzt, dass
keine neue und neuen Problemdruck erzeugende Entscheidungssitua-
tion besteht, wihrend die zweite Regel unter Krisendruck und ohne
Kenntnis sicherer Losungsoptionen ihre Angemessenheit findet und die
dritte Regel als Aufforderung zur Unterlassung auf fundamentale Un-
gewissheit, Unfihigkeit und Desorientierung im besonderen Fall ab-
sieht. Alle drei Regeln zugleich im Auge zu behalten, verhindert jedoch,
dass Vereinseitigungen durch ausschlieliche Orientierung an einer der
drei Regeln auftreten, wenn unterstellt wird, dass unabhingig von einer
Situationsspezifik eine dieser Regeln firs Ganze gelten wiirde: etwa
qualitativ neue Situationen unvermittelt unter bewihrten Orientierungen
behandelt werden (Regel 1) oder vorschnell eine fatalistische Selbstbe-
schrinkung praktiziert wird (Regel 3), ohne dass die Moglichkeit, mit
Unsicherheiten umzugehen und entsprechende Strategien hierzu einzu-
setzen, ins Auge gefasst wird (Regel 2). Wenn Ublichkeiten versagen
(Regel 1), weil das Problem neu ist, miissen Entscheidungen getroffen
werden (»Ein Weg aus dem Wald gewihlt und beibehalten werden«),
andererseits sollten solche Entscheidungen zugunsten des Ublichen
aufgegeben werden, sobald wieder eine Insel anerkannten Wissens oder
allgemeiner Orientierung beriihrt wird. Dezisionismus und Konformis-
mus konnen sich also wechselseitig relativieren. Des gleichen lisst sich
ein rigoroser Dezisionismus relativieren durch Einsicht in die eigenen
Wissens- und Handlungsgrenzen (Regel 3). Fiirs Ganze genommen
wiirde der Fatalismus einen Relativismus begriinden, der die Erfahrung
der eigenen Grenzen gar nicht mehr machen kénnte, wiirde er sich nicht
auch an der Regel 2 orientieren. Zugleich aber korrigiert die Regel 3 den
Absolutheitsanspruch tradierter Sittlichkeit (Regel 1) durch Aufweis ihrer
Grenzen und die Orientierung an Regel 1 wiederum relativiert den Rela-
tivismus, indem sie die Achtung seiner institutionellen Grundlagen
anmahnt.

Somit kénnen die einzelnen Regeln regulativ wirken fiir den Einsatz
der jeweils anderen, wenn etwa unter der Regel der Selbstbeschrinkung
fallbezogen die selbstsichere Orientierung am Bewihrten genauso zu-
riickgewiesen werden kann wie ein selbstsicherer Dezisionismus, der
glaubt, auf das wahrscheinlich Richtige setzen zu diirfen, ohne Makrori-
siken und Gefahren zu beriicksichtigen, die sich dadurch ergeben kon-
nen, dass durch die immer weiter verfolgte Entscheidung Situationen
auftreten, in denen ein Abwigen selbst nicht mehr mdéglich ist. Deutlich
wird, dass die Architektur dieses Regelsystems insgesamt dem Anspruch
verpflichtet ist, in spezifischen Situationen die Entscheidungen so zu
treffen, dass eine gelingende Lebensfithrung moglich bleibt. Offen
bleibt, wie das Verhiltnis der Regelorientierung austariert werden soll
und wie die Situationsspezifik zu beurteilen wire, denn Descartes hat

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |l

diese Regeln nicht weiter differenziert und erliutert. In beiden Fillen
konfligieren unterschiedliche Bewertungen, und hier ist der Ort, an dem
Verfahren zum Umgang mit solchen Dissensen zu entwickeln sind (Kap.
6). Denn unter unterschiedlichen Wertvorentscheidungen (Kap. 4) er-
scheint die Situationsspezifik in unterschiedlichem Lichte, und je nach
Werthaltung diirften unterschiedliche Strategien der Problemlésung
verfolgt werden. Regeln fiir eine Anerkennung solcher Strategien miiss-
ten aber gemif der Devise provisorischer Moral ebenfalls problemlagen-
spezifisch entwickelt und unter dem Leitbild einer Zeltmoral ebenso
abwigbar und priorisierbar sein wie die objektstufigen Losungsstrate-
gien. Verweilen wir daher zunichst noch etwas bei der Zeltmetapher.

Wenn wir im Bild bleiben, dass ein »Zelt« unser Unterwegssein
gewihrleisten soll, kann nach Kriterien eines guten Zeltes gefragt wer-
den, und hinter diesen Kriterien finden wir einen Kanon von Eigenschaf-
ten, unter dem beim Abwigen zwischen unsicheren Optionen diejenigen
ausgezeichnet werden kénnen, die eher diesen Kriterien entsprechen:
Flexibilitit, Stabilitit, Sturm- und Krisensicherheit sowie Anpassungsfi-
higkeit an unterschiedliche Erfordernisse (»unterschiedliches Gelinde«)
machen ein gutes Zelt aus, dessen Festigkeit nicht mit Starrheit und
dessen Gestaltwandel nicht mit Amorphizitit verwechselt werden darf.
Reparabilitit, Fehlerfreundlichkeit fuir diejenigen, die es aufbauen, leich-
te Revisionsmoglichkeit (Auf- und Abbaubarkeit, Standortwechsel) und
situationsangepasste leicht vollziehbare Optimierbarkeit berticksichtigten
die eingeschrinkten Fihigkeiten seiner Nutzer, und in Ansehung dieser
Kompetenzdefizite sollten die Nutzer sich mit einer gemifigten Suffizi-
enz zufrieden geben, d.h. ein Zelt nicht mit den Anspriichen eines Hau-
ses iiberfordern und trotzdem dieses so anzulegen, dass ein angenehmer
Aufenthalt erméglicht wird. Eine solche Unterkunft sollte auf vielen
Schultern ruhen, von vielen tragbar (weiter transportierbar) sein, was im
iibertragenen Sinne als Kriterium mdglichst hoher Diversivitit formu-
lierbar ist, vermoge derer Erleichterungen, Kompensationen, Partizipa-
tion und Hilfeleistung etc. allererst realisierbar werden. (Es ist absehbar,
wie diese Kriterien fiir die Gestaltung der Energiebereitstellung, -nut-
zung sowie fiir Problem der Entsorgung oder »End«-lagerung fruchtbar
gemacht werden konnten.) Aus guten Griinden finden sich in diesen
Kriterien fuir unser Zelt die Kriterien fiir Nachhaltigkeit wieder. Und
héherstufig sind sie fiir eine zukunftsfihige provisorische Moral (des
Abwigens) als Ethik der Technik tiberhaupt einschligig.

Die Stabilitit als Starrheit eines Hauses macht es gerade angreifbar,
wenn die Situation, fiir die es gebaut war, sich wandelt. Freilich sind wir
an diesem Punkt der Uberlegungen noch weit davon entfernt, eine
Operationalisierung in Hinblick auf das konkrete Entscheiden und den
Umgang mit Ungewissheit und Unsicherheit in der Technikgestaltung
vorstellen zu kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 137

Ersichtlich wird, dass die Klugheitsethiken darauf abheben, dass
hinter einem epistemisch begriindeten Pluralismus von Einschitzungen
und Wertungen (im Sinne unterschiedlicher Herstellung von Wertbezii-
gen konkreter Sachverhalte) und hinter einem normativen Pluralismus
(im Sinne einer unterschiedlichen Favorisierung von Hinsichtnahmen
des Strebens) eine Wertbasis reklamierbar wird, die sich auf einen
Gesamtlebensvollzug richtet, in dem gelingendes Handeln nicht blof
partiell, sondern als Totalitit moglich ist.

An dieser Stelle sei angemerkt, dass auch aus der Sicht Descartes’
eine unterstellte Alternative zwischen der Ethik des guten Willens, der
nicht mit sich selbst in Widerstreit treten darf, und einer strategisch
motivierten Klugheitsethik nicht haltbar erscheint, sondern beide im
Verhiltnis der Komplementaritit zu begreifen sind (vgl. Cassirer 1995,
rooff.). Descartes verweist darauf, dass Uberlegungen zur gelingenden
Lebensgestaltung eines Fundaments bediirfen. Es liegt in der »Générosi-
té«, die erlaubt, dass der Mensch sich selbst schitzt. Auf hochstem
Standpunkt kann er sich selbst schitzen einzig dadurch, dass es nichts
gibt, was ihm dermafen »wahr« erscheint als seine Fihigkeit, frei mit
seinen Willensregungen umzugehen und sie sinnvoll einzusetzen, was
bedeute, in Absehung von ihren sonstigen Eigenschaften, gleich wie sie
einschitzbar sind, sie am guten Willen selbst zu messen, aufgrund des-
sen allein er sich selbst wertvoll erscheint und dies deshalb auch jedem
anderen Menschen unterstellen muss, da inhaltliche Diskriminierungs-
kriterien entfallen. (»Uber die Leidenschaften der Seele, zit. ebd.). Nur
der Mangel an Einsicht und Schwiche kann ihn daran hindern, dieses
hochste Ziel der Selbstschitzung real zu erreichen, was ex negativo sein
Gewissen bezeuge und damit diesen Willen als obersten Wert bekunde.

5.3 Options- und Vermachtniswerte

In der modernen Diskussion zum Wertpluralismus finden wir eine Ent-
wicklung, in deren Zuge uns weitere begriffliche Instrumente bereit
gestellt wurden, die »Zeltmoral« des Descartes zu konkretisieren und
regulative Prinzipien fiir die Austragung von Wertkonflikten (im Bereich
von Wertvorentscheidungen fiir die Einschitzung von Problemen und
im Bereich der Bewertung von Optionen der Problemlésung) weiter zu
konturieren.

Beharrt man auf der antidogmatischen Position, dass Anerkennung
konstitutiv ist fiir Werte und Werthaltungen, resultiert hieraus ein Wert-
pluralismus. Dieser verurteilt uns aber nicht zu Beliebigkeit oder Dezisi-
onismus. Denn es kann weiter nach basalen Werten gesucht werden, die
in ihrer Gesamtheit die Fihigkeit, Anerkennung zu erbringen, mit kon-
kreten Wertungen und Werthaltungen umzugehen und solche Wertun-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | DiE KunsT DES MOGLICHEN |l

gen und Werthaltungen zu gewichten, im pluralen Spektrum ihrerseits
bedingen, gewihrleisten und erhalten: Anerkennungskompetenz als
»Wertekompetenz«, wie sie in zahlreichen Denkschriften (z.B. des Ver-
eins Deutscher Ingenieure) angemahnt wird. Eine solche Kompetenz ist
eine Fihigkeit, die nur realisiert werden kann, wenn zwei Bedingungen
erfullt sind: Zum einen muss die Herausbildung, Fundierung und Be-
wahrung der Integritit von Subjekten gewihrleistet sein, die solche
Werte anerkennen und Bewertungen vornehmen; zum anderen muss
die Herausbildung, Fundierung, Bewahrung und Fortschreibung mog-
lichst weiter und differenzierter (»breit geficherter«) Riume von Kandi-
daten moglicher Werthaltigkeit gegeben sein (Giiter, Handlungsoptionen
etc.). Dabei missen solche Optionen ausgeschlossen werden, die den
Charakter von »Killeroptionen« haben, d.h. bei ihrer Wahl das gesamte
Spektrum oder weite Bereiche davon vernichten oder dazu fithren, dass
die Anerkennungskompetenz von Subjekten beschidigt oder aufler Kraft
gesetzt wird. Beides kommt in dem Leitbild und der Devise des »Plann-
ing for Diversity and Choice« zum Ausdruck und ist in einer noch weiter
zu klirenden Weise auf seine Bedingungen hin zu befragen.

Wenden wir uns zunichst unter dem Eindruck einer »Moral fiir
Unterwegs« zunichst nochmals der Nachhaltigkeitsdiskussion zu. Die
erwihnten unterschiedlichen Auffassungen von »Wert« sowie ein Plura-
lismus beziiglich konkreter Werte fanden sich in dem inzwischen allge-
mein anerkannten Konzept nachhaltiger Entwicklung und machten es
zugleich in einer Weise problematisch, die es nicht mehr erlaubt, hier
von einem Leitbild zu sprechen. Zwar wird in der klassischen Brund-
landt-Definition mit dem Verweis auf einen gerechten Ausgleich intra-
generationeller und intergenerationeller Bediirfnisbefriedigung der Pro-
blemrahmen vorgegeben; die unterschiedlichen Argumentationslinien
zur Ausgestaltung dieses Konzepts lassen jedoch diejenigen Probleme
wieder hervortreten, die eingangs erwihnt waren. Sie fanden sich wieder
in der so genannten »Versiulung« der Nachhaltigkeitsdiskussion mit
ihren parallel gefithrten Uberlegungen zu einer 8kologischen, zu einer
okonomischen und zur sozialen Nachhaltigkeit, dort in den allgemeine-
ren Untersuchungen zur Frage eines »gerechten« Ausgleichs. Und sie
schreiben sich fort in die Uberlegungen einer »integrativen« Diskussion
von Nachhaltigkeit, die zwar jene Versdulung (6kologisch, 6konomisch,
sozial) iberwinden will, aber ihrerseits von unterschiedlichen Ausgangs-
punkten die Integration vorzunehmen sucht und dadurch neue Konflikte
vorbereitet. Ausgangspunkt jeglicher Integrationsbemiithung muss nim-
lich eine Problemstellung sein, die als solche ihrerseits erst im Lichte
einer Wertung als solche erscheint (vgl. hierzu den Uberblick und die
umfassende Darstellung der Problematik in: Gottschalk-Mazouz/Mazouz
2003).

Die 6kologische Nachhaltigkeitsdiskussion hob an mit der Frage nach

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 139

den notwendig zu erhaltenden Ressourcen als Giitern der Natur, unter
dem Konzept von Werten als Objektwerten, denen eine gewisse Wiirde
zukommt und die nicht verrechenbar sind (vgl. Huning 1991). Die &ko-
nomische Nachhaltigkeitsdiskussion konzentriert sich auf zu erhaltende
Funktionen der Natur, unabhingig von ihrer Gestalt in konkreten Res-
sourcen, welche dann substituierbar sind (unter einem Konzept von
Wert als Triger einer bestimmter Funktionserfiillung, einer Eigenschaft,
die er als Wertobjekt hat). Die soziale Nachhaltigkeitsdiskussion ist fo-
kussiert auf den Erhalt von Strukturen gesellschaftlichen Zusammenle-
bens, welche frei von Krisendruck und Sachzwingen ein frei bestimmtes
gutes Leben gewihrleisten unter hoherstufigen Werten als kulturell
verankerten Normen/Institutional Facts bis hin zum Recht. Diese Un-
terschiede in der Akzentuierung der Nachhaltigkeitsdiskussion finden
sich global, z.B. auch in China: Gemif der Einsicht, dass der Mensch
aus dem »Gewebe« der Natur nicht heraustreten kann (vgl. Needham
1977, 290), ist die klassische chinesische Einstellung zur Natur durchaus
geeignet, eine Sensibilitit fiir die Wahrnehmung 6kologischer Krisen zu
befordern. In einem Forschungsbericht von 1985 (Neue Ziircher Zei-
tung Nr. 139) heift es: »Chinas traditionelles Interesse am Geschehen in
der Natur ist geprigt von einer ganzheitlichen Betrachtungsweise [...],
Suche nach dem natiirlichen Gleichgewicht, Berticksichtigung der ver-
muteten Interdependenzen der unterschiedlichsten Naturphinomene«.
Dies wiirde auf eine 6kologische Fokussierung der Nachhaltigkeitsdis-
kussion hindeuten, wenn nicht die wirtschaftliche Expansion Chinas und
die Dynamik im wirtschaftlich-technischen Bereich hier neue Heraus-
forderungen und Wertkonflikte erzeugen wiirden. Eher einem ckonomi-
schen Denken namlich ist verhaftet, wenn etwa seit 1971 die »Bewegung
zur Beseitigung und Umwandlung der Abfille« (Schickel 1978, 125ff.)
folgendermaflen charakterisiert wird: »Die Hauptziele der Bewegung
lassen sich mit C. L. Yu (FU Berlin) so referieren: Die Abfille sollen so
weit wie moglich in Werte umgewandelt werden, so dass zum einen die
materiellen Ressourcen der Natur im Produktionsprozess voll ausgenutzt
werden, zum anderen die Umwelt gar nicht oder weniger durch Abfille
verschmutzt wird. Zweitens: Die negativen Folgen der industriellen
Produktion miissen rechtzeitig mittels gezielter Mafnahmen beseitigt
werden, damit die Produktion nicht nur den Bediirfnissen der jetzigen,
sondern auch der kommenden Generation entspricht.« Somit werden
auch Aspekte intergenerationeller Gerechtigkeit angesprochen. In dieser
Hinsicht ist die Diskussion derjenigen in der westlichen Welt durchaus
vergleichbar.

Die Disparitit von Wertkonzepten schreibt sich insbesondere fort in
der Gerechtigkeitsdiskussion. Diese geht entweder aus von Grundsitzen
der Gleichverteilung (als imperativische Werte) und bezieht diese auf
Objektwerte, Wertobjekte oder normative Instanzen (Anspriiche, Rechte,

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | DIE KUNST DES MGGLICHEN I

Pflichten). Oder sie geht aus von bediirfnisrelativ bewerteten Grundgii-
tern und Standards guten Lebens und leitet entsprechende Konsequen-
zen der Verteilung ab (nonegalitaristischer Standpunkt). Sollen derartige
disparate Festlegungen unterlaufen werden, so scheint eine Strategie
angemessen, basale Werte dadurch auszuzeichnen, dass sie die Bedin-
gungen der Gewihrleistung einer Befihigung des Wertens (Wertekom-
petenz) und des Austragens von Wertkonflikten ausmachen. Neben den
»steuernden« Werten — so konnte man es in der Ingenieursprache aus-
driicken — wiirden diese Werte als hoherstufig implementierte Parameter
das Wertungsgeschehen »regeln«. Sie wiren mafgeblich fiir die Gestal-
tung des Umfangs der Systeme, die unsere Lebensmoglichkeiten ge-
wihrleisten, die Festlegung der Eingriffstiefe in die duere und die inne-
re Natur. Dies entspriche den Intuitionen einer Klugheitsethik in der
Tradition des Aristoteles bis hin zu Descartes’ »provisorischer Moral«:
Diese heben ja darauf ab, das konkrete Handeln (»Steuern«) dem Erhalt
des Handeln-Konnens, des Gelingens eines (frei gewihlten) Gesamitle-
bensvollzugs zu unterstellen (»Regeln«). Eben daher stellen die Klug-
heitsethiken keine Alternative zu den Pflichtethiken dar. Vielmehr neh-
men sie auf sich, situationsbezogen pragmatische Orientierungen zu
entwickeln, die jenem abstrakten Anspruch geniigen. Dieser kann allein
unser Handeln nicht orientieren.

Im Dickicht der Diskussion mit ihrer Frage, welche Giiter/Ressour-
cen als Input fiir eine Wohlfahrt als Output in welcher Weise gerecht zu
verteilen wiren bzw. fiir eine Verteilung vorzuhalten wiren, hat Amartya
Sen vorgeschlagen, die jeweils einseitigen Ansitze (Rawls, Dworkin u.a.)
zu tiberwinden (Sen 1985, 1987, 1997). So kritisiert Sen an Rawls einen
Grundgiiter-Fetischismus: Wenn ungleichen Menschen gleiche Giiter
zur Verfiigung gestellt wiirden, resultierten daraus ungleiche Capabili-
ties — eine Verwechslung von means und freedoms (Sen 1992, 26). Mit-
tel sind nur Capability-Inputs, die in die Capabilities als Méglichkeiten,
Zwecke zu realisieren, miinden.

Vielmehr sei nach zu gewihrleistenden »Capabilities« selbst zu
fragen: Da man nicht an fiir sich zu identifizierenden Ressourcen oder
Wohlfahrtsniveaus ansetzen konne, ohne einem Dogmatismus zu verfal-
len, miisse man auf die Verwertungs- und Bewertungsmdglichkeiten sol-
cher Ressourcen durch die Subjekte sehen, eben deren »Capabilities«.
Dabei kime es zunichst auf die Bereitstellung von »Functionings« an,
Kandidaten einer moglichen Erfiillung von Anspriichen eines Wohlerge-
hens. Sie sind als Vektoren darstellbar. Die Gesamtmenge der effektiv
zur Auswahl stehenden Vektoren macht dann die Capability zu einem
Wohlergehen aus. Das Auswihlen-Kénnen selbst ist dann aber ein ho-
herstufiges »Functioning« und somit selbst ein genuiner Bestandteil des
Wohlergehens. Wenn wir nun Capability als Kompetenz im strengen
Sinne als Dispositionspradikat deuten, kénnen wir interne Strukturbe-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | I4I

dingungen und externe Realisierungsbedingungen unterscheiden. Ex-
terne Bedingungen sind die zur Verfiigung stehenden Handlungsoptio-
nen, interne Bedingungen diejenigen ihrer Identifizierung im Lichte
unterstellter Priferenzen (einschliefRlich impliziter Priferenzen bis hin
zur héherstufigen Priferenz zum freien Entscheiden). Es stellt sich dann
die Frage, wie welche Capabilities zu gewihrleisten sind, intra- und
intergenerationell. Droht hier ein neuer Dogmatismus — ein Vorwurf,
der z.B. gegen Martha Nussbaums Versuch der Aufstellung eines ent-
sprechenden Katalogs solcher Capabilities gerichtet wurde (vgl. Nuss-
baum 1999)?

Aus der Diskussion um die Priferenzerfassung fiir 6ffentliche Giiter
ist bekannt, dass neben dem direkten Nutzen eines Gutes »Existenz-«,
»Options-« und »Vermichtniswerte« zu beriicksichtigen sind, welche in
der Regel iiber 50 % der Gesamtwertschitzung ausmachen (Pommereh-
ne 1987). Den Optionswert im engeren Sinne macht die kiinftige Ver-
fugbarkeit eines Gutes aus, seinen Existenzwert eine nicht ausgeschlos-
sene Nutzung ohne Rivalitit in der Inanspruchnahme sowie seinen
Vermichtniswert eine intergenerationelle Nutzungsoption. So verwei-
gern in der Regel Personen in Befragungen eine Zahlungsbereitschafts-
juRerung fur Existenzwerte oder setzen einen unendlichen Preis als
Kompensationsforderung fiir die Transformation des Guts (Godwy
2004, 247).

In meiner Sichtweise sind alle drei Werte Optionswerte in einem
weiteren Sinne. Dieter Birnbacher verdeutlicht die Unterscheidung am
Wert eines Waldes (Birnbacher 1993; vgl. Peacock 1999), der neben der
Befriedigung eines Nutzungsinteresses (z.B. Verwertung des Holzes)
auch den Existenzwert habe, anderen als den faktisch vorliegenden Inte-
ressen (z.B. dsthetischen, religiosen oder wissenschaftlichen) zu genii-
gen, ferner den Optionswert i.e.S. als Moglichkeit, sich zum Wald in ei-
nen Bezug zu setzen (z.B. darin spazieren zu gehen, auch wenn man
bisher diesen Brauch nicht pflegt) und schliefllich den »Vermachtnis-
wert«, diesen Wald nachkommenden Generationen als Moglichkeit, sich
zu ihm in Beziehung zu setzen, zu erhalten. Diese Unterscheidung fin-
det ihre Parallele in dem Vorschlag der Okonomen Charles J. Cicchetti
und Louis L. Wilde (1992; dort zahlreiche weitere Literaturangaben) zwi-
schen »Use Values« (current and expected) und »Nonuse Values« zu un-
terscheiden, Letztere gefasst als »Option Values« i.e.S. (Erhalt der Er-
strebbarkeit) und »Existence Values«, deren Wert in dem Wissen besteht,
dass andere Individuen fihig sind, dieses Gut zu nutzen (vicarious) oder
fihig bleiben, es zu nutzen (bequest). Da also alle drei Werte Méglichkei-
ten von Wertbeziigen bezeichnen, schlage ich — abweichend — fiir sie den
itbergeordneten Begriff » Optionswert« vor (vgl. Hubig *1995) und werde
»Vermichtniswert« fiir einen weiteren Wertaspekt reservieren.

Im Blick auf Sen’s Einsicht, dass das Wahlen-Kénnen und das Sich

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | DIE KuNST DES MOGLICHEN I

ins Verhiltnis setzen zu ... selber héherstufige Giiter sind, die auf be-
stimmten Bedingungen aufruhen (und fir die sich quantifizierbare
Zahlungsbereitschaft kaum eruieren lisst), kann nun gefragt werden,
welche letzten Bedingungen zu bewahren sind, damit technisches Han-
deln die Zukunft nicht verstellt. Das wiren zunichst die erwihnten
Optionswerte hoherstufiger Art als zusitzliche Intensionen von als Mit-
teln eingesetzten (Ressourcen, Arbeitsaufwand etc.) oder als Zwecken
realisierten Giitern. Dass sie zunichst als Functioning erfasst werden,
mag auf die Substituierbarkeit von Ressourcen hinauslaufen, also einem
okonomischen Denken verhaftet sein. Da jedoch zu den Functioning
auch das hoherstufige Bewerten-Konnen gehért, muss auf zweierlei ge-
achtet werden:

Uber den Erhalt einer weitest méglichen Diversivitit des Angebots
moglicher Optionen, z.B. einer Diversivitit der Natur, aber auch einer
Vielfalt von Lebensstilen, muss aber auch gewihrleistet bleiben, dass die
Subjekte fihig sind, sich als autonome Subjekte des Bewertens heraus-
zubilden. Dazu gehért der Erhalt derjenigen Sozialstrukturen, die die
personliche Identititsbildung allererst erlauben. Mithin ist es ausge-
schlossen, solche tradierten sozialen Verfasstheiten hier zu berticksichti-
gen, die in Gestalt von dogmatischer Erziehung und Unterdriickung
gerade darauf abheben, die Autonomie des Entscheidens zu untergraben.
Die Wahrung solcher Werte zielt auf dasjenige, wofiir ich den Terminus
»Vermichtniswerte« reservieren will. Vermichtnis ist also keineswegs
alles Tradierte. Vermichtniswerte meinen den Erhalt derjenigen sozialen
Strukturen, die fiir die Herausbildung von Wertekompetenz unabding-
bar sind. Es geht hierbei nicht um die Konservierung des Uberkomme-
nen und einen bedingungslosen Erhalt von Traditionen, sondern um die
Gewihrleistung derjenigen Strukturen (z.B. der Erziehung, Bildung,
Naturerfahrung u.v.a. mehr), die Voraussetzung dafiir sind, dass Subjek-
te lernen, sich in ein (auch ggf. ablehnendes) Verhiltnis zu diesen zu
setzen, also lernen, zu werten. Dazu gehort, dass diese Strukturen eine
hinreichende Stabilitit aufweisen miissen. (Hierzu ein Beispiel im Klei-
nen: Als der Stausee »Lac de la Sainte Croix« realisiert wurde, baute man
ein geflutetes Stidtchen strukturgleich am neuen Ufer wieder auf, statt
die Einwohner in neuen anonymen Quartieren anderer Stidte oder
verstreut neu unterzubringen.) »Vermichtnis« ist das Minimum kultu-
reller Schemata, deren Auflésung zu derjenigen disembeddedness fiihrt,
die Anthony Giddens als postmodernes Phinomen beklagt und die in
hohem Mafe technikinduziert ist. Die Ausbildung von Wertekompetenz
als Kompetenz des sich in ein Verhiltnis setzen zu Wiinschen und den
mit thnen verbundenen Handlungsoptionen ist Willensfreiheit.

Es diirften also nur diejenigen tradierten sozialen Strukturen, kultu-
rellen Handlungsschemata und orientierenden Ideen diesen Anspruch
auf Vermichtniswertcharakter erheben, denen von ihrem eigenen Kon-

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 143

zept her die Notwendigkeit inhiriert, Anerkennung seitens der adressier-
ten Subjekte mit guten Griinden einzuwerben und nicht etwa kraft eige-
ner Autoritit sich tiber eine entsprechende Anerkennungsbasis oder ihre
Verweigerung hinwegzusetzen. Denn Werte konnen ihre eigene Legiti-
mation nicht begriinden, ohne sich im Zirkel oder im unendlichen Re-
gress zu bewegen. Das bedeutet fiir die Nachhaltigkeitsdiskussion, dass
der soziale Aspekt von Nachhaltigkeit darin liegt, dass auf die Moglich-
keit der Anerkennung tradierter kultureller Schemata durch nachkom-
mende Generationen abgesehen wird und nicht deren materiale, kogni-
tive und normative Horizonte so eingeengt werden, dass diese Genera-
tionen nur noch unter Krisendruck, Amortisationslasten, allgemeiner:
»Sachzwingen« (s. Kap. 8), nicht umhin koénnen, aus Griunden der
Selbsterhaltung jenes ihnen vorgesetzte Anerkanntsein blof noch nach-
zuvollziehen. Ich verwende den Begriff »Vermichtniswert« also nicht
bloR — wie in der 6konomischen Diskussion — so, dass ausgedriickt wird,
dass den Spiteren die Kandidaten fir eine Option, zu ihnen in einen
Bezug zu treten, erhalten bleiben (das wire ein Aspekt von Optionswert),
sondern meine gerade als Erhalt des Vermichtnisses den Erhalt der
Subjektposition bzw. der Bedingungen ihrer Herausbildung. (Diese
Frage der Selbstkonstitution wird bei Sen nur am Rande behandelt, wo
er problematisiert, dass Arme sich in ihren Wiinschen und Bediirfnissen
an ihrer Lage »realistisch« ausrichten — vgl. die Diskussion um »cheap
tastes« im Rahmen der Ansitze, die »desire« als Grundbegriff fiir eine
Verteilungsdiskussion wihlen und damit aus meiner Sicht im Problem-
feld der Optionswerte verbleiben.)

Wie wire aber die Frage »Welches Natiirliche ist in welchem Umfang
als Optionswert zu erhalten?« bzw. »Welche Sozialstrukturen diirfen, da
sie Vermichtniswerte darstellen, nicht zerstort werdenr«, undogmatisch
zu beantworten? Hier ist zunichst auf die regulative Funktion jener
hoherstufigen Options- und Vermichtniswerte zu verweisen. Bei in der
Gegenwart gegebenen Gestaltungsoptionen erlauben sie, ein Mehr
gegeniiber einem Weniger auszuzeichnen und somit Deliberationspro-
zesse zu leiten. Dabei ist ein kluges Abwigen auch und gerade der Stra-
tegie verpflichtet, Makrorisiken fiir die Existenz bewertungsfihiger Sub-
jekte (Subjekte mit Wertekompetenz) und fiir die positive Freiheit ihres
Handelns weitest moglich auszuschliefen. Angesichts eines Spektrums
gegebener Optionen sind dann mit guten Griinden solche Optionen zu
verwerfen, deren Wahrnehmung zur Folge hitte, dass das gesamte Spek-
trum irreversibel oder nicht kompensierbar eingeschrinkt oder gar zer-
stort wiirde.

Gerade angesichts des Verweises, dass es kein risikofreies Handeln
gibt, konnen sehr wohl solche Optionen diskriminiert werden, deren
interne Struktur ein weiteres Disponieren als Risikomanagement ein-
schrankt (z.B. nicht riickholbare hohe Emissionen, deren Eigenschaften

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

nicht weitgehend bekannt sind). Entsprechend betonen Ulrich Beck und
Christoph Lau: »Je mehr Entgrenzung, desto mehr provisorisch-mora-
lische Grenzkonstruktion, desto mehr Grenzpolitik« (Beck/Lau 2004,
15). Hierauf wird zurtickzukommen sein bei der Behandlung der Frage:
Welche Grenzen wo? Im Verweis auf den Erhalt von Options- und Ver-
michtniswerten gewinnen wir ein Regulativ fiir eine Technikbewertung,
die ein Dissensmanagement (Kap. 6) im gegenwirtigen Wertpluralismus
(auch verschiedener Kulturen) erméglicht und in Ansehung der nicht
paternalistisch antizipierbaren Wertvorstellungen kiinftiger Generatio-
nen durchzufithren hat. Die Beriicksichtigung dieser héoherstufigen
Werte, die zugleich die Basis eines Wertpluralismus ausmachen, kann
mithin in Wertkonflikten fruchtbar gemacht werden dahingehend, dass
unter ihnen zu identifizierende weniger gute zu besseren und weniger
schlechte zu schlechteren Werthaltungen in Relation gesetzt werden
konnen. Sie tarieren ein Abwigen jenseits dogmatisch begriindeter
Anerkennungen und Ablehnungen, lassen also Graduierungen bezig-
lich des Erhalts der Anerkennungsmoglichkeit zu, wobei sie selbst als
nicht abstufbar gelten. Sie stehen mithin, wie unschwer zu erkennen ist,
eben unter jenem Paradigma klassischer Klugheitsethik aristotelischer
Provenienz, ausgerichtet auf den Erhalt des Handeln-Kénnens im em-
phatischen Sinne, d.i. eines gelingenden Gesamtlebensvollzugs (eupra-
xia) der moralischen Akteure, der sich in der Orientierung auf die rechte
Mitte zwischen den handlungsverunméglichenden Extremen operationa-
lisiert.

Wihrend Options- und Vermichtniswerte angesichts realer Wertkon-
flikte eine Priorisierung oder Abweisung von Optionen nach Mafigabe
ihres Options- und Vermichtniswertgehalts erlauben, kénnen freilich
auch Konflikte zwischen Options- und Vermichtniswerten selbst auftre-
ten, wenn zugunsten einer Erweiterung des Optionenspektrums soziale
Strukturen mit Vermichtniswertcharakter aufgeldst werden. Solcherlei
wird z.B. geltend gemacht, wenn von der medizinischen Forschung im
Dienste der Gesundheitsfiirsorge traditional begriindete Menschenbilder
unter funktionalen Gesichtspunkten aufgegeben werden. Wenn dies
geschieht, sollte es allein aus einem Wandel anerkannter intrinsischer
Werte im Sinne von »x ist ein Wert ...«, nicht aus einem Wandel von
Wertzuweisungen im Sinne von »x hat einen Wert ...« geschehen. Letzte-
res kann zu einer Bewertung menschlichen Lebens bestimmter Entwick-
lungs- oder Verfallsstufen fiihren, welche nicht deshalb obsolet erschei-
nen sollte, weil sie gegen bestimmte traditionale Werte verstofit, sondern
deswegen, weil sie eine Desensibilisierung zur Folge hat, die letztlich die
Wertekompetenz selbst zerstort, indem sie die Wertungen beliebigen
Modellen eines Nutzenkalkiils unterwirft. Unser Umgang mit unseren
Verstorbenen beispielsweise ist in deren Abweisung rechtfertigbar,
genauso wie das Folterverbot oder die Missachtung einer Teilhabe an der

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 DEN WERTPLURALISMUS ERNST NEHMEN | 145

Menschenwiirde bei Embryos nach Mafigabe ihres Entwicklungsstadi-
ums, welches auf einer bestimmten Stufe prikognitive Werthaltungen
erkennen lisst mit der Option ihrer Bewusstwerdung. Daher hatte ich
vorgeschlagen, im Falle eines Konflikts zwischen Vermichtnis- und
Optionswertcharakter einer Wertung als deren zusitzlicher Intension
den Vermichtniswert zu priorisieren, da seine Respektierung die He-
rausbildung von Optionswerten nicht verhindert, was aber umgekehrt
der Fall sein kann (Hubig *1995, Kap. 8.2.3). Damit ist das Problem aber
keinesfalls gelost, sondern nur ein Weg der Lésung angedeutet. Denn die
Identifizierung und héherstufige Wertung von Vermichtnis- und Op-
tionswertaspekten als Kandidaten kann unterschiedlich ausfallen, und
die einschligigen Konflikte sind auszutragen. Dieser Frage wollen wir
uns jetzt zuwenden.

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21.



https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

