
5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  119

 
 
 
 
 
 
 
 

5 Den Wertpluralismus ernst nehmen
 
 
 
 
Den Herausforderungen des Wertpluralismus stellen sich Ethiken in
ihrer modernen Ausprägung insofern, als sie höherstufige Regeln zur
Rechtfertigung suchen, wie mit pluralen Wertorientierungen umzuge-
hen ist. Neben (problematischen) utilitaristischen Konzepten kommt
hierbei insbesondere den diskursethischen und klugheitsethischen An-
sätzen eine maßgebliche Bedeutung zu, die nachfolgend zu diskutieren
ist.
      Utilitaristische Konzepte stützen sich auf die Instanzen latenter, im-
pliziter und höherstufiger Präferenzen, welche sich auf die Herausbild-
barkeit konkreter Präferenzen beziehen, und sie erhoffen, hier einen ar-
chimedischen Punkt zu finden, von dem aus sowohl die subjektiv inter-
ne also auch intersubjektive Präferenzkoordination vollzogen werden
kann. Dabei entstehen erstens Probleme dahingehend, wie überhaupt
Präferenzen ausgezeichnet werden sollen (»bewusst«, »rational«, »la-
tent«, »implizit«). Zweitens entstehen Probleme bezüglich auftretender
Paradoxien und Dilemmata der Präferenzkoordination, die zeigen, dass
die Präferenzkoordination unter Pareto-Kriterien mit der Bedingung ei-
nes minimalen Liberalismus konfligieren kann (Sen 1970), ferner mit
Demokratie-Prinzipien. Wie Julian Nida-Rümelin gezeigt hat, liegen die
Grenzen konsequentialistischer Orientierung dort, wo Strukturen zer-
stört werden, die für eine erfolgreiche Kooperation unverzichtbar sind
(Nida-Rümelin 1993). (Amartya K. Sen (1970) hat beispielsweise ein sol-
ches Paradox folgendermaßen modelliert: Zur Debatte steht eine limi-
tierte Gratifikation, die aus der Sicht des »moralisch« Handelnden A
problematisch, aus der Sich des »lasziven« B willkommen ist, aber nur
einem der beiden zukommen kann. Drei Handlungsoptionen seien ge-
geben: (a) A gelangt in den Genuss der Gratifikation; (b) B gelangt in den
Genuss der Gratifikation; (c) keiner gelangt in den Genuss der Gratifika-
tion. Die Präferenzhierarchie des A lautet: (c) ist besser als (a) und (a) ist
besser als (b) (denn A ist als »moralischer« Akteur gegenüber den Versu-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

chungen der Gratifikation besser gewappnet), also (c) > (a) > (b). Für B
hingegen ist (a) besser als (b) (weil er die »moralische« Haltung des A
destabilisieren will) und (b) ist besser als (c) (weil die willkommene Gra-
tifikation doch wenigstens einem zukommen soll). Beide stimmen somit
darin überein, dass (a) besser ist als (b). Dieses »Koordinationsergebnis«
kann nun von A mit dem Argument angegriffen werden, dass bei (a) >
(b) der B aus dem Spiel sei, da ihm die Gratifikation sowieso entzogen
sei, A also alleine zu entscheiden habe und er daher seine Präferenz
(Verzicht) erfüllen dürfe. B könnte kontern, dass A, wenn er (c) favorisie-
re, sich selbst aus dem Spiel gebracht habe, und dann doch B auf die
Gratifikation zugreifen könne, weil der Verzicht von A damit nicht tan-
giert wäre.) Liberale Paradoxien zeigen, dass die Idee, dass jedem Indivi-
duum ein bestimmter Entscheidungsspielraum zustehen solle, innerhalb
dessen er für sich frei entscheiden kann, ohne andere zu tangieren, mit
der Pareto-Forderung nicht vereinbar sind. Neben anderen Paradoxien
(s.u.) schreibt sich diese Problematik in bestimmten Ausprägungen der
Diskursethik fort, da sie konsequentialistische Elemente enthält.
      Schließlich wird – drittens – die Hypothek unsicheren Wissens über
die Folgen – wie in jedem konsequentialistischen Ansatz – weiter mitge-
schleppt (s. Kap. 4). Dies darf jedoch nicht dazu führen, zugunsten der
Sicherheit ethischer Rechtfertigung die Folgenbetrachtung auszuklam-
mern und einzig Prinzipien zu suchen, die als gültige unabhängig von
gezeitigten Handlungsfolgen die »Gesinnung« des Handelnden zu ori-
entieren hätten. Solche Prinzipien sind zwar notwendig, nicht jedoch
hinreichend, um die technische Realisierung von Sachverhalten zu recht-
fertigen. Sie wären zu ergänzen durch Prinzipien, die bewusst auf die
Unsicherheit technischen Handelns abheben und den Umgang mit
dieser Unsicherheit auf eine normative Basis stellen.

5.1 Der diskursethische Lösungsvorschlag

Das Bemühen der Diskursethiker zielt auf eine Rechtfertigung der har-
ten Forderung nach Konsens, der seinerseits alleiniger Rechtfertigungs-
grund für die Gültigkeit bestimmter Normen sein soll. Wenn nachfol-
gend einige Probleme dieser Argumentationsstrategien beleuchtet wer-
den sollen, schließt sich diese Absicht nicht an diejenige einiger Kritiker
der Diskursethik an, die aus einer externen Perspektive entweder –
pragmatisch motiviert – von der Diktatur des Diskurses sprechen (Baum-
gartner 1990, 130ff.) oder unter Hinweis auf eine prinzipielle Inkom-
mensurabilität von Sprachspielen die jeweilige Installierung eines Fun-
daments der Verständigung allein als durch Macht ermöglicht ansehen
(Lyotard 1987, 20). Vielmehr soll die Absicht der Diskursethiker ernst
genommen werden, angesichts eines so genannten ethischen Pluralis-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  121

mus oder eines Non-Kognitivismus im Blick auf die Möglichkeit einer
Begründung von Moral eine Rechtfertigungsinstanz der Einigung zu
suchen, auf die Kontrahenten in normativen Diskursen festgelegt wer-
den könnten.
      Bekanntlich versuchen die Diskursethiker diejenigen, die ihr Argu-
mentieren (»parasitär«-)strategisch konzipieren, auf so genannte »per-
formative [pragmatische] Widersprüche« hinzuweisen, die sich dadurch
ergeben, dass durch die jeweilige Verabschiedung von Wahrheitsansprü-
chen, Wahrhaftigkeitsansprüchen und Legitimitätsansprüchen die einzi-
ge Basis, die einen Diskurs überhaupt ermögliche, mit ihrer Inan-
spruchnahme zugleich negiert würde. In der diskursiven Praxis selbst
werde somit bereits ein Abgrenzungskriterium gegenüber einer bloß
parasitär-strategischen Ausrichtung des Argumentierens »impliziert«,
und die Behauptung einer Nichtletztbegründbarkeit weitergehender
Ansprüche (Non-Kognitivismus) verhalte sich widersprüchlich zur im-
pliziten Anerkennung der basalen Diskursvoraussetzungen, die »immer
schon erkannt seien«. Die Verpflichtung auf diese bereits anerkannten
Voraussetzungen bekommt dadurch den Charakter einer Erinnerung
oder reflexiven Selbstvergewisserung, deren Ignorieren oder deren Ab-
senz jene Widersprüche explizit bzw. implizit bedinge. Der Diskurs
selbst – wenn es einer sein soll – wird über starke Eintrittsvoraussetzun-
gen definiert: Aus dem Horizont der modernen Aufklärung wird die an-
thropologische Prämisse übernommen, dass neben einer bloß strategi-
schen Bedürfnisbefriedigung als Konstituens des Menschseins das
kommunikative Handeln als orientierungsstiftende Instanz die Verhaf-
tung auf dogmatische Weltbilder ablöst. Unparteilichkeit, Egalität, rezi-
proke Anerkennung, kurz: die Konstituenten von Autonomie sind die
modernen Grundvoraussetzungen diskursiver Praxis (Benhabib 1992;
Honneth 1992, 206-209; Rehg 1991, 27-48). Indem sie aus einer gelin-
genden Verständigung »impliziert« werden können, sind sie explizit vor-
stellbar und können gleichsam angemahnt werden, wenn eine Alternati-
ve, somit pseudodiskursive Praxis aus parasitär-strategischen Motiven
gegen sie verstoße. So spricht Jürgen Habermas tatsächlich – unter Ab-
sehung von Wahrheitsbedingungen (z.B. f → f: w oder f → w: w) – von
einer »materialen Implikation« (1983, 107).
      Dieser Argumentationsgang weist zwei Schwachstellen auf: eine
formale, die sich auf das unterstellte Verfahren der Implikation bezieht,
und eine inhaltliche, die das Gelingen von Praxis betrifft. Was die Impli-
kation anbetrifft, durch welche die entsprechenden Voraussetzungen als
gültige erwiesen werden sollen, ist zu bemerken, dass eine gültige Im-
plikation immer nur eine necessitas consequentiae, nicht ein necessitas
consequentis zu begründen erlaubt. Eine Implikationskette, die von
einer diskursiven Praxis (1) entsprechende Präsuppositionen (2) er-
schließt, von diesen wiederum den Grundsatz »D« der Diskursethik (3),

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

dass die Gültigkeit einer Norm durch das Einverständnis der Zustim-
mung aller Betroffenen konstituiert wird, sowie die abgeleitete Argumen-
tationsregel »U« (4), dass dieses Einverständnis sich in der Akzeptanz
der Folgen und Nebenfolgen der allgemeinen Befolgung einer entspre-
chenden Norm zu operationalisieren habe, und die schließlich dadurch
ermöglichte Generierung von Grundnormen (5), führt nicht zwangsläu-
fig und per se zur entsprechenden Auszeichnung solcher Normen (vgl.
Keuth 1993, 296f.). Denn Grundlage des jeweiligen Übergangs von
Begriffsverwendungen bzw. dem Einsatz entsprechender Argumente auf
die ihnen zugrunde liegenden Regeln und hierunter eingegangenen
Verpflichtungen ist die Unterstellung der Anerkennung dieser Regeln.
Selbstwidersprüche lassen sich immer nur im Rahmen solcherlei aner-
kannter Regeln rekonstruieren. Insofern hat dieser Übergang eher den
Charakter eines abduktiven Schlusses, der insofern fragil ist, als – im
Modus einer »Spekulation« – die Anerkennung entsprechend höherstu-
figer Regeln unterstellt werden muss. Dies scheint auch Habermas be-
merkt zu haben, wenn er darauf verweist, dass »U« ein »abduktiv ge-
wonnener Vorschlag« sei, bei dem sich »eine bestimmte Konzeption des
Guten eingeschlichen« haben könnte, die »von anderen Kulturen nicht
geteilt wird«, als »eurozentristische Befangenheit«. Dies ließe sich ent-
kräften angesichts des Wissens, was es heißt, sich auf eine Argumenta-
tionspraxis einzulassen. Ein solches Wissen wird aber doch gerade un-
terstellt – in spezifisch eurozentrierter Form (Habermas 1996, 60f.).
      Diese Unterstellung kann nicht ersetzt werden durch das Verfahren
einer Verallgemeinerung entsprechender Praxen, denn eine solche Ver-
allgemeinerung desavouiert keineswegs eine singuläre abweichende
Praxis, solange nicht die Basis der Verallgemeinerungsforderung ihrer-
seits akzeptiert ist. Eine Generalisierungsforderung schließt außerdem
nicht eine Begrenztheit des Definitionsbereichs der Generalisierung aus,
wie sie sich in unterschiedlichen sittlichen Kulturen (Hegel: Rechtszu-
ständen) manifestiert, die durchgängig beispielsweise die Goldene Regel
als Grundnorm aufweisen. Die Praxis islamischer Fundamentalisten
oder stalinistischer Totalitaristen lässt sich mit der Goldenen Regel be-
gründen, sofern ihre Verfechter diese auch für sich selbst in Anschlag
bringen. Allein die Schlüssigkeit einer Implikation erweist noch nicht
das Implikat als gültig. Wenn andererseits einer parasitär-strategischen
Praxis der Charakter von Praxis überhaupt abgesprochen wird, verweist
dies wieder auf die starken Eintrittsvoraussetzungen des Diskurses und
ermöglicht den Vorwurf der Zirkularität: »Nicht der Diskurs bedingt die
Freilassung des Sklaven, sondern die Freilassen des Sklaven bedingt den
Diskurs« (Krings 1979, 365). Die Unterstellung einer entsprechenden
Anerkennung von Autonomie muss gerade für strategisches Handeln
nicht gelten.
      Unter inhaltlichen Gesichtspunkten wird dies deutlich, wenn diffe-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  123

rierende Praxen unter unterschiedlichen Kriterien als »gelingende Pra-
xis« charakterisiert werden. Die starke Forderung, dass eine gelingende
Praxis nur die einer autonomen Praxis sein kann, verlangt gerade die
Anerkennung von Autonomie in einem Akt transzendentaler Freiheit
(Krings 1980, 122). Das Heteronomieverdikt gilt gerade nicht für strate-
gisches Handeln (Beispiel Gefangenendilemma). Insbesondere die Mög-
lichkeit einer unterschiedlichen Priorisierung der Freiheit von … im
Verhältnis zur Freiheit zu … in bestimmten Situationen macht dies
augenfällig. Wenn als typisches Beispiel für parasitär-strategisches Han-
deln das Ausnutzen eines demokratischen Diskurses zu Zwecken der
Installierung totalitärer Verhältnisse durch bestimmte Parteien benannt
wird, wird die Schwäche des formalen Implikationsprinzips für die
Auszeichnung der Gültigkeit entsprechender Normen deutlich: Wenn
nämlich Autonomie nicht anerkannt, sondern als Idol eines orientie-
rungsschwachen spätkapitalistischen Bürgertums erachtet wird, und die
Inanspruchnahme dieses Idols gleich dem Aufstülpen von Tarnkappen
durch Jäger strategisch eingesetzt werden, lässt sich ein entsprechendes
Implikationsverhältnis schlüssig begründen. Die Differenz liegt darin,
welche Praxis in welcher Hinsicht als gelingend erachtet wird. Das Prin-
zip der Demokratie (als »Implikat«), »Konsens über ›Mehrheit statt Kon-
sens‹« wird dadurch nicht verletzt, sondern nur einzig strategisch gedeu-
tet. Dasselbe gilt umgekehrt, wenn demokratische Diskursprinzipien
benutzt werden zum Zwecke einer »Erziehung zum Guten« (Ökodikta-
tur) angesichts bestimmter Mehrheitsentscheidungen, die gegen die
Prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung »verstoßen«, indem
irreversible Prozesse ausgelöst werden, die unabhängig von der Bildung
neuer Mehrheiten Handlungsspielräume determinieren oder Reaktionen
(Krisenmanagement) erzwingen. Schließlich gilt ein analoger Einwand
auch gegenüber der diskursethischen Verurteilung regional konsistenter
Praxen als grundsätzlich parasitär-strategisch (Beispiel Mafia), weil die
universelle Aufrichtigkeitssupposition verletzt würde. Wenn Verfechter
dieses Praxisideals in Verbindung mit einem entsprechenden Begriff des
Gelingens davon ausgehen, dass es in dieser Welt grundsätzlich nur
strategische Praxen gäbe, von denen manche sich in ideologischer Ver-
blendung als universell auszeichnen, bleiben die entsprechenden Impli-
kationsverhältnisse durchaus konsistent, wenngleich die Implikate be-
fremdlicher Natur sind. Würde man von vornherein davon ausgehen,
dass die entsprechenden Implikationen eingebettet sind in fragile abduk-
tive Schlüsse, würde man allerdings sich von dem Ziel der Diskursethik,
eine einzig gültige, einklagbare Instanz der Verpflichtung eruiert zu
haben, weit entfernt sehen müssen.
      Nun könnte man – was im Rahmen der Diskursethik geschieht –
darauf verweisen, dass die Fragilität abduktiven Schließens sich im Be-
reich faktischer Praxen bewege und deren Vielfalt als Unsicherheit fort-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

schreibe. Daher fordern die Diskursethiker, dass die diskursive Praxis
kontrafaktisch gedacht werden müssen. Angesichts der Tatsache, dass
reale Diskurse kaum den diskursethischen Bedingungen in toto entsprä-
chen und auch nicht die diskursethischen Prozedierungsgrundsätze
aufwiesen, müsse ein kontrafaktisches Prozedieren, was die Grund-
normgenerierung betrifft, getrennt werden vom faktischen Prozedieren,
was die konkret eruierten Normen betrifft. Bezogen auf unser Demokra-
tiebeispiel ließe sich dies folgendermaßen begreifen: Wer sich an einer
politischen Wahl unter demokratischen Standardbedingungen beteiligt,
der erkennt implizit die Mehrheitsregeln an. Was die faktische Praxis
betrifft, könnte dies strategisches Handeln totalitär orientierter Parteien
durchaus implikativ rechtfertigen. Die kontrafaktische Dimension hin-
gegen ließe sich erschließen im Blick auf Bedingungen der Möglichkeit
demokratischer Praxis selbst, also einer transzendentalen Überlegung.
Würde nämlich der zugrunde liegende Anspruch des Demokratieprin-
zips dahingehend negiert, dass normative Dissense stehen bleiben und
lediglich durch Mehrheitsbildung überlagert würden, so hätte dies zur
Konsequenz, dass sich gegenseitige Handlungserwartungen nicht stabi-
lisieren würden und letztlich »Vertrauen« nicht möglich wäre (Apel
1978, 173f.). Gerade dies mache jedoch den Sinn von Demokratie aus.
      Dem lässt sich allerdings entgegenhalten, dass wechselseitige Hand-
lungserwartungsstabilisierung und Vertrauen durchaus auch (a) in
regionalen Praxen entstehen und diese tragen können sowie (b) mögli-
cherweise selbst als höherstufig-strategisch einschätzbar sind. Wenn in
quasi-transzendentalen Argumentationen die entsprechenden Argumen-
te ex negativo eingesetzt werden – was sich schon bei Kant als problema-
tisch erwiesen hat –, macht sich die Triftigkeit der entsprechenden
Argumentationen abhängig von ihrer Einschätzung des Status der jewei-
ligen Ausgangspraxis (z.B. Wissenschaftspraxis), die den Anspruch über
Einzig-Gültigkeit allererst noch zu begründen hätte. Diese Begrün-
dungshypothek schreibt sich dann fort in die Problematik, paternalis-
tische Standpunkte bei der Einschätzung realer Diskurspraxen zu recht-
fertigen. Stellvertretend wird dann über »wahre« Bedürfnisse und »ei-
gentliche« Interessen disponiert, weil von der Absenz ihrer Bestim-
mungsmöglichkeit durch den Diskurspartner ausgegangen wird, ohne
dass unterstellt werden kann, dass diese Bestimmung durch ihn über-
haupt anerkannt würde. Verschärft stellt sich dieses Problem, wenn
advokatorische Diskurse für potentielle Subjekte der Kommunikation
geführt werden müssen. Auch hier gehen wir selbstverständlich von
bestimmten »kontrafaktischen« Anerkennungsakten der potentiellen
Subjekte aus, was beispielsweise die Aversion vor Leiden – soweit es
allgemein als solches anerkannt ist – oder das Bedürfnis nach freier
Entfaltung oder eines gewünschten Selbstbezuges als »aufgeklärtem«
betrifft. Eine Substantiierung dieser Grundinteressen verweist uns je-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  125

doch auch wieder sofort in den Horizont einer entsprechenden sittlichen
Kultur zurück.
      Manche Diskursethiker gehen nun soweit, diesem Problem dadurch
zu begegnen, dass selbst die grundlegenden Eintrittsbedingungen in den
Diskurs im jeweiligen Diskurs disponibel sein sollen. Neuere Arbeiten
zur Diskursethik stellen die Abwägung über Eintrittsbedingungen, ein-
zubeziehende Diskursteilnehmer sowie die Kriterien einer Relativierung
der allgemeinen Zustimmbarkeit zunehmend in die Kompetenz der
Diskurse selbst. Dadurch werden Anwendungsdiskurse möglich, die
klugheitsethische Züge aufweisen. Dies betrifft insbesondere auch eine
stärkere Gewichtung des Fallibilismus diskursiver Rechtfertigung. Dis-
kurse stehen aber weiter unter dem Ideal herrschaftsfreier Zustimmbar-
keit (vgl. hierzu Gottschalk-Mazouz 2000). Dies reicht bis zur abendlän-
dischen Rationalitätsunterstellung als »Kleinhypotheton«, über die in
einem intrakulturellen Diskurs gestritten werden kann. Dann aber ent-
steht ein Widerspruch zur höherstufigen Kontrafaktizitätsunterstellung,
die wahre Diskurse auszeichnet. Denn wenn Eintritssuppositionen
ihrerseits disponibel werden sollen, ist dies ja nur in realen Diskursen
möglich. Eine kontrafaktische Diskursivität hat nämlich keine empiri-
schen Subjekte mehr, die streiten: Kontrafaktizität setzt ein virtuelles
universelles Diskurssubjekt (analog zur volonté génerale im Unterschied
zur volonté de tous bei Rousseau) voraus.
      Eine Forderung nach kontrafaktischer/potentieller Öffentlichkeit als
Berücksichtigung »möglicher« Diskursteilnehmer vermag nicht per se
das Inklusionsproblem zu lösen: zu entscheiden, welche nicht-argumen-
tationsfähigen Betroffenen, die möglicherweise andere Rationalitätsstan-
dards verfolgen oder die gegebenen Rationalitätsstandards nur mögli-
cherweise verfolgen, in welcher Weise einzubeziehen sind. Die Unsi-
cherheit wird deutlich, wenn man sich im Blick auf die Modellierung
eines entsprechenden Subjektbegriffs, z.B. an die thomistische Charakte-
risierung »sic non est animal, non est homo« erinnert, die die Grenze
des Menschseins im embryonalen Stadium festzulegen versuchte, oder
wenn man angesichts der Möglichkeit von Hirngewebstransplantationen
die entsprechenden Folgeüberlegungen antizipiert, oder wenn man sich
bezüglich der Einbeziehung künftiger Generationen in das Diskursge-
schehen deren Festlegung auf ein gegenwärtig anerkanntes Autonomie-
ideal unterstellt; schließlich, wenn man sich hinsichtlich der »Nebenwir-
kungen« darüber im Klaren wird, dass Nebenwirkungen alle betreffen
und für raumzeitlich entlegen situierte Subjekte vielleicht die Hauptwir-
kung ausmachen. Dann stellt sich das Problem, festzulegen, wie Subjek-
te überhaupt als Diskurssubjekte in Rechnung zu stellen sind, als ein
Problem notwendiger Fokussierung sowohl im Blick auf die Subjekthaf-
tigkeit als auch im Blick auf die Betroffenheit als auch im Blick auf die
Folgen. Wer soll aber das Subjekt sein, das die Fokussierungen vor-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

nimmt? Kriterien, die über jegliche sittlich-relative Anerkennung erha-
ben sind, weil sie als Bedingungen solcherlei Anerkennung »kontrafak-
tisch« existieren, sind nicht in Sicht.
      Wenn beispielsweise im Zuge einer diskursethischen Kritik an
bestimmten präferenzutilitaristischen Positionen in der Frage des Um-
gangs mit menschlichem Leben (Euthanasie/Schwangerschaftsabbruch
[vgl. Singer 1984]) der Bezug auf bloß real Betroffene, gefasst als »dis-
tinkte Lebewesen« (wobei »distinkt« als Selbstzuweisungsprädikat erach-
tet wird) als »Verdinglichung« kritisiert wird, und statt dessen alle poten-
tiell Betroffenen als Kommunikationssubjekte mit ihren »möglichen«
Präferenzen zu berücksichtigen seien, dann gewinnen wir eine relativ
magere Argumentation: Unter der (kontrafaktisch) generierten Grund-
norm, dass ein mögliches Einverständnis der Betroffenen vorliegen
müsse, und einer daraus abzuleitenden Norm, die das Tötungsverbot
spezifiziert, gelangen wir unter der nicht auszuräumenden Unsicherheit
einer Substantiierung, was Betroffenheit, Folgen und Nebenwirkungen
betrifft, allenfalls zu bestimmten Realisierungsnormen, deren Befolgen
entsprechende reale Diskurse möglich werden lässt, etwa der Art, »dass
die humanen Züge im Gesundheitswesen erweitert« werden und »die
soziale Basis für eine Selbstbestimmung beim Umgang mit der Schwan-
gerschaft vergrößert« werden müssten. (Ein Beispiel der wenigen Um-
setzungsversuche der Diskursethik: Arbeitsgruppe Diskursethik [Schiffer
u.a. 1992, 28-35]). Damit werden aber für Güterabwägungen und Ent-
scheidungsvorbereitungen in konkreten Konfliktfällen keine Kriterien
erbracht, sondern Realisierungsbedingungen für moralisches Handeln
überhaupt beschrieben, die aus der Sicht jedweder Ethik gut begründbar
sind, in ihrer Konkretisierung allerdings (was heißt »human«, was heißt
»Gesundheit«, was heißt »Gesundheitswesen«, was heißt »Selbstbe-
stimmung«) ihrerseits wieder strittig werden dürften, wobei hier gerade
die entsprechenden regionalen Praxen aufeinander prallen. Selbst im
Rahmen einer angewandten Diskursethik (wie sie von Karl-Otto Apel als
Teil II seiner Ethik, die auf die Etablierung entsprechender Realisie-
rungsbedingungen des Diskurses zielt, entworfen wurde), werden Dis-
sense bei minimalem Grundkonsens nicht bloß bezüglich der Frage, wer
die disponierenden Subjekte sein sollen, sondern auch und gerade bei
der Frage, wie die Folgen in ihrer jeweiligen Gestalt identifiziert und
bewertet werden sollen, augenfällig.
      Die Standards argumentativer Rationalität (Wohlinformiertheit,
Herrschaftsfreiheit, Gleichberechtigung der Diskursteilnehmer etc.)
bedürfen eines eigenen Anerkennungsaktes, dessen Ausbleiben aber ein
»rein strategisches« Handeln nicht irrational werden lässt. Die Motiva-
tion zu einem diskursethischen Argumentationsideals (»D«) kann nicht
argumentativ erzwungen werden. Nicht bloß formal, sondern auch in-
haltlich problematisch ist ferner die Argumentationsregel »U«. Sie birgt

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  127

drei Probleme: Das oben erwähnte Problem einer Ungewissheit von
Folgen, die Binnenproblematik der Forderung nach einer Akzeptanz der
Folgen einer allgemeinen Befolgung (da es keinen Übergang von indivi-
duellen Präferenzordnungen zu kollektiven Präferenzordnungen gibt,
der im Einklang mit den Minimalbedingungen eines demokratischen
Liberalismus steht [vgl. Arrow 1963; Sen 1970, s.o.]) und schließlich
wegen der Forderung, dass Werthaltungen nur Kandidaten der Beurtei-
lung sind und somit eine Motivation zum zur Dispositionsstellen der
Werte vorausgesetzt ist. Letzteres schränkt die Leistungsfähigkeit dieser
Rechtfertigungsstrategie auf diejenigen ein, die den Diskurs als »Mono-
log des guten Willens mit sich selbst« (Krings 1974, 365) unter diesen
Bedingungen führen wollen. Damit regionalisieren sich Diskurse aber
auf die Gutwilligen. Die transitive Orientierung, die sie zu erhalten su-
chen, wird erkauft durch eine gewisse Anti-Funktionalität des Diskurses
unter Entscheidungsdruck und Endlichkeitsbedingungen; Diskurse, die
Habermas zu Recht als »keine Institutionen, sondern Gegen-Institutio-
nen schlechthin« bezeichnet (Habermas 1971, 200), sind eher Ausdruck
des Willens zu einer umfassenden Reflexion, welche – im Gegensatz zu
Institutionen – die jeweilige Normativität des Faktischen problematisiert.
      Die Rückbindung von Diskurserträgen an die unterschiedlichen
Lebenswelten der Beteiligten wird einer nachgeordneten Klugheit über-
antwortet, die sich lediglich noch einem Applikationsproblem stellt
(Habermas 1983, 115). Ein Abwägen, welches die situative Verfasstheit
eines Betroffenen zum Ausgangspunkt nimmt, um etwa Relativierungen
diskursiver Ansprüche zu rechtfertigen, hätten diese Relativierungen
wiederum im Diskurs zur Vertretung zu bringen, was aber in den Wi-
derspruch führt, dass nur diejenigen Aspekte situativer Verfasstheit
geltend gemacht werden können, die allgemein nachvollziehbar sind,
womit das Individuelle, welche die Relativierung begründen sollte, sei-
nerseits relativiert ist.

5.2 Der klugheitsethische Lösungsvorschlag:
Aristoteles und Descartes’ provisorische Moral

Den genannten Problemen eines Wertpluralismus einerseits, der Be-
gründbarkeit einer kontrafaktischen Legimitationsinstanz andererseits
suchen den klugheitsethischen Ansätze zu begegnen, welche von Kant
(s.o.) disqualifiziert wurden unter dem Verweis darauf, dass hier ledig-
lich unter individuellen Vorstellungen vom gelingenden Leben als Vor-
stellungen individueller Einbildungskraft Ratschläge für eine sinnvolle
konkrete, situationsspezifische Zwecksetzung generiert würden. In die-
ser Einschätzung wird der Anspruch von Klugheitsethiken unzulässig
verkürzt: Denn seit ihrer Prägung durch Aristoteles ist auch die Klugheit

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

als Vermögen auf ein Unbedingtes gerichtet, formal charakterisiert als
Selbstzweckhaftigkeit, vorfindlich in jeglichem Streben und jeglicher
Werthaltung als notwendige Hinsichtnahme letztlich auf ein Ziel, wel-
ches selbst nicht mehr Mittel ist, sondern sich selbst genügt. Das Strate-
gische ist also nicht mehr dubioser Beurteilungskandidat vor einer exter-
nen Instanz, die sich als anerkennungsbedürftige Freiheit, als ratio es-
sendi der Moral, ausbuchstabiert, sondern in dem Strategischen wird als
sein (intrinsisches) »Wesen« – trotz aller Unterschiede seiner Ausprä-
gungen – das Interesse am Gelingen des Lebens als Basis ernst genom-
men und weiter verfolgt. Dass »das Gute« kein Oberbegriff ist (Aristote-
les NE, 1096 a 24ff.), dem bestimmte Vollzüge subsumierbar oder nicht
subsumierbar sind, sondern nur Hinsichtnahmen des Gelingens be-
schreibt, die untereinander in ein sinnvolles Verhältnis mit Blick auf
einen gelingenden Gesamtlebensvollzug (eupraxia) zu bringen sind, ist
Ausgangspunkt jeglicher Klugheitsethik. Die Vielstimmigkeit des Wert-
pluralismus entsteht ja im Wesentlichen dadurch, dass die konstitutiven
Prinzipien, welche die Werthierarchien begründen, selbst unangetastet
bleiben. Qua solcher Immunität konfligieren diese Prinzipien. Und da
diese Prinzipien ihrerseits bestimmter Prinzipien bedürfen, welche die
Herstellung eines Handlungsvollzugs leiten, da dieser sich nicht aus den
Prinzipien selbst ergibt (s.o.), finden wir in diesem Bereich ein neues
Konfliktfeld. Klugheitsethiken suchen daher regulative Prinzipien, unter
denen eine Abwägung zwischen Hinsichten des Guten möglich wird.
Entsprechend – und dies ist nun für die Technik besonders relevant –
sind Handlungsziele danach zu gewichten, dass die Wahl der Hand-
lungsmittel nicht bloß dem Gelingen der konkreten Handlung (der
Realisierung eines Ertrags) dienlich sein soll (Poiesis), sondern ihre
Qualität sich auch und gerade daran bemisst, inwiefern sie zum Gelin-
gen des Gesamtlebensvollzugs beitragen, und zwar nicht als zu zeitigen-
dem Produkt, sondern durch ihre inhärente Qualität: als Vollzug Teil des
Gesamtlebensvollzugs zu sein (Praxis) nach Maßgabe dessen, inwieweit
in ihnen selbst bei ihrem Vollzug ein »Erfülltsein«, eine »Selbstzweck-
haftigkeit«, ein Glück inne wohnt, welches Teil eines dauernden Glückes
sein kann: »eine Schwalbe macht noch keinen Frühling« (Aristoteles NE,
1140 a 25-28; vgl. zu diesem Paradigma einer »inclusive-end-Theorie des
Glücks« in der modernen Tugenddiskussion stellvertretend den Uyl
[1991]). Gelingen, Erfüllung, Glück als sekundäre Intentionen jeglicher
Zielverfolgung begründen die Ratschläge der Klugheit, die auf die Ver-
meidung derjenigen Handlungen zielen, die dem Gelingen selbst abträg-
lich sind, weil sie Mangel (ein zu wenig an materialen, volitiven und
kognitiven Voraussetzungen als notwendiger Bedingungen des Han-
delns) und Überfluss (modern: Amortisationslasten vergeudeter Res-
sourcen) zeitigen.
      Das jeweilige Tableau von Ratschlägen, welches die verschiedenen

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  129

Klugheitsethiken in ihrer Tradition entwickelt haben, weist oftmals ge-
gensätzliche Regeln auf (vgl. unten das Konzept Descartes’ oder etwa
Gracians Regel, man solle beherzt die Dinge anpacken, im Gegensatz
zur Feststellung, es sei eine Kunst, die Dinge ruhen zu lassen etc.). Dies
ist der Tatsache geschuldet, dass eine allgemeine (transitive) Orientie-
rung am Ideal des Gelingens über diese Orientierung hinaus die Situa-
tionsspezifik im Auge behalten muss. Die gegensätzlichen Regeln geben
ein Tableau ab, innerhalb dessen die Betroffenen relativ zur Problemlage
sich orientieren müssen (reflexiv) (Hubig 1997, 19ff.). Insofern kann –
mit Blick auf mögliche Regeln – im Wesentlichen nur angeraten werden,
wie all das zu vermeiden ist, welches dem Gelingen überhaupt abträglich
ist. Hierdurch entsteht lediglich ein Wissen »im Umriss« (Aristoteles),
und innerhalb dieser Grenzen, die den Umriss ausmachen, werden Ge-
lingenschancen für eine reflexive Orientierung vorgestellt.
      Hierin liegt ein doppeltes Moment der Universalisierung, sowohl
über den singulären Vollzug hinaus in die Zukunft als auch mit Blick auf
die Einbettung in den Gesamtlebensvollzug der Sozietät. Denn die Beur-
teilung der jeweiligen Verfasstheit eines Vollzugs ist nicht durch irgend-
welche Grundsätze selbst zu leisten, sondern nur durch ein erfahrungs-
gesättigtes Beurteilungsvermögen, welches in seiner Anlage der Gestal-
tung und Bereicherung durch Viele bedarf, die ihre unterschiedlichen
Erfahrungen und Perspektiven »zusammenbringen«. Es rekrutiert sich
im Modus einer intersubjektiven Beratung, da dem Einzelnen die zur
Beurteilung hinreichenden Kenntnisse und Fähigkeiten fehlen. Die Be-
urteilung soll eine »Mitte für uns« markieren, welche sich als Mitte in
Ansehung der zu vermeidenden Extreme begreift. Sowohl um die Sub-
jekte so weit zu bilden, dass sie ihre Handlungen in dieser »Mitte« hal-
ten, als auch um die Folgen, die in diesen Handlungen erstrebt werden,
so zu koordinieren (ggf. zu kompensieren etc.), dass die zu vermeiden-
den Effekte nicht auftreten, bedarf es der Politik, welche insofern »die
Ethik vervollkommnet« (Aristoteles NE, 118 b 15f.; Politik 1280 b 29-35,
1288 a 38f., 1332 a 32ff.; s. Kap. 7). Dies verhindert eine Verkürzung des
Klugheitsdenkens auf das Feld rein strategischer Mittelwahl. Zum Ge-
lingen eines Gesamtlebensvollzugs als eupraxia müssen alle Hand-
lungsmittel dahingehend zusätzlich validiert werden, dass sie die not-
wendigen Handlungsbedingungen nicht gefährden. Die Extreme, welche
im Habitus der Tugend zu vermeiden sind, sind diejenigen, die das Sub-
jekt des Handelns überhaupt in Frage stellen und diejenigen, die die
Spielräume seines Handelns gefährden. Die Auszeichnung bestimmter
singulärer Werte als einzig orientierend oder bestimmter Güter als ein-
zige Ziele von Handlungsoptionen führt zu Vereinseitigungen, welche
das Gesamtgelingen als basale Option beschädigen. Die Achtung vor die-
ser Funktion politischer Institutionalität ist daher ein wesentliches Es-
sential von Klugheitsethiken.

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

      Da der Grundansatz unter der Perspektive des Gesamtlebensvollzugs
modelliert ist, sind der Erhalt der Bedingungen für die Gestaltung eines
gelingenden Lebens und die Berücksichtigung der Zukunftsoffenheit
konkreter Vollzüge wichtige Instanzen, von denen aus Klugheitsethiker
argumentieren. Die Bedingungen unseres Handelns finden wir in insti-
tutioneller Verfasstheit vor (dies gilt auch für die »naturalen« Bedingun-
gen), und die Gestaltung der Möglichkeitsräume des Handelns ist insti-
tutionalisiert. Klugheitsethiken berücksichtigen entsprechend die norma-
tive Kraft des institutionell Faktischen und reflektieren in ihren Rat-
schlägen das Verhältnis der Individuen zu den Institutionen. Da nicht
singuläre Vollzüge durch die Beurteilung unter einer übergeordneten
»sicheren« Instanz ein für alle Mal gerechtfertigt werden, sondern Mög-
lichkeiten und Grenzen für das Gelingen solcher Vollzüge in bestimm-
ten Spielräumen aufgezeigt werden (reflexives Orientieren), ist die Be-
rücksichtigung des Fallibilismus jeglichen Handelns (in Abhängigkeit
von sich verändernden Bedingungen, verändernden Möglichkeiten der
Optionenwahl, veränderter situativer Verfasstheit von Bedarfslagen,
Fertigkeiten etc.) ein weiterer zentraler Topos der Klugheitsethiken.
Sicherheit beanspruchen die Ratschläge daher auch für sich selbst nicht.
Stehen damit die Klugheitsethiken insgesamt unter dem Verdikt des
Relativismus?
      Mit der Formulierung vom »Wissen im Umriss« (Typos), welches
Klugheitsethik bereitstellt, hat bereits Aristoteles signalisiert, dass es
einerseits in der Tat um Relativierungen geht, wenn eine konkrete Ent-
scheidung als klug gerechtfertigt werden soll, Relativierungen zwischen
den genannten Rechtfertigungsgesichtspunkten in Ansehung der kon-
kreten Situation. Die Kennzeichnung des Umrisses selbst ist jedoch
nicht relativ, sondern immanenten Eigenschaften des Strebens geschul-
det, die genau erfassbar sind und in den allgemeinen Empfehlungen für
ein kluges Handeln ihren Niederschlag finden. Hierunter müssen die
Kriterien immer neu und situationsangepasst abgewogen werden mit
den Konsequenzen der Befolgung der unter ihnen entwickelten Rat-
schläge. In der modernen Diskussion versucht man, diesem Anspruch
durch die Modellierung von »Überlegungsgleichgewichten« nachzu-
kommen (worauf wir noch zurückkommen werden.)
      Damit ist zunächst nur sehr vage die Ausrichtung der Klugheitsethi-
ken markiert, und es entsteht Klärungs- und Konkretisierungsbedarf in
vielerlei Hinsicht.
      Bevor dies in mehreren Schritten erfolgen soll, ist die Verortung des
weiter zu verfolgenden Konzepts einer klugheitsethischen Lösung insbe-
sondere mit Blick auf das Verhältnis zu einer Autonomieethik als
Pflichtethik zu verdeutlichen. Eine solche Ethik fand ihre paradigmati-
sche Begründung bei Kant und leitet die Entwürfe einer Diskursethik,
deren Idee einer Legitimation durch Verfahren die Kriterien für die Legi-

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  131

timität des Verfahrens selbst aus der unterstellten Autonomie der Dis-
kursteilnehmer ineins mit der Notwendigkeit der Wahrung dieser Auto-
nomie entfaltet.
      Dass die Freiheit von Vernunftwesen, unter der ihr Handeln über-
haupt ein Handeln ist, nicht zu sich selbst in Widerstreit tritt, ist gewähr-
leistet, wenn sie sich nicht heteronomer Bestimmung überlässt. Sie
muss sich selbst ihr Gesetz geben, »notwendig« sein »aus Achtung fürs
Gesetz« (Kant GMS, AA 400). Solchermaßen definiert Kant »Pflicht«.
Die Nötigung durch das Gesetz ist absolut, d.i. nicht jenseitig bedingt
(Vorrede AA 389). So gesehen ist Freiheit Autonomie, Selbstgesetzge-
bung. Der kategorische Imperativ als Gesetz legt das Handeln dahinge-
hend fest, durch die Maxime diese allgemeine Gesetzgebung zu realisie-
ren, allgemein deshalb, weil keine Option besteht, hier Relativierungen
vorzunehmen. Diese Allgemeinheit meint also Allgemeingültigkeit
(nicht: das Ergebnis einer Verallgemeinerung, mithin Universalität, nicht
Generalität als Ergebnis einer Generalisierung). Einer allein kann nicht
einzig für sich Freiheit beanspruchen – wie wollte er das begründen?
Diese Autonomie ist Selbstzweck, weil nicht durch jenseitige Zwecke
bestimmt. Daher auch die ähnliche Formulierung des Sittengesetzes, so
zu handeln, dass die Menschheit (i.S. von Menschsein) zugleich als
Zweck, niemals bloß als Mittel erachtet wird. Das Sittengesetz scheint
insofern ein analytischer Satz zu sein, weil es festlegt, wenn Handeln
überhaupt Handeln ist.
      Kant besteht jedoch darauf, dass es sich um einen synthetischen Satz
handle, und zwar aufgrund seiner imperativischen Form, die in seinem
Inhalt nicht angelegt ist (AA 420). In Ansehung dieser Form erkennen
wir, dass wir wirklich frei sind (und nicht etwa durch das Sittengesetz
kausal determiniert werden) – das Sittengesetz ist der Erkenntnisgrund
(ratio cognoscendi) unserer Freiheit). Sein Wesensgrund (ratio essendi) ist
jedoch diese Freiheit selbst, denn sonst wäre dieser Imperativ nicht
gegeben. Diese Wechselbeziehung bedarf jedoch allererst der Anerken-
nung dieser Freiheit (»Wer sich als frei erachtet, ist frei«), die real – unter
Inkaufnahme der Irrationalität – unter (auch aus klugheitsethischer Sicht
falsch verstandenem) naiv-strategischem Interesse verweigert werden
kann und dann das Vernunftwesen vernunftlos machte, seiner Würde
entkleidet würde. Wo genau ist hier der Ort für eine Klugheitsethik als
Ethik, nicht als bloße, von Kant abgewertete Glückstechnik?
      Er besteht m.E. in einer Anschlussfähigkeit in zweierlei Hinsicht:
Zum einen in dem bereits erwähnten vorgelagerten Bereich, den Kant
unter dem Titel der »uneigentlichen Pflichten« abhandelt. Diese haben
auf die Gewährleistung der Bedingungen zu zielen, die Autonomie
insofern ermögliche, als Individuen, die von existentiellen Sorgen getrie-
ben, »determiniert« werden, reales Interesse an ihrer Freiheit kaum
nehmen. Die positiven Realisierungsbedingungen von Freiheit sind in

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

Orientierung an Autonomie zu gewährleisten – das Sittengesetz selbst
wirft aber hierfür keine Gestaltungsregeln ab. Zweitens – wiederum
entgegen dem kantischen Begriffsgebrauch – finden wir einen An-
schluss im nachgelagerten Bereich der Diskussion des Sittengesetzes, in
dem Kant bestimmte Konsequenzen der Anerkennung des Sittengeset-
zes diskutiert, die »unvollkommenen Pflichten«.
      Waren die vollkommen Pflichten dadurch erläutert, dass die Ver-
nunft solche Maximen nicht zulassen dürfe, in denen sie zu sich selbst
in einem undenkbaren (kontradiktorischen) Widerspruch trifft, sich selbst
aufzuheben (z.B. qua Selbstmord) oder ein Versprechen abzugeben in
der Absicht, kein Versprechen abzugeben (Wahrheitsansprüche zu erhe-
ben in der Absicht, zu lügen), so sind die unvollkommenen Pflichten
durch ein Nichtzulassen von Maximen charakterisiert, die man nicht
widerspruchsfrei wollen kann: Die eigenen Fähigkeiten verfallen zu
lassen oder nicht zu entwickeln oder Anderen in Not Hilfe zu versagen,
würde bedeuten, dass freies Handeln als Erstreben bestimmter Zwecke
nicht realisierbar ist.
      Die Ratschläge der Klugheit und die pragmatischen Imperative (die
voneinander zu unterscheiden sind, s.o. Kap. 3.3) werden genau diesen
Ansprüchen gerecht, indem sie sie teils weiter substantiieren, teils die
Lücken positiv ausfüllen, die durch die Ausgrenzung verwerflicher
Maximen (z.B. nicht zu helfen) entstanden sind (wie ist zu helfen?). Der
von Kant evozierte Eindruck, dass Autonomie und Klugheit als hand-
lungsleitende Prinzipien eine Alternative darstellen einerseits, die in der
Diskursethik verfolgte Abqualifizierung strategischen Handelns anderer-
seits lassen sich nicht aufrecht erhalten: Beide Ethikkonzepte konvergie-
ren im Punkt des notwendigen Erhalts der Bedingungen des Handelns
(vgl. Kornwachs 2000), und beide finden ihre Rechtfertigung in einem
Prinzip des Guten, welches im Selbstzweckcharakter bzw. dem Charak-
ter eines Handelns, das Handeln sein will, als Zweck an sich liegt. Natür-
lich (besser: kultürlich) sind konkrete Konzepte von Handeln und Frei-
heit unter variierenden Selbstbildern des Menschen unterschiedlich
akzentuiert, genauso wie Akzentverschiebungen bezüglich der Fokussie-
rung zu bearbeitender Problemlagen (Gestaltung von Selbst-, Natur- oder
Sozialbeziehungen) die unterschiedlichen Ausprägungen der Pflicht-
oder Klugheitsethiken bestimmen. Und schließlich finden Entwicklun-
gen in Reflexion fachwissenschaftlicher Erträge statt, z.B. was die Model-
lierung von »Entscheidungsfreiheit«, »Fähigkeit«, »Hilfe« etc. betrifft.
      Für eine Ethik der Technik als Ethik der Gestaltung technischer Sys-
teme bedeutet also ihre Ankopplung an klugheitsethische Argumenta-
tionslinien nicht eine Abkopplung von autonomie- bzw. pflichtethischen
Erwägungen. Letztere werden ihre Bedeutung haben bezüglich Fragen
der Grenzsetzung, z.B. mit Blick auf die »Hybridisierung des Men-
schen«, Erstere bezüglich der konkreten Auslegung technischer Systeme

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  133

innerhalb dieser Grenzen. Wir werden jene ethische Doppelung wieder
finden in der Begründung der Wahrung von »Vermächtniswerten« (die
Handlungsautonomie gewährleisten) und »Optionswerten«, die positive

2Handlungsfreiheit garantieren (Kap. 5.3, vgl. auch Hubig 1995).
      Im Rückblick dürfte von dieser Stelle aus wiederum deutlich gewor-
den sein, dass rein unter autonomieethischen Gesichtspunkten model-
lierte Diskurse überlastet sind, wenn in ihnen Gestaltungsprobleme
gelöst werden sollen, genauso, wie ein rein pragmatisch fundiertes Ab-
wägen blind bliebe ohne autonomieethische Orientierung. Es ist daher
gerade im technikethischen Problemhorizont einer Klugheitsethik Gel-
tung zu verschaffen, die aber diskursethische Elemente in modifizierter
Form aufnimmt, durch die die Grenzen des Abwägens rechtfertigbar
sind (s. Kap. 6 »Dissensmanagement«).
      Die Motive der (aristotelischen) Klugheitsethik finden wir nun in
einer für uns besonders interessanten Ausprägung wieder, der provisori-
schen Moral des Descartes (1637/1960, Kap. III) – deshalb interessant,
weil Descartes’ Überlegungen in einer moralischen und wissenschaftli-
chen Umbruchsituation ihren Ort haben, die mit unserer gegenwärtigen
Situation vergleichbar ist. Während Aristoteles seine Überlegungen zur
Ethik, Politik und Ökonomie, zumindest was das Wissen im Umriss
betrifft, an der institutionellen Verfasstheit der Polis (analog zum
»Haus«) orientieren konnte, auf deren Boden eine relativ übersichtliche
»Landkarte« von Handlungsoptionen und klugen Strategien zu entfalten
war, geht Descartes davon aus, dass wir über kein »ethisches Haus«
mehr verfügen. Ratschläge für das Gelingen eines Gesamtlebensvollzugs
sind daher abzuschwächen zu Ratschlägen für die Gelingbarkeit eines
solchen Vollzugs oder, um im Bild zu bleiben, zu Ratschlägen, wie ein
»Zelt« geartet sein müsse, welches uns in der dynamisierten Situation
des Unterwegsseins (Charakteristikum moderner Wissenschaft und
Technik) ein Weiterkommen ermöglicht. Aus dieser (höherstufigen)
»Not« ist die »Tugend« der provisorischen Moral zu machen. Wer kein
Haus hat, ist deshalb noch nicht zur Obdachlosigkeit verurteilt.
      Eine pragmatisch-provisorische Moral stuft ihre Prinzipien grund-
sätzlich wieder zu Regeln herunter. In diesem Status stehen alle Regeln
konfligierend nebeneinander und eröffnen einen Suchraum. Anderer-
seits darf provisorische Moral nicht als Lizenz zum Relativismus fehl
interpretiert werden. Sie folgt in ihrem Konzept zwar der Einsicht, dass
eine Letztbegründung ihrer einzelfallbezogenen Empfehlungen nicht zu
erbringen ist; gleichwohl verfügt sie über eine stabile Binnenstruktur,
welche sie als »Moral für unterwegs« (Fischer 1996) geeignet erscheinen
lässt.
      Zwar war Descartes’ Entwurf jener vorläufigen Moral noch durch die
Hoffnung entlastet, dass wir künftig möglicherweise in der Lage seien,
ein »festes ethisches Haus« zu erbauen, das uns eine Sicherheit gibt,

2007-09-19 14-22-47 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

über die wir gegenwärtig noch nicht verfügen. Dieser Optimismus ist für
uns unbegründet. Zunächst: Im Blick auf das Bild eines ethischen Hau-
ses wäre provisorische Moral in ihrer Elastizität insofern mit einem Zelt
zu vergleichen, als es zwar ein fest fundamentiertes Haus nicht ersetzen
kann, aber deutliche Qualitäten aufweisen muss, um seinen Zweck, eine
sichere Reise in die Zukunft zu ermöglichen, zu erfüllen. Wenn wir im
Gegensatz zu Descartes nicht mehr davon ausgehen, ein Ziel zu errei-
chen und dann dort das erstrebte »ethische Haus« zu erbauen, bleibt für
eine provisorische Moral aber dann, der Forderung zu entsprechen, die
»Reise« im Zuge der Dynamik der technisch-wirtschaftlichen Super-
struktur zukunftsfähig zu gestalten. Descartes hat – wie alle Klugheits-
ethiker – Regeln empfohlen, welche auf den ersten Blick widersprüchlich
erscheinen, in dieser Widersprüchlichkeit aber einen Sinn aufweisen,
weil sie sich gegenseitig jeweils problemadäquat zu relativieren vermö-
gen. In ihrer Gesamtheit geben sie somit ein oberstes flexibles und fehl-
freundliches Regelsystem ab, das für unsere Zwecke anregend sein
kann.
      Bei genauerer Betrachtung der vier prominenten Regeln, die Des-
cartes vorschlägt, wird jedoch ersichtlich, dass sie sich nicht nur gegen-
seitig zu relativieren vermögen, sondern jeweils eine der drei Regeln
höherstufig die anderen beiden und ihr Verhältnis zueinander regieren
kann. Die erste Regel schlägt vor, dass man sich an bewährter Sittlichkeit
und bestehenden, anerkannten moralischen und rechtlichen Regeln
orientieren solle, somit die Rechtfertigungslast dem Neuen zukomme.
Dieser konservativen und im Extremfall konformistischen Regel scheint
die zweite Regel zu widersprechen, nämlich unter Ungewissheit sich für
die in ihrer Zielführung wahrscheinlicher erscheinende Problemlösung
zu entscheiden und diese Entscheidung durchzuhalten, ungeachtet aus-
stehender Sicherheitsgarantien für die Richtigkeit der Entscheidung.
(Das Bild eines Verirrten im Wald, der sich für eine Richtung entschei-
den und diese beibehalten soll, weil damit seine Chance steigt, den Wald
unversehrt zu verlassen, veranschaulicht die Situation.) Schließlich for-
dert eine dritte Regel zur Selbstbescheidung auf, sich in die Grenzen des
Machbaren zu fügen und nichts zu erstreben, was jenseits der eigenen
Fähigkeiten und Fertigkeiten und jenseits der Möglichkeiten disponibler
Mittel liegt. Dem Probabiliorismus der zweiten Regel steht so hier ein
eher tutioristisch-stoisch motivierter Ratschlag entgegen, der im Extrem-
fall als Fatalismusforderung interpretiert werden kann. Die vierte Regel
beinhaltet den vagen Hinweis, das eigene Beurteilungsvermögen immer
weiter zu vervollkommnen, was voraussetzt, dass man sich über dessen
eigene Unzulänglichkeit vergewissert hat. (Zur Ausarbeitung der Relati-
vierungsbeziehung zwischen den kartesischen Regeln vgl. Luckner 1966;
ferner Luckner 2005.) Das Urteilsvermögen ist aber gerade dasjenige
Vermögen, unter welchem das In-Anschlag-Bringen der jeweiligen Re-

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  135

geln unter Betrachtung der Situationsspezifik gerechtfertigt werden
kann, so bei der ersten Regel, insofern ihr Befolgen voraussetzt, dass
keine neue und neuen Problemdruck erzeugende Entscheidungssitua-
tion besteht, während die zweite Regel unter Krisendruck und ohne
Kenntnis sicherer Lösungsoptionen ihre Angemessenheit findet und die
dritte Regel als Aufforderung zur Unterlassung auf fundamentale Un-
gewissheit, Unfähigkeit und Desorientierung im besonderen Fall ab-
sieht. Alle drei Regeln zugleich im Auge zu behalten, verhindert jedoch,
dass Vereinseitigungen durch ausschließliche Orientierung an einer der
drei Regeln auftreten, wenn unterstellt wird, dass unabhängig von einer
Situationsspezifik eine dieser Regeln fürs Ganze gelten würde: etwa
qualitativ neue Situationen unvermittelt unter bewährten Orientierungen
behandelt werden (Regel 1) oder vorschnell eine fatalistische Selbstbe-
schränkung praktiziert wird (Regel 3), ohne dass die Möglichkeit, mit
Unsicherheiten umzugehen und entsprechende Strategien hierzu einzu-
setzen, ins Auge gefasst wird (Regel 2). Wenn Üblichkeiten versagen
(Regel 1), weil das Problem neu ist, müssen Entscheidungen getroffen
werden (»Ein Weg aus dem Wald gewählt und beibehalten werden«),
andererseits sollten solche Entscheidungen zugunsten des Üblichen
aufgegeben werden, sobald wieder eine Insel anerkannten Wissens oder
allgemeiner Orientierung berührt wird. Dezisionismus und Konformis-
mus können sich also wechselseitig relativieren. Des gleichen lässt sich
ein rigoroser Dezisionismus relativieren durch Einsicht in die eigenen
Wissens- und Handlungsgrenzen (Regel 3). Fürs Ganze genommen
würde der Fatalismus einen Relativismus begründen, der die Erfahrung
der eigenen Grenzen gar nicht mehr machen könnte, würde er sich nicht
auch an der Regel 2 orientieren. Zugleich aber korrigiert die Regel 3 den
Absolutheitsanspruch tradierter Sittlichkeit (Regel 1) durch Aufweis ihrer
Grenzen und die Orientierung an Regel 1 wiederum relativiert den Rela-
tivismus, indem sie die Achtung seiner institutionellen Grundlagen
anmahnt.
      Somit können die einzelnen Regeln regulativ wirken für den Einsatz
der jeweils anderen, wenn etwa unter der Regel der Selbstbeschränkung
fallbezogen die selbstsichere Orientierung am Bewährten genauso zu-
rückgewiesen werden kann wie ein selbstsicherer Dezisionismus, der
glaubt, auf das wahrscheinlich Richtige setzen zu dürfen, ohne Makrori-
siken und Gefahren zu berücksichtigen, die sich dadurch ergeben kön-
nen, dass durch die immer weiter verfolgte Entscheidung Situationen
auftreten, in denen ein Abwägen selbst nicht mehr möglich ist. Deutlich
wird, dass die Architektur dieses Regelsystems insgesamt dem Anspruch
verpflichtet ist, in spezifischen Situationen die Entscheidungen so zu
treffen, dass eine gelingende Lebensführung möglich bleibt. Offen
bleibt, wie das Verhältnis der Regelorientierung austariert werden soll
und wie die Situationsspezifik zu beurteilen wäre, denn Descartes hat

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

diese Regeln nicht weiter differenziert und erläutert. In beiden Fällen
konfligieren unterschiedliche Bewertungen, und hier ist der Ort, an dem
Verfahren zum Umgang mit solchen Dissensen zu entwickeln sind (Kap.
6). Denn unter unterschiedlichen Wertvorentscheidungen (Kap. 4) er-
scheint die Situationsspezifik in unterschiedlichem Lichte, und je nach
Werthaltung dürften unterschiedliche Strategien der Problemlösung
verfolgt werden. Regeln für eine Anerkennung solcher Strategien müss-
ten aber gemäß der Devise provisorischer Moral ebenfalls problemlagen-
spezifisch entwickelt und unter dem Leitbild einer Zeltmoral ebenso
abwägbar und priorisierbar sein wie die objektstufigen Lösungsstrate-
gien. Verweilen wir daher zunächst noch etwas bei der Zeltmetapher.
      Wenn wir im Bild bleiben, dass ein »Zelt« unser Unterwegssein
gewährleisten soll, kann nach Kriterien eines guten Zeltes gefragt wer-
den, und hinter diesen Kriterien finden wir einen Kanon von Eigenschaf-
ten, unter dem beim Abwägen zwischen unsicheren Optionen diejenigen
ausgezeichnet werden können, die eher diesen Kriterien entsprechen:
Flexibilität, Stabilität, Sturm- und Krisensicherheit sowie Anpassungsfä-
higkeit an unterschiedliche Erfordernisse (»unterschiedliches Gelände«)
machen ein gutes Zelt aus, dessen Festigkeit nicht mit Starrheit und
dessen Gestaltwandel nicht mit Amorphizität verwechselt werden darf.
Reparabilität, Fehlerfreundlichkeit für diejenigen, die es aufbauen, leich-
te Revisionsmöglichkeit (Auf- und Abbaubarkeit, Standortwechsel) und
situationsangepasste leicht vollziehbare Optimierbarkeit berücksichtigten
die eingeschränkten Fähigkeiten seiner Nutzer, und in Ansehung dieser
Kompetenzdefizite sollten die Nutzer sich mit einer gemäßigten Suffizi-
enz zufrieden geben, d.h. ein Zelt nicht mit den Ansprüchen eines Hau-
ses überfordern und trotzdem dieses so anzulegen, dass ein angenehmer
Aufenthalt ermöglicht wird. Eine solche Unterkunft sollte auf vielen
Schultern ruhen, von vielen tragbar (weiter transportierbar) sein, was im
übertragenen Sinne als Kriterium möglichst hoher Diversivität formu-
lierbar ist, vermöge derer Erleichterungen, Kompensationen, Partizipa-
tion und Hilfeleistung etc. allererst realisierbar werden. (Es ist absehbar,
wie diese Kriterien für die Gestaltung der Energiebereitstellung, -nut-
zung sowie für Problem der Entsorgung oder »End«-lagerung fruchtbar
gemacht werden könnten.) Aus guten Gründen finden sich in diesen
Kriterien für unser Zelt die Kriterien für Nachhaltigkeit wieder. Und
höherstufig sind sie für eine zukunftsfähige provisorische Moral (des
Abwägens) als Ethik der Technik überhaupt einschlägig.
      Die Stabilität als Starrheit eines Hauses macht es gerade angreifbar,
wenn die Situation, für die es gebaut war, sich wandelt. Freilich sind wir
an diesem Punkt der Überlegungen noch weit davon entfernt, eine
Operationalisierung in Hinblick auf das konkrete Entscheiden und den
Umgang mit Ungewissheit und Unsicherheit in der Technikgestaltung
vorstellen zu können.

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  137

      Ersichtlich wird, dass die Klugheitsethiken darauf abheben, dass
hinter einem epistemisch begründeten Pluralismus von Einschätzungen
und Wertungen (im Sinne unterschiedlicher Herstellung von Wertbezü-
gen konkreter Sachverhalte) und hinter einem normativen Pluralismus
(im Sinne einer unterschiedlichen Favorisierung von Hinsichtnahmen
des Strebens) eine Wertbasis reklamierbar wird, die sich auf einen
Gesamtlebensvollzug richtet, in dem gelingendes Handeln nicht bloß
partiell, sondern als Totalität möglich ist.
      An dieser Stelle sei angemerkt, dass auch aus der Sicht Descartes’
eine unterstellte Alternative zwischen der Ethik des guten Willens, der
nicht mit sich selbst in Widerstreit treten darf, und einer strategisch
motivierten Klugheitsethik nicht haltbar erscheint, sondern beide im
Verhältnis der Komplementarität zu begreifen sind (vgl. Cassirer 1995,
100ff.). Descartes verweist darauf, dass Überlegungen zur gelingenden
Lebensgestaltung eines Fundaments bedürfen. Es liegt in der »Générosi-
té«, die erlaubt, dass der Mensch sich selbst schätzt. Auf höchstem
Standpunkt kann er sich selbst schätzen einzig dadurch, dass es nichts
gibt, was ihm dermaßen »wahr« erscheint als seine Fähigkeit, frei mit
seinen Willensregungen umzugehen und sie sinnvoll einzusetzen, was
bedeute, in Absehung von ihren sonstigen Eigenschaften, gleich wie sie
einschätzbar sind, sie am guten Willen selbst zu messen, aufgrund des-
sen allein er sich selbst wertvoll erscheint und dies deshalb auch jedem
anderen Menschen unterstellen muss, da inhaltliche Diskriminierungs-
kriterien entfallen. (»Über die Leidenschaften der Seele«, zit. ebd.). Nur
der Mangel an Einsicht und Schwäche kann ihn daran hindern, dieses
höchste Ziel der Selbstschätzung real zu erreichen, was ex negativo sein
Gewissen bezeuge und damit diesen Willen als obersten Wert bekunde.

5.3 Options- und Vermächtniswerte

In der modernen Diskussion zum Wertpluralismus finden wir eine Ent-
wicklung, in deren Zuge uns weitere begriffliche Instrumente bereit
gestellt wurden, die »Zeltmoral« des Descartes zu konkretisieren und
regulative Prinzipien für die Austragung von Wertkonflikten (im Bereich
von Wertvorentscheidungen für die Einschätzung von Problemen und
im Bereich der Bewertung von Optionen der Problemlösung) weiter zu
konturieren.
      Beharrt man auf der antidogmatischen Position, dass Anerkennung
konstitutiv ist für Werte und Werthaltungen, resultiert hieraus ein Wert-
pluralismus. Dieser verurteilt uns aber nicht zu Beliebigkeit oder Dezisi-
onismus. Denn es kann weiter nach basalen Werten gesucht werden, die
in ihrer Gesamtheit die Fähigkeit, Anerkennung zu erbringen, mit kon-
kreten Wertungen und Werthaltungen umzugehen und solche Wertun-

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

gen und Werthaltungen zu gewichten, im pluralen Spektrum ihrerseits
bedingen, gewährleisten und erhalten: Anerkennungskompetenz als
»Wertekompetenz«, wie sie in zahlreichen Denkschriften (z.B. des Ver-
eins Deutscher Ingenieure) angemahnt wird. Eine solche Kompetenz ist
eine Fähigkeit, die nur realisiert werden kann, wenn zwei Bedingungen
erfüllt sind: Zum einen muss die Herausbildung, Fundierung und Be-
wahrung der Integrität von Subjekten gewährleistet sein, die solche
Werte anerkennen und Bewertungen vornehmen; zum anderen muss
die Herausbildung, Fundierung, Bewahrung und Fortschreibung mög-
lichst weiter und differenzierter (»breit gefächerter«) Räume von Kandi-
daten möglicher Werthaltigkeit gegeben sein (Güter, Handlungsoptionen
etc.). Dabei müssen solche Optionen ausgeschlossen werden, die den
Charakter von »Killeroptionen« haben, d.h. bei ihrer Wahl das gesamte
Spektrum oder weite Bereiche davon vernichten oder dazu führen, dass
die Anerkennungskompetenz von Subjekten beschädigt oder außer Kraft
gesetzt wird. Beides kommt in dem Leitbild und der Devise des »Plann-
ing for Diversity and Choice« zum Ausdruck und ist in einer noch weiter
zu klärenden Weise auf seine Bedingungen hin zu befragen.
      Wenden wir uns zunächst unter dem Eindruck einer »Moral für
Unterwegs« zunächst nochmals der Nachhaltigkeitsdiskussion zu. Die
erwähnten unterschiedlichen Auffassungen von »Wert« sowie ein Plura-
lismus bezüglich konkreter Werte fanden sich in dem inzwischen allge-
mein anerkannten Konzept nachhaltiger Entwicklung und machten es
zugleich in einer Weise problematisch, die es nicht mehr erlaubt, hier
von einem Leitbild zu sprechen. Zwar wird in der klassischen Brund-
landt-Definition mit dem Verweis auf einen gerechten Ausgleich intra-
generationeller und intergenerationeller Bedürfnisbefriedigung der Pro-
blemrahmen vorgegeben; die unterschiedlichen Argumentationslinien
zur Ausgestaltung dieses Konzepts lassen jedoch diejenigen Probleme
wieder hervortreten, die eingangs erwähnt waren. Sie fanden sich wieder
in der so genannten »Versäulung« der Nachhaltigkeitsdiskussion mit
ihren parallel geführten Überlegungen zu einer ökologischen, zu einer
ökonomischen und zur sozialen Nachhaltigkeit, dort in den allgemeine-
ren Untersuchungen zur Frage eines »gerechten« Ausgleichs. Und sie
schreiben sich fort in die Überlegungen einer »integrativen« Diskussion
von Nachhaltigkeit, die zwar jene Versäulung (ökologisch, ökonomisch,
sozial) überwinden will, aber ihrerseits von unterschiedlichen Ausgangs-
punkten die Integration vorzunehmen sucht und dadurch neue Konflikte
vorbereitet. Ausgangspunkt jeglicher Integrationsbemühung muss näm-
lich eine Problemstellung sein, die als solche ihrerseits erst im Lichte
einer Wertung als solche erscheint (vgl. hierzu den Überblick und die
umfassende Darstellung der Problematik in: Gottschalk-Mazouz/Mazouz
2003).
      Die ökologische Nachhaltigkeitsdiskussion hob an mit der Frage nach

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  139

den notwendig zu erhaltenden Ressourcen als Gütern der Natur, unter
dem Konzept von Werten als Objektwerten, denen eine gewisse Würde
zukommt und die nicht verrechenbar sind (vgl. Huning 1991). Die öko-
nomische Nachhaltigkeitsdiskussion konzentriert sich auf zu erhaltende
Funktionen der Natur, unabhängig von ihrer Gestalt in konkreten Res-
sourcen, welche dann substituierbar sind (unter einem Konzept von
Wert als Träger einer bestimmter Funktionserfüllung, einer Eigenschaft,
die er als Wertobjekt hat). Die soziale Nachhaltigkeitsdiskussion ist fo-
kussiert auf den Erhalt von Strukturen gesellschaftlichen Zusammenle-
bens, welche frei von Krisendruck und Sachzwängen ein frei bestimmtes
gutes Leben gewährleisten unter höherstufigen Werten als kulturell
verankerten Normen/Institutional Facts bis hin zum Recht. Diese Un-
terschiede in der Akzentuierung der Nachhaltigkeitsdiskussion finden
sich global, z.B. auch in China: Gemäß der Einsicht, dass der Mensch
aus dem »Gewebe« der Natur nicht heraustreten kann (vgl. Needham
1977, 290), ist die klassische chinesische Einstellung zur Natur durchaus
geeignet, eine Sensibilität für die Wahrnehmung ökologischer Krisen zu
befördern. In einem Forschungsbericht von 1985 (Neue Zürcher Zei-
tung Nr. 139) heißt es: »Chinas traditionelles Interesse am Geschehen in
der Natur ist geprägt von einer ganzheitlichen Betrachtungsweise […],
Suche nach dem natürlichen Gleichgewicht, Berücksichtigung der ver-
muteten Interdependenzen der unterschiedlichsten Naturphänomene«.
Dies würde auf eine ökologische Fokussierung der Nachhaltigkeitsdis-
kussion hindeuten, wenn nicht die wirtschaftliche Expansion Chinas und
die Dynamik im wirtschaftlich-technischen Bereich hier neue Heraus-
forderungen und Wertkonflikte erzeugen würden. Eher einem ökonomi-
schen Denken nämlich ist verhaftet, wenn etwa seit 1971 die »Bewegung
zur Beseitigung und Umwandlung der Abfälle« (Schickel 1978, 125ff.)
folgendermaßen charakterisiert wird: »Die Hauptziele der Bewegung
lassen sich mit C. L. Yu (FU Berlin) so referieren: Die Abfälle sollen so
weit wie möglich in Werte umgewandelt werden, so dass zum einen die
materiellen Ressourcen der Natur im Produktionsprozess voll ausgenutzt
werden, zum anderen die Umwelt gar nicht oder weniger durch Abfälle
verschmutzt wird. Zweitens: Die negativen Folgen der industriellen
Produktion müssen rechtzeitig mittels gezielter Maßnahmen beseitigt
werden, damit die Produktion nicht nur den Bedürfnissen der jetzigen,
sondern auch der kommenden Generation entspricht.« Somit werden
auch Aspekte intergenerationeller Gerechtigkeit angesprochen. In dieser
Hinsicht ist die Diskussion derjenigen in der westlichen Welt durchaus
vergleichbar.
      Die Disparität von Wertkonzepten schreibt sich insbesondere fort in
der Gerechtigkeitsdiskussion. Diese geht entweder aus von Grundsätzen
der Gleichverteilung (als imperativische Werte) und bezieht diese auf
Objektwerte, Wertobjekte oder normative Instanzen (Ansprüche, Rechte,

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

Pflichten). Oder sie geht aus von bedürfnisrelativ bewerteten Grundgü-
tern und Standards guten Lebens und leitet entsprechende Konsequen-
zen der Verteilung ab (nonegalitaristischer Standpunkt). Sollen derartige
disparate Festlegungen unterlaufen werden, so scheint eine Strategie
angemessen, basale Werte dadurch auszuzeichnen, dass sie die Bedin-
gungen der Gewährleistung einer Befähigung des Wertens (Wertekom-
petenz) und des Austragens von Wertkonflikten ausmachen. Neben den
»steuernden« Werten – so könnte man es in der Ingenieursprache aus-
drücken – würden diese Werte als höherstufig implementierte Parameter
das Wertungsgeschehen »regeln«. Sie wären maßgeblich für die Gestal-
tung des Umfangs der Systeme, die unsere Lebensmöglichkeiten ge-
währleisten, die Festlegung der Eingriffstiefe in die äußere und die inne-
re Natur. Dies entspräche den Intuitionen einer Klugheitsethik in der
Tradition des Aristoteles bis hin zu Descartes’ »provisorischer Moral«:
Diese heben ja darauf ab, das konkrete Handeln (»Steuern«) dem Erhalt
des Handeln-Könnens, des Gelingens eines (frei gewählten) Gesamtle-
bensvollzugs zu unterstellen (»Regeln«). Eben daher stellen die Klug-
heitsethiken keine Alternative zu den Pflichtethiken dar. Vielmehr neh-
men sie auf sich, situationsbezogen pragmatische Orientierungen zu
entwickeln, die jenem abstrakten Anspruch genügen. Dieser kann allein
unser Handeln nicht orientieren.
      Im Dickicht der Diskussion mit ihrer Frage, welche Güter/Ressour-
cen als Input für eine Wohlfahrt als Output in welcher Weise gerecht zu
verteilen wären bzw. für eine Verteilung vorzuhalten wären, hat Amartya
Sen vorgeschlagen, die jeweils einseitigen Ansätze (Rawls, Dworkin u.a.)
zu überwinden (Sen 1985, 1987, 1997). So kritisiert Sen an Rawls einen
Grundgüter-Fetischismus: Wenn ungleichen Menschen gleiche Güter
zur Verfügung gestellt würden, resultierten daraus ungleiche Capabili-
ties – eine Verwechslung von means und freedoms (Sen 1992, 26). Mit-
tel sind nur Capability-Inputs, die in die Capabilities als Möglichkeiten,
Zwecke zu realisieren, münden.
      Vielmehr sei nach zu gewährleistenden »Capabilities« selbst zu
fragen: Da man nicht an für sich zu identifizierenden Ressourcen oder
Wohlfahrtsniveaus ansetzen könne, ohne einem Dogmatismus zu verfal-
len, müsse man auf die Verwertungs- und Bewertungsmöglichkeiten sol-
cher Ressourcen durch die Subjekte sehen, eben deren »Capabilities«.
Dabei käme es zunächst auf die Bereitstellung von »Functionings« an,
Kandidaten einer möglichen Erfüllung von Ansprüchen eines Wohlerge-
hens. Sie sind als Vektoren darstellbar. Die Gesamtmenge der effektiv
zur Auswahl stehenden Vektoren macht dann die Capability zu einem
Wohlergehen aus. Das Auswählen-Können selbst ist dann aber ein hö-
herstufiges »Functioning« und somit selbst ein genuiner Bestandteil des
Wohlergehens. Wenn wir nun Capability als Kompetenz im strengen
Sinne als Dispositionsprädikat deuten, können wir interne Strukturbe-

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  141

dingungen und externe Realisierungsbedingungen unterscheiden. Ex-
terne Bedingungen sind die zur Verfügung stehenden Handlungsoptio-
nen, interne Bedingungen diejenigen ihrer Identifizierung im Lichte
unterstellter Präferenzen (einschließlich impliziter Präferenzen bis hin
zur höherstufigen Präferenz zum freien Entscheiden). Es stellt sich dann
die Frage, wie welche Capabilities zu gewährleisten sind, intra- und
intergenerationell. Droht hier ein neuer Dogmatismus – ein Vorwurf,
der z.B. gegen Martha Nussbaums Versuch der Aufstellung eines ent-
sprechenden Katalogs solcher Capabilities gerichtet wurde (vgl. Nuss-
baum 1999)?
      Aus der Diskussion um die Präferenzerfassung für öffentliche Güter
ist bekannt, dass neben dem direkten Nutzen eines Gutes »Existenz-«,
»Options-« und »Vermächtniswerte« zu berücksichtigen sind, welche in
der Regel über 50 % der Gesamtwertschätzung ausmachen (Pommereh-
ne 1987). Den Optionswert im engeren Sinne macht die künftige Ver-
fügbarkeit eines Gutes aus, seinen Existenzwert eine nicht ausgeschlos-
sene Nutzung ohne Rivalität in der Inanspruchnahme sowie seinen
Vermächtniswert eine intergenerationelle Nutzungsoption. So verwei-
gern in der Regel Personen in Befragungen eine Zahlungsbereitschafts-
äußerung für Existenzwerte oder setzen einen unendlichen Preis als
Kompensationsforderung für die Transformation des Guts (Godwy
2004, 247).
      In meiner Sichtweise sind alle drei Werte Optionswerte in einem
weiteren Sinne. Dieter Birnbacher verdeutlicht die Unterscheidung am
Wert eines Waldes (Birnbacher 1993; vgl. Peacock 1999), der neben der
Befriedigung eines Nutzungsinteresses (z.B. Verwertung des Holzes)
auch den Existenzwert habe, anderen als den faktisch vorliegenden Inte-
ressen (z.B. ästhetischen, religiösen oder wissenschaftlichen) zu genü-
gen, ferner den Optionswert i.e.S. als Möglichkeit, sich zum Wald in ei-
nen Bezug zu setzen (z.B. darin spazieren zu gehen, auch wenn man
bisher diesen Brauch nicht pflegt) und schließlich den »Vermächtnis-
wert«, diesen Wald nachkommenden Generationen als Möglichkeit, sich
zu ihm in Beziehung zu setzen, zu erhalten. Diese Unterscheidung fin-
det ihre Parallele in dem Vorschlag der Ökonomen Charles J. Cicchetti
und Louis L. Wilde (1992; dort zahlreiche weitere Literaturangaben) zwi-
schen »Use Values« (current and expected) und »Nonuse Values« zu un-
terscheiden, Letztere gefasst als »Option Values« i.e.S. (Erhalt der Er-
strebbarkeit) und »Existence Values«, deren Wert in dem Wissen besteht,
dass andere Individuen fähig sind, dieses Gut zu nutzen (vicarious) oder
fähig bleiben, es zu nutzen (bequest). Da also alle drei Werte Möglichkei-
ten von Wertbezügen bezeichnen, schlage ich – abweichend – für sie den

2übergeordneten Begriff »Optionswert« vor (vgl. Hubig 1995) und werde
»Vermächtniswert« für einen weiteren Wertaspekt reservieren.
      Im Blick auf Sen’s Einsicht, dass das Wählen-Können und das Sich

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

ins Verhältnis setzen zu … selber höherstufige Güter sind, die auf be-
stimmten Bedingungen aufruhen (und für die sich quantifizierbare
Zahlungsbereitschaft kaum eruieren lässt), kann nun gefragt werden,
welche letzten Bedingungen zu bewahren sind, damit technisches Han-
deln die Zukunft nicht verstellt. Das wären zunächst die erwähnten
Optionswerte höherstufiger Art als zusätzliche Intensionen von als Mit-
teln eingesetzten (Ressourcen, Arbeitsaufwand etc.) oder als Zwecken
realisierten Gütern. Dass sie zunächst als Functioning erfasst werden,
mag auf die Substituierbarkeit von Ressourcen hinauslaufen, also einem
ökonomischen Denken verhaftet sein. Da jedoch zu den Functioning
auch das höherstufige Bewerten-Können gehört, muss auf zweierlei ge-
achtet werden:
      Über den Erhalt einer weitest möglichen Diversivität des Angebots
möglicher Optionen, z.B. einer Diversivität der Natur, aber auch einer
Vielfalt von Lebensstilen, muss aber auch gewährleistet bleiben, dass die
Subjekte fähig sind, sich als autonome Subjekte des Bewertens heraus-
zubilden. Dazu gehört der Erhalt derjenigen Sozialstrukturen, die die
persönliche Identitätsbildung allererst erlauben. Mithin ist es ausge-
schlossen, solche tradierten sozialen Verfasstheiten hier zu berücksichti-
gen, die in Gestalt von dogmatischer Erziehung und Unterdrückung
gerade darauf abheben, die Autonomie des Entscheidens zu untergraben.
Die Wahrung solcher Werte zielt auf dasjenige, wofür ich den Terminus
»Vermächtniswerte« reservieren will. Vermächtnis ist also keineswegs
alles Tradierte. Vermächtniswerte meinen den Erhalt derjenigen sozialen
Strukturen, die für die Herausbildung von Wertekompetenz unabding-
bar sind. Es geht hierbei nicht um die Konservierung des Überkomme-
nen und einen bedingungslosen Erhalt von Traditionen, sondern um die
Gewährleistung derjenigen Strukturen (z.B. der Erziehung, Bildung,
Naturerfahrung u.v.a. mehr), die Voraussetzung dafür sind, dass Subjek-
te lernen, sich in ein (auch ggf. ablehnendes) Verhältnis zu diesen zu
setzen, also lernen, zu werten. Dazu gehört, dass diese Strukturen eine
hinreichende Stabilität aufweisen müssen. (Hierzu ein Beispiel im Klei-
nen: Als der Stausee »Lac de la Sainte Croix« realisiert wurde, baute man
ein geflutetes Städtchen strukturgleich am neuen Ufer wieder auf, statt
die Einwohner in neuen anonymen Quartieren anderer Städte oder
verstreut neu unterzubringen.) »Vermächtnis« ist das Minimum kultu-
reller Schemata, deren Auflösung zu derjenigen disembeddedness führt,
die Anthony Giddens als postmodernes Phänomen beklagt und die in
hohem Maße technikinduziert ist. Die Ausbildung von Wertekompetenz
als Kompetenz des sich in ein Verhältnis setzen zu Wünschen und den
mit ihnen verbundenen Handlungsoptionen ist Willensfreiheit.
      Es dürften also nur diejenigen tradierten sozialen Strukturen, kultu-
rellen Handlungsschemata und orientierenden Ideen diesen Anspruch
auf Vermächtniswertcharakter erheben, denen von ihrem eigenen Kon-

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  143

zept her die Notwendigkeit inhäriert, Anerkennung seitens der adressier-
ten Subjekte mit guten Gründen einzuwerben und nicht etwa kraft eige-
ner Autorität sich über eine entsprechende Anerkennungsbasis oder ihre
Verweigerung hinwegzusetzen. Denn Werte können ihre eigene Legiti-
mation nicht begründen, ohne sich im Zirkel oder im unendlichen Re-
gress zu bewegen. Das bedeutet für die Nachhaltigkeitsdiskussion, dass
der soziale Aspekt von Nachhaltigkeit darin liegt, dass auf die Möglich-
keit der Anerkennung tradierter kultureller Schemata durch nachkom-
mende Generationen abgesehen wird und nicht deren materiale, kogni-
tive und normative Horizonte so eingeengt werden, dass diese Genera-
tionen nur noch unter Krisendruck, Amortisationslasten, allgemeiner:
»Sachzwängen« (s. Kap. 8), nicht umhin können, aus Gründen der
Selbsterhaltung jenes ihnen vorgesetzte Anerkanntsein bloß noch nach-
zuvollziehen. Ich verwende den Begriff »Vermächtniswert« also nicht
bloß – wie in der ökonomischen Diskussion – so, dass ausgedrückt wird,
dass den Späteren die Kandidaten für eine Option, zu ihnen in einen
Bezug zu treten, erhalten bleiben (das wäre ein Aspekt von Optionswert),
sondern meine gerade als Erhalt des Vermächtnisses den Erhalt der
Subjektposition bzw. der Bedingungen ihrer Herausbildung. (Diese
Frage der Selbstkonstitution wird bei Sen nur am Rande behandelt, wo
er problematisiert, dass Arme sich in ihren Wünschen und Bedürfnissen
an ihrer Lage »realistisch« ausrichten – vgl. die Diskussion um »cheap
tastes« im Rahmen der Ansätze, die »desire« als Grundbegriff für eine
Verteilungsdiskussion wählen und damit aus meiner Sicht im Problem-
feld der Optionswerte verbleiben.)
      Wie wäre aber die Frage »Welches Natürliche ist in welchem Umfang
als Optionswert zu erhalten?« bzw. »Welche Sozialstrukturen dürfen, da
sie Vermächtniswerte darstellen, nicht zerstört werden?«, undogmatisch
zu beantworten? Hier ist zunächst auf die regulative Funktion jener
höherstufigen Options- und Vermächtniswerte zu verweisen. Bei in der
Gegenwart gegebenen Gestaltungsoptionen erlauben sie, ein Mehr
gegenüber einem Weniger auszuzeichnen und somit Deliberationspro-
zesse zu leiten. Dabei ist ein kluges Abwägen auch und gerade der Stra-
tegie verpflichtet, Makrorisiken für die Existenz bewertungsfähiger Sub-
jekte (Subjekte mit Wertekompetenz) und für die positive Freiheit ihres
Handelns weitest möglich auszuschließen. Angesichts eines Spektrums
gegebener Optionen sind dann mit guten Gründen solche Optionen zu
verwerfen, deren Wahrnehmung zur Folge hätte, dass das gesamte Spek-
trum irreversibel oder nicht kompensierbar eingeschränkt oder gar zer-
stört würde.
      Gerade angesichts des Verweises, dass es kein risikofreies Handeln
gibt, können sehr wohl solche Optionen diskriminiert werden, deren
interne Struktur ein weiteres Disponieren als Risikomanagement ein-
schränkt (z.B. nicht rückholbare hohe Emissionen, deren Eigenschaften

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144  |  Die Kunst des Möglichen  I I  

nicht weitgehend bekannt sind). Entsprechend betonen Ulrich Beck und
Christoph Lau: »Je mehr Entgrenzung, desto mehr provisorisch-mora-
lische Grenzkonstruktion, desto mehr Grenzpolitik« (Beck/Lau 2004,
15). Hierauf wird zurückzukommen sein bei der Behandlung der Frage:
Welche Grenzen wo? Im Verweis auf den Erhalt von Options- und Ver-
mächtniswerten gewinnen wir ein Regulativ für eine Technikbewertung,
die ein Dissensmanagement (Kap. 6) im gegenwärtigen Wertpluralismus
(auch verschiedener Kulturen) ermöglicht und in Ansehung der nicht
paternalistisch antizipierbaren Wertvorstellungen künftiger Generatio-
nen durchzuführen hat. Die Berücksichtigung dieser höherstufigen
Werte, die zugleich die Basis eines Wertpluralismus ausmachen, kann
mithin in Wertkonflikten fruchtbar gemacht werden dahingehend, dass
unter ihnen zu identifizierende weniger gute zu besseren und weniger
schlechte zu schlechteren Werthaltungen in Relation gesetzt werden
können. Sie tarieren ein Abwägen jenseits dogmatisch begründeter
Anerkennungen und Ablehnungen, lassen also Graduierungen bezüg-
lich des Erhalts der Anerkennungsmöglichkeit zu, wobei sie selbst als
nicht abstufbar gelten. Sie stehen mithin, wie unschwer zu erkennen ist,
eben unter jenem Paradigma klassischer Klugheitsethik aristotelischer
Provenienz, ausgerichtet auf den Erhalt des Handeln-Könnens im em-
phatischen Sinne, d.i. eines gelingenden Gesamtlebensvollzugs (eupra-
xia) der moralischen Akteure, der sich in der Orientierung auf die rechte
Mitte zwischen den handlungsverunmöglichenden Extremen operationa-
lisiert.
      Während Options- und Vermächtniswerte angesichts realer Wertkon-
flikte eine Priorisierung oder Abweisung von Optionen nach Maßgabe
ihres Options- und Vermächtniswertgehalts erlauben, können freilich
auch Konflikte zwischen Options- und Vermächtniswerten selbst auftre-
ten, wenn zugunsten einer Erweiterung des Optionenspektrums soziale
Strukturen mit Vermächtniswertcharakter aufgelöst werden. Solcherlei
wird z.B. geltend gemacht, wenn von der medizinischen Forschung im
Dienste der Gesundheitsfürsorge traditional begründete Menschenbilder
unter funktionalen Gesichtspunkten aufgegeben werden. Wenn dies
geschieht, sollte es allein aus einem Wandel anerkannter intrinsischer
Werte im Sinne von »x ist ein Wert …«, nicht aus einem Wandel von
Wertzuweisungen im Sinne von »x hat einen Wert …« geschehen. Letzte-
res kann zu einer Bewertung menschlichen Lebens bestimmter Entwick-
lungs- oder Verfallsstufen führen, welche nicht deshalb obsolet erschei-
nen sollte, weil sie gegen bestimmte traditionale Werte verstößt, sondern
deswegen, weil sie eine Desensibilisierung zur Folge hat, die letztlich die
Wertekompetenz selbst zerstört, indem sie die Wertungen beliebigen
Modellen eines Nutzenkalküls unterwirft. Unser Umgang mit unseren
Verstorbenen beispielsweise ist in deren Abweisung rechtfertigbar,
genauso wie das Folterverbot oder die Missachtung einer Teilhabe an der

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5  Den Wertpluralismus ernst nehmen  |  145

Menschenwürde bei Embryos nach Maßgabe ihres Entwicklungsstadi-
ums, welches auf einer bestimmten Stufe präkognitive Werthaltungen
erkennen lässt mit der Option ihrer Bewusstwerdung. Daher hatte ich
vorgeschlagen, im Falle eines Konflikts zwischen Vermächtnis- und
Optionswertcharakter einer Wertung als deren zusätzlicher Intension
den Vermächtniswert zu priorisieren, da seine Respektierung die He-
rausbildung von Optionswerten nicht verhindert, was aber umgekehrt

2der Fall sein kann (Hubig 1995, Kap. 8.2.3). Damit ist das Problem aber
keinesfalls gelöst, sondern nur ein Weg der Lösung angedeutet. Denn die
Identifizierung und höherstufige Wertung von Vermächtnis- und Op-
tionswertaspekten als Kandidaten kann unterschiedlich ausfallen, und
die einschlägigen Konflikte sind auszutragen. Dieser Frage wollen wir
uns jetzt zuwenden.

2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 119-145) T01_05 Wertpluralismus.p 158185675384

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2007-09-19 14-22-48 --- Projekt: T531.pan.hubig.technikphil 2 / Dokument: FAX ID 02bd158185675144|(S. 146    ) vakat 146.p 158185675392

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004 - am 14.02.2026, 13:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405314-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

