
1  Einleitung  |  15

 
 
 
 
 
 
 
 

1 Einleitung
 
 
 
 
1.1 Problemstellung und Absicht
 
 
 
Unsere Welt ist eine technisch vermittelte Welt. »Unsere Welt« meint: die
Welt in den Grenzen unserer Vorstellbarkeit. »Technisch« meint, in der
alten indogermanischen Wortwurzel »tech-«, »tek-« verhaftet: zusam-
mengefügt, zusammengewebt. Diese Metapher, die sich im Sinne Josef
Königs (1969, 204; 1994, 172f.) als »ursprüngliche« erweisen wird, prägt
alle unterschiedlich ausdifferenzierten Vorstellungen von Technik.
»Vermittelt« meint, dass wir keinen bloß anzutreffenden, »unmittelba-
ren« Vorstellungsgegenstand »Welt« haben, einschließlich einer sol-
chermaßen unmittelbaren Vorstellung unserer Verortung in der Welt,
die uns erlauben würde, auch den Binnenbezug zwischen uns und der
Welt irgendwie vorzufinden. Nicht nur die Welt und wir in ihr, im Bin-
nenbezug zu ihren Elementen, erscheinen als gefügt (»technisch«),
sondern unsere theoretischen und praktischen Weltbezüge erweisen sich
als durch uns gestaltete, im Prozess eines »Fügens« hergestellte, tech-
nisch realisierte. Jenseits unserer theoretischen und praktischen Weltbe-
züge, die wir technisch realisieren, können wir uns keine Welt vorstellen.
(Ja selbst der Unterschied zwischen theoretisch »erkennenden« und
praktisch »gestaltenden« Weltbezügen verschwimmt, wenn wir uns
darüber vergewissern, dass Erkenntnis Produkt einer Gestaltung ist.)
      Versuche, eine Welt – und uns in ihr – bezugsunabhängig oder allen
Bezügen vorgelagert nicht bloß anzunehmen oder zu unterstellen, son-
dern vorzustellen und zu denken, also mit irgendwelchen noch so ele-
mentaren Bestimmungen zu versehen, erweisen offen oder verdeckt ihr
Scheitern: Offen dort, wo eine solche Welt – wie etwa in den Mythen
oder Offenbarungsschriften – zwar als von allen menschlichen Interven-
tionen (noch) frei gedacht wird, ihre elementaren Bestimmungen aber
diejenigen eines Gemacht-Seins sind, hinter denen sich sogleich eine
Hochprojektion menschlichen technischen Handelns aus seiner direkten

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16  |  Die Kunst des Möglichen  I

Anschauung offenbart in Bereiche, die der Anschauung nicht zugänglich
sind: Schöpfergott, Demiurg, schaffende Natur als prima causa – und
konsequenterweise wir als Gottes Ebenbilder sind offenbar technomor-
phe Konzepte. Ihre Ausdifferenzierung (etwa in der christlichen Trini-
tätslehre) in hervorbringende Kraft (Vater), Realisierung (Sohn) und Idee
als Instanz der Konzeptualisierung/Benennung (Geist) verdankt sich
dem Versuch, einen technischen Prozess auseinanderzulegen. Welchem
der drei der Primat zugehöre, wie es Goethes Faust ergrübelte, prägt den
Streit um die Technik bis heute: Ob dem Konzept, dem Wort als Träger
des Sinns (logos), aus dem (in den Grenzen des Möglichen, ja welches
Möglichen?) ursprünglich etwas entsteht, oder nicht vielmehr einer
ursprünglichen Kraft, oder der Tat, für die sich Faust entscheidet. Damit
trifft er wohl, wie sich zeigen wird, die tiefere Wahrheit, den »Kern«,
jedoch ohne ihn dahingehend zu reflektieren, inwieweit diese Ur-
sprungsvorstellung Möglichkeitsgrund ist für die Gewinnung der beiden
anderen Konzepte – als Konzepte. Unüberbietbar klar hat Immanuel Kant
diese Problematik auf den Begriff gebracht, wenn er die Rede selbst einer
»Technik der Natur« (EE, V, 181) einführt, um auf eine notwendige,
unumgängliche heuristische Unterstellung zu verweisen, die wir vor-
nehmen müssen, wenn wir Vorstellungen von Natur gewinnen wollen.
Kritisch relativiert er solche Vorstellungen als diejenigen einer »Als-ob-
Natur«, die einer Reflexion auf unser Handeln unter unseren Vermögen
geschuldet ist und deren Passung in und auf die Welt wir nur »bewun-
dern« können, »indem wir nach den allgemeinen Verstandesgesetzen
keinen Grund davon anzugeben wissen« (EE, V, 193).
      Signalisiert nun aber nicht eine solche Formulierung, so die Kritiker,
dass wir mit derartigen Überlegungen schnell in idealistischen Positio-
nen (oder ihren modernen radikal-konstruktivistischen Varianten) en-
den, die die Bodenhaftung verloren haben? Richten sich denn nicht
unsere Vorstellungen von Welt per definitionem und von ihrem An-
spruch her auf etwas, welches das Andere dieser Vorstellungen sein soll,
und gestalten wir nicht die Gewinnung dieser Vorstellungen sorgfältig
so, dass dieses »Andere« sich intervenierend zu Wort melden kann, um
die Vorstellungen aus dem dogmatischen Zirkel ihrer Selbstverfertigung
herauszuführen? Sollten wir eher nicht das Bewährte an unseren Vor-
stellungen bewundern, sondern ihm misstrauen und uns (erfreut) wun-
dern, wenn wieder einmal eine bewährte Vorstellung konterkariert
worden ist, weil dann unsere technisch konzeptualisierte und verfertigte
Welt ins Wanken gerät und sich ein wie auch immer »Ursprüngliches«
wenigstens ex negativo zu Wort meldet? Eine kritische Wissenschafts-
und Techniktheorie, etwa in Orientierung am Falsifikationismus Karl
Raimund Poppers, würde wohl hierzu tendieren. Sogleich wäre sie aber
mit dem Einwand der »Idealisten« konfrontiert, die darauf verweisen,
dass es Kant in seiner Reflexion des technomorphen Naturkonzeptes gar

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  17

nicht darum ging, auf die Passung konkreter Erkenntnisse abzuheben,
sondern darum, wieso es funktioniere, Natur überhaupt unter einem
technischen Bewirkungsmodell zu denken. Aber verifiziert denn nicht
eine Technik, sofern sie sich als »angewandte Wissenschaft« versteht, als
regelgeleitete Anwendung von systematisch gewonnenem Wissen unter
gesetzten Zwecken, jene Naturvorstellung »objektiv«? Zeigt sich denn
nicht, dass der Befund einer technomorphen Weltsicht, der aus unseren
technisch realisierten Weltbezügen heraus entsteht, nicht Resultat einer
subjektiven Technomorphie ist, die kritisch zu analysieren wäre, sondern
Zeugnis einer objektiven Passung? Die evolutionäre Erkenntnistheorie
behauptet solcherlei, und begründet eine objektive Technomorphie der
Welt und unserer Bezüge dahingehend, dass wir bei fehlender Passung
nicht zu existieren vermöchten bzw. unsere Existenz als Resultat einer
Evolution das, was uns als technische Vermittlung erscheint, als objekti-
ve konstitutive Verfasstheit eines Naturgeschehens erweist. Dann würde
also nicht gelten, was der Hegelianer Ernst Kapp in seiner Philosophie
der Technik 1877 – einer Schrift, die manche für die Gründungsschrift
der Technikphilosophie als Disziplin erachten – in seiner Abschluss-
sentenz pathetisch formulierte: »Hervor aus Werkzeugen und Maschi-
nen, die er geschaffen, aus den Lettern, die er erdacht, tritt der Mensch,
der deus ex machina, sich selbst gegenüber!« (1877/1978, 351). Sondern es
würde gelten: »tritt die Natur sich selbst gegenüber«. Und in der Tat
finden sich maßgebliche Strömungen innerhalb der »Disziplin« Tech-
nikphilosophie, die eben deshalb Technik als Element und Stufe der
natürlichen Evolution erachten und darauf verweisen, dass seit dem
Animismus und den magischen Praktiken der Naturvölker mit ihren
mimetischen Techniken immer ein Bewirkens- oder Kausalitätsmodell
des Naturgeschehens die Leitorientierung abgab und sich evolutionär zu
elaborierteren Konzepten ausdifferenziert habe. Auf welch tönernen
Füßen freilich derartige Spekulationen stehen, zeigt sich spätestens
dann, wenn unter ebensolchen evolutionistischen Paradigmen Technik
entweder als Evolutionskatalysator eines evolutionären Mängelwesens
Mensch erscheint, oder der Mensch als Krone der Evolution die minder
flexiblen und anpassungsfähigen Organismen ihrerseits als Mängelwe-
sen erscheinen lässt, wie es z.B. auch Ernst Kapp behauptete: Nicht ein
natürliches Mängelwesen Mensch – wie es seit der Antike (Anaximan-
der, Plato) über das Mittelalter (Hugo von St. Victor), Johann Gottfried
Herder, Arthur Schopenhauer und Friedrich Nietzsche bis hin zu Arnold
Gehlen behauptet wurde – gebe den Ausgangspunkt einer Entwicklung
von Technik ab. Dieser »kryptobiologischen Anthropologie deutlich
pragmatischen Charakters« (Plessner 1982, 405) – was entbehren wir
denn, wenn eine bestimmte biologische Verfassung nicht gegeben ist?
Unter welchem Ideal identifizieren wir biologische Mängel einschließ-
lich Instinktverlust als Verlust, der zu »kompensieren« sei? Woher be-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18  |  Die Kunst des Möglichen  I

zieht der Mensch das Ideal, unter dem ihm der Mangel als solcher er-
scheint? – setzt Kapp freilich eine eben solche entgegen: Man habe sich
den »angehenden« Menschen als einen vorzustellen, dessen »physische
Eigenschaften […] nicht hoch genug anzuschlagen« seien. Seine »selbst-
verständliche Naturgeschicklichkeit«, seine »Ebenbürtigkeit« gegenüber
der Tierwelt habe seine Existenz ermöglicht, von der aus er vermittels
seiner geistigen Fähigkeiten und der multifunktionalen Hand sich
»Schutz und Sicherheit« verschafft habe, innerhalb derer das »Raubtier-
ähnliche« zurück trat (1877/1978, 35f.). Demnach wäre die »Mängelhaf-
tigkeit« etwas Sekundäres, Resultat selbstgeschaffener (und nicht über-
lebensnotwendiger) Entlastung, Technik etwas Luxuriöses, als »Anstren-
gung, Anstrengung zu sparen« (Ortega y Gasset 1938/1978, 24), als
Voraussetzung für die Freisetzung der Kräfte, alle seine Organfunktio-
nen in einer selbstgeschaffenen Welt zu entäußerlichen, bis die Welt
schließlich, wie es der Guru der informatisierten Welt, Nicholas Negro-
ponte, formulierte: »zum ausgefalteten Gehirn« wird (1995, zit. nach
Frühwald 1996, 13) – die neuhegelianische Technikutopie des Ubiqui-
tous Computing.
      Von Evolution überhaupt zu reden ist das eine, evolutionäre Prozesse
konkret zu modellieren das andere. Was Letzteres betrifft, zeigt sich, dass
die unterschiedlichen konkurrierenden Modellierungen von Evolution
letztlich darauf zurückzuführen sind, dass Evolution, sobald es konkret
wird, unter unterschiedlich technomorphen Konzepten – die Menschen-
natur, Teilmoment der Gesamtnatur, als Werkzeug ihrer Selbstverwirkli-
chung – gedacht wird. Dann würde sich der Kreis wieder schließen, und
Idealisten könnten sich – vorschnell – bestätigt sehen. Wir werden kei-
nen der beiden Wege beschreiten, denn eine nähere Prüfung wird beide
als nicht gangbar erweisen. Auf beiden Wegen wird dem Phänomen der
»Störung« derjenigen Erwartungen, die durch Technikkonzepte unter-
schiedlicher Stufe ausgedrückt werden, für die m.a.W. solche Technik-
konzepte sich als konstitutiv erweisen werden, zu wenig Beachtung
geschenkt. »Störbarkeit«, »Enttäuschbarkeit«, Möglichkeit des »Misslin-
gens« machen das Kriterium aus, unter dem Handeln von Verhalten zu
unterscheiden ist. Das jeweils unterschiedlich gefasste »Technische«
beim Handeln ist ein zentraler Aspekt desselben und bildet keineswegs,
wie wir sehen werden, eine Unterklasse des Handelns. Es ist die Bedin-
gung der Erfahrbarkeit von Widerständen – relativ zu sich, nicht »objek-
tiv«. »Das Mögliche verleiht erst dem Wirklichen Mangelcharakter«
(Krämer 1982, 17f.). Genau dies ist Thema einer dialektischen Reflexion,
auf die wir unten weiter eingehen werden. Sie lässt die Alternative Idea-
lismus – Realismus hinter sich. Keinesfalls darf sie vorschnell mit Tech-
nikkritik oder gar Technikpessimismus gleichgesetzt werden, nur weil
sie sich auf Analysen der Differenz zwischen Erwartungen und Ergeb-
nissen konzentriert.

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  19

      Verweilen wir aber noch bei den Versuchen, Weltbestimmungen
vorzunehmen, die bezugsunabhängig sind, und betrachten wir diejeni-
gen, deren Scheitern sich eher verdeckt erweist: Dort wird in einer natu-
ralistischen Perspektive Welt – und wir selbst in ihr – als mit indisponi-
blen Bestimmtheiten versehen gedacht, Bestimmtheiten, die bloß zu
entdecken oder aufzudecken wären: Naturgesetzlichkeiten als Regelmä-
ßigkeiten, die die Welt (und uns) strukturieren, ideale Gestalten, die in-
sofern zu idealen Lösungsgestalten werden, als sie einen technischen Ein-
satz sekundärer Natur erlauben, wie es Friedrich Dessauer platonisch
unterstellte und hieraus seine Technikphilosophie entwickelte (Dessauer
1956). Sogleich wäre aber zu fragen, unter welchen Regeln wir diese
Regelmäßigkeiten identifizieren und mit abweichenden Phänomenen
umgehen. Doch so, wie Francis Bacon an der Wiege neuzeitlicher Na-
turwissenschaft aufgezeigt hat: im Modus des Isolierens, einer Zerle-
gung der Naturphänomene zum Zwecke ihrer Identifizierung als einzel-
ne und Zusammenfassung in Klassen, deren Verbindung Regelmäßig-
keit in diesen Relationen erkennen lassen. »Vexatio artis« – Verhexung
der Natur durch Technik (des Experimentierens) nannte er diesen Zu-
griff (1963, 23). Gleichwohl: Dieser Zugriff wird doch keineswegs als ori-
ginäre Schöpfung, sondern als ein Umgang mit … in den Grenzen des-
sen, was die Natur zulässt, begriffen – als Experiment. In seiner allge-
meinsten Form besteht dieses nun gerade darin, dass wir (1) variierende
Inputs in Relation zu bringen suchen zu variierenden Outputs, wobei wir
diese Relationen sicherstellen, erwartbar machen, prognosefähig gerade
dadurch, dass wir (2) Abweichungen, Absonderlichkeiten, »Ausreißer«
zu eliminieren suchen, indem wir die experimentelle Konstruktion mög-
lichst vollständig gegen vermutete Störparameter absichern, das experi-
mentelle Vorgehen und die experimentelle Anordnung sozusagen mit
einem Containment versehen. Sofern dies nicht vollständig möglich er-
scheint, setzen wir die Verfahren der Fehlerrechnung ein. Wir finden
hier – was wir im Zuge dieser Fragestellung noch weiter vertiefen wer-
den – diejenigen beiden Grundoperationen, die in den Ingenieurwissen-
schaften als »Steuern« und »Regeln« bezeichnet werden – zwei Grund-
operationen, die im »System« stattfinden und gerade »System« definie-
ren. Es sind diejenigen systemkonstitutiven Operationen, die etwas »Zu-
sammengestelltes« – die wörtliche Bedeutung von System i.w.S. – zu
einem System im spezifischen Sinne machen, zu einem technischen
System, welches mithin schon in erster Annäherung durch zwei spezifi-
sche Weisen des »Zusammenfügens« oder »Webens« gekennzeichnet
ist. Als einer der Väter dieser experimentellen Methodik, der solche
technischen Konstruktionen realisiert und durch den Einsatz der Ma-
thematik (der Funktionsgleichungen) die eruierten Relationen zu model-
lieren vermochte, mit unbestreitbaren praktischen Erfolgen, gilt Galileo
Galilei. Diesem bescheinigte freilich Edmund Husserl, dass er sowohl als

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20  |  Die Kunst des Möglichen  I

entdeckender als auch als verdeckender Genius gesehen werden müsse
(Hua VI, 53). Warum verdeckend? Nach Husserls Auffassung deswegen,
weil der Zusammenhang einer »ursprünglichen Lebenswelt« durch
Ausgrenzung derjenigen Faktoren, die Regelmäßigkeit, Wiederholbar-
keit, Erwartbarkeit, Antizipierbarkeit zuwiderliefen, zerstört würde im
Zuge von Isolierung, Abtrennung, Idealisierung. Es findet eine »Dekon-
textualisierung« statt, auf die wir bei der Entwicklung eines Technik-
Konzeptes noch oft zu sprechen kommen werden: Das, was im Experi-
ment realisiert wird und sich im Experiment zeigt, ist gerade dadurch
konstituiert, dass das, was im Lichte des Systems als Umgebung, Um-
Welt zu unterstellen ist, in seiner »ursprünglichen« Verfasstheit eben
eliminiert wird.
      Natürlich muss jedes System darauf aus sein, seine Umwelt irgend-
wie zu registrieren, um eben von ihren Störungen unabhängig zu wer-
den. Das ist die historisch feststellbare Ur-Intention von Technik seit der
agrikulturellen Revolution, die die »Zufallstechnik« (Ortega y Gasset
1938/1978, 34ff.) der Jäger und Sammler, die mannigfachen Umweltein-
flüssen ausgesetzt waren, zu überwinden suchte. Aber das Registrieren
dieser Umwelt hebt nicht zunächst auf die pünktliche Erfassung ihres
Bewirktseins ab – ihre Elemente werden ja auch nicht zum Zweck der
Steuerung bei der Realisierung von Outputs durch Inputs bzw. der Eru-
ierung von Input- und Outputrelationen eingesetzt. Vielmehr werden sie
relativ zu den Systemzwecken überhaupt nur soweit als Störparameter
identifiziert und erfasst, als zum Zwecke ihrer Neutralisierung und Eli-
mination Regulierungsvorgänge ins Werk gesetzt werden. Dies zu errei-
chen, werden die Systemgrenzen gleichsam »nach außen« verlegt und
ein Stück Systemumwelt in das System hineingenommen. Ein größeres
und komplexeres System steht damit aber sofort einer mannigfacheren,
vielfältigeren und komplexer verfassten Systemumwelt gegenüber, deren
potentielle Störträchtigkeit eine neue Herausforderung darstellt – und so
fort. Die Beschreibungen, unter denen systemisches Agieren sich selbst
erfasst, geraten mithin in einen dialektischen Prozess, der genauer zu
untersuchen sein wird.
      Die alte Idee besagt, dass wir die Welt bewohnbar machten, indem
wir sie technisch überformten; und entsprechend zählt zu den elementa-
ren Vorstellungen von Technik diejenige eines mit Handlungsmitteln
und Vorräten wohl ausgestatteten Hauses. Technik wird unter diesem
Bild als »Ur-Humanum« begriffen, als Sich-Einrichten in der Welt,
verkürzt ausgedrückt unter dem Motto: Wir bewohnen die Technik.
Zunächst als Drohbild, dann als Feststellung wird in neuerer Zeit propa-
giert, dass »uns die Technik bewohne«, dass wir im Zeitalter einer post-
humanen Technik angelangt seien. War die Technik unter dem Bild des
Hauses zunächst gedacht als Möglichkeitsraum unseres Agierens im
Sinne von dessen Ermöglichung (in der Sprache der Systemtheorie:

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  21

regelnd zwecks gelingender Realisierung von Outputs mittels geeigneter
Inputs), so erscheint sie jetzt als eine, die – weil wir mit der technischen
Überformung unserer Welt uns selbst überformt haben – sich in Ab-
hängigkeit von den jeweiligen Ausgangsbedingungen selbst aktualisiert.
Aus der Macht der Technik, die immer willkommen war, sofern Macht
Ermöglichung freien Agierens ist, ist – einmal abgesehen von den Pro-
blemen der Nutzung von Macht zum Zwecke von Herrschaft – ein techni-
scher »Sachzwang« geworden. Angesichts des Eindrucks, dass mit jeder
Ermöglichung eine Verunmöglichung dessen, was jenseits der Grenzen
des Möglichen liegt, einhergeht, könnte sich die Vermutung aufdrängen,
dass mit einer geringen Ermöglichungsleistung auch eine geringe Ver-
unmöglichungsgefahr einhergeht (was sich an primitiven Systemen mit
ihrer enormen Überlebensrate exemplifizieren mag – »small is beauti-
ful«). Eine Erweiterung der Grenzen der Ermöglichung würde dann die
Gefahren potenzieren, denen die entsprechend komplexen Systeme
ausgesetzt sind. So sind diese Systeme zwar immer erfolgreicher auf ein
Management ihrer Risiken aus, sofern unter Risiken kalkulierbare Stö-
rungen verstanden werden sollen. Die Kalkulations-, Steuerungs- und
Regelungsstrategien führen aber zu einer neuen und höheren Verwund-
barkeit in einem höherstufigen Sinne: durch Risikopotentiale oder »-ge-
fahren«, die durch die erweiterten Systemgrenzen neue Angriffspunkte
finden. Dieser Prozess bleibt aber solange ein Humanum und ist in
seinen neuen Erscheindungsformen solange kein »Post-Humanum«,
solange wir uns zu ihm in einen Bezug setzen können (dessen Voraus-
setzung seine [dialektische] Reflexion ist) und die Systemgrenzen wie
auch die Binnenstruktur der Systeme gestalten.
      Zurück zu Husserls »ursprünglicher Lebenswelt«: Wie insbesondere
in der französischen Phänomenologie – wie wir sehen werden, mit guten
Gründen – moniert wurde, liegt hier eine Unterstellung vor, die durch
die eigenen Erträge der Husserlschen Phänomenologie nicht gedeckt
scheint: die Vorstellung, dass wir in einer unvermittelten Lebenswelt,
einer naiven Einstellung und unter natürlichen Weltbezügen verfasst
gewesen seien, bevor die »ursprungsverdeckenden« Leistungen metho-
discher Weltsicherung eingesetzt hätten, die uns nur mehr noch sugge-
rierten, dass wir eine natürliche Einstellung (zu einer Natur, so wie sie
ist) wissenschaftlich erarbeiten könnten. Neben allen eleganten Verdun-
kelungen scheint mir die Kritik von Jacques Derrida an diesem Husserl-
schen Ursprünglichkeitskonzept ein harter Kern seiner Philosophie zu
sein, aus dem heraus Einsichten zu entwickeln sind, wie wir den Mög-
lichkeitsraum unserer Weltbeziehungen genauer erhellen können und
hierbei auf die ursprüngliche Rolle der Technik in spezifischerer Weise
stoßen. Die Argumentationslinien hierzu dürften ein neues Licht auf die
Technomorphizität unserer Naturbilder, unserer Vorstellung von Wirk-
lichkeit und von uns selbst werfen. Insbesondere dürfte die Problematik

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22  |  Die Kunst des Möglichen  I

härter zu konturieren sein, die entsteht, wenn wir versuchten, in diesem
Bild Technik selbst zu verorten.
      Unternähmen wir dies der Modellierung von Francis Bacon und
René Descartes folgend, indem wir Technik als angewandte Naturwis-
senschaft erachteten, so liefen wir Gefahr, einem doppelten Technomor-
phismus zu unterliegen: Das Selbstbild der Technik hinge dann von
einer technomorphen Mensch- und Naturvorstellung ihrerseits ab, ana-
log zum »eingekerkerten Kerker«, wie ihn Jean Paul den Materialisten
vorhielt (1980, 35). Dieses Problemfeld ist näher zu erschließen. Dabei
darf man sich nicht vorab und ungeprüft einer Vorstellung überlassen,
die ein einfaches Bild dieser Konstellation auf folgende Weise entwickelt
(wie sie sich auch in den unterschiedlichen Strömungen eines reflektier-
ten, aufgeklärten Realismus findet): Danach gäbe die natürliche Ver-
fasstheit der Welt den Möglichkeitsraum ab, wie ihn etwa Plato als Cho-
ra, Raum »umherschweifender Ursachen«, Dispositionen (wie wir sehen
werden) charakterisiert hat. Innerhalb dieses Rahmens (als »Ur-Me-
dium«) habe nun der Demiurg (gleichsam als Ingenieur, nun im Ruhe-
stand) bzw. – in der säkularisierten Vorstellung – hätte der Mensch seine
Wirklichkeit erbaut, indem er im »Medium« der Natur Formen als »feste
Kopplungen« (Niklas Luhmann 1987, 109; 1998, 198) installiert. Intern
und extern (untereinander) weisen diese Binnenrelationen auf, die als
Kausalitätsverhältnisse modellierbar sind. Über deren Zulassung oder
Nichtzulassung, über ein Surplus oder ein Weniger an Eigenschaften
relativ zu denjenigen, die im schöpferischen Plan, den Ideen, antizipiert
sind, artikuliere sich dann das Medium. In diesem Sinne, als Geflecht
fester kausaler Kopplungen, wäre dann Technik Verwirklichung einer
Möglichkeit, etwas Sekundäres. Diese Vorstellung ließe sich erweitern,
ausdifferenzieren und relativieren und gelänge dann zu dem Bild, dass
wir es mit Hierarchien von Möglichkeiten, iterierten Möglichkeiten zu
tun hätten, deren unterste Stufe die Aktualisierung des Einsatzes eines
technischen Mittels – eines Instruments – im technischen Handeln
ausmacht. Sie würde auch erlauben, nach unterschiedlichen Graden der
»Festigkeit« der Kopplung zu fragen, etwa bis hin zum »stahlharten
Gehäuse« (Weber 1988, 205ff.) als Charakteristikum mancher Erschei-
nungsweisen von Technik als »Gußform, in die wir unsere Handlungen
gießen müssen« (Durkheim 1961, 111f.). Eine solche Topik (modern: ein
solches Frage- oder Forschungsdesign) würde jedoch die radikalere Frage
nicht vorsehen, von welchem Standpunkt aus sie entworfen wird: Sie
würde sich der Aufgabe begeben zu erschließen, inwieweit die Vorstel-
lungen einer Natur oder eines medialen Rahmens mit unterstellten
»freien« Ursächlichkeitsbeziehungen ihrerseits relativ zum technischen
System allererst als solche erscheinen, also das, was sie »zulassen« oder
»nicht zulassen« relativ ist zu Kriterien und nach Maßgabe dieser Krite-
rien erscheint, unter denen technisches Handeln als gelingend oder

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  23

nicht gelingend, erfolgreich oder erfolglos erachtet wird. (Auch dieser
letzteren Unterscheidung wird noch nachzugehen sein.)
      Dass wir nicht naiv von einem gerichteten Modal- bzw. Aktualisie-
rungsgefälle ausgehen sollten, uns also nicht einseitig auf das Bild Des-
sauers, dass wir uns in der Natur ein technisches Haus »bauen«, verlas-
sen sollten, dürfte ferner durch die Intuition gestützt werden, dass Tech-
nik doch neue Möglichkeitsräume schafft und nicht bloß vorgegebene
Möglichkeiten aktualisiert. Dass zum einen technische Mittel »Poten-
tiale« sind für mögliche Zwecke, zum zweiten Technik neue Welten
bereitstellt, die als erweiterte Bezugsbereiche »umherschweifender Ursa-
chen« ihrerseits in neue Formen und »Kopplungen« gebracht werden
können, also innerhalb ihrer neue Möglichkeiten aktualisierbar sind,
ferner über diese Bereiche neue Typen von Determinationsbeziehungen
sich realisieren lassen und ersichtlich werden, die die bisherigen »Natur-
gesetzlichkeiten« bzw. die Auffassungen von ihnen relativieren, ergän-
zen oder falsifizieren, mag als Hinweis dafür ausreichen, dass in der Er-
schließung der jeweiligen Modalverhältnisse erhebliche Begriffsarbeit zu
leisten sein wird. Wenn Don Ihde (1982) von der »historisch-ontologi-
schen Priorität der Technik« spricht (und unsere ersten Annäherungen
zumindest die Frage danach plausibilisieren), hat dies jedenfalls zur
Konsequenz, dass eine definitorische Verkürzung von Technik auf den
Inbegriff (künstlicher) Mittel bzw. des Mitteleinsatzes vorab diese These
konterkarieren würde: Denn Mittel fallen nicht vom Himmel, sondern
werden erst unter bestimmten Bedingungen zu solchen. Die philosophi-
sche Frage »Wie ist Technik möglich?« hingegen – im Unterschied zur
Technikforschung, die die Wirklichkeit von Techniken in allgemeinen
Theorien erfasst – muss dabei allerdings in Kauf nehmen, dass sie mög-
licherweise an eine Grenze stößt, an der sich die Nichthintergehbarkeit
des Technischen manifestiert. An dieser Grenze bewegen sich Überle-
gungen zur Medialität des Technischen. Entsprechend werden wir fra-
gen müssen, ob den technischen Systemen selbst in unterschiedlicher
Weise ein Charakter des Medialen zukommen könnte und Technik eben
nicht verkürzt bloß als Inbegriff der Mittel zu fassen wäre, und dies, oh-
ne dass wir uns vorab auf irgendwelche Vorstellungen von Ursprüng-
lichkeit festlegen dürfen.

1.2 Der Ort der Technikphilosophie als Disziplin

Zwei Einwände liegen auf der Hand, Einwände, die interne Verbindun-
gen aufweisen: Erstens könnte moniert werden, dass durch die hier
vorgenommene Aufspreizung des Fragespektrums unter dem Eindruck,
dass alles Technik und Technik alles sei, die Technikphilosophie zur
prima philosophia ent-artet im doppelten Sinne: Zum einen sei dann

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24  |  Die Kunst des Möglichen  I

kein Platz mehr für irgendwelche Spezifizierungen; geistreich mag sein,
hinter allem Philosophieren eine grundlegende und leitende Metaphorik
freizulegen, die ihre Ursprünge im Technischen aufweist; geleistet wäre
damit aber wenig, weil die gesamte Problemhypothek des Philosophie-
rens überhaupt sich hier fortschreibt und eine so gefasst Technikphilo-
sophie sich leicht verheben kann. Schließlich wissen wir nicht erst seit
Hellmuth Plessners philosophisch-anthropologischen Untersuchungen,
sondern seit der von Kant inaugurierten kopernikanischen Wende im
Philosophieren vom Menschen als »dezentriertem Wesen«, welches
seinen Ort in der Welt und seine Welt im Erkennen und Handeln nicht
hat, sondern sich schaffen muss, und nicht als alter deus irgendwann mit
Wohlgefallen auf seine Schöpfung zu blicken vermag, sondern als Arbei-
ter auf der ewigen Baustelle »Philosophie« zu verharren genötigt ist.
Kurz: Würde nicht durch eine solche Auffassung das Anliegen einer
Technikphilosophie in gewisser Hinsicht zum allgemein philosophi-
schen Anliegen trivialisiert, indem eben auf der Basis eines derart aus-
geweiteten Konzepts von Technik lediglich die lapidare Erkenntnis resul-
tieren könne, alle Philosophie sei eben Technikphilosophie? Despezifi-
ziert aber auch in einem zweiten Sinne: Ist denn nicht die lange Tradi-
tion eines Nachdenkens über Technik wesentlich darauf aus, die Entste-
hung und Nutzung von Sachsystemen, wie es Günter Ropohl formuliert
hat (1999, Kap. 4), auf ihre Bedingungen, ihre Gründe und ihre Recht-
fertigungen hin zu untersuchen und zu reflektieren? Liegt dann nicht
hier möglicherweise ein unzulässiger Traditionsbruch oder gar Etiket-
tenschwindel vor, der im allgemeinen technik-metaphorischen Geraune
die substantiierten Erträge der bisherigen Technikreflexion verschwim-
men lässt und sich einer Auseinandersetzung mit ihnen begibt? Dieser
Einwand ist keineswegs leichtfertig zu übergehen, ihm zu entsprechen,
ist freilich nicht allzu schwer, ohne dass die Radikalität des Fragens
abgeschnitten werden müsste. Gerade eine Konzentration auf Sachsys-
teme wird nämlich, allerdings in spezifischer und deutlich begründbarer
Form, die Verlängerung der Argumentationslinien in Bereiche erzwin-
gen, die in etlichen Typen eines Philosophierens über Technik nicht als
deren Problembereich begriffen bzw. berücksichtigt waren. Nicht die
naive Setzung eines allgemeinen Handlungsmodells unter Hervorhe-
bung rationalen Mitteleinsatzes begründet einen Allgemeinheitsan-
spruch der Technikphilosophie, sondern die jeweils pünktlich zu entwi-
ckelnde Einsicht, dass ein rationaler Umgang mit Sachsystemen einer-
seits Intellektual- und Sozialtechniken voraussetzt bzw. mit deren Ent-
wicklung einhergeht, wobei andererseits im Wechselspiel der Konzeptua-
lisierungen (Intellektualtechnik) und Anerkennungsakte (Sozialtechnik)
deren Verwiesenheit auf Sach- oder Materialtechnik unsere Fragestel-
lungen erweitert, zugleich aber auf diesen Aspekt auch eingrenzt. Um-
gekehrt wäre einzuwenden, dass gerade manche Technikphilosophien

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  25

unter einer ursprünglichen Fixierung auf Werkzeuggebrauch und Ma-
schineneinsatz ihrerseits dazu tendieren, ihre Befunde zu generalisieren
und in andere Bereiche zu projizieren: So endet die Technikphilosophie
Ernst Kapps nach ihrem Ausgang von einer Analyse des Werkzeugge-
brauchs und der Untersuchung seiner kulturbildenden Kraft schließlich
in einer allgemeinen politischen Philosophie. Andere Technikphiloso-
phien kulminieren in Evolutionsphilosophien oder Gesamtdeutungen
von Welt und Geist, Gesellschaft und/oder Kosmos. Hingegen soll die in
der Problemtradition fundierte Fokussierung auf Sachsysteme auch
unsere Überlegungen leiten, freilich werden wir an verschiedenen und
durchaus zentralen Punkten sehen, dass Sachsysteme auch dort eine
basale Rolle spielen, wo sie manche Technikphilosophien nicht vermu-
ten: Nämlich dort, wo eine »Exteriorisierung«, Vergegenständlichung
und Verfestigung in Sachsystemen bzw. eines Umgangs mit und in
diesen eine Basis abgibt, auf der sich Intellektual- und Sozialtechniken
entwickeln. Insgesamt meine ich, dass Technikphilosophie nicht den
Status einer philosophischen Disziplin einnehmen kann (mit eigenen
Paradigmen und spezifischem kategorialem Apparat, wie er freilich für
eine allgemeine Technologie als Theorie der Technik gegeben ist). Tech-
nikphilosophie gewinnt ihr Selbstverständnis nicht über eine sektorale
oder sortale Ab- und Eingrenzung gegenüber anderen philosophischen
Disziplinen, sondern durch die theoretische Fokussierung auf einen
Aspekt praktischer Welterschließung: das »Wie« der Herstellung und des
Hergestelltseins von Sachverhalten, den Einsatz von Mitteln im selbstge-
schaffenen Möglichkeitsraum ihrer Aktualisierung, den wir unter dem
Terminus »Medialität« diskutieren werden.
      Der Titel markiert ein Problemfeld, zu dessen begrifflicher Erschlie-
ßung und Reflexion »Know-how« aus den verschiedensten Teildiszipli-
nen der Philosophie, von der Ontologie über die Erkenntnis- und
Sprachphilosophie, Handlungs- und Sozialphilosophie, der philosophi-
schen Anthropologie bis hin zur Ethik eingebracht werden muss. Kon-
zepte der Technik und des Technischen treten ja nicht, wie wir sehen
werden, bloß als Begriffe der Technik auf, die auf ihre Identifizierungs-
leistung hin zu befragen wären. Vielmehr werden wir »Technik« auch
als Inbegriff von Kategorien antreffen, als höherstufige Regeln des Prädi-
zierens (»Technizismus«), und schließlich als Idee, als Konzept eines
bestimmten Typs von Vollkommenheit mit Anspruch auf Aktualisie-
rung. Da solche Identifizierungen, Kategorisierungen und Idealisierun-
gen auch und gerade handlungsleitend sind, haben wir hier nicht ein
bloß theoretisches Problem vor uns.
      Der zweite Einwand ist ebenso gravierend: Liegt nicht in der mut-
maßlichen Ausweitung der Problemstellung mit ihren oben skizzierten
Gefahren zugleich eine Ignoranz und ein unbegründetes Absehen von
dem »Anderen« der Technik vor, einem »Anderen« eines Zugriffs auf

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26  |  Die Kunst des Möglichen  I

die Welt in gestaltender Absicht (mag der sich aus der Not der »Dezen-
triertheit der Menschen« heraus als noch so basal erweisen)? Signalisie-
ren uns nicht unsere Widerfahrnisse, unsere vegetativen Reaktionen, das
Anrennen gegen Grenzen, ein der Technik Jenseitiges, welches man als
– äußere und innere – »Natur« bezeichnen mag, instantiiert in ur-
sprünglicher Leiblichkeit, Emotionalität, Triebhaftigkeit, Anmutungen,
denen wir ausgesetzt sind, kurz: (somatischen) Momenten, hinter denen
sich ein anderes Ur-Humanum artikuliert als dasjenige des Techni-
schen? Auch dieser Einwand ist sehr ernst zu nehmen. Er sollte radikal
verfolgt werden. Allerdings geht die Vermutung dahin, dass gerade ein
sorgfältiges Erspüren(wollen) dieser Dimension uns dazu bringt, techni-
sche Vermittlungsverhältnisse zu identifizieren. Wenn wir beispielswei-
se im Ausgang von der Leitdifferenz Körper-Leib Letzteren als sich selbst
erfahrenden Körper begreifen, so ist sogleich zu fragen, unter welchen
Konzeptualisierungen wir diese Erfahrung, wie die Umgangssprache
signalisiert, machen. Unsere Gewissheit über die scheinbar unvermittelte
Äußerung vom Leib mit seinen Organen, einem Leib als »Mittel der
Seele« etwa (Merleau-Ponty 2000, 36-39), erweist sich in diese Denkart
bereits technikimprägniert. Wir denken Organe als Funktionsträger, als
Werkzeuge. Und wenn wir unsere Widerfahrnisse und Anmutungen
durchmustern, so wird schnell ersichtlich, wie wir auf dem Boden von
Sozialtechniken gelernt haben, uns ihrer als solcher zu vergewissern. So
lernt das Kind allererst, zunächst hin und her geworfen zwischen Aver-
sionen und Appetenzen, was Schmerz und Freude ist, wie sie sich von
Unannehmlichkeit, Anstrengung oder von Aufregung und Berauscht-
sein etc. unterscheiden, und zwar kulturrelativ unterschiedlich. Und die
Angewiesenheit von Leiblichkeit auf Körperlichkeit eröffnet den Blick auf
die technische Zurichtung und Hybridisierung Letzterer, die nicht ein
Signum des Posthumanen ist, sondern sich ebenfalls als spezifisches
Humanum seit altersher erweist. Mithin werden Versuche, in der Kon-
zeptualisierung von Leiblichkeit ein Nicht-Technisches zu finden, bereits
dadurch immer wieder konterkariert, dass ihr Aufweis – wie auch sonst
– unter einem technischen Rahmenkonzept vonstatten geht.
      Aber zeigen nicht unsere vegetativen Reaktionen und neuerdings
neurophysiologisch nachweisbaren Determiniertheiten eine menschliche
Natur, an der sich Technik mit ihren Rationalisierungen vergeblich
abzuarbeiten mag? Abgesehen davon, dass auch ein solcher Naturalis-
mus – wie wir sehen werden – sich der Fundamente seiner Modellie-
rung nicht vergewissert, lässt sich zumindest die Ursprünglichkeitsun-
terstellung spontan mit dem Hinweis konterkarieren, dass die Heraus-
bildung vegetativer Funktionen und Effekte seit der embryonalen Genese
bereits technisch überformt ist, und nicht bloß ihre Erkennbarkeit, also
ihr Wie-Sein, sondern auch ihr Dass-Sein als geprägt von zivilisatori-
schen Einflüssen zu erachten ist, seien sie umfassender im Rahmen der

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  27

phylogenetischen Zivilisationsentwicklung oder speziell in der ontogene-
tischen Prägung der Herausbildung individueller Verfasstheit. Die soge-
nannten Naturvölker sind eben keine Natur-Völker – es sei denn, man
etikettiert den Inbegriff ihrer Sozial-, Intellektual- und Realtechniken als
ihre Natur. Dann vollzieht man aber denselben Fehler, den ein unzuläs-
sig ausgeweitetes Technikkonzept mit sich bringt: An die Stelle der
Technik tritt eine allumfassende Natur, die wir über ihre technischen
Artikulationen zu identifizieren suchen, so dass dann das Spiel in der
Beliebigkeit der Wahl eines entsprechend undefinierten und nur zu
exemplifizierenden Grundbegriffs enden würde, wie wir es bei denjeni-
gen finden, die Technik als Phänomen natürlicher Evolution unter deren
Modellierungen zu begreifen suchen.

1.3 Leitbegriffe

Titel und Untertitel der hier vorgelegten Untersuchungen sind erläute-
rungsbedürftig. Die Formulierungen sollen – wie anders? – Blickwinkel
benennen, unter denen die nachfolgenden Überlegungen entfaltet wer-
den. Die Einnahme dieser Blickwinkel ist motiviert durch den Eindruck
gewisser Provokationen, die sich aus strukturellen Vereinseitigungen
und Verengungen prominenter technikphilosophischer Argumentations-
linien ergeben, insbesondere aber aus deren Reflexionsdefiziten, die zu
Reduktionismen und Dogmatismen führen. Die Vielfalt und der Plura-
lismus technikphilosophischer Ansätze mit ihren unterschiedlichen
technikoptimistischen oder kulturpessimistischen Konsequenzen ergibt
sich hieraus.
      »Die Kunst des Möglichen«: In der scheinbar anachronistischen Über-
nahme von griech. techné, lat. ars als »Kunst« wird ein Blickwinkel mar-
kiert, der zunächst möglichst weit sein soll. Aristoteles begriff unter
»techné« eine Verfassung (hexis), die »mit Überlegung und richtiger
Einsicht etwas bewirkt« (Aristoteles, EN IV, 4, 1140 a 10). Entsprechend
den unterschiedlichen Aspekten von »Verfassung« umfasst diese

• einschlägige Fähigkeiten und Fertigkeiten (Kompetenzen),
• die in bestimmten Schemata (types) »eingesehene« Weise des Her-

stellens und Veränderns von Dingen und Verfahren,
• die Einsicht/das Wissen um die Schemata selbst (später: die »Techno-

logie«),
• das konkrete Agieren und Prozessieren (token) des Bewirkens.

Ergänzt man diese vier Aspekte, die durch die Charakterisierung von
Technik als hexis gegeben sind, durch die an anderen Stellen bei Aristo-
teles vorfindlichen, gewinnen wir zwei weitere Aspekte:

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28  |  Die Kunst des Möglichen  I

• die Gesamtheit der Mittel des Bewirkens selbst als »Ursprung und
Form des Gegenstandes« (Aristoteles, s. Kap. 2),

• die Ergebnisse eines derartigen Bewirkens, die realisierten Zwecke
(im Unterschied zu natürlich gewordenen).

Diese sechs Aspekte decken auch unseren allgemeinen Sprachgebrauch
zu »Technik« ab; jedoch wird oftmals je nach Kontext bereits eine Fokus-
sierung auf einen oder mehrere dieser Aspekte vorgenommen (die Fer-
tigkeit, den schematischen Prozess selbst, die Ausführung/Aktualisie-
rung, das Wissen um die Schemata des Prozesses etc.). Der Streit um
»weite«, »mittlere« oder »enge« Technikbegriffe maßgeblicher Technik-
philosophien dreht sich zum einen um die Frage, welche Aspekte einbe-
zogen, fokussiert oder ausgegrenzt werden sollen, zum anderen um die
Frage, ob unter »Mitteln des Bewirkens« ausschließlich oder wenigstens
primär dingliche Mittel (des Transports, der Transformation/Wandlung,
der Speicherung von Stoffen, Energie oder Information, wie Günter
Ropohl [1979, 171, 317] sie als technische »Potentialfunktionen« klassifi-
ziert hat) verstanden werden sollen (mit einschlägigen Konsequenzen für
eine Fokussierung der anderen Aspekte des Technik-Konzeptes), oder ob
auch intellektuale Mittel (für gedankliche Operationen) und solche, wie
sie in Sozialtechniken Einsatz finden, einbezogen werden sollen. Im-
merhin lässt sich eine Übereinstimmung dahingehend erkennen, dass
Handlungsmittel, sofern sie als technische etikettiert werden, unter
bestimmten Kriterien eigens für den Einsatz beim Handeln zugerichtet
oder hergestellt sein müssen. Die sechs erwähnten Aspekte sind katego-
rial inhomogen; insofern handelt es sich, verstehen wir in diesem Sinne
Technik als »Kunst«, im Husserlschen Sinne um einen »Inbegriff« (Hua
XII, 74: »einheitliches Interesse und […] Bemerken verschiedener Inhal-
te«) von Technik. Die Vermeidung definitorischer Vorentscheidungen zu
Beginn unserer Untersuchungen soll das Feld offen halten für Analysen
der Binnenverhältnisse zwischen den sechs Aspekten von »Technik«.
Dann erst erschließt sich die Problemtradition in ihrer Fülle, ohne dass
bestimmte Linien eines Technikverständnisses von vorneherein ausge-
grenzt werden, und dann erst können in systematischer Absicht die
komplexen Binnenverhältnisse technischen Handelns in ihrem jeweili-
gen Möglichkeitsraum und ihren jeweiligen »Determinanten« offen
gelegt werden.
      »… des Möglichen«: Bewirken richtet sich auf etwas, das (noch) nicht
wirklich ist. Anschauung, theoria i.e.S. bezieht sich auf Wirkliches, auch
auf die Wirklichkeit von Veränderung. Das Mögliche ist nicht anschau-
bar, wenngleich vorstellbar. Es erschließt sich nur durch praktisches
Eingreifen, die Verwirklichung, aus deren Regularitäten wir rückbli-
ckend und vorblickend unvollkommene Vorstellungen des Möglichen
entwickeln. Daher ist der Genetiv »des Möglichen« als genitivus subjek-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  29

tivus und als genitivus objektivus zu lesen: Die Kunst/Technik vollzieht
sich im Rahmen eines vorgängig Möglichen, mit dem umzugehen ist,
z.B. als vorfindlich unterstellten Naturgesetzen oder Zuständen. Deren
Aktualisierung wird erwartet und/oder soll realisiert werden, wobei sich
manch Unerwartetes mitaktualisiert. Und sie richtet sich auf (unterstellt)
Mögliches, welches allererst als Mögliches realisiert werden soll, das
dann verwirklicht werden kann und soll. Diese beiden Möglichkeitsbe-
züge finden sich leitmotivisch in zahlreichen Charakterisierungen von
Technik, werden aber entweder einseitig hypostasiert oder stehen un-
vermittelt nebeneinander. Stellvertretend mag dies an zwei Charakteri-
sierungen deutlich werden, wie sie Ernst Cassirer vorgenommen hat:
»Denn um das Werkzeug als solches zu erfinden, muß der Mensch über
den Kreis des unmittelbaren Bedürfnis hinausblicken. Indem er es
schafft, handelt er nicht aus Impuls und aus der Not des Augenblicks
heraus. Statt unmittelbar durch einen wirklichen Reiz bewegt zu werden,
blickt auf ›mögliche‹ Bedürfnisse hin, zu deren Befriedigung er die Mit-
tel im Voraus bereitstellt. […] Wir müssen ein noch nicht Bestehendes im
›Bild‹ vor uns hinstellen, um sodann von dieser ›Möglichkeit‹ zur ›Wirk-
lichkeit‹ von der Potenz zum Akt überzugehen« (Cassirer 1961, 26).
Komplementär hierzu (unser Eingangsmotto): »Die Technik fragt nicht
in erster Linie nach dem, was ist, sondern nach dem, was sein kann.
[Dies] verlangt, daß wir ständig vom ›Wirklichen‹ in ein Reich des ›Mög-
lichen‹ zurückgehen und das Wirkliche selbst unter dem Bild des Mögli-
chen erblicken. Die Gewinnung dieses Blick- und Richtpunktes bedeutet
in rein theoretischer Hinsicht, vielleicht die größte und denkwürdigste
Leistung der Technik« (1930/1985, 81). Von der Möglichkeit zur Wirk-
lichkeit also, oder von der Wirklichkeit zum Reich des Möglichen? Gilt
Technik als das Herstellen von Mitteln für freigehaltene zukünftige, d.h.
offene Zwecke – von der Wirklichkeit der Mittel zur Möglichkeit der
Zwecke – oder gilt, dem ingenieurwissenschaftlichen Common sense
folgend, dass wirkliche Zwecke uns nach möglichen Mitteln suchen
lassen? »Möglichkeit« und »Wirklichkeit« werden hier offensichtlich zu
undifferenziert eingesetzt. Solchen unterkomplexen Stilisierungen ent-
spricht eine über die Tradition hinweg anzutreffende Dichotomie in den
bereits erwähnten philosophisch-anthropologischen Verallgemeinerun-
gen: Einerseits die Behauptung, dass der Mensch im Blick auf seine
wirkliche Bedürfnisstruktur unzulänglich mit Mitteln ausgestattet sei,
mithin die Möglichkeit seines Überlebens zu gewährleisten habe, indem
er nach Möglichkeiten sucht, fehlende Organfunktionen zu substituie-
ren, andererseits die Behauptung, dass der Mensch die völlig hinrei-
chende Wirklichkeitsbasis seiner Mittel im Zuge seiner Selbstentfaltung
dahingehend erweitert, dass er die Technik einsetzt zur »Erzeugung des
Überflüssigen: heute so gut wie in der Steinzeit« (Ortega y Gasset 1938/
1978, 19). Liegt hier das Gottähnliche seines Status, das Analogon einer

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30  |  Die Kunst des Möglichen  I

gottähnlichen Freiheit, in der er sich Zweckkandidaten schafft, zu denen
er in einen wählenden Bezug treten kann? Oder gerät er gar im Zuge
dieser Selbstentfaltung in die Abhängigkeit von einer Technik, die nicht
Zweckkandidaten vorstellt, sondern »selbst Zwecke setzt« (Hübner 1977,
93), weil er, als endliches Wesen ausgestattet mit endlichen Ressourcen,
mit der Entfaltung seiner Freiheit auf die Genialität seiner Mittel fetisch-
haft fixiert ist, oder, da er auch die Amortisationslasten seines Tuns ver-
größert – weil die Realisierung jeder neuen Option alternative Optionen
ausschließt –, sein Handeln im Raum der selbstgeschaffenen Möglich-
keiten einschließt? Gerade in dieser Polarität erweisen sich die angedeu-
teten Globaldeutungen als wenig fundiert.
      Nicht zuletzt wohl aus diesem Grund finden sich in der Tradition wie
in der Gegenwart Ansätze zu einer Technikphilosophie, die jene Modal-
problematik ausblendet und Fragen – satirisch zugespitzt – der Art: »Wo
waren die Erfindungen, bevor sie gemacht wurden?« oder »Wo waren die
Bedürfnisse, bevor sie durch technische Innovationen geweckt werden?«
als spekulativ verwirft. Sie bescheidet sich selbst klug auf einen Frageho-
rizont, wie er bereits in d’Alemberts/Diderots Enzyklopädie (1751/2001)
vorgestellt wurde, unter dem Wissenschaft und Technik gegeneinander
abgegrenzt wurden »je nach der Natur ihrer formalen Gegenstände, wie
die Logiker sagen. Wenn der Gegenstand auf eine praktische Ausfüh-
rung gerichtet ist, so werden die Sammlung und die fachmännische
Anordnung der Regeln, nach denen er ausgeführt wird, Kunst (art)
genannt. Wird der Gegenstand unter verschiedenen Gesichtspunkten
nur betrachtet, so heißen die Sammlung und fachmännische Anordnung
von Beobachtungen in Bezug auf diesen Gegenstand Wissenschaft
(science); so ist die Metaphysik eine Wissenschaft und Moral eine Kunst.
Ebenso verhält es sich mit der Theologie [sic!] und der Pyrotechnik«
(ebd., 218). In der Kontrastierung eines deduktiven Aufbaus der Wissen-
schaften mit dem »projektiv-pragmatischen« Aufbau der Techniken
(Rapp 1978, 1994) findet jene Unterscheidung ihren Widerhall. Das
»Projektive« jedoch, näher befragt, würde uns auf die Modalproblematik
zurückverweisen. Teilt man die Antipathie der Verfasser der Enzyklopä-
die gegenüber den freien Wissenschaften, denen sie in polemischer
Zuspitzung allenfalls noch die Rolle zuweisen, »den Rest ihrer Stimme
dazu zu verwenden, die mechanischen Künste zu preisen« (d’Alem-
bert/Diderot, 219), so ist Technikphilosophie durchaus als allgemeine
Wissenschaft von der Technik, als allgemeine Technologie von Johann
Beckmann (Entwurf der allgemeinen Technologie, 1806) bis Günter
Ropohl zu entwerfen. Unter einer solch analysierenden Sichtweise wird
aber eben nicht gefragt: Wie ist Technik (oder eine bestimmte Technik)
möglich? Die Beantwortung dieser Frage würde – streng genommen –
voraussetzen, dass Technikphilosophen (irgendwie) mit Technik über-
haupt experimentieren. So absurd dies klingt, wird es gleichwohl in den

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  31

Gedankenexperimenten mancher Technikphilosophien vollzogen: Was
wäre der Mensch ohne die und die Technik? Oder: Sehen wir einmal,
wie sich der ursprüngliche Mensch durch die und die Technik verändert
hat etc. Eine solche objektivierende Beobachtung ist nicht möglich.
Gleichwohl wird aber durchaus mit und in der Technik experimentiert,
werden Erfahrungen gemacht, Erfolge und Enttäuschungen wahrge-
nommen. Dies vollziehen diejenigen, die entwerfen, fertigen, distribuie-
ren, nutzen, instandhalten und entsorgen. Wenngleich sie sich natürlich
nicht zu Elementen eines globalen Experimentes (oder Gedankenexpe-
rimentes in spekulativer Absicht) machen lassen, so eröffnet ihr Tun
doch einen anderen Zugang, nämlich denjenigen aus einer Teilnehmer-
perspektive.
      Einer objektivierenden Betrachtung der Technik sind die Auffassun-
gen der Subjekte über die Erträge jenes technischen Agierens nicht
zugänglich. Aber in diesen Auffassungen erschließt sich gerade jener
dubiose Möglichkeitshorizont, weil über die Erfahrung des Gelingens
oder Misslingens, befriedigter oder enttäuschter Erwartung, Erfolg oder
Störung sich in verschiedenen Facetten Wirklichkeits-/Möglichkeitsbe-
züge ausmachen lassen, wie sie menschliche Intentionalität als prakti-
schen Weltbezug prägen. Technikphilosophie wäre dann als methodi-
sches Verstehen des Umgangs mit Technik zu entfalten, als Analyse
technischer Welterschließung und -gestaltung aus der Teilnehmerper-
spektive.
      »Dialektische Philosophie der Technik«: Das Wort »dialektisch« im
Titel zu führen, ist riskant. Allzu unterschiedlich scheinen die Ausprä-
gungen und Auslegungen des Konzepts, für das dieses Wort steht. Und
erst recht legen die weltanschaulichen und dogmatischen Missbräuche
einer »Dialektik«, die Theoriestatus beansprucht, nahe, hier nach einem
anderen Begriff zu suchen. Freilich lassen sich sehr wohl in der Pro-
blemtradition von der Antike bis zum nachhegelschen Denken Gemein-
samkeiten eines dialektischen Denkstils ausmachen, die unsere Unter-
suchung methodisch orientieren. Es ist dies das Interesse, über die Logik
des Argumentierens und über die Funktionalität praktischen Mittelein-
satzes hinaus diejenigen Konzepte freizulegen, die als jene ermöglichen-
de Instanzen den Horizont vorgeben, innerhalb dessen im Theoreti-
schen eine schlüssige Argumentation statt hat und im Praktischen die
Realisierung einer Option erfolgt. Entsprechend untersucht in der klassi-
schen Tradition die Dialektik die »Topoi«, die Gesichtspunkte, unter
denen die Mittelbegriffe als Gelenkstellen der Argumentation ausge-
wählt und gerechtfertigt werden und dabei insbesondere – auch und
gerade – Handlungsprozesse orientieren. Ein kritischer Umgang mit
solchen Topoi sucht die Grenzen des unter ihnen zu Leistenden aufzu-
weisen, indem auf kontraintuitive Resultate, enttäuschte Erwartungen,
Irritationen angesichts äquivalenter Ergebnisse unter ganz anderen To-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32  |  Die Kunst des Möglichen  I

poi oder alternativer Ergebnisse unter demselben Topos verwiesen wird.
Damit wird der Geltungsanspruch verwirklichter Optionen des Argu-
mentierens und Handelns relativiert, »aufgehoben«. Und der Blick rich-
tet sich erneut auf die Bedingungen zurück, unter denen das Bisherige
fraglos Geltung beanspruchen konnte. Neuzeitliches dialektisches Den-
ken seit Kant und Hegel hinterfragt den Schein, der dadurch entsteht,
dass eine realisierte Option des Denkens und Handelns als einzig mögli-
che auftritt, indem es diese in Widerspruch setzt zu antinomischen
Befunden, die unter denselben Bedingungen der Möglichkeit entwickelt
werden können. Solcherlei macht ersichtlich, dass die entsprechenden
Verwirklichungen sich entweder über ihre Bedingtheit hinwegsetzen
und auf Täuschungen bezüglich ihrer Geltung basieren, also in ihrem
»Alleinvertretungsanspruch« ihre Bedingtheit »negieren« und dadurch
auch quasi anmaßend als Negation der möglichen Alternativoption
auftreten. In ihrer Verwirklichung negieren sie mithin die Möglichkeit
ihres Anderssein-Könnens – das ist der jeweilige »dialektische Wider-
spruch« (vgl. hierzu Hubig 1978; 2000a). Ein Umgang mit pluralen Kon-
zeptualisierungen von Technik wäre entweder darauf verwiesen, diese
bloß zu registrieren oder um eine weitere Variante zu bereichern, wenn
er nicht in jenem Sinne »dialektisch« wäre: aus der Teilnehmerperspek-
tive zu überprüfen, welche irritierenden Befunde sich aus einer So-und-
So-Charakterisierung von Technik ergeben. Über Beschränktheiten des
Denkens und Handelns kann nicht aus einer Schiedsrichterperspektive
heraus geurteilt werden, sondern nur im Blick auf die Einlösbarkeit von
Ansprüchen angesichts des Andersseins der jeweiligen Ergebnisse, wie
sie den Handelnden erscheinen. Über eine Widerfahrnis des Scheiterns
derjenigen Vollzüge zu urteilen, die sich unter den jeweiligen Konzepten
von Technik zu begreifen suchen, ist nur unter der Teilnehmerperspek-
tive möglich. Resultat eines Denkens, welches sich auf das Modalgefälle
zwischen ermöglichenden Bedingungen und einer Verwirklichung rich-
tet, kann daher nicht das Vorschreiben einer neuen, besseren, »wahren«
Konzeptualisierung des Handelns sein. Eine dialektische Reflexion folgt
vielmehr dem Interesse, die »Widersprüche« als durch die in der Ver-
wirklichung gegebene »Negation« des Möglichen aufzuweisen und da-
mit insofern aufzuheben, als ex negativo die Möglichkeiten und Potenti-
ale wieder ins Bewusstsein kommen als Ausgangspunkt neuer Bestim-
mungen und praktischer Realisierungen. Solcherlei ist letztlich auch und
gerade das Ziel einer verstehenden Methode, der Hermeneutik, wie ihre
Gründerväter in der Moderne es bestimmt haben: »Das Verstehen öffnet
[…] nun ein weites Reich von Möglichkeiten, die in der Determination
seines [des Menschen C.H.] wirklichen Lebens nicht vorhanden sind«,
»eingeschränkt« wurden (Wilhelm Dilthey 1958, 215), und dies, wie
zuvor Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher schrieb, dadurch, dass die
»Totalität des Möglichen, die freilich nur durch verständige Verglei-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  33

chung des einzelnen zustande kommt« (1977, 177) gesucht wird, und
zwar als »Modifikabilität« (1976, 163) der einzelnen Kräfte, die »in
bestimmten Modifikationen [Verwirklichungen C.H.] vorkommen«
(ebd.). Verstehen ist somit die »Konstruktion eines endlichen Bestimm-
ten aus einem unendlichen [letztlich C.H.] Unbestimmten« (1977, 80),
mithin selber »Kunst« (ebd.). »Kunst des Möglichen« diene also – neben
der Bedeutungen im Sinne eines genitivus subjektivus oder objektivus –
höherstufig als Titel für eine Technikphilosophie, die hermeneutisch-di-
alektisch reflektiert.
      Der Untertitel »Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik« darf – unter jenem Anspruch – durchaus polemisch interpre-
tiert werden. Er spielt auf das bereits erwähnte Werk des Göttinger Geo-
graphieprofessors und Hegelianers Ernst Kapp an, der – in dogmatischer
philosophisch-anthropologischer Verengung – der Auffassung war, dass
»die ganze Menschengeschichte, genau geprüft, sich zuletzt in die Ge-
schichte der Erfindung besserer Werkzeuge auflöst« (so das vorangestell-
te Motto von Edmund Reitlinger 1877, Titelblatt). Denn hier wird allen-
falls eine Grundlinie einer Philosophie der Technik vorgestellt, und man
kann kaum die Auffassung teilen, dass Kapp »den Muth [besessen habe],
als erster die zwei Worte ›Philosophie‹ und ›Technik‹ zueinander zu
gesellen« (von Engelmeyer 1899, 707) – ja, in einem Titel vielleicht.
Ferner erscheint es angesichts der reichhaltigen philosophischen Tradi-
tion zu diesem Thema unangemessen zu behaupten, dass mit diesem
Werk der Grundstein für eine Disziplin gelegt worden wäre (wie es Au-
guste Comte, Georg Simmel oder Max Weber für die Soziologie geleistet
haben). Denn es fehlt genau die Reflexion des Standpunkts, von dem aus
einseitig ein Aspekt des Technischen erhellt wird, sondern wir finden
vielmehr (bloß) eine abstrakte Überhöhung und Generalisierung von
Befunden ausgehend vom technischen Handeln (Fähigkeit, Fertigkeit,
technisches Agieren, Technik als Inbegriff der Mittel). Diese Generalisie-
rung prägt den anthropologischen Standpunkt selbst, unter dem der
Mensch als Mittel des Problemlösens verstanden wird, also selbst unter
dem Modell technischen Handelns zur Erklärung dieses Handelns
genommen, technomorph modelliert wird. Eine dialektische Reflexion
solcher »Grundlinien« hat sich der Frage zu stellen, wie eine zweifellos
anzutreffende Technomorphizität des Denkens und Handelns möglich
und ggf. hinterfragt und überwindbar wäre.
      Da jedes technische Agieren eine Vorstellung von der Welt als wirkli-
cher und Unterstellungen über eine Welt als möglicher voraussetzt,
berührt seine Reflexion Fragen der theoretischen Philosophie als Meta-
physik oder Ontologie, sofern man diese mit Christian Wolff (s. Ein-
gangsmotto) als »Wissenschaft des Möglichen, insofern es sein kann«,
versteht (nicht des aristotelischen »Seienden, insofern es ist« [Met. 1003
a 21f.], worauf Wolff anspielt). Dies erscheint umso dringlicher, als wir

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34  |  Die Kunst des Möglichen  I

gegenwärtig beobachten können, dass technomorphe »Ontologien« als
»Abbildungen der Welt« in den Grenzen der technischen Möglichkeiten
dieser Abbildbarkeit gerade in den elaboriertesten Hochtechnologien
Verbreitung finden. Solche Ontologien sollen in die Systeme implemen-
tiert werden in der Absicht, ein Agieren dieser Systeme auf der Basis
solcher Weltabbildungen »intelligent« zu machen. Ein derart ontologie-
basiertes Wissen über die Welt in und für die Systeme bereitzustellen
ignoriert, dass die Erarbeitung einer Ontologie, wenn sie nicht als arbi-
träres Spiel mit Modellen erscheinen soll, unter Anerkennungsakten
steht, die praktisch motiviert sind. Die Baconsche Devise, »daß die Auf-
gaben des Wissens und des Könnens gänzlich zusammenfallen, so daß
was in der Tat am Nützlichsten ist, im Geiste auch am Wahrsten ist«
(Nov. Org. 1830, II 4) weist, bei aller Technomorphizität des erkennen-
den Zugriffs, über diesen selbst hinaus: Denn über »Nützlichkeit« ent-
scheidet nicht die Technik selbst. Hierin liegt die Herausforderung für
eine praktische Philosophie, die – selbst Kunst (s.o. die Einschätzung aus
der Enzyklopädie) – sich auf jene »Kunst« richtet. Sie hat sich – als zwei-
te philosophische Disziplin, als Handlungstheorie, Moral, Rechts- und
Sozialphilosophie etc. – kritisch mit eben jenen Kriterien des Regelns zu
beschäftigen, die wir nicht in irgendwelchen Gegenstandsbereichen
antreffen, geschweige denn ihre Rechtfertigung, sondern die uns die
entsprechenden Gegenstandsbereiche als Felder möglicher Steuerungs-
prozesse allererst konstituieren: Wo und wozu wird sicheres, wiederhol-
bares Steuern erstrebt? Da die technischen Zugriffe, unter denen wir
diese Gegenstandsbereiche erschließen, sich nicht von sich aus als gelin-
gend erweisen, zwingt uns eine »Reflexion der Medialität«, wie sie im
ersten Band der vorliegenden Untersuchung entfaltet wird, in normative
Fragestellungen hinein, die Thema des zweiten Bandes sind. Die »Frage
nach der Technik« (Martin Heidegger) umfasst also beides. Eine solche
Reflexion darf jedoch ihrerseits nicht technomorph sein. Wie aber dann?
Wir werden ihre Ansatzpunkte eben dort suchen, wo innerhalb des tech-
nischen Denkens Irritationen auftreten, die daraufhin zu befragen sind,
warum sie als solche erscheinen.
      Eine weitere Frage bezüglich des »Anachronismus«, unter dem Titel
»Kunst« von einem weiten Technikkonzept anstelle einer »adäquaten«
Definition moderner Technik auszugehen, soll an dieser Stelle noch
besprochen werden. Wird hier nicht eine missliche Orientierung auf
»Handwerk« als Grundmodell der Technik nahe gelegt, mithin allenfalls
eine Werkzeugtechnik erreicht, nicht aber die Maschinen- und System-
technik der Moderne? Die Griechen (vgl. Snell 1993, 33f.) nahmen dieses
in der Tat als Ausgangspunkt ihres Nachdenkens über Technik und
begründeten damit eine Traditionslinie, die einerseits den Systemcharak-
ter der Technik nicht zu reflektieren erlaubt, andererseits zu eben denje-
nigen naiven Menschenbildern führt, die nach diesem Modell den Men-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Einleitung  |  35

schen als »Bildhauer an der Erde« (Gustav Droysen), den Menschen als
werkzeugverwendendes Tier, dessen Werkstück die Erde ist (kulminie-
rend eben bei Ernst Kapp) begreift. Gerade bei Aristoteles (s.u.) sehen
wir aber in diesem Kontext einen Ansatz, der den Horizont eines naiven
Werkzeug-Konzeptes sprengt: In der Charakterisierung der Hand als
Werkzeug der Werkzeuge, diesem für viele Funktionen freigestellten
Organ, findet sich ein Ausgangspunkt, von dem aus nicht bloß die
Werkzeugtechnik, sondern die gesamte Technik einschließlich der Intel-
lektual- und Sozialtechnik sich erreichen lässt. Denn nicht aus einer
naturalistischen Perspektive, die sich auf anthropologische Befunde
stützt (die sowohl was die Zurechnung entsprechender Zeugnisse des
Werkzeuggebrauchs als spezifisch menschlichem, als auch bezüglich
dessen Interpretation divergieren), speist sich ein Denken, das hier
anheben kann. Vielmehr bezieht es sich auf ein mit dem Funktionenspek-
trum der Hand verbundenes Anschauungsmaterial, von dem es zeigt,
dass wir in den sinnlich vorfindbaren Operationen der Hand diejenigen
der gesamten »Kunst« bis in die elaboriertesten Techniken hinein fin-
den. Wir sehen hier ein Spektrum eigentlicher, nicht hintergehbarer
Metaphern (einschließlich der Metapher »Metapher« als Übertragen
selbst), in denen sich unsere elementaren Weltbezüge zeigen (Herig
1934, Gerlach 2004, vgl. Leroi-Gourhan 1988, 299 u.v.a. mehr): Greifen
(nehmen, geben, tragen), Halten (stützen, belasten, fest- und zurückhal-
ten/verzögern), Werfen (Fernwirkung), Formen (drücken, trennen, kne-
ten, streichen, reiben, fügen), Prüfen (abtasten, fühlen etc.) sowie Zeigen
(signalisieren, ausrichten, abbilden etc.). Die in der DIN 8580, Teil 3
aufgelisteten Funktionen der Fertigungstechnik (Urformen, Umformen,
Trennen, Fügen, Beschichten, Stoffeigenschaften ändern) decken einen
Teil dieser Funktionen ab. Selbst mathematische Modellierungen folgen
diesen elementaren Funktionen, und auch die Grundbegriffe der Intel-
lektualtechniken (wahr-nehmen, be-greifen, ent-decken) sowie der So-
zialtechnik und schließlich die Erschließung des Umgangs mit künstle-
rischen Artefakten (Her-stellung und Rezeption/Auf-nahme) sind auf
diesen Horizont verwiesen. Mittelbar finden wir solche grundlegenden
Metaphern auch im Einsatz bei der Vorstellung eines Möglichkeitsraums
als Gewebe, Sys-tem oder Ge-stell (Martin Heidegger), innerhalb dessen
konkrete Technik stattfindet, als Aktualisierung dieses Möglichen erwirkt
wird und ihrerseits – als »Medium« – neue Möglichkeitsräume konstitu-
iert.
      Von der Kunst im engeren heutigen Sinne war noch nicht die Rede.
Doch auch sie sollte mitgemeint sein. Weshalb aber im Kontext einer
Technikphilosophie? Wir werden finden, dass Kunstwerke als Erträge
eines spezifischen Bewirkens begriffen werden können, welches dieses
selbst vorführt in Ansehung des jeweils Dargestellten und Ausgedrück-
ten. Die in der Geschichte in unterschiedlichen Konstellationen vorfind-

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36  |  Die Kunst des Möglichen  I

liche Nähe von »Kunst« i.e.S. und »Technik« i.e.S. (personen- oder arte-
faktbezogen) erweist sich als notwendig bedingt und als beide in wech-
selseitiger Befruchtung vorantreibend. Nicht nur im Blick auf das Selbst-
verständnis von Künstlern und Ingenieuren, sondern auch bezüglich des
Geschehens beim Imaginieren, Entwerfen, der Phantasietätigkeit einer-
seits (vgl. Ferguson 1993), den Modi der Realisierung andererseits und
schließlich der Selbstvergewisserung über das Vollzogene kommt einer
Kunst im heutigen, engeren Sinne für die Reflexion technischer Prozes-
se eine konstitutive Funktion zu. Aufgrund der Herauslösung oder
Herauslösbarkeit ihrer Artefakte aus elementaren Nutzungszusammen-
hängen – was wiederum in den Artefakten darstellbar ist – können in
spezifischer Weise Vorstellungen über Mögliches evoziert werden, und
zwar deshalb, weil durch eine nicht abschließbare Bestimmung oder
Bestimmbarkeit beim Umgang mit Kunstwerken »Repotentialisierungs-
prozesse« (Hans Robert Jauß 1982, 751) stattfinden. Das Immer-An-
ders-Sein eines Kunstwerks, welches seine Aura (Walter Benjamin 1969,
18) ausmacht, stellt einen nicht technomorphen Weltzugang vor, freilich
nur ex negativo. (Dem steht keineswegs entgegen, dass Kunst und Tech-
nik im jeweils engeren Sinne gemeinsame Wurzeln im Arbeiten und
dessen funktionalen Zusammenhängen haben können oder wechselsei-
tig füreinander funktionalisierbar sind. Diese Funktionalisierungen
wiederum werden aber nicht bloß realisiert oder aktualisiert, sondern im
Medium der Kunst zugleich auch dargestellt und somit einer Reflexion
zugänglich gemacht.) Das betrifft insbesondere auch die Darstellung des
Gelingens oder Misslingens, realisierter Vollkommenheit oder Störung
und Leid, welche hierdurch zum Gegenstand einer Bezugnahme wer-
den.
      Das Technische lässt sich nicht philosophisch reflektieren, wenn wir
Technik allein als Inbegriff der Mittel auf Sachen und Ereignisse redu-
zieren, die Ursache eines Bewirkten, nicht aber Bestimmungsgrößen
eines Bewirkens sind.

2006-08-25 13-42-01 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  15- 36) T01_01 einleitung.p 124490235626

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro - am 14.02.2026, 18:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

