1 Einleitung

1.1 Problemstellung und Absicht

Unsere Welt ist eine technisch vermittelte Welt. »Unsere Welt« meint: die
Welt in den Grenzen unserer Vorstellbarkeit. »Technisch« meint, in der
alten indogermanischen Wortwurzel »tech-«, »tek-« verhaftet: zusam-
mengefiigt, zusammengewebt. Diese Metapher, die sich im Sinne Josef
Konigs (1969, 204; 1994, 172f.) als »urspriingliche« erweisen wird, pragt
alle unterschiedlich ausdifferenzierten Vorstellungen von Technik.
»Vermittelt« meint, dass wir keinen bloff anzutreffenden, »unmittelba-
ren« Vorstellungsgegenstand »Welt« haben, einschliellich einer sol-
chermaflen unmittelbaren Vorstellung unserer Verortung in der Welt,
die uns erlauben wiirde, auch den Binnenbezug zwischen uns und der
Welt irgendwie vorzufinden. Nicht nur die Welt und wir in ihr, im Bin-
nenbezug zu ihren Elementen, erscheinen als gefiigt (»technisch«),
sondern unsere theoretischen und praktischen Weltbeziige erweisen sich
als durch uns gestaltete, im Prozess eines »Fiigens« hergestellte, tech-
nisch realisierte. Jenseits unserer theoretischen und praktischen Weltbe-
zlige, die wir technisch realisieren, konnen wir uns keine Welt vorstellen.
(Ja selbst der Unterschied zwischen theoretisch »erkennenden« und
praktisch »gestaltenden« Weltbeziigen verschwimmt, wenn wir uns
dariiber vergewissern, dass Erkenntnis Produkt einer Gestaltung ist.)
Versuche, eine Welt — und uns in ihr — bezugsunabhingig oder allen
Beziigen vorgelagert nicht blofs anzunehmen oder zu unterstellen, son-
dern vorzustellen und zu denken, also mit irgendwelchen noch so ele-
mentaren Bestimmungen zu versehen, erweisen offen oder verdeckt ihr
Scheitern: Offen dort, wo eine solche Welt — wie etwa in den Mythen
oder Offenbarungsschriften — zwar als von allen menschlichen Interven-
tionen (noch) frei gedacht wird, ihre elementaren Bestimmungen aber
diejenigen eines Gemacht-Seins sind, hinter denen sich sogleich eine
Hochprojektion menschlichen technischen Handelns aus seiner direkten

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Anschauung offenbart in Bereiche, die der Anschauung nicht zuginglich
sind: Schopfergott, Demiurg, schaffende Natur als prima causa — und
konsequenterweise wir als Gottes Ebenbilder sind offenbar technomor-
phe Konzepte. Ihre Ausdifferenzierung (etwa in der christlichen Trini-
titslehre) in hervorbringende Kraft (Vater), Realisierung (Sohn) und Idee
als Instanz der Konzeptualisierung/Benennung (Geist) verdankt sich
dem Versuch, einen technischen Prozess auseinanderzulegen. Welchem
der drei der Primat zugehore, wie es Goethes Faust ergriibelte, prigt den
Streit um die Technik bis heute: Ob dem Konzept, dem Wort als Triger
des Sinns (logos), aus dem (in den Grenzen des Moglichen, ja welches
Moglichen?) urspriinglich etwas entsteht, oder nicht vielmehr einer
urspriinglichen Kraft, oder der Tat, fiir die sich Faust entscheidet. Damit
trifft er wohl, wie sich zeigen wird, die tiefere Wahrheit, den »Kern,
jedoch ohne ihn dahingehend zu reflektieren, inwieweit diese Ur-
sprungsvorstellung Moglichkeitsgrund ist fiir die Gewinnung der beiden
anderen Konzepte — als Konzepte. Untiberbietbar klar hat Immanuel Kant
diese Problematik auf den Begriff gebracht, wenn er die Rede selbst einer
»Technik der Natur« (EE, V, 181) einfithrt, um auf eine notwendige,
unumgingliche heuristische Unterstellung zu verweisen, die wir vor-
nehmen miissen, wenn wir Vorstellungen von Natur gewinnen wollen.
Kritisch relativiert er solche Vorstellungen als diejenigen einer »Als-ob-
Natur, die einer Reflexion auf unser Handeln unter unseren Vermdgen
geschuldet ist und deren Passung in und auf die Welt wir nur »bewun-
dern« kénnen, »indem wir nach den allgemeinen Verstandesgesetzen
keinen Grund davon anzugeben wissen« (EE, V, 193).

Signalisiert nun aber nicht eine solche Formulierung, so die Kritiker,
dass wir mit derartigen Uberlegungen schnell in idealistischen Positio-
nen (oder ihren modernen radikal-konstruktivistischen Varianten) en-
den, die die Bodenhaftung verloren haben? Richten sich denn nicht
unsere Vorstellungen von Welt per definitionem und von ihrem An-
spruch her auf etwas, welches das Andere dieser Vorstellungen sein soll,
und gestalten wir nicht die Gewinnung dieser Vorstellungen sorgfiltig
so, dass dieses »Andere« sich intervenierend zu Wort melden kann, um
die Vorstellungen aus dem dogmatischen Zirkel ihrer Selbstverfertigung
herauszufithren? Sollten wir eher nicht das Bewidhrte an unseren Vor-
stellungen bewundern, sondern ihm misstrauen und uns (erfreut) wun-
dern, wenn wieder einmal eine bewihrte Vorstellung konterkariert
worden ist, weil dann unsere technisch konzeptualisierte und verfertigte
Welt ins Wanken gerit und sich ein wie auch immer »Urspriingliches«
wenigstens ex negativo zu Wort meldet? Eine kritische Wissenschafts-
und Techniktheorie, etwa in Orientierung am Falsifikationismus Karl
Raimund Poppers, wiirde wohl hierzu tendieren. Sogleich wire sie aber
mit dem Einwand der »Idealisten« konfrontiert, die darauf verweisen,
dass es Kant in seiner Reflexion des technomorphen Naturkonzeptes gar

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 17

nicht darum ging, auf die Passung konkreter Erkenntnisse abzuheben,
sondern darum, wieso es funktioniere, Natur iiberhaupt unter einem
technischen Bewirkungsmodell zu denken. Aber verifiziert denn nicht
eine Technik, sofern sie sich als »angewandte Wissenschaft« versteht, als
regelgeleitete Anwendung von systematisch gewonnenem Wissen unter
gesetzten Zwecken, jene Naturvorstellung »objektiv«? Zeigt sich denn
nicht, dass der Befund einer technomorphen Weltsicht, der aus unseren
technisch realisierten Weltbeziigen heraus entsteht, nicht Resultat einer
subjektiven Technomorphie ist, die kritisch zu analysieren wire, sondern
Zeugnis einer objektiven Passung? Die evolutionire Erkenntnistheorie
behauptet solcherlei, und begriindet eine objektive Technomorphie der
Welt und unserer Beziige dahingehend, dass wir bei fehlender Passung
nicht zu existieren vermochten bzw. unsere Existenz als Resultat einer
Evolution das, was uns als technische Vermittlung erscheint, als objekti-
ve konstitutive Verfasstheit eines Naturgeschehens erweist. Dann wiirde
also nicht gelten, was der Hegelianer Ernst Kapp in seiner Philosophie
der Technik 1877 — einer Schrift, die manche fiir die Griindungsschrift
der Technikphilosophie als Disziplin erachten — in seiner Abschluss-
sentenz pathetisch formulierte: »Hervor aus Werkzeugen und Maschi-
nen, die er geschaffen, aus den Lettern, die er erdacht, tritt der Mensch,
der deus ex machina, sich selbst gegeniiberl« (1877/1978, 351). Sondern es
wiirde gelten: »tritt die Natur sich selbst gegentiber«. Und in der Tat
finden sich mafigebliche Strémungen innerhalb der »Disziplin« Tech-
nikphilosophie, die eben deshalb Technik als Element und Stufe der
natiirlichen Evolution erachten und darauf verweisen, dass seit dem
Animismus und den magischen Praktiken der Naturvolker mit ihren
mimetischen Techniken immer ein Bewirkens- oder Kausalititsmodell
des Naturgeschehens die Leitorientierung abgab und sich evolutionir zu
elaborierteren Konzepten ausdifferenziert habe. Auf welch ténernen
Fuflen freilich derartige Spekulationen stehen, zeigt sich spitestens
dann, wenn unter ebensolchen evolutionistischen Paradigmen Technik
entweder als Evolutionskatalysator eines evolutioniren Mingelwesens
Mensch erscheint, oder der Mensch als Krone der Evolution die minder
flexiblen und anpassungsfihigen Organismen ihrerseits als Mingelwe-
sen erscheinen lisst, wie es z.B. auch Ernst Kapp behauptete: Nicht ein
natiirliches Mingelwesen Mensch — wie es seit der Antike (Anaximan-
der, Plato) iiber das Mittelalter (Hugo von St. Victor), Johann Gottfried
Herder, Arthur Schopenhauer und Friedrich Nietzsche bis hin zu Arnold
Gehlen behauptet wurde — gebe den Ausgangspunkt einer Entwicklung
von Technik ab. Dieser »kryptobiologischen Anthropologie deutlich
pragmatischen Charakters« (Plessner 1982, 405) — was entbehren wir
denn, wenn eine bestimmte biologische Verfassung nicht gegeben ist?
Unter welchem Ideal identifizieren wir biologische Mingel einschlief3-
lich Instinktverlust als Verlust, der zu »kompensieren« sei? Woher be-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | DIE KUNST DES MGOGLICHEN |

zieht der Mensch das Ideal, unter dem ihm der Mangel als solcher er-
scheint? — setzt Kapp freilich eine eben solche entgegen: Man habe sich
den »angehenden« Menschen als einen vorzustellen, dessen »physische
Eigenschaften [...] nicht hoch genug anzuschlagen« seien. Seine »selbst-
verstindliche Naturgeschicklichkeit«, seine »Ebenbiirtigkeit« gegeniiber
der Tierwelt habe seine Existenz ermdglicht, von der aus er vermittels
seiner geistigen Fihigkeiten und der multifunktionalen Hand sich
»Schutz und Sicherheit« verschafft habe, innerhalb derer das »Raubtier-
dhnliche« zuriick trat (1877/1978, 35f.). Demnach wire die »Mingelhaf-
tigkeit« etwas Sekundires, Resultat selbstgeschaffener (und nicht iiber-
lebensnotwendiger) Entlastung, Technik etwas Luxuritses, als »Anstren-
gung, Anstrengung zu sparen« (Ortega y Gasset 1938/1978, 24), als
Voraussetzung fur die Freisetzung der Krifte, alle seine Organfunktio-
nen in einer selbstgeschaffenen Welt zu entiuferlichen, bis die Welt
schlieRlich, wie es der Guru der informatisierten Welt, Nicholas Negro-
ponte, formulierte: »zum ausgefalteten Gehirn« wird (1995, zit. nach
Frithwald 1996, 13) — die neuhegelianische Technikutopie des Ubiqui-
tous Computing.

Von Evolution tiberhaupt zu reden ist das eine, evolutionire Prozesse
konkret zu modellieren das andere. Was Letzteres betrifft, zeigt sich, dass
die unterschiedlichen konkurrierenden Modellierungen von Evolution
letztlich darauf zuriickzufiihren sind, dass Evolution, sobald es konkret
wird, unter unterschiedlich technomorphen Konzepten — die Menschen-
natur, Teilmoment der Gesamtnatur, als Werkzeug ihrer Selbstverwirkli-
chung - gedacht wird. Dann wiirde sich der Kreis wieder schliefen, und
Idealisten konnten sich — vorschnell — bestitigt sehen. Wir werden kei-
nen der beiden Wege beschreiten, denn eine nihere Priifung wird beide
als nicht gangbar erweisen. Auf beiden Wegen wird dem Phinomen der
»Storung« derjenigen Erwartungen, die durch Technikkonzepte unter-
schiedlicher Stufe ausgedriickt werden, fiir die m.a.W. solche Technik-
konzepte sich als konstitutiv erweisen werden, zu wenig Beachtung
geschenkt. »Storbarkeit«, »Enttduschbarkeit«, Moglichkeit des »Misslin-
gens« machen das Kriterium aus, unter dem Handeln von Verhalten zu
unterscheiden ist. Das jeweils unterschiedlich gefasste »Technische«
beim Handeln ist ein zentraler Aspekt desselben und bildet keineswegs,
wie wir sehen werden, eine Unterklasse des Handelns. Es ist die Bedin-
gung der Erfahrbarkeit von Widerstinden — relativ zu sich, nicht »objek-
tive. »Das Mogliche verleiht erst dem Wirklichen Mangelcharakter«
(Kramer 1982, 17f.). Genau dies ist Thema einer dialektischen Reflexion,
auf die wir unten weiter eingehen werden. Sie lisst die Alternative Idea-
lismus — Realismus hinter sich. Keinesfalls darf sie vorschnell mit Tech-
nikkritik oder gar Technikpessimismus gleichgesetzt werden, nur weil
sie sich auf Analysen der Differenz zwischen Erwartungen und Ergeb-
nissen konzentriert.

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 19

Verweilen wir aber noch bei den Versuchen, Weltbestimmungen
vorzunehmen, die bezugsunabhingig sind, und betrachten wir diejeni-
gen, deren Scheitern sich eher verdeckt erweist: Dort wird in einer natu-
ralistischen Perspektive Welt — und wir selbst in ihr — als mit indisponi-
blen Bestimmtheiten versehen gedacht, Bestimmtheiten, die blof zu
entdecken oder aufzudecken wiren: Naturgesetzlichkeiten als Regelmi-
Rigkeiten, die die Welt (und uns) strukturieren, ideale Gestalten, die in-
sofern zu idealen Lésungsgestalten werden, als sie einen technischen Ein-
satz sekundirer Natur erlauben, wie es Friedrich Dessauer platonisch
unterstellte und hieraus seine Technikphilosophie entwickelte (Dessauer
1956). Sogleich wire aber zu fragen, unter welchen Regeln wir diese
Regelmifligkeiten identifizieren und mit abweichenden Phinomenen
umgehen. Doch so, wie Francis Bacon an der Wiege neuzeitlicher Na-
turwissenschaft aufgezeigt hat: im Modus des Isolierens, einer Zerle-
gung der Naturphinomene zum Zwecke ihrer Identifizierung als einzel-
ne und Zusammenfassung in Klassen, deren Verbindung RegelmiRig-
keit in diesen Relationen erkennen lassen. »Vexatio artis« — Verhexung
der Natur durch Technik (des Experimentierens) nannte er diesen Zu-
griff (1963, 23). Gleichwohl: Dieser Zugriff wird doch keineswegs als ori-
ginire Schopfung, sondern als ein Umgang mit ... in den Grenzen des-
sen, was die Natur zuldsst, begriffen — als Experiment. In seiner allge-
meinsten Form besteht dieses nun gerade darin, dass wir (1) variierende
Inputs in Relation zu bringen suchen zu variierenden Outputs, wobei wir
diese Relationen sicherstellen, erwartbar machen, prognosefihig gerade
dadurch, dass wir (2) Abweichungen, Absonderlichkeiten, »Ausreifler«
zu eliminieren suchen, indem wir die experimentelle Konstruktion mog-
lichst vollstindig gegen vermutete Storparameter absichern, das experi-
mentelle Vorgehen und die experimentelle Anordnung sozusagen mit
einem Containment versehen. Sofern dies nicht vollstindig méglich er-
scheint, setzen wir die Verfahren der Fehlerrechnung ein. Wir finden
hier — was wir im Zuge dieser Fragestellung noch weiter vertiefen wer-
den — diejenigen beiden Grundoperationen, die in den Ingenieurwissen-
schaften als »Steuern« und »Regeln« bezeichnet werden — zwei Grund-
operationen, die im »System« stattfinden und gerade »System« definie-
ren. Es sind diejenigen systemkonstitutiven Operationen, die etwas »Zu-
sammengestelltes« — die wortliche Bedeutung von System iw.S. — zu
einem System im spezifischen Sinne machen, zu einem technischen
System, welches mithin schon in erster Annidherung durch zwei spezifi-
sche Weisen des »Zusammenfiigens« oder »Webens« gekennzeichnet
ist. Als einer der Viter dieser experimentellen Methodik, der solche
technischen Konstruktionen realisiert und durch den Einsatz der Ma-
thematik (der Funktionsgleichungen) die eruierten Relationen zu model-
lieren vermochte, mit unbestreitbaren praktischen Erfolgen, gilt Galileo
Galilei. Diesem bescheinigte freilich Edmund Husserl, dass er sowohl als

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

entdeckender als auch als verdeckender Genius gesehen werden miisse
(Hua VI, 53). Warum verdeckend? Nach Husserls Auffassung deswegen,
weil der Zusammenhang einer »urspriinglichen Lebenswelt« durch
Ausgrenzung derjenigen Faktoren, die RegelmifRigkeit, Wiederholbar-
keit, Erwartbarkeit, Antizipierbarkeit zuwiderliefen, zerstort wirde im
Zuge von Isolierung, Abtrennung, Idealisierung. Es findet eine »Dekon-
textualisierung« statt, auf die wir bei der Entwicklung eines Technik-
Konzeptes noch oft zu sprechen kommen werden: Das, was im Experi-
ment realisiert wird und sich im Experiment zeigt, ist gerade dadurch
konstituiert, dass das, was im Lichte des Systems als Umgebung, Um-
Welt zu unterstellen ist, in seiner »urspriinglichen« Verfasstheit eben
eliminiert wird.

Natiirlich muss jedes System darauf aus sein, seine Umwelt irgend-
wie zu registrieren, um eben von ihren Stérungen unabhingig zu wer-
den. Das ist die historisch feststellbare Ur-Intention von Technik seit der
agrikulturellen Revolution, die die »Zufallstechnik« (Ortega y Gasset
1938/1978, 341f.) der Jiger und Sammler, die mannigfachen Umweltein-
fliisssen ausgesetzt waren, zu iiberwinden suchte. Aber das Registrieren
dieser Umwelt hebt nicht zunichst auf die ptinktliche Erfassung ihres
Bewirktseins ab — ihre Elemente werden ja auch nicht zum Zweck der
Steuerung bei der Realisierung von Outputs durch Inputs bzw. der Eru-
ierung von Input- und Outputrelationen eingesetzt. Vielmehr werden sie
relativ zu den Systemzwecken {iberhaupt nur soweit als Stérparameter
identifiziert und erfasst, als zum Zwecke ihrer Neutralisierung und Eli-
mination Regulierungsvorginge ins Werk gesetzt werden. Dies zu errei-
chen, werden die Systemgrenzen gleichsam »nach auflen« verlegt und
ein Stiick Systemumwelt in das System hineingenommen. Ein groferes
und komplexeres System steht damit aber sofort einer mannigfacheren,
vielfiltigeren und komplexer verfassten Systemumwelt gegeniiber, deren
potentielle Stortrichtigkeit eine neue Herausforderung darstellt — und so
fort. Die Beschreibungen, unter denen systemisches Agieren sich selbst
erfasst, geraten mithin in einen dialektischen Prozess, der genauer zu
untersuchen sein wird.

Die alte Idee besagt, dass wir die Welt bewohnbar machten, indem
wir sie technisch iiberformten; und entsprechend zihlt zu den elementa-
ren Vorstellungen von Technik diejenige eines mit Handlungsmitteln
und Vorriten wohl ausgestatteten Hauses. Technik wird unter diesem
Bild als »Ur-Humanum« begriffen, als Sich-Einrichten in der Welt,
verkiirzt ausgedriickt unter dem Motto: Wir bewohnen die Technik.
Zunichst als Drohbild, dann als Feststellung wird in neuerer Zeit propa-
giert, dass »uns die Technik bewohnex, dass wir im Zeitalter einer post-
humanen Technik angelangt seien. War die Technik unter dem Bild des
Hauses zunichst gedacht als Moglichkeitsraum unseres Agierens im
Sinne von dessen Ermoglichung (in der Sprache der Systemtheorie:

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 21

regelnd zwecks gelingender Realisierung von Outputs mittels geeigneter
Inputs), so erscheint sie jetzt als eine, die — weil wir mit der technischen
Uberformung unserer Welt uns selbst {iberformt haben - sich in Ab-
hingigkeit von den jeweiligen Ausgangsbedingungen selbst aktualisiert.
Aus der Macht der Technik, die immer willkommen war, sofern Macht
Ermoglichung freien Agierens ist, ist — einmal abgesehen von den Pro-
blemen der Nutzung von Macht zum Zwecke von Herrschaft — ein techni-
scher »Sachzwang« geworden. Angesichts des Eindrucks, dass mit jeder
Ermoglichung eine Verunmdglichung dessen, was jenseits der Grenzen
des Moglichen liegt, einhergeht, konnte sich die Vermutung aufdringen,
dass mit einer geringen Ermoglichungsleistung auch eine geringe Ver-
unmoglichungsgefahr einhergeht (was sich an primitiven Systemen mit
ihrer enormen Uberlebensrate exemplifizieren mag — »small is beauti-
ful«). Eine Erweiterung der Grenzen der Erméglichung wiirde dann die
Gefahren potenzieren, denen die entsprechend komplexen Systeme
ausgesetzt sind. So sind diese Systeme zwar immer erfolgreicher auf ein
Management ihrer Risiken aus, sofern unter Risiken kalkulierbare St6-
rungen verstanden werden sollen. Die Kalkulations-, Steuerungs- und
Regelungsstrategien fithren aber zu einer neuen und hsheren Verwund-
barkeit in einem héherstufigen Sinne: durch Risikopotentiale oder »-ge-
fahren, die durch die erweiterten Systemgrenzen neue Angriffspunkte
finden. Dieser Prozess bleibt aber solange ein Humanum und ist in
seinen neuen Erscheindungsformen solange kein »Post-Humanumc,
solange wir uns zu ihm in einen Bezug setzen kénnen (dessen Voraus-
setzung seine [dialektische] Reflexion ist) und die Systemgrenzen wie
auch die Binnenstruktur der Systeme gestalten.

Zuriick zu Husserls »urspriinglicher Lebenswelt«: Wie insbesondere
in der franzgsischen Phinomenologie — wie wir sehen werden, mit guten
Griinden — moniert wurde, liegt hier eine Unterstellung vor, die durch
die eigenen Ertrige der Husserlschen Phinomenologie nicht gedeckt
scheint: die Vorstellung, dass wir in einer unvermittelten Lebenswelt,
einer naiven Einstellung und unter natiirlichen Weltbeziigen verfasst
gewesen seien, bevor die »ursprungsverdeckenden« Leistungen metho-
discher Weltsicherung eingesetzt hitten, die uns nur mehr noch sugge-
rierten, dass wir eine natiirliche Einstellung (zu einer Natur, so wie sie
ist) wissenschaftlich erarbeiten konnten. Neben allen eleganten Verdun-
kelungen scheint mir die Kritik von Jacques Derrida an diesem Husserl-
schen Urspriinglichkeitskonzept ein harter Kern seiner Philosophie zu
sein, aus dem heraus Einsichten zu entwickeln sind, wie wir den Mog-
lichkeitsraum unserer Weltbeziehungen genauer erhellen kénnen und
hierbei auf die urspriingliche Rolle der Technik in spezifischerer Weise
stoflen. Die Argumentationslinien hierzu diirften ein neues Licht auf die
Technomorphizitit unserer Naturbilder, unserer Vorstellung von Wirk-
lichkeit und von uns selbst werfen. Insbesondere diirfte die Problematik

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | DiE KuNsST DES MOGLICHEN |

hirter zu konturieren sein, die entsteht, wenn wir versuchten, in diesem
Bild Technik selbst zu verorten.

Unterndhmen wir dies der Modellierung von Francis Bacon und
René Descartes folgend, indem wir Technik als angewandte Naturwis-
senschaft erachteten, so liefen wir Gefahr, einem doppelten Technomor-
phismus zu unterliegen: Das Selbstbild der Technik hinge dann von
einer technomorphen Mensch- und Naturvorstellung ihrerseits ab, ana-
log zum »eingekerkerten Kerker«, wie ihn Jean Paul den Materialisten
vorhielt (1980, 35). Dieses Problemfeld ist niher zu erschlieRen. Dabei
darf man sich nicht vorab und ungepriift einer Vorstellung tiberlassen,
die ein einfaches Bild dieser Konstellation auf folgende Weise entwickelt
(wie sie sich auch in den unterschiedlichen Strémungen eines reflektier-
ten, aufgeklirten Realismus findet): Danach gibe die natiirliche Ver-
fasstheit der Welt den Moglichkeitsraum ab, wie ihn etwa Plato als Cho-
ra, Raum »umherschweifender Ursachen«, Dispositionen (wie wir sehen
werden) charakterisiert hat. Innerhalb dieses Rahmens (als »Ur-Me-
dium«) habe nun der Demiurg (gleichsam als Ingenieur, nun im Ruhe-
stand) bzw. — in der sikularisierten Vorstellung — hitte der Mensch seine
Wirklichkeit erbaut, indem er im »Medium« der Natur Formen als »feste
Kopplungen« (Niklas Luhmann 1987, 109; 1998, 198) installiert. Intern
und extern (untereinander) weisen diese Binnenrelationen auf, die als
Kausalititsverhiltnisse modellierbar sind. Uber deren Zulassung oder
Nichtzulassung, tiber ein Surplus oder ein Weniger an Eigenschaften
relativ zu denjenigen, die im schopferischen Plan, den Ideen, antizipiert
sind, artikuliere sich dann das Medium. In diesem Sinne, als Geflecht
fester kausaler Kopplungen, wire dann Technik Verwirklichung einer
Méglichkeit, etwas Sekundires. Diese Vorstellung liele sich erweitern,
ausdifferenzieren und relativieren und gelinge dann zu dem Bild, dass
wir es mit Hierarchien von Méglichkeiten, iterierten Moglichkeiten zu
tun hitten, deren unterste Stufe die Aktualisierung des Einsatzes eines
technischen Mittels — eines Instruments — im technischen Handeln
ausmacht. Sie wiirde auch erlauben, nach unterschiedlichen Graden der
»Festigkeit« der Kopplung zu fragen, etwa bis hin zum »stahlharten
Gehiuse« (Weber 1988, 205ff.) als Charakteristikum mancher Erschei-
nungsweisen von Technik als »Gufdform, in die wir unsere Handlungen
gieflen miissen« (Durkheim 1961, 111f.). Eine solche Topik (modern: ein
solches Frage- oder Forschungsdesign) wiirde jedoch die radikalere Frage
nicht vorsehen, von welchem Standpunkt aus sie entworfen wird: Sie
wiirde sich der Aufgabe begeben zu erschlieflen, inwieweit die Vorstel-
lungen einer Natur oder eines medialen Rahmens mit unterstellten
»freien« Ursichlichkeitsbeziehungen ihrerseits relativ zum technischen
System allererst als solche erscheinen, also das, was sie »zulassen« oder
»nicht zulassen« relativ ist zu Kriterien und nach Maflgabe dieser Krite-
rien erscheint, unter denen technisches Handeln als gelingend oder

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 23

nicht gelingend, erfolgreich oder erfolglos erachtet wird. (Auch dieser
letzteren Unterscheidung wird noch nachzugehen sein.)

Dass wir nicht naiv von einem gerichteten Modal- bzw. Aktualisie-
rungsgefille ausgehen sollten, uns also nicht einseitig auf das Bild Des-
sauers, dass wir uns in der Natur ein technisches Haus »bauen, verlas-
sen sollten, dirfte ferner durch die Intuition gestiitzt werden, dass Tech-
nik doch neue Moglichkeitsrdume schafft und nicht blof} vorgegebene
Moglichkeiten aktualisiert. Dass zum einen technische Mittel »Poten-
tiale« sind fiir mogliche Zwecke, zum zweiten Technik neue Welten
bereitstellt, die als erweiterte Bezugsbereiche »umherschweifender Ursa-
chen« ihrerseits in neue Formen und »Kopplungen« gebracht werden
konnen, also innerhalb ihrer neue Moglichkeiten aktualisierbar sind,
ferner iiber diese Bereiche neue Typen von Determinationsbeziechungen
sich realisieren lassen und ersichtlich werden, die die bisherigen »Natur-
gesetzlichkeiten« bzw. die Auffassungen von ihnen relativieren, ergin-
zen oder falsifizieren, mag als Hinweis dafiir ausreichen, dass in der Er-
schlieRung der jeweiligen Modalverhiltnisse erhebliche Begriffsarbeit zu
leisten sein wird. Wenn Don Thde (1982) von der »historisch-ontologi-
schen Prioritit der Technik« spricht (und unsere ersten Anniherungen
zumindest die Frage danach plausibilisieren), hat dies jedenfalls zur
Konsequenz, dass eine definitorische Verkiirzung von Technik auf den
Inbegriff (kiinstlicher) Mittel bzw. des Mitteleinsatzes vorab diese These
konterkarieren wiirde: Denn Mittel fallen nicht vom Himmel, sondern
werden erst unter bestimmten Bedingungen zu solchen. Die philosophi-
sche Frage »Wie ist Technik mdglich?« hingegen — im Unterschied zur
Technikforschung, die die Wirklichkeit von Techniken in allgemeinen
Theorien erfasst — muss dabei allerdings in Kauf nehmen, dass sie mog-
licherweise an eine Grenze st6ft, an der sich die Nichthintergehbarkeit
des Technischen manifestiert. An dieser Grenze bewegen sich Uberle-
gungen zur Medialitit des Technischen. Entsprechend werden wir fra-
gen mussen, ob den technischen Systemen selbst in unterschiedlicher
Weise ein Charakter des Medialen zukommen kénnte und Technik eben
nicht verkiirzt blof als Inbegriff der Mittel zu fassen wire, und dies, oh-
ne dass wir uns vorab auf irgendwelche Vorstellungen von Urspriing-
lichkeit festlegen diirfen.

1.2 Der Ort der Technikphilosophie als Disziplin

Zwei Einwinde liegen auf der Hand, Einwinde, die interne Verbindun-
gen aufweisen: Erstens konnte moniert werden, dass durch die hier
vorgenommene Aufspreizung des Fragespektrums unter dem Eindruck,
dass alles Technik und Technik alles sei, die Technikphilosophie zur
prima philosophia ent-artet im doppelten Sinne: Zum einen sei dann

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

kein Platz mehr fiir irgendwelche Spezifizierungen; geistreich mag sein,
hinter allem Philosophieren eine grundlegende und leitende Metaphorik
freizulegen, die ihre Urspriinge im Technischen aufweist; geleistet wire
damit aber wenig, weil die gesamte Problemhypothek des Philosophie-
rens tiberhaupt sich hier fortschreibt und eine so gefasst Technikphilo-
sophie sich leicht verheben kann. Schliellich wissen wir nicht erst seit
Hellmuth Plessners philosophisch-anthropologischen Untersuchungen,
sondern seit der von Kant inaugurierten kopernikanischen Wende im
Philosophieren vom Menschen als »dezentriertem Wesen«, welches
seinen Ort in der Welt und seine Welt im Erkennen und Handeln nicht
hat, sondern sich schaffen muss, und nicht als alter deus irgendwann mit
Wohlgefallen auf seine Schopfung zu blicken vermag, sondern als Arbei-
ter auf der ewigen Baustelle »Philosophie« zu verharren gendtigt ist.
Kurz: Wiirde nicht durch eine solche Auffassung das Anliegen einer
Technikphilosophie in gewisser Hinsicht zum allgemein philosophi-
schen Anliegen trivialisiert, indem eben auf der Basis eines derart aus-
geweiteten Konzepts von Technik lediglich die lapidare Erkenntnis resul-
tieren konne, alle Philosophie sei eben Technikphilosophie? Despezifi-
ziert aber auch in einem zweiten Sinne: Ist denn nicht die lange Tradi-
tion eines Nachdenkens iiber Technik wesentlich darauf aus, die Entste-
hung und Nutzung von Sachsystemen, wie es Glinter Ropohl formuliert
hat (1999, Kap. 4), auf ihre Bedingungen, ihre Griinde und ihre Recht-
fertigungen hin zu untersuchen und zu reflektieren? Liegt dann nicht
hier moglicherweise ein unzulissiger Traditionsbruch oder gar Etiket-
tenschwindel vor, der im allgemeinen technik-metaphorischen Geraune
die substantiierten Ertrige der bisherigen Technikreflexion verschwim-
men lisst und sich einer Auseinandersetzung mit ihnen begibt? Dieser
Einwand ist keineswegs leichtfertig zu iibergehen, ihm zu entsprechen,
ist freilich nicht allzu schwer, ohne dass die Radikalitit des Fragens
abgeschnitten werden miisste. Gerade eine Konzentration auf Sachsys-
teme wird nimlich, allerdings in spezifischer und deutlich begriindbarer
Form, die Verlingerung der Argumentationslinien in Bereiche erzwin-
gen, die in etlichen Typen eines Philosophierens iiber Technik nicht als
deren Problembereich begriffen bzw. beriicksichtigt waren. Nicht die
naive Setzung eines allgemeinen Handlungsmodells unter Hervorhe-
bung rationalen Mitteleinsatzes begriindet einen Allgemeinheitsan-
spruch der Technikphilosophie, sondern die jeweils piinktlich zu entwi-
ckelnde Einsicht, dass ein rationaler Umgang mit Sachsystemen einer-
seits Intellektual- und Sozialtechniken voraussetzt bzw. mit deren Ent-
wicklung einhergeht, wobei andererseits im Wechselspiel der Konzeptua-
lisierungen (Intellektualtechnik) und Anerkennungsakte (Sozialtechnik)
deren Verwiesenheit auf Sach- oder Materialtechnik unsere Fragestel-
lungen erweitert, zugleich aber auf diesen Aspekt auch eingrenzt. Um-
gekehrt wire einzuwenden, dass gerade manche Technikphilosophien

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 25

unter einer urspriinglichen Fixierung auf Werkzeuggebrauch und Ma-
schineneinsatz ihrerseits dazu tendieren, ihre Befunde zu generalisieren
und in andere Bereiche zu projizieren: So endet die Technikphilosophie
Ernst Kapps nach ihrem Ausgang von einer Analyse des Werkzeugge-
brauchs und der Untersuchung seiner kulturbildenden Kraft schliefllich
in einer allgemeinen politischen Philosophie. Andere Technikphiloso-
phien kulminieren in Evolutionsphilosophien oder Gesamtdeutungen
von Welt und Geist, Gesellschaft und/oder Kosmos. Hingegen soll die in
der Problemtradition fundierte Fokussierung auf Sachsysteme auch
unsere Uberlegungen leiten, freilich werden wir an verschiedenen und
durchaus zentralen Punkten sehen, dass Sachsysteme auch dort eine
basale Rolle spielen, wo sie manche Technikphilosophien nicht vermu-
ten: Nimlich dort, wo eine »Exteriorisierung«, Vergegenstindlichung
und Verfestigung in Sachsystemen bzw. eines Umgangs mit und in
diesen eine Basis abgibt, auf der sich Intellektual- und Sozialtechniken
entwickeln. Insgesamt meine ich, dass Technikphilosophie nicht den
Status einer philosophischen Disziplin einnehmen kann (mit eigenen
Paradigmen und spezifischem kategorialem Apparat, wie er freilich fiir
eine allgemeine Technologie als Theorie der Technik gegeben ist). Tech-
nikphilosophie gewinnt ihr Selbstverstindnis nicht tiber eine sektorale
oder sortale Ab- und Eingrenzung gegeniiber anderen philosophischen
Disziplinen, sondern durch die theoretische Fokussierung auf einen
Aspekt praktischer Welterschlieflung: das »Wie« der Herstellung und des
Hergestelltseins von Sachverhalten, den Einsatz von Mitteln im selbstge-
schaffenen Moglichkeitsraum ihrer Aktualisierung, den wir unter dem
Terminus »Medialitit« diskutieren werden.

Der Titel markiert ein Problemfeld, zu dessen begrifflicher Erschlie-
Rung und Reflexion »Know-how« aus den verschiedensten Teildiszipli-
nen der Philosophie, von der Ontologie iiber die Erkenntnis- und
Sprachphilosophie, Handlungs- und Sozialphilosophie, der philosophi-
schen Anthropologie bis hin zur Ethik eingebracht werden muss. Kon-
zepte der Technik und des Technischen treten ja nicht, wie wir sehen
werden, blofs als Begriffe der Technik auf, die auf ihre Identifizierungs-
leistung hin zu befragen wiren. Vielmehr werden wir »Technik« auch
als Inbegriff von Kategorien antreffen, als hoherstufige Regeln des Pradi-
zierens (»Technizismus«), und schliefllich als Idee, als Konzept eines
bestimmten Typs von Vollkommenheit mit Anspruch auf Aktualisie-
rung. Da solche Identifizierungen, Kategorisierungen und Idealisierun-
gen auch und gerade handlungsleitend sind, haben wir hier nicht ein
blof theoretisches Problem vor uns.

Der zweite Einwand ist ebenso gravierend: Liegt nicht in der mut-
mafllichen Ausweitung der Problemstellung mit ihren oben skizzierten
Gefahren zugleich eine Ignoranz und ein unbegriindetes Absehen von
dem »Anderen« der Technik vor, einem »Anderen« eines Zugriffs auf

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | DiE KuNST DES MOGLICHEN |

die Welt in gestaltender Absicht (mag der sich aus der Not der »Dezen-
triertheit der Menschen« heraus als noch so basal erweisen)? Signalisie-
ren uns nicht unsere Widerfahrnisse, unsere vegetativen Reaktionen, das
Anrennen gegen Grenzen, ein der Technik Jenseitiges, welches man als
— duflere und innere — »Natur« bezeichnen mag, instantiiert in ur-
spriinglicher Leiblichkeit, Emotionalitit, Triebhaftigkeit, Anmutungen,
denen wir ausgesetzt sind, kurz: (somatischen) Momenten, hinter denen
sich ein anderes Ur-Humanum artikuliert als dasjenige des Techni-
schen? Auch dieser Einwand ist sehr ernst zu nehmen. Er sollte radikal
verfolgt werden. Allerdings geht die Vermutung dahin, dass gerade ein
sorgfiltiges Erspiiren(wollen) dieser Dimension uns dazu bringt, techni-
sche Vermittlungsverhiltnisse zu identifizieren. Wenn wir beispielswei-
se im Ausgang von der Leitdifferenz Korper-Leib Letzteren als sich selbst
erfahrenden Korper begreifen, so ist sogleich zu fragen, unter welchen
Konzeptualisierungen wir diese Erfahrung, wie die Umgangssprache
signalisiert, machen. Unsere Gewissheit iiber die scheinbar unvermittelte
AuRerung vom Leib mit seinen Organen, einem Leib als »Mittel der
Seele« etwa (Merleau-Ponty 2000, 36-39), erweist sich in diese Denkart
bereits technikimprigniert. Wir denken Organe als Funktionstrager, als
Werkzeuge. Und wenn wir unsere Widerfahrnisse und Anmutungen
durchmustern, so wird schnell ersichtlich, wie wir auf dem Boden von
Sozialtechniken gelernt haben, uns ihrer als solcher zu vergewissern. So
lernt das Kind allererst, zunichst hin und her geworfen zwischen Aver-
sionen und Appetenzen, was Schmerz und Freude ist, wie sie sich von
Unannehmlichkeit, Anstrengung oder von Aufregung und Berauscht-
sein etc. unterscheiden, und zwar kulturrelativ unterschiedlich. Und die
Angewiesenheit von Leiblichkeit auf Kérperlichkeit eréffnet den Blick auf
die technische Zurichtung und Hybridisierung Letzterer, die nicht ein
Signum des Posthumanen ist, sondern sich ebenfalls als spezifisches
Humanum seit altersher erweist. Mithin werden Versuche, in der Kon-
zeptualisierung von Leiblichkeit ein Nicht-Technisches zu finden, bereits
dadurch immer wieder konterkariert, dass ihr Aufweis — wie auch sonst
— unter einem technischen Rahmenkonzept vonstatten geht.

Aber zeigen nicht unsere vegetativen Reaktionen und neuerdings
neurophysiologisch nachweisbaren Determiniertheiten eine menschliche
Natur, an der sich Technik mit ihren Rationalisierungen vergeblich
abzuarbeiten mag? Abgesehen davon, dass auch ein solcher Naturalis-
mus — wie wir sehen werden — sich der Fundamente seiner Modellie-
rung nicht vergewissert, lisst sich zumindest die Urspriinglichkeitsun-
terstellung spontan mit dem Hinweis konterkarieren, dass die Heraus-
bildung vegetativer Funktionen und Effekte seit der embryonalen Genese
bereits technisch iiberformt ist, und nicht blof} ihre Erkennbarkeit, also
ihr Wie-Sein, sondern auch ihr Dass-Sein als geprigt von zivilisatori-
schen Einfliissen zu erachten ist, seien sie umfassender im Rahmen der

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 27

phylogenetischen Zivilisationsentwicklung oder speziell in der ontogene-
tischen Prigung der Herausbildung individueller Verfasstheit. Die soge-
nannten Naturvolker sind eben keine Natur-Vélker — es sei denn, man
etikettiert den Inbegriff ihrer Sozial-, Intellektual- und Realtechniken als
ihre Natur. Dann vollzieht man aber denselben Fehler, den ein unzulis-
sig ausgeweitetes Technikkonzept mit sich bringt: An die Stelle der
Technik tritt eine allumfassende Natur, die wir iiber ihre technischen
Artikulationen zu identifizieren suchen, so dass dann das Spiel in der
Beliebigkeit der Wahl eines entsprechend undefinierten und nur zu
exemplifizierenden Grundbegriffs enden wiirde, wie wir es bei denjeni-
gen finden, die Technik als Phinomen natiirlicher Evolution unter deren
Modellierungen zu begreifen suchen.

1.3 Leitbegriffe

Titel und Untertitel der hier vorgelegten Untersuchungen sind erliute-
rungsbediirftig. Die Formulierungen sollen — wie anders? — Blickwinkel
benennen, unter denen die nachfolgenden Uberlegungen entfaltet wer-
den. Die Einnahme dieser Blickwinkel ist motiviert durch den Eindruck
gewisser Provokationen, die sich aus strukturellen Vereinseitigungen
und Verengungen prominenter technikphilosophischer Argumentations-
linien ergeben, insbesondere aber aus deren Reflexionsdefiziten, die zu
Reduktionismen und Dogmatismen fithren. Die Vielfalt und der Plura-
lismus technikphilosophischer Ansitze mit ihren unterschiedlichen
technikoptimistischen oder kulturpessimistischen Konsequenzen ergibt
sich hieraus.

»Die Kunst des Maglichen«: In der scheinbar anachronistischen Uber-
nahme von griech. techné, lat. ars als »Kunst« wird ein Blickwinkel mar-
kiert, der zunichst moglichst weit sein soll. Aristoteles begriff unter
»techné« eine Verfassung (hexis), die »mit Uberlegung und richtiger
Einsicht etwas bewirkt« (Aristoteles, EN IV, 4, 1140 a 10). Entsprechend
den unterschiedlichen Aspekten von »Verfassung« umfasst diese

- einschligige Fihigkeiten und Fertigkeiten (Kompetenzen),

« die in bestimmten Schemata (types) »eingesehene« Weise des Her-
stellens und Verinderns von Dingen und Verfahren,

« die Einsicht/das Wissen um die Schemata selbst (spiter: die »Techno-
logie«),

« das konkrete Agieren und Prozessieren (token) des Bewirkens.

Erginzt man diese vier Aspekte, die durch die Charakterisierung von
Technik als hexis gegeben sind, durch die an anderen Stellen bei Aristo-
teles vorfindlichen, gewinnen wir zwei weitere Aspekte:

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

« die Gesamtheit der Mittel des Bewirkens selbst als »Ursprung und
Form des Gegenstandes« (Aristoteles, s. Kap. 2),

« die Ergebnisse eines derartigen Bewirkens, die realisierten Zwecke
(im Unterschied zu natiirlich gewordenen).

Diese sechs Aspekte decken auch unseren allgemeinen Sprachgebrauch
zu »Technik« ab; jedoch wird oftmals je nach Kontext bereits eine Fokus-
sierung auf einen oder mehrere dieser Aspekte vorgenommen (die Fer-
tigkeit, den schematischen Prozess selbst, die Ausfithrung/Aktualisie-
rung, das Wissen um die Schemata des Prozesses etc.). Der Streit um
»weite«, »mittlere« oder »enge« Technikbegriffe mafigeblicher Technik-
philosophien dreht sich zum einen um die Frage, welche Aspekte einbe-
zogen, fokussiert oder ausgegrenzt werden sollen, zum anderen um die
Frage, ob unter »Mitteln des Bewirkens« ausschlielich oder wenigstens
primir dingliche Mittel (des Transports, der Transformation/Wandlung,
der Speicherung von Stoffen, Energie oder Information, wie Giinter
Ropohl [1979, 171, 317] sie als technische »Potentialfunktionen« klassifi-
ziert hat) verstanden werden sollen (mit einschligigen Konsequenzen fiir
eine Fokussierung der anderen Aspekte des Technik-Konzeptes), oder ob
auch intellektuale Mittel (fiir gedankliche Operationen) und solche, wie
sie in Sozialtechniken Finsatz finden, einbezogen werden sollen. Im-
merhin l4sst sich eine Ubereinstimmung dahingehend erkennen, dass
Handlungsmittel, sofern sie als technische etikettiert werden, unter
bestimmten Kriterien eigens fiir den Einsatz beim Handeln zugerichtet
oder hergestellt sein miissen. Die sechs erwihnten Aspekte sind katego-
rial inhomogen; insofern handelt es sich, verstehen wir in diesem Sinne
Technik als »Kunst«, im Husserlschen Sinne um einen »Inbegriff« (Hua
XII, 74: »einheitliches Interesse und [...] Bemerken verschiedener Inhal-
te«) von Technik. Die Vermeidung definitorischer Vorentscheidungen zu
Beginn unserer Untersuchungen soll das Feld offen halten fiir Analysen
der Binnenverhiltnisse zwischen den sechs Aspekten von »Technik«.
Dann erst erschliefdt sich die Problemtradition in ihrer Fiille, ohne dass
bestimmte Linien eines Technikverstindnisses von vorneherein ausge-
grenzt werden, und dann erst konnen in systematischer Absicht die
komplexen Binnenverhiltnisse technischen Handelns in ihrem jeweili-
gen Moglichkeitsraum und ihren jeweiligen »Determinanten« offen
gelegt werden.

»... des Moglichen«: Bewirken richtet sich auf etwas, das (noch) nicht
wirklich ist. Anschauung, theoria i.e.S. bezieht sich auf Wirkliches, auch
auf die Wirklichkeit von Verinderung. Das Mégliche ist nicht anschau-
bar, wenngleich vorstellbar. Es erschliefst sich nur durch praktisches
Eingreifen, die Verwirklichung, aus deren Regularititen wir riickbli-
ckend und vorblickend unvollkommene Vorstellungen des Mdoglichen
entwickeln. Daher ist der Genetiv »des Moglichen« als genitivus subjek-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 29

tivus und als genitivus objektivus zu lesen: Die Kunst/Technik vollzieht
sich im Rahmen eines vorgingig Moglichen, mit dem umzugehen ist,
z.B. als vorfindlich unterstellten Naturgesetzen oder Zustinden. Deren
Aktualisierung wird erwartet und/oder soll realisiert werden, wobei sich
manch Unerwartetes mitaktualisiert. Und sie richtet sich auf (unterstellt)
Mogliches, welches allererst als Mogliches realisiert werden soll, das
dann verwirklicht werden kann und soll. Diese beiden Mdglichkeitsbe-
ziige finden sich leitmotivisch in zahlreichen Charakterisierungen von
Technik, werden aber entweder einseitig hypostasiert oder stehen un-
vermittelt nebeneinander. Stellvertretend mag dies an zwei Charakteri-
sierungen deutlich werden, wie sie Ernst Cassirer vorgenommen hat:
»Denn um das Werkzeug als solches zu erfinden, muf der Mensch iiber
den Kreis des unmittelbaren Bediirfnis hinausblicken. Indem er es
schafft, handelt er nicht aus Impuls und aus der Not des Augenblicks
heraus. Statt unmittelbar durch einen wirklichen Reiz bewegt zu werden,
blickt auf >mdogliche« Bediirfnisse hin, zu deren Befriedigung er die Mit-
tel im Voraus bereitstellt. [...] Wir miissen ein noch nicht Bestehendes im
»Bild« vor uns hinstellen, um sodann von dieser >~Mdglichkeit< zur >Wirk-
lichkeit< von der Potenz zum Akt iiberzugehen« (Cassirer 1961, 206).
Komplementir hierzu (unser Eingangsmotto): »Die Technik fragt nicht
in erster Linie nach dem, was ist, sondern nach dem, was sein kann.
[Dies] verlangt, daR wir stindig vom >Wirklichen« in ein Reich des >Mog-
lichen« zuriickgehen und das Wirkliche selbst unter dem Bild des Mogli-
chen erblicken. Die Gewinnung dieses Blick- und Richtpunktes bedeutet
in rein theoretischer Hinsicht, vielleicht die gréfte und denkwiirdigste
Leistung der Technik« (1930/1985, 81). Von der Méglichkeit zur Wirk-
lichkeit also, oder von der Wirklichkeit zum Reich des Moglichen? Gilt
Technik als das Herstellen von Mitteln fiir freigehaltene zukiinftige, d.h.
offene Zwecke — von der Wirklichkeit der Mittel zur Moglichkeit der
Zwecke — oder gilt, dem ingenieurwissenschaftlichen Common sense
folgend, dass wirkliche Zwecke uns nach moglichen Mitteln suchen
lassen? »Moglichkeit« und »Wirklichkeit« werden hier offensichtlich zu
undifferenziert eingesetzt. Solchen unterkomplexen Stilisierungen ent-
spricht eine tiber die Tradition hinweg anzutreffende Dichotomie in den
bereits erwdhnten philosophisch-anthropologischen Verallgemeinerun-
gen: Einerseits die Behauptung, dass der Mensch im Blick auf seine
wirkliche Bediirfnisstruktur unzulinglich mit Mitteln ausgestattet sei,
mithin die Méglichkeit seines Uberlebens zu gewihrleisten habe, indem
er nach Moglichkeiten sucht, fehlende Organfunktionen zu substituie-
ren, andererseits die Behauptung, dass der Mensch die vollig hinrei-
chende Wirklichkeitsbasis seiner Mittel im Zuge seiner Selbstentfaltung
dahingehend erweitert, dass er die Technik einsetzt zur »Erzeugung des
Uberfliissigen: heute so gut wie in der Steinzeit« (Ortega y Gasset 1938/
1978, 19). Liegt hier das Gottihnliche seines Status, das Analogon einer

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

gottdhnlichen Freiheit, in der er sich Zweckkandidaten schafft, zu denen
er in einen wihlenden Bezug treten kann? Oder gerit er gar im Zuge
dieser Selbstentfaltung in die Abhingigkeit von einer Technik, die nicht
Zweckkandidaten vorstellt, sondern »selbst Zwecke setzt« (Hiibner 1977,
93), weil er, als endliches Wesen ausgestattet mit endlichen Ressourcen,
mit der Entfaltung seiner Freiheit auf die Genialitit seiner Mittel fetisch-
haft fixiert ist, oder, da er auch die Amortisationslasten seines Tuns ver-
groflert — weil die Realisierung jeder neuen Option alternative Optionen
ausschlieflt —, sein Handeln im Raum der selbstgeschaffenen Méglich-
keiten einschlieflt? Gerade in dieser Polaritit erweisen sich die angedeu-
teten Globaldeutungen als wenig fundiert.

Nicht zuletzt wohl aus diesem Grund finden sich in der Tradition wie
in der Gegenwart Ansitze zu einer Technikphilosophie, die jene Modal-
problematik ausblendet und Fragen — satirisch zugespitzt — der Art: »Wo
waren die Erfindungen, bevor sie gemacht wurden?« oder »Wo waren die
Bediirfnisse, bevor sie durch technische Innovationen geweckt werden?«
als spekulativ verwirft. Sie bescheidet sich selbst klug auf einen Frageho-
rizont, wie er bereits in d’Alemberts/Diderots Enzyklopidie (1751/2001)
vorgestellt wurde, unter dem Wissenschaft und Technik gegeneinander
abgegrenzt wurden »je nach der Natur ihrer formalen Gegenstinde, wie
die Logiker sagen. Wenn der Gegenstand auf eine praktische Ausfiih-
rung gerichtet ist, so werden die Sammlung und die fachméinnische
Anordnung der Regeln, nach denen er ausgefiihrt wird, Kunst (art)
genannt. Wird der Gegenstand unter verschiedenen Gesichtspunkten
nur betrachtet, so heiffen die Sammlung und fachméinnische Anordnung
von Beobachtungen in Bezug auf diesen Gegenstand Wissenschaft
(science); so ist die Metaphysik eine Wissenschaft und Moral eine Kunst.
Ebenso verhilt es sich mit der Theologie [sic!] und der Pyrotechnik«
(ebd., 218). In der Kontrastierung eines deduktiven Aufbaus der Wissen-
schaften mit dem »projektiv-pragmatischen« Aufbau der Techniken
(Rapp 1978, 1994) findet jene Unterscheidung ihren Widerhall. Das
»Projektive« jedoch, niher befragt, wiirde uns auf die Modalproblematik
zuriickverweisen. Teilt man die Antipathie der Verfasser der Enzyklopi-
die gegeniiber den freien Wissenschaften, denen sie in polemischer
Zuspitzung allenfalls noch die Rolle zuweisen, »den Rest ihrer Stimme
dazu zu verwenden, die mechanischen Kiinste zu preisen« (d’Alem-
bert/Diderot, 219), so ist Technikphilosophie durchaus als allgemeine
Wissenschaft von der Technik, als allgemeine Technologie von Johann
Beckmann (Entwurf der allgemeinen Technologie, 1806) bis Glinter
Ropohl zu entwerfen. Unter einer solch analysierenden Sichtweise wird
aber eben nicht gefragt: Wie ist Technik (oder eine bestimmte Technik)
mdglich? Die Beantwortung dieser Frage wiirde — streng genommen —
voraussetzen, dass Technikphilosophen (irgendwie) mit Technik iiber-
haupt experimentieren. So absurd dies klingt, wird es gleichwohl in den

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 31

Gedankenexperimenten mancher Technikphilosophien vollzogen: Was
wire der Mensch ohne die und die Technik? Oder: Sehen wir einmal,
wie sich der urspriingliche Mensch durch die und die Technik verdndert
hat etc. Eine solche objektivierende Beobachtung ist nicht mdglich.
Gleichwohl wird aber durchaus mit und in der Technik experimentiert,
werden Erfahrungen gemacht, Erfolge und Enttiuschungen wahrge-
nommen. Dies vollziehen diejenigen, die entwerfen, fertigen, distribuie-
ren, nutzen, instandhalten und entsorgen. Wenngleich sie sich natiirlich
nicht zu Elementen eines globalen Experimentes (oder Gedankenexpe-
rimentes in spekulativer Absicht) machen lassen, so eréffnet ihr Tun
doch einen anderen Zugang, nimlich denjenigen aus einer Teilnehmer-
perspektive.

Einer objektivierenden Betrachtung der Technik sind die Auffassun-
gen der Subjekte iiber die Ertrige jenes technischen Agierens nicht
zuginglich. Aber in diesen Auffassungen erschlieft sich gerade jener
dubiose Maoglichkeitshorizont, weil iiber die Erfahrung des Gelingens
oder Misslingens, befriedigter oder enttiuschter Erwartung, Erfolg oder
Stérung sich in verschiedenen Facetten Wirklichkeits-/Moglichkeitsbe-
zlige ausmachen lassen, wie sie menschliche Intentionalitit als prakti-
schen Weltbezug prigen. Technikphilosophie wire dann als methodi-
sches Verstehen des Umgangs mit Technik zu entfalten, als Analyse
technischer Welterschliefung und -gestaltung aus der Teilnehmerper-
spektive.

» Dialektische Philosophie der Technik«: Das Wort »dialektisch« im
Titel zu fuhren, ist riskant. Allzu unterschiedlich scheinen die Auspri-
gungen und Auslegungen des Konzepts, fiir das dieses Wort steht. Und
erst recht legen die weltanschaulichen und dogmatischen Missbrauche
einer »Dialektik«, die Theoriestatus beansprucht, nahe, hier nach einem
anderen Begriff zu suchen. Freilich lassen sich sehr wohl in der Pro-
blemtradition von der Antike bis zum nachhegelschen Denken Gemein-
sambkeiten eines dialektischen Denkstils ausmachen, die unsere Unter-
suchung methodisch orientieren. Es ist dies das Interesse, iiber die Logik
des Argumentierens und iiber die Funktionalitit praktischen Mittelein-
satzes hinaus diejenigen Konzepte freizulegen, die als jene ermdéglichen-
de Instanzen den Horizont vorgeben, innerhalb dessen im Theoreti-
schen eine schliissige Argumentation statt hat und im Praktischen die
Realisierung einer Option erfolgt. Entsprechend untersucht in der klassi-
schen Tradition die Dialektik die »Topoi«, die Gesichtspunkte, unter
denen die Mittelbegriffe als Gelenkstellen der Argumentation ausge-
wihlt und gerechtfertigt werden und dabei insbesondere — auch und
gerade — Handlungsprozesse orientieren. Ein kritischer Umgang mit
solchen Topoi sucht die Grenzen des unter ihnen zu Leistenden aufzu-
weisen, indem auf kontraintuitive Resultate, enttduschte Erwartungen,
Irritationen angesichts dquivalenter Ergebnisse unter ganz anderen To-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | DiE KUNST DES MOGLICHEN |

poi oder alternativer Ergebnisse unter demselben Topos verwiesen wird.
Damit wird der Geltungsanspruch verwirklichter Optionen des Argu-
mentierens und Handelns relativiert, »aufgehoben«. Und der Blick rich-
tet sich erneut auf die Bedingungen zuriick, unter denen das Bisherige
fraglos Geltung beanspruchen konnte. Neuzeitliches dialektisches Den-
ken seit Kant und Hegel hinterfragt den Schein, der dadurch entsteht,
dass eine realisierte Option des Denkens und Handelns als einzig mogli-
che auftritt, indem es diese in Widerspruch setzt zu antinomischen
Befunden, die unter denselben Bedingungen der Méglichkeit entwickelt
werden konnen. Solcherlei macht ersichtlich, dass die entsprechenden
Verwirklichungen sich entweder tiber ihre Bedingtheit hinwegsetzen
und auf Tduschungen beziiglich ihrer Geltung basieren, also in ihrem
»Alleinvertretungsanspruch« ihre Bedingtheit »negieren« und dadurch
auch quasi anmaflend als Negation der moglichen Alternativoption
auftreten. In ihrer Verwirklichung negieren sie mithin die Moglichkeit
ihres Anderssein-Kénnens — das ist der jeweilige »dialektische Wider-
spruch« (vgl. hierzu Hubig 1978; 2000a). Ein Umgang mit pluralen Kon-
zeptualisierungen von Technik wire entweder darauf verwiesen, diese
bloR zu registrieren oder um eine weitere Variante zu bereichern, wenn
er nicht in jenem Sinne »dialektisch« wire: aus der Teilnehmerperspek-
tive zu Uberpriifen, welche irritierenden Befunde sich aus einer So-und-
So-Charakterisierung von Technik ergeben. Uber Beschrinktheiten des
Denkens und Handelns kann nicht aus einer Schiedsrichterperspektive
heraus geurteilt werden, sondern nur im Blick auf die Einlosbarkeit von
Anspriichen angesichts des Andersseins der jeweiligen Ergebnisse, wie
sie den Handelnden erscheinen. Uber eine Widerfahrnis des Scheiterns
derjenigen Vollziige zu urteilen, die sich unter den jeweiligen Konzepten
von Technik zu begreifen suchen, ist nur unter der Teilnehmerperspek-
tive moglich. Resultat eines Denkens, welches sich auf das Modalgefille
zwischen erméglichenden Bedingungen und einer Verwirklichung rich-
tet, kann daher nicht das Vorschreiben einer neuen, besseren, »wahren«
Konzeptualisierung des Handelns sein. Eine dialektische Reflexion folgt
vielmehr dem Interesse, die »Widerspriiche« als durch die in der Ver-
wirklichung gegebene »Negation« des Moglichen aufzuweisen und da-
mit insofern aufzuheben, als ex negativo die Méglichkeiten und Potenti-
ale wieder ins Bewusstsein kommen als Ausgangspunkt neuer Bestim-
mungen und praktischer Realisierungen. Solcherlei ist letztlich auch und
gerade das Ziel einer verstehenden Methode, der Hermeneutik, wie ihre
Griinderviter in der Moderne es bestimmt haben: »Das Verstehen 6ffnet
[...] nun ein weites Reich von Méoglichkeiten, die in der Determination
seines [des Menschen C.H.] wirklichen Lebens nicht vorhanden sind,
»eingeschrankt« wurden (Wilhelm Dilthey 1958, 215), und dies, wie
zuvor Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher schrieb, dadurch, dass die
»Totalitit des Moglichen, die freilich nur durch verstindige Verglei-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 33

chung des einzelnen zustande kommt« (1977, 177) gesucht wird, und
zwar als »Modifikabilitit« (1976, 163) der einzelnen Krifte, die »in
bestimmten Modifikationen [Verwirklichungen C.H.] vorkommen«
(ebd.). Verstehen ist somit die »Konstruktion eines endlichen Bestimm-
ten aus einem unendlichen [letztlich C.H.] Unbestimmten« (1977, 80),
mithin selber »Kunst« (ebd.). »Kunst des Mdglichen« diene also — neben
der Bedeutungen im Sinne eines genitivus subjektivus oder objektivus —
hoherstufig als Titel fiir eine Technikphilosophie, die hermeneutisch-di-
alektisch reflektiert.

Der Untertitel »Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik« darf — unter jenem Anspruch — durchaus polemisch interpre-
tiert werden. Er spielt auf das bereits erwihnte Werk des Gottinger Geo-
graphieprofessors und Hegelianers Ernst Kapp an, der — in dogmatischer
philosophisch-anthropologischer Verengung — der Auffassung war, dass
»die ganze Menschengeschichte, genau gepriift, sich zuletzt in die Ge-
schichte der Erfindung besserer Werkzeuge auflgst« (so das vorangestell-
te Motto von Edmund Reitlinger 1877, Titelblatt). Denn hier wird allen-
falls eine Grundlinie einer Philosophie der Technik vorgestellt, und man
kann kaum die Auffassung teilen, dass Kapp »den Muth [besessen habe],
als erster die zwei Worte >Philosophie< und >Technik< zueinander zu
gesellen« (von Engelmeyer 1899, 707) — ja, in einem Titel vielleicht.
Ferner erscheint es angesichts der reichhaltigen philosophischen Tradi-
tion zu diesem Thema unangemessen zu behaupten, dass mit diesem
Werk der Grundstein fiir eine Disziplin gelegt worden wire (wie es Au-
guste Comte, Georg Simmel oder Max Weber fiir die Soziologie geleistet
haben). Denn es fehlt genau die Reflexion des Standpunkts, von dem aus
einseitig ein Aspekt des Technischen erhellt wird, sondern wir finden
vielmehr (bloR) eine abstrakte Uberhéhung und Generalisierung von
Befunden ausgehend vom technischen Handeln (Fihigkeit, Fertigkeit,
technisches Agieren, Technik als Inbegriff der Mittel). Diese Generalisie-
rung prigt den anthropologischen Standpunkt selbst, unter dem der
Mensch als Mittel des Problemldsens verstanden wird, also selbst unter
dem Modell technischen Handelns zur Erklirung dieses Handelns
genommen, technomorph modelliert wird. Eine dialektische Reflexion
solcher »Grundlinien« hat sich der Frage zu stellen, wie eine zweifellos
anzutreffende Technomorphizitit des Denkens und Handelns moglich
und ggf. hinterfragt und tiberwindbar wire.

Da jedes technische Agieren eine Vorstellung von der Welt als wirkli-
cher und Unterstellungen iiber eine Welt als mdoglicher voraussetzt,
beriihrt seine Reflexion Fragen der theoretischen Philosophie als Meta-
physik oder Ontologie, sofern man diese mit Christian Wolff (s. Ein-
gangsmotto) als »Wissenschaft des Méglichen, insofern es sein kann,
versteht (nicht des aristotelischen »Seienden, insofern es ist« [Met. 1003
a 21f.], worauf Wolff anspielt). Dies erscheint umso dringlicher, als wir

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

gegenwirtig beobachten konnen, dass technomorphe »Ontologien« als
»Abbildungen der Welt« in den Grenzen der technischen Méoglichkeiten
dieser Abbildbarkeit gerade in den elaboriertesten Hochtechnologien
Verbreitung finden. Solche Ontologien sollen in die Systeme implemen-
tiert werden in der Absicht, ein Agieren dieser Systeme auf der Basis
solcher Weltabbildungen »intelligent« zu machen. Ein derart ontologie-
basiertes Wissen tiber die Welt in und fir die Systeme bereitzustellen
ignoriert, dass die Erarbeitung einer Ontologie, wenn sie nicht als arbi-
trires Spiel mit Modellen erscheinen soll, unter Anerkennungsakten
steht, die praktisch motiviert sind. Die Baconsche Devise, »da die Auf-
gaben des Wissens und des Kénnens ginzlich zusammenfallen, so daf}
was in der Tat am Niitzlichsten ist, im Geiste auch am Wahrsten ist«
(Nov. Org. 1830, II 4) weist, bei aller Technomorphizitit des erkennen-
den Zugriffs, iiber diesen selbst hinaus: Denn uiber »Niitzlichkeit« ent-
scheidet nicht die Technik selbst. Hierin liegt die Herausforderung fuir
eine praktische Philosophie, die — selbst Kunst (s.o. die Einschitzung aus
der Enzyklopidie) — sich auf jene »Kunst« richtet. Sie hat sich — als zwei-
te philosophische Disziplin, als Handlungstheorie, Moral, Rechts- und
Sozialphilosophie etc. — kritisch mit eben jenen Kriterien des Regelns zu
beschiftigen, die wir nicht in irgendwelchen Gegenstandsbereichen
antreffen, geschweige denn ihre Rechtfertigung, sondern die uns die
entsprechenden Gegenstandsbereiche als Felder moglicher Steuerungs-
prozesse allererst konstituieren: Wo und wozu wird sicheres, wiederhol-
bares Steuern erstrebt? Da die technischen Zugriffe, unter denen wir
diese Gegenstandsbereiche erschlieflen, sich nicht von sich aus als gelin-
gend erweisen, zwingt uns eine »Reflexion der Medialitit«, wie sie im
ersten Band der vorliegenden Untersuchung entfaltet wird, in normative
Fragestellungen hinein, die Thema des zweiten Bandes sind. Die »Frage
nach der Technik« (Martin Heidegger) umfasst also beides. Eine solche
Reflexion darf jedoch ihrerseits nicht technomorph sein. Wie aber dann?
Wir werden ihre Ansatzpunkte eben dort suchen, wo innerhalb des tech-
nischen Denkens Irritationen auftreten, die daraufhin zu befragen sind,
warum sie als solche erscheinen.

Eine weitere Frage beziiglich des »Anachronismus«, unter dem Titel
»Kunst« von einem weiten Technikkonzept anstelle einer »adiquaten«
Definition moderner Technik auszugehen, soll an dieser Stelle noch
besprochen werden. Wird hier nicht eine missliche Orientierung auf
»Handwerk« als Grundmodell der Technik nahe gelegt, mithin allenfalls
eine Werkzeugtechnik erreicht, nicht aber die Maschinen- und System-
technik der Moderne? Die Griechen (vgl. Snell 1993, 33f.) nahmen dieses
in der Tat als Ausgangspunkt ihres Nachdenkens iiber Technik und
begriindeten damit eine Traditionslinie, die einerseits den Systemcharak-
ter der Technik nicht zu reflektieren erlaubt, andererseits zu eben denje-
nigen naiven Menschenbildern fiihrt, die nach diesem Modell den Men-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 EINLEITUNG | 35

schen als »Bildhauer an der Erde« (Gustav Droysen), den Menschen als
werkzeugverwendendes Tier, dessen Werkstiick die Erde ist (kulminie-
rend eben bei Ernst Kapp) begreift. Gerade bei Aristoteles (s.u.) sehen
wir aber in diesem Kontext einen Ansatz, der den Horizont eines naiven
Werkzeug-Konzeptes sprengt: In der Charakterisierung der Hand als
Werkzeug der Werkzeuge, diesem fir viele Funktionen freigestellten
Organ, findet sich ein Ausgangspunkt, von dem aus nicht blof die
Werkzeugtechnik, sondern die gesamte Technik einschlieRlich der Intel-
lektual- und Sozialtechnik sich erreichen lisst. Denn nicht aus einer
naturalistischen Perspektive, die sich auf anthropologische Befunde
stiitzt (die sowohl was die Zurechnung entsprechender Zeugnisse des
Werkzeuggebrauchs als spezifisch menschlichem, als auch beziiglich
dessen Interpretation divergieren), speist sich ein Denken, das hier
anheben kann. Vielmehr bezieht es sich auf ein mit dem Funktionenspek-
trum der Hand verbundenes Anschauungsmaterial, von dem es zeigt,
dass wir in den sinnlich vorfindbaren Operationen der Hand diejenigen
der gesamten »Kunst« bis in die elaboriertesten Techniken hinein fin-
den. Wir sehen hier ein Spektrum eigentlicher, nicht hintergehbarer
Metaphern (einschlieRlich der Metapher »Metapher« als Ubertragen
selbst), in denen sich unsere elementaren Weltbeziige zeigen (Herig
1934, Gerlach 2004, vgl. Leroi-Gourhan 1988, 299 u.v.a. mehr): Greifen
(nehmen, geben, tragen), Halten (stiitzen, belasten, fest- und zuriickhal-
ten/verzogern), Werfen (Fernwirkung), Formen (driicken, trennen, kne-
ten, streichen, reiben, fiigen), Priifen (abtasten, fithlen etc.) sowie Zeigen
(signalisieren, ausrichten, abbilden etc.). Die in der DIN 8580, Teil 3
aufgelisteten Funktionen der Fertigungstechnik (Urformen, Umformen,
Trennen, Fligen, Beschichten, Stoffeigenschaften dndern) decken einen
Teil dieser Funktionen ab. Selbst mathematische Modellierungen folgen
diesen elementaren Funktionen, und auch die Grundbegriffe der Intel-
lektualtechniken (wahr-nehmen, be-greifen, ent-decken) sowie der So-
zialtechnik und schlieflich die ErschlieRung des Umgangs mit kiinstle-
rischen Artefakten (Her-stellung und Rezeption/Auf-nahme) sind auf
diesen Horizont verwiesen. Mittelbar finden wir solche grundlegenden
Metaphern auch im Einsatz bei der Vorstellung eines Méglichkeitsraums
als Gewebe, Sys-tem oder Ge-stell (Martin Heidegger), innerhalb dessen
konkrete Technik stattfindet, als Aktualisierung dieses Moglichen erwirkt
wird und ihrerseits — als »Medium« — neue Mdoglichkeitsrdiume konstitu-
iert.

Von der Kunst im engeren heutigen Sinne war noch nicht die Rede.
Doch auch sie sollte mitgemeint sein. Weshalb aber im Kontext einer
Technikphilosophie? Wir werden finden, dass Kunstwerke als Ertrige
eines spezifischen Bewirkens begriffen werden konnen, welches dieses
selbst vorfiihrt in Ansehung des jeweils Dargestellten und Ausgedriick-
ten. Die in der Geschichte in unterschiedlichen Konstellationen vorfind-

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | DiE KunsT DES MOGLICHEN |

liche Nihe von »Kunst« i.e.S. und »Technik« i.e.S. (personen- oder arte-
faktbezogen) erweist sich als notwendig bedingt und als beide in wech-
selseitiger Befruchtung vorantreibend. Nicht nur im Blick auf das Selbst-
verstindnis von Kiinstlern und Ingenieuren, sondern auch beziiglich des
Geschehens beim Imaginieren, Entwerfen, der Phantasietitigkeit einer-
seits (vgl. Ferguson 1993), den Modi der Realisierung andererseits und
schlieRlich der Selbstvergewisserung tiber das Vollzogene kommt einer
Kunst im heutigen, engeren Sinne fiir die Reflexion technischer Prozes-
se eine konstitutive Funktion zu. Aufgrund der Herauslésung oder
Herauslosbarkeit ihrer Artefakte aus elementaren Nutzungszusammen-
hingen — was wiederum in den Artefakten darstellbar ist — konnen in
spezifischer Weise Vorstellungen iiber Mogliches evoziert werden, und
zwar deshalb, weil durch eine nicht abschliefbare Bestimmung oder
Bestimmbarkeit beim Umgang mit Kunstwerken »Repotentialisierungs-
prozesse« (Hans Robert JauR 1982, 7751) stattfinden. Das Immer-An-
ders-Sein eines Kunstwerks, welches seine Aura (Walter Benjamin 1969,
18) ausmacht, stellt einen nicht technomorphen Weltzugang vor, freilich
nur ex negativo. (Dem steht keineswegs entgegen, dass Kunst und Tech-
nik im jeweils engeren Sinne gemeinsame Wurzeln im Arbeiten und
dessen funktionalen Zusammenhingen haben kénnen oder wechselsei-
tig fureinander funktionalisierbar sind. Diese Funktionalisierungen
wiederum werden aber nicht blof realisiert oder aktualisiert, sondern im
Medium der Kunst zugleich auch dargestellt und somit einer Reflexion
zuginglich gemacht.) Das betrifft insbesondere auch die Darstellung des
Gelingens oder Misslingens, realisierter Vollkommenheit oder Stérung
und Leid, welche hierdurch zum Gegenstand einer Bezugnahme wer-
den.

Das Technische ldsst sich nicht philosophisch reflektieren, wenn wir
Technik allein als Inbegriff der Mittel auf Sachen und Ereignisse redu-
zieren, die Ursache eines Bewirkten, nicht aber BestimmungsgréfRen
eines Bewirkens sind.

14.02.2026, 18:21:1 - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

