IV. Die Tragddie der Marter und ihr Ende

Tragddie der Marter: Kérper, Blut, Ahnlichkeit

Indem Foucault das Ende der Tragodie dadurch bestimmt, dafy man in den
Strafen »den gemarterten Korper beiseite [schafft]« und dafl Kérper und
Blut »den Platz [rdumen]«, ordnet er die Tragédie dem Korperlichen und
der Marter zu.! Diese Zuordnung begriindet sich zunichst darin, daf} ein
korperlich blutiges Schauspiel, das mit dem Tod des Helden endet, eine
Tragodie sein mufl und keine Komédie sein kann; das leuchtet unmittelbar
ein. Sie stiitzt sich auflerdem auf die im Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft
erklarte Zusammengehorigkeit von Mythos und Tragik, denn das mythi-
sche Denken als das Denken der Ahnlichkeit ist seiner Struktur nach an die
Kategorie des Korperlichen gebunden (anders als der Logos als geistige
Kategorie). Durch ihre Teilhabe am mythischen Einheitszustand gehort
dann auch die Tragédie dem >kérperlichen< Denken an, das seinerseits
die Funktionsweise der Marter bestimmt.

Dies bestitigt auch der Ursprung der griechischen Tragodie. Wie Nietzsche
nachdriicklich betont, ist sie aus einem Kultus zu Ehren des Gottes Diony-
sos hervorgegangen, und ebenso nimmt Foucaults Tragédie des Strafens
ithren Ausgang in einem Ritual: Im Strafschauspiel der Marter wird der
Verurteilte »zerstiickelt« wie Dionysos Zagreus; die tragische Individuation
»als de[r] Quell und Urgrund alles Leidens« (GT 72), die Nietzsche auch
»die Marter des Gottes«? nennt, wiederholt sich. Bei Nietzsche eroffnet der
frithgriechische Dionysoskult in der Zerstiickelung zugleich die Hoffnung
auf die Wiederherstellung der Einheit, was bei Foucault in der Marter
tatsichlich gelingt: Durch die Zerstiickelung des Verbrechers wird der
Korper des Konigs wiederhergestellt. Foucault legt damit eine Identifikation
des Gemarterten mit Dionysos Zagreus nahe, identifiziert ihn zugleich aber
auch mit dem Konig, der durch die rituelle Marter wiederhergestellt, der wie

Die Zuordnung von Kérper und Tragischem bemerkt auch Geisenhansliike, aller-
dings ohne daraus weiterfithrende Schliisse zu ziehen. Vgl. Achim Geisenhansliike:
Tragddie und Infamie, S. 92f.

2 Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869-1874 (= Werke. Kritische Stu-
dienausgabe, Bd. 7), Munchen/Berlin 1980, S. 151f. Nietzsche spricht dort auch von
»Zagreus als Individuation«.

81

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dionysos Zagreus »noch einmal« geboren wird. (GT 72) Uberwachen und
Strafen hebt immer wieder den kultischen Ritualcharakter der Martern
hervor,? dessen Hintergrund und Ziel nicht, wie bei Nietzsche, der zerstik-
kelte Gott Dionysos und seine Wiedergeburt, sondern der verletzte Kérper
des Konigs und die Restauration seiner Integritét ist: »Die Marter hat also
eine rechtlich-politische Funktion. Es handelt sich um ein Zeremoniell zur
Wiederherstellung der fiir einen Augenblick verletzten Souveranitit.« (US
64) Wie mit dem Tod des Helden in der Tragédie wird mit dem Tod des
Verbrechers in der Marter ein Recht wiederhergestellt.

Mit den kultischen Urspriingen der antiken Tragddie hat die Marter also
ihren rituellen Charakter gemein. Foucault schreibt: »Diese alte Rechtspre-
chung war, wie Vico sagte, »eine ganze Poetik« (US 60) —und zwar, wie man
sogleich hinzufiigen kann, eine ganze Poetik der Tragodie. Wie die attische
Tragdodie in ihrer entwickelten Form ist sie auflerdem theatralen Charak-
ters, und zwar aus drei Grinden. Erstens muf} sie 6ffentlich, »vor den
Augen aller« vollzogen werden, damit das Ritual der Wiederherstellung
des Konigskorpers und des Rechts wirksam ist. Zweitens tragt die insze-
nierte Auseinandersetzung zwischen Korper des Verurteilten und Korper
des Ko6nigs dramatische Ziige, indem der »gemarterte Korper« als »Gegen-
spieler« des Souverins auftritt. (US 63) Drittens stellt sie eine dramatische
Mimesis im Sinne Aristoteles’ dar:

[Dlie Hinrichtung des Schuldigen [wird] zu einer theatralischen Wiedergabe des
Verbrechens [...]: dieselben Instrumente, dieselben Gesten. In den Martern wieder-
holt die Justiz vor den Augen aller das Verbrechen, das sie damit in seiner Wahrheit
kundtut und gleichzeitig im Tod des Schuldigen vernichtet. (US 60)+

Damit ist zugleich die Funktionsweise der Marter beschrieben. Die Ver-
nichtung des Verbrechers erfolgt in Imitation des Verbrechens und ist die
Vernichtung des Verbrechens selbst. Es ist diese direkte Beziehung zwi-
schen Verbrechen und Strafe, die die Wirksamkeit der Marter ermoglicht
und garantiert: Das Verbrechen, das in der Marter bestraft wird, ist eine

3 Vgl. etwa US 47, 63, 71, 119, 148, 170, 278f.

Vgl. Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen II, S. 267: »Der eigentliche
Akzent des sakralen Aktes aber liegt darauf, daf} die Gemeinschaft als Ganzes ihn
vollzieht. In den Genufl des Fleisches des Totemtieres stellt sich die Einheit des Clans
und der Zusammenhang mit dem totemistischen Ahnherrn als unmittelbare, als sinn-
lich-kérperliche Einheit wieder her: In ihm wird sie gewissermaflen aufs neue besie-
gelt.«

82

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rechtsverletzung und damit zugleich eine korperliche Verletzung des dieses
Recht verkoérpernden Koénigs. Diese Rechtsverletzung und die Verletzung
des Konigskorpers werden am Korper des Verurteilten vergolten, und der
Tod des Verbrechers hebt das Verbrechen selbst auf. Die Marter »kehrt das
Verbrechen gegen den sichtbaren Korper des Verbrechers und wiederholt
es an ihm; in ein und demselben Schrecken macht sie das Verbrechen kund
und zunichte.« (US 73) Die Logik der Marter funktioniert demnach nach
dem epistemischen Ahnlichkeitsprinzip der Renaissance, wie Foucault es in
Die Ordnung der Dinge beschreibt. Die Episteme der Ahnlichkeit zeichnet sich
dadurch aus, daf} die Dinge untereinander ebenso wie die Worter und
Dinge als einander dhnlich bzw. einander entsprechend begriffen werden.
Die Ahnlichkeit verbindet die Dinge in der Welt. Indem in der Vernichtung
des Korpers des Verbrechers das Verbrechen selbst vernichtet und der
Korper des Konigs wiederhergestellt wird, »entspricht« die Marter also
keineswegs, wie Petra Gehring meint, »prizise dem System der Reprasen-
tation« und »fungiert« durchaus nicht »als Zeichen [...] der Sithne und
Wiederherstellung des Rechts.«® Die Marter ist gerade nicht »Zeichenc«
der Wiederherstellung, sondern ist diese Wiederherstellung selbst, ganz
faktisch, ganz korperlich, ganz blutig.

In bezug auf Die Ordnung der Dinge spricht Ute Frietsch zu Recht von einer
»verklarenden Darstellung des Wissens der Renaissance«.6 In Uberwachen
und Strafen liegt eben dieses »Wissen[ ] der Renaissance« dem Prinzip der
Marter zugrunde, die Verbrechen und Strafe direkt miteinander verbindet.
Diese »>Verklarung« der Episteme der Ahnlichkeit bedeutet damit auch eine
Verklarung oder Idealisierung der kérperlichen Marter. Indem Foucault die
Marter mit der Tragddie identifiziert, lauft das Argument fiir die Bevor-
zugung der Marter gegeniiber den spiteren Straftechniken implizit tiber die
Pramisse von der klassischen Bewertung der Tragddie als hochste Kunst-
form; die Logik der Ahnlichkeit und das Verfahren der Marter sind daher
auch &dsthetisch hoherwertig. In der Tragodie der Marter findet sich nicht

5 Petra Gehring: Foucault — Die Philosophie im Archiv, Frankfurt a.M./New York 2004,
S. 85. Der Irrtum, dafl die Marter den Regeln der Reprisentation folge, mag daher
rithren, dafl zum einen die Episteme der Klassik, die Représentation, geschichtlich in
das Zeitalter der Souverinitit fillt und zum anderen die Marter die Strafpraxis der
Souverdnitat ist. Auch Philipp Sarasin unterliegt diesem Irrtum (Michel Foucault zur
Einfihrung, S. 130), wie auch Fernando Sudrez-Miiller die Marter falschlicherweise
mit der Reprisentation identifiziert in: Skepsis und Geschichte. Das Werk Michel
Foucaults im Lichte des absoluten Idealismus, Wiirzburg 2004, S. 464.

6 Ute Frietsch: Die Ordnung der Dinge, S. 45.

83

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nur Nietzsches »Dionysische[s], mit seiner selbst am Schmerz percipierten
Urlust« (GT 152), sondern auch eine Vermengung dieses Dionysischen mit
dem klassizistischen Schénheitsideal: Foucault spricht von den »schénen,
[den] strengen und zwingenden Figuren der Ahnlichkeit«. (OD 84)7 Als Idee
der Einheit konvergiert die Ahnlichkeit offenbar mit dem seit Winckelmann
geltenden Konzept klassischer Schénheit — das sich natiirlich auch bei Hegel
wiederfindet, dem zufolge die »Strenge« Kennzeichen des »idealischen Stils«
Klassischer griechischer Schonheit ist.8 (A II, 378) Foucaults Einschitzung
der Marter steht damit einerseits noch ganz im Zeichen seines frithen nietz-
scheanischen Tragikkonzepts, der Tragodie als Ausdruck des Verlusts der
tragischen Einheit, und schliefit andererseits an die idealisierende Antikere-
zeption der Aufklarung und deren Tragddienbild an und macht sich deren
Bewertung der Tragddie als hochste Kunstform als Argument zunutze.
Seine Kritik an den die Marter ablésenden Straftechniken der Strafreformen
und insbesondere der Disziplin und seine implizite Bevorzugung der bluti-
gen Marter stiitzen sich demnach indirekt auch auf eine dsthetische Argu-
mentation, was mindestens fragwiirdig ist.

Das Ende der Tragddie: Kérper und Blut verlassen die Bihne — die Seele
tritt auf

Mit dem Abtreten des blutigen Kérpers von der Stratbithne endet dieses
»grofie Schauspiel der peinlichen Strafe« (US 22f.), endet die Tragodie. Daf}
der Korper durch die Seele abgelost wird, betrifft nicht nur die Vollstrek-
kung des Urteils selbst, sondern auch den Prozef§ der Urteilsfindung. Oben
ist bereits gesagt worden, es werde nicht nur der Kérper als Objekt der
Strafe abgel6st, sondern auch die Strafbemessung gehe auf die Seele iiber.
Die moderne Strafbemessung, die sich nicht mehr am Verbrechen, sondern
am Verbrecher orientiert, setzt voraus und fithrt zu dessen Psychologisie-

In der Syntax des Originals sind >streng« und >zwingend« die Attribute der >schénen
Figuren« (»belles figures rigoureuses et contraignantes de la similitude« (Michel Fou-
cault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966,
S. 65), daher meine Einfiigung.

Dieses Zitat bezieht sich auf die griechische Skulptur, die aber »Hegels Paradigma des
schénen Ideals« tiberhaupt ist (Christoph Menke: Tragddie im Sittlichen, S. 178), was
sich nicht zuletzt daran zeigt, dafl Hegel die Auffiihrung der griechischen Tragédie als
>Belebung« von Statuen bezeichnet (vgl. A III, 511).

84

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung. Dies driickt der Satz aus: »Die alten Mitspieler des Straf-Prunks, der
Korper und das Blut, rdumen den Platz. Auf die Bithne tritt eine neue
Figur«. (US 26) »Die Seele tritt auf die Bithne der Justiz« (US 34); »[d]er
Apparat der Strafjustiz hat es nun mit dieser korperlosen Realitit zu tun.«
(US 26) Diese Entwicklung erweist sich als durchaus unvereinbar mit der
Tragodie. Das Ende der Tragodie der Marter liegt daher darin, dafl in der
reformierten Strafjustiz nicht mehr der Korper, sondern die Seele im Zen-
trum steht, daf} in der Urteilsfindung nach der Seele des Titers statt nach
seiner Tat gefragt wird. Das richterliche Urteilen verwandelt sich damit von
Grund auf.

Seitdem das Mittelalter langsam und miihselig das grofle Verfahren der Unter-
suchung aufgebaut hatte, bedeutete das Richten die Feststellung der Wahrheit eines
Verbrechens, die Bestimmung seines Urhebers, die Verhiangung einer gesetzlichen
Sanktion. [...] Jetzt [...] ist im Urteil eine ganz andere Wahrheitsfrage enthalten:
Nicht mehr blof die Frage: »Ist die Tat festgestellt und handelt es sich um ein
Vergehen?«, sondern auch die Frage: »Was ist denn eigentlich diese Tat [...]?« Nicht
mehr einfach: »Wer ist der Téter?«, sondern: »Wie kann man den Kausalprozefi, der
zur Tat gefithrt hat, einordnen? Wo ist sein Ursprung im Titer selbst?« (US 29)

Das »Verfahren der Untersuchung« hatte Foucault in Die Wahrheit und die
Jjuristischen Formen der Tragodie, genauer: der Tragodie des Odipus zugeord-
net. Dort geht es um die Identifikation des Taters. Der Wandel der juristi-
schen Wahrheitsfrage, der gegen Ende des 18. Jahrhunderts stattfindet,
bedeutet ein Ende dieser >tragischen< Untersuchung. Von nun an wird nicht
mehr nach der Tat und dem objektiven Titer gefragt, wie in Odipus, sondern
nach den Hintergriinden der Tat in der Seele des Titers, nach dem Zu-
sammenhang zwischen Seele und Tat. Es geht nicht mehr um ein direktes
Entsprechungsverhiltnis von Verbrechen und Strafe, sondern um eine
abstrakte, psychologische Beziehung von Tat und Théter.

Die Trennung der tragischen Einheit von Tater und Tat — der Verlust der
Einheit des tragischen Charakters

Daf} Foucault die Verschiebung der Strafen vom Kérper auf die Seele als
Ende der Tragodie bezeichnet, lafit sich tatsichlich auch tragédientheore-
tisch begriinden. Durch die Psychologisierung des Verbrechers werden Tat
und Titer voneinander getrennt, eine Differenzierung, die nicht mit der
klassischen Tragddie vereinbar ist. Im bertihmten Sittlichkeitskapitel der

85

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phéinomenologie des Geistes etwa beschreibt Hegel die griechische Sittlichkeit
anhand der Tragédie. Das einzelne sittliche Bewuf3tsein gehort entweder
dem géttlichen oder dem menschlichen Gesetz an und ist »fiir eins derselben
entschieden«. (PG 343) Diese Entschiedenheit fiir eine Seite manifestiert sich in
der Tat, in der sich das Bewuf3tsein gegen die jeweils andere Seite und gegen
das andere Recht setzt. Zugleich setzt es sich selbst nach aufien; »die Tat [...]
ist das wirkliche Selbst«. (PG 342) Hegel identifiziert also den tragischen
Charakter mit seiner Tat; der tragische Charakter ist die Einheit der Tat, ist
nichts als die Tat. Dementsprechend sagt Hegel in den Vorlesungen iiber die
Asthetik tiber Odipus, seine Tat und seine Schuld:

Das Recht unseres heutigen, tieferen Bewufitseins wiirde darin bestehen, diese Ver-
brechen, da sie weder im eigenen Wissen noch im eigenen Wollen gelegen haben,
auch nicht als die Taten des eigenen Selbst anzuerkennen; der plastische Grieche
aber steht ein fiir das, was er als Individuum vollbracht hat [...]. (A III, 545)

In den Grundlinien der Philosophie des Rechts bezieht sich Hegel fiir die Unter-
scheidung zwischen Vorsatz und Schuld ebenfalls auf Odipus und die grie-
chische Tragodie iiberhaupt:

Das heroische Selbstbewufitsein (wie in den Tragddien der Alten, Odipus usf.) ist aus
seiner Gediegenheit noch nicht zur Reflexion des Unterschiedes von Tat und Hand-
lung, der duflerlichen Begebenheit und dem Vorsatze und Wissen der Umsténde
sowie zur Zersplitterung der Folgen fortgegangen, sondern tibernimmt die Schuld im
ganzen Umfange der Tat.?

Die moderne Idee einer subjektiven Unschuld bei objektiver Schuld steht also
der Idee der tragischen Schuld entgegen. Die Berticksichtigung der Umstdnde
der Tat 143t die Tragédie des C)dipus unmoglich werden; die »Gediegenheit«
und die >Plastizitit« des Charakters in der klassischen Tragodie geht verloren,
die Einheit des tragischen Charakters zerbricht. Hegel zufolge 1afit die Tra-
godie mithin keinen Raum fiir eine »Trennung des Subjekts als solchen und
seines Inhalts«, d.h. fiir eine Trennung von Tater und Tat, wie sie die
moderne Urteilsfindung praktiziert: Die tragischen Charaktere »sind das,
was sie sind, und ewig dies, und das ist ihre Gréfie«. (A III, 546) Dagegen
besteht die fehlende Tragik in den modernen Tragddien in threm »Mangel an
innerer substantieller Gediegenheit des Charakters«. (A I, 314)

9 G.W.F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts (= Werke, Bd. 7), Frankfurt
aM. 1986, §§ 115-118, hier § 118, S. 219.

86

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei Foucault findet sich dieser Gedanke bereits in Wahnsinn und Gesellschafi:
Er beschreibt dort, dafl »das Verbrechen aufhérte[ ], nur autochthone Werte
zu haben und nur in Beziehung zu sich selbst zu bestehen«, und man statt
dessen versuchte, »[d]ie Verkettung von Erbschaften, der Vergangenheit,
der Motivationen zu erkennen«. Das »Verbrechen [hat] seine wirkliche
Dichte verloren«; die »Kriminalitit verliert den absoluten Sinn und die
Einbheit, die sie in der vollzogenen Geste, in der begangenen Schuld an-
nahm«. (WG 469) Mit Blick auf Hegel konnte man formulieren: Die Kri-
minalitit verliert ihre tragische Einheit, ihre Tragik. Auf diese Weise fithren
die oben beschriebenen Varianten des tragischen Ubergangs vom Kérper
zur Seele und vom Mythos zum Logos — psychologische Gutachten, mil-
dernde Umstdnde und Strafunfahigkeit!? — zum Ende der Tragodie. Wenn
Foucault also vom Ende der Tragédie der Marter spricht, dann tut er das
mit durchaus gezieltem Bezug auf den Diskurs vom Ende der Tragédie und
auf die diesem eigene Argumentation. Wie der tragische Charakter ist auch
der gemarterte Verbrecher im Rechtssystem der Souverénitit nichts als
seine Tat; er ist der Konigsmorder,!! ist der Kénigsmord. Und wie die
Tragédie beziehen sich auch die Martern auf den ganzen oder, wie Hegel
im Zusammenhang mit der griechischen Tragddie stets schreibt, den »ge-
diegenen« oder »plastischen« Charakter!? und d.h. auf die Tat. Ganz so, wie
in der Tragodie eine der beiden Konfliktparteien vernichtet werden muf3,
um den tragischen Konflikt zu 16sen, mufl daher in der Marter mit dem
Kérper des Verbrechers auch seine Tat vernichtet werden. Die Martern also
entsprechen in threr Struktur und Funktionsweise der Tragddie. Psycho-
logisierung und Individualisierung der Figuren dagegen leiten das Ende der
Tragodie ein,!3 ebenso wie mit der Seele, die die »Buihne der Justiz« betritt,
d.h. mit der Psychologisierung des Verbrechers, auch die Marter, die Tra-
godie des Strafens zu Ende geht.

10 Vol. etwa WG 462, 546, 548; HF [1972] 650; WiF 83; US 27, 29f.

11" »Man mufl die Marter in ihrer Ritualisierung bis ins 18. Jahrhundert als politischen
Faktor verstehen. Sie fiigt sich logisch in ein Strafsystem ein, in welchem direkt oder
indirekt der Souverin selbst Anklage erhebt, das Urteil féllt und die Strafen vollstrek-
ken lafit, da tiber das Gesetz er selbst durch das Verbrechen angegriffen worden ist. In
jedem Vergehen steckt ein crimen majestatis, und noch im geringsten Verbrecher ein
kleiner potentieller Kénigsmérder.« (US 71)

12 Vgl. PG 354; A1, 312, 314; A 111, 527, 545; PhR S. 219.

18 Vel. dazu Kap V Unterkap »Dle komlsche Maske (III): Kodifizierung und Typi-
sierung, Individualisierung und Psychologisierung«.

87

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:48:30. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216584-81 - am 13.01.2026, 08:

130, https:/www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216584-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Tragödie der Marter: Körper, Blut, Ähnlichkeit
	Das Ende der Tragödie: Körper und Blut verlassen die Bühne – die Seele tritt auf
	Die Trennung der tragischen Einheit von Täter und Tat – der Verlust der Einheit des tragischen Charakters

