Konsumethik im Lichte des Lukasevangeliums’

Mi-YONG LEE

This article is the attempt to analyze the gospel according to St. Luke from the perspec-
tive of modern consumers ethics. For this purpose a comprebensive exegesis of the chosen
chapters is made in the first place. In the second place the article focuses on relevancy of
the analysis for actual interests in consumers ethics. The principal subjects in the chosen
chapters of the Lukian Gospel are the relationship between having and being, the conse-
quences of greed and the phenomena of human concern.

1. Einfihrung

Die Ethik reflektiert dariiber, wie Menschen handeln sollen. Konsumethik,
d. h. die Ethik, die sich auf den Konsum bezieht, reflektiert also dariiber,
was oder wie konsumiert werden soll. Da der Konsum wirtschaftliches
Handeln voraussetzt, etwa die Produktion und den Tausch von Giitern,
kann die Ethik des Konsums gleichzeitig als Teil der Wirtschaftsethik auf-
gefasst werden. Die volkswirtschaftliche Wertschopfung erfolgt mit dem
Ziel des Konsums, so dass es sich hierbei um eines der zentralen Themen
der Wirtschaftsethik handelt.

Als Voraussetzung fiir eine Ethik des Konsums ist es wichtig, das Wesen
des Menschen in bezug auf dieses Thema niher zu untersuchen. Dies soll
im Rahmen der vorliegenden Ausfiihrungen unter Berilicksichtigung des
Evangeliums nach Lukas geschehen. Bei dem Evangelisten Lukas wird der
Begriff der Pleonexia (Habgier, Mehr-Haben-Wollen, s.u.) in diesen Zu-
sammenhang gestellt. Er befasst sich mit der Relation von Haben und Sein
beim Menschen. Dabei steht seine Schrift sowohl stilistisch als auch weltan-
schaulich in der hellenistischen Tradition (vgl. Wiefel, 1988: 4). Das ethi-
sche Hauptanliegen des Lukas ist der rechte Umgang des Menschen mit
Geld und Besitz.

Zur Zeit des Lukas gehérten auch Angesehene und Vermodgende zum
Kreis der christlichen Gemeinde. In seinen Augen waren die Wohlhaben-
den selbstgerecht, habgierig und verachteten die Armen. Ihr Streben nach
Reichtum fihrte dazu, dass sie Gefahr liefen, von ihrem Glauben an Gott
abzufallen. Lukas stellte nun dieser Lebensform die freiwillige Liebesge-
meinschaft gegeniiber. Sie beinhaltet u.a. den Verzicht auf Besitz zugunsten
der Armen und die Nutzung des Eigentums zum Wohle der Gemeinschaft.
In der lukanischen Ethik findet das Leben seinen Sinn nicht im Besitz- und
Gewinnstreben. Denn dies ist nach lukanischer Auffassung nicht der Wille
Gottes.

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 361

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Die im Folgenden gewihlten Textstellen aus diesem Evangelium themati-
sieren, jeweils aus einer anderen Perspektive, die Beziehungen des Men-
schen zu seinem Besitz. Unter der Annahme, dass materieller Wohlstand
eine Folge wirtschaftlichen Handelns ist, geht die hier vorgelegte Analyse
auf die Relation von Haben und Sein ein. Die Analyse soll zwei Dinge ver-
anschaulichen: Zum einen wird die Bedeutung des materiellen Besitzes aus
der Sicht des lukanischen Jesus gezeigt, zum anderen sollen die aus dieser
Bedeutung resultierenden Konsequenzen fiir den Menschen erdrtert wer-
den.

Dabei werden die ausgewihlten Auszige zunichst exegetisch untersucht.
Im Anschluss daran wird auf die Relevanz der lukanischen Sichtweise aus
heutiger Sicht eingegangen.

2. Das Wesen der Habgier
Lukas 12, 13- 15
Warnung vor Habgier

13 Es sprach aber einer ans dem 1'olk u ibm: Meister, sage meinem Bruder, dass er
das Erbe mit mir teile. 14 Er aber sprach zu ibm: Mensch, wer bat mich zum Richter
oder Erbschlichter diber ench gesetzt? 15 Und er sprach gu ibnen: Seht zu und biitet
euch vor aller Habgier; denn niemand lebt davon, dass er viele Giiter hat.

Lukas 12,16 - 21
Der reiche Kornbaner

16 Und er sagte ibnen ein Gleichnis und sprach: Es war ein reicher Mann, dessen Feld
hatte gut getragen. 17 Und er dachte bei sich selbst und sprach: Was soll ich tun? Ich
habe nichts, wohin ich meine Friichte sammle. 18 Und sprach: Das will ich tun: ich will
meine Scheunen abbrechen und grofsere baunen, und will darin sammeln all mein Komn
und meine Vorrvite 19 und will sagen zu meiner Seele: Liebe Seele, du hast einen grofien
Vorrat fiir viele Jabre; habe nun Rube, if5, trink und habe guten Mut! 20 Aber Gott
sprach zu ihm: Du Narr! Diese Nacht wird man deine Seele von dir fordern; und wem
wird dann gebiren, was du anfgebanft hast? 21 So gebt es dem, der sich Schéitze sammelt
und ist nicht reich bei Gott.

Diese beiden Teile aus dem Lukasevangelium gehdren inhaltlich zusam-
men, sie bilden eine Perikope und werden darum auch im Folgenden zu-
sammen analysiert. Das vorliegende Stiick wirft die Frage nach dem Besitz
auf (vgl. Wiefel, 1988: 236), die dann spiter in der Perikope tber das Sor-
gen miindet (Lk, 12, 22-34). Das Szenario, das in diesen Versen geschildert
wird, stellt Jesus inmitten von Tausenden Menschen dar, die sich um ihn
scharen und die gekommen sind, um seine Worte zu héren (vgl. Lk 12, 1:

362

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Unterdessen kamen einige tausend Menschen zusammen, so dass sie sich
untereinander traten.).

Jemand aus dieser Menschenmenge, dessen Person nicht weiter beschrie-
ben wird, spricht Jesus an. Die Anrede ,,Meister” deutet an, dass der ano-
nyme Mann in Jesus einen Rabbi’ sicht. Er erwartet also von ihm die Waht-
nehmung der einem Schriftgelehrten zukommenden Rechte und Aufgaben.
Judische Schriftgelehrte galten sowohl in theologischen als auch in juristi-
schen Dingen als kompetent und hatten religiése Fragen und auch Fragen
des Alltags zu erdrtern (vgl. Ernst 1977: 397).

In diesem Falle geht es um eine Erbschaftsangelegenheit, bei der sich der
Frager von seinem Bruder benachteiligt fiihlt, denn er fordert die Auszah-
lung seines Erbanteils (vgl. Ernst 1977: 397).

Jesus begegnet der Aufforderung mit einer Zurlickweisung; er weigert sich.
Der Vokativ ,,Mensch® driickt vielleicht schon den Unwillen Jesu tber
diese Forderung aus. Die nun folgende rhetorische Frage, von wem denn
seine Befugnis komme, derartige Urteile zu fillen, zeigt an, dass Jesus sich
nicht von Gott fir diese Aufgaben eingesetzt hilt (vgl. Bovon, 1996: 277).
Zum einen bringt er damit zum Ausdruck, dass er weltliche Rechtspre-
chung im Gegensatz zu den judischen Rabbinern ablehnt (vgl. Hauck, 1934:
167). Seine Aufgabe besteht seiner Ansicht nach ausschlieBlich in der Ver-
kiindigung des Gottesreiches (vgl. Ernst, 1977: 398). Das heil3t, er schlieBt
sich ausdriicklich von rechtlichen Streitfragen um weltliche Giiter aus. Zum
anderen ist dem Aspekt des Teilens in der Frage des Erben eine grof3e Be-
deutung zuzumessen (vgl. Bovon, 1996: 277). Hier handelt es sich um ein
Teilen im eigenen Interesse. Aus den Worten dieses Mannes spricht die
Begehrlichkeit, also das, was Jesus in Vers 15 ,,Habgier nennt.

Die Haltung, die Jesus in Vers 14 gegentiber dem Frager einnimmt, wird in
Vers 15 nun verstirkt durch die folgende Mahnung vor Habgier, in der er
den Grund fiir die Erbstreiterei sieht. Im griechischen wird Habgier mit
dem Wort ,,pleonexia® tUbersetzt. Wortlich bedeutet es soviel wie ,,Meht-
haben-wollen®. Offensichtlich bezieht es sich hier ausschlieBlich auf irdi-
sche Giter. Schaut man auf die Motivation der Habgier, so kommt ein
wichtiger Aspekt zum Vorschein: Das ,,Mehr-haben-wollen® bezieht sich
weniger auf das Handeln, als auf das Denken des Menschen. Die Habgier
ist Ausdruck der menschlichen Sorge um die Erhaltung der eigenen Exis-
tenz. Sie ldsst den Menschen mehr anhdufen, als zum Leben notwendig ist.
Dass jedoch diese Furcht um die eigene Existenz in der Habgier miindet,
ist schlieBlich von dem Irrtum geleitet, dass das Sein vom Haben abhinge,
also von dem Glauben, der Mensch konne durch Besitz sein Leben verlin-
gern oder sogar den Tod Uberwinden (vgl. Bovon, 1996: 281). Hier lehnt
Jesus also in erster Linie das falsche Denken des Mannes ab, aus dem dann

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 363

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

die falsche Handlung folgt. Die Bitte des anonymen Mannes driickt diesen
Umstand aus und fiihrt daher zu der heftigen Erwiderung Jesu (vgl. Bovon,
1996: 281). Der Mensch soll ,,zusehen® und sich vor Habgier ,,hiiten”. Der
Imperativ Prisens driickt aus, dass Jesus an dieser Stelle ganz eindeutig eine
Forderung formuliert. ,,Zusehen® ist hier vielleicht sogar wortlich zu neh-
men und meint, dass er sich selbst und seinem Verhalten gegeniiber wach-
sam sein soll, indem er sein Denken und Handeln wie aus der Distanz beo-
bachtet. ,,Sich hiten, bedeutet hier, der Gefahr der Habgier gegenwiirtig
zu sein. Der Imperativ Prisens der Verben ,,sehen” und ,hiiten® deutet
darauf hin, dass Jesus eine stindige Wachsamkeit des Geistes fordert (vgl.
Bovon, 1996: 279). Die Wachsamkeit in jedem Augenblick scheint dem-
nach notwendig zu sein, damit sich der Mensch vor Habgier schiitzen kann.
Und so deckt Jesus den Irrtum, dass das Sein vom Haben abhinge, mit den
letzten Worten des Verses 15 auf: ,,...; denn niemand lebt davon, dass er viele
Giiter hat*

Die zentrale Aussage ist hier an den Schluss gestellt. Sie enthilt die Er-
kenntnis, dass das Leben nicht von der Anzahl der irdischen Gliter ab-
hingt, die einer hat. Eduard Schweizer schreibt hierzu: ,,Entscheidend ist
aber die Aussage tiber den Menschen: sein Besitz ist nicht die Quelle, aus
der ihm Lebenskraft zustrémt, und Uberflu} ist nicht der Sinn, der sein
Leben erfillen kann® (Schweizer, 1982: 1306).

Literarisch ist Vers 15 hier schon als Uberleitung zum Thema zu sehen.
Gleichzeitig ist er aber auch Ankiindigung und Abschluss des folgenden
Gleichnisses vom reichen Kornbauern (vgl. Bovon, 1996: 281). Auch die
nun folgende Beispielerzihlung handelt von der irrigen Uberzeugung, dass
viele Gliter Leben geben. Diesmal findet man sie auf Seiten des tdrichten
Bauern wieder. Die Parabel verfolgt das Ziel, die Sinnlosigkeit des falschen
Vertrauens auf den irdischen Reichtum zu entlarven (vgl. Ernst, 1977: 398).

Das Szenario aus den Versen 13 bis 15 bleibt hier erhalten. Jesus zeichnet
das Bild eines reichen Grundbesitzers. Es kann angenommen werden, dass
es sich um einen Grundbesitzer handelt, weil hier von ,,dessen Feld*“ die
Rede ist. Im ubrigen ist die von Lukas gewihlte Darstellung durchaus zeit-
gemil3, denn im damaligen Palidstina waren ca. 70% der Bevolkerung in der
Landwirtschaft titig (vgl. Bovon, 1996: 282). Der Grundbesitzer stellt kurz
vor der Ernte fest, dass sein Feld gute Ertrige erwirtschaftet hat. Zu seinem
bereits bestehenden Wohlstand kommt also neuer hinzu (vgl. Ernst, 1977:
399). In dem Handeln der Hauptperson ist bis hierhin nichts Tadelnswertes
zu finden, denn der zu erwartende Gewinn ist nicht aus unrechtmiigem
Erwerb entstanden.

Durch die héhere Erntemenge gerit der Bauer in eine Verlegenheit. Seine
Lager haben nicht genug Kapazitit, um die Ernte aufzunechmen. Er iiber-

364

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

legt sich nun, was er tun soll. Hier stellt sich der Bauer eine alltdgliche
Frage. Sie entspringt keineswegs einem gewinnorientierten Denken. Viel-
mehr erscheint er Uber den zu erwartenden Gewinn iberrascht zu sein. Es
ist auch nicht weiter verwunderlich, dass er sich Gedanken iber die Lage-
rung der Ernte macht. Tdte er nichts, wiirde das Korn, ungeschiitzt vor
Witterungseinfliissen, verderben. Hier ist also ein Mann anzutreffen, der
sich Gber den Umgang mit seinem zusitzlichem Ertrag Gedanken macht
(vgl. Schweizer, 1982: 137). Zur Darstellung dieser Reflexion wihlt Lukas
die Form eines Selbstgespriches, die einen direkten Einblick in die Gedan-
ken und Triume des Mannes gibt. Bemerkenswert ist, dass er ganz bei sich
selbst sein Problem zu I8sen sucht. Er tauscht seine Gedanken weder mit
seinen Mitmenschen noch mit Gott aus.

Nach der Fragestellung in Vers 17 kommt nun die Antwort und die Ent-
scheidung. Der Kornbauer beschliel3t, seine bereits bestehenden Scheunen
abzubrechen und neue, groBlere Scheunen zu bauen. Unter dem Hinweis
auf das Futurum ,,das will ich tun® handelt es sich hierbei erst um ein gedu-
Bertes Vorhaben. Bis hierher hat er seine im Innern gefillte Entscheidung
noch nicht in die Tat umgesetzt (vgl. Bovon, 1996: 283). Motiviert durch
die Logik des Profits will der Bauer jetzt den Erfolg seines Unternehmens
Ausdruck verlethen: Er will seine Lager vergréflern- und hierin liegt seine
Verfehlung. Allein auf sich fixiert, beschlieBt er, das Korn und die Friichte
fur sich zu horten. Dabei denkt der Mann nicht daran, seine Glter mit
anderen zu teilen. Zu sich selber spricht er von seinen Scheunen, seinem
Korn und seinen Vorriten. An keiner Stelle des Textes stellt er die Verfu-
gungsgewalt, die er Giber die Ernte hat, in Frage. Es erscheint ihm selbstver-
stindlich, dass der Erfolg seines Unternehmens thm allein zu gute kommt.
Besonders deutlich driickt sich diese Denkweise in Vers 19 aus.

In Gedanken bereits der Sorgen um die Zukunftssicherung in Form des
leiblichen Wohlergehens enthoben, glaubt sich der Bauer nun ganz der
Freude hingeben zu koénnen (vgl. Hauck, 1934: 168). So malt er sich ein
hedonistisches und egoistisches Bild seines zukiinftigen Ausruhens aus (vgl.
Bovon, 1996: 284). Alles konzentriert sich auf die Bezichung des Mannes
zu seinen Giitern. Weder von Gott noch von anderen Menschen macht er
das Wohlbefinden, auf das er hofft, abhingig. Als einzige Gesprichspartne-
rin wihlt er die eigene Seele, die er in der zweiten Person anspricht. Auf
diese Weise verweigert er sich der Wahrnehmung seines Isoliertseins von
anderen Menschen und von Gott (vgl. Bovon, 1996: 284). Sein Lebensplan
duBert sich dann in der Einladung an seine Seele: ,,...habe nun Rube, if5, trink
und habe guten Mut!*

Inmitten seines Tagtraumes tritt iiberraschenderweise der Gesprichspartner
auf, mit dem der Bauer hitte rechnen sollen. Der Dialog, den er auler Acht

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 365

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

gelassen hat, wird nun von Gott erzwungen. Ohne Umschweife spricht
Gott dem Mann in sein Selbstgesprich hinein. Mit dem Vokativ ,,Narr®
er6ffnet er den Dialog. Diese Anrede macht deutlich, dass der Bauer Gott
bei seinen Traumen von der Zukunft vergessen hat (vgl. Wiefel, 1988: 237).
Gott macht des Bauern Triume und Winsche zunichte, indem er das Le-
bensende, das dem Mann in weite Ferne geriickt schien, schon fiir die
kommende Nacht ankiindigt. Sein Besitz wird ihn nicht vor dem angekiin-
digten Tod schiitzen. Und die anschlieBende rhetorische Frage nach dem
Verbleib des Reichtums enthilt schon implizit den wichtigsten Teil der
Antwort: Auf jeden Fall werden ithm seine Gliter genommen werden (vgl.
Bovon, 1996: 286).” Angesichts des nahenden Todes erscheint nun die
Nutzlosigkeit aller materiellen Lebenssicherung offenkundig. Von selbst
dringt sich hier die Frage nach dem Sinn des menschlichen Planens auf:
Wofiir das alles? (vgl. Ernst, 1977: 400).

Die Narrheit des Bauers besteht also auch wie im Falle des Erben aus den
Versen 13-15, aus der Denkweise der Abhingigkeit des Seins vom Haben.
Der entscheidende lukanische Hinweis richtet sich jedoch auf die menschli-
chen Beziehungen. Lukas nimmt an, dass die Menschen nach irdischem
Besitz streben, um das eigene Wohlergehen zu erhéhen (vgl. Bovon, 1996:
287). Dieses Verhalten stellen wir eben bei dem Erben aus den Versen 13-
15 fest. Aus Habgier scheut er sich nicht, mit seinem Bruder um Besitz-
rechte zu streiten. Das ,,Mehr-haben-wollen® fithrt zu einer verschirften
Verteilungssituation, in der die Menschen stirker gegeneinander als mitein-
ander sind. Je stirker also das Sein mit dem Haben verbunden wird, desto
stirker treten die Menschen in Konkurrenz zu ihrer Umwelt und zu ihren
Mitmenschen. Umgekehrt gilt aber auch: Je weniger das Leben vom Haben
abhingig gemacht wird, um so weniger gibt es Anlass, mit den Mitmen-
schen um des Besitzes willen in Konkurrenz zu treten. Paulus schreibt
hierzu in 1. Kor 7,29-31, dass man alles Irdische so besitzen misse, als
besille man es nicht (vgl. Schweizer, 1982: 137). Das ist die hier geforderte
menschliche Haltung zum Besitz.

Die ,,guten® Beziechungen zu den Mitmenschen sollen wichtiger sein, als
jeder Besitz. Das ist der ethische Kern dieser Perikope. Weiterhin wird hier
klar, wovon das Leben in letzter Instanz abhingt. Gott gibt das Leben und
kann es auch wieder nehmen. Auf das Wann, Wo und Wie hat der Mensch
keinen Einfluss. Und den Bauern trifft es gerade dann, als er es am we-
nigsten erwartet. Gerade in dem Moment, als er glaubte, seine Zukunft sei
besser gesichert als jemals zuvor, sieht er sich dem Tode gegeniiber und
kann nichts ausrichten, um sein Schicksal abzuwenden.

Der Ausdruck ,,s0 geht es dem* kann zwei Bedeutungen haben. Zum einen
ist damit die Bestrafung Gottes, also der kurz bevorstehende Tod des Bau-

366

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

ern gemeint, dem er nun nicht mehr entrinnen kann. Zum anderen auch die
Erkenntnis, dass angesichts des nahenden Todes dem Bauern die Sinnlo-
sigkeit seines Tuns und damit die Leere seines Lebensinhalts bewusst wird.
Der weltliche Besitz wird dann von Gott verurteilt, wenn er egoistisch und
nur zur Erfillung eigener Ziele eingesetzt wird (vgl. Ernst, 1977: 400). Und
hier tut sich ganz klar der Gegensatz zwischen dem irdischen Besitz und
dem ,,reich sein bei Gott“ auf. Offenbar schlieen sich beide gegenseitig
aus. Offen bleibt jedoch die Frage, wie es iiberhaupt zu diesem Irrtum auf
Seiten des reichen Kornbauern und des habgierigen Bruders kommt?
Hierzu méchte ich einige Gedanken formulieren.

3. Die Sorge

Eine Dimension jeden menschlichen Lebens ist das Ziel der Selbsterhal-
tung als immanentes Element des Lebendigen. Dartiber hinaus entsteht
aufgrund des menschlichen Vermdgens, das Dasein in der Zeit wahrzu-
nehmen, das Phinomen der Sorge. Sofern also der Mensch sein Leben in
der Zeit denkt und somit die Fihigkeit besitzt, sein Denken von der Ge-
genwart zu distanzieren, tritt die Frage nach seiner noch ungewissen Zu-
kunft auf. Dieses Unwissen mindet dann in dem Gefihl der Sorge. Die
Sorge bezeichnet also die im Menschen vorhandene Spannung zwischen
der Unwissenheit tber die Zukunft und dem wesensimmanenten Ziel der
Selbsterhaltung und ist eine ,,Conditio Humana®.

Ein alltdglicher Versuch, sich von der Sorge zu 16sen, ist die Zukunftspla-
nung. Sie hat zum Ziel, das Dasein auf einen sicheren, oft materiellen
Grund zu fuhren. Gerade dieses Verhalten ist auf Seiten des reichen Korn-
bauern und des habgierigen Bruders zu beobachten. Sie sind von dem
Glauben geleitet, dass das zukiinftige Dasein allein, oder zumindest weitrei-
chend, von der eigenen Gestaltung abhingt. Lukas ist sich der Wesensim-
manenz der menschlichen Sorge bewusst und greift mit der folgenden Peri-
kope diese Thematik auf.

Lukas 12, 22 - 34
Vom falschen und rechten Sorgen

22 Er sprach aber zu seinen Jiingern: Darum sage ich ench: Sorgt nicht um ener 1eben,
was ihr essen sollt, anch nicht um euren 1eib, was ihr anziehen sollt. 2 Denn das 1eben
ist mebr als die Nabrung und der 1eib mebr als die Kleidung. 2* Seht die Raben an: sie
saen nicht, sie ernten auch nicht, sie haben auch keinen Keller und keine Scheune, und
Gott ernabrt sie doch. Wieviel besser seid ihr als die 1 dgel! 25 Wer ist unter ench, der,
wie sebr er sich auch darum sorgt, seines Lebens Linge eine Spanne usetzen kinnte? %6
Wenn ibr nun auch das Geringste nicht vermagt, warum sorgt ihr ench um das andre? 27
Sebt die Lilien an, wie sie wachsen: sie spinnen nicht, sie weben nicht. Ich sage ench aber,

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 367

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

dass anch Salomo in aller seiner Herrlichkeit nicht gekleidet gewesen ist wie eine von
thnen. 28 Wenn nun Gott das Gras, das beute auf dem Feld steht und morgen in den
Ofen geworfen wird, so kleidet, wieviel mebr wird er euch kleiden, ibr Kleinglanbigen! 2
Darum auch ibr, fragt nicht danach, was ibr essen oder was ibr trinken sollt, und macht
euch keine Unrube. 30 Nach dem allen trachten die Heiden in der Welt; aber ener 1 ater
weif5, dass ihr dessen bedjirft. 71 Trachtet vielmebr nach seinem Reich, so wird ench das
alles zufallen. 32 Fiirchte dich nicht, du kileine Herde! Denn es hat enrem V ater wobl-
gefallen, ench das Reich zu geben. 2 1 erkanfl, was ihr babt, und gebt Almosen. Macht
euch Geldbentel, die nicht veralten, seinen Schatz, der niemals abninmt, im Himmel, wo
kein Dieb hinkommt und den keine Motten fressen. 7* Denn wo ener Schatz ist, da
wird anch ener Herz, sein.

Im Unterschied zum vorangegangenen Abschnitt richtet sich Jesus jetzt an
seine Junger. Thematisch handelt es sich hier um die Fortsetzung des letz-
ten Abschnitts. Das Wort ,,Darum® zeigt diesen Bezug an (vgl. Kremer,
1988: 137). Jesus verfolgt die bereits angesprochene Thematik des ,,Reich-
Seins bei Gott™ jetzt weiter (vgl. Bovon, 1996: 302). Die Formulierung
,Darum sage ich euch driickt aus, dass Jesus an dieser Stelle den Anspruch
stellt, in Vollmacht, das heif3t als Botschafter Gottes, das Wort zu ergreifen
(vgl. Bovon, 1996: 302). Der Bezug auf die vorangegangene Perikope (Lk
12, 16-21) und das Ergreifen des Wortes in Vollmacht zeigen an, dass Jesus
nun die Anweisungen fiir ein ,,Reich-Werden im Sinne Gottes folgen lisst
(vgl. Bovon, 1996: 302).

Provozierend und vorerst ohne Begriindung fordert Jesus zur Sorglosigkeit
um Nahrung und Kleidung auf, was offensichtlich gleichbedeutend mit
einer Sorglosigkeit um die eigene Existenz ist. Zur Zeit Jesu lebten viele
Menschen in stindiger Sorge um die einfachen Dinge des Lebens. Nur
wenige lebten im Uberfluss. Darum muss die Ablehnung der Sorge um
Nahrung und Kleidung in einer Welt, die ganz in dieser Sorge lebt, Erstau-
nen und Unverstindnis bewirkt haben (vgl. Ernst, 1977: 402). Die Auffor-
derung, sich nicht um die existentiellen Bediirfnisse zu kiimmern, ist etwas,
das dem menschlichen Instinkt nach Selbsterhaltung widerstrebt. Es
scheint, dass jeder Uberlebenswille aufzugeben ist, wenn man die Worte
Jesu ernst nimmt. Vor dem Hintergrund der obigen Ausfihrungen zur
Teleologie des Lebens erscheint diese Aufforderung sogar sinnlos. Denn
wenn der Uberlebenswille fiir alle Geschdpfe als wesensimmanent voraus-
gesetzt wird, kann er nicht ohne weiteres willentlich aufgegeben werden.
Jesus begriindet diese Aufforderung jedoch damit, dass das Leben mehr
wert ist als dessen pure physische Existenz (vgl. Vers 23). Das heil3t es ist
mehr wert, als die Dinge, Nahrung und Kleidung, die es provisorisch er-
halten (vgl. Bovon, 1996: 303). Dabei trennt Jesus zwischen dem Leib, also
der korperlichen Erscheinung, und der Seele, die er hier Leben nennt (vgl.

368

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Bovon, 1996: 303). Wihrend der Leib dem duBleren Wesen entspricht,
meint die Seele das Innere des menschlichen Wesens. Beide zusammen
bilden die Einheit des Menschen. Implizit enthilt diese Erklirung wieder
eine Frage: die nach dem sinnhaften Zusammenhang zwischen dem Wert
des Menschen und der Sorge. Die nun folgende Illustration von den Raben
kldrt diese Frage auf.

Das Bild von den Raben wird dem Bauern gegentiber gestellt. Die Titig-
keiten Sden, Ernten und Vorrat schaffen in Kellern und Scheunen sind die
Kerntitigkeiten eines jeden Feldbauern. Wiederholt ldsst Lukas, wie in den
Versen 13 bis 21, Jesus in bduerlichen Bildern reden. Das Bild der Raben ist
der Naturerfahrung entnommen, so dass der hier gewihlte Vergleich zwi-
schen Mensch und Tier eine durchaus zugingliche Illustration gewesen sein
muss (vgl. Ernst 1977: 402). Die Raben galten im Judentum als unreine
Tiere, da sie sich von Abfillen ernihrten (vgl. Wiefel, 1988: 239). Auller-
dem beschreibt Jesus sie als untitig, denn sie tun alles das nicht, was einem
rechtschaffenen Bauern der damaligen Zeit entspricht. Sie stehen somit
auch im Gegensatz zu dem reichen Kornbauern der Verse 16 bis 21. Dieser
Gegensatz spitzt sich insofern zu, als die untitigen Raben trotz ihres niede-
ren Status ohne ihr Zutun genihrt werden, wihrend das scheinbar recht-
schaffene Bemiithen des reichen Kornbauern mit dessen Tode vergolten
wird (vgl. Ernst, 1977: 403). Die Illustration steht also fir eine Umkehrung
von bestehenden jiidischen Werten. Demnach hingt die Firsorge Gottes
wohl nicht von den Anstrengungen und Sorgen der Menschen ab. Die als
Akklamation formulierte Folgerung vom Kleineren, den Raben, zum Gr6-
Beren, den Menschen, will nun verdeutlichen, dass die Fuirsorge Gottes erst
recht den Menschen gilt, wenn er auch die geringwertigen Tiere erhilt (vgl.
Wiefel, 1988: 239).

Hier wird nun ein weiteres Argument, in Form einer rhetorischen Frage,
angefithrt. Es besagt, dass der Mensch seine Lebenslinge iiber das ihm
zugemessene Mal} nicht zu verlingern vermag. Denn die Antwort auf die
Frage, wer der Linge seines Lebens eine Spanne zusetzen kénne, muss
lauten: Niemand (vgl. Ernst, 1977: 403). Bedeutsam ist der Hinweis darauf,
dass die Lebenslinge von allen Bemithungen und Anstrengungen, und
damit auch von der Menge an Nahrung und Kleidung, unabhingig ist (vgl.
Wiefel, 1988: 239). Voraussetzung hierfir ist die physische Abhingigkeit
des Menschen von der Natur und im lukanischen Sinne von Gott (vgl.
Bovon, 1996: 305). Die Linge des Lebens liegt fiir Lukas auB3erhalb des
menschlichen Einflussbereiches. Dem Menschen sind die Hinde gebunden,
denn Gott ist die entscheidende Instanz und alle Sorgen und Mithen wet-
den nichts daran dndern (vgl. Ernst, 1977: 403). Der Begriff ,,.Spanne® soll
hierbei das menschliche Unvermégen unterstreichen. Denn eine Spanne

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 369

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

gibt lediglich den Abstand zwischen der Spitze des gestreckten Zeigefingers
und dem gestreckten Daumen an.

Die Verse 27 und 28 illustrierendes Argument gegen die Sorge erneut. Sie
sind Parallelen zu Vers 24 und folgen in der Argumentation ebenfalls dem
Schluss vom Kleineren auf das Groflere. Wieder ist das Bild der Natur
entnommen. Wihrend Vers 24 die Titigkeiten der Nahrungsproduktion
den Raben entgegensetzt, stellt Jesus nun die Tiatigkeiten zur Produktion
der Kleidung den Lilien gegeniiber. Die Titigkeiten Spinnen und Weben
waren in der damaligen Zeit typisch fiir die gute Hausfrau (vgl. Ernst, 1977:
403). Bet der hier angesprochenen Lilie handelt es sich um eine wildwach-
sende weille Feldpflanze, die keinen Gebrauchswert fiir den Menschen hat
(vgl. Ernst, 1977: 403). Jesus betont an dieser Stelle ihre auBlergewohnliche
Schonheit, die keiner eigenen Anstrengung bedarf, um die prachtigen Klei-
der des Konigs Salomo zu tbertreffen. Jener Monarch war wegen seines
immensen Vermogens bei den Juden legendir, so dass die Zuhérer sich
leicht einen prunkvoll gekleideten Kénig vorstellen konnten. Doch auch die
in den Augen der Menschen nutzlose Feldpflanze erfihrt die volle Auf-
merksamkeit Gottes. Und weil er um die Pflanzen und Tiere sorgt, kann
auch der Mensch, als Bestandteil der Schépfung, darauf Vertrauen, dass
Gott ihm die lebensnotwendigen Dinge zukommen lisst (vgl. Bovon, 1996:
307). Denn gemill 1 Mose 1, 27-28 ist der Mensch unter den lebendigen
Wesen fiir Gott das héchste Geschopf:

28 Und Gott segnete sie und sprach zu ibnen: Seid fruchtbar und mebret euch und fiillet
die Erde und machet sie euch untertan und berrschet siber die Fische im Meer und iiber
die 1V ggel unter dem Himmel und iiber das V'ieh und iiber alles Getier, das anf Erden
kriecht.

Das Argument des Jesus heiB3t also: Gott hat den Menschen das Leben
gegeben und wird darum fiir dessen Erhaltung sorgen (vgl. Ernst, 1977:
403). Mit der Formulierung ,,Kleingldubige® meint Jesus, dass Gott auch
dann fiir sie sorgen wird, wenn sie nicht voll in seine Flrsorge vertrauen
(vgl. Bovon, 1996: 307). Die Schlussfolgerung a minori ad maius aus Vers
23 wird jetzt wiederholt. Die Lilien sind das Geringere, das rasch vergingli-
che Gras, das heute blitht und schon morgen als Brennmaterial verwendet
wird (vgl. Wiefel, 1988: 239). Das GroBere der Schopfung ist der Mensch.
Die Verse 24 und 27 bis 28 haben also dieselbe Aussage: Der Mensch hat
keinen Grund sich nicht auf die géttliche Firsorge zu verlassen. Darum soll
er sich von der Sorge distanzieren, denn sie ist Ausdruck von Zweifel und
Miftrauen gegentiber Gott (vgl. Bovon, 1996: 304).

Mit dem demonstrativen ,,auch ihr* fordert Jesus die Menschen wiederholt
zur Sorglosigkeit, mit den Tieren und Pflanzen als Vorbild, auf. Inhaltlich
handelt es sich hierbei um eine Wiederholung des Verses 22. Literarisch

370

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

dient Vers 29 jedoch als Abrundung der Verse 24 bis 28 (vgl. Wiefel, 1988:
239ff). Die Ausdrucksform ,,fragt nicht” nimmt hier das ,,Sorgt nicht* aus
Vers 22 sachlich wieder auf. Und statt ,,essen‘ und ,,anziehen‘ verwendet
Lukas jetzt ,essen und ,,trinken (vgl. Ernst, 1977: 404).

Der Zusatz tber die ,,Unruhe” bedarf einer genaueren Betrachtung. Das
hier gewihlte Verb ,,meteorizomai® wird in dieser Ubersetzung mit der
Formulierung ,,sich Unruhe machen® in Sinne von ,,hin- und hergeworfen
werden® iibersetzt (vgl. Schneider, 1984: 285). Weitere Ubersetzungen lau-
ten auf ,,unruhig sein®, ,,beunruhigt sein“ und ,,ungewiss sein® (vgl. Bovon,
1996: 309). Bovon sieht in der Verwendung dieser Redewendung durch
Lukas eine Parallele zu den Idealen der Stoa. Diese definiert das Ideal der
Weisen als einen Zustand der inneren Unabhingigkeit von irdischen G-
tern. In einem solchen Zustand ist man weder durch die Umstinde beun-
ruhigt, noch durch Sorgen oder Verlangen hin- und hergerissen. Ein sol-
cher Zustand driickt sich dann durch Euthymie (deutsch: Heiterkeit, Froh-
sinn) oder Ataraxie (deutsch: Unerschiitterlichkeit, Gleichmut, Seelenruhe)
aus. Bovon meint, dass Lukas dhnliche Vorstellungen von einem idealen
Leben habe. Allerdings gibe es einen Unterschied auf dem Wege hin zu
diesem Zustand. Lukas schlage anstelle von philosophischer Meditation
und Disziplin das Vertrauen in Gott vor (vgl. Bovon, 1996: 309ff).

Vers 30 beginnt mit einem Bezug auf den vorangehenden Vers, denn die
Bezeichnung ,,nach dem allen® richtet sich auf das Essen und Trinken als
Sinnbild fir die materiellen Wirklichkeiten (vgl. Bovon 1996: 310). Das
Verb ,trachten nach® verstirkt den Charakter der Suche nach irdischen
Giitern. Seine Bedeutung kommt den Verben ,,begehren und ,,erstreben®
gleich. Jesus wertet das Begehren nach materiellen Dingen als Merkmal des
Heidentums. Denn in seinen Augen stellen die ,,Heiden in der Welt* * die
Sorge um sich selbst vor den Glauben an Gott. Die Sorge ist demnach die
Haltung der Heiden, also der Ungldubigen, und wird von Jesus verworfen
(vgl. Ernst, 1977: 404). Allerdings ldsst sich aus der Tatsache, dass Jesus das
Sorgen ablehnt nicht ableiten, dass Lukas die fiir das irdische Leben not-
wendigen Gtlter verachtete (vgl. Bovon, 1996: 310). Es ist nicht die Ableh-
nung der irdischen Gtter, die hinter der Aufforderung zur Sorglosigkeit

steht, sondern vielmehr der Gedanke, dass dadurch Raum fir eine andere
Art der Suche frei wird (vgl. Schneider, 1984: 286).

In eindeutiger Antithese zu dem diesseits gerichteten Suchen der Menschen
wird nun abschlieBend auf das Reich Gottes hingewiesen (vgl. Vers 31).
Positiv fordert Jesus nun seine Junger auf, ihr Trachten auf das Gottesreich
zu lenken (vgl. Schneider, 1984: 286). Wer sich auf die ,richtige” Suche
begibt, der empfingt alles, was er zum Leben braucht. Denn die Formulie-

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 371

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

rung ,,das alles” bezieht sich auf die Umschreibung ,,wessen ihr bediirft
des vorangegangenen Verses. Hierzu die folgende Bemerkung von Kremer:

,»--. fur heutige Christen ist dieser Text ein Beleg fiir Jesu meditierendes
Gewahrwerden von Zusammenhingen in der Natur. Es ist zugleich eine
Aufforderung, alle Sorgen und Angste jeweils im gréBeren Zusammen-
hang des geschenkten Lebens, der ganzen Welt und der Umsorgung
durch den Vater zu betrachten, um so fiir die einem jeden abverlangte
Sorge um das Reich Gottes freizubleiben.” (Kremer, 1988: 139)

Bedeutsam ist, dass der lukanische Jesus nicht die Erfillung aller materiel-
len Winsche in Aussicht stellt, sondern lediglich die Enthebung von der
Sorge um die lebensnotwendigen Giiter. Das weist nicht direkt auf eine
Ablehnung von Reichtum und Uberfluss hin, spricht aber tendenziell eher
fir eine selbstgentigsame Lebensfihrung (vel. Ernst, 1977: 404).

Der Imperativ ,,Fiirchte dich nicht, du kleine Herde!* ist als Zuspruch Jesu
an seine Junger gerichtet, die bei der Aufforderung nach volligem Gottver-
trauen wahrscheinlich Angst bekamen (vgl. Vers 32). Dariiber hinaus lag
die Stirke der jesuanischen Jingergemeinde nicht in ihrer weltlichen Repri-
sentanz - das mag zusitzlich erdriickend und beidngstigend auf sie gewirkt
haben (vgl. Ernst, 1977: 404). Darum weist Jesus auf ihre Erwihlung als
,,Herde Gottes* hin, womit die Zusicherung des Gottesreiches verbunden
ist. Die Gewissheit des Gottestreiches soll thnen das Gefiihl der Sicherheit
und Geborgenheit geben (vgl. Ernst, 1977: 404).

Die Aufforderung zum Almosengeben (vgl. Vers 33) ist die Konsequenz
dessen, was in Vers 21 angesprochen wurde. Dem Schitzesammeln fiir sich
selbst steht das ,,Reich-Sein bei Gott™ gegentiber. Das eine ist die Antithese
des anderen. Das ,,Reich-Sein bei Gott vollzieht sich uber das Almosen-
geben (vgl. Ernst, 1977: 404). Dabei implizieren der Verkauf des Besitzes
und das Almosengeben einen doppelten Verzicht. Etwas zu verkaufen
bedeutet den Verzicht auf Higentumsrechte. Dartiber hinaus muss jedoch
ein zweites Mal verzichtet werden, und zwar auf das Geld, indem Almosen
gegeben werden. Erst durch die unwiderrufliche Weggabe unseres Besitzes,
als Ausdruck der Firsorge fiir unsere Mitmenschen, werden wir bei Gott
reich werden. Die rechte Einstellung zum irdischen Besitz besteht demnach
in der inneren Befreiung vom Besitz. Erst die notwendige Einsicht macht
es moglich, fiir andere Gutes zu tun. So erhilt der Besitzverzicht erst seinen
wirklichen Sinn (vgl. Schneider, 1984: 287). Anstelle der Bereicherung setzt
Lukas die titige Barmherzigkeit. Darin driickt sich das theologische Ziel des
Lukas aus (vgl. Bovon, 1996: 312). Und darin manifestiert sich auch der
Unterschied zu den Philosophien der griechischen Antike, insbesondere der
Stoa. Bei ihnen stand die innere Distanz zum materiellen Besitz im Vorder-
grund. Sie ist fir den lukanischen Jesus jedoch nicht hinreichend. Erst die

372

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Konkretisierung der Loslésung durch die entsprechende Handlung, also die
Umsetzung der inneren Distanz in die Tat, wird seiner Ethik gerecht (vgl.
Bovon, 1996: 313).

Auf diese Weise schafft der Glaubige sich Beutel, die nicht alt und rissig
werden, so dass das Geld verloren gehen kénnte (vgl. Schneider, 1984:
287). Und auch der im Himmel angelegte Schatz, der fiir den Besitzer be-
reitliegt, ist sicher. Weder die Begehrlichkeit des Diebes noch Motten, die
irdischen Schitze bedrohen, kénnen ihm etwas anhaben (vgl. Wiefel, 1988:
241).

In letzten Vers (,,Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer Herz sein.®)
geht es um die Gesinnung des Herzens. Das Herz ist hier als Symbol fiir
die menschliche Seele gewihlt. Und in diesem Sinne wird die Vokabel hier
verwendet. Das, woran wir unser Herz hingen, lieben und schitzen wir.
Das geht uns persénlich an. Dort fithlen wir uns im Inneren angesprochen.
Der Vers klingt wie ein Sprichwort. Und tatsichlich verwendeten die Ge-
lehrten der Stoa vergleichbare Redewendungen. Eine der prignantesten hat
Epiktet (ca. 50 bis 140 n. Chr.) formuliert: ,,Wo dein Sinnen, da ist dein
Gut“. Allerdings ist diese Redewendung gerade umgekehrt formuliert.
Nach Epiktet neigt sich jedes Lebewesen notwendig nach der Seite, wo sich
sein ,,Ich® befindet; im Fleisch, im freien Willen oder in dulleren Dingen
(vgl. Gnilka, 1986: 239). Die hier gewihlte Formulierung vom Herzen hebt
im Unterschied zu der stoischen auf die innere Geschlossenheit des
menschlichen Denkens und Handelns ab (vgl. Ernst, 1977: 405).

Zwei Aspekte dieses Sprichwortes stehen demnach im Vordergrund. Das
Herz ist Sinnbild fiir die Zusammengehorigkeit von Denken und Handeln.
Denn das Herz darf nicht geteilt werden, sonst stirbt der Mensch. So soll es
auch mit dem Denken und Handeln sein. Beides muss derselben Gesin-
nung folgen. Das eine, die Tat, folgt aus dem anderen, dem Denken. Bei
den Belangen Gottes muss der Mensch nach Lukas also ,,ganz bei der Sa-
che sein“. Der zweite Aspekt richtet sich gegen den irdischen Schatz. Lukas
dramatisiert die Bedrohung durch irdische Giter. Der Mensch kann der
Anziehung des weltlichen Schatzes nicht entweichen und dadurch wird sein
Herz entfremdet. Denn zeitlich, ausgedriickt durch das Verbum ,,sein,
kommt der Schatz hier vor dem Herzen (vgl. Bovon, 1996: 315). Gleichzei-
tig driickt die Wahl der zeitlichen Abfolge die Unabwendbarkeit dieses
Resultates aus: Haben wir uns einmal fir den irdischen Schatz entschieden,
dann folgt daraus mit Gewissheit die Entfremdung unseres Herzens und
damit der Verlust unserer Anteilnahme am Reich Gottes. So lautet die
These des lukanischen Jesus (vgl. Bovon, 1996: 315). Das Sprichwort ist
also als Mahnung an die Zégernden und Entfremdeten gedacht und zeigt
auf, was zu tun ist: Erst soll der Mensch sich in seinem Innern von den

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 373

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

irdischen Giitern 16sen, sein Herz frei machen fiir die gute Tat und barm-
herzig handeln (vgl. Bovon, 1996: 315).

Erst vor dem Hintergrund der obigen Analyse kann der Titel der Perikope
richtig verstanden werden. Denn darin wird die Sorge in zweifacher Be-
deutung verwendet. So kénnte die Uberschrift auch lauten: Vom falschen
Sorgen und der rechten Firsorge. Darin driicken sich die Anfangs- und
Endpunkte der lukanischen Argumentation aus. Die Gegenwart der Sorge
bewirkt, dass der Mensch sich stindig hin- und hergeworfen fiihlt. Das
fortwihrende Sorgen wird in Zukunftsplanung und in Anhidufungen von
materiellen Wirklichkeiten umgesetzt. Dabei wird verkannt, dass weder die
Planung noch die materiellen Giiter das Kriterium der Sicherheit erfillen
koénnen. Da aber auf diesem Wege nie wirklich Sicherheit erlangt werden
kann, treten zu den alten Sorgen immer neue hinzu, so dass der Mensch
ununterbrochen von seinen Sorgen getrieben wird. Weil sie den Alltag
bestimmen, bleibt kein Freiraum flir anderes. Laufend ist das Individuum
mit sich selbst und seinem Verlangen nach Sicherheit beschiftigt. Die Fi-
xiertheit auf die eigenen Bedtrfnisse verdringt es so aus dem Horizont der
Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen und mit Gott.

Die Forderung Jesu, sich nicht zu sorgen, bedeutet nicht, dass der Mensch
seinen Lebenswillen aufgeben soll. Gemeint ist vor allem, dass Selbsterhal-
tung und Selbstentfaltung nicht vom Standpunkt der Sorge aus betrachtet
werden sollen, sondern vielmehr vom Standpunkt der Fursorge fur die
Mitmenschen. Aber erst durch das volle Vertrauen in die Firsorge Gottes,
wird nach Lukas der Mensch frei fir anderes und kann fiir die Bedurfnisse
und Note seiner Mitmenschen offen sein. Der Besitz erhilt durch die Be-
freiung von der Sorge einen anderen Stellenwert. Eine daseinsbestimmende
Bindung an materiellen Besitz erscheint nicht mehr lebensnotwendig. Fir
Lukas wichtigere Aspekte des Lebens kénnen nun in den Vordergrund
treten.

4. Schlussfolgerung

Die Zusammenhinge zwischen der Sorge und der Beziehung des Indivi-
duums zu seinen Mitmenschen, die Lukas aufdeckt, haben etwas Allge-
meingtltiges, sie konnen auf unseren Alltag iibertragbaren werden. Im All-
tag bewegt sich der Mensch zwischen den beiden Extremen des sorgenvol-
len Bemithens und der absoluten Sorglosigkeit. Die hier iiberspitzte Argu-
mentation des Lukas wird Gibertragbar auf den Alltag, wenn die Sorge unter
dem Aspekt ihres Ausmalles betrachtet wird. Dann wird klar, dass dort, wo
sie im Alltag Gberhand nimmt, schwetlich Raum fiir anderes verbleibt. Der
Mensch sozusagen von seinen Sorgen gesteuert und sein Leben richtet sich
ganz nach ihnen aus. Stindig ist er auf der Suche nach Sicherheit. Und sein

374

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Alltag ist geprigt von den Anstrengungen, die er aufbringen muss, um seine
Zukunftspline zu erfillen. Dass aber gerade die perfekte Voraussicht und
das zuverldssige Eintreffen gewlinschter Ereignisse nicht der Realitit ent-
sprechen, wird dabei leicht ibersechen. Wie fiir alle anderen Lebewesen
kann auch das Schicksal des Menschen nicht vollkommen kontrollierbar
sein. Und daran hat sich, trotz stindigen Bemithens der Menschheit, bis
heute nichts gedndert. Vieles, was das Individuum erlebt, was ihm ge-
schieht, hat es so nicht geplant oder sich vorgestellt. Vieles ist, wenn man
so will, dem Zufall Giberlassen. Vor diesem Hintergrund erscheint stindiges
Sorgen und Planen auch sinnlos. Und darauf weist uns der lukanische Jesus
mit seiner Frage nach der zusitzlichen Lebensspanne hin.

Man muss allerdings beriicksichtigen, dass die gesamte Argumentation des
Lukas auf der Ebene des Glaubens stattfindet. Die Grenze der Argumenta-
tion des lukanischen Jesus liegt also darin, dass sie jemandem, der nicht
glaubt, moglicherweise ginzlich unplausibel erscheint. Ein Glaube an Gott
kann zwar nicht fur alle Menschen sinnvoll vorausgesetzt werden, dennoch
erscheint der praktische Rat Jesu, durch Distanz von der Sorge mehr Raum
fur anderes zu haben, nicht abwegig.

In Relation zu einer Konsumethik oder Ethik des Konsums kann dies fol-
gendes bedeuten: Die Aussagen des Lukasevangeliums fihren bei - wie
Wirtschaftswissenschaftler sagen - rationalem Verhalten des Individuums
zu einer inneren Grenze des Konsums. Innere Grenze meint hier das in-
nere Mal} im Sinne Aristoteles. Gemessen wird der Konsum nicht an den
zukiinftigen Bediirfnissen, sondern an den aktuell existierenden.

1 Ich danke Reiner Manstetten sehr fiir wertvolle kritische Kommentare, Diskussionen
und Hinweise zu diesem Aufsatz.

2 Die chrerbietige Anrede ,,Rabbil“ bedeutet wortlich: ,,Mein Grofler!”, ,,Gebieter! und
gilt im heutigen Judentum als Titel fir den Lehrer der Thora und den Leiter einer
synagogalen Gemeinde (vgl. Burkhardt, 1994: S. 1641).

3 In der Antike zirkulierte ein Witz iiber den Geiz: Der Gipfel des Geizes ist es, wenn ein
Mensch sein Testament aufsetzt und als Namen seines Erben den eigenen auffiihrt!
Unser Reicher wird seine Giiter verlieren, und in Ermangelung ecines Lebens in
Gottesfurcht wird er weder Nachkommen, noch Erben haben, ein gro3es Ungliick nach
judischer Vorstellung (vgl. Bovon, 1996: 286).

4 Anstelle des Begriffes ,,Heiden in der Welt“ verwenden andere Ubersetzungen des
Neuen Testamentes auch die Formulierung ,,Vélker der Welt“. Mit ihr sind zwei
Aussagen verbunden: Zum einen ist es die von den rabbinischen Gelehrten am
hiufigsten verwendete Bezeichnung der auflerisraelitischen Menschheit (vgl.
Strack/Billerbeck, 1924: 191). Zum anderen ist sie ein Hinweis auf das Auserwihltsein
des Volkes Israel durch Gott (vgl. Wiefel, 1988: 240).

zfwu, 1/3 (2000), 361-376 375

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Literaturverzeichnis

Burkhard, H. (Hrsg.) (1994): Evangelisches Lexikon fur Theologie und Ge-
meinde. Wuppertal. P Conzelmann, H. und Lindemann, A. (1995): Arbeits-
buch zum Neuen Testament. 11. Auflage, Tiibingen. P Deutsche Bibelgesell-
schaft (Hrsg.) (1985): Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers mit
Apokryphen. Stuttgart. P Gnilka, J. (1986): Das Matthdusevangelium, 1. Teil.
Freiburg i. Breisgau. P Hauck, D. F. (1934): Das Evangelium des Lukas (Sy-
noptiker II). Leipzig. » Hauck, F. und Schwinge, G. (1992): Theologisches
Fach- und Fremdworterbuch. 7. Auflage, Gottingen. P Koster, H. (1980): Ein-
fuhrung in das Neue Testament. Betlin. P Schréder, H. (1979): Jesus und das
Geld. Wirtschaftskommentar zum Neuen Testament. Karlstruhe. P Strack, H.
C. und Billerbeck, P. (1924): Das Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes
und die Apostelgeschichte. Munchen. P Bovon, F. (1996): Das Evangelium
nach Lukas. in: Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament.
Htsg. von Nortbert Brox, Joachim Gnilka, Ultich Luz und Jurgen Roloff, Zurich /
Disseldorf. P Ernst, J. (1977): Das Evangelium nach Lukas. in: Regensburger
Neues Testament. Hrsg. von Jost Eckert und Otto Knoch, Regensburg. P Kre-
mer, J. (1988): Lukasevangelium. in: Die neue Echter Bibel. Hrsg. von Josef g.
Pléger und Josef Schreiner, Wirzburg. » Schneider, G. (1984): Das Evangelium
nach Lukas, Kapitel 11-24. in: Okumenischer Taschenbuchkommentar zum Neuen
Testament. 2. Auflage, Bd. 3/2. Hrsg. von Erich GriBler und Karl Kertelge, Wiirz-
bug. P Schweizer, E. (1982): Das Evangelium nach Lukas. in: Das Neue Tes-
tament Deutsch, Neues Goéttinger Bibelwerk. Hrsg. von Gerhard Friedrich und
Peter Stuhlmacher, Goéttingen. B> Strack, H. C. und Billetbeck, P. (1924): Das
Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes und die Apostelgeschichte. Miin-
chen. P Wiefel, W. (1988): Das Evangelium nach Lukas. in: Theologischer
Handkommentar zum Neuen Testament. Hrsg. von Erich Fascher, Joachim Rohde
und Christian Wolff, Berlin.

Zur Autorin

Mi-Yong Lee
Ziegelhduser Landstr. 37
69120 Heidelberg

Tel: ++49-(0)6221-474362
Email: Mi-Yong.Lee@uni-hd.de

376

Studium der BWL und VWL in Biele-
feld und Heidelberg, 1998-2000 wiss.
Mitarbeiterin am Lehrstuhl Liesegang an
der Uni Heidelberg, seit April 2000 Sti-
pendiatin der Konrad-Adenauer-Stiftung
und der Korea Foundation.

Dissertationsthema: Informelle Institu-
tionen und wirtschaftliches Handeln:
Beispiel Studkorea

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

Sorge und Habgier — Haben und Sein

Korreferat zum Beitrag von Mi-Yong 1 ee

Im Artikel von Mi-Yong Lee geht es um eine Entfaltung der Gesichts-
punkte, die das Lukasevangelium fir eine Ethik des Konsums bietet. Das
Hauptinteresse liegt dabei in einer Verhiltnisbestimmung von Mensch und
Besitz, einer Auseinandersetzung mit der Existenz des Menschen zwischen
Haben und Sein. Besonders berticksichtigt wird dabei die Grunddisposition
des Menschen zur Sorge.

Da sich aufgrund der Zugehorigkeit Angesehener und Vermégender zur
christlichen Gemeinde um die Jahrhundertwende der rechte Umgang mit
Geld und Besitz tatsichlich zu einem zentralen Problem der lukanischen
Ethik entwickelte, ist der Ansatz, eine Ethik des Konsums im Lichte des
Lukasevangeliums zu betrachten, durchaus legitim.

Allerdings wire es niitzlich, dies auf der Grundlage einer sorgfiltigeren
exegetischen Untersuchung zu tun als die Autorin sie hier bietet. Neben
einer inhaltlichen Auslegung, die hier den Hauptteil einnimmt, gehdrten
dazu auch andere Aspekte wie beispielsweise die Einbeziehung der Parallel-
stellen in die Auslegung. Ein synoptischer Vergleich wire hier besonders
von Interesse, da manche Verse der hier ausgewihlten Perikopen eine fast
wortliche Entsprechung bei Matthius haben. Dies spricht dafiir, dass Teile
des Textes aus der Logienquelle Q stammen. Im synoptischen Vergleich
wire es nun interessant herauszufinden, welcher Text (Lukas oder Mat-
thius) eher original Q entspricht und was verdndert wurde und warum.
Erst daran lieBe sich dann zeigen, was genuin lukanisch ist; und damit auch,
was das Spezifikum lukanischer Ethik oder des lukanischen Jesus ausmacht.
Wenn die Autorin von letzterem spricht, sollte nachvollziehbar und be-
griindet sein, was darunter verstanden wird.

Um der Bedeutung dessen, was lukanisch ist, ndher zu kommen, béte sich
auch eine Einordnung der ausgewihlten Texte in ihren Zusammenhang,
eine Verortung im gesamten Lukasevangelium an. Denn die Komposition
der Texte und ihre Kontexte geben Hinweise auf mdégliche Formen der
Auslegung. So gehoren die hier behandelten Perikopen in den sogenannten
lukanischen Reisebericht, in dem der Begriff des Reiches Gottes eine ent-
scheidende Rolle spielt. Auch in den hier betrachteten Textstellen ist das
Reich Gottes (Basileia tu theu) von Bedeutung. Als Alternative zum Stre-
ben nach irdischen Giitern wird auf das Reich Gottes verwiesen. Hier wi-
ren fir das Erkenntnisinteresse der Autorin einige Ausfihrungen zum
Begriff des Reiches Gottes interessant. Denn die Basileia spielt gerade fiir

zfwu, #/# (2004), #H#-## 377

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

die lukanische Ethik eine entscheidende Rolle. Das im Gegensatz zum
traditionell futurischen bei Lukas prisentische Verstindnis des Reich-Got-
tes-Begriffs beinhaltet einen Appell zur Bewiltigung und Nutzung der Ge-
genwart. Hs gilt, die eigene Existenz in der Gegenwart zu verstehen auf
dem Hintergrund der schon realisierten und gegenwirtig sich realisierenden
Basileia. Die Gegenwirtigkeit des Wesens der Basileia zeigt sich als Ethik in
der Notwendigkeit der Taten, die auf das Horen des Gotteswortes folgen
missen. Die Ethik ist hier Teil der Verkiindigung des Reiches Gottes inso-
fern sie deren Konsequenz ist. Sie ist die Konsequenz aus dem Umgang mit
der Heilsplanerkenntnis in der Gegenwart, tber den im Endgericht zum
Zeitpunkt der Parusie Christi Rechenschaft gefordert wird. Wenn also von
lukanischer Ethik die Rede ist, sollte diese Dimension mitgedacht werden.
Zumal auf diese Weise ein direkter Bezug zwischen Verkiindigung und
aktuellem Leben sowie konkretem Handeln deutlich werden kann — unter
Vermeidung des Missverstindnisses, das Reich Gottes sei jenseitig zu den-
ken.

In ihren Ausfithrungen geht Mi-Yong Lee ausfiihrlich auf das Streben nach
irdischen Giitern ein — wenn man so will: auf den Konsum. Sehr gut ist der
Ansatzpunkt der Autorin, die Habgier aus der Sorge, dem Selbsterhal-
tungstrieb herzuleiten. Mi-Yong Lee versucht, die Sorge als dem Menschen
wesensimmanentes Phinomen zu zeigen und entwickelt von da aus, wie es
zu dem Missverstindnis kommen kann, der Mensch kénne durch das Ha-
ben das Sein beeinflussen. Dem stellt sie die lukanischen Texte entgegen, in
denen das Sein als weit mehr denn bloBes Haben nicht in der Hand des
Menschen liegt.

Widersprechen mdéchte ich ihr in der Interpretation des Todes des Bauern
in Lk 12, 20f als Strafe. Der in der Nacht folgende Tod ist schlicht die Ent-
larvung des irdischen Sammelns als verginglich. So soll auch die Erkenntnis
aus dem im Folgenden zitierten Gleichnis nicht verurteilen, sondern
befreien. Diese Intention ist in dem Zuspruch ,,Furchte dich nicht du kleine
Herde“ Lk12, 32 zu erkennen, wie die Autorin an anderer Stelle feststellt.
Die Sorge wird als dem Menschen immanent anerkannt, sie wird als das,
was sie ist, gezeigt: als eine Last, die den Menschen driickt, wenn er sich
und den irdischen Giitern verhaftet bleibt, von der die Hinwendung zum
Reich Gottes aber befreit.

Ebenfalls unklar ist mir, warum die Autorin in der nun folgenden Ausle-
gung von Lk 12, 22-34 auf Gen 1, 27,28 Bezug nehmen muss. Abgesehen
davon, dass V27 fir den Text hier gar keine Bedeutung hat (er handelt
davon, dass Gott den Menschen als Mann und Frau erschuf), erscheint mir
auch V28 verzichtbar. Fir die Sorge Gottes um den Menschen gentigt seine
Kreatiirlichkeit. Wenn man den Menschen nicht in seiner Mitge-

378

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

schopflichkeit, sondern in seiner Sonderstellung in der Schopfung zeigen
méchte, gentigt fiir diesen Zusammenhang das ,,Wieviel besser” und ,,Wie-
viel mehr in der Perikope selbst. Mit dem wegen der Schwierigkeit der
Interpretation des Herrschaftsanspruchs des Menschen viel diskutierten
V28 bringt die Autorin Probleme mit ins Spiel, die fir die Argumentation
nicht notwendig sind.

Insgesamt erscheint mir der Ansatz der Autorin sehr interessant. Etwas
schade ist, dass die Ubertragung auf die Gegenwart und damit auch die
Folgerungen, die fiir eine Konsumethik gezogen werden kénnen, im Ver-
gleich sehr kurz ausfallen. Die Ergebnisse bleiben zu sehr bei der reinen
Auslegung stehen. Eine Konsumethik im Lichte des Lukasevangeliums zu
entwickeln, wire jetzt noch die Aufgabe.

Katrin Bentele, Tiibingen
Email: Katrin@Bentele.de

zfwu, #/# (2004), #H#-## 379

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 14:56:35. Inhalt.
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

