
zfwu, 1/3 (2000), 361-376  361 

Konsumethik im Lichte des Lukasevangeliums1

MI-YONG LEE 

This article is the attempt to analyze the gospel according to St. Luke from the perspec-
tive of modern consumers ethics. For this purpose a comprehensive exegesis of the chosen 
chapters is made in the first place. In the second place the article focuses on relevancy of 
the analysis for actual interests in consumers ethics. The principal subjects in the chosen 
chapters of the Lukian Gospel are the relationship between having and being, the conse-
quences of greed and the phenomena of human concern.  

1. Einführung 
Die Ethik reflektiert darüber, wie Menschen handeln sollen. Konsumethik, 
d. h. die Ethik, die sich auf den Konsum bezieht, reflektiert also darüber, 
was oder wie konsumiert werden soll. Da der Konsum wirtschaftliches 
Handeln voraussetzt, etwa die Produktion und den Tausch von Gütern, 
kann die Ethik des Konsums gleichzeitig als Teil der Wirtschaftsethik auf-
gefasst werden. Die volkswirtschaftliche Wertschöpfung erfolgt mit dem 
Ziel des Konsums, so dass es sich hierbei um eines der zentralen Themen 
der Wirtschaftsethik handelt.  
Als Voraussetzung für eine Ethik des Konsums ist es wichtig, das Wesen 
des Menschen in bezug auf dieses Thema näher zu untersuchen. Dies soll 
im Rahmen der vorliegenden Ausführungen unter Berücksichtigung des 
Evangeliums nach Lukas geschehen. Bei dem Evangelisten Lukas wird der 
Begriff der Pleonexia (Habgier, Mehr-Haben-Wollen, s.u.) in diesen Zu-
sammenhang gestellt. Er befasst sich mit der Relation von Haben und Sein 
beim Menschen. Dabei steht seine Schrift sowohl stilistisch als auch weltan-
schaulich in der hellenistischen Tradition (vgl. Wiefel, 1988: 4). Das ethi-
sche Hauptanliegen des Lukas ist der rechte Umgang des Menschen mit 
Geld und Besitz.  
Zur Zeit des Lukas gehörten auch Angesehene und Vermögende zum 
Kreis der christlichen Gemeinde. In seinen Augen waren die Wohlhaben-
den selbstgerecht, habgierig und verachteten die Armen. Ihr Streben nach 
Reichtum führte dazu, dass sie Gefahr liefen, von ihrem Glauben an Gott 
abzufallen. Lukas stellte nun dieser Lebensform die freiwillige Liebesge-
meinschaft gegenüber. Sie beinhaltet u.a. den Verzicht auf Besitz zugunsten 
der Armen und die Nutzung des Eigentums zum Wohle der Gemeinschaft. 
In der lukanischen Ethik findet das Leben seinen Sinn nicht im Besitz- und 
Gewinnstreben. Denn dies ist nach lukanischer Auffassung nicht der Wille 
Gottes.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


362 

Die im Folgenden gewählten Textstellen aus diesem Evangelium themati-
sieren, jeweils aus einer anderen Perspektive, die Beziehungen des Men-
schen zu seinem Besitz. Unter der Annahme, dass materieller Wohlstand 
eine Folge wirtschaftlichen Handelns ist, geht die hier vorgelegte Analyse 
auf die Relation von Haben und Sein ein. Die Analyse soll zwei Dinge ver-
anschaulichen: Zum einen wird die Bedeutung des materiellen Besitzes aus 
der Sicht des lukanischen Jesus gezeigt, zum anderen sollen die aus dieser 
Bedeutung resultierenden Konsequenzen für den Menschen erörtert wer-
den. 
Dabei werden die ausgewählten Auszüge zunächst exegetisch untersucht. 
Im Anschluss daran wird auf die Relevanz der lukanischen Sichtweise aus 
heutiger Sicht eingegangen. 

2. Das Wesen der Habgier 
Lukas 12, 13 - 15 

Warnung vor Habgier 
13 Es sprach aber einer aus dem Volk zu ihm: Meister, sage meinem Bruder, dass er 
das Erbe mit mir teile. 14 Er aber sprach zu ihm: Mensch, wer hat mich zum Richter 
oder Erbschlichter über euch gesetzt? 15 Und er sprach zu ihnen: Seht zu und hütet 
euch vor aller Habgier; denn niemand lebt davon, dass er viele Güter hat. 

Lukas 12, 16 - 21 
Der reiche Kornbauer 

16 Und er sagte ihnen ein Gleichnis und sprach: Es war ein reicher Mann, dessen Feld 
hatte gut getragen. 17 Und er dachte bei sich selbst und sprach: Was soll ich tun? Ich 
habe nichts, wohin ich meine Früchte sammle. 18 Und sprach: Das will ich tun: ich will 
meine Scheunen abbrechen und größere bauen, und will darin sammeln all mein Korn 
und meine Vorräte 19 und will sagen zu meiner Seele: Liebe Seele, du hast einen großen 
Vorrat für viele Jahre; habe nun Ruhe, iß, trink und habe guten Mut! 20 Aber Gott 
sprach zu ihm: Du Narr! Diese Nacht wird man deine Seele von dir fordern; und wem 
wird dann gehören, was du aufgehäuft hast? 21 So geht es dem, der sich Schätze sammelt 
und ist nicht reich bei Gott.  
Diese beiden Teile aus dem Lukasevangelium gehören inhaltlich zusam-
men, sie bilden eine Perikope und werden darum auch im Folgenden zu-
sammen analysiert. Das vorliegende Stück wirft die Frage nach dem Besitz 
auf (vgl. Wiefel, 1988: 236), die dann später in der Perikope über das Sor-
gen mündet (Lk, 12, 22-34). Das Szenario, das in diesen Versen geschildert 
wird, stellt Jesus inmitten von Tausenden Menschen dar, die sich um ihn 
scharen und die gekommen sind, um seine Worte zu hören (vgl. Lk 12, 1: 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  363 

Unterdessen kamen einige tausend Menschen zusammen, so dass sie sich 
untereinander traten.). 
Jemand aus dieser Menschenmenge, dessen Person nicht weiter beschrie-
ben wird, spricht Jesus an. Die Anrede „Meister“ deutet an, dass der ano-
nyme Mann in Jesus einen Rabbi2 sieht. Er erwartet also von ihm die Wahr-
nehmung der einem Schriftgelehrten zukommenden Rechte und Aufgaben. 
Jüdische Schriftgelehrte galten sowohl in theologischen als auch in juristi-
schen Dingen als kompetent und hatten religiöse Fragen und auch Fragen 
des Alltags zu erörtern (vgl. Ernst 1977: 397).  
In diesem Falle geht es um eine Erbschaftsangelegenheit, bei der sich der 
Frager von seinem Bruder benachteiligt fühlt, denn er fordert die Auszah-
lung seines Erbanteils (vgl. Ernst 1977: 397). 
Jesus begegnet der Aufforderung mit einer Zurückweisung; er weigert sich. 
Der Vokativ „Mensch“ drückt vielleicht schon den Unwillen Jesu über 
diese Forderung aus. Die nun folgende rhetorische Frage, von wem denn 
seine Befugnis komme, derartige Urteile zu fällen, zeigt an, dass Jesus sich 
nicht von Gott für diese Aufgaben eingesetzt hält (vgl. Bovon, 1996: 277). 
Zum einen bringt er damit zum Ausdruck, dass er weltliche Rechtspre-
chung im Gegensatz zu den jüdischen Rabbinern ablehnt (vgl. Hauck, 1934: 
167). Seine Aufgabe besteht seiner Ansicht nach ausschließlich in der Ver-
kündigung des Gottesreiches (vgl. Ernst, 1977: 398). Das heißt, er schließt 
sich ausdrücklich von rechtlichen Streitfragen um weltliche Güter aus. Zum 
anderen ist dem Aspekt des Teilens in der Frage des Erben eine große Be-
deutung zuzumessen (vgl. Bovon, 1996: 277). Hier handelt es sich um ein 
Teilen im eigenen Interesse. Aus den Worten dieses Mannes spricht die 
Begehrlichkeit, also das, was Jesus in Vers 15 „Habgier“ nennt. 
Die Haltung, die Jesus in Vers 14 gegenüber dem Frager einnimmt, wird in 
Vers 15 nun verstärkt durch die folgende Mahnung vor Habgier, in der er 
den Grund für die Erbstreiterei sieht. Im griechischen wird Habgier mit 
dem Wort „pleonexia“ übersetzt. Wörtlich bedeutet es soviel wie „Mehr-
haben-wollen“. Offensichtlich bezieht es sich hier ausschließlich auf irdi-
sche Güter. Schaut man auf die Motivation der Habgier, so kommt ein 
wichtiger Aspekt zum Vorschein: Das „Mehr-haben-wollen“ bezieht sich 
weniger auf das Handeln, als auf das Denken des Menschen. Die Habgier 
ist Ausdruck der menschlichen Sorge um die Erhaltung der eigenen Exis-
tenz. Sie lässt den Menschen mehr anhäufen, als zum Leben notwendig ist. 
Dass jedoch diese Furcht um die eigene Existenz in der Habgier mündet, 
ist schließlich von dem Irrtum geleitet, dass das Sein vom Haben abhänge, 
also von dem Glauben, der Mensch könne durch Besitz sein Leben verlän-
gern oder sogar den Tod überwinden (vgl. Bovon, 1996: 281). Hier lehnt 
Jesus also in erster Linie das falsche Denken des Mannes ab, aus dem dann 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


364 

die falsche Handlung folgt. Die Bitte des anonymen Mannes drückt diesen 
Umstand aus und führt daher zu der heftigen Erwiderung Jesu (vgl. Bovon, 
1996: 281). Der Mensch soll „zusehen“ und sich vor Habgier „hüten“. Der 
Imperativ Präsens drückt aus, dass Jesus an dieser Stelle ganz eindeutig eine 
Forderung formuliert. „Zusehen“ ist hier vielleicht sogar wörtlich zu neh-
men und meint, dass er sich selbst und seinem Verhalten gegenüber wach-
sam sein soll, indem er sein Denken und Handeln wie aus der Distanz beo-
bachtet. „Sich hüten“, bedeutet hier, der Gefahr der Habgier gegenwärtig 
zu sein. Der Imperativ Präsens der Verben „sehen“ und „hüten“ deutet 
darauf hin, dass Jesus eine ständige Wachsamkeit des Geistes fordert (vgl. 
Bovon, 1996: 279). Die Wachsamkeit in jedem Augenblick scheint dem-
nach notwendig zu sein, damit sich der Mensch vor Habgier schützen kann. 
Und so deckt Jesus den Irrtum, dass das Sein vom Haben abhänge, mit den 
letzten Worten des Verses 15 auf: „...; denn niemand lebt davon, dass er viele 
Güter hat“. 
Die zentrale Aussage ist hier an den Schluss gestellt. Sie enthält die Er-
kenntnis, dass das Leben nicht von der Anzahl der irdischen Güter ab-
hängt, die einer hat. Eduard Schweizer schreibt hierzu: „Entscheidend ist 
aber die Aussage über den Menschen: sein Besitz ist nicht die Quelle, aus 
der ihm Lebenskraft zuströmt, und Überfluß ist nicht der Sinn, der sein 
Leben erfüllen kann“ (Schweizer, 1982: 136). 
Literarisch ist Vers 15 hier schon als Überleitung zum Thema zu sehen. 
Gleichzeitig ist er aber auch Ankündigung und Abschluss des folgenden 
Gleichnisses vom reichen Kornbauern (vgl. Bovon, 1996: 281). Auch die 
nun folgende Beispielerzählung handelt von der irrigen Überzeugung, dass 
viele Güter Leben geben. Diesmal findet man sie auf Seiten des törichten 
Bauern wieder. Die Parabel verfolgt das Ziel, die Sinnlosigkeit des falschen 
Vertrauens auf den irdischen Reichtum zu entlarven (vgl. Ernst, 1977: 398). 
Das Szenario aus den Versen 13 bis 15 bleibt hier erhalten. Jesus zeichnet 
das Bild eines reichen Grundbesitzers. Es kann angenommen werden, dass 
es sich um einen Grundbesitzer handelt, weil hier von „dessen Feld“ die 
Rede ist. Im übrigen ist die von Lukas gewählte Darstellung durchaus zeit-
gemäß, denn im damaligen Palästina waren ca. 70% der Bevölkerung in der 
Landwirtschaft tätig (vgl. Bovon, 1996: 282). Der Grundbesitzer stellt kurz 
vor der Ernte fest, dass sein Feld gute Erträge erwirtschaftet hat. Zu seinem 
bereits bestehenden Wohlstand kommt also neuer hinzu (vgl. Ernst, 1977: 
399). In dem Handeln der Hauptperson ist bis hierhin nichts Tadelnswertes 
zu finden, denn der zu erwartende Gewinn ist nicht aus unrechtmäßigem 
Erwerb entstanden. 
Durch die höhere Erntemenge gerät der Bauer in eine Verlegenheit. Seine 
Lager haben nicht genug Kapazität, um die Ernte aufzunehmen. Er über-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  365 

legt sich nun, was er tun soll. Hier stellt sich der Bauer eine alltägliche 
Frage. Sie entspringt keineswegs einem gewinnorientierten Denken. Viel-
mehr erscheint er über den zu erwartenden Gewinn überrascht zu sein. Es 
ist auch nicht weiter verwunderlich, dass er sich Gedanken über die Lage-
rung der Ernte macht. Täte er nichts, würde das Korn, ungeschützt vor 
Witterungseinflüssen, verderben. Hier ist also ein Mann anzutreffen, der 
sich über den Umgang mit seinem zusätzlichem Ertrag Gedanken macht 
(vgl. Schweizer, 1982: 137). Zur Darstellung dieser Reflexion wählt Lukas 
die Form eines Selbstgespräches, die einen direkten Einblick in die Gedan-
ken und Träume des Mannes gibt. Bemerkenswert ist, dass er ganz bei sich 
selbst sein Problem zu lösen sucht. Er tauscht seine Gedanken weder mit 
seinen Mitmenschen noch mit Gott aus.  
Nach der Fragestellung in Vers 17 kommt nun die Antwort und die Ent-
scheidung. Der Kornbauer beschließt, seine bereits bestehenden Scheunen 
abzubrechen und neue, größere Scheunen zu bauen. Unter dem Hinweis 
auf das Futurum „das will ich tun“ handelt es sich hierbei erst um ein geäu-
ßertes Vorhaben. Bis hierher hat er seine im Innern gefällte Entscheidung 
noch nicht in die Tat umgesetzt (vgl. Bovon, 1996: 283). Motiviert durch 
die Logik des Profits will der Bauer jetzt den Erfolg seines Unternehmens 
Ausdruck verleihen: Er will seine Lager vergrößern- und hierin liegt seine 
Verfehlung. Allein auf sich fixiert, beschließt er, das Korn und die Früchte 
für sich zu horten. Dabei denkt der Mann nicht daran, seine Güter mit 
anderen zu teilen. Zu sich selber spricht er von seinen Scheunen, seinem 
Korn und seinen Vorräten. An keiner Stelle des Textes stellt er die Verfü-
gungsgewalt, die er über die Ernte hat, in Frage. Es erscheint ihm selbstver-
ständlich, dass der Erfolg seines Unternehmens ihm allein zu gute kommt. 
Besonders deutlich drückt sich diese Denkweise in Vers 19 aus. 
In Gedanken bereits der Sorgen um die Zukunftssicherung in Form des 
leiblichen Wohlergehens enthoben, glaubt sich der Bauer nun ganz der 
Freude hingeben zu können (vgl. Hauck, 1934: 168). So malt er sich ein 
hedonistisches und egoistisches Bild seines zukünftigen Ausruhens aus (vgl. 
Bovon, 1996: 284). Alles konzentriert sich auf die Beziehung des Mannes 
zu seinen Gütern. Weder von Gott noch von anderen Menschen macht er 
das Wohlbefinden, auf das er hofft, abhängig. Als einzige Gesprächspartne-
rin wählt er die eigene Seele, die er in der zweiten Person anspricht. Auf 
diese Weise verweigert er sich der Wahrnehmung seines Isoliertseins von 
anderen Menschen und von Gott (vgl. Bovon, 1996: 284). Sein Lebensplan 
äußert sich dann in der Einladung an seine Seele: „...habe nun Ruhe, iß, trink 
und habe guten Mut!“ 
Inmitten seines Tagtraumes tritt überraschenderweise der Gesprächspartner 
auf, mit dem der Bauer hätte rechnen sollen. Der Dialog, den er außer Acht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


366 

gelassen hat, wird nun von Gott erzwungen. Ohne Umschweife spricht 
Gott dem Mann in sein Selbstgespräch hinein. Mit dem Vokativ „Narr“ 
eröffnet er den Dialog. Diese Anrede macht deutlich, dass der Bauer Gott 
bei seinen Träumen von der Zukunft vergessen hat (vgl. Wiefel, 1988: 237). 
Gott macht des Bauern Träume und Wünsche zunichte, indem er das Le-
bensende, das dem Mann in weite Ferne gerückt schien, schon für die 
kommende Nacht ankündigt. Sein Besitz wird ihn nicht vor dem angekün-
digten Tod schützen. Und die anschließende rhetorische Frage nach dem 
Verbleib des Reichtums enthält schon implizit den wichtigsten Teil der 
Antwort: Auf jeden Fall werden ihm seine Güter genommen werden (vgl. 
Bovon, 1996: 286).3 Angesichts des nahenden Todes erscheint nun die 
Nutzlosigkeit aller materiellen Lebenssicherung offenkundig. Von selbst 
drängt sich hier die Frage nach dem Sinn des menschlichen Planens auf: 
Wofür das alles? (vgl. Ernst, 1977: 400).  
Die Narrheit des Bauers besteht also auch wie im Falle des Erben aus den 
Versen 13-15, aus der Denkweise der Abhängigkeit des Seins vom Haben. 
Der entscheidende lukanische Hinweis richtet sich jedoch auf die menschli-
chen Beziehungen. Lukas nimmt an, dass die Menschen nach irdischem 
Besitz streben, um das eigene Wohlergehen zu erhöhen (vgl. Bovon, 1996: 
287). Dieses Verhalten stellen wir eben bei dem Erben aus den Versen 13-
15 fest. Aus Habgier scheut er sich nicht, mit seinem Bruder um Besitz-
rechte zu streiten. Das „Mehr-haben-wollen“ führt zu einer verschärften 
Verteilungssituation, in der die Menschen stärker gegeneinander als mitein-
ander sind. Je stärker also das Sein mit dem Haben verbunden wird, desto 
stärker treten die Menschen in Konkurrenz zu ihrer Umwelt und zu ihren 
Mitmenschen. Umgekehrt gilt aber auch: Je weniger das Leben vom Haben 
abhängig gemacht wird, um so weniger gibt es Anlass, mit den Mitmen-
schen um des Besitzes willen in Konkurrenz zu treten. Paulus schreibt 
hierzu in 1. Kor 7,29-31, dass man alles Irdische so besitzen müsse, als 
besäße man es nicht (vgl. Schweizer, 1982: 137). Das ist die hier geforderte 
menschliche Haltung zum Besitz.  
Die „guten“ Beziehungen zu den Mitmenschen sollen wichtiger sein, als 
jeder Besitz. Das ist der ethische Kern dieser Perikope. Weiterhin wird hier 
klar, wovon das Leben in letzter Instanz abhängt. Gott gibt das Leben und 
kann es auch wieder nehmen. Auf das Wann, Wo und Wie hat der Mensch 
keinen Einfluss. Und den Bauern trifft es gerade dann, als er es am we-
nigsten erwartet. Gerade in dem Moment, als er glaubte, seine Zukunft sei 
besser gesichert als jemals zuvor, sieht er sich dem Tode gegenüber und 
kann nichts ausrichten, um sein Schicksal abzuwenden.  
Der Ausdruck „so geht es dem“ kann zwei Bedeutungen haben. Zum einen 
ist damit die Bestrafung Gottes, also der kurz bevorstehende Tod des Bau-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  367 

ern gemeint, dem er nun nicht mehr entrinnen kann. Zum anderen auch die 
Erkenntnis, dass angesichts des nahenden Todes dem Bauern die Sinnlo-
sigkeit seines Tuns und damit die Leere seines Lebensinhalts bewusst wird. 
Der weltliche Besitz wird dann von Gott verurteilt, wenn er egoistisch und 
nur zur Erfüllung eigener Ziele eingesetzt wird (vgl. Ernst, 1977: 400). Und 
hier tut sich ganz klar der Gegensatz zwischen dem irdischen Besitz und 
dem „reich sein bei Gott“ auf. Offenbar schließen sich beide gegenseitig 
aus. Offen bleibt jedoch die Frage, wie es überhaupt zu diesem Irrtum auf 
Seiten des reichen Kornbauern und des habgierigen Bruders kommt? 
Hierzu möchte ich einige Gedanken formulieren. 

3. Die Sorge 
Eine Dimension jeden menschlichen Lebens ist das Ziel der Selbsterhal-
tung als immanentes Element des Lebendigen. Darüber hinaus entsteht 
aufgrund des menschlichen Vermögens, das Dasein in der Zeit wahrzu-
nehmen, das Phänomen der Sorge. Sofern also der Mensch sein Leben in 
der Zeit denkt und somit die Fähigkeit besitzt, sein Denken von der Ge-
genwart zu distanzieren, tritt die Frage nach seiner noch ungewissen Zu-
kunft auf. Dieses Unwissen mündet dann in dem Gefühl der Sorge. Die 
Sorge bezeichnet also die im Menschen vorhandene Spannung zwischen 
der Unwissenheit über die Zukunft und dem wesensimmanenten Ziel der 
Selbsterhaltung und ist eine „Conditio Humana“. 
Ein alltäglicher Versuch, sich von der Sorge zu lösen, ist die Zukunftspla-
nung. Sie hat zum Ziel, das Dasein auf einen sicheren, oft materiellen 
Grund zu führen. Gerade dieses Verhalten ist auf Seiten des reichen Korn-
bauern und des habgierigen Bruders zu beobachten. Sie sind von dem 
Glauben geleitet, dass das zukünftige Dasein allein, oder zumindest weitrei-
chend, von der eigenen Gestaltung abhängt. Lukas ist sich der Wesensim-
manenz der menschlichen Sorge bewusst und greift mit der folgenden Peri-
kope diese Thematik auf.  

Lukas 12, 22 - 34 
Vom falschen und rechten Sorgen 

22 Er sprach aber zu seinen Jüngern: Darum sage ich euch: Sorgt nicht um euer Leben, 
was ihr essen sollt, auch nicht um euren Leib, was ihr anziehen sollt. 23 Denn das Leben 
ist mehr als die Nahrung und der Leib mehr als die Kleidung. 24 Seht die Raben an: sie 
säen nicht, sie ernten auch nicht, sie haben auch keinen Keller und keine Scheune, und 
Gott ernährt sie doch. Wieviel besser seid ihr als die Vögel! 25 Wer ist unter euch, der, 
wie sehr er sich auch darum sorgt, seines Lebens Länge eine Spanne zusetzen könnte? 26 
Wenn ihr nun auch das Geringste nicht vermögt, warum sorgt ihr euch um das andre? 27 
Seht die Lilien an, wie sie wachsen: sie spinnen nicht, sie weben nicht. Ich sage euch aber, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


368 

dass auch Salomo in aller seiner Herrlichkeit nicht gekleidet gewesen ist wie eine von 
ihnen. 28 Wenn nun Gott das Gras, das heute auf dem Feld steht und morgen in den 
Ofen geworfen wird, so kleidet, wieviel mehr wird er euch kleiden, ihr Kleingläubigen! 29

Darum auch ihr, fragt nicht danach, was ihr essen oder was ihr trinken sollt, und macht 
euch keine Unruhe. 30 Nach dem allen trachten die Heiden in der Welt; aber euer Vater 
weiß, dass ihr dessen bedürft. 31 Trachtet vielmehr nach seinem Reich, so wird euch das 
alles zufallen. 32 Fürchte dich nicht, du kleine Herde! Denn es hat eurem Vater wohl-
gefallen, euch das Reich zu geben. 33 Verkauft, was ihr habt, und gebt Almosen. Macht 
euch Geldbeutel, die nicht veralten, seinen Schatz, der niemals abnimmt, im Himmel, wo 
kein Dieb hinkommt und den keine Motten fressen. 34 Denn wo euer Schatz ist, da 
wird auch euer Herz sein.  
Im Unterschied zum vorangegangenen Abschnitt richtet sich Jesus jetzt an 
seine Jünger. Thematisch handelt es sich hier um die Fortsetzung des letz-
ten Abschnitts. Das Wort „Darum“ zeigt diesen Bezug an (vgl. Kremer, 
1988: 137). Jesus verfolgt die bereits angesprochene Thematik des „Reich-
Seins bei Gott“ jetzt weiter (vgl. Bovon, 1996: 302). Die Formulierung 
„Darum sage ich euch“ drückt aus, dass Jesus an dieser Stelle den Anspruch 
stellt, in Vollmacht, das heißt als Botschafter Gottes, das Wort zu ergreifen 
(vgl. Bovon, 1996: 302). Der Bezug auf die vorangegangene Perikope (Lk 
12, 16-21) und das Ergreifen des Wortes in Vollmacht zeigen an, dass Jesus 
nun die Anweisungen für ein „Reich-Werden“ im Sinne Gottes folgen lässt 
(vgl. Bovon, 1996: 302).  
Provozierend und vorerst ohne Begründung fordert Jesus zur Sorglosigkeit 
um Nahrung und Kleidung auf, was offensichtlich gleichbedeutend mit 
einer Sorglosigkeit um die eigene Existenz ist. Zur Zeit Jesu lebten viele 
Menschen in ständiger Sorge um die einfachen Dinge des Lebens. Nur 
wenige lebten im Überfluss. Darum muss die Ablehnung der Sorge um 
Nahrung und Kleidung in einer Welt, die ganz in dieser Sorge lebt, Erstau-
nen und Unverständnis bewirkt haben (vgl. Ernst, 1977: 402). Die Auffor-
derung, sich nicht um die existentiellen Bedürfnisse zu kümmern, ist etwas, 
das dem menschlichen Instinkt nach Selbsterhaltung widerstrebt. Es 
scheint, dass jeder Überlebenswille aufzugeben ist, wenn man die Worte 
Jesu ernst nimmt. Vor dem Hintergrund der obigen Ausführungen zur 
Teleologie des Lebens erscheint diese Aufforderung sogar sinnlos. Denn 
wenn der Überlebenswille für alle Geschöpfe als wesensimmanent voraus-
gesetzt wird, kann er nicht ohne weiteres willentlich aufgegeben werden. 
Jesus begründet diese Aufforderung jedoch damit, dass das Leben mehr 
wert ist als dessen pure physische Existenz (vgl. Vers 23). Das heißt es ist 
mehr wert, als die Dinge, Nahrung und Kleidung, die es provisorisch er-
halten (vgl. Bovon, 1996: 303). Dabei trennt Jesus zwischen dem Leib, also 
der körperlichen Erscheinung, und der Seele, die er hier Leben nennt (vgl. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  369 

Bovon, 1996: 303). Während der Leib dem äußeren Wesen entspricht, 
meint die Seele das Innere des menschlichen Wesens. Beide zusammen 
bilden die Einheit des Menschen. Implizit enthält diese Erklärung wieder 
eine Frage: die nach dem sinnhaften Zusammenhang zwischen dem Wert 
des Menschen und der Sorge. Die nun folgende Illustration von den Raben 
klärt diese Frage auf. 
Das Bild von den Raben wird dem Bauern gegenüber gestellt. Die Tätig-
keiten Säen, Ernten und Vorrat schaffen in Kellern und Scheunen sind die 
Kerntätigkeiten eines jeden Feldbauern. Wiederholt lässt Lukas, wie in den 
Versen 13 bis 21, Jesus in bäuerlichen Bildern reden. Das Bild der Raben ist 
der Naturerfahrung entnommen, so dass der hier gewählte Vergleich zwi-
schen Mensch und Tier eine durchaus zugängliche Illustration gewesen sein 
muss (vgl. Ernst 1977: 402). Die Raben galten im Judentum als unreine 
Tiere, da sie sich von Abfällen ernährten (vgl. Wiefel, 1988: 239). Außer-
dem beschreibt Jesus sie als untätig, denn sie tun alles das nicht, was einem 
rechtschaffenen Bauern der damaligen Zeit entspricht. Sie stehen somit 
auch im Gegensatz zu dem reichen Kornbauern der Verse 16 bis 21. Dieser 
Gegensatz spitzt sich insofern zu, als die untätigen Raben trotz ihres niede-
ren Status ohne ihr Zutun genährt werden, während das scheinbar recht-
schaffene Bemühen des reichen Kornbauern mit dessen Tode vergolten 
wird (vgl. Ernst, 1977: 403). Die Illustration steht also für eine Umkehrung 
von bestehenden jüdischen Werten. Demnach hängt die Fürsorge Gottes 
wohl nicht von den Anstrengungen und Sorgen der Menschen ab. Die als 
Akklamation formulierte Folgerung vom Kleineren, den Raben, zum Grö-
ßeren, den Menschen, will nun verdeutlichen, dass die Fürsorge Gottes erst 
recht den Menschen gilt, wenn er auch die geringwertigen Tiere erhält (vgl. 
Wiefel, 1988: 239).  
Hier wird nun ein weiteres Argument, in Form einer rhetorischen Frage, 
angeführt. Es besagt, dass der Mensch seine Lebenslänge über das ihm 
zugemessene Maß nicht zu verlängern vermag. Denn die Antwort auf die 
Frage, wer der Länge seines Lebens eine Spanne zusetzen könne, muss 
lauten: Niemand (vgl. Ernst, 1977: 403). Bedeutsam ist der Hinweis darauf, 
dass die Lebenslänge von allen Bemühungen und Anstrengungen, und 
damit auch von der Menge an Nahrung und Kleidung, unabhängig ist (vgl. 
Wiefel, 1988: 239). Voraussetzung hierfür ist die physische Abhängigkeit 
des Menschen von der Natur und im lukanischen Sinne von Gott (vgl. 
Bovon, 1996: 305). Die Länge des Lebens liegt für Lukas außerhalb des 
menschlichen Einflussbereiches. Dem Menschen sind die Hände gebunden, 
denn Gott ist die entscheidende Instanz und alle Sorgen und Mühen wer-
den nichts daran ändern (vgl. Ernst, 1977: 403). Der Begriff „Spanne“ soll 
hierbei das menschliche Unvermögen unterstreichen. Denn eine Spanne 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


370 

gibt lediglich den Abstand zwischen der Spitze des gestreckten Zeigefingers 
und dem gestreckten Daumen an.  
Die Verse 27 und 28 illustrierendes Argument gegen die Sorge erneut. Sie 
sind Parallelen zu Vers 24 und folgen in der Argumentation ebenfalls dem 
Schluss vom Kleineren auf das Größere. Wieder ist das Bild der Natur 
entnommen. Während Vers 24 die Tätigkeiten der Nahrungsproduktion 
den Raben entgegensetzt, stellt Jesus nun die Tätigkeiten zur Produktion 
der Kleidung den Lilien gegenüber. Die Tätigkeiten Spinnen und Weben 
waren in der damaligen Zeit typisch für die gute Hausfrau (vgl. Ernst, 1977: 
403). Bei der hier angesprochenen Lilie handelt es sich um eine wildwach-
sende weiße Feldpflanze, die keinen Gebrauchswert für den Menschen hat 
(vgl. Ernst, 1977: 403). Jesus betont an dieser Stelle ihre außergewöhnliche 
Schönheit, die keiner eigenen Anstrengung bedarf, um die prächtigen Klei-
der des Königs Salomo zu übertreffen. Jener Monarch war wegen seines 
immensen Vermögens bei den Juden legendär, so dass die Zuhörer sich 
leicht einen prunkvoll gekleideten König vorstellen konnten. Doch auch die 
in den Augen der Menschen nutzlose Feldpflanze erfährt die volle Auf-
merksamkeit Gottes. Und weil er um die Pflanzen und Tiere sorgt, kann 
auch der Mensch, als Bestandteil der Schöpfung, darauf Vertrauen, dass 
Gott ihm die lebensnotwendigen Dinge zukommen lässt (vgl. Bovon, 1996: 
307). Denn gemäß 1 Mose 1, 27-28 ist der Mensch unter den lebendigen 
Wesen für Gott das höchste Geschöpf: 
28 Und Gott segnete sie und sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehret euch und füllet 
die Erde und machet sie euch untertan und herrschet über die Fische im Meer und über 
die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und über alles Getier, das auf Erden 
kriecht. 
Das Argument des Jesus heißt also: Gott hat den Menschen das Leben 
gegeben und wird darum für dessen Erhaltung sorgen (vgl. Ernst, 1977: 
403). Mit der Formulierung „Kleingläubige“ meint Jesus, dass Gott auch 
dann für sie sorgen wird, wenn sie nicht voll in seine Fürsorge vertrauen 
(vgl. Bovon, 1996: 307). Die Schlussfolgerung a minori ad maius aus Vers 
23 wird jetzt wiederholt. Die Lilien sind das Geringere, das rasch vergängli-
che Gras, das heute blüht und schon morgen als Brennmaterial verwendet 
wird (vgl. Wiefel, 1988: 239). Das Größere der Schöpfung ist der Mensch. 
Die Verse 24 und 27 bis 28 haben also dieselbe Aussage: Der Mensch hat 
keinen Grund sich nicht auf die göttliche Fürsorge zu verlassen. Darum soll 
er sich von der Sorge distanzieren, denn sie ist Ausdruck von Zweifel und 
Mißtrauen gegenüber Gott (vgl. Bovon, 1996: 304).  
Mit dem demonstrativen „auch ihr“ fordert Jesus die Menschen wiederholt 
zur Sorglosigkeit, mit den Tieren und Pflanzen als Vorbild, auf. Inhaltlich 
handelt es sich hierbei um eine Wiederholung des Verses 22. Literarisch 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  371 

dient Vers 29 jedoch als Abrundung der Verse 24 bis 28 (vgl. Wiefel, 1988: 
239ff). Die Ausdrucksform „fragt nicht“ nimmt hier das „Sorgt nicht“ aus 
Vers 22 sachlich wieder auf. Und statt „essen“ und „anziehen“ verwendet 
Lukas jetzt „essen“ und „trinken“ (vgl. Ernst, 1977: 404). 
Der Zusatz über die „Unruhe“ bedarf einer genaueren Betrachtung. Das 
hier gewählte Verb „meteorizomai“ wird in dieser Übersetzung mit der 
Formulierung „sich Unruhe machen“ in Sinne von „hin- und hergeworfen 
werden“ übersetzt (vgl. Schneider, 1984: 285). Weitere Übersetzungen lau-
ten auf „unruhig sein“, „beunruhigt sein“ und „ungewiss sein“ (vgl. Bovon, 
1996: 309). Bovon sieht in der Verwendung dieser Redewendung durch 
Lukas eine Parallele zu den Idealen der Stoa. Diese definiert das Ideal der 
Weisen als einen Zustand der inneren Unabhängigkeit von irdischen Gü-
tern. In einem solchen Zustand ist man weder durch die Umstände beun-
ruhigt, noch durch Sorgen oder Verlangen hin- und hergerissen. Ein sol-
cher Zustand drückt sich dann durch Euthymie (deutsch: Heiterkeit, Froh-
sinn) oder Ataraxie (deutsch: Unerschütterlichkeit, Gleichmut, Seelenruhe) 
aus. Bovon meint, dass Lukas ähnliche Vorstellungen von einem idealen 
Leben habe. Allerdings gäbe es einen Unterschied auf dem Wege hin zu 
diesem Zustand. Lukas schlage anstelle von philosophischer Meditation 
und Disziplin das Vertrauen in Gott vor (vgl. Bovon, 1996: 309ff).  
Vers 30 beginnt mit einem Bezug auf den vorangehenden Vers, denn die 
Bezeichnung „nach dem allen“ richtet sich auf das Essen und Trinken als 
Sinnbild für die materiellen Wirklichkeiten (vgl. Bovon 1996: 310). Das 
Verb „trachten nach“ verstärkt den Charakter der Suche nach irdischen 
Gütern. Seine Bedeutung kommt den Verben „begehren“ und „erstreben“ 
gleich. Jesus wertet das Begehren nach materiellen Dingen als Merkmal des 
Heidentums. Denn in seinen Augen stellen die „Heiden in der Welt“ 4 die 
Sorge um sich selbst vor den Glauben an Gott. Die Sorge ist demnach die 
Haltung der Heiden, also der Ungläubigen, und wird von Jesus verworfen 
(vgl. Ernst, 1977: 404). Allerdings lässt sich aus der Tatsache, dass Jesus das 
Sorgen ablehnt nicht ableiten, dass Lukas die für das irdische Leben not-
wendigen Güter verachtete (vgl. Bovon, 1996: 310). Es ist nicht die Ableh-
nung der irdischen Güter, die hinter der Aufforderung zur Sorglosigkeit 
steht, sondern vielmehr der Gedanke, dass dadurch Raum für eine andere 
Art der Suche frei wird (vgl. Schneider, 1984: 286). 
In eindeutiger Antithese zu dem diesseits gerichteten Suchen der Menschen 
wird nun abschließend auf das Reich Gottes hingewiesen (vgl. Vers 31). 
Positiv fordert Jesus nun seine Jünger auf, ihr Trachten auf das Gottesreich 
zu lenken (vgl. Schneider, 1984: 286). Wer sich auf die „richtige“ Suche 
begibt, der empfängt alles, was er zum Leben braucht. Denn die Formulie-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


372 

rung „das alles“ bezieht sich auf die Umschreibung „wessen ihr bedürft“ 
des vorangegangenen Verses. Hierzu die folgende Bemerkung von Kremer: 

„... für heutige Christen ist dieser Text ein Beleg für Jesu meditierendes 
Gewahrwerden von Zusammenhängen in der Natur. Es ist zugleich eine 
Aufforderung, alle Sorgen und Ängste jeweils im größeren Zusammen-
hang des geschenkten Lebens, der ganzen Welt und der Umsorgung 
durch den Vater zu betrachten, um so für die einem jeden abverlangte 
Sorge um das Reich Gottes freizubleiben.“ (Kremer, 1988: 139) 

Bedeutsam ist, dass der lukanische Jesus nicht die Erfüllung aller materiel-
len Wünsche in Aussicht stellt, sondern lediglich die Enthebung von der 
Sorge um die lebensnotwendigen Güter. Das weist nicht direkt auf eine 
Ablehnung von Reichtum und Überfluss hin, spricht aber tendenziell eher 
für eine selbstgenügsame Lebensführung (vgl. Ernst, 1977: 404).  
Der Imperativ „Fürchte dich nicht, du kleine Herde!“ ist als Zuspruch Jesu 
an seine Jünger gerichtet, die bei der Aufforderung nach völligem Gottver-
trauen wahrscheinlich Angst bekamen (vgl. Vers 32). Darüber hinaus lag 
die Stärke der jesuanischen Jüngergemeinde nicht in ihrer weltlichen Reprä-
sentanz - das mag zusätzlich erdrückend und beängstigend auf sie gewirkt 
haben (vgl. Ernst, 1977: 404). Darum weist Jesus auf ihre Erwählung als 
„Herde Gottes“ hin, womit die Zusicherung des Gottesreiches verbunden 
ist. Die Gewissheit des Gottesreiches soll ihnen das Gefühl der Sicherheit 
und Geborgenheit geben (vgl. Ernst, 1977: 404). 
Die Aufforderung zum Almosengeben (vgl. Vers 33) ist die Konsequenz 
dessen, was in Vers 21 angesprochen wurde. Dem Schätzesammeln für sich 
selbst steht das „Reich-Sein bei Gott“ gegenüber. Das eine ist die Antithese 
des anderen. Das „Reich-Sein bei Gott“ vollzieht sich über das Almosen-
geben (vgl. Ernst, 1977: 404). Dabei implizieren der Verkauf des Besitzes 
und das Almosengeben einen doppelten Verzicht. Etwas zu verkaufen 
bedeutet den Verzicht auf Eigentumsrechte. Darüber hinaus muss jedoch 
ein zweites Mal verzichtet werden, und zwar auf das Geld, indem Almosen 
gegeben werden. Erst durch die unwiderrufliche Weggabe unseres Besitzes, 
als Ausdruck der Fürsorge für unsere Mitmenschen, werden wir bei Gott 
reich werden. Die rechte Einstellung zum irdischen Besitz besteht demnach 
in der inneren Befreiung vom Besitz. Erst die notwendige Einsicht macht 
es möglich, für andere Gutes zu tun. So erhält der Besitzverzicht erst seinen 
wirklichen Sinn (vgl. Schneider, 1984: 287). Anstelle der Bereicherung setzt 
Lukas die tätige Barmherzigkeit. Darin drückt sich das theologische Ziel des 
Lukas aus (vgl. Bovon, 1996: 312). Und darin manifestiert sich auch der 
Unterschied zu den Philosophien der griechischen Antike, insbesondere der 
Stoa. Bei ihnen stand die innere Distanz zum materiellen Besitz im Vorder-
grund. Sie ist für den lukanischen Jesus jedoch nicht hinreichend. Erst die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  373 

Konkretisierung der Loslösung durch die entsprechende Handlung, also die 
Umsetzung der inneren Distanz in die Tat, wird seiner Ethik gerecht (vgl. 
Bovon, 1996: 313).  
Auf diese Weise schafft der Gläubige sich Beutel, die nicht alt und rissig 
werden, so dass das Geld verloren gehen könnte (vgl. Schneider, 1984: 
287). Und auch der im Himmel angelegte Schatz, der für den Besitzer be-
reitliegt, ist sicher. Weder die Begehrlichkeit des Diebes noch Motten, die 
irdischen Schätze bedrohen, können ihm etwas anhaben (vgl. Wiefel, 1988: 
241).  
In letzten Vers („Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer Herz sein.“) 
geht es um die Gesinnung des Herzens. Das Herz ist hier als Symbol für 
die menschliche Seele gewählt. Und in diesem Sinne wird die Vokabel hier 
verwendet. Das, woran wir unser Herz hängen, lieben und schätzen wir. 
Das geht uns persönlich an. Dort fühlen wir uns im Inneren angesprochen. 
Der Vers klingt wie ein Sprichwort. Und tatsächlich verwendeten die Ge-
lehrten der Stoa vergleichbare Redewendungen. Eine der prägnantesten hat 
Epiktet (ca. 50 bis 140 n. Chr.) formuliert: „Wo dein Sinnen, da ist dein 
Gut“. Allerdings ist diese Redewendung gerade umgekehrt formuliert. 
Nach Epiktet neigt sich jedes Lebewesen notwendig nach der Seite, wo sich 
sein „Ich“ befindet; im Fleisch, im freien Willen oder in äußeren Dingen 
(vgl. Gnilka, 1986: 239). Die hier gewählte Formulierung vom Herzen hebt 
im Unterschied zu der stoischen auf die innere Geschlossenheit des 
menschlichen Denkens und Handelns ab (vgl. Ernst, 1977: 405).  
Zwei Aspekte dieses Sprichwortes stehen demnach im Vordergrund. Das 
Herz ist Sinnbild für die Zusammengehörigkeit von Denken und Handeln. 
Denn das Herz darf nicht geteilt werden, sonst stirbt der Mensch. So soll es 
auch mit dem Denken und Handeln sein. Beides muss derselben Gesin-
nung folgen. Das eine, die Tat, folgt aus dem anderen, dem Denken. Bei 
den Belangen Gottes muss der Mensch nach Lukas also „ganz bei der Sa-
che sein“. Der zweite Aspekt richtet sich gegen den irdischen Schatz. Lukas 
dramatisiert die Bedrohung durch irdische Güter. Der Mensch kann der 
Anziehung des weltlichen Schatzes nicht entweichen und dadurch wird sein 
Herz entfremdet. Denn zeitlich, ausgedrückt durch das Verbum „sein“, 
kommt der Schatz hier vor dem Herzen (vgl. Bovon, 1996: 315). Gleichzei-
tig drückt die Wahl der zeitlichen Abfolge die Unabwendbarkeit dieses 
Resultates aus: Haben wir uns einmal für den irdischen Schatz entschieden, 
dann folgt daraus mit Gewissheit die Entfremdung unseres Herzens und 
damit der Verlust unserer Anteilnahme am Reich Gottes. So lautet die 
These des lukanischen Jesus (vgl. Bovon, 1996: 315). Das Sprichwort ist 
also als Mahnung an die Zögernden und Entfremdeten gedacht und zeigt 
auf, was zu tun ist: Erst soll der Mensch sich in seinem Innern von den 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


374 

irdischen Gütern lösen, sein Herz frei machen für die gute Tat und barm-
herzig handeln (vgl. Bovon, 1996: 315). 
Erst vor dem Hintergrund der obigen Analyse kann der Titel der Perikope 
richtig verstanden werden. Denn darin wird die Sorge in zweifacher Be-
deutung verwendet. So könnte die Überschrift auch lauten: Vom falschen 
Sorgen und der rechten Fürsorge. Darin drücken sich die Anfangs- und 
Endpunkte der lukanischen Argumentation aus. Die Gegenwart der Sorge 
bewirkt, dass der Mensch sich ständig hin- und hergeworfen fühlt. Das 
fortwährende Sorgen wird in Zukunftsplanung und in Anhäufungen von 
materiellen Wirklichkeiten umgesetzt. Dabei wird verkannt, dass weder die 
Planung noch die materiellen Güter das Kriterium der Sicherheit erfüllen 
können. Da aber auf diesem Wege nie wirklich Sicherheit erlangt werden 
kann, treten zu den alten Sorgen immer neue hinzu, so dass der Mensch 
ununterbrochen von seinen Sorgen getrieben wird. Weil sie den Alltag 
bestimmen, bleibt kein Freiraum für anderes. Laufend ist das Individuum 
mit sich selbst und seinem Verlangen nach Sicherheit beschäftigt. Die Fi-
xiertheit auf die eigenen Bedürfnisse verdrängt es so aus dem Horizont der 
Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen und mit Gott. 
Die Forderung Jesu, sich nicht zu sorgen, bedeutet nicht, dass der Mensch 
seinen Lebenswillen aufgeben soll. Gemeint ist vor allem, dass Selbsterhal-
tung und Selbstentfaltung nicht vom Standpunkt der Sorge aus betrachtet 
werden sollen, sondern vielmehr vom Standpunkt der Fürsorge für die 
Mitmenschen. Aber erst durch das volle Vertrauen in die Fürsorge Gottes, 
wird nach Lukas der Mensch frei für anderes und kann für die Bedürfnisse 
und Nöte seiner Mitmenschen offen sein. Der Besitz erhält durch die Be-
freiung von der Sorge einen anderen Stellenwert. Eine daseinsbestimmende 
Bindung an materiellen Besitz erscheint nicht mehr lebensnotwendig. Für 
Lukas wichtigere Aspekte des Lebens können nun in den Vordergrund 
treten.  

4. Schlussfolgerung 
Die Zusammenhänge zwischen der Sorge und der Beziehung des Indivi-
duums zu seinen Mitmenschen, die Lukas aufdeckt, haben etwas Allge-
meingültiges, sie können auf unseren Alltag übertragbaren werden. Im All-
tag bewegt sich der Mensch zwischen den beiden Extremen des sorgenvol-
len Bemühens und der absoluten Sorglosigkeit. Die hier überspitzte Argu-
mentation des Lukas wird übertragbar auf den Alltag, wenn die Sorge unter 
dem Aspekt ihres Ausmaßes betrachtet wird. Dann wird klar, dass dort, wo 
sie im Alltag überhand nimmt, schwerlich Raum für anderes verbleibt. Der 
Mensch sozusagen von seinen Sorgen gesteuert und sein Leben richtet sich 
ganz nach ihnen aus. Ständig ist er auf der Suche nach Sicherheit. Und sein 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, 1/3 (2000), 361-376  375 

Alltag ist geprägt von den Anstrengungen, die er aufbringen muss, um seine 
Zukunftspläne zu erfüllen. Dass aber gerade die perfekte Voraussicht und 
das zuverlässige Eintreffen gewünschter Ereignisse nicht der Realität ent-
sprechen, wird dabei leicht übersehen. Wie für alle anderen Lebewesen 
kann auch das Schicksal des Menschen nicht vollkommen kontrollierbar 
sein. Und daran hat sich, trotz ständigen Bemühens der Menschheit, bis 
heute nichts geändert. Vieles, was das Individuum erlebt, was ihm ge-
schieht, hat es so nicht geplant oder sich vorgestellt. Vieles ist, wenn man 
so will, dem Zufall überlassen. Vor diesem Hintergrund erscheint ständiges 
Sorgen und Planen auch sinnlos. Und darauf weist uns der lukanische Jesus 
mit seiner Frage nach der zusätzlichen Lebensspanne hin.  
Man muss allerdings berücksichtigen, dass die gesamte Argumentation des 
Lukas auf der Ebene des Glaubens stattfindet. Die Grenze der Argumenta-
tion des lukanischen Jesus liegt also darin, dass sie jemandem, der nicht 
glaubt, möglicherweise gänzlich unplausibel erscheint. Ein Glaube an Gott 
kann zwar nicht für alle Menschen sinnvoll vorausgesetzt werden, dennoch 
erscheint der praktische Rat Jesu, durch Distanz von der Sorge mehr Raum 
für anderes zu haben, nicht abwegig. 
In Relation zu einer Konsumethik oder Ethik des Konsums kann dies fol-
gendes bedeuten: Die Aussagen des Lukasevangeliums führen bei - wie 
Wirtschaftswissenschaftler sagen - rationalem Verhalten des Individuums 
zu einer inneren Grenze des Konsums. Innere Grenze meint hier das in-
nere Maß im Sinne Aristoteles. Gemessen wird der Konsum nicht an den 
zukünftigen Bedürfnissen, sondern an den aktuell existierenden.  
 

1 Ich danke Reiner Manstetten sehr für wertvolle kritische Kommentare, Diskussionen 
und Hinweise zu diesem Aufsatz. 

2 Die ehrerbietige Anrede „Rabbi!“ bedeutet wörtlich: „Mein Großer!“, „Gebieter!“ und 
gilt im heutigen Judentum als Titel für den Lehrer der Thora und den Leiter einer 
synagogalen Gemeinde (vgl. Burkhardt, 1994: S. 1641). 

3 „In der Antike zirkulierte ein Witz über den Geiz: Der Gipfel des Geizes ist es, wenn ein 
Mensch sein Testament aufsetzt und als Namen seines Erben den eigenen aufführt! 
Unser Reicher wird seine Güter verlieren, und in Ermangelung eines Lebens in 
Gottesfurcht wird er weder Nachkommen, noch Erben haben, ein großes Unglück nach 
jüdischer Vorstellung“ (vgl. Bovon, 1996: 286). 

4 Anstelle des Begriffes „Heiden in der Welt“ verwenden andere Übersetzungen des 
Neuen Testamentes auch die Formulierung „Völker der Welt“. Mit ihr sind zwei 
Aussagen verbunden: Zum einen ist es die von den rabbinischen Gelehrten am 
häufigsten verwendete Bezeichnung der außerisraelitischen Menschheit (vgl. 
Strack/Billerbeck, 1924: 191). Zum anderen ist sie ein Hinweis auf das Auserwähltsein 
des Volkes Israel durch Gott (vgl. Wiefel, 1988: 240). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


376 

Literaturverzeichnis 
Burkhard, H. (Hrsg.) (1994): Evangelisches Lexikon für Theologie und Ge-
meinde. Wuppertal.  ► Conzelmann, H. und Lindemann, A. (1995): Arbeits-
buch zum Neuen Testament. 11. Auflage, Tübingen.  ► Deutsche Bibelgesell-
schaft (Hrsg.) (1985): Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers mit 
Apokryphen. Stuttgart.  ► Gnilka, J. (1986): Das Matthäusevangelium, I. Teil. 
Freiburg i. Breisgau.  ► Hauck, D. F. (1934): Das Evangelium des Lukas (Sy-
noptiker II). Leipzig.  ► Hauck, F. und Schwinge, G. (1992): Theologisches 
Fach- und Fremdwörterbuch. 7. Auflage, Göttingen.  ► Köster, H. (1980): Ein-
führung in das Neue Testament. Berlin.  ► Schröder, H. (1979): Jesus und das 
Geld. Wirtschaftskommentar zum Neuen Testament. Karlsruhe.  ► Strack, H. 
C. und Billerbeck, P. (1924): Das Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes 
und die Apostelgeschichte. München.  ► Bovon, F. (1996): Das Evangelium 
nach Lukas. in: Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament. 
Hrsg. von Norbert Brox, Joachim Gnilka, Ulrich Luz und Jürgen Roloff, Zürich / 
Düsseldorf.  ► Ernst, J. (1977): Das Evangelium nach Lukas. in: Regensburger 
Neues Testament. Hrsg. von Jost Eckert und Otto Knoch, Regensburg.  ► Kre-
mer, J. (1988): Lukasevangelium. in: Die neue Echter Bibel. Hrsg. von Josef g. 
Plöger und Josef Schreiner, Würzburg.  ► Schneider, G. (1984): Das Evangelium 
nach Lukas, Kapitel 11-24. in: Ökumenischer Taschenbuchkommentar zum Neuen 
Testament. 2. Auflage, Bd. 3/2. Hrsg. von Erich Gräßer und Karl Kertelge, Würz-
bug.  ► Schweizer, E. (1982): Das Evangelium nach Lukas. in: Das Neue Tes-
tament Deutsch, Neues Göttinger Bibelwerk. Hrsg. von Gerhard Friedrich und 
Peter Stuhlmacher, Göttingen.   ► Strack, H. C. und Billerbeck, P. (1924): Das 
Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes und die Apostelgeschichte. Mün-
chen.   ► Wiefel, W. (1988): Das Evangelium nach Lukas. in: Theologischer 
Handkommentar zum Neuen Testament. Hrsg. von Erich Fascher, Joachim Rohde 
und Christian Wolff, Berlin. 
 

Zur Autorin 

Mi-Yong Lee 
Ziegelhäuser Landstr. 37 
69120 Heidelberg 
Tel: ++49-(0)6221-474362 
Email: Mi-Yong.Lee@uni-hd.de 

Studium der BWL und VWL in Biele-
feld und Heidelberg, 1998-2000 wiss. 
Mitarbeiterin am Lehrstuhl Liesegang an 
der Uni Heidelberg, seit April 2000 Sti-
pendiatin der Konrad-Adenauer-Stiftung 
und der Korea Foundation.  
Dissertationsthema: Informelle Institu-
tionen und wirtschaftliches Handeln: 
Beispiel Südkorea 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, #/# (200#), ##-##  377 

Sorge und Habgier – Haben und Sein 

Korreferat zum Beitrag von Mi-Yong Lee 
 
Im Artikel von Mi-Yong Lee geht es um eine Entfaltung der Gesichts-
punkte, die das Lukasevangelium für eine Ethik des Konsums bietet. Das 
Hauptinteresse liegt dabei in einer Verhältnisbestimmung von Mensch und 
Besitz, einer Auseinandersetzung mit der Existenz des Menschen zwischen 
Haben und Sein. Besonders berücksichtigt wird dabei die Grunddisposition 
des Menschen zur Sorge. 
Da sich aufgrund der Zugehörigkeit Angesehener und Vermögender zur 
christlichen Gemeinde um die Jahrhundertwende der rechte Umgang mit 
Geld und Besitz tatsächlich zu einem zentralen Problem der lukanischen 
Ethik entwickelte, ist der Ansatz, eine Ethik des Konsums im Lichte des 
Lukasevangeliums zu betrachten, durchaus legitim. 
Allerdings wäre es nützlich, dies auf der Grundlage einer sorgfältigeren 
exegetischen Untersuchung zu tun als die Autorin sie hier bietet. Neben 
einer inhaltlichen Auslegung, die hier den Hauptteil einnimmt, gehörten 
dazu auch andere Aspekte wie beispielsweise die Einbeziehung der Parallel-
stellen in die Auslegung. Ein synoptischer Vergleich wäre hier besonders 
von Interesse, da manche Verse der hier ausgewählten Perikopen eine fast 
wörtliche Entsprechung bei Matthäus haben. Dies spricht dafür, dass Teile 
des Textes aus der Logienquelle Q stammen. Im synoptischen Vergleich 
wäre es nun interessant herauszufinden, welcher Text (Lukas oder Mat-
thäus) eher original Q entspricht und was verändert wurde und warum. 
Erst daran ließe sich dann zeigen, was genuin lukanisch ist; und damit auch, 
was das Spezifikum lukanischer Ethik oder des lukanischen Jesus ausmacht. 
Wenn die Autorin von letzterem spricht, sollte nachvollziehbar und be-
gründet sein, was darunter verstanden wird. 
Um der Bedeutung dessen, was lukanisch ist, näher zu kommen, böte sich 
auch eine Einordnung der ausgewählten Texte in ihren Zusammenhang, 
eine Verortung im gesamten Lukasevangelium an. Denn die Komposition 
der Texte und ihre Kontexte geben Hinweise auf mögliche Formen der 
Auslegung. So gehören die hier behandelten Perikopen in den sogenannten 
lukanischen Reisebericht, in dem der Begriff des Reiches Gottes eine ent-
scheidende Rolle spielt. Auch in den hier betrachteten Textstellen ist das 
Reich Gottes (Basileia tu theu) von Bedeutung. Als Alternative zum Stre-
ben nach irdischen Gütern wird auf das Reich Gottes verwiesen. Hier wä-
ren für das Erkenntnisinteresse der Autorin einige Ausführungen zum 
Begriff des Reiches Gottes interessant. Denn die Basileia spielt gerade für 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


378 

die lukanische Ethik eine entscheidende Rolle. Das im Gegensatz zum 
traditionell futurischen bei Lukas präsentische Verständnis des Reich-Got-
tes-Begriffs beinhaltet einen Appell zur Bewältigung und Nutzung der Ge-
genwart. Es gilt, die eigene Existenz in der Gegenwart zu verstehen auf 
dem Hintergrund der schon realisierten und gegenwärtig sich realisierenden 
Basileia. Die Gegenwärtigkeit des Wesens der Basileia zeigt sich als Ethik in 
der Notwendigkeit der Taten, die auf das Hören des Gotteswortes folgen 
müssen. Die Ethik ist hier Teil der Verkündigung des Reiches Gottes inso-
fern sie deren Konsequenz ist. Sie ist die Konsequenz aus dem Umgang mit 
der Heilsplanerkenntnis in der Gegenwart, über den im Endgericht zum 
Zeitpunkt der Parusie Christi Rechenschaft gefordert wird.  Wenn also von 
lukanischer Ethik die Rede ist, sollte diese Dimension mitgedacht werden. 
Zumal auf diese Weise ein direkter Bezug zwischen Verkündigung und 
aktuellem Leben sowie konkretem Handeln deutlich werden kann – unter 
Vermeidung des Missverständnisses, das Reich Gottes sei jenseitig zu den-
ken. 
In ihren Ausführungen geht Mi-Yong Lee ausführlich auf das Streben nach 
irdischen Gütern ein – wenn man so will: auf den Konsum. Sehr gut ist der 
Ansatzpunkt der Autorin, die Habgier aus der Sorge, dem Selbsterhal-
tungstrieb herzuleiten. Mi-Yong Lee versucht, die Sorge als dem Menschen 
wesensimmanentes Phänomen zu zeigen und entwickelt von da aus, wie es 
zu dem Missverständnis kommen kann, der Mensch könne durch das Ha-
ben das Sein beeinflussen. Dem stellt sie die lukanischen Texte entgegen, in 
denen das Sein als weit mehr denn bloßes Haben nicht in der Hand des 
Menschen liegt. 
Widersprechen möchte ich ihr in der Interpretation des Todes des Bauern 
in Lk 12, 20f als Strafe. Der in der Nacht folgende Tod ist schlicht die Ent-
larvung des irdischen Sammelns als vergänglich. So soll auch die Erkenntnis 
aus dem im Folgenden zitierten Gleichnis nicht verurteilen, sondern 
befreien. Diese Intention ist in dem Zuspruch „Fürchte dich nicht du kleine 
Herde“ Lk12, 32 zu erkennen, wie die Autorin an anderer Stelle feststellt. 
Die Sorge wird als dem Menschen immanent anerkannt, sie wird als das, 
was sie ist, gezeigt: als eine Last, die den Menschen drückt, wenn er sich 
und den irdischen Gütern verhaftet bleibt, von der die Hinwendung zum 
Reich Gottes aber befreit. 
Ebenfalls unklar ist mir, warum die Autorin in der nun folgenden Ausle-
gung von Lk 12, 22-34 auf Gen 1, 27;28 Bezug nehmen muss. Abgesehen 
davon, dass V27 für den Text hier gar keine Bedeutung hat (er handelt 
davon, dass Gott den Menschen als Mann und Frau erschuf), erscheint mir 
auch V28 verzichtbar. Für die Sorge Gottes um den Menschen genügt seine 
Kreatürlichkeit. Wenn man den Menschen nicht in seiner Mitge-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361


zfwu, #/# (200#), ##-##  379 

schöpflichkeit, sondern in seiner Sonderstellung in der Schöpfung zeigen 
möchte, genügt für diesen Zusammenhang das „Wieviel besser“ und „Wie-
viel mehr“ in der Perikope selbst. Mit dem wegen der Schwierigkeit der 
Interpretation des  Herrschaftsanspruchs des Menschen viel diskutierten 
V28 bringt die Autorin Probleme mit ins Spiel, die für die Argumentation 
nicht notwendig sind. 
Insgesamt erscheint mir der Ansatz der Autorin sehr interessant. Etwas 
schade ist, dass die Übertragung auf die Gegenwart und damit auch die 
Folgerungen, die für eine Konsumethik gezogen werden können, im Ver-
gleich sehr kurz ausfallen. Die Ergebnisse bleiben zu sehr bei der reinen 
Auslegung stehen. Eine Konsumethik im Lichte des Lukasevangeliums zu 
entwickeln, wäre jetzt noch die Aufgabe.  
 
Katrin Bentele, Tübingen 
Email: Katrin@Bentele.de 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:56:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-361

