
Gertrud Nunner-Winkler

Relativismus als Übergangsphänomen

Auf dem Wege zu einem universalistischen Moralverständnis

Der globale Relativismusverdacht – so die im folgenden zu begründende These – ist
Korrelat eines Umbruchs im Moralverständnis, des Wandels von einer religiös begrün-
deten zu einer innerweltlichen Moral. In einem ersten Schritt soll die weite Verbreitung
von moralischem Relativismus (1) und dessen Fundierung aufgezeigt werden (2). Sodann
will ich die Entwicklung einer universellen Vernunftmoral als kollektiven Lernprozess
nachzeichnen und exemplarisch illustrieren (3). Es folgt die Beschreibung individueller
Lernprozesse – solcher, die zur Entwicklung und Durchsetzung der moralischen Neu-
orientierung geführt haben (4), und solcher, die sich nach der Umbruchsphase vollziehen
(5). In der knappen Schlussanmerkung geht es um interessengeleitete Wahrnehmungs-
verzerrungen in Übergangszeiten (6).

1. Moralischer Relativismus – ein verbreitetes Deutungsmuster

In den Sozialwissenschaften gilt der unaufhebbare Dissens in der Moral als Signum der
Moderne. So etwa heißt es bei Habermas: »Die Vernunftmoral...kann keinen Pflichten-
katalog, nicht einmal eine Reihe hierarchisch geordneter Normen auszeichnen«.1 Luh-
mann behauptet: »Es fehlt Konsens über die Kriterien, nach denen die Werte gut bzw.
schlecht zuzuteilen sind. Moralische Kommunikation...(kann) in einer polykontextura-
len Welt nicht mehr einstimmig sein«.2 Heitmeyer erklärt, dass es »keinen gemeinsamen
universalistischen Werte- und Normkonsens gibt«.3 Richard Münch merkt an, dass
»moralische Diskurse in keinen Konsens münden, vielmehr der permanente Dissens
herrscht«.4 Hans-Georg Soeffner notiert, dass »zunehmend an die Stelle des Konsenses
über gemeinsame Normen der Konsens (tritt), dass es solche gemeinsamen Normen
kaum mehr gäbe«.5

Diese Diagnosen stimmen mit neueren philosophischen Analysen überein. Postmo-
derne Theorien dekonstruieren das aufklärungsorientierte Vertrauen in die Existenz ei-

1 Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des de-
mokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main 1992, S. 146.

2 Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt 1998, S. 248.
3 Wilhelm Heitmeyer, Was hält die Gesellschaft zusammen?, Frankfurt am Main 1997, S. 25.
4 Richard Münch, »Zahlung und Achtung. Die Interpenetration von Ökonomie und Moral« in

Zeitschrift für Soziologie, 23, 1994, S. 388–411, hier: S. 408.
5 Hans-Georg Soeffner, »Handeln im Alltag« in Bernhard Schäfers und Wolfgang Zapf (Hrsg.),

Handwörterbuch zur Gesellschaft Deutschlands, Bonn 1998, S. 276–287, hier: S. 285.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


ner universalistischen Vernunftmoral.6 Angesichts der Multiperspektivität moderner
Gesellschaften wird die Annahme eines festen Standpunktes, der eine allgemein ver-
bindliche Weltsicht zu formulieren erlaubte, als Teil der modernen Metaerzählung de-
couvriert.7 Der Kommunitarismus bindet nicht nur die Genese, sondern auch die Gel-
tung moralischer Inhalte an je spezifische Gemeinschaften und Traditionen.8 Dazu passt
Richard Rortys These von der Unübersetzbarkeit moralischer Begriffe über die Grenzen
unterschiedlicher Kulturen und Sprachen hinweg.9

Auch die Bevölkerung unterstellt seit langem einen Verfall oder eine Relativierung von
Moral. 76 Prozent meinen, dass die Werte verloren gehen,10 82 Prozent, dass die Men-
schen immer egoistischer geworden sind, 65 Prozent, dass wir eine moralische Wende
brauchen.11 Die Hälfte glaubt: »Es kann nie völlig klare Maßstäbe über gut und böse
geben. Was gut und böse ist, hängt immer allein von den gegebenen Umständen ab.«12

Nur 30 Prozent nehmen an, dass es in Deutschland gemeinsame Vorstellungen darüber
gäbe, was recht und unrecht ist.13

2. Die Erfahrungsbasis des Relativismusverdachts

Der Relativismusverdacht gründet in Fehldeutungen, aber auch im Erleben realer Norm-
widersprüche. Dies sei im folgenden kurz dargestellt.

2.1 Geltung und Befolgung

Wahrgenommene Übertretungen untergraben das Vertrauen in Normgeltung, wobei
deren massenmediale Skandalisierung zu einer erheblichen Überschätzung ihrer Häu-
figkeit führt. Während etwa zwischen 1993 und 2003 Morde um 40 Prozent, Autodieb-
stähle um 70 Prozent zurückgegangen sind, glaubt die Bevölkerung, Morde hätten um
mehr als das Doppelte, Autodiebstähle um etwa das Fünffache zugenommen. Dabei fällt
die Überschätzung bei höherem Konsum von Privatfernsehen deutlich stärker aus.14

Angesichts der unterstellten hohen Kriminalität zweifeln dann selbst Menschen, die per-
sönlich von der Unverbrüchlichkeit bestimmter Normen überzeugt sind, dass andere
ihre Haltung teilen. So etwa geben in Umfragen 88 % an, das Gebot: ›Du sollst nicht
töten‹ gelte für sie, aber nur 47 % erwarten, dass die meisten Menschen ebenso urteilten.

6 Vgl. Zygmunt Baumann, Postmoderne Ethik. Hamburg 1995.
7 Siehe dazu Jean-François Lyotard, Der Widerstreit. München 1989.
8 Alasdair C. McIntyre, After virtue. London 1985.
9 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt am Main 1989.

10 Elisabeth Noelle-Neumann und Renate Köcher, Allensbacher Jahrbuch der Demoskopie,
München 1997, S. 271.

11 Ebd., S. 35.
12 Ebd., S. 716.
13 Ebd., S. 747.
14 Christian Pfeiffer / Michael Windzio / Matthias Kleimann, »Die Medien, das Böse und wir«

in Monatsschrift für Kriminologie und Strafrechtsreform, 87 (6), 2004, S. 415– 435.

171 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 171

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


Bei dem Gebot ›Du sollst nicht stehlen‹ lauten die entsprechenden Zahlen 83 %
und 24 %.15

Nun indizieren Vergehen allerdings – solange sie geahndet werden – nicht die Ungül-
tigkeit der verletzten Normen. Auch der Dieb weiß um das Diebstahlsverbot – deswegen
stiehlt er im Verborgenen. Ausnahmslose Konformität wäre nur im Extremfall totalitärer
Kontrolle16 oder vollständiger Persönlichkeitsüberformung denkbar. Die aus beobach-
tetem Fehlverhalten abgeleitete Relativismusdiagnose beruht also auf einem Missver-
ständnis. Aber Menschen erfahren auch reale Normwidersprüche.

2.2 Prozesse sozialstrukturellen Wandels

Mit der Modernisierung haben sich gesellschaftliche Teilssysteme ausdifferenziert, die je
spezifische Funktionen erfüllen und nach je eignen Codes operieren. So ist in der Wirt-
schaft individuelle Konkurrenzorientierung, in der Familie wechselseitige Fürsorge ge-
fordert, in der Politik geht es um Machterhalt, in der Wissenschaft um Wahrheitssuche,
im Bildungssystem um den Erwerb von Zertifikaten.17 Da die Individuen stets in meh-
reren Teilsystemen handeln, deren Wertordnungen nicht aufeinander abgestimmt sind,
sehen sie sich häufig mit gegensätzlichen normativen Erwartungen konfrontiert.

Die Wahrnehmung von Widersprüchen wird durch zunehmende Kontakte mit ande-
ren Kulturen verstärkt, die nicht nur der Tourist auf Reisen sondern auch der Bürger in
Einwanderungsgesellschaften erlebt und die in der Öffentlichkeit zu heftigen Kontro-
versen führen (z.B. ›Ist Schächten zulässig? Darf eine Lehrerin ein Kopftuch im Unter-
richt tragen? Wie ist mit den sog. Ehrenmorden umzugehen?).

Noch viel hautnäher und alltäglicher erleben die Individuen normativen Dissens in
den eigenen Familien – moralischen Dissens zwischen den Generationen.

2.3 Generationendifferenzen im Moralverständnis

In einer repräsentativen Untersuchung wurden je hundert 20–30-, 40–50- und 65–75-
jährige nach einer kurzen Exploration ihres Moralverständnisses (›Was verstehen Sie
unter Moral? Können Sie ein paar Beispiele nennen, was für Sie echt unmoralisches Ver-
halten ist?‹) gebeten, 25 Normübertretungen moralisch zu bewerten.18 Diese betrafen
u.a. die Familien- und Geschlechterordnung (z.B. mütterliche Berufstätigkeit, Homo-

15 Elisabeth Noelle-Neumann und Renate Köcher 1997, aaO., (FN 10), S. 271.
16 Stefan Trechsel, »To What Extent are Human Rights Universal« in Beat Sitter-Liver (Hrsg.),

Universality: From Theory to Practice, Fribourg 2009, S. 211–228.
17 Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main 1998.
18 Vgl. Gertrud Nunner-Winkler, »Wandel in den Moralvorstellungen. Ein Generationenver-

gleich« in Wolfgang Edelstein und Gertrud Nunner-Winkler (Hrsg.), Moral im sozialen Kon-
text, Frankfurt 2000, (pp. 299-336); Gertrud Nunner-Winkler und Marion Nikele, »Moralische
Differenz oder geteilte Werte? Empirische Befunde zur Gleichheits-/Differenz-Debatte« in
Bettina Heintz (Hrsg.), Geschlechtersoziologie (Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozial-
psychologie, Sonderband 41) Wiesbaden 2001, S. 108–135.

172 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 172

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


sexualität, Scheidung), das politische und das religiöse System (z.B. Wehrdienstverwei-
gerung, Kirchenaustritt), das Umweltverhalten (z. B. Müllsortierung). Bei fünf Vorgaben
wurde zusätzlich die Zulässigkeit von Ausnahmen erfragt (›Können Sie sich eine Situa-
tion vorstellen, in der Sie anders urteilen würden?‹).

Bei 22 der 25 Vorgaben fanden sich hochsignifikante und erhebliche Unterschiede
zwischen den Generationen im Inhalt und der Begründung von Normen. So etwa lehnten
70 Prozent der Ältesten homosexuelles Verhalten strikt ab (z.B. als »sündhaft«, »wider-
natürlich«, »krankhaft«, »ekelerregend«), 90 Prozent der Jüngsten hingegen akzeptierten
es (z. B. »Wo die Liebe hinfällt«, »Das ist deren Entscheidung«). 80 Prozent der Ältesten
(im Vergleich zu 40 Prozent der Jüngsten) verurteilten mütterliche Berufstätigkeit (z. B.
»Sie versäumt ihre Pflichten«, »Das ist egoistisches Streben nach Selbstverwirklichung«),
während die Jüngern auf Entscheidungsfreiheit und funktionale Äquivalente verwiesen
(z. B. »Das ist eine Frage der guten Haushaltsorganisation – der Vater, die Großeltern,
die Tagesmutter können die Kinder versorgen – solange die Kinder nicht leiden«). 65
Prozent der Ältesten verurteilten Scheidung (z. B. »Was man sich am Traualtar verspro-
chen hat, das muss man halten – auch wenn der Mann die Frau schlägt«), bei den Jüngsten
besteht Konsens über die Akzeptanz von Scheidung (z. B. »Wenn die sich nicht mehr
verstehen«).

Unterschiede ergaben sich auch in Bezug auf die Zulässigkeit von Ausnahmen. Ein
Beispiel: Das Versäumnis, Müll zu sortieren, wird von allen scharf verurteilt, wobei sich
zwei Drittel der Ältesten keine Situation vorstellen können, in der sie anders urteilen
würden (z. B. »Ordnung muss sein. Wenn die Container schon dastehen, soll man sie
nutzen – auch wenn die das hinterher wieder zusammenwerfen«). Zwei Drittel der
Jüngsten gewähren Ausnahmen (z. B. »Wenn die Container so weit weg sind, dass man
mehr Benzin verfährt als das Sortieren bringt«, »Wenn jemand alt und gebrechlich ist«).
Die Älteren fordern also pünktlichen Regelgehorsam, Jüngere hingegen akzeptieren
Ausnahmen, wenn der Sinn einer Regel verfehlt wird oder höherwertige Normen (z. B.
Rücksicht auf Schwächere) kollidieren. Das zeigt sich auch an den Beispielen für unmo-
ralisches Verhalten. Über zwei Drittel der Ältesten zählen konkrete Regelverletzungen
auf (z. B. »Stehlen«, »Ehebruch begehen«), über zwei Drittel der Jüngsten betten die
Übertretung in einen konkreten Kontext ein (z. B. »Von jemandem etwas wegnehmen,
der selbst nichts hat«, »Die Ehefrau betrügen und ihr sagen, dass man sie liebt«). Durch
die Angabe erschwerender Umstände geben sie zu verstehen, dass sie sich durchaus Si-
tuationen vorstellen können, in denen Ausnahmen rechtfertigbar wären (z. B. Mundraub,
wechselseitige Verständigung über eine offene Beziehung).

2.4 Fokussierung auf Dilemmata

Mit der Zulässigkeit von Ausnahmen entstehen moralische Dilemmata, die rasch ins
Zentrum öffentlicher Aufmerksamkeit gerückt werden. Dabei ist Dissens unvermeidlich,
weil Probleme unterschiedlich gerahmt, kollidierende Normen unterschiedlich gewich-
tet und Folgen unterschiedlich abgeschätzt und bewertet werden. Um dies an den Kon-

173 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 173

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


troversen um den Schwangerschaftsabbruch zu illustrieren: Die klassische Rahmung
zentriert auf das Recht des neuen Lebens, wobei strittig ist, wann es beginnt. In diese
Debatte hat die Frauenbewegung das Recht der Frau auf Selbstbestimmung eingeführt.
So entsteht ein moralisches Dilemma, wenn bereits mit der Zeugung ein Recht auf Leben
zugeschrieben wird. Im politischen Diskurs in den USA geht es um das Recht der Bürger
auf Nichteinmischung in die Privatsphäre.19 Dazu kommt in jüngster Zeit eine weitere
Rahmung ins Spiel – das Problem von Selektionismus und der Macht von Biopolitik.
Inhaltlich ergeben sich aus den unterschiedlichen Rahmungen konträre Entscheidungen:
Wird das Lebensrecht ab der Zeugung zugestanden, ist Abtreibung überhaupt nicht oder
allenfalls in besonderen Notsituationen rechtfertigbar. Wird dem Selbstbestimmungs-
recht der Frau – zumal in der frühen Schwangerschaftsphase – Vorrang eingeräumt, gilt
Abtreibung als rechtfertigbar. Steht das Recht auf den Schutz der Privatsphäre im Vor-
dergrund, wird die Entscheidung persönlichen ethischen Überzeugungen überlassen.
Die biopolitische Rahmung bestreitet das Recht, ein als behindert diagnostiziertes Kind
abzutreiben, mag aber ansonsten Abbruch durchaus zulassen. Zu diesen Gegensätzen
aufgrund unterschiedlicher Rahmungen kommen noch Differenzen in der empirischen
Abschätzung der Folgen, eines Verbots etwa auf die Häufigkeit illegaler Abbrüche und
auf die Gefährdung der Frauen, wobei dann die erwarteten Konsequenzen noch unter-
schiedlich bewertet werden.

2.5 Fazit

Aus mehreren Gründen steigt der Relativismusverdacht: In ihrer Häufigkeit massiv
überschätzte Regelverstöße werden als Indiz für mangelnden Normkonsens missdeutet.
Die Widersprüche zwischen den normativen Ordnungen der ausdifferenzierten Teil-
systeme werden nicht mehr durch eine kollektiv geteilte Wertehierarchisierung aufge-
hoben, sondern müssen individuell überbrückt werden. Vermehrte interkulturelle Kon-
takte offenbaren moralische Differenzen. Schließlich sind Normkonflikte auch innerhalb
von Familien alltäglich erfahrbar, sofern sich die Moralvorstellungen stark gewandelt
haben. Mit der zunehmenden Akzeptanz von Ausnahmen kommt es zu echten Dilem-
mata, für die konträre Lösungen propagiert werden. Insgesamt ist somit moralischer
Dissens zu einem festen Bestandteil der alltagsweltlichen Erfahrungswelt von jedermann
geworden.

Doch die Fokussierung auf Normwidersprüche, die den moralischen Relativismus
ständig zu bestätigen scheinen, blendet klare Anzeichen eines sich bereits herausbilden-
den universalistischen Konsenses aus.

19 Vgl. Jürgen Gerhards und Dieter Rucht, »Öffentlichkeit, Akteure und Deutungsmuster: Die
Debatte über Abtreibungen in Deutschland und den USA« in J. Gerhards (Hrsg.), Die Ver-
messung kultureller Unterschiede. Deutschland und USA im Vergleich, Opladen 2000.

174 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 174

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


3. Universalistische Vernunftmoral – ein kollektiver Lernprozess

Die Entwicklung eines universalistischen Konsenses – so die im folgenden zu begrün-
dende These – lässt sich als Produkt von Lernprozessen verstehen. Dabei geht es nicht
um die passive Übernahme vorgegebener Verhaltensweisen oder Werte sondern um
prinzipiell bewusstseinfähige selbstgesteuerte Konstruktionen der Subjekte. Lernpro-
zess ist ein normatives Konzept: Mit Gründen halten Lernende wie Beobachter die neu
erworbene Sicht für angemessener als die vorauslaufende.

Im folgenden wird das neu entwickelte Moralverständnis zunächst beschrieben, dann
kurz begründet, inwiefern es als angemessener gelten kann als das tradierte, und schließ-
lich wird aufgezeigt, dass es tatsächlich eine gewisse Verbreitung gefunden hat.

3.1 Die innerweltlich begründete Minimalmoral

Unterschiede in den Moralvorstellungen werden häufig als Zeichen einer Auflösung von
Moral aufgrund von Säkularisierung gedeutet. Angemessener scheint es, die Verände-
rungen als Wandel einer religiös begründeten Moral zu einer innerweltlichen Vernunft-
moral zu begreifen, der sich – auch wenn die Trennung von Religion und Moral bereits
in der Aufklärung vollzogen wurde – auf breiter Basis verzögert erst im Verlauf der
zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderst durchgesetzt hat. Danach gelten Normen nicht
länger, weil sie von Gott oder geheiligten Autoritäten gesetzt oder der Natur vorgegeben
sind – sie fundieren vielmehr »in unser aller Wollen« (Tugendhat). Dies expliziert Rawls’
Modell der Konsensfindung unter dem Schleier der Unwissenheit, das er als Rekon-
struktion des (unparteilich reflektierenden und informierten) alltagsweltlichen Moral-
verständnisses versteht.20 Danach sind jene Normen gültig, denen alle in Unkenntnis
ihrer askriptiven Merkmale (z.B. Geschlecht, Hautfarbe) oder persönlichen Präferenzen
(z.B. religiöse Überzeugungen, sexuelle Orientierung) frei zustimmen würden. In der
hypothetischen Ursprungssituation wissen alle nur um universelle Bedingungen der
menschlichen Existenz: Anders als Engel sind Menschen verletzlich, anders als Heilige
bereit, Dritte aus Eigennutz zu schädigen, anders als rein instinktdeterminierte Tiere
fähig, dies zu unterlassen. Alle sind daran interessiert, dass sie selbst oder ihnen Nahe-
stehende keinen Schaden leiden. Daher werden sie Normen zustimmen, die die Schädi-
gung Dritter untersagen, aber größtmögliche Freiheit beanspruchen für alle persönlichen
Projekte, die niemanden verletzen.

Diese Normen lassen sich inhaltlich benennen:21 Es geht um die negativen Pflichten,
die eine direkte Schädigung anderer verbieten (Du sollst andere nicht – töten, belügen,
bestehlen etc.) und die, sofern sie allein Unterlassungen fordern, jederzeit, überall und
gegenüber jedermann einhaltbar sind. Dazu kommt die positive Pflicht ‚do your duty’,
die untersagt, andere durch die Enttäuschung legitimer Erwartungen indirekt zu schä-

20 John Rawls, A theory of justice, London/Oxford/New York 1972.
21 Vgl. Bernhard Gert, Die moralischen Regeln. Eine neue rationale Begründung der Moral.

Frankfurt am Main 1988.

175 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 175

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


digen. Als formales Gebot genießt es – wie das Gebot Versprechen zu halten – universelle
Gültigkeit. Die konkreten Anforderungen differieren jedoch zwischen Rollen, Kulturen,
Epochen – sie hängen ab von den Erwartungen, die an die Übernahme bestimmter Auf-
gaben oder an die Einbindung in bestimmte soziale Institutionen geknüpft sind. Im Ver-
gleich zu traditionalen Moralen ist die so begründete moderne Minimalmoral – durch
die Überwindung der Unterscheidung von Binnen- und Außenmoral – sozial erweitert.
Zugleich ist sie – durch die klare Abgrenzung der Fragen des guten Lebens von der Moral
– inhaltlich eingeengt. Schließlich handelt es sich um eine Verantwortungsethik: Aus-
nahmen können als rechtfertigbar gelten, wenn durch die Übertretung einer Norm ge-
ringerer Schaden entsteht als durch ihre Befolgung. Dabei ist Konsens in konkreten Di-
lemmata nicht zwingend erzielbar – zu fallibel sind die Folgenabschätzungen, zu diffe-
rierend deren Bewertungen. Doch dies ist nicht gleichbedeutend mit moralischem Rela-
tivismus. So wenig die Existenz der Dämmerung die Unterscheidung von Tag und Nacht
entwertet – so wenig hebt die Grauzone legitimen moralischen Dissenses die Unter-
scheidung von moralisch falsch und richtig auf.

Aus Sicht dieser Rekonstruktion einer Vernunftmoral sind die berichteten Wider-
sprüche zwischen älteren und jüngeren Generationen und die Unauflösbarkeit von Di-
lemmata keineswegs Indiz für Moralverfall. Sie reflektieren vielmehr die Herausbildung
einer innerweltliche Moral, die Verhaltensweisen, die Dritte nicht schädigen, dem freien
Entscheidungsspielraum des Individuums zurechnet (z.B. Homosexualität) und Aus-
nahmen zulässt, wenn geringerer Schaden entsteht (z.B. Verzicht auf Müllsortierung).

Die Vernunftmoral hat gegenüber der tradierten Moral mehrere Vorzüge. Moral dient
einer Regulierung sozialer und interpersoneller Konflikte, die – im Gegensatz zu Gewalt
– auf das Einverständnis der Betroffenen setzt. Dieses ist in der Vernunftmoral über-
zeugender und umfassender gewährleistet: Normen werden nicht aus transzendenten
Einsichten abgeleitet, die nur wenigen zugänglich sind. Vielmehr gründen sie in der freien
Zustimmung aller Betroffenen, die allein im Wissen um unstrittig universell geteilte
Merkmale der menschlichen Existenz urteilen. Dabei sichert die Konsensbedingung, die
allen ein gleiches Vetorecht zuerkennt, Gleichachtung. Der Schleier der Unwissenheit
sichert Unparteilichkeit. Die Freiwilligkeit der Zustimmung verbürgt, dass dem geteilten
Interesse an Schadensminimierung Rechnung getragen wird. Als Minimalmoral spezifi-
ziert die Vernunftmoral allein notwendige Bedingungen menschlicher Kooperation. So
gewährt sie mit der Entmoralisierung der Fragen des guten Lebens freie Gestaltungs-
möglichkeiten der konkreten Lebensführung, solange diese mit gleichen Freiheitsrechten
anderer kompatibel sind. Diese Freiheit kommt nicht nur den Individuen zugute, son-
dern auch Kulturen, denen die »gemeinsame Treue zu und gemeinsame Sorge für be-
stimmte historische Institutionen«22 wichtig ist. Nicht zuletzt befördert eine universelle
Moral den weltweiten Austausch von Gütern, Dienstleistungen, Arbeitskräften, sofern
man auf die Einhaltung von Abmachungen auch mit Fremden vertrauen kann. Kurz: Auf

22 Charles Taylor, »Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitaris-
mus« in Axel Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grund-
lagen moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main 1993, S. 103–130, hier: S. 111.

176 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 176

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


eine allen einsichtige Vernunftmoral können sich Menschen aus unterschiedlichen hi-
storischen und religiösen Traditionen verständigen – sie erfahren Gleichachtung, be-
wahren weitgehende kulturelle Autonomie und können gewinnversprechende Koope-
rationsbeziehungen eingehen.

3.2 Zur Existenz geteilter Moralvorstellungen

Geteilte Normen gibt es – entgegen der Verfallsthese – auch in säkularisierten Gesell-
schaften, und die Vernunftmoral findet zunehmend Verbreitung. Dies sei im folgenden
kurz belegt.

3.2.1 Moralischer Konsens und Dissens im Kulturvergleich

Zwischen 1991 und 1998 wurden in insgesamt 26 europäischen Ländern moralische Be-
wertungen von Verhaltensweisen aus zwei Kontexten – der Sexualmoral (voreheliche,
außereheliche, gleichgeschlechtliche sexuelle Beziehungen) und der Steuermoral (Steu-
erhinterziehung, Subventionsbetrug) erhoben (Pickel 2001). Dabei zeigte sich: Vorehe-
licher Geschlechtsverkehr wird in Ländern mit geringer Kirchlichkeit breit akzeptiert,
hingegen in Ländern mit einem starken katholischen Bevölkerungsanteil vielfach als
falsch gebrandmarkt. Homosexualität wird in fast allen osteuropäischen Staaten und in
stark katholischen westeuropäischen Ländern deutlich abgelehnt, in den anderen Län-
dern sind Befürworter und Gegner in etwa ausgeglichen. Hingegen werden außereheliche
Beziehungen (mit Ausnahme von Russland) in allen Ländern verurteilt, und zwar be-
sonders scharf in stark säkularisierten Ländern (Niederlande, Schweden, Norwegen).
Auch Steuerbetrug und insbesondere Subventionsbetrug wird in fast allen Ländern deut-
lich abgelehnt.

In die gleiche Richtung weisen Daten, die zwischen 1995 bis 2002 in 73 Ländern aus
allen Teilen der Welt erhoben wurden.23 Erfragt wurde die moralische Rechtfertigbarkeit
von Abtreibung, Scheidung, Steuerhinterziehung und Bestechung. Bei der Bewertung
von Abtreibung und Scheidung finden sich erhebliche kulturelle Differenzen, bei der von
Bestechung und insbesondere von Steuerhinterziehung hingegen zeigt sich über alle
Länder hinweg ein hoher Konsens in der Verurteilung.

Beide Untersuchungen belegen, dass bestimmte Normen eine Länder und Kultur-
kreise übergreifende Gültigkeit genießen. Es sind dies Normen, die betrügerisches Ver-
halten – gegenüber dem Partner, gegenüber dem Staat – tabuisieren. Bei anderen Normen
hingegen finden sich erhebliche kulturspezifische Unterschiede. Diese betreffen Rege-
lungen des Sexualverhaltens und der Familienbeziehungen, die von religiösen Überzeu-
gungen oder institutionellen Vorgaben bestimmt werden.

23 Hermann Dülmer, »Moralischer Universalismus, moralischer Kontextualismus oder morali-
scher Relativismus? Eine empirische Untersuchung anhand der Europäischen- und der Welt-
wertestudie« in Gerhard Ernst (Ed.), Moralischer Relativismus, Paderborn 2009, S. 55–79.

177 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 177

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


3.2.2 Zur Verbreitung von Menschenrechten

Die Menschenrechte sind egalitär begründete universelle, unveräußerliche, unteilbare
Rechte, die jedem Menschen qua Menschsein gleichermaßen zustehen. Ihr Kern sind
liberale Freiheitsrechte, die den negativen Pflichten der Vernunftmoral entsprechen (u.a.
Recht auf Leben, Freiheit, Eigentum). 1948 wurde die Allgemeine Erklärung der Men-
schenrechte der UN von 43 Staaten (ohne Gegenstimme bei 8 Enthaltungen) verabschie-
det. 1966 hat die UN-Generalversammlung (wieder ohne Gegenstimme) zwei Pakte –
über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte und über bürgerliche und politische
Rechte – verabschiedet. Beide (bis zum Jahr 2000 von 147 Staaten ratifizierte) Pakte set-
zen die Menschenrechtserklärung in völkerrechtliche Verträge um, wobei zugleich Über-
wachungs- und Durchsetzungsinstrumente institutionalisiert wurden. Noch weitere Er-
klärungen und Abkommen wurden verabschiedet, von denen die Kinderrechtskonven-
tion die größte Akzeptanz gefunden hat – mit Ausnahme von zwei Staaten (USA, So-
malia) haben weltweit alle Länder dieser Erde sie ratifiziert.

Zweifellos gibt es in der Menschenrechtsdebatte strittige Momente. Zum einen herr-
schen immanente Kontroversen. So etwa wird entgegen der individualistischen Bestim-
mung des Personbegriffs das Recht eingefordert, nicht nur als Mensch unter Menschen
sondern als Angehöriger einer bestimmten Gruppe oder Ethnie anerkannt zu werden.
Spannungen ergeben sich zu Traditionen, die Rechte nicht als von Menschen wechsel-
seitig einander zuerkannt, sondern als von göttlicher Macht verliehen begreifen. So etwa
gesteht die islamische Interpretation des von der UN Frauenkonvention geforderten
Gleichbehandlungsgebots Frauen allein das Recht zu, nach Maßstäben ›islamischer Ge-
rechtigkeit‹ behandelt zu werden (die ihre Benachteiligung u.a. bei der Ehescheidung, im
Erbrecht rechtfertigen). Zudem lassen einige der Menschenrechte (nicht aber u.a. das
Recht auf Leben, das Verbot von Folter und Sklaverei) Einschränkungen zu, wobei über
das nur je kontextbezogen einschätzbare Ausmaß Konsens nicht zwingend erreichbar
ist. Schließlich gibt es Dissens auch bei der Spezifikation spezifischer positiver Rechte
und Pflichten (z. B. Recht auf festen Wohnsitz, Erziehungsrecht der Eltern, Einehe), die
die Freiheit zur Wahl anderer Lebensformen beschneiden (z. B. Nomadentum, Erzie-
hung der Kinder durch die Gemeinschaft, alternative Familienformen). Zum andern gibt
es Versuche, die Menschenrechte global als Ausdruck westlich imperialistischer Inte-
ressen zu diskreditieren. Nun sind die Menschenrechte in der Tat gleichursprünglich mit
demokratischen Prinzipien im Kontext der westlichen Aufklärungstradition entwickelt
worden. Gleichwohl sind Genesis und Geltung getrennt zu bewerten. Das ptolomäische
Weltbild etwa wird nicht aufgrund seiner Entstehungsgeschichte sondern aufgrund as-
tronomischer Berechnungen verworfen. Zudem wird der Imperialismusvorwurf häufig
gerade von Despoten im Interesse der eigenen Machterhaltung mobilisiert. Die Opfer
von Menschenrechtsverletzungen sind an Schutz vor Folter und an Freiheitsrechten in-
teressiert. Auch in islamischen Staaten fordern Oppositionelle »institutionelle und

178 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 178

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


grundlegende Veränderungen des Systems..., die mit der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte und mit den Prinzipien der Demokratie übereinstimmen«.24

Insgesamt implizieren die Kontroversen keinen Kulturrelativismus. Sie zeigen, dass
Durchsetzung und Detaillierung der Menschenrechte als unabgeschlossenes Projekt zu
verstehen ist,25 dass es aber weltweit akzeptierte Verfahren zur Konfliktaustragung und
Verständigung und »interkulturell vermittelbare Gründe gibt, die zwischen besseren und
schlechteren Lebensbedingungen zu unterscheiden erlauben«.26

3.2.3 Kooperation internationaler Gerichte

Seit Ende des Kalten Krieges ist die Zahl internationaler Streitbeilegungsorgane sprung-
haft angestiegen. 2004 waren es 86, von denen fast die Hälfte erst nach 1990 neu geschaffen
worden waren. An dieser raschen Zunahme entzündete sich eine intensive Debatte. An-
gesichts des Fehlens übergeordneter Organe, der Zunahme völkerrechtlicher Normen,
der Überschneidung von Sachbereichen, die parallel in unterschiedlichen Institutionen
behandelt werden, sowie der Schaffung von sog. ›soft law‹, das keine Rechtsverbindlich-
keit begründet, wurde ein ›Kampf der Gerichte‹ und eine Zersplitterung des Rechts be-
fürchtet. Diese Befürchtungen haben sich jedoch nicht bewahrheitet. Eine neuere Un-
tersuchung hat nachgewiesen, dass ganz im Gegenteil die internationalen Gerichte die
Rechtssprechung der anderen zunehmend häufiger rezipieren, wobei sie stark um Kon-
sistenz bemüht sind. Von den fast 400 analysierten Bezugnahmen sind nur wenig mehr
als ein Prozent als konflikthaft zu bewerten. Letztlich setzt sich das geteilte Interesse
aller Gerichte an der Wahrung von Konsistenz und Kohärenz durch. Ohne hierarchische
Steuerung, auf dem Wege eines herrschaftsfreien Diskurses, gelingt es so, die Einheit des
Rechts zu sichern.27

3.3 Fazit

Es gibt weltweit geteilte normative Überzeugungen. Mit ihrer Eingrenzung auf universell
geltende Normen ist die Vernunftmoral für den Ausbau von Kooperationsbeziehungen
förderlich und passt besser zu einer sich zunehmend vernetzenden Welt als partikulare,
an spezifische religiöse Glaubenssätze gebundene traditionale Moralen. Insofern kann

24 Interview mit Mohsen Kadivar über die Erklärung der iranischen Intelektuellen, Süddeutsche
Zeitung, 8. 1. 2010, S. 12.

25 Kanyandago, »From Negative to Positive Universality: Anthropological and Ethical Implica-
tions for Africa« in Beat Sitter-Liver (Hrsg.),  Universality: From Theory to Practice Fri-
bourg 2009, S. 313–335.

26 Dieter Sturma, »Zwischen Universalismus und Relativismus« in Essener Unikate 14/2000,
S. 38–45, hier: S. 45.

27 Michael Nunner, Kooperation internationaler Gerichte, Tübingen 2009; für Wirtschaftsrecht
vgl. Thomas Cottier, »Cosmopolitan Values in International Economic Law« in Beat Sitter-
Liver (Hrsg.),  Universality: From Theory to practice, Fribourg 2009, S. 33–53.

179 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 179

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


ihre Entwicklung als Lernprozess verstanden werden. Damit stellt sich die Frage nach
dem Motor der Entwicklung.

4. Individuelle Lernprozesse im Umbruch

Kollektive Lernprozesse beruhen auf vorauseilenden ontogenetischen Lernprozessen.
Dabei sind Erarbeitung, Durchsetzung und Weitergabe neuer Einsichten zu unterschei-
den. Im folgenden wird zunächst die Umbruchphase dargestellt – die Entfaltung kogni-
tiver und moralischer Urteilsfähigkeiten der Initiatoren, die ihr neues Moralverständnis
erst im Durchgang durch eine relativistische Zwischenphase entwickelt und durchgesetzt
haben. Im zweiten Schritt geht es dann um die Lernprozesse der folgenden Generationen,
die in eine bereits von der Vernunftmoral bestimmte Gesellschaft hineinwachsen.

4.1 Moralwandel durch kognitive und moralische Höherentwicklung

Nach Kohlbergs in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts erarbeiteten Theorie28

entfaltet sich das moralische Bewusstsein als Abfolge zunehmend komplexerer Denk-
strukturen. Bis etwa 10–11 Jahren haben Kinder ein rein instrumentalistisches (präkon-
ventionelles) Moralverständnis – Normen gelten, weil sie von Autoritäten gesetzt und
mit Sanktionen ausgestattet sind. Es folgt das für die meisten Erwachsenen charakteris-
tische konventionelle Niveau – Normen sind verpflichtend, weil sie in der eigenen Grup-
pe, der eigenen Gesellschaft faktisch vorherrschen. Erst auf dem eher selten erreichten
postkonventionellen Niveau werden Normen aus den universellen Prinzipien der Auf-
klärungsmoral (Gleichheit, Gerechtigkeit, Achtung vor der Würde der Person) abgelei-
tet.

Relativismus entsteht im Übergang vom konventionellen zum postkonventionellem
Niveau. Die postkonventionelle Orientierung an abstrakten Prinzipien setzt den Erwerb
des formal operationalen Stadiums29 voraus. Auf dieser Stufe der kognitiven Entwick-
lung wendet sich das Denken auf sich selbst zurück – die Funktionsweise der eigenen
kognitiven Prozesse wird zum Gegenstand der Reflexion. Zugleich erlauben die neu
entfalteten hypothetischen Denkfähigkeiten in reflexive Distanz zur Außenwelt zu tre-
ten. Nicht länger mehr wird das Vorfindliche als unhintergehbar objektiv vorgegeben
verstanden, vielmehr erscheint es als ein bloß faktisch, quasi rein zufällig, realisierter
Ausschnitt aus einem fast unbegrenzten Möglichkeitsraum. Mit der Entdeckung von
Kontingenz und Selbstreflexion werden Heranwachsende der konstruktiven Anteile von
Theoriegebäuden, Weltanschauungen, Moralsystemen sowie alternativer Konstrukti-
onsmöglichkeiten gewahr. Dabei überschätzen sie – wie bei früheren Entwicklungsstufen

28 Lawrence Kohlberg, Essays on moral development, Vol. 2: The psychology of moral develop-
ment. The nature and validity of moral stages, San Francisco (California) 1984.

29 Bärberl Inhelder und Jean Piaget, The growth of logical thinking from childhood to adole-
scence, London 1958.

180 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 180

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


auch schon30 – die neu erworbenen Denkfähigkeiten in ihrer Tragweite und Erklärungs-
kraft. So ›dekonstruieren‹ sie Moral als willkürliche Setzung. Noch schärfer fällt die
Entwertung aus, wenn auch affektive Involvierung ins Spiel kommt. Dann ›entlarven‹ sie
Moral als herrschaftsstabilisierenden Überbau und reduzieren menschliche Motivation
auf das Interesse an Nutzenmaximierung. Ein solcher ›Protestinstrumentalismus‹ ist
häufig Korrelat einer heftigen Adoleszenzkrise, in deren Verlauf Heranwachsende sich
aus autoritären Familienstrukturen zu lösen und von aufoktroyierten konventionellen
Wertvorstellungen zu distanzieren suchen.31 Erst mit zunehmender Stabilisierung der
formal operationalen Denkfähigkeiten wird der radikale moralische Relativismus all-
mählich durch ein kognitiv komplexeres Moralverständnis abgelöst, das im Lichte des
eigenständig konstruierten Verständnisses moralischer Prinzipien kulturspezifische
Konventionen von universell verbindlichen Normen zu unterscheiden und unverbrüch-
liche Geltungsansprüche mit einem legitimen Grauzonenbereich zusammenzudenken
vermag.32 Die Entwicklung verläuft also in diesem Modell in einem Dreischritt: Auf die
Aneignung herrschender Konventionen folgt eine Übergangsphase, in der diese bezwei-
felt oder gar leidenschaftlich bekämpft werden, bis schließlich eine Integration auf post-
konventionellem Niveau gelingt.

Dieses Modell passt auf die Initiatoren des Moralwandels, der im Gefolge der 68er
Debatten durchgesetzt wurde. Diese Generation, die erweiterte Bildungschancen (eine
der Bedingungen formal operationalen Denkens) genoss, entdeckte nicht nur (kognitiv)
konstruktivistische Anteile an der Moral, sondern protestierte auch (affektiv) gegen eine
zu restriktive, insbesondere auf die Kontrolle von Sexualverhalten fokussierte Moral. Das
zeigt sich in dem Generationenvergleich:. Fast die Hälfte der Ältesten (im Vergleich zu
weniger als einem Fünftel der Jüngsten) identifizierte Moral mit der Regulierung des
Sexualverhaltens, wobei die Unterdrückung sexueller Bedürfnisse als Eigenwert und
jegliche außerhalb legalisierter ehelicher Beziehung ausgeübte sexuelle Betätigung per se
als Unrecht gilt. Dies zeigen viele ihrer Beispiele für unmoralisches Verhalten (z. B. »Jede
Nacht mit einem anderen Mann schlafen«, »sexuelle Freizügigkeit«, »Zusammenleben
ohne verheiratet zu sein«) oder die zur Definition von Moral herangezogenen Tugenden
(z. B. »eheliche Treue«, »Schicklichkeit«). Aus Protest gegen ein solches Moralverständ-
nis distanzieren sich viele der Jüngeren von Moral überhaupt. Moral gilt ihnen als »alt-
modisch«, »verzopft«, »spießbürgerlich«, sie sehen sie als »von der Kirche diktiert«, »von
den Herrschenden aufgezwungen«, als »Pseudomoral, Doppelmoral, die die Gesellschaft
erfunden hat, um auf andere herabzuschauen«. Der Relativismusvorwurf, der von fast
der Hälfte der jüngsten Kohorte vorgebracht wird, dient als Waffe, wobei die meisten
verkennen, dass sie nur die vorgefundene Moral, nicht aber Moral überhaupt, als histo-
risch kontingentes Produkt von Machtinteressen entlarven. Viele halten nämlich selbst
durchaus an der Vorstellung unhintergehbarer Verpflichtungen fest. So etwa erklärt ein

30 David Elkind,»Egocentrism in Adolescence« in Child Development, 38 (1967), S. 1025–1034.
31 Rainer Döbert und Gertrud Nunner-Winkler, Adoleszenzkrise und Identitätsbildung. Frank-

furt 1975.
32 Michael Chandler / Michael Boyes / Lorraine Ball, »Relativism and stations of epistemic

doubt« in  Journal of Experimental Child Psychology, 50 (1990), S. 370–395.

181 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 181

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


Proband auf die Frage, ob das Versäumnis Müll zu sortieren, mit Moral zu tun habe:
»Das hat doch mit Moral nichts zu tun. Das ist einfach unverantwortlich gegenüber den
künftigen Generationen.« Ähnlich antwortet ein anderer beim Ehebruch: »Das hat mit
Moral nichts zu tun – das ist eine Frage der Zuverlässigkeit oder Wahrhaftigkeit.« Ver-
antwortlichkeit oder Wahrhaftigkeit verstehen sie ersichtlich als universell gültige Prin-
zipien – aber sie rechnen sie nicht der Moral zu.

Das aus Kohlberg abgeleitete Modell beschreibt die Situation später nachwachsender
Generationen nicht mehr zutreffend. Seinerzeit ging es um die eigenständige Erarbeitung
und Durchsetzung einer neuen Moral. Die globale Relativismusunterstellung diente der
erforderlichen Distanzierung und Abwertung der tradierten Moral. Mittlerweile aber ist
die neue Moral – wie sich auch an einschlägigen Gesetzesänderungen zeigt (z. B. Ho-
moehe, Scheidung nach dem Zerrüttungsprinzip, Recht auf einen Krippenplatz) – im
öffentlichen Bereich vorherrschend. Damit greift ein anderer – kognitiv weniger vor-
aussetzungsreicher – Lernmechanismus: Nicht um Neukonstruktion sondern um ein
Ablesen vorgegebener Inhalte geht es. Dazu kommt, dass Kontingenz nicht mehr – wie
seinerzeit – eine allein auf formal operationalem Niveau zugängliche neue Entdeckung
darstellt. Schon früh üben Kinder sich heute in die virtuellen Welten der Computerspiele
ein – Möglichkeitsräume sind kulturelle Selbstverständlichkeit. Diese veränderten Aus-
gangsbedingungen spiegeln sich im kindlichen Wissen um Moral.

5. Der Erwerb der innerweltlichen Minimalmoral

Schon früh differenzieren Kinder heute zwischen unterschiedlichen Regelarten. Mora-
lischen Regeln schreiben sie eine universelle, autoritätsunabhängige Gültigkeit zu (z. B.
»Auch wenn der Vater, der Direktor, der König es erlaubte – ein anderes Kind darf man
nicht schlagen. Nicht einmal der liebe Gott darf das!«). Konventionelle Regeln sehen sie
als durch Übereinkunft veränderbar und nur für die jeweilige Gruppe gültig an (z. B.
»Wenn es in einer Schule, einem Land üblich ist, Erwachsene mit Vornamen anzuspre-
chen, dann ist das in Ordnung.«). Religiöse Regeln verstehen sie als von Gottes Wort
abhängig, für Menschen unabänderlich, aber nur für die Angehörigen der jeweiligen Re-
ligionsgemeinschaft verpflichtend.33 Mittlerweile liegen mehr als 100 Studien (auch aus
nicht westlichen Ländern) vor, die belegen, dass Kinder Moral und Konvention nicht
nur voneinander sondern auch gegenüber einem ›persönlichen Bereich‹ angemessen ab-
grenzen:34 Moralische Regeln beziehen sich auf Konsequenzen für andere (Schaden bzw.
Wohlfahrt, Fairness, Rechte und Pflichten) und genügen den Kriterien der Universali-
sierbarkeit, Verbindlichkeit, Unabänderlichkeit, Autoritäts- und Sanktionsunabhängig-
keit. Konventionelle Regeln sind geteilte Normen, die die Interaktionen in einem sozialen

33 Elliot Turiel, The development of social knowledge. Morality and convention. Cambridge 1981,
Larry Nucci und Elliot Turiel, »God's word, religious rules, and their relation to Christian and
Jewish children's concepts of morality« in Child Development, 64 (1993), S. 1475–1491.

34 M. Killen, »Social and moral development in early childhood« in William M. Kurtines / Jacob
Gewirtz / Jacob L. Lamb (Hrsg.),  Handbook of moral behavior and development: Theory,
research, and application, drei Bände, Hillsdale (New Jersey), 1991.

182 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 182

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


System koordinieren und soziale Ordnung sichern. Sie sind kontextbezogen, von Ver-
einbarungen oder autoritativen Anweisungen abhängig und veränderbar. Der persönli-
che Bereich umfasst Präferenzen und Wahlen, die allein den Handelnden betreffen und
für die er ein Recht auf autonome Entscheidungsfreiheit beansprucht.35

Auch erachten sie Ausnahmen von Regeln für zulässig und können rechtfertigbare von
illegitimen Übertretungen unterscheiden. So hatten 11-jährige einen Geschichtenheld zu
bewerten, der ein Versprechen (sich an den Aufräumarbeiten nach einem Fest zu betei-
ligen) bricht, weil er lieber etwas anderes tut bzw. ein kleines verirrtes Kind nachhause
bringt. Fast einhellig verurteilten die Befragten den Versprechensbruch im ersten Fall,
sahen ihn jedoch im zweiten Fall als geboten an: »Es ist schlimmer, wenn das Kind und
die Eltern sich ängstigen als wenn die anderen ein bisschen mehr aufräumen müssen. Die
anderen würden an meiner Stelle genauso handeln.« Wie die Begründung zeigt, verfügen
die Kinder über ein (zumindest implizites) Wissen um universelle Moralprinzipien –
Unparteilichkeit, Schadensminimierung.36

Wie erwerben Kinder ein so differenziertes Wissen? Sie lesen das für Moral konstitu-
tive Merkmal kategorischer Sollgeltung an mehreren Aspekten ihrer Umwelterfahrungen
ab. So hören sie strikte Verbote, die mit Empörung, aber ohne Sanktionsandrohung vor-
gebracht werden (z. B. »Stehlen darf man nicht!«). Sie erleben, dass ErzieherInnen in
Konflikten um soziale Regeln sich auf Aushandlungen einlassen oder Bedingungen be-
nennen (z. B. »O.K. – du musst nicht die neuen Hosen anziehen, wenn du nicht magst.
Aber die zerschlissenen Jeans ziehst du auch nicht an«, »Seid bitte beim Essen etwas
leiser. Draußen im Garten könnt ihr nachher schreien so laut ihr wollt«). Bei moralischen
Regeln hingegen bleiben sie bedingungslos unnachgiebig (z. B. »Ein anderes Kind schla-
gen – das gibt es nicht!«).37 Vor allem erkennen sie kategorisches Sollen an der Alltags-
sprache: Bei Worten, die moralische Verfehlungen bezeichnen, ist die absolute Verwerf-
lichkeit der Tat unhintergehbarer Bestandteil ihrer Bedeutung. Ohne diese Negativwer-
tung lassen sie sich nicht bedeutungsgleich übersetzen oder umschreiben.38 Das Wort
›Mord‹ etwa steht für eine strikt unverzeihliche Tat. Wären irgendwelche Entschuldi-
gungen oder Rechtfertigungen vorstellbar, verwendeten wir andere Begriffe – fahrlässige
Tötung, Tötung aus Notwehr, im Krieg, Attentat. Dabei hat sich das geteilte Sprachspiel
mit dem Moralwandel geändert. Viele Begriffe, in denen sich die restriktive Sexualmoral
der vorauslaufenden Generationen niedergeschlagen hatte, sind heute entweder völlig
verschwunden (z. B. ›vorehelicher Geschlechtsverkehr‹), haben eine Umwertung erfah-
ren (z. B. ›geil‹ – früher Tabuwort, heute Positivverstärker) oder werden durch anders
konnotierte Begriffe ersetzt (z. B. das Negativattribut ›alte Jungfer‹ durch das jung und

35 Judith G. Smetana, »Social-cognitive domain theory: Consistencies and variations in children's
moral and social judgements« in Melanie Killen & Judith G. Smetana (Hrsg.),  Handbook of
Moral Development, Mahwah (NJ) und London 2006, S. 119–153.

36 Getrud Nunner-Winkler, »Zum Verständnis von Moral – Entwicklungen in der Kindheit« in
Franz E. Weinert (Hrsg.), Entwicklung im Kindesalter, Weinheim 1998, S. 133–152.

37 Larry P. Nucci und Elsa K. Weber, »Social interactions in the home and the development of
young children's concepts of the personal« in  Child Development, 66 (1995), S. 1438–1452.

38 Vgl. Hilary Putnam, Words and life. Cambridge, MA/London 1995.

183 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 183

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


modern klingende Wort ›Single‹). Kinder abstrahieren also aus ihren Interaktionserfah-
rungen und der erlernten Umgangssprache ein Wissen um die kategorische Gültigkeit
moralischer Normen, die Verhandelbarkeit sozialer Regeln und die eingeräumte Ent-
scheidungsfreiheit im persönlichen Bereich.

Mit dieser Unterscheidung zwischen verschiedenen Bereichen ist eine bedeutende
Quelle der Relativismusunterstellung beseitigt. So etwa begründet Hans-Georg Soeffner
seine Relativismusdiagnose durch die Behauptung: »Das bisher geltende System von
Normen wird ersetzt durch miteinander konkurrierende lokale, kulturelle, religiöse,
ethische oder sonst wie sozial limitierte Moralen.«39 In der Tat gibt es ›limitierte Moralen‹
– religiöse oder konventionelle Regeln etwa können nicht länger universelle Gültigkeit
beanspruchen. Keineswegs ist aber dadurch kategorische Sollgeltung überhaupt aufge-
hoben. Die Nachwachsenden trennen sachgerecht. Beispielsweise fragten wir zweihun-
dert 14–15-Jährige ob es Situationen gäbe, in denen ganz klar bzw. überhaupt nicht klar
sei, was Recht und Unrecht ist. Fast alle kannten Situationen, in denen die Unterschei-
dung ganz klar ist; als Beispiele benannten sie moralische Fragen (z. B. Normübertre-
tungen, Diskriminierung, Gewalt, Ungleichbehandlung, Ungerechtigkeit). Aber sie
kannten auch Situationen, die sie als uneindeutig und schwer entscheidbar erleben. Hier
verwiesen sie auf Probleme aus dem persönlichen Bereich (z. B. Konflikte mit Freunden,
Partnern, Eltern, Berufsentscheidungen).40 In der gleichen Studie explorierten wir auch
das Toleranzverständnis41 u. a. durch die Frage, ob es akzeptabel sei, wenn eine musli-
mische Mitschülerin ein Kopftuch trägt. 94 Prozent bejahten diese Frage, wobei 80 Pro-
zent dies mit prinzipiellen Erwägungen begründeten, etwa mit der Rücksichtnahme auf
ihren Glauben (z. B. »Sie zeigt nur ihren Glauben und möchte den weiterführen«). Etliche
Befragte mahnten zusätzlich Freiheit an (z. B. »Wenn sie für diesen Glauben steht ja,
wenn sie von ihren Eltern unterdrückt wird nein«). Wie diese Befunde zeigen, können
Jugendliche, die mit dem neuen Moralverständnis aufwachsen, persönliche Freiheits-
spielräume und eine gruppenspezifisch begrenzte Geltung bestimmter Regeln anerken-
nen, ohne sich zugleich von Moral überhaupt zu verabschieden.

6. Schlussbemerkung: Das Interesse an der Relativismusdiagnose

Im Verlaufe des Modernisierungsprozesses werden religiös begründete Moralen zuneh-
mend durch eine universelle Vernunftmoral abgelöst. Diese schränkt die Geltung sozialer
Konventionen und religiöser Nomen ein und erweitert den persönlichen Bereich. Dieser
Wandel ist nicht – wie in der Systemtheorie unterstellt – als bloßer Austausch von Se-
mantiken ein quasi automatisch ablaufender Prozess. Er wurde von Akteuren erarbeitet
und erkämpft. Nun werden neue Erkenntnisse in Umbrüchen häufig überinterpretiert.

39 Hans-Georg Soeffner, »Handeln im Alltag« in Bernhard Schäfers und Wolfgang Zapf (Hrsg.),
Handwörterbuch zur Gesellschaft Deutschlands, Bonn 1998, S. 276–287.

40 Getrud Nunner-Winkler / Marion Meyer-Nikele / Doris Wohlrab, Integration durch Moral.
Moralische Motivation und Ziviltugenden Jugendlicher, Wiesbaden 2006, S. 200 ff.

41 Ebd., S. 177 ff.

184 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 184

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


Bei der Moral wird aus der Einsicht in die Limitierung partikularer Normen ein globaler
Relativismusverdacht. Solche Übergeneralisierungen folgen aus Missverständnissen,
aber auch aus Interessen. Teilnehmer am Moraldiskurs suchen die neue Sicht durchzu-
setzen, um sich von restriktiven Kontrollen zu befreien, oder sie zu verhindern, um die
traditionale Moral zu bewahren oder eigene Machtinteressen zu verteidigen. All diesen
Interessen ist die Relativismusdiagnose dienlich: Sie ermöglicht den Vorkämpfern der
neuen Moral, tradierte Vorstellungen ihres Geltungsanspruchs zu berauben, den Be-
wahrern der alten Moral, neue Sichtweisen als bloße »Denkmoden« (Ratzinger) abzu-
werten und Despoten, universalistische Menschenrechtsforderungen als neokolonialis-
tische Machtansprüche zu diffamieren. Auch die Beobachter des Moraldiskurses nutzen
den globalen Relativismusverdacht: Plakative Analysen machen Neues sichtbar, und zu-
mal als Verfallsdiagnosen ziehen sie öffentliche Aufmerksamkeit – ein zunehmend knap-
pes Gut – auf sich. Doch in dem Maße, in dem die Vernunftmoral sich durchsetzt, wird
sie von den heute aufwachsenden Kindern als kulturelle Selbstverständlichkeit angeeig-
net. Damit verliert der moralische Relativismus an Boden und gewinnt das Konzept der
Universalisierung in der Moral an Gewicht.

Zusammenfassung

Moralischer Relativismus – so die These – ist Korrelat des Übergangs von einer religiösen
Moral zur Vernunftmoral. Zunächst wird dessen Verbreitung und Fundierung aufge-
zeigt. Es folgt die Charakterisierung der säkularen Minimalmoral, die Begründung ihrer
größeren Angemessenheit für eine vernetzte Welt und der Nachweis ihrer faktisch zu-
nehmenden Verbreitung. Relativismus entsteht im Umbruch: Die (im Zuge höherer Bil-
dung) verbreitet erworbenen formal operationalen Denkfähigkeiten erschlossen die
Konzepte Kontingenz und Konstruktion, welche die Initiatoren des Wandels nutzten,
um die restriktive konventionelle Moral als soziale Konstruktion aus Herrschaftsinter-
esse zu entlarven, wobei sie – neue Einsichten überinterpretierend – Moral überhaupt
abwerteten. Die nachfolgenden Generationen wachsen in eine von der neuen Moral be-
stimmte Ordnung hinein. Bereits Kinder lesen heute an ihren Alltagserfahrungen und an
der Umgangssprache Unterscheidungen ab zwischen universell gültigen moralischen
Normen, sozial begrenzt geltenden konventionellen und religiösen Regeln und einem
deutlich erweiterten persönlichen Bereich. Abschließend werden einige der überzogenen
Relativismusdiagnosen zugrunde liegenden Interessen benannt.

Summary

Moral relativism – so the claim – is a correlate of the transition from a religious to a secular
foundation of morality by reason. In a first step, its spread based on experiences of nor-
mative conflict is demonstrated. Next, the modern minimal morality is described and
shown to better agree with worldwide networking, and in fact to draw increasing ac-
ceptance. Relativism arises from the change: Due to the proliferation of higher education,

185 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 185

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170


formal operational thinking capacities develop; they open up an understanding of con-
tingency and mental construction which initiators used to unmask conventional restric-
tive morality as a product of control interests. And – in over interpreting the new insights
– they devalued not only traditional conventions but morality in general. Next genera-
tions grow into a social world governed by the new moral understanding. From their
experiences in interaction and from the shared language game children today read dis-
tinctions between universal moral norms, socially limited conventional or religious rules,
and a clearly expanded personal realm. In concluding some interests that feed overdrawn
diagnoses of relativism are briefly discussed.

  
Gertrud Nummer Winkler, Relativism - a transitional phenomenon. En route to a uni-
versalistic moral understanding.

186 Gertrud Nunner-Winkler · Relativismus als Übergangsphänomen 186

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Elections in Europe
A Data Handbook

Edited by Dieter Nohlen and Philip Stöver

2010, 2.096 S., geb., 169,– €,  

ISBN 978-3-8329-5609-7

The New “Must-Have” in Politics.

“These election volumes are precious,  

indis-pensable source of information for 

cross-national political research. There is  

no comparable work on the subject.” 

 Giovanni Sartori

“This data handbook is a wonderfully rich, 

precise, and comprehensive resource for social 

scientists and others who do comparative 

research on elections worldwide.”  
 Arend Lijphart

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:13:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-170

