
 

 

Politische Philosophie bei Freud 

Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur Kritik1 

JUDITH BUTLER 

 Übersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz 

 
Ich habe Bedenken Ihr Interesse zu mißbrauchen, das 

ja der Kriegsverhütung gilt, nicht unseren Theorien. 

Doch möchte ich noch einen Augenblick bei unserem 

Destruktionstrieb verweilen, dessen Beliebtheit kei-

neswegs Schritt hält mit seiner Bedeutung.  

SIGMUND FREUD AN ALBERT EINSTEIN (1932:
 
39) 

  
Freud wird im Allgemeinen nicht als politischer Philosoph angesehen, auch wenn 
einige seiner Einsichten von philosophischen Ansätzen aufgegriffen wurden, die 
sich mit Fragen der Politik befassen. Umgekehrt greift Freud wiederholt auf Meta-
phern aus dem Bereich der Politik zurück, um seine Ansichten zu erläutern. In sei-
nen Arbeiten zur Verdrängung spielt etwa der Begriff der Zensur eine wichtige Rol-
le, wenngleich Freud dabei natürlich nicht an einen Staat oder eine Institution 
denkt, die unsere Gedanken und Wünsche zensieren würden. Das Ich bezeichnet 
Freud gelegentlich als eine »Instanz«, wodurch er ihm einen sozialen Status und 
eine mögliche politische Signifikanz zuschreibt. Immer wieder spricht Freud zudem 
über die Gefahren des Nationalismus, den phantasmatischen Charakter von Staats-
bürgerschaft, das Problem der Autorität, die Ursprünge von Gewalt und Krieg sowie 
die Aussichten auf Frieden. Dabei bedient sich Freud etwa in Das Ich und das Es 
(1923) einer operativen Metapher von der Psyche als einem eigenen Rechtssystem, 
das urteilt, Autorität durchsetzt, fremde Elemente verbannt und Strafen verhängt. In 

                                                             
  Anm. d. Hg.: Dieser Text ist eine deutschsprachige Erstpublikation. Eine englische Fas-

sung wird voraussichtlich in dem Handbook of Philosophy and Psychoanalysis, hg. von 
Michael Lacewing u. Richard Gipps, bei Oxford University Press erscheinen.  

1

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | JUDITH BUTLER 

 

seinem 1915, mitten im Ersten Weltkrieg verfassten Text »Zeitgemäßes über Krieg 
und Tod« denkt Freud über die Bindungen nach, die Gemeinschaften zusammenhal-
ten, sowie über die destruktiven Kräfte, die diese Bindungen zerreißen. Im Zuge 
seiner Forschungen zum Todestrieb befasst sich Freud erstmals 1920 in Jenseits des 
Lustprinzips und dann eingehender in der darauf folgenden Dekade mit den de-
struktiven Kräften des Menschen. Sadismus, Aggression und Destruktion fungieren 
hier zunehmend als typische Beispiele für den Todestrieb, dem Freud in Das Unbe-
hagen in der Kultur (1930) seine elaborierteste Ausformulierung gibt. Der Todes-
trieb, den er zehn Jahre zuvor, in Jenseits des Lustprinzips, bereits als einen unab-
änderlichen Teil der menschlichen Natur angesehen hatte, nimmt in Das Unbehagen 
in der Kultur eine neue Form an: Freud entwickelt dort eine dualistische Metaphy-
sik, in der Eros – die Kraft, die immer komplexere menschliche Bindungen hervor-
bringt – und Thanatos – die Kraft, die diese Bindungen zerreißt – einander gegen-
überstellt werden. Wenn jede dauerhafte politische Formation voraussetzt, dass so-
ziale Bindungen relativ konstant aufrechterhalten werden können, wie kann dann ein 
politisches Gemeinwesen mit jener destruktiven Kraft umgehen, die Freud beschreibt? 

Politische Philosophie zielt traditionellerweise auf die Erläuterung von Konzep-
ten wie Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit ab, tut dies jedoch für gewöhnlich im 
Rahmen einer umfassenderen Fragestellung: Was ist die beste Form, in der Men-
schen sich gemeinsam regieren können? Diese Frage unterstellt bereits, dass politi-
sche Gemeinwesen eingerichtet und erhalten werden müssen, und dass Gesetze und 
Normen dazu da sind, diese Formen geteilter Existenz bzw. gemeinschaftlichen Le-
bens zu regulieren. Wenn wir also nach der besten Art und Weise fragen, in der das 
Zusammenleben der Menschen zu organisieren ist, und zur Lösung dieses Problems 
nach spezifischen staatlichen Strukturen oder Regierungsformen suchen, treffen wir 
bereits einige zentrale Voraussetzungen: Erstens setzen wir voraus, dass Menschen 
in gewisser Weise dazu geeignet sind oder dazu gebracht werden können, sich ge-
meinsam zu regieren. Dabei gehen wir etwa davon aus, dass Menschen sich um an-
dere sorgen, dass sie Teile eines Gemeinwillens sind, dass sie nach dem streben, 
was für alle gut ist, oder dass sie sich aufgrund eines sozialen und politischen Sinns 
der Notwendigkeit bewusst sind, sich selbst als Teile einer Gemeinschaft zu sehen – 
oder zumindest dazu erzogen oder gezwungen werden können, eine derartige Ori-
entierung auszubilden. Wir setzen zweitens voraus, dass die spezifischen Beziehun-
gen, die innerhalb eines politischen Gemeinwesens gestiftet werden, zu dessen Er-
haltung beitragen, außer in jenen Fällen, in denen das Gemeinwesen sich als so un-
erträglich und ungerecht erweist, dass es zugunsten einer anderen Ordnung über-
wunden werden muss. Wenn es zutrifft, dass – wie Aristoteles sagt – Menschen po-
litische Lebewesen sind und dass sie sich nur im Zusammenhang politischen Le-
bens als Menschen erkennen und ausdrücken können, dann hat die je konkrete 
Form, die menschliche Beziehungen innerhalb eines politischen Gemeinwesens an-
nehmen, unmittelbar damit zu tun, wie das spezifisch Menschliche an ihnen in die-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 273 

 

sem Gemeinwesen erkannt und ausgedrückt werden kann. Denn damit Menschen 
einander in Gemeinschaft regieren können, scheint es notwendig, dass sie sich ent-
weder bereits in Verbindungen finden, die eine derartige Regierung ermöglichen, 
oder dass solche Verbindungen durch das Regieren hergestellt werden können. Die 
Verwirklichung politischen Lebens setzt nicht nur ein geteiltes Leben voraus, son-
dern auch eine Reihe sozialer Bindungen, die von der Verpflichtung zeugen, dieses 
geteilte Leben dauerhaft zu erhalten, eine Regierungsform zu finden und am ge-
meinsamen Regierungsprozess teilzunehmen.  

Um zu verstehen, wie soziale Bindungen geschmiedet und erhalten werden, 
möchte ich mich in der Folge mit Freuds These auseinandersetzen, dass der Eros 
uns dazu treibt, menschliche Bindungen zu stiften und zu erhalten sowie immer 
komplexere Formen von Bindungen auszubilden. Demzufolge scheint ein Gemein-
wesen – insofern es von der Möglichkeit abhängt, immer komplexere menschliche 
Bande zu erhalten und zu erweitern – in gewisser Weise auf den Eros angewiesen 
zu sein. Wenn es für ein Gemeinwesen notwendig ist, dass seine Mitglieder nach 
der Erhaltung und Kultivierung dieser Bande streben, dann setzt es – wie auch die 
politischen Philosophien, die es konzeptuell zu fassen versuchen – die Funktionsfä-
higkeit dieser Bindungen voraus und muss folglich auch mit deren Brüchigkeit 
rechnen. In seinen Überlegungen zum Krieg wird die Brüchigkeit dieser Bindungen 
für Freud zu einem der dringlichsten Probleme. 

FREUD ÜBER DEN KRIEG  

Freuds Gedanken zum Ersten Weltkrieg bereiteten vielen seiner späteren Einsichten 
zur Destruktivität den Weg. 1915 hatte Freud noch nicht den Begriff des Todestriebs 
eingeführt – jenes Triebes, der mitunter gerade auf die Zerstörung sozialer Bindun-
gen abzielt; aber er bemerkt bereits die erdrückende und nie dagewesene menschli-
che Destruktivität zu seiner Zeit:  

Der Krieg, an den wir nicht glauben wollten, brach nun aus und er brachte die – Enttäuschung. 

Er ist nicht nur blutiger und verlustreicher als einer der Kriege vorher, infolge der mächtig ver-

vollkommneten Waffen des Angriffes und der Verteidigung, sondern mindestens ebenso grau-

sam, erbittert, schonungslos wie irgend ein früherer. Er setzt sich über alle Einschränkungen hin-

aus, zu denen man sich in friedlichen Zeiten verpflichtet, die man das Völkerrecht genannt hatte, 

anerkennt nicht die Vorrechte des Verwundeten und des Arztes, die Unterscheidung des friedli-

chen und des kämpfenden Teiles der Bevölkerung, die Ansprüche des Privateigentums. Er wirft 

nieder, was ihm im Wege steht, in blinder Wut, als sollte es keine Zukunft und keinen Frieden 

unter den Menschen nach ihm geben. Er zerreißt alle Bande der Gemeinschaft unter den mitei-

nander ringenden Völkern und droht eine Erbitterung zu hinterlassen, welche eine Wieder-

anknüpfung derselben für lange Zeit unmöglich machen wird. (Freud 1915: 328f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | JUDITH BUTLER 

 

Diese Passage ist aus mehreren Gründen bemerkenswert, vor allem aber sticht 
Freuds Beobachtung einer Veränderung in der Geschichte der Destruktivität hervor: 
Eine derartige Destruktivität habe man, so Freud, bislang nicht gekannt. Doch wäh-
rend die Entwicklung neuer Waffen im Vergleich zu früheren Kriegen zu einem 
größeren Ausmaß an Zerstörung führte, scheint nach Freud der Grad an Grausam-
keit gleich geblieben zu sein, was darauf hindeutet, dass das Problem nicht darin 
liegt, dass die Menschen grausamer geworden wären, sondern dass die Technik es 
der Grausamkeit ermöglicht hat, größere Zerstörungskraft als je zuvor zu entfalten. 
Ein Krieg ohne diese Waffen würde zwar weniger Zerstörung bringen, aber er wür-
de nicht mit weniger Grausamkeit geführt werden. Freud scheint damit der ver-
meintlich naheliegenden These zu widersprechen, dass die Grausamkeit selbst 
durch die Technik eine Steigerung erfährt: Die Zerstörung nimmt zwar neue und 
historisch veränderliche Formen an, aber die Grausamkeit an sich bleibt dieselbe. 
Die menschliche Grausamkeit ist somit nicht alleine für die Zerstörung verantwort-
lich – die Technik spielt dabei ebenfalls eine Rolle. Die spezifisch menschliche De-
struktivität wiederum ergibt sich aus der ambivalenten Verfasstheit der menschli-
chen Psyche. Fragt man danach, was getan werden kann, um der Destruktivität Ein-
halt zu gebieten, so muss man sich folglich unter anderem mit dieser Ambivalenz 
und mit der Technik auseinandersetzen – insbesondere im Kontext des Krieges.  

Obwohl man im Allgemeinen davon ausgeht, dass Nationen die Akteure des 
Krieges sind, zerstört doch die blinde Wut, die zum Krieg antreibt, eben jene sozia-
len Bindungen, auf denen Nationen beruhen. Natürlich kann diese blinde Wut auch 
den Nationalismus einer Nation stärken, indem sie einen provisorischen, aus Krieg 
und Feindschaft gezimmerten Zusammenhalt stiftet, aber sie höhlt doch zugleich 
gerade jene Bindungen aus, die die Politik ermöglichen. Zudem ist nicht jedes Ge-
meinwesen ein Nationalstaat und umgekehrt kann die Nation nicht auf das Ge-
meinwesen reduziert werden. Wenn ein Gemeinwesen auf Übereinkünfte mit ande-
ren Gemeinwesen angewiesen ist bzw. auf Gesetze, einschließlich jener Gesetze, 
die kriegerische Handlungen zwischen Gemeinwesen regeln, dann gefährdet, wie 
Freud anmerkt, der Krieg gerade diese Übereinkünfte und Gesetze. In der Tat miss-
achtet der Krieg zumeist zentrale Dimensionen politischer Regelung – wie etwa das 
internationale Recht und die Menschenrechte, die Rechte von Nationen, die Ver-
pflichtungen zum Schutz der Zivilbevölkerung und die Eigentumsrechte – und sus-
pendiert diese oder verlässt sich darauf, dass die internationale Gemeinschaft ge-
wisse Arten von Verbrechen tolerieren wird. Die Zerstörungskraft des Krieges zer-
reißt soziale Bindungen und hat Wut, Rache und Misstrauen (»Erbitterung«) zur 
Folge, wodurch zugleich die Möglichkeit von Wiedergutmachung fraglich wird. 
Denn der Krieg unterminiert nicht nur die Beziehungen, die in der Vergangenheit 
geknüpft wurden, sondern auch die zukünftige Möglichkeit friedlichen Zusammen-
lebens. Obwohl sich Freud in der zitierten Passage explizit auf den Ersten Weltkrieg 
bezieht, sagt er doch auch manches über den Krieg im Allgemeinen: Der Krieg 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 275 

 

»wirft nieder, was ihm im Wege steht« (Freud 1915: 329). Freud legt damit nahe, 
dass der Krieg darauf abzielt, Hemmschwellen niederzureißen: Soldat*innen müs-
sen etwa eine Lizenz zum Töten bekommen. Was auch immer die expliziten strate-
gischen oder politischen Ziele eines Krieges sein mögen, sie verblassen neben den 
Zielen der Zerstörung; gerade die Zerstörungsverbote sind das Erste, was der Krieg 
zerstört. Wenn man von so etwas wie einem unausgesprochenen »Ziel« des Krieges 
sprechen kann, dann liegt dieses nicht primär darin, die politischen Verhältnisse zu 
verändern oder eine neue politische Ordnung zu errichten, sondern vielmehr darin, die 
soziale Basis der Politik selbst zu zerstören. Eine solche Behauptung mag übertrieben 
erscheinen, wenn wir an so etwas wie gerechte Kriege glauben – an Kriege etwa, die 
im Namen der Demokratie gegen faschistische oder massenmörderische Regime ge-
führt werden. Aber selbst in diesem Fall kommt das explizit deklarierte Ziel der 
Kriegsführung mit der Destruktivität des Krieges nicht einfach zur Deckung. Auch der 
sogenannte »gerechte Krieg« läuft Gefahr, eine Destruktivität zu entfalten, die über 
seine deklarierten Ziele und ausdrücklichen Zwecke hinausgeht. 

Hier scheint der Einwand nahezuliegen, dass Regierungen doch durchaus Grün-
de für ihre Kriegseinsätze geben: die Ausweitung oder Wiedergewinnung von Terri-
torium und natürlichen Ressourcen, die Volks- und Landesverteidigung, die Wie-
derherstellung von Ehre, Patriotismus und dergleichen mehr. Freud stellt dies in 
zweierlei Hinsicht in Frage. Erstens macht Freud geltend, dass neben den offiziell 
verkündeten Kriegszielen stets auch noch ein anderes Ziel am Werk ist, das er in der 
zitierten Passage »blinde Wut« nennt. Zweitens verweist Freud darauf, dass gerade 
die Wut, die ein Volk oder eine Nation im Krieg anzuspornen und sogar zu vereinen 
vermag, dieses Volk oder diese Nation zugleich spaltet und sich so gegen die inten-
dierten Kriegsziele der Selbsterhaltung oder der Selbsterhöhung richtet. Diese blin-
de Wut zielt schließlich vor allem darauf ab, bestehende Hemmungen und Zerstö-
rungsverbote zu beseitigen, soziale Bindungen – die unter anderem dazu dienen, die 
Destruktivität in Schach zu halten – zugunsten einer gesteigerten Destruktivität zu 
zerreißen und Zerstörung auf lange Sicht hin zu reproduzieren, was entweder zu 
einer Zukunft der Zerstörung oder zu einer Zerstörung der Zukunft führt. Gerade in 
den deklarierten räumlich und zeitlich begrenzten Zielen der Kriegsführung kann 
somit ein anderes Ziel oder gar ein »Trieb« hervorbrechen: eine grenzenlose De-
struktivität. Mag eine Gruppe oder Nation durch den Krieg auch einen gewissen 
Zusammenhalt gewinnen, indem sie sich hinter den expliziten Zielen der Landes-
verteidigung oder der Vernichtung des Feindes vereint, so kann sich innerhalb die-
ser Vereinigung doch etwas herausbilden – oder zum Vorschein kommen –, das alle 
diese offiziell anerkannten Ziele übersteigt und damit nicht nur die sozialen Bin-
dungen der kriegsführenden Gruppen, sondern auch diejenigen sozialen Bindungen 
zerreißt, die der Krieg erst etablieren soll. Der Gedanke einer »blinden Wut«, den 
Freud der griechischen Tragödie entlehnt, nimmt bereits in gewissem Maße den To-
destrieb vorweg, den er fünf Jahre später explizit einführen wird. Bereits 1915 be-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | JUDITH BUTLER 

 

schäftigt ihn die Macht, die der Todestrieb erlangt, sobald er durch Zerstörungs-
technologien gesteigert wird, die es vermögen, die Welt in Schutt und Asche zu le-
gen und gerade jene sozialen Bindungen zu zerstören, die die Macht hätten, der De-
struktivität Einhalt zu gebieten. Spätestens 1930, in Das Unbehagen in der Kultur, 
widmet Freud sich eingehender der Möglichkeit des Genozids. Dort schreibt er: 

Die Schicksalsfrage der Menschenart scheint mir zu sein, ob und in welchem Maße es ihrer 

Kulturentwicklung gelingen wird, der Störung des Zusammenlebens durch den menschlichen 

Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr zu werden. In diesem Bezug verdient viel-

leicht gerade die gegenwärtige Zeit ein besonderes Interesse. Die Menschen haben es jetzt in 

der Beherrschung der Naturkräfte so weit gebracht, daß sie es mit deren Hilfe leicht haben, 

einander bis auf den letzten Mann auszurotten. (Freud 1930: 506) 

1931 fügt er diesem Absatz noch eine Zeile hinzu, in der er an den »ewigen Eros« 
appelliert, eine »Anstrengung [zu] machen […], um sich im Kampf mit seinem 
ebenso unsterblichen Gegner zu behaupten« (Freud 1930: 506), wobei er hinzusetzt, 
dass niemand voraussehen kann, wie erfolgreich diese Anstrengung sein wird. 
Freud sucht augenscheinlich nach einem Potential im Triebleben, das der katastro-
phalen Destruktivität entgegenzuwirken vermag, die er im Ersten Weltkrieg beo-
bachtet hat und die er in noch größerem Ausmaß im Europa der 1930er Jahre wie-
derkehren sieht. Freud bezieht sich also in seinem Versuch, die Destruktivität zu 
verstehen, nicht auf die Geschichte oder auf empirische Beispiele, sondern auf das, 
was er die »Triebe« nennt – ein Zug, der auf den ersten Blick ziemlich spekulativ 
anmutet. Warum diese Bezugnahme auf das Triebleben? Nach Freud unterscheiden 
sich die bewussten Gründe, die Gruppen sich selbst für ihr Handeln geben, von den 
Motivationen, die ihrem Handeln tatsächlich zugrunde liegen. Folglich kann ein 
Denken, das nach den besten Möglichkeiten sucht, Zerstörung abzuwenden, sich 
nicht einfach darauf beschränken, vernünftig nachvollziehbare Argumente zu lie-
fern, sondern es muss in gewisser Weise auch an den Trieb appellieren oder einen 
Weg finden, mit und zugleich gegen den Destruktionstrieb zu arbeiten, der zum 
Krieg führen kann. 

Eine der Ursachen für die Skepsis gegenüber Freuds Triebtheorie im englisch-
sprachigen Raum hat mit der Fehlübersetzung des Ausdrucks »Trieb« durch das 
englische instinct zu tun. Freud verwendet sowohl das Wort Instinkt* als auch das 
Wort Trieb*, doch letzteres kommt in seinen Schriften bei weitem häufiger vor; und 
der Todestrieb* wird auch niemals »Todesinstinkt« genannt. James Strachey über-
setzte in seiner Übertragung von Freuds Schriften ins Englische durchgehend beide 
Begriffe mit instinct, was zu einem biologistischen Verständnis von Freuds Trieb-
begriff in der englischsprachigen Rezeption führte sowie zu der Auffassung, dass 
Freud in Bezug auf die Triebe eine Art biologischen Determinismus vertrete. In sei-
nem Aufsatz »Triebe und Triebschicksale« (1917a) – dessen Titel mit »Instincts and 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 277 

 

their Vicissitudes« ins Englische übersetzt wurde, während wohl »Drives and their 
Destinies« eine zutreffendere Übersetzung gewesen wäre – hält Freud fest, dass die 
Triebe weder allein in den Bereich der Biologie fallen noch eine schlechthin auto-
nome psychische Domäne darstellen. Der Trieb fungiert vielmehr »als ein Grenzbe-
griff zwischen Seelischem und Somatischem« (Freud 1917a: 214). Entgegen einer 
biologistischen Reduktion des Triebs betont Freud an einer Stelle, dass die »Triebe« 
der poetischen Dimension seines Werks angehören.2 In Jenseits des Lustprinzips 
verweist er außerdem darauf, dass die Psychologie und die wissenschaftliche Spra-
che insgesamt auf figurative Rede angewiesen sind, was darauf hindeutet, dass auch 
biologische Erklärungen es nicht vermögen, auf figurative Rede zu verzichten. 
Freud stellt damit die Vorstellung in Frage, dass Triebe rein biologische, unbewuss-
te und deterministische Handlungsursachen seien. Festgehalten werden kann dage-
gen fürs erste, dass Triebe als kraftvolle Motivationsquellen fungieren, die sich im 
Fühlen und Handeln manifestieren und nicht allein durch bewusste Reflexion ver-
standen werden können. 

DER TODESTRIEB 

Bis 1920 hatte Freud die Ansicht vertreten, dass die Psyche von der Lust, der Sexu-
alität oder der Libido regiert wird. Erst als er mit Formen der Kriegsneurose in Be-
rührung kam, zog er die Möglichkeit in Betracht, dass bestimmte Krankheitsbilder, 
wie etwa der Wiederholungszwang, nicht immer durch Wunscherfüllung oder 
Triebbefriedigung erklärt werden können. Freud begann also unter dem Eindruck 
des Krieges, den Todestrieb zu formulieren, was auch durch seine Beschäftigung 
mit jenen Formen repetitiver Destruktivität vorangetrieben wurde, die sich von aller 
erotischen Befriedigung unterscheiden.3 Als Freud in Jenseits des Lustprinzips zum 
ersten Mal den Todestrieb einführte, ging es ihm folglich um eine Erklärung für 
Formen repetitiven Verhaltens, die scheinbar nicht von einem Streben nach Befrie-
digung geleitet waren. Er war, wie erwähnt, auf Patienten getroffen, die an Kriegs-
neurosen litten und traumatische Szenen der Gewalt und des Verlusts stets aufs 
Neue durchlebten, ohne dass dies jenen Formen der Wiederholung ähnelte, die mit 

                                                             
2  In Jenseits des Lustprinzips versichert Freud den Leser*innen, dass es keinen Grund gebe, 

sich über den spekulativen Charakter seiner Trieblehre zu beunruhigen, da »wir genötigt 
sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heißt mit der eigenen Bildersprache der Psy-
chologie […] zu arbeiten« (Freud 1920: 65). In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Ein-
führungen in die Psychoanalyse geht er noch weiter: »Die Trieblehre ist sozusagen unsere 
Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen, großartig in ihrer Unbestimmtheit.« (Freud 
1933: 101) 

3  Freud bezeichnet dies später als »nicht erotische[] Aggression« (Freud 1930: 479). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | JUDITH BUTLER 

 

der Libido und der Wunscherfüllung verbunden sind. Diese Art der unkontrollierba-
ren Wiederholung des Leidens schien keinerlei Befriedigung hervorzurufen, son-
dern den Zustand des Patienten im Gegenteil sukzessive zu verschlechtern. Ausge-
hend von diesem Befund entwickelte Freud seine erste Theorie des Todestriebes, 
der zufolge der Organismus nach einer Rückkehr zu seinem ursprünglichen anorga-
nischen Zustand strebt – ein Zustand, der von aller Spannung frei ist. Demgemäß 
strebt jeder menschliche Organismus danach, zu seinem Ursprung zurückzukehren, 
sodass der Verlauf eines Lebens nichts anderes als eine Abfolge von »Umwege[n] 
zum Tode« ist (Freud 1920: 41).4 Ebenso wie es im Menschen ein Streben nach Wun-
scherfüllung und organischer Selbsterhaltung gibt, gibt es etwas, das abseits jeder 
Wunscherfüllung danach strebt, die organischen Bedingungen des Lebens zu negie-
ren, egal ob es sich dabei um das eigene Leben oder um das Leben anderer handelt. 

Damit stellt Freud in umfassender Weise einen der zentralen Grundsätze klas-
sisch-liberaler politischer Philosophie in Frage, nämlich die Vorstellung, dass das 
Primat der Selbsterhaltung als Grundlage der Herausbildung von Gemeinschaften 
und Regierungsformen fungiert. Geht man von der Hobbes’schen Figur aus, dass 
Eigeninteresse oder Selbsterhaltung die Menschen zum Krieg treiben, dann über-
sieht man dabei gerade jene Dimension der Destruktivität, die Freud herauszuarbei-
ten versucht und die potentiell sowohl gegen das Eigeninteresse als auch gegen die 
Selbsterhaltung gerichtet ist. Freuds Überlegungen sind vor diesem Hintergrund 
äußerst bedeutsam, da politische Formationen von der Erhaltung sozialer Bindun-
gen abhängen, sodass, wenn es etwas gibt, das an der Zerstörung dieser Bindungen 
arbeitet, dadurch auch die Grundlage politischer Gemeinschaft selbst unterminiert 
wird. Die Erhaltung sozialer Bindungen setzt voraus, dass Menschen nicht nur da-
nach streben, sich als Individuen zu erhalten, sondern auch als soziale Wesen, deren 
Überleben von dem Fortbestehen sozialer Beziehungen abhängt. Diese Behauptung 
setzt jedoch ihrerseits voraus, dass die Selbsterhaltung an soziale Beziehungen ge-
knüpft ist, d.h., dass das »Selbst«, das sich zu erhalten strebt, in einer fundamenta-
len Weise durch seine sozialen Beziehungen bestimmt ist und folglich nicht einfach 
oder primär ein vereinzeltes Individuum darstellt. 

Wenn Wesen, deren höchstes Ziel die eigene Selbsterhaltung ist, mit anderen 
zusammenleben müssen, für die dies ebenfalls das höchste Ziel darstellt, wie kön-
nen sie dann (a) danach streben, die Leben der jeweils anderen zu erhalten, und (b) 
eine Sorge um die Gemeinschaft als Ganze ausbilden? Eine bekannte Antwort lau-
tet, dass es eben gerade die Gesellschaft ist, die für die Selbsterhaltung sorgt und so 
diesen höchsten Zweck menschlichen Lebens erfüllt. Inwiefern wäre diese Vorstel-

                                                             
4  In Jenseits des Lustprinzips beschreibt Freud die »Umwege zum Tode« (Freud 1920: 41), 

die ein Leben nimmt, das in flüchtiger Weise von einem Trieb regiert wird, der es dazu 
antreibt, wieder in einen anorganischen Zustand zurückzukehren. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 279 

 

lung zu revidieren, wenn man mit Freud eine andere Tendenz in der menschlichen 
Psyche in Anschlag bringt, die im Gegensatz dazu gerade nach der Rückkehr zu ei-
ner Zeit vor dem individuellen Leben des menschlichen Organismus strebt? Welche 
Konsequenzen hat die Freud’sche Auffassung, dass die Selbstzerstörung genauso 
mächtig ist wie die Selbsterhaltung, für die Theoretisierung der politischen Forma-
tionen, in denen Menschen leben? 

Freuds Überlegungen zum Destruktionstrieb konzentrierten sich zunächst auf 
die Möglichkeit der Zerstörung der Leben anderer, vor allem im Zusammenhang 
mit dem Krieg, in dem die moderne Waffentechnologie die menschliche Zerstö-
rungskraft vervielfacht. Jene, die an der Kriegsneurose litten, durchlebten die psy-
chischen Folgen des Krieges und boten Freud damit einen Anlass, darüber nachzu-
denken, inwiefern die Destruktivität nicht nur gegen andere, sondern auch gegen 
einen selbst gerichtet ist. Die Kriegsneurose setzt die Leiden des Krieges in Form 
traumatischer Symptome fort, die vor allem durch den Wiederholungszwang cha-
rakterisiert sind. Diese Form der Wiederholung dient nicht der Wunscherfüllung 
und verschlechtert den Zustand des Patienten ohne Aussicht auf Besserung immer 
weiter. Freud erkennt darin den Wiederholungscharakter von Zerstörung. Beim ein-
zelnen Patienten führt dies zu sozialer Isolation; in einem weiteren Sinne werden 
dadurch nicht nur die sozialen Bindungen geschwächt, die die Gesellschaft zusam-
menhalten, sondern es wird auch der menschliche Organismus als solcher dem Ver-
fall preisgegeben, im Sinne einer Selbstzerstörung, die bis zum Suizid führen kann. 
Libido und Sexualität spielen in dieser Form der Destruktivität, wenn überhaupt, 
nur eine sehr geringe Rolle; die sozialen Bindungen, die für das politische Leben 
unverzichtbar sind, werden von ihr zerrissen. Es gibt zwar durchaus Gemeinschaf-
ten und solidarische Bindungen, die sich unter Bedingungen des Krieges herausbil-
den und scheinbar durch gemeinsam geteilte und kommunizierte Ziele der Zerstö-
rung belebt werden. Soziale Bindungen, die im Widerstand, in der Opposition oder 
im gemeinsamen bewaffneten Kampf geschmiedet werden, findet man in allen Fa-
cetten des politischen Spektrums. Von noch entscheidenderer Bedeutung ist jedoch, 
dass unter bestimmten zerstörerischen Bedingungen sogar diese Formen sozialer 
Beziehungen ausgehöhlt und vernichtet werden können – etwa dann, wenn Trauma-
ta die Subjekte von sich selbst und von den Anderen entfremden. Wenn sich dies in 
größerem Umfang ereignet, ist die soziale Grundlage politischen Lebens in Gefahr; 
Wiedergutmachung und Erneuerung werden dann bis ins Unendliche suspendiert. 

In Jenseits des Lustprinzips macht Freud gegen Ende des Textes geltend, dass 
jeder menschliche Organismus in gewisser Weise nach seinem eigenen Tod strebt 
und dass dieses Streben nicht abschließend von den Sexualtrieben her verstanden 
werden kann. Belege für den Todestrieb finden sich zwar, wie er argumentiert, im 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | JUDITH BUTLER 

 

sexuellen Sadismus und allgemeiner im Phänomen des Sadomasochismus.5 Der To-
destrieb kann demnach sexualisiert werden, wodurch seine Destruktivität den nicht-
destruktiven Zielen der Sexualität untergeordnet wird. Umgekehrt kann aber der 
Todestrieb auch seinerseits die Vorherrschaft unter den Trieben erlangen – was etwa 
in Phänomenen sexueller Gewalt mit besonderer Deutlichkeit hervortritt. Darüber 
hinaus können im Sadomasochismus sowohl die Selbstzerstörung als auch die Zer-
störung des Anderen eine Rolle spielen, was für Freud darauf hindeutet, dass ein 
Trieb, der vom Sexualtrieb unabhängig ist, dennoch durch diesen wirken kann. Der 
gleichsam flüchtige und opportunistische Todestrieb vermag das sexuelle Begehren 
in Beschlag zu nehmen, ohne sich dabei direkt und explizit bemerkbar zu machen. 
So kann etwa das Begehren, sich miteinander zu verbinden, das am Beginn einer 
sexuellen Beziehung steht, durch Formen der Selbstzerstörung unterbrochen wer-
den, die die ausdrücklichen Ziele der Liebenden manifest zu konterkarieren schei-
nen. Das Verstörende an Handlungen, die eindeutig selbstzerstörerisch sind oder die 
gerade die Bindungen zerstören, die man am stärksten aufrechterhalten möchte, ist 
nur eine alltägliche Form der Zerrüttung, durch die sich der Todestrieb im Sexualle-
ben bemerkbar macht.  

In Das Unbehagen in der Kultur (1930) – ein weiterer Text, der sich mit den 
zerstörerischen Folgen des Krieges befasst – wird der Sadismus erneut als »Vertre-
ter« des Todestriebes eingeführt, wobei in diesem späteren Werk der Todestrieb 
noch stärker mit den Begriffen der Aggression und der Destruktion in Verbindung 
gebracht wird. Deren Wirksamkeit wird nicht mehr bloß im Kontext des sexuellen 
Sadomasochismus verhandelt, »da wir«, wie Freud bemerkt, »die Ubiquität der 
nicht erotischen Aggression und Destruktion [nicht mehr] übersehen« dürfen (Freud 
1930: 479). Freud hat hier offenbar den Ausbruch von Kriegslust und Nationalis-
mus sowie das Erstarken des Antisemitismus in ganz Europa im Blick. Diese For-
men der Aggression stehen in keiner Relation zur Lust oder zu den Befriedigungen, 
die mit der Lust einhergehen: »Dieser Aggressionstrieb ist der Abkömmling und 
Hauptvertreter des Todestriebes, den wir neben dem Eros gefunden haben, der sich 
mit ihm die Weltherrschaft teilt.« (Freud 1930: 481) Obwohl »Eros« und »Thana-
tos« für gewöhnlich nicht unabhängig voneinander auftreten, haben sie doch entge-
gengesetzte Ziele: Eros strebt danach, getrennte Einheiten innerhalb der Gesell-
schaft zu verbinden und zu synthetisieren, indem er Individuen in Gruppen zusam-
menführt sowie diese Gruppen noch einmal zusammenbringt, um größere soziale 
und politische Formationen hervorzubringen. Thanatos treibt diese Einheiten ausei-
nander und treibt sogar jede Einheit weg von sich selbst. Folglich ist in jeder Hand-

                                                             
5  Während Freud den Sadomasochismus in »Triebe und Triebschicksale« (1917) mittels 

der Libidotheorie zu erklären versucht hat, revidiert er seine Überlegungen dazu in Jen-
seits des Lustprinzips (1920) sowie in »Das ökonomische Problem des Masochismus« 
(1923) im Lichte des Todestriebes. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 281 

 

lung, die danach strebt, eine soziale Bindung zu etablieren, ein gegenläufiges Stre-
ben am Werk, das ebenso eifrig daran arbeitet, diese Bindung zu zersetzen. Wir 
kennen das: ich liebe dich, ich hasse dich; ich kann nicht ohne dich leben; ich ster-
be, wenn ich weiter mit dir zusammenlebe.  

Freud geht dieses Problem bezüglich der Liebe auf zwei unterschiedliche Wei-
sen an. Einerseits insistiert Freud im gesamten Verlauf seines Werks auf der konsti-
tutiven Ambivalenz aller Liebesbeziehungen. Dies wird in »Das Tabu und die Am-
bivalenz der Gefühlsregungen«, einem Kapitel aus Totem und Tabu (1913), beson-
ders deutlich, aber auch in »Trauer und Melancholie«, wo er den Verlust eines ge-
liebten Menschen mit der Aggression in Verbindung bringt (vgl. Freud 1917b: 434–
439). Diesem Modell zufolge ist die Liebe selbst ambivalent (vgl. Freud 1917b: 
437). Andererseits ist »Liebe« ein anderer Name für »Eros« und bezeichnet nur ei-
nen der Pole der emotionalen Ambivalenz. Mit anderen Worten: Es gibt Liebe und 
Hass; demnach benennt Liebe entweder die ambivalente Konstellation von Liebe 
und Hass oder nur den einen Pol dieser zweigliedrigen Struktur. Freuds eigene Posi-
tion scheint in dieser Frage selbst ambivalent zu sein, was seinen Behauptungen 
vielleicht rhetorisch noch weiteren Nachdruck verleiht. Diese paradoxe Darstel-
lungsweise wird in seinen Schriften tatsächlich nie ganz aufgelöst und erweist sich 
durchgehend als fruchtbar. Sie tritt in seinen späteren Schriften in einer symptoma-
tischen Weise in den Vordergrund: Liebe ist dort das, was eine Person an eine ande-
re bindet, aber die Liebe birgt aufgrund ihrer inhärenten Ambivalenz auch ein Po-
tential zur Zerstörung sozialer Bindungen. Oder, wenn es nicht die Liebe an sich ist, 
die diese Bindungen zerstört, dann ist es zumindest eine destruktive Kraft, die in 
der Liebe liegt oder ihr anhaftet, die die Menschen zu Zerstörung und Selbstzerstö-
rung bewegt, einschließlich der Zerstörung dessen, was sie am meisten lieben. 

Die Frage, ob die Liebe Destruktivität enthält oder dieser entgegensteht, hält 
Freuds Denken beständig in Unruhe. Diese Unruhe verweist auf ein Problem, das 
sich ihm nicht nur im Kontext seiner Reflexionen über Liebesbeziehungen, sondern 
auch in seinen Untersuchungen zur Massenpsychologie und zum zerstörerischen 
Potential von Massen stellt: Liegt das Zerstörungsvermögen in den Bindungen 
selbst, die solche Mengen zusammenhalten – im Sinne eines destruktiven Bandes – 
oder handelt es sich dabei vielmehr um eine Kraft, die ›alle Bande der Gemein-
schaft zerreißt‹ – als ein antisozialer Impuls, der die sozialen Beziehungen zersetzt? 

Was ist in Gruppen, großen Menschenmengen oder dem, was Freud »Massen« 
nennt, am Werk, das dazu führt, dass destruktive Ziele Einzug halten? Obwohl 
Freud diese Frage in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1922) nicht dezidiert an 
den Anfang stellt, macht sie sich doch über den gesamten Text hinweg mit besonde-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | JUDITH BUTLER 

 

rer Dringlichkeit bemerkbar.6 Freud verweist darauf, dass Individuen in Massenan-
sammlungen dazu neigen, ihre Urteilskraft oder ihre »Fähigkeit zur Kritik« (Freud 
1922: 86) abzugeben – insbesondere in Massen, die einem Führer folgen und deren 
Individuen sich in der Aussicht auf Gewalt gegenseitig in Erregung versetzen. 

DIE FÄHIGKEIT ZUR KRITIK UND DIE MASSE 

In seiner Auseinandersetzung mit Gustave Le Bons Psychologie der Massen ver-
sucht Freud, dem Rechnung zu tragen, was Le Bon als jene »unüberwindliche[] 
Macht« bezeichnet, die es dem Einzelnen »gestattet, Trieben zu frönen, die er für 
sich allein notwendig gezügelt hätte« (Le Bon 1895: 15). Der Einzelne »wird ihnen 
[den Trieben]« in einer anonymen Masse »um so eher nachgeben« (Le Bon 1895: 
15). Freud stellt die Frage, ob Individuen in einer Masse plötzlich neue Eigenschaf-
ten ausbilden, oder – was ihm plausibler scheint – ob bereits vorhandene unbewuss-
te Impulse hervorbrechen, die im Gefüge der Masse kaum noch vom Gewissen oder 
vom Verantwortungsgefühl eingeschränkt werden. Zumindest um 1922 ist Freud 
der Ansicht, dass es sich beim Gewissen um eine Art ›soziale Angst‹ handelt – eine 
Sorge darum, was andere über einen denken, und ein Gefühl des Eingeschränktseins 
durch die Urteile der anderen. Eine Masse, die die Einzelnen, die Teil von ihr sind, 
dazu anhält, sich nicht darum zu kümmern, was andere denken, erscheint dann von 
Hemmungen wie auch von sozialer Angst befreit. 

Freud greift zwei miteinander verschränkte Aspekte in Le Bons Darstellung auf, 
um zu verstehen, wie sich Massen verhalten, sobald soziale Hemmungen wegfallen. 
Der erste Aspekt ist der der Ansteckung, genauer: der Umstand, dass Phänomene 
der Gefühlsansteckung in Massen von »hypnotischer Art« sind (Le Bon 1895: 15), 
in dem Sinne, dass das Individuum seine persönlichen Interessen denen des Kollek-
tivs opfert (vgl. Freud 1922: 79). Der zweite Aspekt ist der der »Beeinflussbarkeit« 
oder »Suggestibilität« (vgl. Le Bon 1895: 16; Freud 1922: 80), d.h., dass das Sub-
jekt in der Masse dazu neigt, äußeren Impulsen nachzugeben. Während Le Bon zur 
Erklärung dieses Phänomens auf Bilder wie etwa das der ›magnetischen Anzie-
hung‹ zurückgreift, geht Freud davon aus, dass jene, die unter dem Einfluss der 
Suggestion stehen – und sich damit in einer Art Hypnosezustand befinden –, mit ei-
nem durch die Masse gesteigerten ›unwiderstehlichen Ungestüm‹ handeln (vgl. Freud 
1922: 80). Die Ansteckung ist folglich ein zentrales Phänomen und die Suggestibilität 

                                                             
6  Die englischsprachige Standard Edition von Freuds Werken übersetzt das titelgebende 

Massenpsychologie missverständlicherweise mit Group Psychology. Freuds deutscher 
Begriff der Masse meint aber eine weitaus größere Menschenmenge und verweist auf Le 
Bons Psychologie der Massen. In der Penguin Edition aus dem Jahr 2004 übersetzt J. A. 
Underwood korrekt mit Mass Psychology. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 283 

 

steigert sich, wenn sie sich mit der Ansteckung koppelt. Von vielleicht noch größerer 
Bedeutung ist jedoch der Umstand, dass die Masse von unbewussten Motiven regiert 
wird, die von großen Gesten gesteuert werden können: »Wer auf [die Masse] wirken 
will, […] muß in den kräftigsten Bildern malen, übertreiben und immer das Gleiche 
wiederholen.« (Freud 1922: 83) Die Masse verlangt nach Gewalt. »Sie will«, wie 
Freud schreibt, »beherrscht und unterdrückt werden« (Freud 1922: 83f.).  

Gerade weil Le Bon nicht näher untersucht, inwiefern sich Verdrängtes inner-
halb von Massen gewaltsam Ausdruck zu verleihen vermag, sieht sich Freud dazu 
genötigt, den Zusammenhang von Enthemmung und Unbewusstem neu zu denken. 
Freud bestreitet darüber hinaus Le Bons Auffassung, dass das Begehren nach einer 
Autorität, der sich die Masse unterwerfen kann, ein tierisches Erbe darstellt. Dieser 
Auffassung zufolge würden Menschenmassen sich letztlich genauso wie Tierherden 
verhalten, wie Freud paraphrasierend festhält: »Die Masse ist eine folgsame Herde« 
(Freud 1922: 86). Freud verweist demgegenüber darauf, dass die Masse einen Füh-
rer nur dann annimmt, wenn dieser »selbst durch einen starken Glauben (an eine 
Idee) fasziniert« ist (Freud 1922: 86). Nur indem er seinen eigenen starken Glauben 
präsentiert und wirksam kommuniziert, kann der Führer seinerseits einen starken 
Glauben in der Masse erwecken. Freud schreibt über den Führer: »[E]r muß einen 
starken, imponierenden Willen besitzen, den die willenlose Masse von ihm an-
nimmt« (Freud 1922: 86). Dadurch wird der Wille des Führers zum Äther der Mas-
se – zu jener reinen Essenz, die die Götter atmen. Später fügt Freud dem hinzu, dass 
in dem Maße, wie die Masse den Willen des Führers annimmt, auch dessen Wille 
wiederum, eben durch ihren Glauben, gestärkt wird.7 Dass man dem Führer derarti-
ge Kräfte zuschreibt, ist nach Freud eine Folge von dessen »Prestige« sowie von 
einer Lähmung der »Fähigkeit zur Kritik« (Freud 1922: 86). Später verweist er auch 
darauf, dass in einer Masse die Wahrnehmung eines anderen, der sich in einem Er-
regungszustand befindet, bei einem selbst zur Übernahme dieses Zustands führt, 
was eine Art primitive Sympathie darstellt. Dieser Zwang wird umso größer, je 
stärker der wahrgenommene Affekt ist, und der Affekt steigert sich wiederum genau 
durch jene Formen der Ansteckung, die in Massen am Werk sind. Mit Bezug auf 
William McDougalls Arbeiten zum Gruppengeist (vgl. McDougall 1920) bemerkt 
Freud, dass das »merkwürdigste und zugleich wichtigste Phänomen der Massenbil-

                                                             
7  Dies wird in Franz Kafkas Erzählung »Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse« 

besonders deutlich (vgl. Kafka 1924). Dort wird die Führerin – eine Sängerin – vom Volk 
überhöht und bis ins Unmögliche idealisiert, weil nur sie es vermag, ein Gefühl nationaler 
Einheit und Zugehörigkeit zu vermitteln. Obwohl sie am Ende bereits völlig geschwächt 
ist und kaum mehr spricht oder singt, bleibt der Idealisierungsmechanismus selbst intakt 
und es zeigt sich, dass es eigentlich das Volk (der Mäuse) ist, das durch seine idealisie-
rende Kraft die Führerin erhält. Am Ende siegt jedenfalls die Vergänglichkeit und die 
ganze Geschichte gerät in Vergessenheit.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | JUDITH BUTLER 

 

dung […] nun die bei jedem Einzelnen hervorgerufene Steigerung der Affektivität« 
ist, die sich aus der »unmittelbaren Induktion« eines gesteigerten Affekts ergibt 
(Freud 1922: 91). In einem solchen Zustand »schweigt«, wie Freud festhält, »die 
Kritik des Einzelnen« (Freud 1922: 91). Wenig später referiert er noch einmal eine 
These McDougalls: »Gegen die kollektive Herabsetzung der Intelligenzleistung 
schützt man sich dadurch, daß man die Lösung der intellektuellen Aufgaben der Mas-
se entzieht und sie Einzelnen in ihr vorbehält.« (Freud 1922: 94) Freud selbst formu-
liert dies anders: »Die Aufgabe besteht darin, der Masse gerade jene Eigenschaften zu 
verschaffen, die für das Individuum charakteristisch waren und die bei ihm durch die 
Massenbildung ausgelöscht wurden.« (Freud 1922: 94) 

Freud scheint also in gewisser Weise zu sagen, dass uns das Eintreten in Massen 
dumm macht bzw. dass Menschen, wenn sie sich in Massen zusammenfinden, ge-
meinschaftlich ihre Fähigkeit zur Kritik verlieren, weil sie das Denken jemand an-
derem überlassen oder auch niemandem – wenn man die Masse an die Stelle des 
Individuums treten lässt und den Selbstverlust der Individualisierungsarbeit vor-
zieht (vgl. Freud 1922: 84). Darüber hinaus geht die Steigerung der Affektivität mit 
einer »kollektiven Hemmung der intellektuellen Leistung« einher (Freud 1922: 88). 
Während es also so scheint, als würde die Bildung von Massen zur Enthemmung 
führen, verstärkt die Masse in Wahrheit eine bestimmte Form der Hemmung, näm-
lich die Hemmung kritischen Denkens. Wo einst die Hemmung antisozialer Impulse 
vorherrschte, greift nun die Hemmung des Denkens um sich und hebt so die Hem-
mung der antisozialen Impulse auf. Wenn uns die Masse also verspricht, dass wir, 
indem wir in sie eintreten, unsere Hemmungen ablegen können, dann erweist sich 
dies offenbar als ein falsches Versprechen, da die Hemmung in Wahrheit nur ihren Ort 
wechselt und ihre Wirkung verkehrt, indem sie nun selbst als Enthemmung auftritt.  

Freud vertritt die Ansicht, dass kritisches Denken die Macht hat, Formen affek-
tiver Erregung zu hemmen und dass umgekehrt die gesteigerte Affektivität die Fä-
higkeit zur Kritik zu hemmen vermag. Nach Freud kann es folglich nicht so sehr 
darum gehen, die Macht der Hemmung im Allgemeinen zu vergrößern. Ziel müsste 
es in diesem Zusammenhang vielmehr sein, die hemmende Macht jener Fähigkeit 
zur Kritik zu fördern. Vor diesem Hintergrund stellt sich eine weitere Frage: Wenn 
die gesteigerte Affektivität in Formen kollektiver Grausamkeit zum Ausdruck 
kommt, ist es dann notwendig, diejenigen sozialen Bindungen zu stärken, die auf 
der Liebe beruhen (das hieße, Eros gegen Thanatos stark zu machen), oder müsste 
man eben diejenige kritische Instanz stärken und schärfen, die Freud in Das Ich und 
das Es (1923) mit dem Begriff des Über-Ich fasst? Freud geht es hier nicht nur da-
rum, Formen des Massenverhaltens zu analysieren, die zerstörerisches Potential ha-
ben, sondern auch darum, jene menschlichen Vermögen ausfindig zu machen und 
zu stärken, die solchen Formationen Paroli bieten können. Während manchmal die 
Liebe als wichtigste Gegenkraft zur Zerstörung in den Blick kommt, erscheint 
Freud an anderen Stellen die »Fähigkeit zur Kritik« am vielversprechendsten. In 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 285 

 

Massenpsychologie und Ich-Analyse umfasst die »Fähigkeit zur Kritik« verschiede-
ne Formen des Überlegens und der Reflexion, doch schon ein Jahr später gewinnt 
sie eine neue Bedeutung, indem sie mit dem Über-Ich in Verbindung gebracht wird 
– einer Form der Grausamkeit, die über das Ich hereinbricht. Das Über-Ich wird 
schließlich als »eine Reinkultur des Todestriebes« bestimmt (Freud 1923: 283), was 
bedeutet, dass es willentliche Formen der Selbsteinschränkung sind, die sich gegen 
die Destruktivität wenden, bzw. dass man die Destruktivität gegen den eigenen De-
struktionsimpuls richtet. (Selbsteinschränkung ist folglich eine willentliche und re-
flektierte Form der Destruktivität, die sich gegen die Externalisierung destruktiver 
Ziele richtet.) Anders gesagt: Während in seinen früheren Schriften eine Form der 
Hemmung dafür zuständig war, der Entfesselung des Destruktionsimpulses Einhalt 
zu gebieten, kommt diese Aufgabe nun, seit Freuds Einführung des Über-Ich, einem 
eigenen psychischen Mechanismus zu. Das Über-Ich ist gerade dazu da, seine de-
struktive Kraft gegen den eigenen Destruktionsimpuls zu richten. Das Problem an 
dieser Lösung liegt offenbar darin, dass ein uneingeschränktes Wirken des Über-Ich 
zum Suizid führen kann, wenn das Über-Ich die Zerstörung des Anderen in Selbst-
zerstörung umschlagen lässt. Einerseits scheint die »Fähigkeit zur Kritik« also auf 
die Konsequenzen von Handlungen abzustellen, indem sie Ausdrucks- und Hand-
lungsformen kontrolliert, um schädliche Folgen abzuwenden. Andererseits vermag 
sie, als eine Äußerung des Todestriebes, das Ich selbst zu zerstören. Eine moderate 
Form der Selbstkontrolle kann somit in unkontrollierte, selbstmörderische Selbstge-
ißelung ausschlagen – zumindest dann, wenn der Todestrieb selbst unkontrolliert 
bleibt. Dies bedeutet paradoxerweise, dass die kritische Instanz, auf die man ange-
wiesen ist, um den Destruktionsimpuls in Schach zu halten, zum Instrument eben 
jenes Destruktionsimpulses werden kann und so das Ichleben selbst gefährdet. 
Folglich muss die Selbsterhaltungsfunktion des Eros auf den Todestrieb gerichtet 
werden, um sein destruktives Wirken zu kontrollieren. Wenn das Über-Ich gegen 
das Ich arbeitet, um dessen destruktives Tun zu hemmen, bedient es sich also selbst 
noch der Destruktivität, wobei das gefährdete Objekt nun nicht mehr der Andere 
oder die Welt ist, sondern das Ich selbst. Die Fähigkeit zur Kritik scheint also nur 
von begrenztem Nutzen zu sein, um sich der Destruktivität zu widersetzen, da sie es 
nicht vermag, jene Destruktivität zu kontrollieren, die im Über-Ich selbst am Werk 
ist. Daher bedarf es einer ausgleichenden Kraft, die nach Selbsterhaltung und, all-
gemeiner, nach Lebenserhaltung strebt. Heißt diese Kraft nun Liebe – oder Manie? 
Geht sie mit einer Desidentifizierung einher oder mit einer neurotischen Position, 
die eine kritische Distanz gegenüber dem sadistischen Rausch schafft, der die Ge-
sellschaft in Beschlag nimmt? 

Die Kontrolle ungehemmter Formen von Destruktivität ist keine einfache Ange-
legenheit, da sie mit einer Reihe konstitutiver Paradoxien einhergeht. Wenn wir da-
zu einfach nur das Über-Ich bräuchten, hätten wir kein Problem; doch sobald sich 
das Über-Ich ebenfalls als potentiell zerstörerisch erweist, scheint es keinen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 | JUDITH BUTLER 

 

weg aus dem Teufelskreis der Destruktivität zu geben. Welchen Unterschied würde 
es machen, wenn wir uns dieser Frage über die Massenpsychologie zuwenden? 
Schließlich gilt unser Interesse hier nicht der Beziehung zwischen dem Über-Ich, 
dem Es (den Trieben) und dem Ich (dem Realitätsprinzip), sondern den Verhältnis-
sen in Gruppen. Welche Gefahren und Möglichkeiten liegen in einem erneuten Re-
kurs auf die Massenpsychologie und welche Auswirkungen hätte dieser Perspekti-
venwechsel auf unsere Überlegungen zur Destruktivität? 

In Massenpsychologie und Ich-Analyse, ein Jahr vor der Entwicklung seiner 
Theorie des Über-Ich, geht Freud dezidiert auf die folgenden Fragen ein: Welcher 
Mechanismus ist für die Enthemmung der Grausamkeit verantwortlich? Wie kön-
nen wir seine Funktionsweise erklären? Und was hat Enthemmung etwa mit Identi-
fizierung zu tun – jenem Prozess, durch den Gruppenidentitäten geformt werden? 
Was meinen wir, wenn wir sagen, dass eine Masse von einer Gefühlswelle erfasst 
wird? Oder, wenn bestimmte Leidenschaften in einer Masse entfesselt werden, die 
ansonsten unausgedrückt bleiben würden – wie verstehen wir diese »Entfesse-
lung«? Bedeutet Entfesselung, dass ein Begehren immer schon da war und bloß un-
terdrückt wurde? Oder geht die »Entfesselung« immer in strukturierter Form von-
statten, sodass es dem aufwallenden Begehren oder Zorn allererst eine distinkte 
Form gibt? Wenn wir sagen, dass ein gewählter Amtsträger einer neuen Welle der 
Misogynie stattgegeben oder weit verbreiteten Rassismus salonfähig gemacht hat, 
welche Form von Handlungsmacht schreiben wir ihm dann zu? Waren diese Phä-
nomene bereits da oder hat er sie hervorgebracht? Oder waren sie in einer bestimm-
ten Form bereits da, sodass sein Sprechen und Handeln ihnen nur neue Formen ver-
leiht? In jedem Fall wird der Impuls entweder von der Macht der Verdrängung 
strukturiert, die sie in gewisser Weise bestimmt und formt, oder von einer Macht 
der »Befreiung«, die den Impuls mit einer spezifischen Bedeutung im Verhältnis zur 
früheren Verdrängung versieht. Wenn wir einem einfachen hydraulischen Modell 
folgen oder auch einem »Energie«-Modell, demzufolge eine bestimmte Menge an 
Energie freigesetzt wird, sobald die Hemmung aufgehoben wird, dann bleibt der 
Impuls selbst unverändert, egal ob sie gehemmt oder ausgedrückt wird. Wenn es 
jedoch von Bedeutung ist, welche Instanz die Hemmung durchsetzt und wenn diese 
Instanz allererst den verdrängten Inhalt hervorbringt, dann schiebt das Auftreten des 
vormals gehemmten Impulses nicht einfach die hemmende Kraft beiseite, sondern 
richtet vielmehr einen koordinierten Angriff gegen diese Kraft, indem deren Grün-
de, deren Legitimität und deren Ansprüche entlarvt werden. Der aufkommende De-
struktionsimpuls wäre demnach keine reine Energie, sondern vielmehr mit Interpre-
tationen aufgeladen und durch ihr Verhältnis zu Verbotenem und Erlaubtem be-
stimmt. Der Impuls bekämpft somit aktiv die moralischen und politischen Ansprü-
che, die ihre Hemmung begründen und aufrechterhalten; sie arbeitet unentwegt ge-
gen die Fähigkeit zur Kritik – nicht nur gegen moralische Urteile und politische 
Bewertungen, sondern auch gegen das reflexive Denken im Allgemeinen, das diese 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 287 

 

ermöglicht. Der Destruktionsimpuls strebt danach, die moralischen Selbstein-
schränkungen zu zerschlagen und zu vernichten, die die Grundlage dessen bilden, 
was Freud das Über-Ich nennt. Es könnte den Anschein haben, als bestehe ange-
sichts einer solchen Herausforderung des Über-Ich die Aufgabe darin, moralische 
Verbote zu stärken – vor allem solche, die das Selbst sich selbst auferlegt. Wenn das 
Über-Ich sich aber selbst als eine potentiell zerstörerische Kraft erweist, werden die 
Dinge komplizierter. 

Freuds Überlegungen können uns etwas über einen möglichen kollektiven oder 
geteilten Gebrauch der Fähigkeit zur Kritik lehren sowie darüber, was ein solcher 
Gebrauch zur Folge hätte, wo seine Grenzen liegen und warum Gruppen und politi-
sche Formationen nur bestehen können, wenn eine gewisse vermittelnde Fähigkeit 
zur Kritik kontinuierlich am Werk bleibt, die sowohl die Veräußerlichung destrukti-
ver Ziele als auch ihre selbstzerstörerische Internalisierung zu kontrollieren vermag. 
Es geht dabei nicht darum, die Gesellschaft nach dem Modell des Ich zu gestalten, 
sondern darum, nach den spezifischen sozialen Formen, die die Destruktivität an-
nehmen kann, sowie nach ihren Implikationen für ein geteiltes politisches Leben zu 
fragen. Einerseits gibt uns Freud eine psychologische Erklärung der Bedingungen 
an die Hand, unter denen Gruppen überleben können, ohne andere oder sich selbst 
zu zerstören. Andererseits tritt in seinen Ausführungen ein politisches Prinzip zu 
Tage, das auf die Bedeutung der Massenpsychologie für die politische Philosophie 
verweist: Gesellschaften, die sich auf der Grundlage einer prinzipiellen Opposition 
gegen Grausamkeit organisieren, etwa gegen Krieg oder Todesstrafe, müssen das 
destruktive Potential mitbedenken, das allen Gruppenbildungen inhärent ist, und 
davon ausgehend ein geteiltes Verständnis für die Form und die Kraft einer Kritik-
fähigkeit sowie einer Urteilskraft entwickeln, die weiß, wann und wie diese De-
struktivität in Schach zu halten ist, und die auch über die dafür nötige Durchset-
zungskraft verfügt. Eine solche Urteilskraft ist unverzichtbar für das Funktionieren 
von Politik, und eine der Aufgaben der politischen Theorie besteht darin, die Be-
dingungen ihrer Möglichkeit herauszuarbeiten (vgl. Zerilli 2016).  

IDENTIFIZIERUNG, HEMMUNG UND DAS ÜBER-ICH 

Freud versucht mehrmals zu zeigen, dass der »Gemeingeist« oder »esprit de corps« 
(Freud 1922: 134) aus Neid, aber auch aus geteilter Trauer hervorgeht. Die Mitglie-
der einer Gruppe streben danach, dass ihre Beziehungen zueinander durch einen 
idealisierten Führer vermittelt werden, den sie zugleich bewundern und hassen. Sie 
lehnen es ab, dem Ideal untergeordnet zu sein, dessen sie zugleich bedürfen. Und 
selbst wenn die idealisierte Figur beseitigt wird, ist doch niemand von ihnen in der 
Lage, dieses Ideal selbst zu verkörpern – und deshalb einigen sie sich im Angesicht 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | JUDITH BUTLER 

 

des Verlusts auf eine gewisse Form der Gleichheit. Das ist die Konsequenz, die 
Freud aus dem Mythos von der Urhorde zieht, in dem eine Gruppe von Brüdern ih-
ren Vater ermordet, nur um dann seinen symbolischen Status in Form eines Totems 
festzuschreiben.8 Die Brüder finden sich so in einer solidarischen Gemeinschaft zu-
sammen, die durch ein gemeinsames Scheitern gekennzeichnet ist:  

Keiner soll sich hervortun wollen, jeder das gleiche sein und haben. Soziale Gerechtigkeit 

will bedeuten, daß man sich selbst vieles versagt, damit auch die anderen darauf verzichten 

müssen, oder was dasselbe ist, es nicht fordern können. Diese Gleichheitsforderung ist die 

Wurzel des sozialen Gewissens und des Pflichtgefühls. (Freud 1922: 134)  

Was Freud das »soziale Gefühl« nennt, »ruht also auf der Umwendung eines erst 
feindseligen Gefühls in eine positiv betonte Bindung von der Natur einer Identifi-
zierung« (Freud 1922: 134). An früherer Stelle im selben Text heißt es: »Ein demo-
kratischer Zug geht durch die Kirche, eben weil vor Christus alle gleich sind, alle 
den gleichen Anteil an seiner Liebe haben.« (Freud 1922: 102) Dieses Gleichheits-
potential innerhalb einer lateralen Affektbindung entwickelt sich zu einer Bindung 
an einen gemeinsamen Führer oder ein Ideal, d.h. an eine dritte Instanz, die mögli-
che Feindseligkeiten zu schlichten vermag. Ebenso wie Identifizierung zur Unter-
drückung der Feindschaft führen kann (und so einen Ersatz für die libidinöse Bin-
dung darzustellen vermag), kann sie auch Neurosen und höherstufige intellektuelle 
Denkvorgänge unterdrücken. Letztere sind selbstverständlich für die Ausübung kri-
tischer Urteilskraft unverzichtbar – wie vielleicht auch die Neurose, insofern sie mit 
einer gewissen Distanzierung vom sozialen Konsens einhergeht.  

Die kollektive Identifizierung mit einem Ideal – einem Führer, einem Nationen-
ideal oder einem »Ich-Ideal« – kann die mörderische Feindschaft vorläufig beseiti-
gen, aber sie kann auch zur Externalisierung des Feindes führen sowie zu nationa-
listischen Formen von Gemeinschaft. Das Ideal lässt sich scheinbar nicht gänzlich 
ertragen: Es ist immer überlegen, und zudem stört Neid die Gleichheit der Subjekte, 

                                                             
8  Freud bespricht den Mythos der »Urhorde« in den Nachträgen zu Massenpsychologie und 

Ich-Analyse. Es handelt sich dabei um eine Ursprungserzählung, in der der Urvater von 
den Söhnen, die ihn idealisieren, getötet und zerstückelt wird. Idealisierung und Mordlust 
spielen hier zusammen – eine ursprüngliche Form der Ambivalenz, die mit Freuds Über-
legungen zu den idealisierenden und mörderischen Aspekten der Liebe verbunden ist. Die 
Totembruderschaft, die nach dem Mord entsteht, betrauert den Verlust, aber zieht auch 
Gewinn daraus, in Form einer politischen Gleichheit unter den Brüdern. Diese Gleichheit 
ist jedoch offenbar schwer zu ertragen und das Vaterideal taucht nun innerhalb der Fami-
lie wieder auf, wo die Macht des Mannes die matriarchale Herrschaft durchbricht. Der 
gemeinsame Mord lässt die Brüder vaterlos zurück, aber durch die Institution der patriar-
chalen Familie und durch die Kategorien des »Ehemanns« und »Vaters« wird jeder von 
ihnen zum Ersatz für das verlorene Vaterideal (vgl. Freud 1922: 152f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 289 

 

die dem einen unterworfen sind, der das Ideal verkörpert. Dies führt dazu, dass man 
ihm mit Gewalt begegnet. Wenn das Ideal dem Mord zum Opfer fällt oder wenn es 
als mangelhaft entlarvt wird, dann zerbricht die Gruppe und die Feindschaft tritt 
wieder hervor – ebenso wie das Bedürfnis, ein neues Ideal zu errichten. 

Feindseligkeit kann darin bestehen, dass man mit dem Anderen oder mit sich 
selbst bricht. Ein Jahr nach seinen Überlegungen in Massenpsychologie und Ich-
Analyse hat Freud der exzessiven Kraft der Selbstmaßregelung den Namen »Über-
Ich« gegeben. Damit wurde es auch notwendig, zu untersuchen, wie dessen Wirken 
am besten kontrolliert werden kann. Die »Pflicht«, die er in Massenpsychologie und 
Ich-Analyse als Ergebnis einer geteilten Affektivität verstanden hatte – jene Selbst-
einschränkung, die sich Individuen im Namen des Gemeinwohls auferlegen –, be-
schreibt er in Das Ich und das Es als »Über-Ich«. In diesem Zusammenhang erlangt 
auch die Fähigkeit zur Kritik einen neuen und potenziell gefährlichen Charakter. Sie 
ist nicht mehr bloß das Vermögen einer Vernunft, die die menschlichen Neigungen 
kontrolliert, sondern das Werkzeug einer zerstörerischen Kraft und eines unbändi-
gen Sadismus. Wie bereits erwähnt, beinhaltet das Über-Ich eine »destruktive 
Komponente« (Freud 1923: 283), die sich gegen das Ich richtet, es für mangelhaft 
befindet und sogar mit dem Tod bedroht. Die »Fähigkeit zur Kritik«, die nunmehr mit 
dem Über-Ich gleichgesetzt wird, erlegt ebenso Zwänge und Verbote auf, wie es auch 
eine starke Hemmung tun würde – mit dem Unterschied, dass das Über-Ich zudem 
Gefahr läuft, das Ich umfassend zu zerstören. Freud formuliert dies folgendermaßen:  

[D]as überstarke Über-Ich, welches das Bewußtsein an sich gerissen hat, [wütet] gegen das 

Ich mit schonungsloser Heftigkeit […], als ob es sich des ganzen im Individuum verfügbaren 

Sadismus bemächtigt hätte. […] Was nun im Über-Ich herrscht, ist wie eine Reinkultur des 

Todestriebes, und wirklich gelingt es diesem oft genug, das Ich in den Tod zu treiben […]. 

(Freud 1923: 283) 

Was könnte dieser schonungslosen Gewalt Einhalt gebieten, die ein Teil des Selbst 
gegen einen anderen Teil ausübt? Freud verweist hier auf die Manie. Er beendet die 
zitierte Passage mit der Behauptung, dass das Ich die Selbstzerstörung unter Um-
ständen dadurch abwenden kann, dass es sich »durch den Umschlag in Manie sei-
nes Tyrannen erwehrt« (Freud 1923: 283). 

Freud zitiert an dieser Stelle auch seinen Text »Trauer und Melancholie« 
(1917), in dem er seine bekannte Unterscheidung zwischen Trauer und Melancholie 
einführt. Während die Trauer die bewusste Anerkennung des Verlusts einer Person 
oder eines Ideals impliziert, scheitert die Melancholie daran, diesen Verlust wirklich 
anzuerkennen. In der Melancholie wird der verlorene Andere als Bestandteil des Ich 
internalisiert (bzw. inkorporiert). Eine Art gesteigerter Selbstgeißelung wiederholt 
und verkehrt das Verhältnis des Ich zum verlorenen Anderen innerhalb der Psyche. 
Die Schuldzuweisungen an die verlorene Person oder das verlorene Ideal kehren 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | JUDITH BUTLER 

 

sich gegen das Ich, wodurch die Beziehung als innerpsychische am Leben erhalten 
wird (vgl. Freud 1917: 437). Damit macht Freud bereits in diesem Text deutlich, 
dass die Feindseligkeit, die sich in der Melancholie gegen das Ich richtet, fatale 
Konsequenzen haben kann. Die Szene melancholischer Selbstgeißelung dient folg-
lich als Modell für die spätere Topographie von Ich und Über-Ich. Die Melancholie 
setzt sich jedoch aus zwei gegenläufigen Tendenzen zusammen: Die erste Tendenz 
ist die Selbstgeißelung, die den charakteristischen Ausdruck des Gewissens dar-
stellt. Die zweite Tendenz ist die »Manie«, die darauf abzielt, die Bindung zum ver-
lorenen Objekt dadurch zu abzubrechen, dass sie das verlorene Objekt verneint 
(vgl. Freud 1917: 440–443). Die energischen »manischen« Angriffe auf das Objekt 
sowie die gesteigerten Bemühungen des Ich, die Bindungen an das verlorene Objekt 
oder Ideal zu zerreißen, verweisen auf das Begehren, den Verlust zu überleben und 
das eigene Leben nicht wegen dieses Verlusts hinzugeben. Die Manie ist gleichsam 
der Protest des lebendigen Organismus gegen die Gefahr, von einem unkontrollierten 
Über-Ich zerstört zu werden.  

Wie wir gesehen haben, können Formen gesteigerter Selbstgeißelung (und in 
weiterer Folge der Selbstzerstörung) zumindest zeitweilig durch die soziale Ver-
bundenheit im Scheitern gelindert werden, die darin besteht, den Umstand anzuer-
kennen, dass es niemandem von uns gelingt, dem Ideal gerecht zu werden. Dieses 
geteilte Scheitern begründet nach Freud unsere Solidarität und unseren Gleichheits-
sinn. Eine derartige Linderung der Gewalt des Über-Ich erweist sich jedoch als zeit-
lich begrenzt, wenn die Gruppe daran scheitert, mit der Feindseligkeit umzugehen 
und sie zu kontrollieren, was zu fatalen Konsequenzen führen kann. Darüber hinaus 
gibt es Gruppen, die diese destruktive Feindseligkeit auf einen äußeren Feind rich-
ten, was wiederum die Vernichtung von Leben – bis hin zur Massenvernichtung – 
zur Folge haben kann. Bezeichnenderweise verweist Freud, wenn er die »Manie« 
als eine Kraft bestimmt, durch die der innere Tyrann überwältigt werden kann, auf 
die Macht des Organismus, die identifizierenden Bindungen selbst zu zerreißen. In 
der Tat wird die aktive Desidentifizierung zu einer Möglichkeit, durch die der Or-
ganismus seine selbstzerstörerischen Kräfte mindern kann, um zu überleben. Die 
Manie dient der Desidentifizierung, aber sie vollzieht auch eine »Kritik« am Tyran-
nen und liefert so eine Möglichkeit, um über die Ausübung einer Fähigkeit zur Kri-
tik am Über-Ich nachzudenken, die nicht bereits dessen eigener Logik folgt.  

Kurz gesagt: Das Über-Ich, das die Destruktionsimpulse in Schach halten soll, 
ist immer auch selbst ein mögliches Werkzeug der Zerstörung, was nicht nur eine 
Erklärung dafür liefert, dass Gewalt moralisiert und als gerecht hingestellt werden 
kann, sondern auch zeigt, warum jene, die ein besonders strenges Gewissen haben, 
davon in den Tod getrieben werden können. In ähnlicher Weise scheinen Identifizie-
rungen zentral für die Empathie und die Aufrechterhaltung sozialer Bindungen zu 
sein, aber auch ein destruktives Potential zu beinhalten. So stellt etwa die melan-
cholische Internalisierung des verlorenen Anderen oder des verlorenen Ideals eine 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 291 

 

Form der Identifizierung dar, die eine Feindseligkeit am Leben hält, welcher die 
Macht zukommt, den lebenden Organismus selbst zu zerstören. Obwohl das Über-
Ich der Externalisierung der Destruktivität Einhalt gebietet, bleibt es doch ein po-
tentiell destruktives Werkzeug, das – in Form des Selbstmords – gerade den mörde-
rischen Zwecken dienen kann, denen es eben Einhalt gebieten sollte. Gibt es hier 
also überhaupt eine Möglichkeit, der Destruktivität etwas entgegenzuhalten, das 
nicht noch weitere Destruktivität zur Folge hat? Das Über-Ich scheint nämlich ein 
schwaches Werkzeug der Gewaltvermeidung zu sein – außer wir ziehen die Gewalt 
des Über-Ich, wie fatal diese auch sein mag, den nach außen gerichteten Formen 
der Gewalt vor. Ist dies aber tatsächlich der einzig mögliche Weg? 

FREUD UND EINSTEIN: SOLIDARITÄT IM LEBEN 

Gerade diese Problematik tritt im Briefwechsel zwischen Freud und Albert Einstein 
zu Tage, den sie von 1931 bis 1932 geführt haben – also in den Jahren unmittelbar 
vor Hitlers Machtergreifung und ihrer darauffolgenden Emigration aus Deutschland 
bzw. Österreich.9 Einstein fragt Freud in seinem Brief, wie die Menschheit »von 
dem Verhängnis des Krieges« befreit werden kann (Einstein an Freud 1932: 15), 
und beklagt, dass das Schicksal der Menschheit in den Händen einer machtgierigen 
»herrschenden Schicht« liegt, deren »Machtbedürfnis […] sich einer Einschränkung 
der Hoheitsrechte« des Staates »widersetzt« (Einstein an Freud 1932: 18). Einstein 
sieht in Freud jemanden, dessen kritische Urteilskraft – in einer Zeit, in der Europa 
erneut der Gefahr eines Weltkrieges ins Auge sieht – von allergrößter Bedeutung ist. 
Er stellt Freud die Frage, ob es in den Trieben, die die menschliche Psyche konstitu-
ieren, eine Grundlage für eine politische Ordnung gibt, die in der Lage wäre, Kriege 
zu verhindern. Darüber hinaus fragt er nach der Möglichkeit, eine Vereinigung oder 
einen Gerichtshof einzurichten, die in der Lage wären, die destruktive Macht dieser 
Triebe zu kontrollieren. Zunächst verortet Einstein das Problem also auf der Ebene 
der Destruktionstriebe, aber er bezieht sich auch auf die Ebene der politischen Insti-
tutionen und spricht sich dafür aus, dass die Nationen ihre Souveränität an eine in-
ternationale Organisation abtreten, die von allen Mitgliedsstaaten eine Verpflich-
tung zur Kriegsvermeidung und zur Erhaltung internationaler Sicherheit einfordern 
würde. Dieses politische Ziel lässt sich nur dann erreichen, wenn Menschen Wesen 
sind, denen es möglich ist, internationale Autoritäten zu erschaffen und anzuerken-

                                                             
9  Einstein verließ Deutschland 1933 und Freud emigrierte 1938 aus Wien. Ihr Briefwechsel 

findet sich in Einstein/Freud 1932. Das Völkerbundinstitut für geistige Zusammenarbeit 
hatte Einstein 1931 dazu eingeladen, mit einem Denker seiner Wahl in einen Dialog zu 
treten, um über Fragen der Politik und des Friedens zu diskutieren. Er entschied sich für 
Freud, den er einige Jahre zuvor flüchtig kennengelernt hatte. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | JUDITH BUTLER 

 

nen, die die Macht haben, Kriege zu verhindern. Wenn es eine Tendenz oder einen 
Trieb gibt, der dem entgegensteht, dann könnte es sich als unmöglich erweisen, den 
Krieg zu bannen. Einstein, der offenbar Freuds Schriften gelesen hat, fragt ihn, ob 
Menschen ein »Bedürfnis zu hassen und zu vernichten« haben und ob dies bis hin 
zu Formen von »Massenpsychose gesteigert werden« kann (Einstein an Freud 1932: 
19). Er fragt also sowohl danach, ob die Destruktionstriebe gezügelt werden kön-
nen, als auch danach, ob institutionelle Praktiken kultiviert werden können, die ei-
nen sicheren Schutz vor Kriegen bieten. Dabei verweist er darauf, dass Gewalt so-
wohl in Form zwischenstaatlicher Kriege als auch in Form von – durch religiösen 
Fanatismus geschürten – Bürgerkriegen sowie in Form der »Verfolgung von natio-
nalen Minderheiten« (Einstein an Freud 1932: 20) auftreten kann. 

Freud gibt eine komplexe Antwort auf Einsteins Fragen, wobei er seinen Aus-
führungen einige allgemeine Überlegungen zu Einsteins Brief voranstellt: Er sei 
kein Staatsmann und fühle sich von derlei praktischen Aufgaben eingeschüchtert 
(vgl. Freud an Einstein 1932: 25). In der Folge distanziert er sich von dieser anfäng-
lichen Feststellung; jedoch nicht, weil er nun doch der Ansicht wäre, ein politischer 
Denker zu sein, sondern weil er mit Einstein ein politisches Begehren nach Frieden 
und nach der Linderung des Leidens teilt und daher als ›psychologischer Beobach-
ter‹ politische Überlegungen anstellen muss. Freud schickt zwar voraus, dass er 
keine praktischen Vorschläge machen wird, doch in seinen Überlegungen entfaltet 
er sehr wohl eine politische Position, die theoretische und praktische Implikationen 
hat. Zunächst schlägt er vor, die von Einstein vorgebrachte Unterscheidung von 
Recht und Macht durch eine Unterscheidung von Recht und Gewalt zu ersetzen. 
Wie Freud geltend macht, werden Konflikte zwischen Personen und Gruppen ur-
sprünglich gewaltsam gelöst, wobei dies mit der zunehmenden Entwicklung 
menschlicher Gemeinschaftsformen mit immer geringerer Häufigkeit der Fall ist. 
Dabei betont er, dass »ein Weg von der Gewalt zum Recht« führte, nämlich der ei-
ner »Vereinigung mehrerer Schwachen« gegen die Stärke des einzelnen Menschen 
bzw. des Führers. So hält er fest: »Gewalt wird gebrochen durch Einigung« oder 
durch »die Macht einer Gemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 28). Wie er aus-
führt, konnte »die größere Stärke des Einen wettgemacht werden […] durch die 
Vereinigung mehrerer Schwachen« (Freud an Einstein 1932: 28). Dem fügt er hin-
zu: »Aber damit sich dieser Übergang von der Gewalt zum neuen Recht vollziehe, 
muß […] [d]ie Einigung der Mehreren […] eine beständige, dauerhafte sein.« Die 
psychologische Bedingung dafür ist das Anwachsen von »Gemeinschaftsgefühle[n], 
in denen [die] eigentliche Stärke [der Gruppe] beruht« (Freud an Einstein 1932: 29).  

Ein ganzes Jahrzehnt nach dem Erscheinen von Massenpsychologie und Ich-
Analyse stellt Freud in seinem Brief an Einstein also nun die Hypothese auf, dass 
die Gemeinschaft nicht durch die allgemeine Unterwerfung unter einen idealen 
Führer zusammengehalten wird, sondern im Gegenteil gerade durch ihre Macht, 
einen Tyrannen oder einen autoritären Herrscher abzusetzen und nach dieser Abset-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 293 

 

zung allgemeine und sichere Gesetze sowie Institutionen einzurichten. Können aber 
die »Gemeinschaftsgefühle« und die »Gefühlsbindungen« (Freud an Einstein 1932: 
29) lange genug fortbestehen, um ein solches Ziel tatsächlich zu erreichen? Um die-
se politische Frage zu beantworten, ist es für ihn wiederum notwendig, nach den 
psychologischen Bedingungen dafür zu fragen. Die Antwort scheint nämlich davon 
abzuhängen, wie wir diese »Interessengemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 29) 
verstehen. Freuds Vermutung lautet, dass in dem Maße, wie Macht (nicht Gewalt) 
auf komplexere Formationen übertragen wird, die Mitglieder von Gruppen ein zu-
nehmend größeres Ausmaß an Rechten erhalten und auch stärker dazu motiviert 
werden, solidarisch zu handeln. Einstein hatte die Verpflichtung von Nationalstaa-
ten zur Sprache gebracht, ihre Souveränität an eine größere internationale Organisa-
tion abzutreten. Freud versucht ebenfalls, die Verteilung der Macht jenseits des 
Souveränitätsmodells zu denken. Je größer die Gemeinschaft und ihre Selbstregie-
rungskräfte werden, und je mehr sie sich vom individuellen Herrscher unterschei-
den und diesem sogar entgegenstehen, umso bedeutender wird die Rolle des Solida-
ritätsgefühls, das sich in einer Reihe von selbstgegebenen und selbsteinschränken-
den Gesetzen ausdrückt und die Destruktivität in Schach halten soll. Das Problem, 
das sich dabei jedoch immer noch stellt, besteht darin, dass es in der Gemeinschaft 
jederzeit zu Ausbrüchen von Gewalt kommen kann – etwa wenn eine Gruppe eine 
andere angreift oder wenn das Widerstandsrecht gegen den Staat oder die internati-
onale Vereinigung ausgeübt wird, die die staatliche Souveränität begrenzt. 

Der Schlüssel für die Begrenzung der Gewalt scheint sowohl für Freud als auch 
für Einstein in der Begrenzung staatlicher Souveränität durch die Schaffung einer 
internationalen Vereinigung zu liegen. In den 1930er Jahren sahen sie beide im na-
tionalistischen Eifer die Ursache für das Ausbrechen der Gewalt, wenngleich keiner 
der beiden die Formen der Staatsgewalt in den faschistischen und nationalsozialisti-
schen Regimen voraussehen konnte, die in den darauffolgenden Jahren auftreten 
würden. Die internationale Organisation oder den internationalen »Gerichtshof«, 
den beide im Sinn hatten, gab es in gewisser Weise bereits in den frühen 1930er 
Jahren, nämlich in Form des Völkerbundes – aber diese Institution stellte keines-
wegs eine oberste Machtinstanz dar, da die Mitgliedschaft in ihr nicht mit der Be-
grenzung staatlicher Souveränität einherging. Idealerweise würde eine internationa-
le Institution zur Entwicklung und Erhaltung internationalen Rechts, die auch über 
die dafür nötige Durchsetzungskraft verfügt, dem Krieg Einhalt gebieten – jedoch 
nur, wenn internationale Solidaritätsgefühle kultiviert werden können, die ihren Be-
stand und ihre Wirkkraft sichern. Ohne wirkliche Macht zur Durchsetzung vermag 
sie es jedoch nicht, Kriege tatsächlich zu verhindern. Freuds und Einsteins Vorstel-
lung von Internationalität bestand darin, internationale Institutionen ausgehend von 
supranationalen Selbstregierungsformen einzurichten, die die Souveränitätsmacht 
dezentrieren und begrenzen. Einstein, der von sich selbst sagte, dass er »ein von Af-
fekten nationaler Natur freier Mensch« sei (Einstein an Freud 1932: 16), war der 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | JUDITH BUTLER 

 

Ansicht, dass man einen Versuch in dieser Richtung unter allen Umständen wagen 
sollte: »Der Weg zur internationalen Sicherheit führt über den bedingungslosen 
Verzicht der Staaten auf einen Teil ihrer Handlungsfreiheit beziehungsweise Souve-
ränität, und es dürfte unbezweifelbar sein, daß es einen andern Weg zu dieser Si-
cherheit nicht gibt.« (Einstein an Freud 1932: 17f.) Wenn ein solches Unterfangen 
scheitert, dann sind dabei, wie Einstein vermutet, »mächtige psychologische Kräfte 
am Werke« (Einstein an Freud 1932: 18).  

Freud ist sich selbstverständlich im Klaren darüber, dass das Recht die ver-
schiedensten Funktionen erfüllen kann und dass es daher widersinnig wäre, ein nai-
ves Vertrauen in die Macht des Rechts zu setzen. Das Recht kann soziale Ungleich-
heiten festschreiben und reproduzieren und nur allzu oft werden »die Gesetze […] 
von und für die Herrschenden gemacht« (Freud an Einstein 1932: 30). Dass das 
Recht zu einem Werkzeug wird, das die Macht der Herrschenden über das Volk ver-
festigt, kann nur dann vermieden werden, wenn die Massen einen »Prozeß der Kul-
turentwicklung« durchlaufen, durch den das Ideal der internationalen Selbstregie-
rung zunehmend breitere Sympathien findet (Freud an Einstein 1932: 45). Wenn 
eine Gemeinschaft sich nationalistische Ideale gibt, dann kehrt die Gewalt in Form 
des Krieges zwischen rivalisierenden Nationalstaaten wieder. Daher stärken interna-
tionale Ideale nach Freud das Solidaritätsgefühl. Wenn jedoch internationale Ideale 
Gemeinschaften und Gruppen immer noch primär nach dem Vorbild der Nation be-
greifen, dann sollten wir vielleicht besser von »transnationaler« Solidarität spre-
chen, um Solidaritätsgefühle denken zu können, die nicht mehr vom Nationalstaat 
und seinem Nationalismus strukturiert sind. Dazu müsste man allerdings über den 
Freud’schen Rahmen hinausgehen. 

In jedem Fall bleibt dabei jedoch das Problem bestehen, ob solche Gefühle die 
Aggression gänzlich einhegen und wirksam umlenken können. Freud gibt uns eini-
ge Hinweise zur Lösung dieses Problems an die Hand, wobei er selbst nicht alle 
Möglichkeiten ausgeschöpft hat, die sein Werk dafür bereithält. Abschließend 
möchte ich daher Freuds Plädoyer zur Suche nach Kriegsvermeidungsstrategien ins 
Auge fassen, das ihn auf einen Gedanken bringt, der sich in seinen Überlegungen zur 
Massenpsychologie noch nicht findet. Erstens ist es, wie er geltend macht, notwendig, 
dem nationalistischen Rausch zu widerstehen. Zweitens gilt es, der organischen Basis 
der menschlichen Natur Rechnung zu tragen. Obwohl der Trieb kein bloßer Instinkt 
ist, ist er nicht frei von allem Organischen. Und obwohl der Fortbestand des Lebens 
immer eine bestimmte Form annimmt, ist er doch nicht auf eine seiner möglichen 
Formen reduzierbar. Dieses Paradox liegt einem zentralen Argument zugrunde, das 
Freud zugunsten des internationalen Widerstands gegen den Krieg vorbringt. 

Wie sich gezeigt hat, gibt es für Freud keine Möglichkeit, den Todestrieb sowie 
die Formen der Aggression und Destruktivität, die mit ihm einhergehen, zu »be-
zwingen«. Zum Abschluss seines Briefs an Einstein insistiert Freud vehement da-
rauf, dass es nur zwei Möglichkeiten gibt, um dem Hang zum Krieg entgegenzutre-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 295 

 

ten: die Anrufung des Eros, des »Gegenspieler[s] dieses Triebes« (Freud an Einstein 
1932: 41), und eine gemeinschaftliche Gefühlsbindung durch Identifizierung. Ein-
stein hatte eine dritte Möglichkeit ins Feld geführt, nämlich die Bildung einer Ver-
einigung der intellektuellen Elite, die in der Lage wäre, die Massen zu leiten und zu 
führen. Freud folgt diesem Vorschlag nicht und geht dagegen davon aus, dass die 
Entwicklung der Massen durch Bildung und die Kultivierung nicht-nationalistischer 
Solidaritätsgefühle möglich ist.10 Im Idealzustand würde jedes Mitglied einer Ge-
meinschaft sich in Selbsteinschränkung üben und dabei anerkennen, dass die Le-
benserhaltung selbst ein Gut ist, das gemeinschaftliche Achtung verdient. Freud ist 
sich über das Utopische dieses Gedankens im Klaren, aber er stellt zumindest einen 
feinsinnigeren Gegenentwurf zu Einsteins unverhohlenem Elitismus dar. 

Obwohl Freud die politische Alternative zum Elitismus nicht weiterverfolgt, er-
öffnet sein Idealbild der Gemeinschaft, deren Mitglieder dazu verpflichtet sind, sich 
zum Zweck der Lebenserhaltung Selbsteinschränkungen aufzuerlegen, die Mög-
lichkeit der Demokratisierung eines kritischen Urteilens und Denkens, das nicht 
ungehindert auf das Extrem einer Selbstgeißelung durch das Über-Ich hinausläuft. 
Ist seine Antwort auf die skeptische Position, der zufolge die destruktiven Kräfte 
der Menschen dem Triebleben so tief eingeprägt sind, dass keine politische Ord-
nung sie wirksam in Kraft halten kann, letztlich stark genug? Einerseits fordert 
Freud, dass wir uns im Zeichen der Liebe, die soziale Bindungen stiftet und erhält, 
und der Identifizierung, die Solidaritätsgefühle stiftet und erhält, gegen den Hass 
oder gegen Thanatos verbünden, der soziale Bindungen wild und unbedacht zer-
reißt. Andererseits betont er immer wieder, dass Liebe und Hass für das Triebleben 
gleichermaßen bestimmend sind und dass es nicht möglich ist, die Destruktivität 
durch einen gesteigerten Eros auszulöschen. Nicht nur müssen wir manchmal unse-
re Leben aggressiv verteidigen, um Leben zu erhalten (das Ziel des Eros), wir müs-
sen uns auch darauf einlassen, mit denen zusammenzuleben, denen gegenüber wir 
tiefe Gefühle der Feindseligkeit hegen. Aus seinen Überlegungen zu Identifizierung 
und Melancholie geht klar hervor, dass alle Liebesbeziehungen ambivalent sind, 
was darauf hinweist, dass Liebe und Hass gleichermaßen für die Liebe konstitutiv 
sind. Liebe benennt demnach sowohl einen Pol im Widerspiel von Liebe und Hass, 
als auch dieses Widerspiel selbst, das als Ambivalenz des Gefühlslebens ausgetra-
gen wird. Man kann sagen, dass Liebe das Gegenteil des Hasses ist, aber man kann 
auch sagen, dass Liebe und Hass miteinander verknüpft sind und dass wir gerade 
dieses Paradox »Liebe« nennen. Gemäß der ersten Formulierung ist Liebe unzwei-
deutig; gemäß der zweiten kann sie der Ambivalenz nicht entkommen. Könnte der, 
wenn auch holprige, Rhythmus zwischen diesen beiden Formulierungen auf einen 
breiter gefassten Begriff der Liebe bei Freud hindeuten? 

                                                             
10  Zu Freuds Widerstand gegen Nationalismus und Zionismus vgl. Rose 2007: 17–38. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | JUDITH BUTLER 

 

Aus Freuds Überlegungen zu Krieg und Destruktivität lassen sich, wie es 
scheint, zwei Schlüsse ziehen, die Freud selbst nicht weiterverfolgt hat. Beide ha-
ben unmittelbar mit der politischen Philosophie zu tun, die in seiner Massenpsycho-
logie implizit am Werk ist. Ein mögliches Korrektiv gegen den zunehmenden Nati-
onalismus liegt gerade in der Ambivalenz, in jenem »Zerren« an sozialen Bindun-
gen, das sich aus einer bewussten Selbstdistanzierung von deren rauschhaften und 
feindseligen Aspekten sowie deren restriktiven nationalistischen Rahmungen ergibt. 
Man kann ein Land zugleich lieben und sich von seinem nationalistischen Eifer dis-
tanzieren. Dies wäre eine Möglichkeit, die Ambivalenz für eine kritische Reflexion 
auf die Möglichkeit des Krieges und die Weigerung, sich der Kriegsbegeisterung 
hinzugeben, produktiv zu machen. Die andere Möglichkeit besteht darin, den Hass 
gegen den Krieg selbst zu richten. Freud legt dies in seinem Brief an Einstein in der 
für ihn charakteristischen Rhetorik implizit nahe, wenn er etwa schreibt: »[D]er 
Hauptgrund, weshalb wir uns gegen den Krieg empören, ist, daß wir nicht anders 
können. Wir sind Pazifisten, weil wir es aus organischen Gründen sein müssen.« 
(Freud an Einstein 1932: 45) Er betont aber auch, dass unsere Abscheu und Ableh-
nung des Krieges Folgen der »Kulturentwicklung« sind. Kriegsgefühle erregen uns 
demzufolge nur dann nicht mehr, so Freud, wenn wir in die Lage gelangen, uns die 
kriegerische Zerstörung organischen Lebens vor Augen zu führen und vorzustellen 
– eine Zerstörung, die Menschen angesichts ihres eigenen organischen Lebens un-
möglich hinnehmen können. Einerseits macht uns also das organische Leben selbst 
zu Pazifist*innen, da wir unsere eigene Zerstörung nicht wollen können (zumindest 
solange wir nicht unter dem Einfluss des Todestriebes stehen). Andererseits können 
wir die Folgen der Zerstörung organischen Lebens erst durch einen Prozess der 
Kulturentwicklung verstehen, der uns in die Lage versetzt, diese Zerstörung zu be-
greifen, über sie zu reflektieren und dadurch eine Abscheu vor der Zerstörung selbst 
auszubilden. Letztlich hofft Freud, dass das organische Leben gegen den Todestrieb 
die Oberhand behalten wird, der gerade auf die Zerstörung dieses Lebens aus ist, 
und dass wir zu der Einsicht gelangen werden, dass die verschiedensten Formen 
organischen Lebens durch Abhängigkeitsbeziehungen miteinander verbunden sind, 
die sich über das gesamte Reich des Lebendigen erstrecken. Er vertritt eine Politik 
des (und für den) lebendigen Organismus, auch wenn dieser Organismus manchmal 
auf abwegige oder zerstörerische Pfade geleitet wird. Nichts ist gänzlich frei von 
Hass, aber die verneinende Kraft des Hasses kann zu einer aggressiven Haltung ge-
gen den Krieg gebündelt werden – eine Form der Zerstörung kann gegen eine ande-
re aufgeboten werden. Diese Ansicht ließe sich unter anderem auch mit jener ag-
gressiven Form von Pazifismus vereinbaren, die Einstein »militanten Pazifismus« 
nannte (Einstein an Freud 1932: 7).11 

                                                             
11  Einstein hält fest: »Ich bin nicht nur Pazifist, ich bin militanter Pazifist. Ich will für den 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 297 

 

Wenn Freud also davon ausgeht, dass das Über-Ich durch den Todestrieb be-
stimmt ist, ja eine Reinkultur des Todestriebs darstellt, und dass es bis zur Zerstö-
rung des Ich und des lebendigen Organismus selbst führen kann (durch Suizid oder 
Mord), dann gehört jene Form von Aggression, die Freud gegen Ende seiner Kor-
respondenz mit Einstein im Auge hat, einer ganz anderen Kategorie an. Und wenn 
er festhält, dass die einzige Hoffnung, gegen das Mörderische des ungezügelten 
Über-Ich zu bestehen, das das Ich gewissermaßen zum Tode verurteilen würde, in 
der Möglichkeit eines »manischen« Bruchs mit dem Tyrannen liegt (der uns unab-
lässig anklagt), dann eröffnet er uns für einen kurzen Moment einen Blick auf For-
men aufständischer Solidarität, die sich gegen autoritäre und tyrannische Herrschaft 
wenden, den nationalen Rahmen überschreiten und nach internationalem Einver-
ständnis streben. Der Hass auf den Krieg gleicht vielleicht der Manie, die allein die 
Kraft hat, das Subjekt von seinem Tyrannen zu befreien. Beide brechen mit nationa-
listischen und militaristischen Formen sozialer Zugehörigkeit, indem sie eine Aus-
richtung der Fähigkeit zur Kritik gegen die andere wenden. Jene Fähigkeit zur Kri-
tik, die sich im Namen einer Demokratisierung des Dissens entfaltet, bekämpft den 
Krieg, stellt sich den Vergiftungen des Nationalismus entgegen und wendet sich ge-
gen den Führer, der auf dem Gehorsam gegenüber einer kriegstreibenden Autorität 
besteht. Damit ermöglicht uns Freud, eine Demokratisierung der kritischen Urteils-
kraft zu denken, die auf Solidaritätsgefühlen basiert und sich gegen die lebensbe-
drohlichen Formen der Aggression wendet – einschließlich ihrer kritischen Mani-
festation. Aggression und Hass werden so nicht aus der Welt geschafft, aber sie 
werden dadurch doch gegen all das gerichtet, das die Aussicht auf eine Ausweitung 
der Gleichheit unterwandert und das organische Fortbestehen unserer miteinander 
verbundenen Leben gefährdet. Doch auf nichts davon können wir uns mit absoluter 
Sicherheit verlassen, denn der Todestrieb ist ebenfalls ein Teil des organischen Le-
bens, weshalb wir stets mit der Dualität von Leben und Tod rechnen müssen, von 
der alles Organische gezeichnet ist. Den Kampf, der uns als politische Wesen kon-
stituiert, setzen wir in den Praktiken des Lebens und des Todes fort, ohne je ein 
vollkommenes, bewusstes Verständnis davon zu erlangen – trotz aller unserer zu-
weilen bewundernswerten Bemühungen, wachsam zu sein. 

                                                                
Frieden kämpfen. Nichts wird Kriege abschaffen, wenn nicht die Menschen selbst den 
Kriegsdienst verweigern. Um große Ideale wird zunächst von einer aggressiven Minder-
heit gekämpft.« (Einstein an Freud 1932: 9) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | JUDITH BUTLER 

 

LITERATUR 

Einstein, Albert/Freud, Sigmund (1932): Warum Krieg? Mit einem Essay von Isaac 
Asimov. Zürich: Diogenes 1996. 

Freud, Sigmund (1913): Totem und Tabu. Gesammelte Werke Bd. 9. London: Imago 
1996. 

Freud, Sigmund (1915): »Zeitgemässes über Krieg und Tod.« Gesammelte Werke 
Bd. 10. London: Imago 1991, 324–355. 

Freud, Sigmund (1917a): »Triebe und Triebschicksale.« Gesammelte Werke Bd. 10. 
London: Imago 1991, 210–232. 

Freud, Sigmund (1917b): »Trauer und Melancholie.« Gesammelte Werke Bd. 10. 
London: Imago 1991, 428–446. 

Freud, Sigmund (1920) Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke Bd. 13. Lon-
don: Imago 1998, 3–69. 

Freud, Sigmund (1922): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke 
Bd. 13. London: Imago 1998, 73–161. 

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. Gesammelte Werke Bd. 13. London: 
Imago 1998, 237–289. 

Freud, Sigmund (1924): »Das ökonomische Problem des Masochismus.« Gesam-
melte Werke Bd. 13. London: Imago 1998, 371–383. 

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. Gesammelte Werke Bd. 14. 
London: Imago 1991, 421–506. 

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psy-
choanalyse. Gesammelte Werke Bd. 15. London: Imago 1991. 

Kafka, Franz (1924): »Josefine, die Sängerin oder das Volk der Mäuse«, in: Drucke 
zu Lebzeiten. Hg. von Wolf Kittler et al. Frankfurt/M.: Fischer 1996, 350–377. 

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Autorisierte Übers. von Rudlof 
Eisler, bearb. von Rudolf Marx. Stuttgart: Kröner 151992. 

McDougall, William (1920): The Group Mind. Cambridge: The UP 2015. 
Rose, Jacqueline (2007): The Last Resistance. London: Verso. 
Zerilli, Linda (2016): A Democratic Theory of Judgment. Chicago: University of 

Chicago Press. 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

