Politische Philosophie bei Freud
Krieg, Zerstérung und die Fahigkeit zur Kritik’

JUDITH BUTLER

Ubersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz

Ich habe Bedenken Ihr Interesse zu miflbrauchen, das
ja der Kriegsverhiitung gilt, nicht unseren Theorien.
Doch mdchte ich noch einen Augenblick bei unserem
Destruktionstrieb verweilen, dessen Beliebtheit kei-
neswegs Schritt hélt mit seiner Bedeutung.

SIGMUND FREUD AN ALBERT EINSTEIN (1932: 39)

Freud wird im Allgemeinen nicht als politischer Philosoph angesehen, auch wenn
einige seiner Einsichten von philosophischen Ansdtzen aufgegriffen wurden, die
sich mit Fragen der Politik befassen. Umgekehrt greift Freud wiederholt auf Meta-
phern aus dem Bereich der Politik zuriick, um seine Ansichten zu erldutern. In sei-
nen Arbeiten zur Verdrdngung spielt etwa der Begriff der Zensur eine wichtige Rol-
le, wenngleich Freud dabei natiirlich nicht an einen Staat oder eine Institution
denkt, die unsere Gedanken und Wiinsche zensieren wiirden. Das Ich bezeichnet
Freud gelegentlich als eine »Instanz«, wodurch er ihm einen sozialen Status und
eine mogliche politische Signifikanz zuschreibt. Immer wieder spricht Freud zudem
iber die Gefahren des Nationalismus, den phantasmatischen Charakter von Staats-
biirgerschaft, das Problem der Autoritét, die Urspriinge von Gewalt und Krieg sowie
die Aussichten auf Frieden. Dabei bedient sich Freud etwa in Das Ich und das Es
(1923) einer operativen Metapher von der Psyche als einem eigenen Rechtssystem,
das urteilt, Autoritit durchsetzt, fremde Elemente verbannt und Strafen verhidngt. In

1 Anm. d. Hg.: Dieser Text ist eine deutschsprachige Erstpublikation. Eine englische Fas-
sung wird voraussichtlich in dem Handbook of Philosophy and Psychoanalysis, hg. von
Michael Lacewing u. Richard Gipps, bei Oxford University Press erscheinen.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | JuDITH BUTLER

seinem 1915, mitten im Ersten Weltkrieg verfassten Text »ZeitgemifBes iiber Krieg
und Tod« denkt Freud iiber die Bindungen nach, die Gemeinschaften zusammenhal-
ten, sowie liber die destruktiven Krifte, die diese Bindungen zerreilen. Im Zuge
seiner Forschungen zum Todestrieb befasst sich Freud erstmals 1920 in Jenseits des
Lustprinzips und dann eingehender in der darauf folgenden Dekade mit den de-
struktiven Kréften des Menschen. Sadismus, Aggression und Destruktion fungieren
hier zunehmend als typische Beispiele fiir den Todestrieb, dem Freud in Das Unbe-
hagen in der Kultur (1930) seine elaborierteste Ausformulierung gibt. Der Todes-
trieb, den er zehn Jahre zuvor, in Jenseits des Lustprinzips, bereits als einen unab-
dnderlichen Teil der menschlichen Natur angesehen hatte, nimmt in Das Unbehagen
in der Kultur eine neue Form an: Freud entwickelt dort eine dualistische Metaphy-
sik, in der Eros — die Kraft, die immer komplexere menschliche Bindungen hervor-
bringt — und Thanatos — die Kraft, die diese Bindungen zerreifit — einander gegen-
iiberstellt werden. Wenn jede dauerhafte politische Formation voraussetzt, dass so-
ziale Bindungen relativ konstant aufrechterhalten werden kdnnen, wie kann dann ein
politisches Gemeinwesen mit jener destruktiven Kraft umgehen, die Freud beschreibt?

Politische Philosophie zielt traditionellerweise auf die Erlduterung von Konzep-
ten wie Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit ab, tut dies jedoch fiir gewohnlich im
Rahmen einer umfassenderen Fragestellung: Was ist die beste Form, in der Men-
schen sich gemeinsam regieren konnen? Diese Frage unterstellt bereits, dass politi-
sche Gemeinwesen eingerichtet und erhalten werden miissen, und dass Gesetze und
Normen dazu da sind, diese Formen geteilter Existenz bzw. gemeinschaftlichen Le-
bens zu regulieren. Wenn wir also nach der besten Art und Weise fragen, in der das
Zusammenleben der Menschen zu organisieren ist, und zur Losung dieses Problems
nach spezifischen staatlichen Strukturen oder Regierungsformen suchen, treffen wir
bereits einige zentrale Voraussetzungen: Erstens setzen wir voraus, dass Menschen
in gewisser Weise dazu geeignet sind oder dazu gebracht werden kdénnen, sich ge-
meinsam zu regieren. Dabei gehen wir etwa davon aus, dass Menschen sich um an-
dere sorgen, dass sie Teile eines Gemeinwillens sind, dass sie nach dem streben,
was fiir alle gut ist, oder dass sie sich aufgrund eines sozialen und politischen Sinns
der Notwendigkeit bewusst sind, sich selbst als Teile einer Gemeinschaft zu sehen —
oder zumindest dazu erzogen oder gezwungen werden konnen, eine derartige Ori-
entierung auszubilden. Wir setzen zweitens voraus, dass die spezifischen Beziehun-
gen, die innerhalb eines politischen Gemeinwesens gestiftet werden, zu dessen Er-
haltung beitragen, auB8er in jenen Féllen, in denen das Gemeinwesen sich als so un-
ertriglich und ungerecht erweist, dass es zugunsten einer anderen Ordnung iiber-
wunden werden muss. Wenn es zutrifft, dass — wie Aristoteles sagt — Menschen po-
litische Lebewesen sind und dass sie sich nur im Zusammenhang politischen Le-
bens als Menschen erkennen und ausdriicken konnen, dann hat die je konkrete
Form, die menschliche Beziehungen innerhalb eines politischen Gemeinwesens an-
nehmen, unmittelbar damit zu tun, wie das spezifisch Menschliche an ihnen in die-

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 273

sem Gemeinwesen erkannt und ausgedriickt werden kann. Denn damit Menschen
einander in Gemeinschaft regieren konnen, scheint es notwendig, dass sie sich ent-
weder bereits in Verbindungen finden, die eine derartige Regierung ermoglichen,
oder dass solche Verbindungen durch das Regieren hergestellt werden kdnnen. Die
Verwirklichung politischen Lebens setzt nicht nur ein geteiltes Leben voraus, son-
dern auch eine Reihe sozialer Bindungen, die von der Verpflichtung zeugen, dieses
geteilte Leben dauerhaft zu erhalten, eine Regierungsform zu finden und am ge-
meinsamen Regierungsprozess teilzunehmen.

Um zu verstehen, wie soziale Bindungen geschmiedet und erhalten werden,
mochte ich mich in der Folge mit Freuds These auseinandersetzen, dass der Eros
uns dazu treibt, menschliche Bindungen zu stiften und zu erhalten sowie immer
komplexere Formen von Bindungen auszubilden. Demzufolge scheint ein Gemein-
wesen — insofern es von der Moglichkeit abhdngt, immer komplexere menschliche
Bande zu erhalten und zu erweitern — in gewisser Weise auf den Eros angewiesen
zu sein. Wenn es fiir ein Gemeinwesen notwendig ist, dass seine Mitglieder nach
der Erhaltung und Kultivierung dieser Bande streben, dann setzt es — wie auch die
politischen Philosophien, die es konzeptuell zu fassen versuchen — die Funktionsfé-
higkeit dieser Bindungen voraus und muss folglich auch mit deren Briichigkeit
rechnen. In seinen Uberlegungen zum Krieg wird die Briichigkeit dieser Bindungen
fiir Freud zu einem der dringlichsten Probleme.

FREUD UBER DEN KRIEG

Freuds Gedanken zum Ersten Weltkrieg bereiteten vielen seiner spiteren Einsichten
zur Destruktivitit den Weg. 1915 hatte Freud noch nicht den Begriff des Todestriebs
eingefiihrt — jenes Triebes, der mitunter gerade auf die Zerstdrung sozialer Bindun-
gen abzielt; aber er bemerkt bereits die erdriickende und nie dagewesene menschli-
che Destruktivitit zu seiner Zeit:

Der Krieg, an den wir nicht glauben wollten, brach nun aus und er brachte die — Enttduschung.
Er ist nicht nur blutiger und verlustreicher als einer der Kriege vorher, infolge der méchtig ver-
vollkommneten Waffen des Angriffes und der Verteidigung, sondern mindestens ebenso grau-
sam, erbittert, schonungslos wie irgend ein fritherer. Er setzt sich iiber alle Einschrankungen hin-
aus, zu denen man sich in friedlichen Zeiten verpflichtet, die man das Volkerrecht genannt hatte,
anerkennt nicht die Vorrechte des Verwundeten und des Arztes, die Unterscheidung des friedli-
chen und des kimpfenden Teiles der Bevolkerung, die Anspriiche des Privateigentums. Er wirft
nieder, was ihm im Wege steht, in blinder Wut, als sollte es keine Zukunft und keinen Frieden
unter den Menschen nach ihm geben. Er zerreifit alle Bande der Gemeinschaft unter den mitei-
nander ringenden Volkern und droht eine Erbitterung zu hinterlassen, welche eine Wieder-
ankniipfung derselben fiir lange Zeit unmoglich machen wird. (Freud 1915: 328f.)

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | JuDITH BUTLER

Diese Passage ist aus mehreren Griinden bemerkenswert, vor allem aber sticht
Freuds Beobachtung einer Verdanderung in der Geschichte der Destruktivitét hervor:
Eine derartige Destruktivitdt habe man, so Freud, bislang nicht gekannt. Doch wéh-
rend die Entwicklung neuer Waffen im Vergleich zu fritheren Kriegen zu einem
groBBeren Ausmall an Zerstorung fiihrte, scheint nach Freud der Grad an Grausam-
keit gleich geblieben zu sein, was darauf hindeutet, dass das Problem nicht darin
liegt, dass die Menschen grausamer geworden wéren, sondern dass die Technik es
der Grausamkeit ermoglicht hat, groBere Zerstorungskraft als je zuvor zu entfalten.
Ein Krieg ohne diese Waffen wiirde zwar weniger Zerstdrung bringen, aber er wiir-
de nicht mit weniger Grausamkeit gefiihrt werden. Freud scheint damit der ver-
meintlich naheliegenden These zu widersprechen, dass die Grausamkeit selbst
durch die Technik eine Steigerung erféhrt: Die Zerstérung nimmt zwar neue und
historisch verdnderliche Formen an, aber die Grausamkeit an sich bleibt dieselbe.
Die menschliche Grausamkeit ist somit nicht alleine fiir die Zerstdrung verantwort-
lich — die Technik spielt dabei ebenfalls eine Rolle. Die spezifisch menschliche De-
struktivitdt wiederum ergibt sich aus der ambivalenten Verfasstheit der menschli-
chen Psyche. Fragt man danach, was getan werden kann, um der Destruktivitit Ein-
halt zu gebieten, so muss man sich folglich unter anderem mit dieser Ambivalenz
und mit der Technik auseinandersetzen — insbesondere im Kontext des Krieges.
Obwohl man im Allgemeinen davon ausgeht, dass Nationen die Akteure des
Krieges sind, zerstort doch die blinde Wut, die zum Krieg antreibt, eben jene sozia-
len Bindungen, auf denen Nationen beruhen. Natiirlich kann diese blinde Wut auch
den Nationalismus einer Nation stirken, indem sie einen provisorischen, aus Krieg
und Feindschaft gezimmerten Zusammenhalt stiftet, aber sie hohlt doch zugleich
gerade jene Bindungen aus, die die Politik erméglichen. Zudem ist nicht jedes Ge-
meinwesen ein Nationalstaat und umgekehrt kann die Nation nicht auf das Ge-
meinwesen reduziert werden. Wenn ein Gemeinwesen auf Ubereinkiinfte mit ande-
ren Gemeinwesen angewiesen ist bzw. auf Gesetze, einschlieBllich jener Gesetze,
die kriegerische Handlungen zwischen Gemeinwesen regeln, dann gefdhrdet, wie
Freud anmerkt, der Krieg gerade diese Ubereinkiinfte und Gesetze. In der Tat miss-
achtet der Krieg zumeist zentrale Dimensionen politischer Regelung — wie etwa das
internationale Recht und die Menschenrechte, die Rechte von Nationen, die Ver-
pflichtungen zum Schutz der Zivilbevolkerung und die Eigentumsrechte — und sus-
pendiert diese oder verldsst sich darauf, dass die internationale Gemeinschaft ge-
wisse Arten von Verbrechen tolerieren wird. Die Zerstérungskraft des Krieges zer-
reifit soziale Bindungen und hat Wut, Rache und Misstrauen (»Erbitterung«) zur
Folge, wodurch zugleich die Moglichkeit von Wiedergutmachung fraglich wird.
Denn der Krieg unterminiert nicht nur die Bezichungen, die in der Vergangenheit
gekniipft wurden, sondern auch die zukiinftige Moglichkeit friedlichen Zusammen-
lebens. Obwohl sich Freud in der zitierten Passage explizit auf den Ersten Weltkrieg
bezieht, sagt er doch auch manches iiber den Krieg im Allgemeinen: Der Krieg

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 275

»wirft nieder, was ihm im Wege steht« (Freud 1915: 329). Freud legt damit nahe,
dass der Krieg darauf abzielt, Hemmschwellen niederzureiflen: Soldat*innen miis-
sen etwa eine Lizenz zum T6ten bekommen. Was auch immer die expliziten strate-
gischen oder politischen Ziele eines Krieges sein mogen, sie verblassen neben den
Zielen der Zerstorung; gerade die Zerstorungsverbote sind das Erste, was der Krieg
zerstort. Wenn man von so etwas wie einem unausgesprochenen »Ziel« des Krieges
sprechen kann, dann liegt dieses nicht primér darin, die politischen Verhiltnisse zu
verdndern oder eine neue politische Ordnung zu errichten, sondern vielmehr darin, die
soziale Basis der Politik selbst zu zerstdren. Eine solche Behauptung mag tibertrieben
erscheinen, wenn wir an so etwas wie gerechte Kriege glauben — an Kriege etwa, die
im Namen der Demokratie gegen faschistische oder massenmérderische Regime ge-
fiilhrt werden. Aber selbst in diesem Fall kommt das explizit deklarierte Ziel der
Kriegsfiihrung mit der Destruktivitit des Krieges nicht einfach zur Deckung. Auch der
sogenannte »gerechte Krieg« lduft Gefahr, eine Destruktivitit zu entfalten, die iiber
seine deklarierten Ziele und ausdriicklichen Zwecke hinausgeht.

Hier scheint der Einwand nahezuliegen, dass Regierungen doch durchaus Griin-
de fiir ihre Kriegseinsétze geben: die Ausweitung oder Wiedergewinnung von Terri-
torium und natiirlichen Ressourcen, die Volks- und Landesverteidigung, die Wie-
derherstellung von Ehre, Patriotismus und dergleichen mehr. Freud stellt dies in
zweierlei Hinsicht in Frage. Erstens macht Freud geltend, dass neben den offiziell
verkiindeten Kriegszielen stets auch noch ein anderes Ziel am Werk ist, das er in der
zitierten Passage »blinde Wut« nennt. Zweitens verweist Freud darauf, dass gerade
die Wut, die ein Volk oder eine Nation im Krieg anzuspornen und sogar zu vereinen
vermag, dieses Volk oder diese Nation zugleich spaltet und sich so gegen die inten-
dierten Kriegsziele der Selbsterhaltung oder der Selbsterh6hung richtet. Diese blin-
de Wut zielt schlieSlich vor allem darauf ab, bestehende Hemmungen und Zersto-
rungsverbote zu beseitigen, soziale Bindungen — die unter anderem dazu dienen, die
Destruktivitdt in Schach zu halten — zugunsten einer gesteigerten Destruktivitit zu
zerreiflen und Zerstorung auf lange Sicht hin zu reproduzieren, was entweder zu
einer Zukunft der Zerstérung oder zu einer Zerstorung der Zukunft fiihrt. Gerade in
den deklarierten rdumlich und zeitlich begrenzten Zielen der Kriegsfiihrung kann
somit ein anderes Ziel oder gar ein »Trieb« hervorbrechen: eine grenzenlose De-
struktivitit. Mag eine Gruppe oder Nation durch den Krieg auch einen gewissen
Zusammenhalt gewinnen, indem sie sich hinter den expliziten Zielen der Landes-
verteidigung oder der Vernichtung des Feindes vereint, so kann sich innerhalb die-
ser Vereinigung doch etwas herausbilden — oder zum Vorschein kommen —, das alle
diese offiziell anerkannten Ziele iibersteigt und damit nicht nur die sozialen Bin-
dungen der kriegsfithrenden Gruppen, sondern auch diejenigen sozialen Bindungen
zerreifit, die der Krieg erst etablieren soll. Der Gedanke einer »blinden Wut«, den
Freud der griechischen Tragddie entlehnt, nimmt bereits in gewissem Malle den To-
destrieb vorweg, den er fiinf Jahre spiter explizit einfithren wird. Bereits 1915 be-

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | JuDITH BUTLER

schéftigt ihn die Macht, die der Todestrieb erlangt, sobald er durch Zerstérungs-
technologien gesteigert wird, die es vermogen, die Welt in Schutt und Asche zu le-
gen und gerade jene sozialen Bindungen zu zerstoren, die die Macht hétten, der De-
struktivitdt Einhalt zu gebieten. Spétestens 1930, in Das Unbehagen in der Kultur,
widmet Freud sich eingehender der Moglichkeit des Genozids. Dort schreibt er:

Die Schicksalsfrage der Menschenart scheint mir zu sein, ob und in welchem Mafle es ihrer
Kulturentwicklung gelingen wird, der Stérung des Zusammenlebens durch den menschlichen
Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr zu werden. In diesem Bezug verdient viel-
leicht gerade die gegenwirtige Zeit ein besonderes Interesse. Die Menschen haben es jetzt in
der Beherrschung der Naturkréfte so weit gebracht, daf3 sie es mit deren Hilfe leicht haben,

einander bis auf den letzten Mann auszurotten. (Freud 1930: 506)

1931 fiigt er diesem Absatz noch eine Zeile hinzu, in der er an den »ewigen Eros«
appelliert, eine »Anstrengung [zu] machen [...], um sich im Kampf mit seinem
ebenso unsterblichen Gegner zu behaupten« (Freud 1930: 506), wobei er hinzusetzt,
dass niemand voraussehen kann, wie erfolgreich diese Anstrengung sein wird.
Freud sucht augenscheinlich nach einem Potential im Triebleben, das der katastro-
phalen Destruktivitdt entgegenzuwirken vermag, die er im Ersten Weltkrieg beo-
bachtet hat und die er in noch grolerem Ausmal} im Europa der 1930er Jahre wie-
derkehren sieht. Freud bezieht sich also in seinem Versuch, die Destruktivitit zu
verstehen, nicht auf die Geschichte oder auf empirische Beispiele, sondern auf das,
was er die »Triebe« nennt — ein Zug, der auf den ersten Blick ziemlich spekulativ
anmutet. Warum diese Bezugnahme auf das Triebleben? Nach Freud unterscheiden
sich die bewussten Griinde, die Gruppen sich selbst fiir ihr Handeln geben, von den
Motivationen, die ihrem Handeln tatsdchlich zugrunde liegen. Folglich kann ein
Denken, das nach den besten Moglichkeiten sucht, Zerstérung abzuwenden, sich
nicht einfach darauf beschrdnken, verniinftig nachvollziehbare Argumente zu lie-
fern, sondern es muss in gewisser Weise auch an den Trieb appellieren oder einen
Weg finden, mit und zugleich gegen den Destruktionstrieb zu arbeiten, der zum
Krieg fiihren kann.

Eine der Ursachen fiir die Skepsis gegeniiber Freuds Triebtheorie im englisch-
sprachigen Raum hat mit der Fehliibersetzung des Ausdrucks »Trieb« durch das
englische instinct zu tun. Freud verwendet sowohl das Wort Instinkt* als auch das
Wort Trieb*, doch letzteres kommt in seinen Schriften bei weitem haufiger vor; und
der Todestrieb* wird auch niemals »Todesinstinkt« genannt. James Strachey iiber-
setzte in seiner Ubertragung von Freuds Schriften ins Englische durchgehend beide
Begriffe mit instinct, was zu einem biologistischen Verstdndnis von Freuds Trieb-
begriff in der englischsprachigen Rezeption fiihrte sowie zu der Auffassung, dass
Freud in Bezug auf die Triebe eine Art biologischen Determinismus vertrete. In sei-
nem Aufsatz »Triebe und Triebschicksale« (1917a) — dessen Titel mit »Instincts and

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 277

their Vicissitudes« ins Englische iibersetzt wurde, wahrend wohl »Drives and their
Destinies« eine zutreffendere Ubersetzung gewesen wire — hilt Freud fest, dass die
Triebe weder allein in den Bereich der Biologie fallen noch eine schlechthin auto-
nome psychische Doméne darstellen. Der Trieb fungiert vielmehr »als ein Grenzbe-
griff zwischen Seelischem und Somatischem« (Freud 1917a: 214). Entgegen einer
biologistischen Reduktion des Triebs betont Freud an einer Stelle, dass die » Triebe«
der poetischen Dimension seines Werks angehéren.? In Jenseits des Lustprinzips
verweist er auflerdem darauf, dass die Psychologie und die wissenschaftliche Spra-
che insgesamt auf figurative Rede angewiesen sind, was darauf hindeutet, dass auch
biologische Erkldrungen es nicht vermogen, auf figurative Rede zu verzichten.
Freud stellt damit die Vorstellung in Frage, dass Triebe rein biologische, unbewuss-
te und deterministische Handlungsursachen seien. Festgehalten werden kann dage-
gen fiirs erste, dass Triebe als kraftvolle Motivationsquellen fungieren, die sich im
Fiihlen und Handeln manifestieren und nicht allein durch bewusste Reflexion ver-
standen werden konnen.

DER TODESTRIEB

Bis 1920 hatte Freud die Ansicht vertreten, dass die Psyche von der Lust, der Sexu-
alitdt oder der Libido regiert wird. Erst als er mit Formen der Kriegsneurose in Be-
riihrung kam, zog er die Mdglichkeit in Betracht, dass bestimmte Krankheitsbilder,
wie etwa der Wiederholungszwang, nicht immer durch Wunscherfiillung oder
Triebbefriedigung erkldrt werden konnen. Freud begann also unter dem Eindruck
des Krieges, den Todestrieb zu formulieren, was auch durch seine Beschiftigung
mit jenen Formen repetitiver Destruktivitidt vorangetrieben wurde, die sich von aller
erotischen Befriedigung unterscheiden.® Als Freud in Jenseits des Lustprinzips zum
ersten Mal den Todestrieb einfiihrte, ging es ihm folglich um eine Erklarung fiir
Formen repetitiven Verhaltens, die scheinbar nicht von einem Streben nach Befrie-
digung geleitet waren. Er war, wie erwéhnt, auf Patienten getroffen, die an Kriegs-
neurosen litten und traumatische Szenen der Gewalt und des Verlusts stets aufs
Neue durchlebten, ohne dass dies jenen Formen der Wiederholung &hnelte, die mit

2 In Jenseits des Lustprinzips versichert Freud den Leser*innen, dass es keinen Grund gebe,
sich liber den spekulativen Charakter seiner Trieblehre zu beunruhigen, da »wir genotigt
sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heif3t mit der eigenen Bildersprache der Psy-
chologie [...] zu arbeiten« (Freud 1920: 65). In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Ein-
fiihrungen in die Psychoanalyse geht er noch weiter: »Die Trieblehre ist sozusagen unsere
Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen, groBartig in ihrer Unbestimmtheit.« (Freud
1933: 101)

3 Freud bezeichnet dies spéter als »nicht erotische[] Aggression« (Freud 1930: 479).

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | JuDITH BUTLER

der Libido und der Wunscherfiillung verbunden sind. Diese Art der unkontrollierba-
ren Wiederholung des Leidens schien keinerlei Befriedigung hervorzurufen, son-
dern den Zustand des Patienten im Gegenteil sukzessive zu verschlechtern. Ausge-
hend von diesem Befund entwickelte Freud seine erste Theorie des Todestriebes,
der zufolge der Organismus nach einer Riickkehr zu seinem urspriinglichen anorga-
nischen Zustand strebt — ein Zustand, der von aller Spannung frei ist. Demgemél
strebt jeder menschliche Organismus danach, zu seinem Ursprung zuriickzukehren,
sodass der Verlauf eines Lebens nichts anderes als eine Abfolge von »Umwege[n]
zum Tode« ist (Freud 1920: 41).* Ebenso wie es im Menschen ein Streben nach Wun-
scherfiillung und organischer Selbsterhaltung gibt, gibt es etwas, das abseits jeder
Wunscherfiillung danach strebt, die organischen Bedingungen des Lebens zu negie-
ren, egal ob es sich dabei um das eigene Leben oder um das Leben anderer handelt.

Damit stellt Freud in umfassender Weise einen der zentralen Grundsitze klas-
sisch-liberaler politischer Philosophie in Frage, ndmlich die Vorstellung, dass das
Primat der Selbsterhaltung als Grundlage der Herausbildung von Gemeinschaften
und Regierungsformen fungiert. Geht man von der Hobbes’schen Figur aus, dass
Eigeninteresse oder Selbsterhaltung die Menschen zum Krieg treiben, dann iiber-
sicht man dabei gerade jene Dimension der Destruktivitit, die Freud herauszuarbei-
ten versucht und die potentiell sowohl gegen das Eigeninteresse als auch gegen die
Selbsterhaltung gerichtet ist. Freuds Uberlegungen sind vor diesem Hintergrund
duflerst bedeutsam, da politische Formationen von der Erhaltung sozialer Bindun-
gen abhédngen, sodass, wenn es etwas gibt, das an der Zerstdrung dieser Bindungen
arbeitet, dadurch auch die Grundlage politischer Gemeinschaft selbst unterminiert
wird. Die Erhaltung sozialer Bindungen setzt voraus, dass Menschen nicht nur da-
nach streben, sich als Individuen zu erhalten, sondern auch als soziale Wesen, deren
Uberleben von dem Fortbestehen sozialer Beziehungen abhiingt. Diese Behauptung
setzt jedoch ihrerseits voraus, dass die Selbsterhaltung an soziale Beziehungen ge-
kniipft ist, d.h., dass das »Selbst«, das sich zu erhalten strebt, in einer fundamenta-
len Weise durch seine sozialen Beziehungen bestimmt ist und folglich nicht einfach
oder primér ein vereinzeltes Individuum darstellt.

Wenn Wesen, deren hochstes Ziel die eigene Selbsterhaltung ist, mit anderen
zusammenleben miissen, fiir die dies ebenfalls das hochste Ziel darstellt, wie kon-
nen sie dann (a) danach streben, die Leben der jeweils anderen zu erhalten, und (b)
eine Sorge um die Gemeinschaft als Ganze ausbilden? Eine bekannte Antwort lau-
tet, dass es eben gerade die Gesellschaft ist, die fiir die Selbsterhaltung sorgt und so
diesen hochsten Zweck menschlichen Lebens erfiillt. Inwiefern wire diese Vorstel-

4 In Jenseits des Lustprinzips beschreibt Freud die »Umwege zum Tode« (Freud 1920: 41),
die ein Leben nimmt, das in fliichtiger Weise von einem Trieb regiert wird, der es dazu
antreibt, wieder in einen anorganischen Zustand zuriickzukehren.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 279

lung zu revidieren, wenn man mit Freud eine andere Tendenz in der menschlichen
Psyche in Anschlag bringt, die im Gegensatz dazu gerade nach der Riickkehr zu ei-
ner Zeit vor dem individuellen Leben des menschlichen Organismus strebt? Welche
Konsequenzen hat die Freud’sche Auffassung, dass die Selbstzerstérung genauso
méchtig ist wie die Selbsterhaltung, fiir die Theoretisierung der politischen Forma-
tionen, in denen Menschen leben?

Freuds Uberlegungen zum Destruktionstrieb konzentrierten sich zunichst auf
die Moglichkeit der Zerstdorung der Leben anderer, vor allem im Zusammenhang
mit dem Krieg, in dem die moderne Waffentechnologie die menschliche Zersto-
rungskraft vervielfacht. Jene, die an der Kriegsneurose litten, durchlebten die psy-
chischen Folgen des Krieges und boten Freud damit einen Anlass, dariiber nachzu-
denken, inwiefern die Destruktivitit nicht nur gegen andere, sondern auch gegen
einen selbst gerichtet ist. Die Kriegsneurose setzt die Leiden des Krieges in Form
traumatischer Symptome fort, die vor allem durch den Wiederholungszwang cha-
rakterisiert sind. Diese Form der Wiederholung dient nicht der Wunscherfiillung
und verschlechtert den Zustand des Patienten ohne Aussicht auf Besserung immer
weiter. Freud erkennt darin den Wiederholungscharakter von Zerstorung. Beim ein-
zelnen Patienten fithrt dies zu sozialer Isolation; in einem weiteren Sinne werden
dadurch nicht nur die sozialen Bindungen geschwicht, die die Gesellschaft zusam-
menhalten, sondern es wird auch der menschliche Organismus als solcher dem Ver-
fall preisgegeben, im Sinne einer Selbstzerstorung, die bis zum Suizid fiihren kann.
Libido und Sexualitdt spielen in dieser Form der Destruktivitdt, wenn iiberhaupt,
nur eine sehr geringe Rolle; die sozialen Bindungen, die fiir das politische Leben
unverzichtbar sind, werden von ihr zerrissen. Es gibt zwar durchaus Gemeinschaf-
ten und solidarische Bindungen, die sich unter Bedingungen des Krieges herausbil-
den und scheinbar durch gemeinsam geteilte und kommunizierte Ziele der Zersto-
rung belebt werden. Soziale Bindungen, die im Widerstand, in der Opposition oder
im gemeinsamen bewaffneten Kampf geschmiedet werden, findet man in allen Fa-
cetten des politischen Spektrums. Von noch entscheidenderer Bedeutung ist jedoch,
dass unter bestimmten zerstorerischen Bedingungen sogar diese Formen sozialer
Beziehungen ausgehohlt und vernichtet werden kénnen — etwa dann, wenn Trauma-
ta die Subjekte von sich selbst und von den Anderen entfremden. Wenn sich dies in
groBBerem Umfang ereignet, ist die soziale Grundlage politischen Lebens in Gefahr;
Wiedergutmachung und Erneuerung werden dann bis ins Unendliche suspendiert.

In Jenseits des Lustprinzips macht Freud gegen Ende des Textes geltend, dass
jeder menschliche Organismus in gewisser Weise nach seinem eigenen Tod strebt
und dass dieses Streben nicht abschlieBend von den Sexualtrieben her verstanden
werden kann. Belege fiir den Todestrieb finden sich zwar, wie er argumentiert, im

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | JuDITH BUTLER

sexuellen Sadismus und allgemeiner im Phinomen des Sadomasochismus.’ Der To-
destrieb kann demnach sexualisiert werden, wodurch seine Destruktivitdt den nicht-
destruktiven Zielen der Sexualitit untergeordnet wird. Umgekehrt kann aber der
Todestrieb auch seinerseits die Vorherrschaft unter den Trieben erlangen — was etwa
in Phidnomenen sexueller Gewalt mit besonderer Deutlichkeit hervortritt. Dariiber
hinaus kénnen im Sadomasochismus sowohl die Selbstzerstérung als auch die Zer-
storung des Anderen eine Rolle spielen, was fiir Freud darauf hindeutet, dass ein
Trieb, der vom Sexualtrieb unabhingig ist, dennoch durch diesen wirken kann. Der
gleichsam fliichtige und opportunistische Todestrieb vermag das sexuelle Begehren
in Beschlag zu nehmen, ohne sich dabei direkt und explizit bemerkbar zu machen.
So kann etwa das Begehren, sich miteinander zu verbinden, das am Beginn einer
sexuellen Beziehung steht, durch Formen der Selbstzerstérung unterbrochen wer-
den, die die ausdriicklichen Zicle der Liebenden manifest zu konterkarieren schei-
nen. Das Verstorende an Handlungen, die eindeutig selbstzerstorerisch sind oder die
gerade die Bindungen zerstoren, die man am stirksten aufrechterhalten mochte, ist
nur eine alltdgliche Form der Zerriittung, durch die sich der Todestrieb im Sexualle-
ben bemerkbar macht.

In Das Unbehagen in der Kultur (1930) — ein weiterer Text, der sich mit den
zerstorerischen Folgen des Krieges befasst — wird der Sadismus erneut als » Vertre-
ter« des Todestriebes eingefiihrt, wobei in diesem spéteren Werk der Todestrieb
noch stirker mit den Begriffen der Aggression und der Destruktion in Verbindung
gebracht wird. Deren Wirksamkeit wird nicht mehr blofl im Kontext des sexuellen
Sadomasochismus verhandelt, »da wir«, wie Freud bemerkt, »die Ubiquitdt der
nicht erotischen Aggression und Destruktion [nicht mehr] iibersehen« diirfen (Freud
1930: 479). Freud hat hier offenbar den Ausbruch von Kriegslust und Nationalis-
mus sowie das Erstarken des Antisemitismus in ganz Europa im Blick. Diese For-
men der Aggression stehen in keiner Relation zur Lust oder zu den Befriedigungen,
die mit der Lust einhergehen: »Dieser Aggressionstrieb ist der Abkdmmling und
Hauptvertreter des Todestriebes, den wir neben dem Eros gefunden haben, der sich
mit ihm die Weltherrschaft teilt.« (Freud 1930: 481) Obwohl »Eros« und »Thana-
tos« fiir gewohnlich nicht unabhingig voneinander auftreten, haben sie doch entge-
gengesetzte Ziele: Eros strebt danach, getrennte Einheiten innerhalb der Gesell-
schaft zu verbinden und zu synthetisieren, indem er Individuen in Gruppen zusam-
menfiihrt sowie diese Gruppen noch einmal zusammenbringt, um groflere soziale
und politische Formationen hervorzubringen. Thanatos treibt diese Einheiten ausei-
nander und treibt sogar jede Einheit weg von sich selbst. Folglich ist in jeder Hand-

5 Wihrend Freud den Sadomasochismus in »Triebe und Triebschicksale« (1917) mittels
der Libidotheorie zu erkliren versucht hat, revidiert er seine Uberlegungen dazu in Jen-
seits des Lustprinzips (1920) sowie in »Das dkonomische Problem des Masochismus«
(1923) im Lichte des Todestriebes.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 281

lung, die danach strebt, eine soziale Bindung zu etablieren, ein gegenldufiges Stre-
ben am Werk, das ebenso eifrig daran arbeitet, diese Bindung zu zersetzen. Wir
kennen das: ich liebe dich, ich hasse dich; ich kann nicht ohne dich leben; ich ster-
be, wenn ich weiter mit dir zusammenlebe.

Freud geht dieses Problem beziiglich der Liebe auf zwei unterschiedliche Wei-
sen an. Einerseits insistiert Freud im gesamten Verlauf seines Werks auf der konsti-
tutiven Ambivalenz aller Liebesbeziehungen. Dies wird in »Das Tabu und die Am-
bivalenz der Gefiihlsregungen«, einem Kapitel aus Totem und Tabu (1913), beson-
ders deutlich, aber auch in »Trauer und Melancholie«, wo er den Verlust eines ge-
liebten Menschen mit der Aggression in Verbindung bringt (vgl. Freud 1917b: 434—
439). Diesem Modell zufolge ist die Liebe selbst ambivalent (vgl. Freud 1917b:
437). Andererseits ist »Liebe« ein anderer Name fiir »Eros« und bezeichnet nur ei-
nen der Pole der emotionalen Ambivalenz. Mit anderen Worten: Es gibt Liebe und
Hass; demnach benennt Liebe entweder die ambivalente Konstellation von Liebe
und Hass oder nur den einen Pol dieser zweigliedrigen Struktur. Freuds eigene Posi-
tion scheint in dieser Frage selbst ambivalent zu sein, was seinen Behauptungen
vielleicht rhetorisch noch weiteren Nachdruck verleiht. Diese paradoxe Darstel-
lungsweise wird in seinen Schriften tatsdchlich nie ganz aufgelost und erweist sich
durchgehend als fruchtbar. Sie tritt in seinen spéteren Schriften in einer symptoma-
tischen Weise in den Vordergrund: Liebe ist dort das, was eine Person an eine ande-
re bindet, aber die Liebe birgt aufgrund ihrer inhdrenten Ambivalenz auch ein Po-
tential zur Zerstorung sozialer Bindungen. Oder, wenn es nicht die Liebe an sich ist,
die diese Bindungen zerstort, dann ist es zumindest eine destruktive Kraft, die in
der Liebe liegt oder ihr anhaftet, die die Menschen zu Zerstorung und Selbstzersto-
rung bewegt, einschlielich der Zerstérung dessen, was sie am meisten lieben.

Die Frage, ob die Liebe Destruktivitdt enthdlt oder dieser entgegensteht, hilt
Freuds Denken besténdig in Unruhe. Diese Unruhe verweist auf ein Problem, das
sich ihm nicht nur im Kontext seiner Reflexionen iiber Liebesbeziehungen, sondern
auch in seinen Untersuchungen zur Massenpsychologie und zum zerstorerischen
Potential von Massen stellt: Liegt das Zerstérungsvermdgen in den Bindungen
selbst, die solche Mengen zusammenhalten — im Sinne eines destruktiven Bandes —
oder handelt es sich dabei vielmehr um eine Kraft, die >alle Bande der Gemein-
schaft zerrei3t« — als ein antisozialer Impuls, der die sozialen Beziehungen zersetzt?

Was ist in Gruppen, grolen Menschenmengen oder dem, was Freud »Massen«
nennt, am Werk, das dazu fiihrt, dass destruktive Ziele Einzug halten? Obwohl
Freud diese Frage in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1922) nicht dezidiert an
den Anfang stellt, macht sie sich doch iiber den gesamten Text hinweg mit besonde-

14.02.2026, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | JupDITH BUTLER

rer Dringlichkeit bemerkbar.® Freud verweist darauf, dass Individuen in Massenan-
sammlungen dazu neigen, ihre Urteilskraft oder ihre »Féhigkeit zur Kritik« (Freud
1922: 86) abzugeben — insbesondere in Massen, die einem Fiihrer folgen und deren
Individuen sich in der Aussicht auf Gewalt gegenseitig in Erregung versetzen.

DIE FAHIGKEIT ZUR KRITIK UND DIE MASSE

In seiner Auseinandersetzung mit Gustave Le Bons Psychologie der Massen ver-
sucht Freud, dem Rechnung zu tragen, was Le Bon als jene »uniiberwindliche[]
Macht« bezeichnet, die es dem Einzelnen »gestattet, Trieben zu fronen, die er fiir
sich allein notwendig geziigelt hitte« (Le Bon 1895: 15). Der Einzelne »wird ihnen
[den Trieben]« in einer anonymen Masse »um so eher nachgeben« (Le Bon 1895:
15). Freud stellt die Frage, ob Individuen in einer Masse plotzlich neue Eigenschaf-
ten ausbilden, oder — was ihm plausibler scheint — ob bereits vorhandene unbewuss-
te Impulse hervorbrechen, die im Gefiige der Masse kaum noch vom Gewissen oder
vom Verantwortungsgefiihl eingeschrinkt werden. Zumindest um 1922 ist Freud
der Ansicht, dass es sich beim Gewissen um eine Art »soziale Angst« handelt — eine
Sorge darum, was andere iiber einen denken, und ein Gefiihl des Eingeschrianktseins
durch die Urteile der anderen. Eine Masse, die die Einzelnen, die Teil von ihr sind,
dazu anhilt, sich nicht darum zu kiimmern, was andere denken, erscheint dann von
Hemmungen wie auch von sozialer Angst befreit.

Freud greift zwei miteinander verschrankte Aspekte in Le Bons Darstellung auf,
um zu verstehen, wie sich Massen verhalten, sobald soziale Hemmungen wegfallen.
Der erste Aspekt ist der der Ansteckung, genauer: der Umstand, dass Phdnomene
der Gefiihlsansteckung in Massen von »hypnotischer Art« sind (Le Bon 1895: 15),
in dem Sinne, dass das Individuum seine personlichen Interessen denen des Kollek-
tivs opfert (vgl. Freud 1922: 79). Der zweite Aspekt ist der der »Beeinflussbarkeit«
oder »Suggestibilitiat« (vgl. Le Bon 1895: 16; Freud 1922: 80), d.h., dass das Sub-
jekt in der Masse dazu neigt, duBleren Impulsen nachzugeben. Wahrend Le Bon zur
Erkldrung dieses Phidnomens auf Bilder wie etwa das der »magnetischen Anzie-
hung« zuriickgreift, geht Freud davon aus, dass jene, die unter dem Einfluss der
Suggestion stehen — und sich damit in einer Art Hypnosezustand befinden —, mit ei-
nem durch die Masse gesteigerten »unwiderstehlichen Ungestiim< handeln (vgl. Freud
1922: 80). Die Ansteckung ist folglich ein zentrales Phanomen und die Suggestibilitit

6 Die englischsprachige Standard Edition von Freuds Werken iibersetzt das titelgebende
Massenpsychologie missverstindlicherweise mit Group Psychology. Freuds deutscher
Begriff der Masse meint aber eine weitaus grolere Menschenmenge und verweist auf Le
Bons Psychologie der Massen. In der Penguin Edition aus dem Jahr 2004 tibersetzt J. A.
Underwood korrekt mit Mass Psychology.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 283

steigert sich, wenn sie sich mit der Ansteckung koppelt. Von vielleicht noch groerer
Bedeutung ist jedoch der Umstand, dass die Masse von unbewussten Motiven regiert
wird, die von groBlen Gesten gesteuert werden konnen: »Wer auf [die Masse] wirken
will, [...] muB in den kréftigsten Bildern malen, tibertreiben und immer das Gleiche
wiederholen.« (Freud 1922: 83) Die Masse verlangt nach Gewalt. »Sie will«, wie
Freud schreibt, »beherrscht und unterdriickt werden« (Freud 1922: 83f.).

Gerade weil Le Bon nicht ndher untersucht, inwiefern sich Verdrdngtes inner-
halb von Massen gewaltsam Ausdruck zu verleihen vermag, sieht sich Freud dazu
gendtigt, den Zusammenhang von Enthemmung und Unbewusstem neu zu denken.
Freud bestreitet dariiber hinaus Le Bons Auffassung, dass das Begehren nach einer
Autoritit, der sich die Masse unterwerfen kann, ein tierisches Erbe darstellt. Dieser
Auffassung zufolge wiirden Menschenmassen sich letztlich genauso wie Tierherden
verhalten, wie Freud paraphrasierend festhilt: »Die Masse ist eine folgsame Herde«
(Freud 1922: 86). Freud verweist demgegeniiber darauf, dass die Masse einen Fiih-
rer nur dann annimmt, wenn dieser »selbst durch einen starken Glauben (an eine
Idee) fasziniert« ist (Freud 1922: 86). Nur indem er seinen eigenen starken Glauben
prasentiert und wirksam kommuniziert, kann der Fiihrer seinerseits einen starken
Glauben in der Masse erwecken. Freud schreibt iiber den Fiihrer: »[E]r muf} einen
starken, imponierenden Willen besitzen, den die willenlose Masse von ihm an-
nimmt« (Freud 1922: 86). Dadurch wird der Wille des Fiihrers zum Ather der Mas-
se — zu jener reinen Essenz, die die Gotter atmen. Spéter fiigt Freud dem hinzu, dass
in dem Malle, wie die Masse den Willen des Fiihrers annimmt, auch dessen Wille
wiederum, eben durch ihren Glauben, gestirkt wird.” Dass man dem Fiihrer derarti-
ge Krifte zuschreibt, ist nach Freud eine Folge von dessen »Prestige« sowie von
einer Lahmung der »Fahigkeit zur Kritik« (Freud 1922: 86). Spéter verweist er auch
darauf, dass in einer Masse die Wahrnehmung eines anderen, der sich in einem Er-
regungszustand befindet, bei einem selbst zur Ubernahme dieses Zustands fiihrt,
was eine Art primitive Sympathie darstellt. Dieser Zwang wird umso grofier, je
stirker der wahrgenommene Affekt ist, und der Affekt steigert sich wiederum genau
durch jene Formen der Ansteckung, die in Massen am Werk sind. Mit Bezug auf
William McDougalls Arbeiten zum Gruppengeist (vgl. McDougall 1920) bemerkt
Freud, dass das »merkwiirdigste und zugleich wichtigste Phanomen der Massenbil-

7 Dies wird in Franz Kafkas Erzéhlung »Josefine, die Séngerin oder Das Volk der Méuse«
besonders deutlich (vgl. Katka 1924). Dort wird die Fiihrerin — eine Sdngerin — vom Volk
iiberhoht und bis ins Unmogliche idealisiert, weil nur sie es vermag, ein Gefiihl nationaler
Einheit und Zugehorigkeit zu vermitteln. Obwohl sie am Ende bereits vollig geschwicht
ist und kaum mehr spricht oder singt, bleibt der Idealisierungsmechanismus selbst intakt
und es zeigt sich, dass es eigentlich das Volk (der Méause) ist, das durch seine idealisie-
rende Kraft die Fiihrerin erhdlt. Am Ende siegt jedenfalls die Verginglichkeit und die
ganze Geschichte gerit in Vergessenheit.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | JuDITH BUTLER

dung [...] nun die bei jedem Einzelnen hervorgerufene Steigerung der Affektivitat«
ist, die sich aus der »unmittelbaren Induktion« eines gesteigerten Affekts ergibt
(Freud 1922: 91). In einem solchen Zustand »schweigt«, wie Freud festhilt, »die
Kritik des Einzelnen« (Freud 1922: 91). Wenig spéter referiert er noch einmal eine
These McDougalls: »Gegen die kollektive Herabsetzung der Intelligenzleistung
schiitzt man sich dadurch, dal man die Losung der intellektuellen Aufgaben der Mas-
se entzieht und sie Einzelnen in ihr vorbehilt.« (Freud 1922: 94) Freud selbst formu-
liert dies anders: »Die Aufgabe besteht darin, der Masse gerade jene Eigenschaften zu
verschaffen, die fir das Individuum charakteristisch waren und die bei ihm durch die
Massenbildung ausgeldscht wurden.« (Freud 1922: 94)

Freud scheint also in gewisser Weise zu sagen, dass uns das Eintreten in Massen
dumm macht bzw. dass Menschen, wenn sie sich in Massen zusammenfinden, ge-
meinschaftlich ihre Féhigkeit zur Kritik verlieren, weil sie das Denken jemand an-
derem iiberlassen oder auch niemandem — wenn man die Masse an die Stelle des
Individuums treten ldsst und den Selbstverlust der Individualisierungsarbeit vor-
zieht (vgl. Freud 1922: 84). Dariiber hinaus geht die Steigerung der Affektivitdt mit
einer »kollektiven Hemmung der intellektuellen Leistung« einher (Freud 1922: 88).
Wihrend es also so scheint, als wiirde die Bildung von Massen zur Enthemmung
fiihren, verstdrkt die Masse in Wahrheit eine bestimmte Form der Hemmung, ndm-
lich die Hemmung kritischen Denkens. Wo einst die Hemmung antisozialer Impulse
vorherrschte, greift nun die Hemmung des Denkens um sich und hebt so die Hem-
mung der antisozialen Impulse auf. Wenn uns die Masse also verspricht, dass wir,
indem wir in sie eintreten, unsere Hemmungen ablegen konnen, dann erweist sich
dies offenbar als ein falsches Versprechen, da die Hemmung in Wahrheit nur ihren Ort
wechselt und ihre Wirkung verkehrt, indem sie nun selbst als Enthemmung auftritt.

Freud vertritt die Ansicht, dass kritisches Denken die Macht hat, Formen affek-
tiver Erregung zu hemmen und dass umgekehrt die gesteigerte Affektivitit die Fa-
higkeit zur Kritik zu hemmen vermag. Nach Freud kann es folglich nicht so sehr
darum gehen, die Macht der Hemmung im Allgemeinen zu vergréBern. Ziel miisste
es in diesem Zusammenhang vielmehr sein, die hemmende Macht jener Féhigkeit
zur Kritik zu fordern. Vor diesem Hintergrund stellt sich eine weitere Frage: Wenn
die gesteigerte Affektivitit in Formen kollektiver Grausamkeit zum Ausdruck
kommt, ist es dann notwendig, diejenigen sozialen Bindungen zu stérken, die auf
der Liebe beruhen (das hiele, Eros gegen Thanatos stark zu machen), oder miisste
man eben diejenige kritische Instanz stérken und schérfen, die Freud in Das Ich und
das Es (1923) mit dem Begriff des Uber-Ich fasst? Freud geht es hier nicht nur da-
rum, Formen des Massenverhaltens zu analysieren, die zerstorerisches Potential ha-
ben, sondern auch darum, jene menschlichen Vermogen ausfindig zu machen und
zu starken, die solchen Formationen Paroli bieten konnen. Wihrend manchmal die
Liebe als wichtigste Gegenkraft zur Zerstérung in den Blick kommt, erscheint
Freud an anderen Stellen die »Fahigkeit zur Kritik« am vielversprechendsten. In

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 285

Massenpsychologie und Ich-Analyse umfasst die »Fahigkeit zur Kritik« verschiede-
ne Formen des Uberlegens und der Reflexion, doch schon ein Jahr spiter gewinnt
sie eine neue Bedeutung, indem sie mit dem Uber-Ich in Verbindung gebracht wird
— einer Form der Grausamkeit, die iiber das Ich hereinbricht. Das Uber-Ich wird
schlieBlich als »eine Reinkultur des Todestriebes« bestimmt (Freud 1923: 283), was
bedeutet, dass es willentliche Formen der Selbsteinschrinkung sind, die sich gegen
die Destruktivitdt wenden, bzw. dass man die Destruktivitit gegen den eigenen De-
struktionsimpuls richtet. (Selbsteinschriankung ist folglich eine willentliche und re-
flektierte Form der Destruktivitit, die sich gegen die Externalisierung destruktiver
Ziele richtet.) Anders gesagt: Wahrend in seinen fritheren Schriften eine Form der
Hemmung dafiir zustdndig war, der Entfesselung des Destruktionsimpulses Einhalt
zu gebieten, kommt diese Aufgabe nun, seit Freuds Einfiihrung des Uber-Ich, einem
eigenen psychischen Mechanismus zu. Das Uber-Ich ist gerade dazu da, seine de-
struktive Kraft gegen den eigenen Destruktionsimpuls zu richten. Das Problem an
dieser Losung liegt offenbar darin, dass ein uneingeschriinktes Wirken des Uber-Ich
zum Suizid fithren kann, wenn das Uber-Ich die Zerstérung des Anderen in Selbst-
zerstorung umschlagen ldsst. Einerseits scheint die »Fahigkeit zur Kritik« also auf
die Konsequenzen von Handlungen abzustellen, indem sie Ausdrucks- und Hand-
lungsformen kontrolliert, um schidliche Folgen abzuwenden. Andererseits vermag
sie, als eine AuBerung des Todestriebes, das Ich selbst zu zerstoren. Eine moderate
Form der Selbstkontrolle kann somit in unkontrollierte, selbstmorderische Selbstge-
iBelung ausschlagen — zumindest dann, wenn der Todestrieb selbst unkontrolliert
bleibt. Dies bedeutet paradoxerweise, dass die kritische Instanz, auf die man ange-
wiesen ist, um den Destruktionsimpuls in Schach zu halten, zum Instrument eben
jenes Destruktionsimpulses werden kann und so das Ichleben selbst gefahrdet.
Folglich muss die Selbsterhaltungsfunktion des Eros auf den Todestrieb gerichtet
werden, um sein destruktives Wirken zu kontrollieren. Wenn das Uber-Ich gegen
das Ich arbeitet, um dessen destruktives Tun zu hemmen, bedient es sich also selbst
noch der Destruktivitit, wobei das gefahrdete Objekt nun nicht mehr der Andere
oder die Welt ist, sondern das Ich selbst. Die Féahigkeit zur Kritik scheint also nur
von begrenztem Nutzen zu sein, um sich der Destruktivitit zu widersetzen, da sie es
nicht vermag, jene Destruktivitit zu kontrollieren, die im Uber-Ich selbst am Werk
ist. Daher bedarf es einer ausgleichenden Kraft, die nach Selbsterhaltung und, all-
gemeiner, nach Lebenserhaltung strebt. Heifit diese Kraft nun Liebe — oder Manie?
Geht sie mit einer Desidentifizierung einher oder mit einer neurotischen Position,
die eine kritische Distanz gegeniiber dem sadistischen Rausch schafft, der die Ge-
sellschaft in Beschlag nimmt?

Die Kontrolle ungehemmter Formen von Destruktivitt ist keine einfache Ange-
legenheit, da sie mit einer Reihe konstitutiver Paradoxien einhergeht. Wenn wir da-
zu einfach nur das Uber-Ich briuchten, hitten wir kein Problem; doch sobald sich
das Uber-Ich ebenfalls als potentiell zerstorerisch erweist, scheint es keinen Aus-

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | JuDITH BUTLER

weg aus dem Teufelskreis der Destruktivitit zu geben. Welchen Unterschied wiirde
es machen, wenn wir uns dieser Frage {iber die Massenpsychologie zuwenden?
SchlieBlich gilt unser Interesse hier nicht der Beziehung zwischen dem Uber-Ich,
dem Es (den Trieben) und dem Ich (dem Realitétsprinzip), sondern den Verhéltnis-
sen in Gruppen. Welche Gefahren und Mdglichkeiten liegen in einem erneuten Re-
kurs auf die Massenpsychologie und welche Auswirkungen hitte dieser Perspekti-
venwechsel auf unsere Uberlegungen zur Destruktivitit?

In Massenpsychologie und Ich-Analyse, ein Jahr vor der Entwicklung seiner
Theorie des Uber-Ich, geht Freud dezidiert auf die folgenden Fragen ein: Welcher
Mechanismus ist fiir die Enthemmung der Grausamkeit verantwortlich? Wie kon-
nen wir seine Funktionsweise erkldren? Und was hat Enthemmung etwa mit Identi-
fizierung zu tun — jenem Prozess, durch den Gruppenidentititen geformt werden?
Was meinen wir, wenn wir sagen, dass eine Masse von einer Gefiihlswelle erfasst
wird? Oder, wenn bestimmte Leidenschaften in einer Masse entfesselt werden, die
ansonsten unausgedriickt bleiben wiirden — wie verstehen wir diese »Entfesse-
lung«? Bedeutet Entfesselung, dass ein Begehren immer schon da war und blof3 un-
terdriickt wurde? Oder geht die »Entfesselung« immer in strukturierter Form von-
statten, sodass es dem aufwallenden Begehren oder Zorn allererst eine distinkte
Form gibt? Wenn wir sagen, dass ein gewdhlter Amtstriger einer neuen Welle der
Misogynie stattgegeben oder weit verbreiteten Rassismus salonfahig gemacht hat,
welche Form von Handlungsmacht schreiben wir ihm dann zu? Waren diese Pha-
nomene bereits da oder hat er sie hervorgebracht? Oder waren sie in einer bestimm-
ten Form bereits da, sodass sein Sprechen und Handeln ihnen nur neue Formen ver-
leiht? In jedem Fall wird der Impuls entweder von der Macht der Verdringung
strukturiert, die sie in gewisser Weise bestimmt und formt, oder von einer Macht
der »Befreiung«, die den Impuls mit einer spezifischen Bedeutung im Verhiltnis zur
fritheren Verdringung versieht. Wenn wir einem einfachen hydraulischen Modell
folgen oder auch einem »Energie«-Modell, demzufolge eine bestimmte Menge an
Energie freigesetzt wird, sobald die Hemmung aufgehoben wird, dann bleibt der
Impuls selbst unverdndert, egal ob sie gechemmt oder ausgedriickt wird. Wenn es
jedoch von Bedeutung ist, welche Instanz die Hemmung durchsetzt und wenn diese
Instanz allererst den verdringten Inhalt hervorbringt, dann schiebt das Auftreten des
vormals gehemmten Impulses nicht einfach die hemmende Kraft beiseite, sondern
richtet vielmehr einen koordinierten Angriff gegen diese Kraft, indem deren Griin-
de, deren Legitimitét und deren Anspriiche entlarvt werden. Der aufkommende De-
struktionsimpuls wire demnach keine reine Energie, sondern vielmehr mit Interpre-
tationen aufgeladen und durch ihr Verhiltnis zu Verbotenem und Erlaubtem be-
stimmt. Der Impuls bekdmpft somit aktiv die moralischen und politischen Ansprii-
che, die ihre Hemmung begriinden und aufrechterhalten; sie arbeitet unentwegt ge-
gen die Fahigkeit zur Kritik — nicht nur gegen moralische Urteile und politische
Bewertungen, sondern auch gegen das reflexive Denken im Allgemeinen, das diese

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 287

ermdglicht. Der Destruktionsimpuls strebt danach, die moralischen Selbstein-
schrinkungen zu zerschlagen und zu vernichten, die die Grundlage dessen bilden,
was Freud das Uber-Ich nennt. Es kénnte den Anschein haben, als bestehe ange-
sichts einer solchen Herausforderung des Uber-Ich die Aufgabe darin, moralische
Verbote zu stirken — vor allem solche, die das Selbst sich selbst auferlegt. Wenn das
Uber-Ich sich aber selbst als eine potentiell zerstorerische Kraft erweist, werden die
Dinge komplizierter.

Freuds Uberlegungen konnen uns etwas iiber einen moglichen kollektiven oder
geteilten Gebrauch der Fahigkeit zur Kritik lehren sowie dariiber, was ein solcher
Gebrauch zur Folge hitte, wo seine Grenzen liegen und warum Gruppen und politi-
sche Formationen nur bestehen kénnen, wenn eine gewisse vermittelnde Fahigkeit
zur Kritik kontinuierlich am Werk bleibt, die sowohl die VerduBerlichung destrukti-
ver Ziele als auch ihre selbstzerstorerische Internalisierung zu kontrollieren vermag.
Es geht dabei nicht darum, die Gesellschaft nach dem Modell des Ich zu gestalten,
sondern darum, nach den spezifischen sozialen Formen, die die Destruktivitdt an-
nehmen kann, sowie nach ihren Implikationen fiir ein geteiltes politisches Leben zu
fragen. Einerseits gibt uns Freud eine psychologische Erkldrung der Bedingungen
an die Hand, unter denen Gruppen iiberleben kénnen, ohne andere oder sich selbst
zu zerstoren. Andererseits tritt in seinen Ausfithrungen ein politisches Prinzip zu
Tage, das auf die Bedeutung der Massenpsychologie fiir die politische Philosophie
verweist: Gesellschaften, die sich auf der Grundlage einer prinzipiellen Opposition
gegen Grausamkeit organisieren, etwa gegen Krieg oder Todesstrafe, miissen das
destruktive Potential mitbedenken, das allen Gruppenbildungen inhédrent ist, und
davon ausgehend ein geteiltes Verstidndnis fiir die Form und die Kraft einer Kritik-
fahigkeit sowie einer Urteilskraft entwickeln, die wei}, wann und wie diese De-
struktivitdt in Schach zu halten ist, und die auch iiber die dafiir nétige Durchset-
zungskraft verfiigt. Eine solche Urteilskraft ist unverzichtbar fiir das Funktionieren
von Politik, und eine der Aufgaben der politischen Theorie besteht darin, die Be-
dingungen ihrer Moglichkeit herauszuarbeiten (vgl. Zerilli 2016).

IDENTIFIZIERUNG, HEMMUNG UND DAS UBER-ICH

Freud versucht mehrmals zu zeigen, dass der »Gemeingeist« oder »esprit de corps«
(Freud 1922: 134) aus Neid, aber auch aus geteilter Trauer hervorgeht. Die Mitglie-
der einer Gruppe streben danach, dass ihre Beziehungen zueinander durch einen
idealisierten Fiihrer vermittelt werden, den sie zugleich bewundern und hassen. Sie
lehnen es ab, dem Ideal untergeordnet zu sein, dessen sie zugleich bediirfen. Und
selbst wenn die idealisierte Figur beseitigt wird, ist doch niemand von ihnen in der
Lage, dieses Ideal selbst zu verkdrpern — und deshalb einigen sie sich im Angesicht

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | JuDITH BUTLER

des Verlusts auf eine gewisse Form der Gleichheit. Das ist die Konsequenz, die
Freud aus dem Mythos von der Urhorde zieht, in dem eine Gruppe von Briidern ih-
ren Vater ermordet, nur um dann seinen symbolischen Status in Form eines Totems
festzuschreiben.® Die Briider finden sich so in einer solidarischen Gemeinschaft zu-
sammen, die durch ein gemeinsames Scheitern gekennzeichnet ist:

Keiner soll sich hervortun wollen, jeder das gleiche sein und haben. Soziale Gerechtigkeit
will bedeuten, dal man sich selbst vieles versagt, damit auch die anderen darauf verzichten
miissen, oder was dasselbe ist, es nicht fordern konnen. Diese Gleichheitsforderung ist die
Waurzel des sozialen Gewissens und des Pflichtgefiihls. (Freud 1922: 134)

Was Freud das »soziale Gefiihl« nennt, »ruht also auf der Umwendung eines erst
feindseligen Gefiihls in eine positiv betonte Bindung von der Natur einer Identifi-
zierung« (Freud 1922: 134). An fritherer Stelle im selben Text heifit es: »Ein demo-
kratischer Zug geht durch die Kirche, eben weil vor Christus alle gleich sind, alle
den gleichen Anteil an seiner Liebe haben.« (Freud 1922: 102) Dieses Gleichheits-
potential innerhalb einer lateralen Affektbindung entwickelt sich zu einer Bindung
an einen gemeinsamen Fiihrer oder ein Ideal, d.h. an eine dritte Instanz, die mogli-
che Feindseligkeiten zu schlichten vermag. Ebenso wie Identifizierung zur Unter-
driickung der Feindschaft fithren kann (und so einen Ersatz fiir die libidindse Bin-
dung darzustellen vermag), kann sie auch Neurosen und hoherstufige intellektuelle
Denkvorgénge unterdriicken. Letztere sind selbstverstdndlich fiir die Ausiibung kri-
tischer Urteilskraft unverzichtbar — wie vielleicht auch die Neurose, insofern sie mit
einer gewissen Distanzierung vom sozialen Konsens einhergeht.

Die kollektive Identifizierung mit einem Ideal — einem Fiihrer, einem Nationen-
ideal oder einem »Ich-Ideal« — kann die morderische Feindschaft vorldufig beseiti-
gen, aber sie kann auch zur Externalisierung des Feindes fithren sowie zu nationa-
listischen Formen von Gemeinschaft. Das Ideal lésst sich scheinbar nicht gidnzlich
ertragen: Es ist immer iiberlegen, und zudem stort Neid die Gleichheit der Subjekte,

8  Freud bespricht den Mythos der »Urhorde« in den Nachtragen zu Massenpsychologie und
Ich-Analyse. Es handelt sich dabei um eine Ursprungserzahlung, in der der Urvater von
den Sohnen, die ihn idealisieren, getdtet und zerstiickelt wird. Idealisierung und Mordlust
spielen hier zusammen — eine urspriingliche Form der Ambivalenz, die mit Freuds Uber-
legungen zu den idealisierenden und mérderischen Aspekten der Liebe verbunden ist. Die
Totembruderschaft, die nach dem Mord entsteht, betrauert den Verlust, aber zieht auch
Gewinn daraus, in Form einer politischen Gleichheit unter den Briidern. Diese Gleichheit
ist jedoch offenbar schwer zu ertragen und das Vaterideal taucht nun innerhalb der Fami-
lie wieder auf, wo die Macht des Mannes die matriarchale Herrschaft durchbricht. Der
gemeinsame Mord ldsst die Briider vaterlos zuriick, aber durch die Institution der patriar-
chalen Familie und durch die Kategorien des »Ehemanns« und »Vaters« wird jeder von
ihnen zum Ersatz fiir das verlorene Vaterideal (vgl. Freud 1922: 152f.).

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 289

die dem einen unterworfen sind, der das Ideal verkdrpert. Dies fiihrt dazu, dass man
ihm mit Gewalt begegnet. Wenn das Ideal dem Mord zum Opfer fillt oder wenn es
als mangelhaft entlarvt wird, dann zerbricht die Gruppe und die Feindschaft tritt
wieder hervor — ebenso wie das Bediirfnis, ein neues Ideal zu errichten.
Feindseligkeit kann darin bestehen, dass man mit dem Anderen oder mit sich
selbst bricht. Ein Jahr nach seinen Uberlegungen in Massenpsychologie und Ich-
Analyse hat Freud der exzessiven Kraft der SelbstmaBregelung den Namen »Uber-
Ich« gegeben. Damit wurde es auch notwendig, zu untersuchen, wie dessen Wirken
am besten kontrolliert werden kann. Die »Pflicht«, die er in Massenpsychologie und
Ich-Analyse als Ergebnis einer geteilten Affektivitit verstanden hatte — jene Selbst-
einschriankung, die sich Individuen im Namen des Gemeinwohls auferlegen —, be-
schreibt er in Das Ich und das Es als »Uber-Ich«. In diesem Zusammenhang erlangt
auch die Fahigkeit zur Kritik einen neuen und potenziell gefdhrlichen Charakter. Sie
ist nicht mehr blofl das Vermdgen einer Vernunft, die die menschlichen Neigungen
kontrolliert, sondern das Werkzeug einer zerstorerischen Kraft und eines unbéndi-
gen Sadismus. Wie bereits erwihnt, beinhaltet das Uber-Ich eine »destruktive
Komponente« (Freud 1923: 283), die sich gegen das Ich richtet, es fiir mangelhaft
befindet und sogar mit dem Tod bedroht. Die »Fahigkeit zur Kritik«, die nunmehr mit
dem Uber-Ich gleichgesetzt wird, erlegt ebenso Zwiinge und Verbote auf, wie es auch
eine starke Hemmung tun wiirde — mit dem Unterschied, dass das Uber-Ich zudem
Gefahr lduft, das Ich umfassend zu zerstoren. Freud formuliert dies folgendermaf3en:

[D]as iiberstarke Uber-Ich, welches das BewuBtsein an sich gerissen hat, [wiitet] gegen das
Ich mit schonungsloser Heftigkeit [...], als ob es sich des ganzen im Individuum verfligbaren
Sadismus bemichtigt hitte. [...] Was nun im Uber-Ich herrscht, ist wie eine Reinkultur des
Todestriebes, und wirklich gelingt es diesem oft genug, das Ich in den Tod zu treiben [...].
(Freud 1923: 283)

Was konnte dieser schonungslosen Gewalt Einhalt gebieten, die ein Teil des Selbst
gegen einen anderen Teil ausiibt? Freud verweist hier auf die Manie. Er beendet die
zitierte Passage mit der Behauptung, dass das Ich die Selbstzerstérung unter Um-
stdnden dadurch abwenden kann, dass es sich »durch den Umschlag in Manie sei-
nes Tyrannen erwehrt« (Freud 1923: 283).

Freud zitiert an dieser Stelle auch seinen Text »Trauer und Melancholie«
(1917), in dem er seine bekannte Unterscheidung zwischen Trauer und Melancholie
einfiihrt. Wéhrend die Trauer die bewusste Anerkennung des Verlusts einer Person
oder eines Ideals impliziert, scheitert die Melancholie daran, diesen Verlust wirklich
anzuerkennen. In der Melancholie wird der verlorene Andere als Bestandteil des Ich
internalisiert (bzw. inkorporiert). Eine Art gesteigerter Selbstgeilelung wiederholt
und verkehrt das Verhéltnis des Ich zum verlorenen Anderen innerhalb der Psyche.
Die Schuldzuweisungen an die verlorene Person oder das verlorene Ideal kehren

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | JupITH BUTLER

sich gegen das Ich, wodurch die Beziehung als innerpsychische am Leben erhalten
wird (vgl. Freud 1917: 437). Damit macht Freud bereits in diesem Text deutlich,
dass die Feindseligkeit, die sich in der Melancholie gegen das Ich richtet, fatale
Konsequenzen haben kann. Die Szene melancholischer Selbstgeielung dient folg-
lich als Modell fiir die spétere Topographie von Ich und Uber-Ich. Die Melancholie
setzt sich jedoch aus zwei gegenldufigen Tendenzen zusammen: Die erste Tendenz
ist die Selbstgeilelung, die den charakteristischen Ausdruck des Gewissens dar-
stellt. Die zweite Tendenz ist die »Manie, die darauf abzielt, die Bindung zum ver-
lorenen Objekt dadurch zu abzubrechen, dass sie das verlorene Objekt verneint
(vgl. Freud 1917: 440-443). Die energischen »manischen« Angriffe auf das Objekt
sowie die gesteigerten Bemiihungen des Ich, die Bindungen an das verlorene Objekt
oder Ideal zu zerreiflen, verweisen auf das Begehren, den Verlust zu iiberleben und
das eigene Leben nicht wegen dieses Verlusts hinzugeben. Die Manie ist gleichsam
der Protest des lebendigen Organismus gegen die Gefahr, von einem unkontrollierten
Uber-Ich zerstért zu werden.

Wie wir gesehen haben, konnen Formen gesteigerter Selbstgeifielung (und in
weiterer Folge der Selbstzerstorung) zumindest zeitweilig durch die soziale Ver-
bundenheit im Scheitern gelindert werden, die darin besteht, den Umstand anzuer-
kennen, dass es niemandem von uns gelingt, dem Ideal gerecht zu werden. Dieses
geteilte Scheitern begriindet nach Freud unsere Solidaritdt und unseren Gleichheits-
sinn. Eine derartige Linderung der Gewalt des Uber-Ich erweist sich jedoch als zeit-
lich begrenzt, wenn die Gruppe daran scheitert, mit der Feindseligkeit umzugehen
und sie zu kontrollieren, was zu fatalen Konsequenzen fiithren kann. Dariiber hinaus
gibt es Gruppen, die diese destruktive Feindseligkeit auf einen dufleren Feind rich-
ten, was wiederum die Vernichtung von Leben — bis hin zur Massenvernichtung —
zur Folge haben kann. Bezeichnenderweise verweist Freud, wenn er die »Manie«
als eine Kraft bestimmt, durch die der innere Tyrann iiberwiltigt werden kann, auf
die Macht des Organismus, die identifizierenden Bindungen selbst zu zerreilen. In
der Tat wird die aktive Desidentifizierung zu einer Moglichkeit, durch die der Or-
ganismus seine selbstzerstorerischen Kréfte mindern kann, um zu {iberleben. Die
Manie dient der Desidentifizierung, aber sie vollzieht auch eine »Kritik« am Tyran-
nen und liefert so eine Mdglichkeit, um iiber die Ausiibung einer Féahigkeit zur Kri-
tik am Uber-Ich nachzudenken, die nicht bereits dessen eigener Logik folgt.

Kurz gesagt: Das Uber-Ich, das die Destruktionsimpulse in Schach halten soll,
ist immer auch selbst ein mogliches Werkzeug der Zerstdrung, was nicht nur eine
Erklarung dafiir liefert, dass Gewalt moralisiert und als gerecht hingestellt werden
kann, sondern auch zeigt, warum jene, die ein besonders strenges Gewissen haben,
davon in den Tod getrieben werden konnen. In dhnlicher Weise scheinen Identifizie-
rungen zentral fiir die Empathie und die Aufrechterhaltung sozialer Bindungen zu
sein, aber auch ein destruktives Potential zu beinhalten. So stellt etwa die melan-
cholische Internalisierung des verlorenen Anderen oder des verlorenen Ideals eine

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 291

Form der Identifizierung dar, die eine Feindseligkeit am Leben halt, welcher die
Macht zukommt, den lebenden Organismus selbst zu zerstéren. Obwohl das Uber-
Ich der Externalisierung der Destruktivitidt Einhalt gebietet, bleibt es doch ein po-
tentiell destruktives Werkzeug, das — in Form des Selbstmords — gerade den mérde-
rischen Zwecken dienen kann, denen es eben Einhalt gebieten sollte. Gibt es hier
also iiberhaupt eine Mdoglichkeit, der Destruktivitit etwas entgegenzuhalten, das
nicht noch weitere Destruktivitit zur Folge hat? Das Uber-Ich scheint némlich ein
schwaches Werkzeug der Gewaltvermeidung zu sein — aufler wir ziehen die Gewalt
des Uber-Ich, wie fatal diese auch sein mag, den nach auBen gerichteten Formen
der Gewalt vor. Ist dies aber tatséchlich der einzig mogliche Weg?

FREUD UND EINSTEIN: SOLIDARITAT IM LEBEN

Gerade diese Problematik tritt im Briefwechsel zwischen Freud und Albert Einstein
zu Tage, den sie von 1931 bis 1932 gefiihrt haben — also in den Jahren unmittelbar
vor Hitlers Machtergreifung und ihrer darauffolgenden Emigration aus Deutschland
bzw. Osterreich.” Einstein fragt Freud in seinem Brief, wie die Menschheit »von
dem Verhédngnis des Krieges« befreit werden kann (Einstein an Freud 1932: 15),
und beklagt, dass das Schicksal der Menschheit in den Hénden einer machtgierigen
»herrschenden Schicht« liegt, deren »Machtbediirfnis [...] sich einer Einschrinkung
der Hoheitsrechte« des Staates »widersetzt« (Einstein an Freud 1932: 18). Einstein
sieht in Freud jemanden, dessen kritische Urteilskraft — in einer Zeit, in der Europa
erneut der Gefahr eines Weltkrieges ins Auge sieht — von allergrofSter Bedeutung ist.
Er stellt Freud die Frage, ob es in den Trieben, die die menschliche Psyche konstitu-
ieren, eine Grundlage fiir eine politische Ordnung gibt, die in der Lage wire, Kriege
zu verhindern. Dariiber hinaus fragt er nach der Moglichkeit, eine Vereinigung oder
einen Gerichtshof einzurichten, die in der Lage wéren, die destruktive Macht dieser
Triebe zu kontrollieren. Zunédchst verortet Einstein das Problem also auf der Ebene
der Destruktionstriebe, aber er bezieht sich auch auf die Ebene der politischen Insti-
tutionen und spricht sich dafiir aus, dass die Nationen ihre Souverénitét an eine in-
ternationale Organisation abtreten, die von allen Mitgliedsstaaten eine Verpflich-
tung zur Kriegsvermeidung und zur Erhaltung internationaler Sicherheit einfordern
wiirde. Dieses politische Ziel ldsst sich nur dann erreichen, wenn Menschen Wesen
sind, denen es moglich ist, internationale Autoritdten zu erschaffen und anzuerken-

9 Einstein verlieB Deutschland 1933 und Freud emigrierte 1938 aus Wien. Ihr Briefwechsel
findet sich in Einstein/Freud 1932. Das Vélkerbundinstitut fiir geistige Zusammenarbeit
hatte Einstein 1931 dazu eingeladen, mit einem Denker seiner Wahl in einen Dialog zu
treten, um iiber Fragen der Politik und des Friedens zu diskutieren. Er entschied sich fiir
Freud, den er einige Jahre zuvor fliichtig kennengelernt hatte.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | JuDITH BUTLER

nen, die die Macht haben, Kriege zu verhindern. Wenn es eine Tendenz oder einen
Trieb gibt, der dem entgegensteht, dann konnte es sich als unmdglich erweisen, den
Krieg zu bannen. Einstein, der offenbar Freuds Schriften gelesen hat, fragt ihn, ob
Menschen ein »Bediirfnis zu hassen und zu vernichten« haben und ob dies bis hin
zu Formen von »Massenpsychose gesteigert werden« kann (Einstein an Freud 1932:
19). Er fragt also sowohl danach, ob die Destruktionstriebe geziigelt werden kon-
nen, als auch danach, ob institutionelle Praktiken kultiviert werden konnen, die ei-
nen sicheren Schutz vor Kriegen bieten. Dabei verweist er darauf, dass Gewalt so-
wohl in Form zwischenstaatlicher Kriege als auch in Form von — durch religiosen
Fanatismus geschiirten — Biirgerkriegen sowie in Form der »Verfolgung von natio-
nalen Minderheiten« (Einstein an Freud 1932: 20) auftreten kann.

Freud gibt eine komplexe Antwort auf Einsteins Fragen, wobei er seinen Aus-
fiihrungen einige allgemeine Uberlegungen zu Einsteins Brief voranstellt: Er sei
kein Staatsmann und fiihle sich von derlei praktischen Aufgaben eingeschiichtert
(vgl. Freud an Einstein 1932: 25). In der Folge distanziert er sich von dieser anfang-
lichen Feststellung; jedoch nicht, weil er nun doch der Ansicht wire, ein politischer
Denker zu sein, sondern weil er mit Einstein ein politisches Begehren nach Frieden
und nach der Linderung des Leidens teilt und daher als »psychologischer Beobach-
ter¢ politische Uberlegungen anstellen muss. Freud schickt zwar voraus, dass er
keine praktischen Vorschlidge machen wird, doch in seinen Uberlegungen entfaltet
er sehr wohl eine politische Position, die theoretische und praktische Implikationen
hat. Zunéchst schligt er vor, die von Einstein vorgebrachte Unterscheidung von
Recht und Macht durch eine Unterscheidung von Recht und Gewalt zu ersetzen.
Wie Freud geltend macht, werden Konflikte zwischen Personen und Gruppen ur-
spriinglich gewaltsam gelost, wobei dies mit der zunehmenden Entwicklung
menschlicher Gemeinschaftsformen mit immer geringerer Haufigkeit der Fall ist.
Dabei betont er, dass »ein Weg von der Gewalt zum Recht« fiihrte, ndmlich der ei-
ner »Vereinigung mehrerer Schwachen« gegen die Stirke des einzelnen Menschen
bzw. des Fiihrers. So hilt er fest: »Gewalt wird gebrochen durch Einigung« oder
durch »die Macht einer Gemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 28). Wie er aus-
fiihrt, konnte »die groBere Stirke des Einen wettgemacht werden [...] durch die
Vereinigung mehrerer Schwachen« (Freud an Einstein 1932: 28). Dem fiigt er hin-
zu: »Aber damit sich dieser Ubergang von der Gewalt zum neuen Recht vollziehe,
muB [...] [d]ie Einigung der Mehreren [...] eine besténdige, dauerhafte sein.« Die
psychologische Bedingung dafiir ist das Anwachsen von »Gemeinschaftsgefiihle[n],
in denen [die] eigentliche Stirke [der Gruppe] beruht« (Freud an Einstein 1932: 29).

Ein ganzes Jahrzehnt nach dem Erscheinen von Massenpsychologie und Ich-
Analyse stellt Freud in seinem Brief an Einstein also nun die Hypothese auf, dass
die Gemeinschaft nicht durch die allgemeine Unterwerfung unter einen idealen
Fiihrer zusammengehalten wird, sondern im Gegenteil gerade durch ihre Macht,
einen Tyrannen oder einen autoritdren Herrscher abzusetzen und nach dieser Abset-

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 293

zung allgemeine und sichere Gesetze sowie Institutionen einzurichten. Kénnen aber
die »Gemeinschaftsgefiihle« und die »Gefiihlsbindungen« (Freud an Einstein 1932:
29) lange genug fortbestehen, um ein solches Ziel tatsdchlich zu erreichen? Um die-
se politische Frage zu beantworten, ist es fiir ihn wiederum notwendig, nach den
psychologischen Bedingungen dafiir zu fragen. Die Antwort scheint ndmlich davon
abzuhdngen, wie wir diese »Interessengemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 29)
verstehen. Freuds Vermutung lautet, dass in dem Maf3e, wie Macht (nicht Gewalt)
auf komplexere Formationen iibertragen wird, die Mitglieder von Gruppen ein zu-
nehmend groferes Ausmall an Rechten erhalten und auch stirker dazu motiviert
werden, solidarisch zu handeln. Einstein hatte die Verpflichtung von Nationalstaa-
ten zur Sprache gebracht, ihre Souverénitét an eine groflere internationale Organisa-
tion abzutreten. Freud versucht ebenfalls, die Verteilung der Macht jenseits des
Souverénititsmodells zu denken. Je groBler die Gemeinschaft und ihre Selbstregie-
rungskréfte werden, und je mehr sie sich vom individuellen Herrscher unterschei-
den und diesem sogar entgegenstehen, umso bedeutender wird die Rolle des Solida-
ritdtsgefiihls, das sich in einer Reihe von selbstgegebenen und selbsteinschranken-
den Gesetzen ausdriickt und die Destruktivitdt in Schach halten soll. Das Problem,
das sich dabei jedoch immer noch stellt, besteht darin, dass es in der Gemeinschaft
jederzeit zu Ausbriichen von Gewalt kommen kann — etwa wenn eine Gruppe eine
andere angreift oder wenn das Widerstandsrecht gegen den Staat oder die internati-
onale Vereinigung ausgeiibt wird, die die staatliche Souverénitét begrenzt.

Der Schliissel fiir die Begrenzung der Gewalt scheint sowohl fiir Freud als auch
fiir Einstein in der Begrenzung staatlicher Souverénitit durch die Schaffung einer
internationalen Vereinigung zu liegen. In den 1930er Jahren sahen sie beide im na-
tionalistischen Eifer die Ursache flir das Ausbrechen der Gewalt, wenngleich keiner
der beiden die Formen der Staatsgewalt in den faschistischen und nationalsozialisti-
schen Regimen voraussehen konnte, die in den darauffolgenden Jahren auftreten
wiirden. Die internationale Organisation oder den internationalen »Gerichtshof,
den beide im Sinn hatten, gab es in gewisser Weise bereits in den frithen 1930er
Jahren, ndmlich in Form des Volkerbundes — aber diese Institution stellte keines-
wegs eine oberste Machtinstanz dar, da die Mitgliedschaft in ihr nicht mit der Be-
grenzung staatlicher Souverinitit einherging. Idealerweise wiirde eine internationa-
le Institution zur Entwicklung und Erhaltung internationalen Rechts, die auch iiber
die dafiir nétige Durchsetzungskraft verfiigt, dem Krieg Einhalt gebieten — jedoch
nur, wenn internationale Solidarititsgefiihle kultiviert werden kdnnen, die ihren Be-
stand und ihre Wirkkraft sichern. Ohne wirkliche Macht zur Durchsetzung vermag
sie es jedoch nicht, Kriege tatsdchlich zu verhindern. Freuds und Einsteins Vorstel-
lung von Internationalitit bestand darin, internationale Institutionen ausgehend von
supranationalen Selbstregierungsformen einzurichten, die die Souverénitdtsmacht
dezentrieren und begrenzen. Einstein, der von sich selbst sagte, dass er »ein von Af-
fekten nationaler Natur freier Mensch« sei (Einstein an Freud 1932: 16), war der

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | JupITH BUTLER

Ansicht, dass man einen Versuch in dieser Richtung unter allen Umstdnden wagen
sollte: »Der Weg zur internationalen Sicherheit fiihrt iiber den bedingungslosen
Verzicht der Staaten auf einen Teil ihrer Handlungsfreiheit beziehungsweise Souve-
rénitdt, und es diirfte unbezweifelbar sein, daB es einen andern Weg zu dieser Si-
cherheit nicht gibt.« (Einstein an Freud 1932: 17f.) Wenn ein solches Unterfangen
scheitert, dann sind dabei, wie Einstein vermutet, »méachtige psychologische Krifte
am Werke« (Einstein an Freud 1932: 18).

Freud ist sich selbstverstandlich im Klaren dariiber, dass das Recht die ver-
schiedensten Funktionen erfiillen kann und dass es daher widersinnig wére, ein nai-
ves Vertrauen in die Macht des Rechts zu setzen. Das Recht kann soziale Ungleich-
heiten festschreiben und reproduzieren und nur allzu oft werden »die Gesetze |[...]
von und fiir die Herrschenden gemacht« (Freud an Einstein 1932: 30). Dass das
Recht zu einem Werkzeug wird, das die Macht der Herrschenden iiber das Volk ver-
festigt, kann nur dann vermieden werden, wenn die Massen einen »Prozel der Kul-
turentwicklung« durchlaufen, durch den das Ideal der internationalen Selbstregie-
rung zunehmend breitere Sympathien findet (Freud an Einstein 1932: 45). Wenn
eine Gemeinschaft sich nationalistische Ideale gibt, dann kehrt die Gewalt in Form
des Krieges zwischen rivalisierenden Nationalstaaten wieder. Daher starken interna-
tionale Ideale nach Freud das Solidaritatsgefiihl. Wenn jedoch internationale Ideale
Gemeinschaften und Gruppen immer noch primér nach dem Vorbild der Nation be-
greifen, dann sollten wir vielleicht besser von »transnationaler« Solidaritét spre-
chen, um Solidaritétsgefiihle denken zu konnen, die nicht mehr vom Nationalstaat
und seinem Nationalismus strukturiert sind. Dazu miisste man allerdings liber den
Freud’schen Rahmen hinausgehen.

In jedem Fall bleibt dabei jedoch das Problem bestehen, ob solche Gefiihle die
Aggression génzlich einhegen und wirksam umlenken kénnen. Freud gibt uns eini-
ge Hinweise zur Losung dieses Problems an die Hand, wobei er selbst nicht alle
Moglichkeiten ausgeschopft hat, die sein Werk dafiir bereithdlt. AbschlieBend
mochte ich daher Freuds Pladoyer zur Suche nach Kriegsvermeidungsstrategien ins
Auge fassen, das ihn auf einen Gedanken bringt, der sich in seinen Uberlegungen zur
Massenpsychologie noch nicht findet. Erstens ist es, wie er geltend macht, notwendig,
dem nationalistischen Rausch zu widerstehen. Zweitens gilt es, der organischen Basis
der menschlichen Natur Rechnung zu tragen. Obwohl der Trieb kein bloBer Instinkt
ist, ist er nicht frei von allem Organischen. Und obwohl der Fortbestand des Lebens
immer eine bestimmte Form annimmt, ist er doch nicht auf eine seiner moglichen
Formen reduzierbar. Dieses Paradox liegt einem zentralen Argument zugrunde, das
Freud zugunsten des internationalen Widerstands gegen den Krieg vorbringt.

Wie sich gezeigt hat, gibt es fiir Freud keine Moglichkeit, den Todestrieb sowie
die Formen der Aggression und Destruktivitdt, die mit ihm einhergehen, zu »be-
zwingen«. Zum Abschluss seines Briefs an Einstein insistiert Freud vehement da-
rauf, dass es nur zwei Moglichkeiten gibt, um dem Hang zum Krieg entgegenzutre-

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 295

ten: die Anrufung des Eros, des »Gegenspieler[s] dieses Triebes« (Freud an Einstein
1932: 41), und eine gemeinschaftliche Gefiihlsbindung durch Identifizierung. Ein-
stein hatte eine dritte Moglichkeit ins Feld gefiihrt, ndmlich die Bildung einer Ver-
einigung der intellektuellen Elite, die in der Lage wére, die Massen zu leiten und zu
fithren. Freud folgt diesem Vorschlag nicht und geht dagegen davon aus, dass die
Entwicklung der Massen durch Bildung und die Kultivierung nicht-nationalistischer
Solidaritdtsgefithle moglich ist.'” Im Idealzustand wiirde jedes Mitglied einer Ge-
meinschaft sich in Selbsteinschréinkung iiben und dabei anerkennen, dass die Le-
benserhaltung selbst ein Gut ist, das gemeinschaftliche Achtung verdient. Freud ist
sich iiber das Utopische dieses Gedankens im Klaren, aber er stellt zumindest einen
feinsinnigeren Gegenentwurf zu Einsteins unverhohlenem Elitismus dar.

Obwohl Freud die politische Alternative zum Elitismus nicht weiterverfolgt, er-
ofthet sein Idealbild der Gemeinschaft, deren Mitglieder dazu verpflichtet sind, sich
zum Zweck der Lebenserhaltung Selbsteinschrankungen aufzuerlegen, die Mog-
lichkeit der Demokratisierung eines kritischen Urteilens und Denkens, das nicht
ungehindert auf das Extrem einer Selbstgeifelung durch das Uber-Ich hinausléuft.
Ist seine Antwort auf die skeptische Position, der zufolge die destruktiven Krifte
der Menschen dem Triebleben so tief eingeprégt sind, dass keine politische Ord-
nung sie wirksam in Kraft halten kann, letztlich stark genug? Einerseits fordert
Freud, dass wir uns im Zeichen der Liebe, die soziale Bindungen stiftet und erhalt,
und der Identifizierung, die Solidaritdtsgefiihle stiftet und erhilt, gegen den Hass
oder gegen Thanatos verbiinden, der soziale Bindungen wild und unbedacht zer-
reiflt. Andererseits betont er immer wieder, dass Liebe und Hass fiir das Triebleben
gleichermallen bestimmend sind und dass es nicht moglich ist, die Destruktivitét
durch einen gesteigerten Eros auszuldschen. Nicht nur miissen wir manchmal unse-
re Leben aggressiv verteidigen, um Leben zu erhalten (das Ziel des Eros), wir miis-
sen uns auch darauf einlassen, mit denen zusammenzuleben, denen gegeniiber wir
tiefe Gefiihle der Feindseligkeit hegen. Aus seinen Uberlegungen zu Identifizierung
und Melancholie geht klar hervor, dass alle Liebesbeziechungen ambivalent sind,
was darauf hinweist, dass Liebe und Hass gleichermallen fiir die Liebe konstitutiv
sind. Liebe benennt demnach sowohl einen Pol im Widerspiel von Liebe und Hass,
als auch dieses Widerspiel selbst, das als Ambivalenz des Gefiihlslebens ausgetra-
gen wird. Man kann sagen, dass Liebe das Gegenteil des Hasses ist, aber man kann
auch sagen, dass Liebe und Hass miteinander verkniipft sind und dass wir gerade
dieses Paradox »Liebe« nennen. Gemaf der ersten Formulierung ist Liebe unzwei-
deutig; gemdlB der zweiten kann sie der Ambivalenz nicht entkommen. Koénnte der,
wenn auch holprige, Rhythmus zwischen diesen beiden Formulierungen auf einen
breiter gefassten Begriff der Liebe bei Freud hindeuten?

10 Zu Freuds Widerstand gegen Nationalismus und Zionismus vgl. Rose 2007: 17-38.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | JuDITH BUTLER

Aus Freuds Uberlegungen zu Krieg und Destruktivitit lassen sich, wie es
scheint, zwei Schliisse ziehen, die Freud selbst nicht weiterverfolgt hat. Beide ha-
ben unmittelbar mit der politischen Philosophie zu tun, die in seiner Massenpsycho-
logie implizit am Werk ist. Ein mogliches Korrektiv gegen den zunehmenden Nati-
onalismus liegt gerade in der Ambivalenz, in jenem »Zerren« an sozialen Bindun-
gen, das sich aus einer bewussten Selbstdistanzierung von deren rauschhaften und
feindseligen Aspekten sowie deren restriktiven nationalistischen Rahmungen ergibt.
Man kann ein Land zugleich lieben und sich von seinem nationalistischen Eifer dis-
tanzieren. Dies wire eine Moglichkeit, die Ambivalenz fiir eine kritische Reflexion
auf die Moglichkeit des Krieges und die Weigerung, sich der Kriegsbegeisterung
hinzugeben, produktiv zu machen. Die andere Mdglichkeit besteht darin, den Hass
gegen den Krieg selbst zu richten. Freud legt dies in seinem Brief an Einstein in der
fir ihn charakteristischen Rhetorik implizit nahe, wenn er etwa schreibt: »[D]er
Hauptgrund, weshalb wir uns gegen den Krieg empdren, ist, da3 wir nicht anders
konnen. Wir sind Pazifisten, weil wir es aus organischen Griinden sein miissen.«
(Freud an Einstein 1932: 45) Er betont aber auch, dass unsere Abscheu und Ableh-
nung des Krieges Folgen der »Kulturentwicklung« sind. Kriegsgefiihle erregen uns
demzufolge nur dann nicht mehr, so Freud, wenn wir in die Lage gelangen, uns die
kriegerische Zerstérung organischen Lebens vor Augen zu fithren und vorzustellen
— eine Zerstérung, die Menschen angesichts ihres eigenen organischen Lebens un-
moglich hinnehmen kdnnen. Einerseits macht uns also das organische Leben selbst
zu Pazifist*innen, da wir unsere eigene Zerstérung nicht wollen kénnen (zumindest
solange wir nicht unter dem Einfluss des Todestriebes stehen). Andererseits konnen
wir die Folgen der Zerstorung organischen Lebens erst durch einen Prozess der
Kulturentwicklung verstehen, der uns in die Lage versetzt, diese Zerstorung zu be-
greifen, iiber sie zu reflektieren und dadurch eine Abscheu vor der Zerstérung selbst
auszubilden. Letztlich hofft Freud, dass das organische Leben gegen den Todestrieb
die Oberhand behalten wird, der gerade auf die Zerstorung dieses Lebens aus ist,
und dass wir zu der Einsicht gelangen werden, dass die verschiedensten Formen
organischen Lebens durch Abhdngigkeitsbeziechungen miteinander verbunden sind,
die sich iiber das gesamte Reich des Lebendigen erstrecken. Er vertritt eine Politik
des (und fuir den) lebendigen Organismus, auch wenn dieser Organismus manchmal
auf abwegige oder zerstorerische Pfade geleitet wird. Nichts ist génzlich frei von
Hass, aber die verneinende Kraft des Hasses kann zu einer aggressiven Haltung ge-
gen den Krieg gebiindelt werden — eine Form der Zerstdrung kann gegen eine ande-
re aufgeboten werden. Diese Ansicht lieBe sich unter anderem auch mit jener ag-
gressiven Form von Pazifismus vereinbaren, die Einstein »militanten Pazifismus«
nannte (Einstein an Freud 1932: 7)."!

11 Einstein hélt fest: »Ich bin nicht nur Pazifist, ich bin militanter Pazifist. Ich will firr den

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 297

Wenn Freud also davon ausgeht, dass das Uber-Ich durch den Todestrieb be-
stimmt ist, ja eine Reinkultur des Todestriebs darstellt, und dass es bis zur Zersto-
rung des Ich und des lebendigen Organismus selbst fithren kann (durch Suizid oder
Mord), dann gehért jene Form von Aggression, die Freud gegen Ende seiner Kor-
respondenz mit Einstein im Auge hat, einer ganz anderen Kategorie an. Und wenn
er festhilt, dass die einzige Hoffnung, gegen das Morderische des ungeziigelten
Uber-Ich zu bestehen, das das Ich gewissermaBen zum Tode verurteilen wiirde, in
der Moglichkeit eines »manischen« Bruchs mit dem Tyrannen liegt (der uns unab-
lassig anklagt), dann eréffnet er uns fiir einen kurzen Moment einen Blick auf For-
men aufstdndischer Solidaritdt, die sich gegen autoritdre und tyrannische Herrschaft
wenden, den nationalen Rahmen tiberschreiten und nach internationalem Einver-
stindnis streben. Der Hass auf den Krieg gleicht vielleicht der Manie, die allein die
Kraft hat, das Subjekt von seinem Tyrannen zu befreien. Beide brechen mit nationa-
listischen und militaristischen Formen sozialer Zugehorigkeit, indem sie eine Aus-
richtung der Fahigkeit zur Kritik gegen die andere wenden. Jene Fahigkeit zur Kri-
tik, die sich im Namen einer Demokratisierung des Dissens entfaltet, bekdmpft den
Krieg, stellt sich den Vergiftungen des Nationalismus entgegen und wendet sich ge-
gen den Fiihrer, der auf dem Gehorsam gegeniiber einer kriegstreibenden Autoritét
besteht. Damit ermdglicht uns Freud, eine Demokratisierung der kritischen Urteils-
kraft zu denken, die auf Solidaritdtsgefiihlen basiert und sich gegen die lebensbe-
drohlichen Formen der Aggression wendet — einschlielich ihrer kritischen Mani-
festation. Aggression und Hass werden so nicht aus der Welt geschafft, aber sie
werden dadurch doch gegen all das gerichtet, das die Aussicht auf eine Ausweitung
der Gleichheit unterwandert und das organische Fortbestehen unserer miteinander
verbundenen Leben gefiahrdet. Doch auf nichts davon konnen wir uns mit absoluter
Sicherheit verlassen, denn der Todestrieb ist ebenfalls ein Teil des organischen Le-
bens, weshalb wir stets mit der Dualitdt von Leben und Tod rechnen miissen, von
der alles Organische gezeichnet ist. Den Kampf, der uns als politische Wesen kon-
stituiert, setzen wir in den Praktiken des Lebens und des Todes fort, ohne je ein
vollkommenes, bewusstes Verstindnis davon zu erlangen — trotz aller unserer zu-
weilen bewundernswerten Bemiithungen, wachsam zu sein.

Frieden kdmpfen. Nichts wird Kriege abschaffen, wenn nicht die Menschen selbst den
Kriegsdienst verweigern. Um grof3e Ideale wird zunéchst von einer aggressiven Minder-
heit gekdmpft.« (Einstein an Freud 1932: 9)

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | JuDITH BUTLER

LITERATUR

Einstein, Albert/Freud, Sigmund (1932): Warum Krieg? Mit einem Essay von Isaac
Asimov. Ziirich: Diogenes 1996.

Freud, Sigmund (1913): Totem und Tabu. Gesammelte Werke Bd. 9. London: Imago
1996.

Freud, Sigmund (1915): »Zeitgemaisses iiber Krieg und Tod.« Gesammelte Werke
Bd. 10. London: Imago 1991, 324-355.

Freud, Sigmund (1917a): »Triebe und Triebschicksale.« Gesammelte Werke Bd. 10.
London: Imago 1991, 210-232.

Freud, Sigmund (1917b): »Trauer und Melancholie.« Gesammelte Werke Bd. 10.
London: Imago 1991, 428—446.

Freud, Sigmund (1920) Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke Bd. 13. Lon-
don: Imago 1998, 3-69.

Freud, Sigmund (1922): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke
Bd. 13. London: Imago 1998, 73-161.

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. Gesammelte Werke Bd. 13. London:
Imago 1998, 237-289.

Freud, Sigmund (1924): »Das 6konomische Problem des Masochismus.« Gesam-
melte Werke Bd. 13. London: Imago 1998, 371-383.

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. Gesammelte Werke Bd. 14.
London: Imago 1991, 421-506.

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psy-
choanalyse. Gesammelte Werke Bd. 15. London: Imago 1991.

Kafka, Franz (1924): »Josefine, die Séngerin oder das Volk der Mause«, in: Drucke
zu Lebzeiten. Hg. von Wolf Kittler et al. Frankfurt/M.: Fischer 1996, 350-377.

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Autorisierte Ubers. von Rudlof
Eisler, bearb. von Rudolf Marx. Stuttgart: Kréner 1°1992.

McDougall, William (1920): The Group Mind. Cambridge: The UP 2015.

Rose, Jacqueline (2007): The Last Resistance. London: Verso.

Zerilli, Linda (2016): A Democratic Theory of Judgment. Chicago: University of
Chicago Press.

14.02.2028, 07:22:49.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

