1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz
und -transdifferenz zwischen der europaischen
und ostasiatischen Malerei

Der Horizont ist ein liminaler Raum zwischen Himmel und Erde, Transzendenz
und Immanenz. Er markiert eine fiktive Grenze des Sichtbaren, die einer fortwih-
renden Grenzverschiebung und kontinuierlichen Ausdehnung unterliegt. Uber die
Welt hinausweisend, suggeriert er unendliche Weite, uneinholbare Expansion und
ungreifbare Transzendenz. Der Horizont trennt nicht nur das Sichtbare vom Un-
sichtbaren, an ihm scheiden sich auch die Ordnungen bildlicher Reprisentation im
kunsthistorischen Vergleich zwischen der europiischen und ostasiatischen Male-
rei. Die folgende Studie zum Horizont als ikonischer Denkfigur, Ordnungsmuster
und Darstellungsmodell sucht Einblick zu geben in weltanschaulich wie wahrneh-
mungsisthetisch begriindete Bilddifferenzen und deren transdifferentielle Aufls-
sungserscheinungen im Zuge transkultureller Verflechtungen zwischen der euro-
paischen/westlichen und ostasiatischen Kunst(geschichte) seit der Moderne.

In seinem Buch Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in literari-
schen Landschaftsbildern (1990) stellt Albrecht Koschorke heraus, dass die Er6ffnung
eines Horizonts in der europdischen Tafelbildmalerei kunsthistorisch mit der Er-
findung der Zentralperspektive zusammenfillt. Die Einfithrung des Horizonts sei
integraler Bestandteil der Formierung des gemalten Tafelbildes als fenestra aper-
ta.! Sie signalisiere die Umwandlung der Aura des Heiligen in empirische Ferne
und vollziehe damit die »Ubersetzung von Symbolgehalt in Raumwertigkeit« (Ko-
schorke 1990: 55). Dariiber hinaus sei der im Bild aufscheinende Horizont eine dem
modernen (Wissenschafts-)Denken verpflichtete Limesfigur,” welche die Schwelle

1 Albrecht Koschorke argumentiert wie folgt: »Der Horizont erscheint auf den Gemalden in-
folge der perspektivischen Offnung des Bildraumes. Er wird optisch notwendig, sobald die
Malerei die Flachigkeit der mittelalterlichen Symboldarstellungen durch einillusionistisches
Hintereinander ihrer Gegenstiande in einem einheitlichen Blickraum zu ersetzen beginnt.«
(Koschorke 1990: 49)

2 Korschorke bezeichnet den Horizont als eine »Limesfigur der Immanenzs, die zur Subjekt-
zentrierung der Bilder fithrt (Koschorke 1990: 49).

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Uber die Grenzen des Bildes

zwischen natiirlichem und kiinstlichem Sehen, kurz zwischen Apperzeption und
Imagination umreifSe.?

In der Geschichte der ostasiatischen Malerei, insofern sie sich von Kontaktzo-
nen mit der westlichen Kunst noch weitgehend unberiihrt zeigt, sucht man vergeb-
lich nach dem Horizont als bildmotivischer wie bildstrukturierender Demarkati-
onslinie. Auch die Suche nach zentralperspektivischen Darstellungen erweist sich
in dieser Hinsicht als erfolglos. Die komparatistische Kunstgeschichtsforschung
hat festgestellt, dass planimetrische Konstruktionen in der ostasiatischen Malerei
erst dort auftauchen, wo ein westlicher Kunsteinfluss deutlich nachweisbar ist.*
Woher rithren diese historisch belegbaren Bilddifferenzen zwischen europiischer
und ostasiatischer Malerei, die sich mit Beginn des Kultur- und Kunstkontaktes ab
Mitte des 18. Jahrhunderts zunehmend aufzuldsen beginnen? Wie hingen kultur-
spezifische weltanschauliche Vorstellungen von der Beziehung zwischen Mensch,
Natur und Kosmos mit Blickkonstruktionen, Raumordnungsmodellen und Dar-
stellungsmodalititen in der bildenden Kunst zusammen?

1.1 Der vermittelnde Blick. Grenziibergange zwischen Himmel und Erde
im ostasiatischen Bilddenken

Im ostasiatischen, von Daoismus, Buddhismus und Konfuzianismus beeinflussten
Denken baut sich die Welt aus drei Sphiren auf: der himmlischen, der irdischen
und der menschlichen. Der Himmel liegt sehr nah an der Erde, so dass die Gotter
leichtes Spiel haben, zwischen Himmel und Erde hin- und herzuwandern. Benja-
min Schwartz hat die enge Verbindung zwischen Himmel und Erde, Makro- und
Mikrokosmos in der ostasiatischen Kultur als korrelative Anthropokosmologie be-
zeichnet.®> Alle Elemente menschlich-irdischer Existenz, von der Landschaft bis
zum menschlichen Kérper, gelten als dquivalente Manifestationen des Himmels.

3 Hier knlpft Koschorke an Erwin Panofskys Unterscheidung zwischen einer perspectiva natu-
ralis (oder communis) und einer perspectiva artificialis an. Vgl. Panofsky 1927: 258-330, insbe-
sondere S. 265.

4 Erste zentralperspektivische Bildkonstruktionen tauchen in der japanischen Druckkunst ab
Mitte des 18. Jahrhunderts auf. Als Anregung dienten westliche Drucke, die iber den nie-
derlandischen Handel ins Japan der Edo-Zeit gelangten. Als friihe Beispiele fiir zentralper-
spektivisch organisierte Darstellungen in der japanischen Druckkunst kénnen Procession of a
Korean Mission in Edo von Hanegawa Toei (ca. 1748) sowie Canalscape in China von Maruyama
Okyo (ca. 1759) gelten. Zur Rezeption des wissenschaftlichen Blicks im Japan der Edo-Zeit
siehe Screech 1996.

5 Schwartz 198s5: S.350ff. Mit dem Begriff der korrelativen Anthropokosmologie ersetzt
Schwartz den dlteren, von Johann Jakob Maria De Groot gepragten Begriff des Universismus
(vgl. De Groot 1918).

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

Die makrokosmische Phinotypologie des Himmels determiniert die mikrokosmi-
schen Strukturmuster des Lebens auf der Erde und umgekehrt. Der Pramisse fol-
gend, dass sich Himmel und Erde wechselseitig durchdringen, wird der Himmel,
analog zur Erde, als eine Landschaft vorgestellt, die vom Kaiser und seinem im-
perialen Hofstaat bewohnt wird. Vergegenwirtigung, Erkenntnis und Erleuchtung
werden durch das Abgleichen und Vermitteln zwischen den Himmelsmustern und
den Regularititen auf der Erde erzielt. Dies kann ein Bild aus dem daoistischen
Kanon Cheng-t'ung Tao-tsang belegen, das einen himmlischen Boten zeigt (Abb. 1).
Mit seinen Beinen wandert der Bote auf der Erde, aber sein Oberkorper ist be-
reits Teil der Himmelsordnung: Er setzt sich zusammen aus Wellenlinien, die, so
der Kommentar auf der rechten Seite des Bildes, die 28 Sternenkonstellationen
des chinesischen Tierkreises darstellen. Der Daoismusforscher Laszlo Legeza ver-
mutet, dass es sich bei den Wellenlinien um die Skizzierung der Wegspuren der
Planeten auf ihren Umlaufbahnen handelt (Legeza 1975: 105).

Im GrofSen Kommentar zum Yijing wird die Methode der Mediation zwischen
Himmel und Erde als eine Auf- und Abwirtsbewegung des Blickens beschrieben:
»Wendet man sich hinauf, so schaut man es in den Mustern des Himmels. Wen-
det man sich herab, so schaut man es in den Gesetzmifligkeiten der Erde.«® Die
seherische Praxis des im Wechsel nach oben und nach unten Blickens hat in der
mythologischen Schamanenfigur des Cang Jie ihre konkrete Ausdrucksgestalt ge-
funden. Die Augenkonstellation reprisentiert die Mobilitit der Betrachterperspek-
tive als Auf- und Abbewegung zwischen Himmel und Erde. Im Kern beinhaltet sie
eine intermediale Bedeutung, insofern sie zur Erfindung der Schrift als Aufzeich-
nungsmedium fithrt. In einem Text aus der Tang-Zeit wird die Schrift(er)findungs-
funktion des doppelten Blicks im Detail beschrieben:

Die dlteste Schrift ist eine Erfindung von Cang Jie, dem Wahrsager des Gelben
Kaisers. Er hatte vier Augen, und war daher ein Seher, der alles mit seinen Augen
durchdringen konnte. Uber ihm beobachtete er die trigonometrischen Figuren
der Sternkonstellationen des Kui, und vor ihm die Zeichen der Schildkréte sowie
die Spuren der Vogel. Er verinnerlichte jedwede Figuration mit Ausdruckskraft,
kombinierte sie und schuf so die Schriftzeichen.” (zit.n. Billeter 2001: 189)

Schriftentwicklung ist an Vorsehung gebunden. Die Genese der Schrift obliegt der
Zusammenfithrung des Priexistierenden, nicht der Erfindung. Geistige Erkennt-
nis wird durch Beobachtung gewonnen, im vermittelnden Akt des Sehens. Schrei-
ben bedeutet die Aufzeichnung des Gesehenen, aber dieses Gesehene ist das Er-
gebnis einer visioniren schamanistischen Leistung, im Zuge derer die inneren Ver-
kntipfungen von Dingen und Geschopfen zwischen Makro- und Mikrokosmos, der

6 Zitiert aus dem Dazhuan nach Fiedler 2003: 21.
7 Deutsche Ubersetzung der Autorin.

15.02.2026, 00:11:4:

4


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Uber die Grenzen des Bildes

ADbb. 1: Talisman mit Bild des Himmelsboten aus dem daoisti-
schen Kanon »Cheng-t'ung Tao-tsang«, 217-21: 74, 1436.

himmlischen und menschlichen Sphire hergestellt werden. Die Auf- und Abwirts-
bewegung der Augen leistet nicht nur die Kohision zwischen Himmel und Erde, sie
sorgt auch dafiir, dass die sich wandelnden Erscheinungen auf den Pfaden der Mi-
gration eingefangen werden konnen. Aus diesem Grunde kann der doppelte Blick
als zentrale Ausdrucksfigur der ostasiatischen korrelativen Anthropokosmologie
gewertet werden; als Mediationsfigur steht er fiir die Koinzidenz von Sehen und
Schreiben.®

8 An dieser Stelle muss betont werden, dass die Bildmedien, -techniken und -praktiken kiinst-
lerischer Produktion in Ostasien von den Schriftmedien abgeleitet sind. Ostasiatische Male-
rei, die traditionell Tuschemalerei ist, kann ihren kalligrafischen Ursprung nicht verleugnen.
Entsprechend korrelieren die Bildmedien in der ostasiatischen visuellen Kultur mitdem dop-

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

Dieser betont migratorische Zugang zu visueller Wahrnehmung und Bilder-
kennen steht in starkem Kontrast zum Rezeptionsmodus des gemalten klassischen
Tafelbildes, das mit der Erfindung der Zentralperspektive und Einfithrung des
Horizonts eine klare Fokussierung, Biindelung und Immobilisierung des Se-
hens - kurz: die Stillstellung in einem (Augen-)Blick — anstrebt.

In seinem Buch Schattenseiten. Vom Bisen oder Negativen (Lombre au tableau. Du
mal ou du négatif)(Jullien 2005) hat der Sinologie Frangois Jullien auf Grundlage
(religions-)philosophischer Studien herausgearbeitet, dass man in China weder
Mythos noch Telos, noch Schépfungsgeschichten, noch das Konzept der Finalitit,
noch die Idee eines Weltenendes, umso weniger diejenige eines Weltenrandes fin-
det.” Es gibe kein Bediirfnis, sich einen Schépfergott zu erschaffen, der am Anfang
aller Schopfung steht, ein primordiales absolutes Geschopf, eine allmichtige Auto-
ritit, die iiber allem steht und alles im Blick hat.'® Das auf den Daoismus zuriickge-
hende ostasiatische Weltbild sei ein auf Immanenz gegriindetes, in dessen Wahr-
nehmung es schlicht Himmel und Erde, oben und unten gebe, und als vermittelnde
Instanz zwischen beiden Bereichen den Menschen, der seinen Blick zum Himmel
emporhebe und zur Erde senke, um das korrelative Ineinanderwirken von Makro-
und Mikrokosmos zu erfassen.! Das Heben und Senken des Blickes, so lieRe sich
im Anschluss an die Ausfithrungen zur Seherfigur des Cang Jie folgern, reicht zum
Erkennen der Weltordnung aus. Es ist dieser wandernde Entgrenzungs- und Kon-
junktionsblick, der Limesfiguren wie den Horizont als Bildkonzept gar nicht erst
aufkommen l3sst.

pelten Blick, der eine Interaktion zwischen Himmel und Erde leistet und auf diesem Kommu-
nikationsweg Schriftbilder generiert, die nun ihrerseits als menschliche Kommunikations-
medien zum Einsatz gelangen. Bildgenealogisch bedeutet das, dass der Maler den doppel-
ten, zwischen Himmel und Erde vermittelnden Blick vom Schreiber erbt.

9 »Man entdeckt in China weder mythos noch telos, weder eine grofSe Erzahlung des Ursprungs
noch ein organisiertes Finalititsdenken. Denn die Chinesen haben ebensowenig eine Erzéh-
lung vom Siindenfall in Szene gesetzt wie sie sich das Schopfungsdenken zunutze gemacht
haben.« (Jullien 2005: 99)

10 »Es gibt hier [in China; Anm. B.M.] keine >sTheo«>dizee, und infolgedessen auch kein Vorse-
hungsdenken, weil man in China weder auf theo noch auf dike st63t, weder auf>Cottcnoch auf
>Rechtsprechungs weil in China, trotz entwicklungsgeschichtlicher Anschauungen zur Welt,
nicht die Vorstellung von einem demiurgischen Cott entwickelt wurde, und nicht einmal die
von einer ordnenden Subjekt-Instanz, durch die die Welt konzipiert wurde, die also fiir ihre
Schépfung verantwortlich ist [...].« Jullien 2005: 97)

11 »DerWeise wagtsich an keinerlei erzdhlerische Hypothese, sondern macht mit der Beschrei-
bung des vor seinen Augen Liegenden dessen Ko-harenz anschaulich: Es gibt den Himmel
und die Erde, es gibt ein Oben und ein Unten. Das ist kein Grund dazu, ein gewagtes Denkge-
baude aufzustellen, man muss einfach den Blick heben und senken: der Himmel ist oben/die
Erde ist unten. Der Weise hitet sich davor, erfinderisch oder gar phantasievoll zu sein; keine
Mythen, er begniigt sich mit der Entfaltung des Offenkundigen.« Jullien 2005: 103)

15.02.2026, 00:11:4:

43


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Uber die Grenzen des Bildes

Einen interkulturellen Blickwechsel vornehmend, kénnte man vor dem Hinter-
grund des Jullien'schen Begriindungszusammenhangs nun zuriickfragen, warum
der Horizont in der europiischen Malerei zeitgleich mit der Epoche des Humanis-
mus im Bild erscheint, in einer Phase des Ubergangs also, die durch den Riickzug
des Gottlichen und Transzendenten aus dem Bild gekennzeichnet ist. Die zuvor
geduflerte Hypothese bedarf also einer Differenzierung. Es gilt, die bildphiloso-
phischen Voraussetzungen fiir die Einfithrung des Horizonts als integrales Bild-
element in der europdischen Tafelbildmalerei niher in den Blick zu nehmen.

1.2 Die Emergenz des Horizonts in der europdischen Tafelbildmalerei

Die in der europiischen Neuzeit aufkommende perspektivische Bedeutung des
Horizonts 19st iltere vorperspektivische Vorstellungen vom Weltenrand (Korschor-
ke 1990: 11ff.) ab, auch wenn sie entwicklungsgeschichtlich immer noch auf diese
referiert. Bis ins Spatmittelalter hinein wurde der Himmel als Schleier, Zelt, Vor-
hang oder eine andere Form stofflicher Materie imaginiert, welche die flache Erd-
scheibe rundum berithrt (Kretschmer 1889: 34ft.). Folglich betrachtete man Him-
mel und Erde als in physischem Kontakt aneinander angrenzend. Dariiber hinaus
nahm man an, dass der Weltenrand eine kreisférmige Gestalt besitze (Harva 1938:
22). Mittelalterlichen Berichten zufolge war die Erde von einem Ozean umgeben,
und dieser wiederum von einem hohen Gebirge (Blacker/Loewe 1977: 122fF.). Der
zwischen Himmelsgewdlbe und Erdscheibe befindliche Raum wurde nicht als her-
metisch abgeschlossen vorgestellt. So ging man davon aus, dass Passagen sowohl
durch die Erde als auch durch den Himmel hindurch méglich seien. In einigen Fil-
len wurden die Sterne als Licht6ffnungen interpretiert, die Milchstrafle als Saum
oder Giirtel (Harva 1938: 34fT.; Eisler 1910: 89fF.). Sogar der Glaube daran, dass der
Himmelssaum sich in periodischen Abstinden heben und senken wiirde und so
ein Spalt entstiinde, der den Weg in eine andere Welt frei machte, war damals
weit verbreitet (Harva 1938: 34fF.). Obgleich angenommen wurde, dass es Offnun-
gen zwischen Himmel und Erde gab und somit die Grenzlinie des Weltenrandes
tiberschritten werden konnte, wurde die Existenz der Grenzschwelle nie in Frage
gestellt; die Trennung zwischen Innen und Aufen, Immanenz und Transzendenz
blieb bestehen. Sogar das irdische Paradies am Ende der Welt, das zu entdecken
zahlreiche Expeditionsreisen befliigelt hatte, stellte man sich als von den Erdbe-
wohner/innen abgeschirmten Bereich vor. Legenden berichten von einer Feuer-
mauer, die bis zum Himmel reicht, einer riesigen Wiiste voller Monster, einem
undurchdringlichen Dschungel jenseits des Erdenrandes, tiefen Wildern, Nebeln
und Ozeanen, die das Paradies umgeben (vgl. Lucidarius 1915: 5ff.). Die Etymolo-
gie des Wortes »Paradies«, das persischen Ursprungs ist, unterstreicht die symbo-
lische Semantik der Grenzziehung. In der altiranischen awestischen Sprache be-

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

deutet pairidaéza »umziuntes Landstiick« bzw. »umziunter Gartenc; es setzt sich
aus pairi fir »rundum« und daéza fiir »Mauer« zusammen. In diesem Sinne repra-
sentiert der Paradiesgarten die Abtrennung irdischer Immanenz von himmlischer
Transzendenz.

Die Vorstellung von einem Weltenrand und einem irdischen Paradies verlor ih-
re Signifikanz in dem Moment, in dem die Naturwissenschaften nichts als kosmi-
sche Leere jenseits der Weltgrenze entdeckten. Die mittelalterliche Annahme eines
Zwei-Sphiren-Modells der Welt, bestehend aus Himmel und Erde, wurde aufge-
geben und ersetzt durch die naturwissenschaftliche Vorstellung von einem gren-
zenlosen Vakuum, zu der die neuzeitliche Kosmologie gelangte (vgl. Koyré 1986).
Das radikale Umdenken duflerte sich darin, dass die Unendlichkeit Gottes auf die
Unendlichkeit des physikalischen Raumes tibertragen wurde. Die Ineinanderfal-
tung von raumlicher und géttlicher Unendlichkeit hatte zur Folge, dass die zuvor
abgetrennte himmlische Sphire in die irdische Sphire integriert und dadurch im
Gegenzug der dreidimensionale physikalische Raum vergéttlicht, d.h. ad infinitum
geoffnet wurde. Welch Gefithl unbegrenzter Freiheit und unbeschrinkter Selbst-
wahrnehmung sich mit der Extension des Raumes einstellt, konnen Fontenelles
Gespriiche, von Mehr als einer Welt von 1686 belegen, in denen Giordano Brunos as-
tronomische Vorstellungen auf unterhaltsame Art diskutiert werden. Dort heifst
es:

Wenn der Himmel nichts anders wire, als ein blaues Gewdlb, daran die Sterne wie
blanke Nagel geheftet wiren, so wiirde mir die Welt klein und enge vorkommen;
es wiirde mich diinken, dafd ich darinnen erdriicket wiirde. Allein itzo, da man
diesem Gewdlbe eine unendlich gréfRere Ausdehnung und Tiefe zueignet; indem
man es in tausend und wieder tausend Wirbel eintheilet: so diinket mich, dafd ich
mitviel groflerer Freyheit Athem hole, und in einer freyen Luft bin. Und versichert!
die Welt wird auf solche Weise weit herrlicher. (Fontenelle 1771: 183)

Wie sehr diese neuzeitlich-wissenschaftliche Weltsicht anfangs mit dem christli-
chen Weltbild kollidierte, ist u.a. daran abzulesen, dass, wie Alexandre Koyré an-
merkt, sowohl Kopernikus als auch Kepler und Descartes den physikalischen Raum
als unermesslich bezeichnen, wihrend sie das Unendliche fiir die metaphysische Be-
griffsbestimmung Gottes reservieren (Koyré 1986: 39f. und 116f.). Die Annahme ei-
ner unendlichen kérperlosen Leere war ein duflerst brisantes Unterfangen. Erst
Giordano Bruno kommt das Verdienst zu, die Kreismystik durch eine Progressi-
onsmystik ersetzt zu haben (Bruno 1892). Indem der Raum als unendliche Ausdeh-
nung definiert wird, streift er letzte Uberreste des Materiellen ab und konstituiert
sich als ein reines Ordnungsgefiige. Damit vollzieht sich der Ubergang vom Welt-
kreis der Kosmologie zum Blickkreis der Perspektivlehre. Das Denken der Grenze
orientiert sich an keinem feststehenden Weltenrand mehr, sondern am Modell des
perspektivischen Horizonts.

15.02.2026, 00:11:4:

45


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Uber die Grenzen des Bildes

Im Feld der bildenden Kunst, und hier auf dem Gebiet der Malerei, artikuliert
sich dieser Wechsel als neuer Bildhorizont. Die Idee vom Weltenrand zieht sich ei-
nerseits in die Begrenzung und Rahmung des Bildes zuriick. Andererseits ersteht
sie im Bild selbst als Grenze des Blicks auf, und zwar in Gestalt der Demarka-
tionslinie des Horizonts. Beide Riickzugsbewegungen sind konstitutiv fiir die Ent-
stehung des Tafelbildes. So ist die Vorstellung und Darstellung des Horizonts als
Limesfigur abhingig von der Ordnung eingeschlossener Totalitit: dem alles inklu-
dierenden Koordinatensystem der Perspektivkonstruktion und der Eingrenzung
des Bildausschnitts durch den Bildrahmen. Das Immanente kann sich nur deshalb
ad infinitum ausdehnen, weil es von einem Rest Transzendenz zusammengehalten
wird, weil es vom profanen Raum der alltiglichen Lebenswelt deutlich sichtbar
abgegrenzt ist. Der Bildrahmen ist das Relikt des Goldgrundes, der sich aus der
Bildfliche an den Rand zuriickgezogen hat, er bedeutet in die Materialitit des Bil-
des tberfithrte Sakralitit. In Fra Angelicos Tafelmalerei Die Verkiindigung an Maria
und die Anbetung der Heiligen Drei Konige (ca. 1430-1445) zeigt sich deutlich der vom
Rand absorbierte Goldgrund (Abb. 2).

Noch ist der Goldgrund im Bild prisent, aber er dehnt sich bis zum Rand
aus, wihrend gleichzeitig die Fiktion einer Horizontlinie im Bild erscheint, wenn-
gleich sie primir noch im Dienst der motivischen Bildteilung steht. Der Horizont
ist nun seinerseits ein geometrisches Substitut fir die gottliche, in den Bildin-
nenraum verlegte Unendlichkeit. Er ist Ausdruck der Transformation sakraler Au-
ra in empirische Ferne. Die Zentralperspektive ist ihm als Konstruktionsmetho-
de zugeordnet, um Unendlichkeit auf einer begrenzten Bildfliche darzustellen. Da
der Fluchtpunkt »das Bild des im Unendlichen liegenden Verschwindepunkts einer
Geradenc, »die endliche Abbildung einer linearen unendlichen Progression« (Kor-
schorke 1990: 57) ist, reprasentiert der Horizont als Begrenzungslinie die unendli-
che Anzahl méglicher perspektivischer Fluchtpunkte und Blickperspektiven. Nur
unter der kiinstlichen Primisse, dass der Blick auf einen zentralen Fluchtpunkt
ausgerichtet ist und das Auge ruht, ist der riumliche Tiefenblick in die Unendlich-
keit moglich. Es ist dies die Fiktion eines planperspektivischen und monokularen
Sehens, die allein im mathematisch konstruierten Einheitsraum herstellbar ist. Im
Grunde jedoch widerspricht das monokulare, an der Horizontlinie justierte Se-
hen der natiirlichen Wahrnehmung, die sich gerade durch die Beweglichkeit des
Blicks auszeichnet. Daher hat man die Zentralperspektive auch als perspectiva ar-
tificialis bezeichnet — im Gegensatz zur perspectiva naturalis, die von wandernden
Blickpunkten und relativen Blickperspektiven ausgeht (Panofsky 1927: 265). Dieser
Ubergang von einer natiirlichen zu einer kiinstlichen Perspektive, mit der der Ho-
rizont ins Bild eingezogen wird, hat nicht nur das (gerahmte) Tafelbild, sondern
auch das Kunstbild hervorgebracht, mit dem eine neuzeitliche Grenze zwischen

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

Kunst und Leben eingezogen wird.” Das Bild grenzt und hebt sich als gerahmtes
von seiner lebensweltlichen Umgebung ab, es eroffnet eine eigene sakrale Sphire
der Kunst.

Abb. 2: Fra Angelico, »Die Verkiindigung an Maria und Anbe-
tung der Heiligen Drei Konige«, Tempera-Tafelmalerei, 1430-1445,
Museo di San Marco, Florenz

12 ZurErfindungder Zentralperspektive in der westlichen Tafelmalerei von Albertis Fensterpos-
tulat bis zu Panofskys Definition der Perspektive als symbolische Form siehe Edgerton 2002
und Schmeiser 2002. Zum Einfluss der arabischen optischen Theorie auf die Konstruktion
zentralperspektivischer Tafelbilder sowie den Wechsel von einer Seh- zu einer Bildtheorie
siehe Belting 2012, zur Herausformung des Gemaldes als autonomes Tafel- und Kunstbild
siehe Belting/Kruse 1994 sowie Belting 2019, insbesondere S. 105f.

15.02.2026, 00:11:4:

47


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Uber die Grenzen des Bildes

1.3 Begrenzte Blicke, offene Blicke: Von Bildrahmungen
und Rahmenlosigkeiten

Eine grundlegende Erklirung dafiir, warum das Tafelbild als autonomes Gemilde
zunichst in Ostasien als ein bildkulturell fremdes Format empfunden und daher
nur zogerlich rezipiert wurde, liefert aus meiner Sicht der japanische Kunsthisto-
riker Tsuneyoshi Tsudzumi. In seinem Buch iitber Die Kunst Japans, das 1929 in Leip-
zig erschien, unternimmt er eine subtile interkulturelle Gratwanderung zwischen
den bildenden Kiinsten und Asthetiken Ostasiens und Europas. Als ein besonderes
Kennzeichen sowohl des japanischen, als auch des ostasiatischen Kunststils insge-
samt hebt er die Rahmenlosigkeit hervor (Tsudzumi 1929: 17ff.). Rahmenlosigkeit
ist hier nicht im engeren, konkreten, rein bildmedialen Sinne zu verstehen — denn
auch die ostasiatische Malerei kennt Bildrahmen, auch wenn diese dort weniger
verbreitet sind als in der westlichen Malerei —, sondern in einem weiteren, abs-
trakteren, iibertragenen, aber nichtsdestotrotz auch bildmedialen Sinne. Tsudzu-
mi bezieht Rahmenlosigkeit primir auf die nicht-vorhandene Grenze zwischen
Kunst- und Lebenswelt. Wihrend man in Europa seit der Neuzeit auf die Abge-
schlossenheit des Kunstwerks grof3es Gewicht lege, umgehe man diese im Fernen
Osten. Dort kénne man sich in der Welt nichts wirklich Isoliertes vorstellen, schon
gar kein Kunstwerk, das eine in sich geschlossene und sich selbst geniigende Welt
darstelle. Vielmehr werde das Kunstwerk als in die umgebende Welt bzw. Natur
eingebettetes wahrgenommen (Tsudzumi 1929: 20f.). Die Rahmenlosigkeit, die fir
die Authebung der Grenze zwischen Kunst und Leben steht, wird von Tsudzumi
auch als Legitimation angefithrt, warum das Kunstgewerbe in der ostasiatischen
Kunst eine bedeutende Stellung besitzt und ein hohes Ansehen geniefit.”® Fiir die
Europier/innen hingegen bildeten die Kunstwerke »Oasen in der Sandwiiste des
alltaglichen Lebens« (Tsudzumi 1929: 21). Die Wirklichkeit werde als so aufdringlich
empfunden, »dafd man sein Kunstwerk von dieser abgeschlossen sehen will, um in
der idealen Welt der Kunst, mit anderen Worten in der Wirklichkeit im wahren
Sinne des Wortes, aufgehen zu kénnen« (Tsudzumi 1929: 21). Im gerahmten Tafel-
bild - so lieRe sich Tsudzumis Grundthese weiterfithren - gipfelt der Abschluss
des Kunstwerks gegeniiber der alltiglichen Lebenswelt.

13 Bei Tsudzumi heifst es: »Die Japaner haben [..] die Schranke zwischen der Kunst und dem
Leben aufgehoben. Infolgedessen konnen Kunstwerke auf beliebige Gebrauchsgegenstande
sozusagen (ibersiedeln, wodurch das Kunstgewerbe eine andere, noch bedeutendere Stel-
lung in der Kunst als das europdische bekommen hat, und andererseits die einzelnen Kiinste
dicht nebeneinander vorkommen oder sogar ineinander iibergehen, so daf die Grenzen zwi-
schen ihnen einigermafien verwischt scheinen.« (Tsudzumi 1929: 21f.) Vgl. demgegeniiber
die Trennung zwischen Kunst und Handwerk als Vorbedingung fir die Ausformung des neu-
zeitlichen Gemaldes als autonomem Kunstbildtyp in Belting/Kruse 1994: 62ff.

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

So iiberzogen diese bildanthropologische These in den wahrnehmungspsycho-
logisch am Tafelbild geschulten Augen westlicher Betrachter/innen auch erschei-
nen mag, die Begriindung, mit der Hans Belting und Christiane Kruse die Her-
ausbildung des Gemaildes als autonomes Kunstbildformat legitimieren, bestitigt
diese aus westlicher Forschungsperspektive. Jedes Gemilde, so die Autor/innen in
ihrem Buch Die Erfindung des Gemdldes, ist nicht nur Negation, sondern immer auch
Affirmation der Wand. In der Metapher des Fensters er6ffne das Gemilde aus der
Distanz den Dialog mit der Natur, die sich jenseits der Wand befindet (Belting/Kru-
se 1994: 34). Im Fensterausblick der Landschaft, ebenso wie im Trompe l'euil der
Bildnische mit Stilleben, werde der Gegensatz von draulen und drinnen, der das
Weltgefithl des europiischen Betrachters bis zum Konflikt geprigt habe, in eine
anschauliche Gestalt gebracht. Die Pritention liege darin, »auf kleinstem Format,
in einer gerahmten Bildfliche, das itberhaupt grofite Thema abhandeln zu wollen:
die Welt, in welcher der Mensch lebt, als ganze.« (Belting/Kruse 1994: 34).

Es ist dieser totale, weltumspannende Anspruch des Tafelbildes, mit dem die
»rahmenlose« ostasiatische Bildkonzeption in Konflikt gerit, zusammen mit der
Autoreferentialitit des Gemaildes, die ein Ausdruck des auf sich selbst bezogenen
Menschen sowie erstarkenden (biirgerlichen) Individuums ist. Das Weltganze ist
nach ostasiatischer Lebensanschauung so grof$ und unendlich, und der Blick des
Menschen, der Teil dieses Weltganzen ist, so beschrinkt, dass es schier unmog-
lich ist, diese Unendlichkeit auf einer kleinen, gegen die Umgebung abgegrenz-
ten Fliche darzustellen. Die Unendlichkeit der Natur kann nicht direkt dargestellt
werden — auch wenn die europdische Kunst dies mit der Erfindung der Zentral-
perspektive, die wiederum der Erfindung des Gemildes vorausgeht, zu leisten ver-
meint —, sie kann nur angedeutet werden. Diese Andeutung des Unendlichen zeigt
sich im Kleinen, im Fragment, im Ausschnitt, womit ein weiterer Bedeutungsas-
pekt der Rahmenlosigkeit angesprochen ist.'* Sie hat sich sowohl bildmedial, in
der Ausprigung spezifischer Bildtrigermedien, als auch gestalterisch, in bildneri-
schen Darstellungstechniken niedergeschlagen.

Die Rahmen- und Horizontlosigkeit in der traditionellen ostasiatischen Malerei
fillt meist mit einer Tendenz zur Schwerelosigkeit zusammen. (Abb. 3) Der Stand-
punkt des Malers wird selten als auf festem Grund stehend reprisentiert; viel-
mehr scheint sein Sehpunkt im Luftraum zu schweben, ohne aber den panorama-

14 »Der Grundgedanke der Rahmenlosigkeit, der wesentlich darin besteht, da man das un-
endlich GroRe, ndmlich das Weltganze, in einem Vergleich zu diesem unendlich Kleinen,
d.h. dem dargestellten Gegenstand, sieht, enthilt schon die Neigung, sich iiber das Mafi der
Dinge hinwegzusetzen und sie noch mehr zu verkleinern, als sie in Wirklichkeit sind. Die
Kleinheitim Mafistab tragt auch andererseits dazu bei, daf sie die Tatigkeit des Betrachters
konzentriert und vertieft.« (Tsudzumi1929: 23)

15.02.2026, 00:11:4:

49


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Uber die Grenzen des Bildes

Abb. 3: Tohaku Hasegawa, »Kiefernwald«, sechsteiliger Stellschirm, 16. Jh.

tischen Ubersichtsblick der Vogelperspektive einzunehmen.’® Durch das zusitzli-
che Verschleiern der Landschaft mit Dunst, Nebel und Wolken wird der Eindruck
der Schwerelosigkeit intensiviert. Ein leicht erhéhter Blickpunkt wird priferiert,
ebenso asymmetrische Reprisentationsordnungen. Um den Bildeffekt riumlicher
Tiefe zu evozieren, werden die Hintergriinde hiufig ohne Mafistabsverkleinerung
aufeinandergeschichtet. Hinzu kommt, dass das Bildmedienformat der linglichen
Querrolle, das vor allem fiir Landschaftsansichten Verwendung findet, das suk-
zessive Ausrollen des Landschaftsbildes impliziert. Beim Prozess des Betrachtens
entsteht dabei der Eindruck, der Maler hitte den Sichtstandpunkt wihrend des
Malens wiederholt verindert. Sogar bei Anwendung der geometrischen Perspek-
tivkonstruktion nach westlichem Vorbild — dies geschieht frithestens nach Ein-
fihrung europdischer Maltechniken, einschliefilich der Zentralperspektive, durch
den Jesuitenmissionar Matteo Ricci in China'® - finden sich meist zwei oder mehr

15 Vgl hierzu Tsudzumis Kommentar zum Standort des Malenden in der ostasiatischen Malerei:
»Der Maler im Osten erlaubt sich eine grofie Freiheit bei der Wahl seines gedachten Stand-
ortes, sobald ihm nur vom gewdhlten Ort aus die kiinstlerische Anschauung gewihrleistet
ist. Aus der Vogelperspektive zum Beispiel, die er freilich wihlen konnte, eine kiinstlerische
Komposition zu entwerfen, ist fast ausgeschlossen. [...] Der phantastisch gewéhlte Standort
des Malenden tragt, wie die bruchstiickhafte Darstellung, dazu bei, dafd der Maler den Be-
schauer vom populdr-menschlichen Anschauen loslést, und die Vogelperspektive ware zwar
nicht menschlich, aber nichts-destoweniger doch realistisch, was nach zwei Seiten hin dem
kinstlerischen Erfordernis wenig entspricht. Nach dem Begriff der Kunst iiberhaupt soll das
Kunstwerk trotz aller Verschiedenheit der Stile letzten Endes menschlich und der den ost-
asiatischen Malern eigentiimliche Standort nicht popular-menschlich, aber doch allgemein-
menschlich, nicht realistisch, aber phantastisch sein. Nach derjapanischen Kunstauffassung
soll die Wirklichkeit dargestellt werden, die wir jeden Augenblick sehen und in der wir le-
ben.« (Tsudzumi 1929: 95f.)

16 ImJahr 1583 liefd sich der italienische Jesuitenpater Matteo Ricci fiir Missionstatigkeiten in
China nieder. Als Botschafter des Papstes (iberreichte er 1601 dem chinesischen Kaiser Wan-

15.02.2026, 00:11:4:



https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

Fluchtpunkte, d.h. Mehrfachperspektiven, oder aber die Mischung verschiedener
Perspektivtypen in ein und demselben Bild. Wihrend das zentralperspektivisch
konstruierte, autonome Gemilde dem Blick Halt bietet, indem es die Sehstrah-
len des Betrachtenden biindelt und fokussiert und damit spiegelbildlich Welt- als
Selbstbezug inszeniert, erfordert die Querrolle einen beweglichen, wandernden
Blick. Aufgrund ihres Formats — Querrollen kénnen mehrere Meter lang sein'’ —
entzieht sie sich einer ganzheitlichen Wahrnehmung, der Erfassung des Darge-
stellten auf einen Blick. Sie kann nur sukzessive in Ausschnitten betrachtet werden.
Das Entrollen einer Querrolle ist dem Abrollen einer Filmspule nicht undhnlich. Die
Rolle wird mit der rechten Hand ein Stiick (ca. 50 cm) aufgerollt, der aufgerollte
Bildteil wird betrachtet. Anschliefdend wird das ausgerollte Stiick wieder eingerollt
und ein nichster Teil zur Betrachtung ausgerollt.

Dieser Handgriff des Ausziehens und Zurollens, Offnens und Schliefens, wie-
derholt sich mehrmals, bis die Querrolle vollig abgerollt ist. Das Betrachten einer
Querrolle ist daher auch mit einer Reise flussabwirts verglichen worden, auf der
sich hinter jeder Flussbiegung ein neuer Ausblick bietet. Es existiert sogar ein chi-
nesischer Ausdruck fiir das Betrachten einer Querrolle oder eines Albums - das
sich aus der Querrolle entwickelt hat und wie diese stiickweise, jedoch ziehharmo-
nikaartig entfaltet wird —, ein Ausdruck, der sich mit »liegend eine Reise unter-
nehmenc tibersetzen lisst (Speiser/Goepper/Fribourg 1975: 15). Die Unendlichkeit
der Natur und des Raumes, die in der europdischen (Landschafts-)Malerei zumeist
in der Bildtiefe wiedergegeben wird, unterstiitzt durch die geometrische Perspek-
tive als Hilfsmittel zur Konstruktion eines dreidimensionalen Raumes, wird in der
ostasiatischen Malerei bevorzugt in der Breite durch horizontale Bildausdehnung
dargestellt. In der Regel schliefdt das Gemalte nicht mit der Bildfliche ab, sondern
wird vom Bildrand abgeschnitten, was den Eindruck einer endlosen Fortsetzung
des Gemalten suggeriert und die Imaginationskraft der Betrachter/innen animie-
ren soll. Dass sich Darstellungen hiufig itber den Bruch, wie beim Album, oder die
Faltkante, wie beim Ficherblatt und Wandschirm, hinaus fortsetzen, unterstreicht

li ein Christusportrat und zwei Darstellungen der Jungfrau Maria als Gastgeschenk. Damit
fithrte er die westliche Olmalerei in China ein. An der chinesischen Kunst bemingelte er
die fehlende Plastizitat und perspektivische Darstellung (Ricci 1942: 34f.). Um diesbeziiglich
Abhilfe zu schaffen, eroffnete er in Peking eine Kunstakademie, an der Techniken der west-
lichen Malerei wie die Perspektive und das Clair-obscur unterrichtet wurden. An dieser Form
der Institutionalisierung zeigt sich, dass das Werturteil Gber die bildende Kunst bei Ricci vom
kolonialen Missionsblick einer iiberlegenen europiischen Kultur gepragt war.

17 Ein Beispiel fiir horizontal ausgedehnte Querrollen mit Landschaftsdarstellungen ist die aus
dem 12. Jahrhundert stammende chinesische Bildrolle A Thousand Li of Rivers and Mountains
von Wang Ximeng mit den Mafen 51,3 x1191,5cm, die sich im Besitz des Palastmuseums in
Peking befindet.

15.02.2026, 00:11:4:

51


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Uber die Grenzen des Bildes

die Vorstellung der Rahmenlosigkeit und unbegrenzten Offenheit des Bildes und
unterstiitzt die Wanderschaft des Blicks tiber materiell gegebene Rinder hinaus.

Auch die Form der Bildeinfassung — ostasiatische Bilder werden nicht gerahmt,
sondern mit Seide und Papier umrandet — betont die Offenheit des Bildes und ver-
anschaulicht immer zugleich auch die Ausschnitthaftigkeit des gezeigten Bildes.
Der weite, leere, in seiner oft ornamentalen Gestaltung auf das Unendliche ver-
weisende Umgebungsraum des Bildes schafft Freiraum, das Bild virtuell iiber sei-
ne Rinder hinaus zu imaginieren, den Blick im Geiste weiter schweifen zu lassen.
Riumlicher (Aus-)Schnitt und zeitliche Unterbrechung garantieren, dass die Bilder
in einen grofReren Lebenszusammenhang eingebettet — und nicht als singulire, ab-
geschlossene Bildwelten — wahrgenommen werden.

Ein weiterer Punkt in der Argumentation Tsudzumis betrifft die Landschafts-
malerei. Der Autor weist darauf hin, dass in der europiischen Malerei die Land-
schaft relativ spit als Bildmotiv aufkam, und dass reine Landschaftsbilder, in de-
nen die Landschaft nicht ausschlielich als Kulisse fiir menschliche Darstellungen
diente, erst nach dem Quattrocento in Erscheinung traten.’® Im Gegensatz zu die-
ser spiten europdischen Entwicklung hitten Landschaftsbilder in Ostasien bereits
seit dem 2. Jahrhundert als ein eigenstindiges Bildgenre existiert. Tsudzumi be-
griindet die Spitgeburt des selbstindigen Landschaftsbildes in Europa mit dem
westlichen Blick auf die Welt, der die menschliche Sphire von der Sphire der Na-
tur trenne. Obgleich er in seinem Buch zur japanischen Kunst den Horizont nicht
explizit als verbildlichte Limesfigur erwihnt, beschreibt er dennoch - aus seiner
japanischen Blickperspektive — mit erstaunlicher Genauigkeit, wie Unendlichkeit
als hochste Eigenschaft der Natur in der europdischen Kunst auf der Leinwand
reprisentiert wird:

Um diese Tiefendarstellung der unendlichen Ausdehnung zu erzielen, verwendet
der europdische Maler zwar auf alle Teile der Bildflache grofie Sorgfalt, legt aber
auf das Malen des Himmels das grofste Gewicht. Wer den Himmel gut malt, so
ist gesagt worden, kann erst ein Landschaftsmaler genannt werden. [..] Der dar-
gestellte Himmel soll womadglich in einem Teil der Bildfldche sich mit der Ebene
beriihren oder, wenn dies nicht geschieht, den Drang zeigen, sich mitihr zu verei-
nigen, sodafd das europdische Landschaftsgemailde einenviel grofieren Teil seiner
Fliche der Himmelsdarstellung einrdumt als das ostasiatische. AuRerdem fiithrt

18  Inder europdischen Kunstgeschichte beginnt die Entwicklung der Landschaft als eigenwer-
tiges kinstlerisches Sujet im frithen 16. Jahrhundert mit den weiten Weltlandschaften in
der niederldndischen Malerei, den Mensch-Natur-Darstellungen in der venezianischen Ma-
lerei und der sogenannten Donauschule der deutschen Malerei. Zu einer autonomen Gat-
tung avanciert die Landschaftsmalerei im 17. Jahrhundert in den Niederlanden, wo sich the-
matische Untergattungen wie das Kiisten-, Meer-, Fluss-, Wald- und Winterlandschaftsbild
ausformen. Vgl. Bittner 2008, Schneider 2009, Berswordt-Wallrabe/Volker Rattemeyer 2010.

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

der Kiinstler alle Bewegung im Bilde, zum Beispiel fliefRendes Wasser, schreitende
Figuren, sich schldngelnde Wege, sehr gern dem Himmel zu. Auf diese Weise gibt
er einem Stiick Landschaft die Abrundung und das sich selbst geniigende Dasein,
das nach der europiischen Kunstauffassung einem Kunstwerk unentbehrlich ist.
(Tsudzumi 1929: 91)

Tsudzumi hat richtig beobachtet, dass in der europdischen Landschaftsmalerei
ein grofier Teil des Bildraums fiir die Darstellung des Himmels reserviert ist.
Dieser Anteil ist iiber die Jahrhunderte hinweg kontinuierlich angewachsen. Die
Kunstausstellung Wolkenbilder. Die Entdeckung des Himmels™ konnte eindrucksvoll
demonstrieren, wie sich der Horizont als Limesfigur im Zuge der Modernisierung
der Malerei zunehmend aus dem Bild verabschiedet hat. Uber die Jahrhunderte
hinweg rutschte der Horizont im Gemilde immer tiefer nach unten, so dass
der Himmel bis zu Zweidritteln oder sogar mehr der Bildfliche bedeckte, bis er
schlieRlich ganz aus dem Bild entschwand - und mit ihm das Bild als Illusions-
raum. Anhand von Landschaftsgemilden von Albrecht Altdorfer, Jan Vermeer,
Caspar David Friedrich und Emil Nolde kann das Verschwinden des Horizonts aus
dem Bild im Zeitraffer von Jahrhundertspriingen dokumentiert werden (Abb. 4-7).

Der stabile Grund, auf dem Kiinstler/innen und Kunstbetrachter/innen lan-
ge gestanden haben, bricht weg, und mit ihm das Fensterbild darstellender
Reprisentation. Das Versinken des Horizonts ebnet den Weg zum abstrakten
Gemailde. Der neuzeitliche Kunsthorizont des Tafelbildes, der die Unendlichkeit
des kiinstlerischen Welterschaffens beschwort, wird spitestens mit Kasimir Ma-
lewitschs Schwarzem Quadrat in die Rahmenlosigkeit entlassen und zur »nackten,
ungerahmten Ikone seiner Zeit« (Malewitsch zit.n. Schneede 2001: 35) verklirt
(Mersmann 1999: 44f.). Ins Gegenstandlose gewendet, tritt die Tafelmalerei in eine
aperspektivische Ara der Kunst ein, in der die Reprisentation des Horizontes
keine Rolle mehr spielt. Der westliche Blick ist aus dem Rahmen, seinem eigenen
Fensterbildrahmen, gefallen. Die seit der Neuzeit bestehenden Bilddifferen-
zen zwischen europiischer und ostasiatischer Malerei sind mit der westlichen
abstrakten Moderne an einem Wendepunkt angelangt, von dem aus sich ein
neuer transkultureller Horizont der kiinstlerischen Bildgeschichte als dsthetische
Wahrnehmungs-, Medien- und Blickgeschichte 6ffnet.

19 DieAusstellung war 2004 im Bucerius Kunstforum und im Jenischhaus in Hamburg zu sehen,
nachfolgend in der Nationalgalerie in Berlin und im Kunsthaus Aargau. Siehe hierzu den
Ausstellungskatalog Hedinger/Berger 2004.

15.02.2026, 00:11:4:

53


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Uber die Grenzen des Bildes

Abb. 4: Albrecht Altdorfer, »Die Alexanderschlacht«, 1529, Ol auf Leinwand
Abb. 5: Jan Vermeer van Haarlem der Altere, »Blick von den Diinen auf die
hollédndische Ebenex, ca. 1670, Ol auf Eichenholz

Abb. 6: Caspar David Friedrich, »Der Mdnch am Meer«, 1808-1810, Ol auf
Leinwand
Abb. 7: Emil Nolde, »Lichte Meerstimmunge, 1901, Ol auf Leinwand

1.4 Dekadrierung und Entgrenzung der westlichen Tafelbildmalerei:
Asianismen im Abstrakten Expressionismus

Den Maler/innen des amerikanischen Abstrakten Expressionismus kommt das
Verdienst zu, die traditionelle Staffelmalerei definitiv iiberwunden und damit
den Ausstieg aus dem Tafelbild als gerahmtem Wandbild durchgesetzt zu haben.
Jackson Pollock ist die kiinstlerische Galionsfigur fiir die Dekonstruktion und das
Deframing des gemalten Tafelbildes. Mit seiner Methode des Action Painting voll-
zog er eine Horizontalisierung der Malfliche (Fondation Beyeler 2008; Langhorne
2013). Durch das physische Eintreten in das auf dem Boden liegende Bild von allen
Begrenzungsseiten, kurz: durch Bildimmersion erschloss er sich einen neuen
ungerahmten und unabgeschlossenen Bildraum als malerischen Aktionsraum
korpergestischen Handelns. Mit dem Gemilde One (Number 31) von 1950 bricht
sich im Action Painting das Allover-Prinzip den Weg: Das gemalte Fensterbild ist

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

dekadriert, es gibt keine geschlossenen Formen mehr, und auch keine Konturen.
Die Differenz zwischen Figur und Grund, die fiir Boehm eine der zentralen ikoni-
schen Differenzen bildet (Boehm 2004: 41ff.; vgl. auch Boehm 2011), ist weitgehend
aufgelost, ebenso diejenige zwischen Zeichnung und Malerei, Linien und Flecken,
Farbe und Raum. Die Malerei ist flichendeckend und grenziiberschreitend, sie
setzt sich iber die Bildrinder hinaus fort. Die Leinwand wurde auf dem Boden lie-
gend®® von allen vier Seiten bearbeitet. Mithilfe von Stécken, Spachteln, Spritzen,
Dosen und Pinseln wurde sie mit Farbe bespritzt und betropft (vgl. Gilberti 2019),
so dass ein dichtes Liniengeflecht entstand, in dem sich die Dynamik, Rhythmik
und Performanz des physischen, ganzkérperlichen Ausagierens artikulierte.
Sowohl in der Drip-Technik als auch den kalligrafischen Malereien der Ab-
strakten Expressionist/innen zeigt sich der starke Einfluss der japanischen Kunst
und Asthetik (vgl. Winther-Tamaki 2001: 19ff.). Uber die neuen Verflechtungen
zwischen traditioneller japanischer Kunst und neuer amerikanischer Kunst, wie
sie sich im Umfeld des Abstrakten Expressionismus herausbildeten, schreibt der
Kinstler Mark Tobey in aller Ausfiihrlichkeit in seinem Essay »Japanese Traditions

).22 Darin konstatiert er ein verindertes kiinstlerisches und

and American Art« (1958
kulturelles Einflussklima zwischen den USA und Japan nach dem zweiten Welt-
krieg.?? Die Beeinflussung der amerikanischen durch die japanische Kunst erkennt
er in der Abkehr von einem illusionistischen Stil sowie einer Hinwendung zu leben-
diger Imagination. Tobey zitiert in diesem Kontext einen chinesischen Freund, der
die Malereien westlicher Kiinstler als »framed holes« — gerahmte Locher — bezeich-
net habe (Tobey 1956: 22). Die neue ostasiatische Bildisthetik sei in der Konzentra-

tion auf die Linie spiirbar. Kernideen des Zenbuddhismus seien fiir die Abstraktion

20 Das Bemalen der Leinwand auf dem Boden ist bei Pollock inspiriert von der indigenen
Navajo-Sandmalerei.

21 Als Mittlerfiguren zwischen japanischer und amerikanischer Kunst fungierten vor allem die
japanischen Kinstler Okada Kenzo und Hasegawa Saburo, die in den 1950er Jahren in die
USA immigrierten (vgl. Winther-Tamaki 1997: 22ff.).

22 Der Essay basiert auf einem Vortrag, den Mark Tobey auf der Sixth National Conference of
the United States National Commission for Unesco in San Francisco im November 1957 ge-
halten hat. Das Thema der Konferenz lautete: »What Americans can do to promote mutual
understanding of cooperation.«

23 Die Beobachtung beruht auf einem Vergleich mit der Situation im Jahr 1933, als Tobey Japan
besuchte, in ein Zenkloster einkehrte und die Sumi-Tuschemalerei lernte. In den 1930er Jah-
ren habe er einen Hiatus zwischen Ost und West festgestellt. Kiinstlerische Einfliisse seien
relativ einseitig von Westen nach Osten verlaufen. So zeigte sich Japan stark von okziden-
talen Elementen gepragt. Umgekehrt habe der ostasiatische Einfluss so gut wie keine Aus-
wirkungen auf die Westkiiste Amerikas gehabt. Mit dem zweiten Weltkrieg hatte sich dies
grundlegend verdndert, weil der européische Einfluss stark zuriickgedrangt worden sei (To-
bey 1956: 21).

15.02.2026, 00:11:4:

55


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Uber die Grenzen des Bildes

in der amerikanischen expressionistischen Kunst wichtig geworden: Einfachheit,
Direktheit und Spiritualitit.

In Tobeys so genannten White Writings sind die Anniherungen und Verflech-
tungen zwischen 6stlicher und westlicher Malerei ins Bild gesetzt. Formen und Vo-
lumen bildlicher Reprisentation erscheinen darin vollig aufgelést, ein Linienfeld
tiberzieht energetisch die Bildfliche. Dieses zeigt sich deutlich von der ostasia-
tischen Tradition der Tuschemalerei inspiriert, wobei jedoch eine Eigenheit von
Tobeys gemalten Grafismen darin besteht, das klassische Farbverhiltnis (schwarze
Tusche auf weiflem Grund) umzukehren. Dieser Prozess kulminiert in den so ge-
nannten White Writings, den weiflen Schriftbildern auf anfangs schwarzem, dann
zunehmend verdecktem Grund. Tobey spricht von »[o]riental fragments — char-
acters which twist and turn drifting into Western zones, forever speaking of the
unity of man’s spirit.« (zit.n. Winther-Tamaki 1997: 77). Der Effekt ist ein Allover der
Schriftmalerei: Das Gekritzel expandiert grafisch iiber die Bildfliche bis zum Bild-
rand und - imaginativ — iiber diesen hinaus. (Abb. 8) Aus diesem Grunde kann auch
Tobey mit Universal Field von 1949 die kiinstlerische Innovation des Allover-Painting
zugesprochen werden, zusammen mit seinem Zeitgenossen Jackson Pollock.**

Abb. 8: Mark Tobey, »Universal Field«, 1949, Tempera und Pastel
auf Pappe

Im universalen Feld des Bildes verflechten sich amerikanisch-expressive und
ostasiatisch-meditative Bilddsthetiken in innovativer Weise. Die reprasentationale
Tiefenraumordnung des Tafelbildes ist aus dem Rahmen gefallen, ein offenes Bild

24  Parallelen in der Entwicklung des Allover-Painting lassen sich vor allem im Vergleich von
Tobeys White Paintings mit Jackson Pollocks Gemalden Composition (White, Black, Blue and Red
on White)(1948) und White Light (1954) feststellen.

15.02.2026, 00:11:4:


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz

der Vernetzung dehnt sich iiber die Malfliche aus. Eine neue Kunst der transkul-
turellen Horizontverschmelzung manifestiert sich in diesem Abstraktionsprozess:
Nachdem der Horizont als Limesfigur einer ins Empirische gewendeten géttlichen
Bildordnung aus dem Tafelbild hinausgedringt wurde, ersteht durch die Horizon-
talisierung und Grenzsprengung des Tafelbildes eine neue ikonische Ordnung der
Enthierarchisierung und Entdifferenzierung auf. Mit dem Entschwinden des Ho-
rizonts als bildliche Limesfigur ist die kulturelle Bilddifferenz zwischen westlicher
und ostasiatischer Malerei einer Transdifferenz gewichen.

15.02.2026, 00:11:4:

57


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15.02.2026, 00:



https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

