
1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz

und -transdifferenz zwischen der europäischen

und ostasiatischen Malerei

Der Horizont ist ein liminaler Raum zwischen Himmel und Erde, Transzendenz

und Immanenz. Er markiert eine fiktive Grenze des Sichtbaren, die einer fortwäh-

renden Grenzverschiebung und kontinuierlichen Ausdehnung unterliegt. Über die

Welt hinausweisend, suggeriert er unendliche Weite, uneinholbare Expansion und

ungreifbare Transzendenz. Der Horizont trennt nicht nur das Sichtbare vom Un-

sichtbaren, an ihm scheiden sich auch die Ordnungen bildlicher Repräsentation im

kunsthistorischen Vergleich zwischen der europäischen und ostasiatischen Male-

rei. Die folgende Studie zum Horizont als ikonischer Denkfigur, Ordnungsmuster

und Darstellungsmodell sucht Einblick zu geben in weltanschaulich wie wahrneh-

mungsästhetisch begründete Bilddifferenzen und deren transdifferentielle Auflö-

sungserscheinungen im Zuge transkultureller Verflechtungen zwischen der euro-

päischen/westlichen und ostasiatischen Kunst(geschichte) seit der Moderne.

In seinem Buch Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenzüberschreitung in literari-

schen Landschaftsbildern (1990) stellt Albrecht Koschorke heraus, dass die Eröffnung

eines Horizonts in der europäischen Tafelbildmalerei kunsthistorisch mit der Er-

findung der Zentralperspektive zusammenfällt. Die Einführung des Horizonts sei

integraler Bestandteil der Formierung des gemalten Tafelbildes als fenestra aper-

ta.1 Sie signalisiere die Umwandlung der Aura des Heiligen in empirische Ferne

und vollziehe damit die »Übersetzung von Symbolgehalt in Raumwertigkeit« (Ko-

schorke 1990: 55). Darüber hinaus sei der im Bild aufscheinende Horizont eine dem

modernen (Wissenschafts-)Denken verpflichtete Limesfigur,2 welche die Schwelle

1 Albrecht Koschorke argumentiert wie folgt: »Der Horizont erscheint auf den Gemälden in-

folge der perspektivischen Öffnung des Bildraumes. Er wird optisch notwendig, sobald die

Malerei die Flächigkeit dermittelalterlichen Symboldarstellungendurch ein illusionistisches

Hintereinander ihrer Gegenstände in einem einheitlichen Blickraum zu ersetzen beginnt.«

(Koschorke 1990: 49)

2 Korschorke bezeichnet den Horizont als eine »Limesfigur der Immanenz«, die zur Subjekt-

zentrierung der Bilder führt (Koschorke 1990: 49).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Über die Grenzen des Bildes

zwischen natürlichem und künstlichem Sehen, kurz zwischen Apperzeption und

Imagination umreiße.3

In der Geschichte der ostasiatischen Malerei, insofern sie sich von Kontaktzo-

nenmit der westlichen Kunst noch weitgehend unberührt zeigt, suchtman vergeb-

lich nach dem Horizont als bildmotivischer wie bildstrukturierender Demarkati-

onslinie. Auch die Suche nach zentralperspektivischen Darstellungen erweist sich

in dieser Hinsicht als erfolglos. Die komparatistische Kunstgeschichtsforschung

hat festgestellt, dass planimetrische Konstruktionen in der ostasiatischen Malerei

erst dort auftauchen, wo ein westlicher Kunsteinfluss deutlich nachweisbar ist.4

Woher rühren diese historisch belegbaren Bilddifferenzen zwischen europäischer

und ostasiatischer Malerei, die sich mit Beginn des Kultur- und Kunstkontaktes ab

Mitte des 18. Jahrhunderts zunehmend aufzulösen beginnen? Wie hängen kultur-

spezifische weltanschauliche Vorstellungen von der Beziehung zwischen Mensch,

Natur und Kosmos mit Blickkonstruktionen, Raumordnungsmodellen und Dar-

stellungsmodalitäten in der bildenden Kunst zusammen?

1.1 Der vermittelnde Blick. Grenzübergänge zwischen Himmel und Erde
im ostasiatischen Bilddenken

Im ostasiatischen, von Daoismus, Buddhismus und Konfuzianismus beeinflussten

Denken baut sich die Welt aus drei Sphären auf: der himmlischen, der irdischen

und der menschlichen. Der Himmel liegt sehr nah an der Erde, so dass die Götter

leichtes Spiel haben, zwischen Himmel und Erde hin- und herzuwandern. Benja-

min Schwartz hat die enge Verbindung zwischen Himmel und Erde, Makro- und

Mikrokosmos in der ostasiatischen Kultur als korrelative Anthropokosmologie be-

zeichnet.5 Alle Elemente menschlich-irdischer Existenz, von der Landschaft bis

zum menschlichen Körper, gelten als äquivalente Manifestationen des Himmels.

3 Hier knüpft Koschorke an Erwin Panofskys Unterscheidung zwischen einer perspectiva natu-

ralis (oder communis) und einer perspectiva artificialis an. Vgl. Panofsky 1927: 258-330, insbe-

sondere S. 265.

4 Erste zentralperspektivische Bildkonstruktionen tauchen in der japanischen Druckkunst ab

Mitte des 18. Jahrhunderts auf. Als Anregung dienten westliche Drucke, die über den nie-

derländischen Handel ins Japan der Edo-Zeit gelangten. Als frühe Beispiele für zentralper-

spektivisch organisierte Darstellungen in der japanischen Druckkunst können Procession of a

Korean Mission in Edo von Hanegawa Tōei (ca. 1748) sowie Canalscape in China von Maruyama

Okyo (ca. 1759) gelten. Zur Rezeption des wissenschaftlichen Blicks im Japan der Edo-Zeit

siehe Screech 1996.

5 Schwartz 1985: S. 350ff. Mit dem Begriff der korrelativen Anthropokosmologie ersetzt

Schwartz den älteren, von Johann Jakob Maria De Groot geprägten Begriff des Universismus

(vgl. De Groot 1918).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 41

Die makrokosmische Phänotypologie des Himmels determiniert die mikrokosmi-

schen Strukturmuster des Lebens auf der Erde und umgekehrt. Der Prämisse fol-

gend, dass sich Himmel und Erde wechselseitig durchdringen, wird der Himmel,

analog zur Erde, als eine Landschaft vorgestellt, die vom Kaiser und seinem im-

perialen Hofstaat bewohnt wird. Vergegenwärtigung, Erkenntnis und Erleuchtung

werden durch das Abgleichen und Vermitteln zwischen den Himmelsmustern und

den Regularitäten auf der Erde erzielt. Dies kann ein Bild aus dem daoistischen

Kanon Cheng-t’ung Tao-tsang belegen, das einen himmlischen Boten zeigt (Abb. 1).

Mit seinen Beinen wandert der Bote auf der Erde, aber sein Oberkörper ist be-

reits Teil der Himmelsordnung: Er setzt sich zusammen aus Wellenlinien, die, so

der Kommentar auf der rechten Seite des Bildes, die 28 Sternenkonstellationen

des chinesischen Tierkreises darstellen. Der Daoismusforscher Laszlo Legeza ver-

mutet, dass es sich bei den Wellenlinien um die Skizzierung der Wegspuren der

Planeten auf ihren Umlaufbahnen handelt (Legeza 1975: 105).

Im Großen Kommentar zum Yijing wird die Methode der Mediation zwischen

Himmel und Erde als eine Auf- und Abwärtsbewegung des Blickens beschrieben:

»Wendet man sich hinauf, so schaut man es in den Mustern des Himmels. Wen-

det man sich herab, so schaut man es in den Gesetzmäßigkeiten der Erde.«6 Die

seherische Praxis des im Wechsel nach oben und nach unten Blickens hat in der

mythologischen Schamanenfigur des Cang Jie ihre konkrete Ausdrucksgestalt ge-

funden. Die Augenkonstellation repräsentiert die Mobilität der Betrachterperspek-

tive als Auf- und Abbewegung zwischen Himmel und Erde. Im Kern beinhaltet sie

eine intermediale Bedeutung, insofern sie zur Erfindung der Schrift als Aufzeich-

nungsmedium führt. In einem Text aus der Tang-Zeit wird die Schrift(er)findungs-

funktion des doppelten Blicks im Detail beschrieben:

Die älteste Schrift ist eine Erfindung von Cang Jie, dem Wahrsager des Gelben

Kaisers. Er hatte vier Augen, und war daher ein Seher, der alles mit seinen Augen

durchdringen konnte. Über ihm beobachtete er die trigonometrischen Figuren

der Sternkonstellationen des Kui, und vor ihm die Zeichen der Schildkröte sowie

die Spuren der Vögel. Er verinnerlichte jedwede Figuration mit Ausdruckskraft,

kombinierte sie und schuf so die Schriftzeichen.7 (zit.n. Billeter 2001: 189)

Schriftentwicklung ist an Vorsehung gebunden. Die Genese der Schrift obliegt der

Zusammenführung des Präexistierenden, nicht der Erfindung. Geistige Erkennt-

nis wird durch Beobachtung gewonnen, im vermittelnden Akt des Sehens. Schrei-

ben bedeutet die Aufzeichnung des Gesehenen, aber dieses Gesehene ist das Er-

gebnis einer visionären schamanistischen Leistung, im Zuge derer die inneren Ver-

knüpfungen von Dingen und Geschöpfen zwischen Makro- und Mikrokosmos, der

6 Zitiert aus dem Dazhuan nach Fiedler 2003: 21.

7 Deutsche Übersetzung der Autorin.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Über die Grenzen des Bildes

Abb. 1: Talisman mit Bild des Himmelsboten aus dem daoisti-

schen Kanon »Cheng-t’ung Tao-tsang«, 217-21: 7a, 1436.

himmlischen und menschlichen Sphäre hergestellt werden. Die Auf- und Abwärts-

bewegung der Augen leistet nicht nur die Kohäsion zwischenHimmel und Erde, sie

sorgt auch dafür, dass die sich wandelnden Erscheinungen auf den Pfaden der Mi-

gration eingefangen werden können. Aus diesem Grunde kann der doppelte Blick

als zentrale Ausdrucksfigur der ostasiatischen korrelativen Anthropokosmologie

gewertet werden; als Mediationsfigur steht er für die Koinzidenz von Sehen und

Schreiben.8

8 An dieser Stelle muss betont werden, dass die Bildmedien, -techniken und -praktiken künst-

lerischer Produktion in Ostasien von den Schriftmedien abgeleitet sind. Ostasiatische Male-

rei, die traditionell Tuschemalerei ist, kann ihren kalligrafischen Ursprung nicht verleugnen.

Entsprechend korrelieren die Bildmedien in der ostasiatischen visuellen Kulturmit demdop-

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 43

Dieser betont migratorische Zugang zu visueller Wahrnehmung und Bilder-

kennen steht in starkem Kontrast zum Rezeptionsmodus des gemalten klassischen

Tafelbildes, das mit der Erfindung der Zentralperspektive und Einführung des

Horizonts eine klare Fokussierung, Bündelung und Immobilisierung des Se-

hens – kurz: die Stillstellung in einem (Augen-)Blick – anstrebt.

In seinem Buch Schattenseiten. Vom Bösen oder Negativen (L’ombre au tableau. Du

mal ou du négatif )(Jullien 2005) hat der Sinologie François Jullien auf Grundlage

(religions-)philosophischer Studien herausgearbeitet, dass man in China weder

Mythos noch Telos, noch Schöpfungsgeschichten, noch das Konzept der Finalität,

noch die Idee eines Weltenendes, umso weniger diejenige eines Weltenrandes fin-

det.9 Es gäbe kein Bedürfnis, sich einen Schöpfergott zu erschaffen, der amAnfang

aller Schöpfung steht, ein primordiales absolutes Geschöpf, eine allmächtige Auto-

rität, die über allem steht und alles imBlick hat.10 Das auf denDaoismus zurückge-

hende ostasiatische Weltbild sei ein auf Immanenz gegründetes, in dessen Wahr-

nehmung es schlicht Himmel und Erde, oben und unten gebe, und als vermittelnde

Instanz zwischen beiden Bereichen den Menschen, der seinen Blick zum Himmel

emporhebe und zur Erde senke, um das korrelative Ineinanderwirken von Makro-

und Mikrokosmos zu erfassen.11 Das Heben und Senken des Blickes, so ließe sich

im Anschluss an die Ausführungen zur Seherfigur des Cang Jie folgern, reicht zum

Erkennen der Weltordnung aus. Es ist dieser wandernde Entgrenzungs- und Kon-

junktionsblick, der Limesfiguren wie den Horizont als Bildkonzept gar nicht erst

aufkommen lässt.

pelten Blick, der eine Interaktion zwischenHimmel und Erde leistet und auf diesemKommu-

nikationsweg Schriftbilder generiert, die nun ihrerseits als menschliche Kommunikations-

medien zum Einsatz gelangen. Bildgenealogisch bedeutet das, dass der Maler den doppel-

ten, zwischen Himmel und Erde vermittelnden Blick vom Schreiber erbt.

9 »Man entdeckt in China wedermythos noch telos, weder eine große Erzählung des Ursprungs

noch ein organisiertes Finalitätsdenken. Denn die Chinesen haben ebensowenig eine Erzäh-

lung vom Sündenfall in Szene gesetzt wie sie sich das Schöpfungsdenken zunutze gemacht

haben.« (Jullien 2005: 99)

10 »Es gibt hier [in China; Anm. B.M.] keine ›Theo‹-›dizee‹, und infolgedessen auch kein Vorse-

hungsdenken,weilman in Chinaweder auf theo noch auf dike stößt, weder auf ›Gott‹ noch auf

›Rechtsprechung‹; weil in China, trotz entwicklungsgeschichtlicher Anschauungen zur Welt,

nicht die Vorstellung von einem demiurgischen Gott entwickelt wurde, und nicht einmal die

von einer ordnenden Subjekt-Instanz, durch die die Welt konzipiert wurde, die also für ihre

Schöpfung verantwortlich ist […].« (Jullien 2005: 97)

11 »DerWeise wagt sich an keinerlei erzählerischeHypothese, sondernmachtmit der Beschrei-

bung des vor seinen Augen Liegenden dessen Ko-härenz anschaulich: Es gibt den Himmel

und die Erde, es gibt ein Oben und ein Unten. Das ist kein Grund dazu, ein gewagtes Denkge-

bäude aufzustellen,manmuss einfach den Blick heben und senken: der Himmel ist oben/die

Erde ist unten. Der Weise hütet sich davor, erfinderisch oder gar phantasievoll zu sein; keine

Mythen, er begnügt sich mit der Entfaltung des Offenkundigen.« (Jullien 2005: 103)

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Über die Grenzen des Bildes

Einen interkulturellen Blickwechsel vornehmend, könnte man vor demHinter-

grund des Jullien’schen Begründungszusammenhangs nun zurückfragen, warum

der Horizont in der europäischen Malerei zeitgleich mit der Epoche des Humanis-

mus im Bild erscheint, in einer Phase des Übergangs also, die durch den Rückzug

des Göttlichen und Transzendenten aus dem Bild gekennzeichnet ist. Die zuvor

geäußerte Hypothese bedarf also einer Differenzierung. Es gilt, die bildphiloso-

phischen Voraussetzungen für die Einführung des Horizonts als integrales Bild-

element in der europäischen Tafelbildmalerei näher in den Blick zu nehmen.

1.2 Die Emergenz des Horizonts in der europäischen Tafelbildmalerei

Die in der europäischen Neuzeit aufkommende perspektivische Bedeutung des

Horizonts löst ältere vorperspektivische Vorstellungen vomWeltenrand (Korschor-

ke 1990: 11ff.) ab, auch wenn sie entwicklungsgeschichtlich immer noch auf diese

referiert. Bis ins Spätmittelalter hinein wurde der Himmel als Schleier, Zelt, Vor-

hang oder eine andere Form stofflicher Materie imaginiert, welche die flache Erd-

scheibe rundum berührt (Kretschmer 1889: 34ff.). Folglich betrachtete man Him-

mel und Erde als in physischem Kontakt aneinander angrenzend. Darüber hinaus

nahm man an, dass der Weltenrand eine kreisförmige Gestalt besitze (Harva 1938:

22). Mittelalterlichen Berichten zufolge war die Erde von einem Ozean umgeben,

und dieser wiederum von einem hohen Gebirge (Blacker/Loewe 1977: 122ff.). Der

zwischen Himmelsgewölbe und Erdscheibe befindliche Raum wurde nicht als her-

metisch abgeschlossen vorgestellt. So ging man davon aus, dass Passagen sowohl

durch die Erde als auch durch den Himmel hindurchmöglich seien. In einigen Fäl-

len wurden die Sterne als Lichtöffnungen interpretiert, die Milchstraße als Saum

oder Gürtel (Harva 1938: 34ff.; Eisler 1910: 89ff.). Sogar der Glaube daran, dass der

Himmelssaum sich in periodischen Abständen heben und senken würde und so

ein Spalt entstünde, der den Weg in eine andere Welt frei machte, war damals

weit verbreitet (Harva 1938: 34ff.). Obgleich angenommen wurde, dass es Öffnun-

gen zwischen Himmel und Erde gab und somit die Grenzlinie des Weltenrandes

überschritten werden konnte, wurde die Existenz der Grenzschwelle nie in Frage

gestellt; die Trennung zwischen Innen und Außen, Immanenz und Transzendenz

blieb bestehen. Sogar das irdische Paradies am Ende der Welt, das zu entdecken

zahlreiche Expeditionsreisen beflügelt hatte, stellte man sich als von den Erdbe-

wohner/innen abgeschirmten Bereich vor. Legenden berichten von einer Feuer-

mauer, die bis zum Himmel reicht, einer riesigen Wüste voller Monster, einem

undurchdringlichen Dschungel jenseits des Erdenrandes, tiefen Wäldern, Nebeln

und Ozeanen, die das Paradies umgeben (vgl. Lucidarius 1915: 5ff.). Die Etymolo-

gie des Wortes »Paradies«, das persischen Ursprungs ist, unterstreicht die symbo-

lische Semantik der Grenzziehung. In der altiranischen awestischen Sprache be-

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 45

deutet pairidaēza »umzäuntes Landstück« bzw. »umzäunter Garten«; es setzt sich

aus pairi für »rundum« und daēza für »Mauer« zusammen. In diesem Sinne reprä-

sentiert der Paradiesgarten die Abtrennung irdischer Immanenz von himmlischer

Transzendenz.

Die Vorstellung von einemWeltenrand und einem irdischen Paradies verlor ih-

re Signifikanz in dem Moment, in dem die Naturwissenschaften nichts als kosmi-

sche Leere jenseits derWeltgrenze entdeckten. Die mittelalterliche Annahme eines

Zwei-Sphären-Modells der Welt, bestehend aus Himmel und Erde, wurde aufge-

geben und ersetzt durch die naturwissenschaftliche Vorstellung von einem gren-

zenlosen Vakuum, zu der die neuzeitliche Kosmologie gelangte (vgl. Koyré 1986).

Das radikale Umdenken äußerte sich darin, dass die Unendlichkeit Gottes auf die

Unendlichkeit des physikalischen Raumes übertragen wurde. Die Ineinanderfal-

tung von räumlicher und göttlicher Unendlichkeit hatte zur Folge, dass die zuvor

abgetrennte himmlische Sphäre in die irdische Sphäre integriert und dadurch im

Gegenzug der dreidimensionale physikalische Raum vergöttlicht, d.h. ad infinitum

geöffnet wurde. Welch Gefühl unbegrenzter Freiheit und unbeschränkter Selbst-

wahrnehmung sich mit der Extension des Raumes einstellt, können Fontenelles

Gespräche, von Mehr als einer Welt von 1686 belegen, in denen Giordano Brunos as-

tronomische Vorstellungen auf unterhaltsame Art diskutiert werden. Dort heißt

es:

Wenn derHimmel nichts anders wäre, als ein blaues Gewölb, daran die Sternewie

blanke Nägel geheftet wären, so würde mir die Welt klein und enge vorkommen;

es würde mich dünken, daß ich darinnen erdrücket würde. Allein itzo, da man

diesem Gewölbe eine unendlich größere Ausdehnung und Tiefe zueignet; indem

man es in tausend und wieder tausendWirbel eintheilet: so dünket mich, daß ich

mit viel größerer Freyheit Athemhole, und in einer freyen Luft bin. Und versichert!

die Welt wird auf solche Weise weit herrlicher. (Fontenelle 1771: 183)

Wie sehr diese neuzeitlich-wissenschaftliche Weltsicht anfangs mit dem christli-

chen Weltbild kollidierte, ist u.a. daran abzulesen, dass, wie Alexandre Koyré an-

merkt, sowohl Kopernikus als auch Kepler und Descartes den physikalischen Raum

als unermesslich bezeichnen, während sie das Unendliche für die metaphysische Be-

griffsbestimmung Gottes reservieren (Koyré 1986: 39f. und 116f.). Die Annahme ei-

ner unendlichen körperlosen Leere war ein äußerst brisantes Unterfangen. Erst

Giordano Bruno kommt das Verdienst zu, die Kreismystik durch eine Progressi-

onsmystik ersetzt zu haben (Bruno 1892). Indem der Raum als unendliche Ausdeh-

nung definiert wird, streift er letzte Überreste des Materiellen ab und konstituiert

sich als ein reines Ordnungsgefüge. Damit vollzieht sich der Übergang vom Welt-

kreis der Kosmologie zum Blickkreis der Perspektivlehre. Das Denken der Grenze

orientiert sich an keinem feststehenden Weltenrand mehr, sondern amModell des

perspektivischen Horizonts.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Über die Grenzen des Bildes

Im Feld der bildenden Kunst, und hier auf dem Gebiet der Malerei, artikuliert

sich dieser Wechsel als neuer Bildhorizont. Die Idee vomWeltenrand zieht sich ei-

nerseits in die Begrenzung und Rahmung des Bildes zurück. Andererseits ersteht

sie im Bild selbst als Grenze des Blicks auf, und zwar in Gestalt der Demarka-

tionslinie des Horizonts. Beide Rückzugsbewegungen sind konstitutiv für die Ent-

stehung des Tafelbildes. So ist die Vorstellung und Darstellung des Horizonts als

Limesfigur abhängig von der Ordnung eingeschlossener Totalität: dem alles inklu-

dierenden Koordinatensystem der Perspektivkonstruktion und der Eingrenzung

des Bildausschnitts durch den Bildrahmen. Das Immanente kann sich nur deshalb

ad infinitum ausdehnen, weil es von einem Rest Transzendenz zusammengehalten

wird, weil es vom profanen Raum der alltäglichen Lebenswelt deutlich sichtbar

abgegrenzt ist. Der Bildrahmen ist das Relikt des Goldgrundes, der sich aus der

Bildfläche an den Rand zurückgezogen hat, er bedeutet in die Materialität des Bil-

des überführte Sakralität. In Fra Angelicos Tafelmalerei Die Verkündigung an Maria

und die Anbetung der Heiligen Drei Könige (ca. 1430-1445) zeigt sich deutlich der vom

Rand absorbierte Goldgrund (Abb. 2).

Noch ist der Goldgrund im Bild präsent, aber er dehnt sich bis zum Rand

aus, während gleichzeitig die Fiktion einer Horizontlinie im Bild erscheint, wenn-

gleich sie primär noch im Dienst der motivischen Bildteilung steht. Der Horizont

ist nun seinerseits ein geometrisches Substitut für die göttliche, in den Bildin-

nenraum verlegte Unendlichkeit. Er ist Ausdruck der Transformation sakraler Au-

ra in empirische Ferne. Die Zentralperspektive ist ihm als Konstruktionsmetho-

de zugeordnet, um Unendlichkeit auf einer begrenzten Bildfläche darzustellen. Da

der Fluchtpunkt »das Bild des im Unendlichen liegenden Verschwindepunkts einer

Geraden«, »die endliche Abbildung einer linearen unendlichen Progression« (Kor-

schorke 1990: 57) ist, repräsentiert der Horizont als Begrenzungslinie die unendli-

che Anzahl möglicher perspektivischer Fluchtpunkte und Blickperspektiven. Nur

unter der künstlichen Prämisse, dass der Blick auf einen zentralen Fluchtpunkt

ausgerichtet ist und das Auge ruht, ist der räumliche Tiefenblick in die Unendlich-

keit möglich. Es ist dies die Fiktion eines planperspektivischen und monokularen

Sehens, die allein immathematisch konstruierten Einheitsraum herstellbar ist. Im

Grunde jedoch widerspricht das monokulare, an der Horizontlinie justierte Se-

hen der natürlichen Wahrnehmung, die sich gerade durch die Beweglichkeit des

Blicks auszeichnet. Daher hat man die Zentralperspektive auch als perspectiva ar-

tificialis bezeichnet – im Gegensatz zur perspectiva naturalis, die von wandernden

Blickpunkten und relativen Blickperspektiven ausgeht (Panofsky 1927: 265). Dieser

Übergang von einer natürlichen zu einer künstlichen Perspektive, mit der der Ho-

rizont ins Bild eingezogen wird, hat nicht nur das (gerahmte) Tafelbild, sondern

auch das Kunstbild hervorgebracht, mit dem eine neuzeitliche Grenze zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 47

Kunst und Leben eingezogen wird.12 Das Bild grenzt und hebt sich als gerahmtes

von seiner lebensweltlichen Umgebung ab, es eröffnet eine eigene sakrale Sphäre

der Kunst.

Abb. 2: Fra Angelico, »Die Verkündigung an Maria und Anbe-

tung der Heiligen Drei Könige«, Tempera-Tafelmalerei, 1430-1445,

Museo di San Marco, Florenz

12 Zur Erfindung der Zentralperspektive in derwestlichen Tafelmalerei vonAlbertis Fensterpos-

tulat bis zu Panofskys Definition der Perspektive als symbolische Form siehe Edgerton 2002

und Schmeiser 2002. Zum Einfluss der arabischen optischen Theorie auf die Konstruktion

zentralperspektivischer Tafelbilder sowie den Wechsel von einer Seh- zu einer Bildtheorie

siehe Belting 2012, zur Herausformung des Gemäldes als autonomes Tafel- und Kunstbild

siehe Belting/Kruse 1994 sowie Belting 2019, insbesondere S. 105f.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Über die Grenzen des Bildes

1.3 Begrenzte Blicke, offene Blicke: Von Bildrahmungen
und Rahmenlosigkeiten

Eine grundlegende Erklärung dafür, warum das Tafelbild als autonomes Gemälde

zunächst in Ostasien als ein bildkulturell fremdes Format empfunden und daher

nur zögerlich rezipiert wurde, liefert aus meiner Sicht der japanische Kunsthisto-

riker Tsuneyoshi Tsudzumi. In seinem Buch überDie Kunst Japans, das 1929 in Leip-

zig erschien, unternimmt er eine subtile interkulturelle Gratwanderung zwischen

den bildenden Künsten und Ästhetiken Ostasiens und Europas. Als ein besonderes

Kennzeichen sowohl des japanischen, als auch des ostasiatischen Kunststils insge-

samt hebt er die Rahmenlosigkeit hervor (Tsudzumi 1929: 17ff.). Rahmenlosigkeit

ist hier nicht im engeren, konkreten, rein bildmedialen Sinne zu verstehen – denn

auch die ostasiatische Malerei kennt Bildrahmen, auch wenn diese dort weniger

verbreitet sind als in der westlichen Malerei –, sondern in einem weiteren, abs-

trakteren, übertragenen, aber nichtsdestotrotz auch bildmedialen Sinne. Tsudzu-

mi bezieht Rahmenlosigkeit primär auf die nicht-vorhandene Grenze zwischen

Kunst- und Lebenswelt. Während man in Europa seit der Neuzeit auf die Abge-

schlossenheit des Kunstwerks großes Gewicht lege, umgehe man diese im Fernen

Osten. Dort könne man sich in der Welt nichts wirklich Isoliertes vorstellen, schon

gar kein Kunstwerk, das eine in sich geschlossene und sich selbst genügende Welt

darstelle. Vielmehr werde das Kunstwerk als in die umgebende Welt bzw. Natur

eingebettetes wahrgenommen (Tsudzumi 1929: 20f.). Die Rahmenlosigkeit, die für

die Aufhebung der Grenze zwischen Kunst und Leben steht, wird von Tsudzumi

auch als Legitimation angeführt, warum das Kunstgewerbe in der ostasiatischen

Kunst eine bedeutende Stellung besitzt und ein hohes Ansehen genießt.13 Für die

Europäer/innen hingegen bildeten die Kunstwerke »Oasen in der Sandwüste des

alltäglichen Lebens« (Tsudzumi 1929: 21). DieWirklichkeit werde als so aufdringlich

empfunden, »daß man sein Kunstwerk von dieser abgeschlossen sehen will, um in

der idealen Welt der Kunst, mit anderen Worten in der Wirklichkeit im wahren

Sinne des Wortes, aufgehen zu können« (Tsudzumi 1929: 21). Im gerahmten Tafel-

bild – so ließe sich Tsudzumis Grundthese weiterführen – gipfelt der Abschluss

des Kunstwerks gegenüber der alltäglichen Lebenswelt.

13 Bei Tsudzumi heißt es: »Die Japaner haben […] die Schranke zwischen der Kunst und dem

Leben aufgehoben. Infolgedessen können Kunstwerke auf beliebige Gebrauchsgegenstände

sozusagen übersiedeln, wodurch das Kunstgewerbe eine andere, noch bedeutendere Stel-

lung in der Kunst als das europäische bekommen hat, und andererseits die einzelnen Künste

dicht nebeneinander vorkommen oder sogar ineinander übergehen, so daß die Grenzen zwi-

schen ihnen einigermaßen verwischt scheinen.« (Tsudzumi 1929: 21f.) Vgl. demgegenüber

die Trennung zwischen Kunst und Handwerk als Vorbedingung für die Ausformung des neu-

zeitlichen Gemäldes als autonomem Kunstbildtyp in Belting/Kruse 1994: 62ff.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 49

So überzogen diese bildanthropologische These in den wahrnehmungspsycho-

logisch am Tafelbild geschulten Augen westlicher Betrachter/innen auch erschei-

nen mag, die Begründung, mit der Hans Belting und Christiane Kruse die Her-

ausbildung des Gemäldes als autonomes Kunstbildformat legitimieren, bestätigt

diese aus westlicher Forschungsperspektive. Jedes Gemälde, so die Autor/innen in

ihrem BuchDie Erfindung des Gemäldes, ist nicht nur Negation, sondern immer auch

Affirmation der Wand. In der Metapher des Fensters eröffne das Gemälde aus der

Distanz denDialogmit der Natur, die sich jenseits derWand befindet (Belting/Kru-

se 1994: 34). Im Fensterausblick der Landschaft, ebenso wie im Trompe l’œuil der

Bildnische mit Stilleben, werde der Gegensatz von draußen und drinnen, der das

Weltgefühl des europäischen Betrachters bis zum Konflikt geprägt habe, in eine

anschauliche Gestalt gebracht. Die Prätention liege darin, »auf kleinstem Format,

in einer gerahmten Bildfläche, das überhaupt größte Thema abhandeln zu wollen:

die Welt, in welcher der Mensch lebt, als ganze.« (Belting/Kruse 1994: 34).

Es ist dieser totale, weltumspannende Anspruch des Tafelbildes, mit dem die

»rahmenlose« ostasiatische Bildkonzeption in Konflikt gerät, zusammen mit der

Autoreferentialität des Gemäldes, die ein Ausdruck des auf sich selbst bezogenen

Menschen sowie erstarkenden (bürgerlichen) Individuums ist. Das Weltganze ist

nach ostasiatischer Lebensanschauung so groß und unendlich, und der Blick des

Menschen, der Teil dieses Weltganzen ist, so beschränkt, dass es schier unmög-

lich ist, diese Unendlichkeit auf einer kleinen, gegen die Umgebung abgegrenz-

ten Fläche darzustellen. Die Unendlichkeit der Natur kann nicht direkt dargestellt

werden – auch wenn die europäische Kunst dies mit der Erfindung der Zentral-

perspektive, die wiederum der Erfindung des Gemäldes vorausgeht, zu leisten ver-

meint –, sie kann nur angedeutet werden. Diese Andeutung des Unendlichen zeigt

sich im Kleinen, im Fragment, im Ausschnitt, womit ein weiterer Bedeutungsas-

pekt der Rahmenlosigkeit angesprochen ist.14 Sie hat sich sowohl bildmedial, in

der Ausprägung spezifischer Bildträgermedien, als auch gestalterisch, in bildneri-

schen Darstellungstechniken niedergeschlagen.

Die Rahmen-undHorizontlosigkeit in der traditionellen ostasiatischenMalerei

fällt meist mit einer Tendenz zur Schwerelosigkeit zusammen. (Abb. 3) Der Stand-

punkt des Malers wird selten als auf festem Grund stehend repräsentiert; viel-

mehr scheint sein Sehpunkt im Luftraum zu schweben, ohne aber den panorama-

14 »Der Grundgedanke der Rahmenlosigkeit, der wesentlich darin besteht, daß man das un-

endlich Große, nämlich das Weltganze, in einem Vergleich zu diesem unendlich Kleinen,

d.h. dem dargestellten Gegenstand, sieht, enthält schon die Neigung, sich über das Maß der

Dinge hinwegzusetzen und sie noch mehr zu verkleinern, als sie in Wirklichkeit sind. Die

Kleinheit imMaßstab trägt auch andererseits dazu bei, daß sie die Tätigkeit des Betrachters

konzentriert und vertieft.« (Tsudzumi 1929: 23)

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Über die Grenzen des Bildes

Abb. 3: Tôhaku Hasegawa, »Kiefernwald«, sechsteiliger Stellschirm, 16. Jh.

tischen Übersichtsblick der Vogelperspektive einzunehmen.15 Durch das zusätzli-

che Verschleiern der Landschaft mit Dunst, Nebel und Wolken wird der Eindruck

der Schwerelosigkeit intensiviert. Ein leicht erhöhter Blickpunkt wird präferiert,

ebenso asymmetrische Repräsentationsordnungen. Um den Bildeffekt räumlicher

Tiefe zu evozieren, werden die Hintergründe häufig ohne Maßstabsverkleinerung

aufeinandergeschichtet. Hinzu kommt, dass das Bildmedienformat der länglichen

Querrolle, das vor allem für Landschaftsansichten Verwendung findet, das suk-

zessive Ausrollen des Landschaftsbildes impliziert. Beim Prozess des Betrachtens

entsteht dabei der Eindruck, der Maler hätte den Sichtstandpunkt während des

Malens wiederholt verändert. Sogar bei Anwendung der geometrischen Perspek-

tivkonstruktion nach westlichem Vorbild – dies geschieht frühestens nach Ein-

führung europäischer Maltechniken, einschließlich der Zentralperspektive, durch

den Jesuitenmissionar Matteo Ricci in China16 – finden sich meist zwei oder mehr

15 Vgl. hierzu Tsudzumis Kommentar zumStandort desMalenden inder ostasiatischenMalerei:

»Der Maler im Osten erlaubt sich eine große Freiheit bei der Wahl seines gedachten Stand-

ortes, sobald ihm nur vom gewählten Ort aus die künstlerische Anschauung gewährleistet

ist. Aus der Vogelperspektive zum Beispiel, die er freilich wählen könnte, eine künstlerische

Komposition zu entwerfen, ist fast ausgeschlossen. […] Der phantastisch gewählte Standort

des Malenden trägt, wie die bruchstückhafte Darstellung, dazu bei, daß der Maler den Be-

schauer vom populär-menschlichen Anschauen loslöst, und die Vogelperspektive wäre zwar

nicht menschlich, aber nichts-destoweniger doch realistisch, was nach zwei Seiten hin dem

künstlerischen Erfordernis wenig entspricht. Nach dem Begriff der Kunst überhaupt soll das

Kunstwerk trotz aller Verschiedenheit der Stile letzten Endes menschlich und der den ost-

asiatischenMalern eigentümliche Standort nicht populär-menschlich, aber doch allgemein-

menschlich, nicht realistisch, aber phantastisch sein. Nach der japanischen Kunstauffassung

soll die Wirklichkeit dargestellt werden, die wir jeden Augenblick sehen und in der wir le-

ben.« (Tsudzumi 1929: 95f.)

16 Im Jahr 1583 ließ sich der italienische Jesuitenpater Matteo Ricci für Missionstätigkeiten in

China nieder. Als Botschafter des Papstes überreichte er 1601 dem chinesischen Kaiser Wan-

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 51

Fluchtpunkte, d.h. Mehrfachperspektiven, oder aber die Mischung verschiedener

Perspektivtypen in ein und demselben Bild. Während das zentralperspektivisch

konstruierte, autonome Gemälde dem Blick Halt bietet, indem es die Sehstrah-

len des Betrachtenden bündelt und fokussiert und damit spiegelbildlich Welt- als

Selbstbezug inszeniert, erfordert die Querrolle einen beweglichen, wandernden

Blick. Aufgrund ihres Formats – Querrollen können mehrere Meter lang sein17 –

entzieht sie sich einer ganzheitlichen Wahrnehmung, der Erfassung des Darge-

stellten auf einen Blick. Sie kann nur sukzessive in Ausschnitten betrachtet werden.

Das Entrollen einer Querrolle ist demAbrollen einer Filmspule nicht unähnlich.Die

Rolle wird mit der rechten Hand ein Stück (ca. 50 cm) aufgerollt, der aufgerollte

Bildteil wird betrachtet. Anschließend wird das ausgerollte Stück wieder eingerollt

und ein nächster Teil zur Betrachtung ausgerollt.

Dieser Handgriff des Ausziehens und Zurollens, Öffnens und Schließens, wie-

derholt sich mehrmals, bis die Querrolle völlig abgerollt ist. Das Betrachten einer

Querrolle ist daher auch mit einer Reise flussabwärts verglichen worden, auf der

sich hinter jeder Flussbiegung ein neuer Ausblick bietet. Es existiert sogar ein chi-

nesischer Ausdruck für das Betrachten einer Querrolle oder eines Albums – das

sich aus der Querrolle entwickelt hat und wie diese stückweise, jedoch ziehharmo-

nikaartig entfaltet wird –, ein Ausdruck, der sich mit »liegend eine Reise unter-

nehmen« übersetzen lässt (Speiser/Goepper/Fribourg 1975: 15). Die Unendlichkeit

der Natur und des Raumes, die in der europäischen (Landschafts-)Malerei zumeist

in der Bildtiefe wiedergegeben wird, unterstützt durch die geometrische Perspek-

tive als Hilfsmittel zur Konstruktion eines dreidimensionalen Raumes, wird in der

ostasiatischen Malerei bevorzugt in der Breite durch horizontale Bildausdehnung

dargestellt. In der Regel schließt das Gemalte nicht mit der Bildfläche ab, sondern

wird vom Bildrand abgeschnitten, was den Eindruck einer endlosen Fortsetzung

des Gemalten suggeriert und die Imaginationskraft der Betrachter/innen animie-

ren soll. Dass sich Darstellungen häufig über den Bruch, wie beim Album, oder die

Faltkante, wie beim Fächerblatt undWandschirm, hinaus fortsetzen, unterstreicht

li ein Christusporträt und zwei Darstellungen der Jungfrau Maria als Gastgeschenk. Damit

führte er die westliche Ölmalerei in China ein. An der chinesischen Kunst bemängelte er

die fehlende Plastizität und perspektivische Darstellung (Ricci 1942: 34f.). Um diesbezüglich

Abhilfe zu schaffen, eröffnete er in Peking eine Kunstakademie, an der Techniken der west-

lichen Malerei wie die Perspektive und das Clair-obscur unterrichtet wurden. An dieser Form

der Institutionalisierung zeigt sich, dass dasWerturteil über die bildende Kunst bei Ricci vom

kolonialen Missionsblick einer überlegenen europäischen Kultur geprägt war.

17 Ein Beispiel für horizontal ausgedehnte Querrollen mit Landschaftsdarstellungen ist die aus

dem 12. Jahrhundert stammende chinesische Bildrolle A Thousand Li of Rivers and Mountains

von Wang Ximeng mit den Maßen 51,3 × 1191,5 cm, die sich im Besitz des Palastmuseums in

Peking befindet.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Über die Grenzen des Bildes

die Vorstellung der Rahmenlosigkeit und unbegrenzten Offenheit des Bildes und

unterstützt die Wanderschaft des Blicks über materiell gegebene Ränder hinaus.

Auch die Formder Bildeinfassung – ostasiatische Bilder werden nicht gerahmt,

sondern mit Seide und Papier umrandet – betont die Offenheit des Bildes und ver-

anschaulicht immer zugleich auch die Ausschnitthaftigkeit des gezeigten Bildes.

Der weite, leere, in seiner oft ornamentalen Gestaltung auf das Unendliche ver-

weisende Umgebungsraum des Bildes schafft Freiraum, das Bild virtuell über sei-

ne Ränder hinaus zu imaginieren, den Blick im Geiste weiter schweifen zu lassen.

Räumlicher (Aus-)Schnitt und zeitliche Unterbrechung garantieren, dass die Bilder

in einen größeren Lebenszusammenhang eingebettet – und nicht als singuläre, ab-

geschlossene Bildwelten – wahrgenommen werden.

Ein weiterer Punkt in der Argumentation Tsudzumis betrifft die Landschafts-

malerei. Der Autor weist darauf hin, dass in der europäischen Malerei die Land-

schaft relativ spät als Bildmotiv aufkam, und dass reine Landschaftsbilder, in de-

nen die Landschaft nicht ausschließlich als Kulisse für menschliche Darstellungen

diente, erst nach dem Quattrocento in Erscheinung traten.18 Im Gegensatz zu die-

ser späten europäischen Entwicklung hätten Landschaftsbilder in Ostasien bereits

seit dem 2. Jahrhundert als ein eigenständiges Bildgenre existiert. Tsudzumi be-

gründet die Spätgeburt des selbständigen Landschaftsbildes in Europa mit dem

westlichen Blick auf die Welt, der die menschliche Sphäre von der Sphäre der Na-

tur trenne. Obgleich er in seinem Buch zur japanischen Kunst den Horizont nicht

explizit als verbildlichte Limesfigur erwähnt, beschreibt er dennoch – aus seiner

japanischen Blickperspektive – mit erstaunlicher Genauigkeit, wie Unendlichkeit

als höchste Eigenschaft der Natur in der europäischen Kunst auf der Leinwand

repräsentiert wird:

Umdiese Tiefendarstellung der unendlichen Ausdehnung zu erzielen, verwendet

der europäische Maler zwar auf alle Teile der Bildfläche große Sorgfalt, legt aber

auf das Malen des Himmels das größte Gewicht. Wer den Himmel gut malt, so

ist gesagt worden, kann erst ein Landschaftsmaler genannt werden. […] Der dar-

gestellte Himmel soll womöglich in einem Teil der Bildfläche sich mit der Ebene

berühren oder, wenn dies nicht geschieht, den Drang zeigen, sichmit ihr zu verei-

nigen, so daßdas europäische Landschaftsgemälde einen viel größerenTeil seiner

Fläche der Himmelsdarstellung einräumt als das ostasiatische. Außerdem führt

18 In der europäischen Kunstgeschichte beginnt die Entwicklung der Landschaft als eigenwer-

tiges künstlerisches Sujet im frühen 16. Jahrhundert mit den weiten Weltlandschaften in

der niederländischen Malerei, den Mensch-Natur-Darstellungen in der venezianischen Ma-

lerei und der sogenannten Donauschule der deutschen Malerei. Zu einer autonomen Gat-

tung avanciert die Landschaftsmalerei im 17. Jahrhundert in den Niederlanden, wo sich the-

matische Untergattungen wie das Küsten-, Meer-, Fluss-, Wald- und Winterlandschaftsbild

ausformen. Vgl. Büttner 2008, Schneider 2009, Berswordt-Wallrabe/Volker Rattemeyer 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 53

der Künstler alle Bewegung imBilde, zumBeispiel fließendesWasser, schreitende

Figuren, sich schlängelndeWege, sehr gern demHimmel zu. Auf dieseWeise gibt

er einem Stück Landschaft die Abrundung und das sich selbst genügende Dasein,

das nach der europäischen Kunstauffassung einem Kunstwerk unentbehrlich ist.

(Tsudzumi 1929: 91)

Tsudzumi hat richtig beobachtet, dass in der europäischen Landschaftsmalerei

ein großer Teil des Bildraums für die Darstellung des Himmels reserviert ist.

Dieser Anteil ist über die Jahrhunderte hinweg kontinuierlich angewachsen. Die

Kunstausstellung Wolkenbilder. Die Entdeckung des Himmels19 konnte eindrucksvoll

demonstrieren, wie sich der Horizont als Limesfigur im Zuge der Modernisierung

der Malerei zunehmend aus dem Bild verabschiedet hat. Über die Jahrhunderte

hinweg rutschte der Horizont im Gemälde immer tiefer nach unten, so dass

der Himmel bis zu Zweidritteln oder sogar mehr der Bildfläche bedeckte, bis er

schließlich ganz aus dem Bild entschwand – und mit ihm das Bild als Illusions-

raum. Anhand von Landschaftsgemälden von Albrecht Altdorfer, Jan Vermeer,

Caspar David Friedrich und Emil Nolde kann das Verschwinden des Horizonts aus

dem Bild im Zeitraffer von Jahrhundertsprüngen dokumentiert werden (Abb. 4-7).

Der stabile Grund, auf dem Künstler/innen und Kunstbetrachter/innen lan-

ge gestanden haben, bricht weg, und mit ihm das Fensterbild darstellender

Repräsentation. Das Versinken des Horizonts ebnet den Weg zum abstrakten

Gemälde. Der neuzeitliche Kunsthorizont des Tafelbildes, der die Unendlichkeit

des künstlerischen Welterschaffens beschwört, wird spätestens mit Kasimir Ma-

lewitschs Schwarzem Quadrat in die Rahmenlosigkeit entlassen und zur »nackten,

ungerahmten Ikone seiner Zeit« (Malewitsch zit.n. Schneede 2001: 35) verklärt

(Mersmann 1999: 44f.). Ins Gegenstandlose gewendet, tritt die Tafelmalerei in eine

aperspektivische Ära der Kunst ein, in der die Repräsentation des Horizontes

keine Rolle mehr spielt. Der westliche Blick ist aus dem Rahmen, seinem eigenen

Fensterbildrahmen, gefallen. Die seit der Neuzeit bestehenden Bilddifferen-

zen zwischen europäischer und ostasiatischer Malerei sind mit der westlichen

abstrakten Moderne an einem Wendepunkt angelangt, von dem aus sich ein

neuer transkultureller Horizont der künstlerischen Bildgeschichte als ästhetische

Wahrnehmungs-, Medien- und Blickgeschichte öffnet.

19 Die Ausstellungwar 2004 imBucerius Kunstforumund im Jenischhaus inHamburg zu sehen,

nachfolgend in der Nationalgalerie in Berlin und im Kunsthaus Aargau. Siehe hierzu den

Ausstellungskatalog Hedinger/Berger 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Über die Grenzen des Bildes

Abb. 4: Albrecht Altdorfer, »Die Alexanderschlacht«, 1529, Öl auf Leinwand

Abb. 5: Jan Vermeer van Haarlem der Ältere, »Blick von den Dünen auf die

holländische Ebene«, ca. 1670, Öl auf Eichenholz

Abb. 6: Caspar David Friedrich, »Der Mönch am Meer«, 1808-1810, Öl auf

Leinwand

Abb. 7: Emil Nolde, »Lichte Meerstimmung«, 1901, Öl auf Leinwand

1.4 Dekadrierung und Entgrenzung der westlichen Tafelbildmalerei:
Asianismen im Abstrakten Expressionismus

Den Maler/innen des amerikanischen Abstrakten Expressionismus kommt das

Verdienst zu, die traditionelle Staffelmalerei definitiv überwunden und damit

den Ausstieg aus dem Tafelbild als gerahmtem Wandbild durchgesetzt zu haben.

Jackson Pollock ist die künstlerische Galionsfigur für die Dekonstruktion und das

Deframing des gemalten Tafelbildes. Mit seiner Methode des Action Painting voll-

zog er eine Horizontalisierung der Malfläche (Fondation Beyeler 2008; Langhorne

2013). Durch das physische Eintreten in das auf dem Boden liegende Bild von allen

Begrenzungsseiten, kurz: durch Bildimmersion erschloss er sich einen neuen

ungerahmten und unabgeschlossenen Bildraum als malerischen Aktionsraum

körpergestischen Handelns. Mit dem Gemälde One (Number 31) von 1950 bricht

sich im Action Painting das Allover-Prinzip den Weg: Das gemalte Fensterbild ist

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 55

dekadriert, es gibt keine geschlossenen Formen mehr, und auch keine Konturen.

Die Differenz zwischen Figur und Grund, die für Boehm eine der zentralen ikoni-

schen Differenzen bildet (Boehm 2004: 41ff.; vgl. auch Boehm 2011), ist weitgehend

aufgelöst, ebenso diejenige zwischen Zeichnung und Malerei, Linien und Flecken,

Farbe und Raum. Die Malerei ist flächendeckend und grenzüberschreitend, sie

setzt sich über die Bildränder hinaus fort. Die Leinwand wurde auf dem Boden lie-

gend20 von allen vier Seiten bearbeitet. Mithilfe von Stöcken, Spachteln, Spritzen,

Dosen und Pinseln wurde sie mit Farbe bespritzt und betropft (vgl. Gilberti 2019),

so dass ein dichtes Liniengeflecht entstand, in dem sich die Dynamik, Rhythmik

und Performanz des physischen, ganzkörperlichen Ausagierens artikulierte.

Sowohl in der Drip-Technik als auch den kalligrafischen Malereien der Ab-

strakten Expressionist/innen zeigt sich der starke Einfluss der japanischen Kunst

und Ästhetik (vgl. Winther-Tamaki 2001: 19ff.). Über die neuen Verflechtungen

zwischen traditioneller japanischer Kunst und neuer amerikanischer Kunst, wie

sie sich im Umfeld des Abstrakten Expressionismus herausbildeten,21 schreibt der

Künstler Mark Tobey in aller Ausführlichkeit in seinem Essay »Japanese Traditions

and American Art« (1958).22 Darin konstatiert er ein verändertes künstlerisches und

kulturelles Einflussklima zwischen den USA und Japan nach dem zweiten Welt-

krieg.23 Die Beeinflussung der amerikanischen durch die japanische Kunst erkennt

er in der Abkehr von einem illusionistischen Stil sowie einer Hinwendung zu leben-

diger Imagination. Tobey zitiert in diesem Kontext einen chinesischen Freund, der

dieMalereien westlicher Künstler als »framed holes« – gerahmte Löcher – bezeich-

net habe (Tobey 1956: 22). Die neue ostasiatische Bildästhetik sei in der Konzentra-

tion auf die Linie spürbar. Kernideen des Zenbuddhismus seien für die Abstraktion

20 Das Bemalen der Leinwand auf dem Boden ist bei Pollock inspiriert von der indigenen

Navajo-Sandmalerei.

21 Als Mittlerfiguren zwischen japanischer und amerikanischer Kunst fungierten vor allem die

japanischen Künstler Okada Kenzo und Hasegawa Saburo, die in den 1950er Jahren in die

USA immigrierten (vgl. Winther-Tamaki 1997: 22ff.).

22 Der Essay basiert auf einem Vortrag, den Mark Tobey auf der Sixth National Conference of

the United States National Commission for Unesco in San Francisco im November 1957 ge-

halten hat. Das Thema der Konferenz lautete: »What Americans can do to promote mutual

understanding of cooperation.«

23 Die Beobachtung beruht auf einem Vergleich mit der Situation im Jahr 1933, als Tobey Japan

besuchte, in ein Zenkloster einkehrte und die Sumi-Tuschemalerei lernte. In den 1930er Jah-

ren habe er einen Hiatus zwischen Ost und West festgestellt. Künstlerische Einflüsse seien

relativ einseitig von Westen nach Osten verlaufen. So zeigte sich Japan stark von okziden-

talen Elementen geprägt. Umgekehrt habe der ostasiatische Einfluss so gut wie keine Aus-

wirkungen auf die Westküste Amerikas gehabt. Mit dem zweiten Weltkrieg hätte sich dies

grundlegend verändert, weil der europäische Einfluss stark zurückgedrängt worden sei (To-

bey 1956: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Über die Grenzen des Bildes

in der amerikanischen expressionistischen Kunst wichtig geworden: Einfachheit,

Direktheit und Spiritualität.

In Tobeys so genannten White Writings sind die Annäherungen und Verflech-

tungen zwischen östlicher und westlicher Malerei ins Bild gesetzt. Formen und Vo-

lumen bildlicher Repräsentation erscheinen darin völlig aufgelöst, ein Linienfeld

überzieht energetisch die Bildfläche. Dieses zeigt sich deutlich von der ostasia-

tischen Tradition der Tuschemalerei inspiriert, wobei jedoch eine Eigenheit von

Tobeys gemalten Grafismen darin besteht, das klassische Farbverhältnis (schwarze

Tusche auf weißem Grund) umzukehren. Dieser Prozess kulminiert in den so ge-

nannten White Writings, den weißen Schriftbildern auf anfangs schwarzem, dann

zunehmend verdecktem Grund. Tobey spricht von »[o]riental fragments – char-

acters which twist and turn drifting into Western zones, forever speaking of the

unity ofman’s spirit.« (zit.n.Winther-Tamaki 1997: 77). Der Effekt ist ein Allover der

Schriftmalerei: Das Gekritzel expandiert grafisch über die Bildfläche bis zum Bild-

rand und – imaginativ –über diesen hinaus. (Abb. 8) Aus diesemGrunde kann auch

Tobey mit Universal Field von 1949 die künstlerische Innovation des Allover-Painting

zugesprochen werden, zusammen mit seinem Zeitgenossen Jackson Pollock.24

Abb. 8: Mark Tobey, »Universal Field«, 1949, Tempera und Pastel

auf Pappe

Im universalen Feld des Bildes verflechten sich amerikanisch-expressive und

ostasiatisch-meditative Bildästhetiken in innovativer Weise. Die repräsentationale

Tiefenraumordnung des Tafelbildes ist aus dem Rahmen gefallen, ein offenes Bild

24 Parallelen in der Entwicklung des Allover-Painting lassen sich vor allem im Vergleich von

TobeysWhite Paintingsmit Jackson Pollocks Gemälden Composition (White, Black, Blue and Red

onWhite)(1948) undWhite Light (1954) feststellen.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Horizont als Limesfigur: Bilddifferenz und -transdifferenz 57

der Vernetzung dehnt sich über die Malfläche aus. Eine neue Kunst der transkul-

turellen Horizontverschmelzung manifestiert sich in diesem Abstraktionsprozess:

Nachdem der Horizont als Limesfigur einer ins Empirische gewendeten göttlichen

Bildordnung aus dem Tafelbild hinausgedrängt wurde, ersteht durch die Horizon-

talisierung und Grenzsprengung des Tafelbildes eine neue ikonische Ordnung der

Enthierarchisierung und Entdifferenzierung auf. Mit dem Entschwinden des Ho-

rizonts als bildliche Limesfigur ist die kulturelle Bilddifferenz zwischen westlicher

und ostasiatischer Malerei einer Transdifferenz gewichen.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451472-002 - am 15.02.2026, 00:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

