
Ulrike Peisker

Unbeabsichtigt vergeben?
Zur Problematik des Vergeben-Wollens

In ihrem Roman Spieltrieb lässt die Schriftstellerin Juli Zeh eine 
ihrer Hauptfiguren, Smutek, einen Dialog mit seiner Frau führen, 
nachdem dieser feststellen musste, dass sie ihm jahrelang einen Teil 
ihrer Lebensgeschichte verschwiegen hatte, und Zeh versieht die­
sen Dialog anschließend erzählerisch mit einem bemerkenswerten 
Kommentar:

„Jeder hat Gründe und ein Recht zu schweigen. Aber wenn man schon 
spricht, kann man versuchen, bei der Wahrheit zu bleiben, nicht wahr?“
„Du redest, als hättest du mir verziehen.“
„Verziehen?“
Diese Option im menschlichen Miteinander war Smutek entfallen.1

Des Bemerkens wert ist dieser Kommentar insofern als er – ganz en 
passant – ein intuitives Vorverständnis von Vergebung bzw. Verzei­
hen2 fundamental infragestellt, das auch der Behandlung von Verge­
bung im Rahmen dieses Bandes zugrunde zu liegen scheint. Dieser 
Band fragt nach den Bedingungen und der Gestalt von emotionaler 
Verletzlichkeit und Verletzungen und nach möglichen Modi des Um­
gangs mit beidem. Thematisiert man Vergebung als Umgangsform 
mit Verletzungen, dann scheint sie als bewusst vollzogene Handlung, 
als (pro)aktiver Gestus in den Blick zu geraten. Juli Zehs Smutek 
hingegen scheint Vergebung gar nicht im Sinn gehabt zu haben; 
erst daraufhin angesprochen fällt ihm dieser Topos wieder ein, und 

1 Zeh, Juli, Spieltrieb, München 212006, 436.
2 Entsprechend dem alltäglichen Sprachgebrauch verwende ich die Begriffe des 

Verzeihens und Vergebens synonym. Zu einer ausführlichen Begründung der 
synonymen Verwendung vgl. Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. 
Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in 
Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 8f.

197

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch lässt seine Art zu reden und sich zu verhalten seine Frau emp­
finden, als wäre ihr durch ihn vergeben worden. Lässt sich tatsäch­
lich vergeben, ohne dies zu intendieren – lässt sich möglicherweise 
nur vergeben, ohne es zu intendieren? Diese Frage gewinnt auch da­
durch an Virulenz, dass die erklärte Absicht, jemandem zu vergeben, 
einen schalen Beigeschmack hat. Wenn uns jemand als Vergeben-
Woller gegenübertritt, mag das ein ungutes Gefühl auslösen und 
das, obwohl die Vergebung gesellschaftlich eigentlich einen gute Ruf 
zu genießen scheint. Doch auf das demütige Eingeständnis „Es tut 
mir leid“ scheint die Zusage „Ich vergebe dir“ seltsamerweise selten 
angemessen, auch wenn sie sachlogisch selbstverständlich keine un­
sinnige Antwort auf solch ein Eingeständnis ist. Aber gestünden wir 
jemandem ein, dass uns irgendetwas ehrlich leidtut, und bekämen 
zur Antwort „Ich vergebe dir“ – wollten wir unser Eingeständnis 
nicht am liebsten zurückziehen, weil wir uns fragen würden, was 
demjenigen eigentlich einfiele, sich uns gegenüber zum großen Ver­
geber aufzuschwingen, ohne zu erkennen zu geben, dass nicht wir 
allein verantwortlich für den Lauf unserer gemeinsamen Geschichte 
sind?

Dieses ungute Gefühl, das einen beschleichen mag, ist recht leicht 
erklärt: Mit seinem Vergeben-Wollen nimmt der Vergeben-Woller 
eine Vereindeutigung der Situation vor, die unseren alltäglich sich 
aufwiegenden Wogen von Streiten, Enttäuschungen, Vertrauensbrü­
chen und ähnlichem schlicht meist nicht eignet. In der Regel sind 
die Situationen, die potentiell nach Vergebung rufen, komplexer, 
als dass einer schuld ist und der andere nicht. Wenn uns jemand 
eingesteht, dass ihm etwas ehrlich leidtut, wäre es doch sehr häufig 
angemessen zu antworten, dass es einem selbst auch leidtut und 
damit eben zum Ausdruck zu bringen, dass man sich der Verwick­
lungen bewusst ist, die zu dem Verhalten des anderen geführt haben 
und dass man sich darüber hinaus im Klaren darüber ist, selbst 
Teil der Geschichte zu sein, die Vorgeschichte zu dem Bruch in der 
Beziehung ist, den es zu kitten gilt. Ein Vergeben-Woller trägt dem 
aber nicht Rechnung, sondern zeichnet ein ganz klares Bild von 
Schuld und Unschuld: „Ich Vergeber, du nichts.“

Ulrike Peisker

198

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch auch unabhängig davon, ob der Vergeben-Woller die eigene 
Verstrickung3 in die Umstände anerkennt, scheint zwischenmensch­
liche Vergebung in gewisser Weise anfällig zu sein für eine Art 
Gleichgültigkeit gegenüber den Entstehungsgeschichten der jeweils 
fraglichen Situation. Das bedeutet nicht, dass Vergebung per se blind 
ist für die jeweiligen Hintergründe, aber sie wirkt nicht selten prä­
disponiert für eine solche Indifferenz, insofern die Eindeutigkeit 
in Form des Urteils schuldig/unschuldig, die die Vergebung einer 
Situation einträgt, ignorant zu sein scheint gegenüber den Grün­
den, die jemand hatte, so und so zu handeln. Man muss nicht so 
weit gehen wie Friedrich Nietzsche, der meint, man könne einen 
Schuldigen bis zur Unschuldigkeit entschulden, wäre man sich nur 
der jeweiligen Vorgeschichte in vollem Umfang gewahr und könnte 
dadurch zeigen, inwiefern der für schuldig Befundene notwendiger­
weise so und so handeln musste:

Wenn die Kenntniss, welche der Vertheidiger eines Verbrechers von 
dem Fall und seiner Vorgeschichte hat, weit genug reicht, so müssen die 
sogenannten Milderungsgründe, welche er der Reihe nach vorbringt, 
endlich die ganze Schuld hinwegmildern. Oder, noch deutlicher: der 
Vertheidiger wird schrittweise jenes verurtheilende und Strafe zumes­
sende Erstaunen mildern und zuletzt ganz aufheben, indem er jeden 
ehrlichen Zuhörer zu dem inneren Geständniss nöthigt: „er musste so 
handeln, wie er gehandelt hat; wir würden, wenn wir straften, die ewige 
Notwendigkeit bestrafen.“4

So berechtigt der Hinweis ist, dass die Kausalität einer Handlung 
theoretisch vollständig nachzuverfolgen ist, so vorsichtig wird man 
sein müssen, eilig ihre Entschuldbarkeit daraus abzuleiten. Hand­
lungen sind nicht notwendig entschuldbar, wenn wir nur die Grün­
de für die jeweilige Handlung kennen oder anerkennen, ihnen also 
nicht ignorant gegenüber wären. Aber eine zu eindeutige Zuschrei­
bung von Schuld und Unschuld, wie sie die Vergebung einträgt, 
erweckt den Eindruck, als hätte man es in aller Regel mit Menschen 
der Art von Shakespeare-Bösewichten zu tun, die keinen anderen 

3 Zum Verstricktsein in Geschichten vgl. Schapp, Wilhelm, In Geschichten ver­
strickt. Zum Sein von Mensch und Ding, RoteReihe 10, Frankfurt a.M. 52012.

4 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches II, in: ders., Sämtliche 
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Bd. 2, hg. v. Giorgio Colli/Mazzi­
no Montinari, München ²1988, 367–704, 559.

Unbeabsichtigt vergeben?

199

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund für ihr verletzendes Verhalten haben, als böse sein zu wollen. 
Menschen treten jedoch in der Regel nicht auf mit einem Ethos von 
„Huhu, ich bin der Bösewicht und Bösestun ist meine Pflicht.“ Viel­
mehr haben auch Menschen, die verletzend handeln, ihre Gründe, 
wenn man mit Rüdiger Bittner Handlungsgründe als Zustände und 
Ereignisse, als Züge einer Situation versteht, auf die wir reagieren5: 
„ein Grund sein, aus dem jemand etwas tut, das ist soviel wie, etwas 
sein, auf das die betreffende Handlung eine Reaktion ist“6. Vielleicht 
würden wir urteilen, dass die Gründe dieser Menschen in unseren 
Augen nicht genügend gut waren, um das verletzende Verhalten zu 
rechtfertigen, aber Gründe haben sie allemal und die sind in der 
Regel nicht das Verletzen-Wollen an sich. Tritt uns nun jemand mit 
der dezidierten Absicht gegenüber, uns zu vergeben, sagt dies etwas 
aus über die Haltung des Vergeben-Wollers zu uns und unseren 
Gründen, das der Beziehung möglicherweise ähnlich abträglich sein 
könnte, wie das vorausgegangene verletzende Verhalten.7 Was genau 
könnte also das Problem mit dem Vergeben-Wollen, mit der Absicht 
zu vergeben sein, und wie ließe sich vor diesem Hintergrund von 
Vergebung reden, ohne dass diese Rede einen schalen Beigeschmack 
erhält?

Die Skepsis gegenüber absichtsvollem Vergeben nährt sich aller­
dings nicht nur aus den ungünstigen Implikationen für das zwi­
schenmenschliche Miteinander, sondern ebenso aus denkerischen 
Schwierigkeiten. Wie könnte eine Absicht zu vergeben überhaupt 
gedacht werden, wenn Vergebung zumindest auch, wie weithin an­
genommen, das Aufgeben negativer Emotionen gegenüber dem Ver­
letzer beinhaltet. So halten Paul M. Hughes und Brandon Warmke 
in der Stanford Encyclopedia of Philosophy etwa fest: „Commonly, 
forgiveness is thought to involve the giving up of certain negative 
emotions towards the wrongdoer, the forbearance of negative reac­
tions against the wrongdoer, and possibly the restoration of the 

5 Vgl. Bittner, Rüdiger, Aus Gründen handeln, Ideen und Argumente, Berlin 2005, 
81–86.

6 A.a.O., 81.
7 Vgl. Bittner, Rüdiger, Verwüstung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp 

Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und 
Religion, Würzburg 2004, 98–103, 101f.

Ulrike Peisker

200

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


relationship with the wrongdoer.“8 Entziehen sich Emotionen jedoch 
nicht unserer Verfügbarkeit? Unterstehen Emotionen tatsächlich un­
serem Willen oder ist unser Wollen vielmehr dem Einfluss unserer 
Emotionen unterstellt? Kann das Aufgeben negativer Emotionen 
dann überhaupt eine freie und autonome Handlung(-sentscheidung) 
sein? Und gesetzt den Fall, diese Fragen wären zu verneinen, müsste 
Vergebung dann als reines Abfallprodukt einer Ursache-Wirkungs­
kette verstanden werden, die eben das Entschwundensein (passiver 
Modus) negativer Emotionen zum Ergebnis hat, nicht aber eine au­
tonom und frei intendierte Handlung ist? Müssten wir dann davon 
ausgehen, dass zu vergeben uns lediglich zustoßen kann; wenn man 
diesen Vorgang nicht gleich ganz dem Zufall preisgeben will und 
sich infolgedessen damit einverstanden zeigen müsste, dass man „aus 
Versehen“ vergeben kann?

Diesen Fragen werden wir im Folgenden in vier Schritten nach­
gehen. Erstens: Inwiefern lässt sich mit Vergebung nichts beabsichti­
gen? Zweitens: Inwiefern lässt sich Vergebung nicht beabsichtigen? 
Drittens: Könnte sich – wie für Smutek und seine Frau – Vergebung 
erst retrospektiv als „Vergebenheit“ erschließen? Und wenn ja, dann 
wäre viertens die Frage, wie.

8 Hughes, Paul M./Warmke, Brandon, Forgiveness, in: Edward N. Zalta (Hg.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics Research Lab. 
Stanford University (2017), URL: https://plato.stanford.edu/archives/sum2017
/entries/forgiveness/ (Zugriff:10.08.2018). Susanne Boshammer argumentiert in 
diesem Band gegen ein solches sentimenatlistisches, also auf der Veränderung 
von Gefühlen basierendes Vergebungsverständnis. Boshammer geht von dem 
Vergebungsprivileg der „Opfer“ (gegenüber Dritten) aus und sieht dieses Privileg 
nicht haltbar auf der Grundlage eines sentimentalistischen Vergebungsverständ­
nisses, insofern nicht nur die Opfer einer Verletzung, sondern auch Dritte Empö­
rung empfinden und diese aufgeben können. Zu fragen wäre allerdings, ob die 
Empörung der direkt Betroffenen nicht von anderer Qualität ist als die Dritter 
bzw. ob es sich bei dem negativen Gefühl, das sich beim Vergeben ändert, 
nicht primär um den Schmerz handelt, den das Verletztsein hervorruft, als um 
moralische Empörung und somit um einen (Gefühls)Zustand, den sehr wohl 
ausschließlich direkt Betroffene empfinden und insofern als einzige „privilegiert“ 
wären zu vergeben. Zum Schmerz emotionaler Verletzungen als Gegenstand 
zwischenmenschlicher Vergebung gegenüber begangenem moralischem Unrecht 
als ihrem Gegenstand vgl. ausführlich Peisker (s. Anm. 2), 69–75.

Unbeabsichtigt vergeben?

201

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness


1 Lässt sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?

Beginnen wir also für eine erste Annäherung an eine Verhältnisbe­
stimmung von absichtsvollem Handeln und Vergebung mit der ers­
ten Frage, inwiefern sich mit Vergebung nichts beabsichtigen lässt. 
Auf den ersten Blick scheint die Annahme, dass man die Vergebung 
nicht nutzen kann, um mit ihr eine bestimmte (äußere) Absicht 
zu verfolgen, wohl relativ einleuchtend. Wie so oft, wenn Dinge 
nur Mittel zum Zweck sind, hat man auch bei der Vergebung den 
Eindruck, sie werde gewissermaßen ausgehöhlt, wenn man sie ge­
zielt zum Erreichen irgendwelcher Ziele einsetzt. Jemand, der also 
beispielsweise vergibt, um sich zu rächen, etwa indem er durch 
sein „Vergeben“ die eigene moralische Überlegenheit demonstriert, 
vergibt wohl nur in Anführungszeichen.9 Er legt also ein Verhalten 
an den Tag, was zwar nach außen hin wie Vergebung aussieht, sich 
aber nicht aus den Motivationen speist, von denen wir sagen wür­
den, dass es ihrer bedarf, um das, was wie Vergebung aussieht, auch 
wirklich Vergebung nennen zu können. Und auch wenn dabei noch 
nicht einmal solch der Vergebung entgegengesetzte Intentionen wie 
Rachegedanken eine Rolle spielen, sondern beispielsweise lediglich 
das Anliegen, der gesellschaftlichen Achtung teilhaftig zu werden, 
die sich mit dem Vergeben, weniger aber mit dem Rächen verdienen 
lässt10, scheint doch Vergebung höchstens ihrer Form, nicht aber 
ihrem Wesen nach vorzuliegen.

Damit von Vergebung die Rede sein kann, scheint kein Kalkül 
vorliegen zu dürfen, wie Jacques Derrida prominent konstatiert: 
„Ein ‚zweckbestimmtes‘ Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein 
eine politische Strategie oder psychotherapeutische Ökonomie“11. 
Doch Derrida würde noch weitergehen. Er hält es nicht nur für 
ausgeschlossen, dass Vergebung mit der Absicht vollzogen wird, 
vergebungsuntypische Dinge wie Rache oder Reputationspflege zu 
erreichen, sondern er hält es genauso ausgeschlossen, noch von 

9 Sjöström, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, Rache und ihre Beziehung zu 
Strafe und Vergebung aus psychologischer Perspektive, in: Thorsten Moos/Ste­
fan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, 
Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2015, 51–68, 60–65.

10 Vgl. den Beitrag von Sonja Fücker in diesem Band.
11 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbe­

dingt und jenseits der Souveränität, in: Lettre International 48 (2000), 10–18, 16.

Ulrike Peisker

202

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergebung zu sprechen, wenn man sie zum Zwecke der Therapie, 
der Versöhnung oder Beziehungsbesserung praktizieren möchte. „Je­
desmal“, so Derrida,

wenn das Vergeben im Dienste eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam 
und rein geistig (Freikaufen oder Erlösen, Heil), jedesmal wenn es 
versucht, eine Normalität wiederherzustellen (eine soziale, nationale, 
politische, psychologische), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch 
irgendeine Therapie oder Ökologie des Gedächtnisses, dann ist die 
„Vergebung“ nicht rein – noch ist es ihr Begriff.12

Dies dürfte bereits etwas weniger intuitiv sein. Wozu sollte man 
sonst vergeben, wenn nicht dafür, die Beziehung wieder in Ordnung 
zu bringen, sich zu versöhnen und den entstandenen Bruch zu repa­
rieren? Was wäre falsch daran, wenn man dies mit der Vergebung 
beabsichtigt?

Das Problem, das Derrida hier sieht, ist, dass Vergebung durch 
die Einbindung in eine Mittel-Zweck-Relation einer ökonomischen 
Logik unterworfen wird und dadurch den Modus des Tausches statt 
der Gabe annähme.13 Und ein ökonomisches Verständnis von Verge­
bung im Modus des Tausches statt der Gabe, hätte weitreichende 
Folgen für dieses Verständnis, die dem Phänomen möglicherweise 
nicht gerecht werden: Versteht man die Vergebung als strukturell 
ökonomisches Geschehen, müsste man nämlich folglich auch die 
Beteiligten als ökonomisch Handelnde begreifen. Ökonomisches 
Handeln wiederum ist rationales und planvolles Handeln, das auf 
der Kalkulierbarkeit von Kosten und Nutzen basiert und dadurch 
auch selbst kalkulierbar wird. Insofern bietet eine ökonomische 
Struktur Verlässlichkeit in dem Sinne, dass sie Raum für begründete 
Erwartungen bezüglich des Handelns des Gegenübers bietet. Eine 
erbrachte Vorleistung schafft die Grundlage für den Anspruch auf 
die vereinbarte Gegenleistung und macht sie einforderbar.14 Derjeni­

12 A.a.O., 10.
13 Vgl. a.a.O.; Derrida, Jacques, Vergeben. Das Nichtvergebbare und das Unver­

jährbare. Aus dem Französischen von Markus Sedlaczek, Wien 22022.
14 Vgl. Sedláček, Thomáš, Die Ökonomie von Gut und Böse, München 42013, 

28f.; Weitz, Bernd O./Eckstein, Anna, VWL Grundwissen, Freiburg 52019, 10–
13; May, Hermann/May, Ulla, Wirtschaftsbürger-Taschenbuch. Wirtschaftliches 
und rechtliches Grundwissen, München 82009, 5f; Kodalle, Klaus-Michael, Ver­
zeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhältnisse, München 
2013, 65.

Unbeabsichtigt vergeben?

203

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge, der vergibt und dabei auf die Besserung des Gegenübers und 
der Beziehung sinnt, stellt seine Vergebung gewissermaßen unter 
einen Vorbehalt. Sie gilt, vorbehaltlich des Eintretens der anvisier­
ten Besserung, der Therapie, wie Derrida sagen würde (s.o.). Aber 
was geschieht, wenn diese Besserung nicht eintritt. Ist dann die 
Vergebung nicht mehr gültig? War sie dann nie gültig? Wurde dann 
überhaupt vergeben, wenn Vergebung zurückgezogen werden könn­
te? Und umgekehrt: Träte die Verbesserung ein, dürfte dann der, 
dem Vergebung unter dieser Bedingung in Aussicht gestellt wurde, 
darauf bestehen, Vergebung zu erhalten? Wäre nicht derjenige, der 
der Forderung nachkommt, sich zu bessern, infolgedessen in der 
Position, für die erbrachte Leistung im Gegenzug die Vergebung 
einzufordern?

Von hier aus dürfte deutlich werden, inwiefern eine ökonomi­
sche Struktur der Vergebung problematisch wäre. Der Gedanke, die 
Vergebung wäre ein einforderbares Verhalten, auf das man einen 
(Rechts-)Anspruch haben kann und zu dem man sein Gegenüber 
quasi verpflichten kann, widerstrebt einem intuitiven Vorverständnis 
von Vergebung ebenso wie die Vorstellung, man könnte die eigene 
Vergebung unter einen Vorbehalt stellen und ihre Wirksamkeit nur 
im Falle der Erfüllung irgendwelcher Bedingungen wirklich wirk­
sam werden lassen.15 „[Vergebung] ist eben kein Vertrag mit klein­
gedruckten Klauseln“, wie der Philosoph und Kulturwissenschaftler 
Thomas H. Macho formuliert. Wäre sie es, wäre sie „nur ein Pakt, 
eine spezielle Form des Ablaßhandels“16. Eine ökonomische Struktur 
der Vergebung hält sozusagen der Prüfung am Phänomen nicht 
stand. Wenn sich mit der Vergebung allerdings nichts beabsichtigen 
lässt, ohne dass Vergebung aufhört, Vergebung zu sein, dann ist 
zwischenmenschliche Vergebung an einen prekären Ort verwiesen, 

15 Vgl. beispielsweise Scheiber, Karin, Vergebung. Eine systematisch-theologische 
Untersuchung, Religion in Philosophy und Theology 21, Tübingen 2006, 307f.; 
Kolnai, Aurel, Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 74 
(1973/1974), 91–106, 101f.; Hallich, Oliver, Can the Paradox of Forgiveness Be 
Dissolved?, in: Ethical Theory and Moral Practice 16 (2013), 999–1017, 1002–
1007; Kodalle (s. Anm. 14), 14 meint, es könne nicht angehen, einen Vergebungs­
akt als „Einlösung einer moralischen Forderung zu interpretieren“, möchte aber 
immerhin eine „schwache Form des Verpflichtetseins zum Verzeihen einräumen“.

16 Thomas H. Macho, Fragment über die Verzeihung, in: Zeitmitschrift 4 (1988), 
135–145, 143.

Ulrike Peisker

204

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn weshalb sollte man Vergebung selbst beabsichtigen, wenn man 
mit ihr nichts beabsichtigen kann?

2 Lässt sich Vergebung selbst beabsichtigen?

Angesichts der vorausgegangenen Erläuterungen stellt sich nun also 
die zweite der eingangs angekündigten Fragen, die es zu erörtern 
gilt: Inwiefern lässt sich Vergebung an sich beabsichtigen oder nicht 
beabsichtigen? Hier lassen sich zwei Aspekte unterscheiden, nämlich 
erstens: Inwiefern bietet sich Vergebung ihrer Sache nach nicht an, 
beabsichtigt zu werden und zweitens: Wieso ist es problematisch, 
wenn wir sie dann doch beabsichtigen? Widmen wir uns zunächst 
dem ersten Aspekt als unmittelbarer Fortführung der bisherigen Ge­
danken. Vergebung ist wenig attraktiv, so hatte sich bisher gezeigt, 
weil man mit ihr nicht beabsichtigen kann, was angesichts von 
Brüchen in Beziehungen jedoch häufig unser Bedürfnis ist, wenn 
uns etwas an den fraglichen Personen liegt, nämlich die Beziehung 
wieder ins Lot zu bringen, eine Besserung zu erzielen und sich 
zu versöhnen. Dass man also mit Vergebung nichts beabsichtigen 
kann, trägt dazu bei, dass fraglich wird, wieso man Vergebung selbst 
beabsichtigen wollen sollte.

Darüber hinaus trägt ein weiterer Aspekt zu dieser Unattraktivität 
von Vergebung bei: sie läuft Gerechtigkeitsbedürfnissen zuwider. 
Darin unterscheidet sich die Vergebung von anderen, vergeltenden 
Umgangsformen mit Schuld grundsätzlich: sie folgt einer anderen 
Logik. Während ausgleichende Umgangsformen mit Verletzungen 
wie Strafe, Rache oder Wiedergutmachung einer nachvollziehbaren 
und scheinbar unmittelbar einleuchtenden Logik von ausgleichen­
der Gerechtigkeit und Reziprozität folgen, scheint Vergebung dieser 
Logik gerade nicht zu folgen. Unser Gerechtigkeitsdenken ist ge­
prägt von Entsprechungs- und Gegenseitigkeitserwartungen – eine 
Logik, die unser gesamtes Zusammenleben zutiefst durchdringt und 
der unmittelbare Plausibilität eignet.17 „Auch heute noch, in unserer 

17 Vgl. Maes, Jürgen, Gerechtigkeitsmotiv und sozialethische Orientierung. Der 
Glaube an eine gerechte Welt und seine Implikationen für ethische Werthal­
tung, in: Erwachsenenbildung 3 (2009), 125–128; Maes, Jürgen, Gerechtigkeit 
und Eigennutz. Macht und Mythos zweier Motive, in: Kai Horstmann/Michael 

Unbeabsichtigt vergeben?

205

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Gesellschaft“, so der Philosoph Fabian Bernhardt, „ist die 
Idee der Gerechtigkeit auf die Idee eines Gleichgewichts bezogen. 
Justitia hält noch immer eine Waage in der Hand“18. Die Logik der 
Vergebung, die nicht auf der ökonomischen Logik von Austausch, 
Gegenseitigkeit und Ausgleich zu beruhen scheint, steht dem entge­
gen und ist nicht in derselben Weise intuitiv ergreifbar: Den Impuls 
„Das geschieht ihm recht!“ empfinden wir, wenn jemanden die ge­
rechte Strafe ereilt, nicht, wenn jemandem unverhofft vergeben wird.

Wenn es bei der Vergebung aber weder um das Bedürfnis des 
Verletzten nach einer Beziehungsbesserung oder Versöhnung gehen 
kann noch um das Gerechtigkeitsbedürfnis des Verletzten, was soll 
dann das Moment sein, das einen Verletzten zur Vergebung bewegt? 
Wir kennen es aus eigenen Erfahrungen und zahlreichen Beispielen 
des Fiktiven: Man kann genüsslich in Rachefantasien schwelgen19 

– wer aber gibt sich stundenlang lebendigen Vergebungsfantasien 
hin, in denen man sich lustvoll möglichst plastisch ausmalt, wie das 
ideale Aufeinandertreffen zwischen einem selbst und demjenigen, 
dem man vergeben möchte, abliefe; was derjenige sagen würde, 
was man erwidern würde; wie er schauen würde, wenn man genüss­
lich vergibt und wessen Augen diese Szene bestenfalls beobachten 
würden, um maximalen Genuss bei der Vergebung zu verspüren? 
Für das Phänomen der Rachefantasie scheint es keine Entsprechung 
einer Vergebungsfantasie zu geben. Und entsprechend ist auch das 
Motiv zur Vergebung nicht in der Weise nachvollziehbar wie das 
Motiv zur Rache. „Wer einen festen Rachevorsatz unerledigt in sich 
trägt“, so der Philosoph Peter Sloterdijk, „ist vor Sinnproblemen bis 
auf weiteres sicher“20, denn „[d]ie tiefe Einfachheit der Rache befrie­
digt das allzu menschliche Bedürfnis nach starker Motivierung. Ein 
Motiv, ein Agent, eine notwendige Tat: Das ergibt das Formular zum 
vollkommenen Projekt.“21 Die Rache, so macht Sloterdijk deutlich, 

Hüttenhoff/Heinz Koriath (Hg.), Gerechtigkeit – eine Illusion? Interdisziplinäre 
Ringvorlesung Saarbrücken WS 2002/3, Symposion. Anstöße zur interdiszipli­
nären Verständigung 5, Münster 2004, 125–143, bes. 131–136.

18 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 
232.

19 Vgl. a.a.O., 254–256.273–281.
20 Sloterdijk, Peter, Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch, Suhrkamp 

Taschenbuch 3990, Frankfurt a.M. 52019, 98.
21 Ebd.

Ulrike Peisker

206

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat nicht dasselbe Problem wie die Vergebung, krampfhaft nach 
einem Motiv suchen zu müssen. Vergebung hat – anders als die 
Rache – nichts Projekthaftes. Während das Gefühl der Lust auf 
Rache sich von selbst erklärt, weil es eben eine Lust ist und die 
beflügelnde Form des Vorhabens annimmt, müsste man für so etwas 
wie eine „Lust auf Vergebung“ zu Erklärungen anheben, wie sich 
eine solche Lust anfühlen soll, denn Vergebung hat – soweit wir 
bisher gesehen haben – nichts Lustvolles an sich und lädt nicht in 
selber Weise wie die Rache zu fiebrig engagiertem Projektieren ein. 
Wir hätten manches Mal vielleicht nicht übel Lust, uns zu rächen. 
Wer aber kennt schon das Gefühl, nicht übel Lust zu haben, zu 
vergeben? Dies ist jedoch ein nicht unerhebliches Problem für die 
Vergebung, denn, so erläutert Robert Spaemann in Bezug auf Hand­
lungsmotivationen: „Um etwas zu tun, was an sich gut ist, muß es 
auch in irgendeinem Sinne für mich gut sein, denn es muß mir zum 
Motiv werden können, und ich muß darin auf irgendeine Weise eine 
Befriedigung finden, sonst würde ich es gar nicht wollen können.“22 

In welchem Klima kann Vergebung dann gedeihen, wenn es nicht 
das der Gerechtigkeit oder des Lustgewinns ist? Wo läge der benefit 
des Vergebens für den Vergebenden, von dem Spaemann meint, es 
bauche ihn, um zu solchem handeln motiviert zu werden? Wenn 
man also fragt, inwiefern sich Vergebung nicht beabsichtigen lässt, 
dann lässt sich zunächst festhalten, dass sich Vergebung gewisserma­
ßen widerspenstig dazu verhält, gewollt zu werden. Sie biedert sich 
uns nicht an. Ihre Anmutungsqualität ist keine solche, die sich uns 
unmittelbar und intuitiv erschließt. Es ist nichts Lustvolles an ihr, sie 
entspricht nicht dem Gerechtigkeitsdenken, kurz: es ist nicht klar, 
was Vergebung überhaupt in einer Weise attraktiv machen würde, 
dass wir sie beabsichtigen wollen würden.

Darüber hinaus ergibt sich jedoch ein weiteres Problem hin­
sichtlich des Vergeben-Wollens. Dass sich Vergebung einer Entspre­
chungs- und Gegenseitigkeitslogik zu widersetzen scheint, die auf 
Gerechtigkeit zielt, könnte weiter greifen als nur Vor- und Gegenleis­
tungen für Vergebung auszuschließen und damit das Vergeben-Wol­
len noch auf andere Weise problematisch machen. Nicht nur, dass 
schwierig zu erklären ist, was uns vergeben wollen lässt – auch ge­

22 Spaemann, Robert, Moralische Grundbegriffe, beck’sche Reihe 256, München 
72004, 27.

Unbeabsichtigt vergeben?

207

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt den Fall, wir würden – warum auch immer – vergeben wollen, 
könnte das ein Problem für die Vergebung sein. Sie scheint sich auf 
fundamentalere Weise gegen Intentionalität zu sperren. Schon al­
lein ein Bewusstsein davon zu vergeben beziehungsweise Vergebung 
zu erhalten könnte die Vergebung womöglich in Reziprozitätsver­
hältnisse einbinden. Möglicherweise lässt sich zwischenmenschliche 
Vergebung als bewusster und intentionaler Akt nicht denken, ohne 
sie in eine ökonomische Struktur einzubinden. Dann ließe sie sich 
jedoch entweder gar nicht – oder aber nicht als bewusster und inten­
tionaler Akt – denken, denn die Einbindung in eine ökonomische 
Struktur, so hatte sich gezeigt, würde die Vergebung annullieren. 
Derrida formuliert dies in ähnlicher Weise für die Gabe. Echte Gabe, 
so meint Derrida, ist eine Gabe, die durch den Empfänger nicht 
erwidert und vom Geber nicht mit Blick auf irgendeinen Nutzen 
gegeben wird.23 Doch schon die Identifikation der Gabe als Gabe 
durch den Geber und den Empfänger würde dazu führen, weil das 
Erkennen der Gabe durch den Empfänger, sobald dieser etwas ihm 
als Gabe gegeben erkennt, schon ein Anerkennen der Gabe wäre 
und eine Art symbolische Erwiderung.24 Und genauso wäre das 
Bewusstsein des Gebers, etwas als Gabe zu geben schon eine sym­
bolische Gratifikation, wenn man sich etwa in seiner Freigebigkeit 
und Güte gefällt oder auch nur Freude an der Freude des Beschenk­
ten hat. Derrida spricht in diesem Zusammenhang von einer „Art 
selbstgefälliger und narzißtischer Dankbarkeit“25, mit der man sich 
selbst zirkulär Anerkennung erweisen würde. Sobald man sich der 
Gabe beziehungsweise des Gebens als solchem bewusst ist, bindet 
man die Gabe in ein ökonomisches Tauschgeschehen ein mit allen 
Folgen, die sich oben bereits gezeigt hatten. Deswegen kann Derri­
da davon sprechen, dass die Dinge, die notwendig sind, um von 
einem Gabeereignis sprechen zu können, nämlich Geber, Gabe und 
Empfänger, zugleich die Dinge sind, die es unmöglich machen, noch 
davon zu sprechen: „Die Bedingungen der Möglichkeit der Gabe 
nämlich (daß irgend ‚einer‘ irgend ‚etwas‘ irgend ‚einem anderen‘ 
gibt)“, so Derrida, „bezeichnen gleichzeitig die Bedingungen der Un­

23 Derrida, Jacques, Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Französischen von Andreas 
Knop und Michael Wetzel, München 1993, 22.

24 A.a.O., 36.
25 Ebd.

Ulrike Peisker

208

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichkeit der Gabe. […] [D]iese Bedingungen der Möglichkeit er­
geben [produire] oder definieren die Annullierung, die Vernichtung, 
die Zerstörung der Gabe“26.

Lässt sich dies auf die Vergebung übertragen? Müsste man, um 
Vergebung nicht automatisch zu annullieren, also eine Vergebung 
denken, bei der weder dem Vergeber bewusst ist, dass er vergibt, 
noch demjenigen, dem vergeben wird, dass ihm vergeben wird? 
Was soll Vergebung dann noch sein, wenn keiner derjenigen, die 
sie betrifft, etwas von ihr merken darf ? Um dieser Problematik zu 
begegnen, scheint es lohnenswert, Derrida mit Jean-Luc Marion und 
Bernhard Waldenfels ins Gespräch zu bringen und von dort aus zu 
modifizieren.

3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschließen?

Erinnern wir uns noch einmal an Smutek und seine Frau. Offenkun­
dig hat Smutek – was auch immer er tat – nicht mit der Absicht 
getan zu vergeben und doch hat sich seiner Frau durch sein Ver­
halten eine Wirklichkeit erschlossen, in der es sich so anfühlt, als 
hätte er ihr vergeben (s.o.). Offenbar hat sich ein Gefühl dessen 
eingestellt, das ich im Folgenden in Anlehnung an den Begriff der 
Gegebenheit „Vergebenheit“ nenne. Könnte das In-Erscheinung-Tre­
ten von Vergebung in der Wahrnehmung von „Vergebenheit“ durch 
den Vergebungsempfänger liegen? Könnte diese Wahrnehmung des 
Empfängers den Vergeber allererst als solchen konstituieren? Wäre 
dies der Fall, würde sich der Vergeber sein Vergeber-Sein nicht selbst 
verdanken. Der Vergeber könnte sich entsprechend als ein solcher 
Vergeber gewahr werden, der sein Vergeber-Sein nicht als eigene 
Qualität und sein Vergeben nicht als autarken, selbst-initiierten Akt 
interpretieren kann, sondern gewissermaßen als „fremdverschuldet“. 
So macht Jean-Luc Marion etwa darauf aufmerksam, dass der „Ef­
fekt“ der Gabe nicht in der Hand des Gebers liegt. Ob eine Gabe 
ihren Effekt entfaltet, das heißt ob sie als Gabe verstanden und 
empfangen wird, entzieht sich der Kontrolle und Verfügbarkeit des 

26 A.a.O., 22.

Unbeabsichtigt vergeben?

209

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebers.27 Daher meint Marion, „dass also der Effekt keinen Geber 
für sein Sich-Geben benötigt“28 und der Empfänger die Gabe und 
den Geber konstituiere, weil sich in seinem Empfangen der Gabe 
als Gabe oder eben nicht als Gabe entscheide, ob ein Gabeereignis 
stattgefunden hat: „In der Tat: Erst darüber, dass es der Gabe-Emp­
fänger ihm bezeugt (was seiner Kontrolle entzogen bleibt), erhält 
der Geber das Bewusstsein, gegeben zu haben, folglich sein Selbstbe­
wusstsein.“29 Lässt sich dies auf die Vergebung übertragen? Könnte 
sich die Frage, ob Vergebung stattfindet, daran entscheiden, ob der 
Empfänger dessen, was als Vergebung gemeint ist, diese auch als 
solche erfährt, ob er feststellt, dass ihm vergeben worden ist, das 
heißt „Vergebenheit“ empfindet? Könnte sich also im Empfänger 
entscheiden, ob Vergebung sich ereignet und ein Vergeber vergeben 
hat? Nun ist es bei Marion, der dies in Bezug auf die Gabe, nicht 
die Vergebung formuliert, so, dass alles, was einem erscheint, als 
gegeben erscheinen kann: „Was sich zeigt, gibt sich zuerst.“30 Das 
hängt bei Marion damit zusammen, dass sein Interesse nicht eigent­
lich der Gabe als Phänomen gilt, sondern der Phänomenalität von 
Dingen überhaupt, das heißt ihrer Art und Weise zu erscheinen. 
Phänomenalität als solche charakterisiert Marion als Gegebenheit. 
Aus diesem Grund kann er formulieren, dass alles, was erscheint, als 
gegeben erscheint. Dass es jedoch auf diese Weise erscheint, hängt 
bei Marion, wie bereits erläutert, ausschließlich vom Empfänger ab.

Ob es sich anbietet, den phänomenologischen Begriff der Gege­
benheit so stark vom Akt des Gebens und der Gabe her zu denken, 
kann für den hier interessierenden Zusammenhang offengelassen 
werden – möglicherweise erscheint alles, was erscheint, als durch 
einen Akt des Gebens gegeben, möglicherweise nicht.31 Offensicht­
lich dürfte jedoch sein, dass dies in Bezug auf das Vergeben nicht 

27 Marion, Jean-Luc, Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegeben­
heit, Freiburg i.Br. 2015, 179f.

28 A.a.O., 179.
29 A.a.O., 180.
30 Ebd.
31 Derrida gibt allerdings im Gespräch mit Marion zu bedenken: „I am not con­

vinced that between the use of Gegebenheit in phenomenology and […] the 
gift, there is a semantic continuity. I am not sure that when, of course, Husserl 
refers, extensively and constantly, to what is given to intuition, this given-ness, 
this Gegebenheit has an obvious and intelligible relationship to the gift, to 
being given as a gift. […] When Husserl says Gegebenheit, and when phenome­

Ulrike Peisker

210

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Fall ist: Nicht alles, was uns erscheint, kann uns als vergeben 
erscheinen. Vergebung hat nur in ganz spezifischen Situationen 
überhaupt ihren Ort, nämlich dort, wo eine ernsthafte, veritable Ver­
letzung stattgefunden hat. Nur wo eine solche Verletzung vorange­
gangen ist, könnte uns potentiell etwas als vergeben erscheinen. Um 
das präzise fassen zu können, bietet es sich an, Bernhard Waldenfelsʼ 
Konzept vom „antwortenden Geben“ beziehungsweise „nehmenden 
Geben“ zur Hilfe zu nehmen. Und damit kommen wir zu der vierten 
und letzten Frage, nämlich auf welche Art und Weise eine sich erst 
retrospektiv durch die Wahrnehmung des Empfängers erschließen­
de Vergebung gedacht werden kann und wie sich Vergebung in 
diesem Sinne vollzieht.

4 Wie vollzieht sich Vergebung?

Der Gedanke vom Geben und Vergeben als antwortendem Handeln 
steht bei Waldenfels im Zusammenhang seines Gesamtkonzepts 
einer „responsive[n] Rationalität“32, in dem er das Verhältnis zur 
Welt als ständiges Antworten auf fremde Ansprüche denkt und 
von dort aus eine Konzeption des Handelns entwickelt, die die 
„Responsivität als Grundzug menschlichen Verhaltens“33 ausweist. 

nologists in the broad sense say Gegebenheit, something is given, they refer 
simply to the passivity of intuition“ (Kearney, Richard/Derrida, Jacques/Marion, 
Jean-Luc, On the Gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc 
Marion. Moderated by Richard Kearney, in: John D. Caputo/Michael J. Scanlon 
[Hg.], God, the Gift and Postmodernism, Bloomington 1999, 54–78, 58). Auf die 
Konsequenzen eines solchen Phänomeologieverständnisses für das Phänomen 
der Gabe macht aufmerksam Dalferth, Ingolf Ulrich, Umsonst. Vom Schenken, 
Geben und Bekommen, in: Studia Theologica 59 (2005), 83–103, 83–86; vgl. 
auch ders., Alles umsonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der 
Gabe, in: Michael Gabel/Hans Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit der Gabe. 
Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussion, München 2007, 159–191, 
161–164.

32 Waldenfels, Bernhard, Antwort auf das Fremde. Grundzüge einer responsiven 
Phänomenologie, in: Bernhard Waldenfels/Iris Därmann (Hg.), Der Anspruch 
des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, München 1998, 35–49, 
45.

33 Ebd.; vgl. auch Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 13–
19.

Unbeabsichtigt vergeben?

211

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In allen unsere Handlungen, so meint Waldenfels, antworten wir 
auf einen fremden Anspruch, der zuvor an uns ergangen ist. Jede 
Handlung hat ihren Anfang nicht in uns, sondern außerhalb von uns 
und unser Handeln ist lediglich eine Antwort darauf.34 Man ist also 
im Sinne Waldenfels ein ständig zur Antwort Genötigter. Sofern man 
in irgendeiner Weise handelt, hat man sich dem Anspruch offenkun­
dig nicht entziehen können, auf den das Handeln eine Antwort ist. 
Auch das Geben und Vergeben versteht Waldenfels als antwortendes 
Handeln, also als Antworten auf einen fremden, äußeren Anspruch, 
der an einen ergeht und dem man sich nicht entziehen kann.

Mithilfe dieser Figur lässt sich die bei Marion eingezogene Uni­
versalität alles Erscheinenden als gegeben modifizieren für die Parti­
kularität von Erscheinendem als vergeben. Nur in solchen Situatio­
nen ergeht ein Anspruch an den Verletzten zu vergeben, wo eine 
Verletzung vorausgegangen ist. Das Problem, das jedoch bestehen 
bleibt, ist jenes, das unter der Chiffre des „Paradoxes der Verge­
bung“35 rangiert, nämlich, dass nicht zu plausibilisieren ist, inwie­
fern eine Situation ernsthafter Verletzung den Verletzten zur Verge­
bung reizen könnte. Der Ruf nach Vergebung, der fremde Anspruch, 
Vergebung zu gewähren, müsste schließlich in solchen Situationen 
als unumgänglich vernommen werden, in denen gerade nichts für 
die Vergebung zu sprechen scheint, eben weil eine ernsthafte Verlet­
zung stattgefunden hat. Es ist also, mit Waldenfels gesprochen, nach 
wie vor nicht zu plausibilieren, weshalb in einer Situation veritabler 
Verletzung plausiblerweise der Anspruch an den Verletzten ergehen 
sollte zu vergeben. Das Paradox bleibt irreduzibel bestehen.

Es nimmt daher kaum wunder, dass sowohl Derrida als auch 
Marion und Waldenfels in diesem Zusammenhang die Kategorie 

34 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Un-Ding der Gabe, in: Hans-Dieter Gon­
dek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Einsätze des Denkens. Zur Philosophie von 
Jacques Derrida, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1336, Frankfurt a.M., 
1997, 385–409, 395; ders. (s. Anm. 32), 47.

35 Zur Begrifflichkeit vgl. Kolnai (s. Anm. 15); der Sache nach vgl. Derrida (s. 
Anm. 11); vgl. auch Hallich (s. Anm. 15); Zaibert, Leo, The Paradox of Forgive­
ness, in: Journal of Moral Philosophy 6 (2009), 365–393; Schleiff, Matthias, 
Paradox und Praxis der Vergebung, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld 
und Vergebung. Festschrift für Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 
2017, 357–371, 363.

Ulrike Peisker

212

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Ereignishaften einführen, das einen unvorhersehbar trifft.36 

Der unbegründete, widervernünftige Anspruch, auf den das Verge­
ben eine Antwort ist, und die sich nicht nachvollziehbar aufdrän­
gende „Vergebbarkeit“37, die sich dem potentiellen Vergeber zeigt, 
sind so bestimmt als das „Möglich-Unmögliche“38, das einen gleich 
einem „Spuk“39 heimsucht. „Diese Heimsuchung ist die gespensti­
sche Struktur der Erfahrung des Ereignisses, und sie ist absolut 
wesentlich“40, denn das Ereignis ist als „absolute Überraschung“41 

unvorhersehbar und bricht unerwartet über einen herein. „Bevor es 
sich ereignet, kann das Ereignis mir nur als unmögliches erscheinen. 
Das heißt aber nicht, dass es nicht stattfinden kann, dass es nicht 
existiert; es heißt nur, dass ich es weder auf theoretische Weise 
aussagen noch es vorhersagen kann.“42

In diesem Sinne können wir der Vergebung nicht habhaft wer­
den. Aber genau darin könnte die Chance der Vergebung liegen. 
Dadurch, dass sich dem Verletzten die Verletzung unvorhersehbar 
und unkalkulierbar als vergebbar aufdrängt und ihn als fremder 
Anspruch zum Vergeben nötigt, ist das Vergeben-Wollen nichts, was 
sich der Vergeber zu seiner eigenen Gloria anrechnen kann. Im Ge­
genteil wird er sich seines Vergebens erst durch die Wahrnehmung 
von „Vergebenheit“ durch den Vergebungsempfänger bewusst. Ein 
Vergeber wäre kein Vergeben-Woller und damit könnte viel gewon­
nen sein. Die Ereignishaftigkeit der Vergebung wäre insofern die 
Bedingung ihrer Möglichkeit. Nur, wo Vergebung einen unvorher­
sehbar ereilt, ist sie davor gefeit, in eine Ökonomie oder Gönnerhaf­
tigkeit umzuschlagen.

36 Vgl. Derrida, Jacques, Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu 
sprechen, Berlin 2003, 27–31; Waldenfels (s. Anm. 34), 391; Marion (s. Anm. 27), 
188–212.

37 In Anlehnung an Marions Begriff der „Gebbarkeit“ der Gabe, mit dem er darauf 
abhebt, dass sich irgendetwas einem Geber als gebbar gleichsam aufdrängt: 
„Gebbarkeit gestattet nicht nur ein Sich-Geben(-lassen). Sie verlangt danach. Es 
geht um die Gabe als das, was gegeben werden muss“ (Marion [s. Anm. 27], 
196).

38 Derrida (s. Anm. 36), 51.
39 A.a.O., 36.
40 A.a.O., 38.
41 A.a.O., 35.
42 Ebd.

Unbeabsichtigt vergeben?

213

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versteht man Vergebung allerdings in diesem Sinne, dürfte zwei­
erlei deutlich sein: Erstens entzieht sich das Vergeben dann der Be- 
und Empfehlbarkeit. Wo zu vergeben kein intentionaler Akt ist, 
kann man einen Menschen auch nicht sinnvoll dazu verpflichten. 
Zweitens handelt es sich bei Vergebung entsprechend um ein absolu­
tes Spitzenphänomen, das einigermaßen rar sein dürfte. Vergebung 
könnte also möglicherweise realiter viel seltener stattfinden als – 
vor allem, aber nicht nur, in christlichen Foren – die Rede von ihr 
ist. Entsprechend würde es sich meines Erachtens empfehlen, spar­
samer von Vergebung zu sprechen. Ginge uns viel verloren, wenn 
wir anerkennten, dass wir seltener vergeben als wir uns und anderen 
angesichts gesellschaftlicher Vergebungsideale (s.o.) gerne glauben 
machen würden? Wohl kaum. Unser Handlungsrepertoire umfasst 
etliche Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen. Wir 
können versuchen, uns über das Schließen von Kompromissen ein­
ander wieder anzunähern und zu vertragen, wir können Wieder­
gutmachungs- und andere Ausgleichsversuche43 unternehmen, wir 
können versuchen das Verhalten unseres Gegenübers nachzuvollzie­
hen44, nachsichtig sein45 oder aber getrennter Wege gehen. Es muss 
nicht immer Vergebung sein.

43 Vgl. die Beiträge von Ulrike Link-Wieczorek und Lisanne Teuchert in diesem 
Band.

44 Vgl. den Beitrag von Sonja Fücker in diesem Band.
45 Vgl. den Beitrag von Susanne Boshammer in diesem Band.

Ulrike Peisker

214

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

