Ulrike Peisker
Unbeabsichtigt vergeben?

Zur Problematik des Vergeben-Wollens

In ihrem Roman Spieltrieb lasst die Schriftstellerin Juli Zeh eine
ihrer Hauptfiguren, Smutek, einen Dialog mit seiner Frau fiihren,
nachdem dieser feststellen musste, dass sie ihm jahrelang einen Teil
ihrer Lebensgeschichte verschwiegen hatte, und Zeh versieht die-
sen Dialog anschlieflend erzéhlerisch mit einem bemerkenswerten
Kommentar:

»Jeder hat Griinde und ein Recht zu schweigen. Aber wenn man schon
spricht, kann man versuchen, bei der Wahrheit zu bleiben, nicht wahr?“
»Du redest, als hittest du mir verziehen.*

Verziehen?*

Diese Option im menschlichen Miteinander war Smutek entfallen.!

Des Bemerkens wert ist dieser Kommentar insofern als er - ganz en
passant — ein intuitives Vorverstdndnis von Vergebung bzw. Verzei-
hen? fundamental infragestellt, das auch der Behandlung von Verge-
bung im Rahmen dieses Bandes zugrunde zu liegen scheint. Dieser
Band fragt nach den Bedingungen und der Gestalt von emotionaler
Verletzlichkeit und Verletzungen und nach méglichen Modi des Um-
gangs mit beidem. Thematisiert man Vergebung als Umgangsform
mit Verletzungen, dann scheint sie als bewusst vollzogene Handlung,
als (pro)aktiver Gestus in den Blick zu geraten. Juli Zehs Smutek
hingegen scheint Vergebung gar nicht im Sinn gehabt zu haben;
erst darauthin angesprochen féllt ihm dieser Topos wieder ein, und

1 Zeh, Juli, Spieltrieb, Miinchen 22006, 436.

2 Entsprechend dem alltdglichen Sprachgebrauch verwende ich die Begriffe des
Verzeihens und Vergebens synonym. Zu einer ausfithrlichen Begriindung der
synonymen Verwendung vgl. Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung.
Phdnomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in
Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 8f.

197

- am 21,01.2028, 00:08:34.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

doch lisst seine Art zu reden und sich zu verhalten seine Frau emp-
finden, als wére ihr durch ihn vergeben worden. Lisst sich tatsdch-
lich vergeben, ohne dies zu intendieren — ldsst sich moglicherweise
nur vergeben, ohne es zu intendieren? Diese Frage gewinnt auch da-
durch an Virulenz, dass die erkldrte Absicht, jemandem zu vergeben,
einen schalen Beigeschmack hat. Wenn uns jemand als Vergeben-
Woller gegeniibertritt, mag das ein ungutes Gefithl auslésen und
das, obwohl die Vergebung gesellschaftlich eigentlich einen gute Ruf
zu genieflen scheint. Doch auf das demiitige Eingestdndnis ,Es tut
mir leid“ scheint die Zusage ,Ich vergebe dir® seltsamerweise selten
angemessen, auch wenn sie sachlogisch selbstverstdndlich keine un-
sinnige Antwort auf solch ein Eingestédndnis ist. Aber gestiinden wir
jemandem ein, dass uns irgendetwas ehrlich leidtut, und bekdmen
zur Antwort ,Ich vergebe dir - wollten wir unser Eingestindnis
nicht am liebsten zuriickziehen, weil wir uns fragen wiirden, was
demjenigen eigentlich einfiele, sich uns gegeniiber zum grofien Ver-
geber aufzuschwingen, ohne zu erkennen zu geben, dass nicht wir
allein verantwortlich fiir den Lauf unserer gemeinsamen Geschichte
sind?

Dieses ungute Gefiihl, das einen beschleichen mag, ist recht leicht
erklart: Mit seinem Vergeben-Wollen nimmt der Vergeben-Woller
eine Vereindeutigung der Situation vor, die unseren alltdglich sich
aufwiegenden Wogen von Streiten, Enttduschungen, Vertrauensbrii-
chen und dhnlichem schlicht meist nicht eignet. In der Regel sind
die Situationen, die potentiell nach Vergebung rufen, komplexer,
als dass einer schuld ist und der andere nicht. Wenn uns jemand
eingesteht, dass ihm etwas ehrlich leidtut, wére es doch sehr haufig
angemessen zu antworten, dass es einem selbst auch leidtut und
damit eben zum Ausdruck zu bringen, dass man sich der Verwick-
lungen bewusst ist, die zu dem Verhalten des anderen gefiihrt haben
und dass man sich dariiber hinaus im Klaren dariiber ist, selbst
Teil der Geschichte zu sein, die Vorgeschichte zu dem Bruch in der
Beziehung ist, den es zu kitten gilt. Ein Vergeben-Woller trigt dem
aber nicht Rechnung, sondern zeichnet ein ganz klares Bild von
Schuld und Unschuld: ,Ich Vergeber, du nichts:

198

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

Doch auch unabhingig davon, ob der Vergeben-Woller die eigene
Verstrickung® in die Umstédnde anerkennt, scheint zwischenmensch-
liche Vergebung in gewisser Weise anfillig zu sein fiir eine Art
Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Entstehungsgeschichten der jeweils
fraglichen Situation. Das bedeutet nicht, dass Vergebung per se blind
ist fir die jeweiligen Hintergriinde, aber sie wirkt nicht selten pra-
disponiert fiir eine solche Indifferenz, insofern die Eindeutigkeit
in Form des Urteils schuldig/unschuldig, die die Vergebung einer
Situation eintrédgt, ignorant zu sein scheint gegeniiber den Griin-
den, die jemand hatte, so und so zu handeln. Man muss nicht so
weit gehen wie Friedrich Nietzsche, der meint, man konne einen
Schuldigen bis zur Unschuldigkeit entschulden, wire man sich nur
der jeweiligen Vorgeschichte in vollem Umfang gewahr und konnte
dadurch zeigen, inwiefern der fiir schuldig Befundene notwendiger-
weise so und so handeln musste:

Wenn die Kenntniss, welche der Vertheidiger eines Verbrechers von
dem Fall und seiner Vorgeschichte hat, weit genug reicht, so miissen die
sogenannten Milderungsgriinde, welche er der Reihe nach vorbringt,
endlich die ganze Schuld hinwegmildern. Oder, noch deutlicher: der
Vertheidiger wird schrittweise jenes verurtheilende und Strafe zumes-
sende Erstaunen mildern und zuletzt ganz aufheben, indem er jeden
ehrlichen Zuhérer zu dem inneren Gestdndniss néthigt: ,er musste so
handeln, wie er gehandelt hat; wir wiirden, wenn wir straften, die ewige
Notwendigkeit bestrafen.*

So berechtigt der Hinweis ist, dass die Kausalitdt einer Handlung
theoretisch vollstindig nachzuverfolgen ist, so vorsichtig wird man
sein miissen, eilig ihre Entschuldbarkeit daraus abzuleiten. Hand-
lungen sind nicht notwendig entschuldbar, wenn wir nur die Griin-
de fiir die jeweilige Handlung kennen oder anerkennen, ihnen also
nicht ignorant gegeniiber wéren. Aber eine zu eindeutige Zuschrei-
bung von Schuld und Unschuld, wie sie die Vergebung eintrégt,
erweckt den Eindruck, als hétte man es in aller Regel mit Menschen
der Art von Shakespeare-Bosewichten zu tun, die keinen anderen

3 Zum Verstricktsein in Geschichten vgl. Schapp, Wilhelm, In Geschichten ver-
strickt. Zum Sein von Mensch und Ding, RoteReihe 10, Frankfurt a.M. 52012.

4 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches II, in: ders., Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bénden, Bd. 2, hg. v. Giorgio Colli/Mazzi-
no Montinari, Miinchen *1988, 367-704, 559.

199

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Grund fiir ihr verletzendes Verhalten haben, als bose sein zu wollen.
Menschen treten jedoch in der Regel nicht auf mit einem Ethos von
,Huhu, ich bin der Bosewicht und Bosestun ist meine Pflicht Viel-
mehr haben auch Menschen, die verletzend handeln, ihre Griinde,
wenn man mit Ridiger Bittner Handlungsgriinde als Zustédnde und
Ereignisse, als Ziige einer Situation versteht, auf die wir reagieren:
»ein Grund sein, aus dem jemand etwas tut, das ist soviel wie, etwas
sein, auf das die betreffende Handlung eine Reaktion ist“®. Vielleicht
wirden wir urteilen, dass die Grinde dieser Menschen in unseren
Augen nicht geniigend gut waren, um das verletzende Verhalten zu
rechtfertigen, aber Griinde haben sie allemal und die sind in der
Regel nicht das Verletzen-Wollen an sich. Tritt uns nun jemand mit
der dezidierten Absicht gegeniiber, uns zu vergeben, sagt dies etwas
aus iber die Haltung des Vergeben-Wollers zu uns und unseren
Griinden, das der Beziehung méglicherweise dhnlich abtriglich sein
koénnte, wie das vorausgegangene verletzende Verhalten.” Was genau
konnte also das Problem mit dem Vergeben-Wollen, mit der Absicht
zu vergeben sein, und wie liele sich vor diesem Hintergrund von
Vergebung reden, ohne dass diese Rede einen schalen Beigeschmack
erhalt?

Die Skepsis gegeniiber absichtsvollem Vergeben néhrt sich aller-
dings nicht nur aus den ungiinstigen Implikationen fiir das zwi-
schenmenschliche Miteinander, sondern ebenso aus denkerischen
Schwierigkeiten. Wie konnte eine Absicht zu vergeben tiberhaupt
gedacht werden, wenn Vergebung zumindest auch, wie weithin an-
genommen, das Aufgeben negativer Emotionen gegeniiber dem Ver-
letzer beinhaltet. So halten Paul M. Hughes und Brandon Warmke
in der Stanford Encyclopedia of Philosophy etwa fest: ,Commonly,
forgiveness is thought to involve the giving up of certain negative
emotions towards the wrongdoer, the forbearance of negative reac-
tions against the wrongdoer, and possibly the restoration of the

5 Vgl. Bittner, Riidiger, Aus Griinden handeln, Ideen und Argumente, Berlin 2005,
81-86.

6 A.aO., 8l

7 Vgl. Bittner, Rudiger, Verwiistung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp
Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und
Religion, Wiirzburg 2004, 98-103, 101f.

200

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

relationship with the wrongdoer® Entziehen sich Emotionen jedoch
nicht unserer Verfiigbarkeit? Unterstehen Emotionen tatsdchlich un-
serem Willen oder ist unser Wollen vielmehr dem Einfluss unserer
Emotionen unterstellt? Kann das Aufgeben negativer Emotionen
dann iiberhaupt eine freie und autonome Handlung(-sentscheidung)
sein? Und gesetzt den Fall, diese Fragen wiren zu verneinen, miisste
Vergebung dann als reines Abfallprodukt einer Ursache-Wirkungs-
kette verstanden werden, die eben das Entschwundensein (passiver
Modus) negativer Emotionen zum Ergebnis hat, nicht aber eine au-
tonom und frei intendierte Handlung ist? Miissten wir dann davon
ausgehen, dass zu vergeben uns lediglich zustofien kann; wenn man
diesen Vorgang nicht gleich ganz dem Zufall preisgeben will und
sich infolgedessen damit einverstanden zeigen miisste, dass man ,,aus
Versehen“ vergeben kann?

Diesen Fragen werden wir im Folgenden in vier Schritten nach-
gehen. Erstens: Inwiefern lasst sich mit Vergebung nichts beabsichti-
gen? Zweitens: Inwiefern ldsst sich Vergebung nicht beabsichtigen?
Drittens: Konnte sich - wie fiir Smutek und seine Frau - Vergebung
erst retrospektiv als ,Vergebenheit“ erschlieflen? Und wenn ja, dann
ware viertens die Frage, wie.

8 Hughes, Paul M./Warmke, Brandon, Forgiveness, in: Edward N. Zalta (Hg.),
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics Research Lab.
Stanford University (2017), URL: https://plato.stanford.edu/archives/sum2017
/entries/forgiveness/ (Zugrift:10.08.2018). Susanne Boshammer argumentiert in
diesem Band gegen ein solches sentimenatlistisches, also auf der Verdnderung
von Gefithlen basierendes Vergebungsverstindnis. Boshammer geht von dem
Vergebungsprivileg der ,Opfer (gegeniiber Dritten) aus und sieht dieses Privileg
nicht haltbar auf der Grundlage eines sentimentalistischen Vergebungsverstand-
nisses, insofern nicht nur die Opfer einer Verletzung, sondern auch Dritte Empo-
rung empfinden und diese aufgeben kénnen. Zu fragen wire allerdings, ob die
Empo6rung der direkt Betroffenen nicht von anderer Qualitat ist als die Dritter
bzw. ob es sich bei dem negativen Gefiihl, das sich beim Vergeben &ndert,
nicht primédr um den Schmerz handelt, den das Verletztsein hervorruft, als um
moralische Emporung und somit um einen (Gefiihls)Zustand, den sehr wohl
ausschliefilich direkt Betroffene empfinden und insofern als einzige ,,privilegiert*
wiren zu vergeben. Zum Schmerz emotionaler Verletzungen als Gegenstand
zwischenmenschlicher Vergebung gegeniiber begangenem moralischem Unrecht
als ihrem Gegenstand vgl. ausfithrlich Peisker (s. Anm. 2), 69-75.

201

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness

Ulrike Peisker
1 Lasst sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?

Beginnen wir also fiir eine erste Annaherung an eine Verhéltnisbe-
stimmung von absichtsvollem Handeln und Vergebung mit der ers-
ten Frage, inwiefern sich mit Vergebung nichts beabsichtigen lésst.
Auf den ersten Blick scheint die Annahme, dass man die Vergebung
nicht nutzen kann, um mit ihr eine bestimmte (auflere) Absicht
zu verfolgen, wohl relativ einleuchtend. Wie so oft, wenn Dinge
nur Mittel zum Zweck sind, hat man auch bei der Vergebung den
Eindruck, sie werde gewissermafien ausgehohlt, wenn man sie ge-
zielt zum Erreichen irgendwelcher Ziele einsetzt. Jemand, der also
beispielsweise vergibt, um sich zu réchen, etwa indem er durch
sein ,Vergeben“ die eigene moralische Uberlegenheit demonstriert,
vergibt wohl nur in Anfithrungszeichen.® Er legt also ein Verhalten
an den Tag, was zwar nach auflen hin wie Vergebung aussieht, sich
aber nicht aus den Motivationen speist, von denen wir sagen wiir-
den, dass es ihrer bedarf, um das, was wie Vergebung aussieht, auch
wirklich Vergebung nennen zu kénnen. Und auch wenn dabei noch
nicht einmal solch der Vergebung entgegengesetzte Intentionen wie
Rachegedanken eine Rolle spielen, sondern beispielsweise lediglich
das Anliegen, der gesellschaftlichen Achtung teilhaftig zu werden,
die sich mit dem Vergeben, weniger aber mit dem Rachen verdienen
lasst!0, scheint doch Vergebung héchstens ihrer Form, nicht aber
ihrem Wesen nach vorzuliegen.

Damit von Vergebung die Rede sein kann, scheint kein Kalkiil
vorliegen zu diirfen, wie Jacques Derrida prominent konstatiert:
»Ein ,zweckbestimmtes® Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein
eine politische Strategie oder psychotherapeutische Okonomie“!.
Doch Derrida wiirde noch weitergehen. Er hilt es nicht nur fir
ausgeschlossen, dass Vergebung mit der Absicht vollzogen wird,
vergebungsuntypische Dinge wie Rache oder Reputationspflege zu
erreichen, sondern er hdlt es genauso ausgeschlossen, noch von

9 Sjostrom, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, Rache und ihre Beziehung zu
Strafe und Vergebung aus psychologischer Perspektive, in: Thorsten Moos/Ste-
fan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Anndherung,
Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2015, 51-68, 60-65.

10 Vgl. den Beitrag von Sonja Fiicker in diesem Band.
11 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht — unbe-
dingt und jenseits der Souverinitit, in: Lettre International 48 (2000), 10-18, 16.

202

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

Vergebung zu sprechen, wenn man sie zum Zwecke der Therapie,
der Versohnung oder Beziehungsbesserung praktizieren mochte. ,,Je-
desmal, so Derrida,

wenn das Vergeben im Dienste eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam
und rein geistig (Freikaufen oder Erlosen, Heil), jedesmal wenn es
versucht, eine Normalitdt wiederherzustellen (eine soziale, nationale,
politische, psychologische), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch
irgendeine Therapie oder Okologie des Gedichtnisses, dann ist die
Vergebung” nicht rein — noch ist es ihr Begriff.’?

Dies diirfte bereits etwas weniger intuitiv sein. Wozu sollte man
sonst vergeben, wenn nicht dafiir, die Beziehung wieder in Ordnung
zu bringen, sich zu versdhnen und den entstandenen Bruch zu repa-
rieren? Was wire falsch daran, wenn man dies mit der Vergebung
beabsichtigt?

Das Problem, das Derrida hier sieht, ist, dass Vergebung durch
die Einbindung in eine Mittel-Zweck-Relation einer 6konomischen
Logik unterworfen wird und dadurch den Modus des Tausches statt
der Gabe anndhme.?® Und ein 6konomisches Verstindnis von Verge-
bung im Modus des Tausches statt der Gabe, hitte weitreichende
Folgen fiir dieses Verstdndnis, die dem Phanomen mdglicherweise
nicht gerecht werden: Versteht man die Vergebung als strukturell
6konomisches Geschehen, miisste man ndmlich folglich auch die
Beteiligten als 6konomisch Handelnde begreifen. Okonomisches
Handeln wiederum ist rationales und planvolles Handeln, das auf
der Kalkulierbarkeit von Kosten und Nutzen basiert und dadurch
auch selbst kalkulierbar wird. Insofern bietet eine G6konomische
Struktur Verldsslichkeit in dem Sinne, dass sie Raum fiir begriindete
Erwartungen beziiglich des Handelns des Gegeniibers bietet. Eine
erbrachte Vorleistung schafft die Grundlage fiir den Anspruch auf
die vereinbarte Gegenleistung und macht sie einforderbar.* Derjeni-

12 A.a.0.,10.

13 Vgl. a.a.0.; Derrida, Jacques, Vergeben. Das Nichtvergebbare und das Unver-
jahrbare. Aus dem Franzosischen von Markus Sedlaczek, Wien 22022.

14 Vgl. Sedlacek, Thomds, Die Okonomie von Gut und Bose, Miinchen #2013,
28f.; Weitz, Bernd O./Eckstein, Anna, VWL Grundwissen, Freiburg 52019, 10—
13; May, Hermann/May, Ulla, Wirtschaftsbiirger-Taschenbuch. Wirtschaftliches
und rechtliches Grundwissen, Miinchen #2009, 5f; Kodalle, Klaus-Michael, Ver-
zeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhiltnisse, Miinchen
2013, 65.

203

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

ge, der vergibt und dabei auf die Besserung des Gegeniibers und
der Beziehung sinnt, stellt seine Vergebung gewissermaflen unter
einen Vorbehalt. Sie gilt, vorbehaltlich des Eintretens der anvisier-
ten Besserung, der Therapie, wie Derrida sagen wiirde (s.0.). Aber
was geschieht, wenn diese Besserung nicht eintritt. Ist dann die
Vergebung nicht mehr giiltig? War sie dann nie giiltig? Wurde dann
tiberhaupt vergeben, wenn Vergebung zuriickgezogen werden kénn-
te? Und umgekehrt: Trite die Verbesserung ein, diirfte dann der,
dem Vergebung unter dieser Bedingung in Aussicht gestellt wurde,
darauf bestehen, Vergebung zu erhalten? Wire nicht derjenige, der
der Forderung nachkommt, sich zu bessern, infolgedessen in der
Position, fiir die erbrachte Leistung im Gegenzug die Vergebung
einzufordern?

Von hier aus diirfte deutlich werden, inwiefern eine 6konomi-
sche Struktur der Vergebung problematisch wire. Der Gedanke, die
Vergebung wire ein einforderbares Verhalten, auf das man einen
(Rechts-)Anspruch haben kann und zu dem man sein Gegeniiber
quasi verpflichten kann, widerstrebt einem intuitiven Vorverstandnis
von Vergebung ebenso wie die Vorstellung, man kénnte die eigene
Vergebung unter einen Vorbehalt stellen und ihre Wirksamkeit nur
im Falle der Erfiillung irgendwelcher Bedingungen wirklich wirk-
sam werden lassen.> ,[Vergebung] ist eben kein Vertrag mit klein-
gedruckten Klauseln’, wie der Philosoph und Kulturwissenschaftler
Thomas H. Macho formuliert. Ware sie es, ware sie ,,nur ein Pakt,
eine spezielle Form des Ablafhandels“. Eine 6konomische Struktur
der Vergebung hilt sozusagen der Priifung am Phdnomen nicht
stand. Wenn sich mit der Vergebung allerdings nichts beabsichtigen
ldsst, ohne dass Vergebung authort, Vergebung zu sein, dann ist
zwischenmenschliche Vergebung an einen prekéren Ort verwiesen,

15 Vgl. beispielsweise Scheiber, Karin, Vergebung. Eine systematisch-theologische
Untersuchung, Religion in Philosophy und Theology 21, Tiibingen 2006, 307f.;
Kolnai, Aurel, Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 74
(1973/1974), 91-106, 101f.; Hallich, Oliver, Can the Paradox of Forgiveness Be
Dissolved?, in: Ethical Theory and Moral Practice 16 (2013), 999-1017, 1002
1007; Kodalle (s. Anm. 14), 14 meint, es kénne nicht angehen, einen Vergebungs-
akt als ,,Einlgsung einer moralischen Forderung zu interpretieren’; mochte aber
immerhin eine ,,schwache Form des Verpflichtetseins zum Verzeihen einrdumen.

16 Thomas H. Macho, Fragment iiber die Verzeihung, in: Zeitmitschrift 4 (1988),
135-145, 143.

204

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

denn weshalb sollte man Vergebung selbst beabsichtigen, wenn man
mit ihr nichts beabsichtigen kann?

2 Lasst sich Vergebung selbst beabsichtigen?

Angesichts der vorausgegangenen Erlduterungen stellt sich nun also
die zweite der eingangs angekiindigten Fragen, die es zu erdrtern
gilt: Inwiefern ldsst sich Vergebung an sich beabsichtigen oder nicht
beabsichtigen? Hier lassen sich zwei Aspekte unterscheiden, namlich
erstens: Inwiefern bietet sich Vergebung ihrer Sache nach nicht an,
beabsichtigt zu werden und zweitens: Wieso ist es problematisch,
wenn wir sie dann doch beabsichtigen? Widmen wir uns zunichst
dem ersten Aspekt als unmittelbarer Fortfithrung der bisherigen Ge-
danken. Vergebung ist wenig attraktiv, so hatte sich bisher gezeigt,
weil man mit ihr nicht beabsichtigen kann, was angesichts von
Briichen in Beziehungen jedoch hiufig unser Bediirfnis ist, wenn
uns etwas an den fraglichen Personen liegt, ndmlich die Beziehung
wieder ins Lot zu bringen, eine Besserung zu erzielen und sich
zu vers6hnen. Dass man also mit Vergebung nichts beabsichtigen
kann, trigt dazu bei, dass fraglich wird, wieso man Vergebung selbst
beabsichtigen wollen sollte.

Dariiber hinaus tragt ein weiterer Aspekt zu dieser Unattraktivitét
von Vergebung bei: sie lauft Gerechtigkeitsbediirfnissen zuwider.
Darin unterscheidet sich die Vergebung von anderen, vergeltenden
Umgangsformen mit Schuld grundsdtzlich: sie folgt einer anderen
Logik. Wahrend ausgleichende Umgangsformen mit Verletzungen
wie Strafe, Rache oder Wiedergutmachung einer nachvollziehbaren
und scheinbar unmittelbar einleuchtenden Logik von ausgleichen-
der Gerechtigkeit und Reziprozitit folgen, scheint Vergebung dieser
Logik gerade nicht zu folgen. Unser Gerechtigkeitsdenken ist ge-
pragt von Entsprechungs- und Gegenseitigkeitserwartungen - eine
Logik, die unser gesamtes Zusammenleben zutiefst durchdringt und
der unmittelbare Plausibilitdt eignet.”” ,Auch heute noch, in unserer

17 Vgl. Maes, Jiirgen, Gerechtigkeitsmotiv und sozialethische Orientierung. Der
Glaube an eine gerechte Welt und seine Implikationen fiir ethische Werthal-
tung, in: Erwachsenenbildung 3 (2009), 125-128; Maes, Jirgen, Gerechtigkeit
und Eigennutz. Macht und Mythos zweier Motive, in: Kai Horstmann/Michael

205

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

eigenen Gesellschaft’, so der Philosoph Fabian Bernhardt, ,ist die
Idee der Gerechtigkeit auf die Idee eines Gleichgewichts bezogen.
Justitia halt noch immer eine Waage in der Hand“!®. Die Logik der
Vergebung, die nicht auf der 6konomischen Logik von Austausch,
Gegenseitigkeit und Ausgleich zu beruhen scheint, steht dem entge-
gen und ist nicht in derselben Weise intuitiv ergreifbar: Den Impuls
»Das geschieht ihm recht! empfinden wir, wenn jemanden die ge-
rechte Strafe ereilt, nicht, wenn jemandem unverhofft vergeben wird.

Wenn es bei der Vergebung aber weder um das Bediirfnis des
Verletzten nach einer Beziehungsbesserung oder Versohnung gehen
kann noch um das Gerechtigkeitsbediirfnis des Verletzten, was soll
dann das Moment sein, das einen Verletzten zur Vergebung bewegt?
Wir kennen es aus eigenen Erfahrungen und zahlreichen Beispielen
des Fiktiven: Man kann geniisslich in Rachefantasien schwelgen®
- wer aber gibt sich stundenlang lebendigen Vergebungsfantasien
hin, in denen man sich lustvoll méglichst plastisch ausmalt, wie das
ideale Aufeinandertreffen zwischen einem selbst und demjenigen,
dem man vergeben mochte, abliefe; was derjenige sagen wiirde,
was man erwidern wiirde; wie er schauen wiirde, wenn man geniiss-
lich vergibt und wessen Augen diese Szene bestenfalls beobachten
wiirden, um maximalen Genuss bei der Vergebung zu verspiiren?
Fiir das Phidnomen der Rachefantasie scheint es keine Entsprechung
einer Vergebungsfantasie zu geben. Und entsprechend ist auch das
Motiv zur Vergebung nicht in der Weise nachvollziehbar wie das
Motiv zur Rache. ,Wer einen festen Rachevorsatz unerledigt in sich
tragt’, so der Philosoph Peter Sloterdijk, ,ist vor Sinnproblemen bis
auf weiteres sicher“?’, denn ,,[d]ie tiefe Einfachheit der Rache befrie-
digt das allzu menschliche Bediirfnis nach starker Motivierung. Ein
Motiv, ein Agent, eine notwendige Tat: Das ergibt das Formular zum
vollkommenen Projekt.?! Die Rache, so macht Sloterdijk deutlich,

Hiittenhoff/Heinz Koriath (Hg.), Gerechtigkeit — eine Illusion? Interdisziplinare
Ringvorlesung Saarbriicken WS 2002/3, Symposion. Anstof3e zur interdiszipli-
néren Verstindigung 5, Miinster 2004, 125-143, bes. 131-136.

18 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021,
232.

19 Vgl. a.a.0., 254-256.273-281.

20 Sloterdijk, Peter, Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch, Suhrkamp
Taschenbuch 3990, Frankfurt a.M. °2019, 98.

21 Ebd.

206

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

hat nicht dasselbe Problem wie die Vergebung, krampthaft nach
einem Motiv suchen zu miissen. Vergebung hat — anders als die
Rache - nichts Projekthaftes. Wéhrend das Gefiihl der Lust auf
Rache sich von selbst erklart, weil es eben eine Lust ist und die
befliigelnde Form des Vorhabens annimmt, miisste man fiir so etwas
wie eine ,Lust auf Vergebung® zu Erklarungen anheben, wie sich
eine solche Lust anfiihlen soll, denn Vergebung hat - soweit wir
bisher gesehen haben - nichts Lustvolles an sich und 1adt nicht in
selber Weise wie die Rache zu fiebrig engagiertem Projektieren ein.
Wir hatten manches Mal vielleicht nicht ibel Lust, uns zu rachen.
Wer aber kennt schon das Gefiihl, nicht {ibel Lust zu haben, zu
vergeben? Dies ist jedoch ein nicht unerhebliches Problem fiir die
Vergebung, denn, so erldutert Robert Spaemann in Bezug auf Hand-
lungsmotivationen: ,Um etwas zu tun, was an sich gut ist, muf es
auch in irgendeinem Sinne fiir mich gut sein, denn es mufl mir zum
Motiv werden konnen, und ich muf darin auf irgendeine Weise eine
Befriedigung finden, sonst wiirde ich es gar nicht wollen kénnen.?2
In welchem Klima kann Vergebung dann gedeihen, wenn es nicht
das der Gerechtigkeit oder des Lustgewinns ist? Wo ldge der benefit
des Vergebens fiir den Vergebenden, von dem Spaemann meint, es
bauche ihn, um zu solchem handeln motiviert zu werden? Wenn
man also fragt, inwiefern sich Vergebung nicht beabsichtigen ldsst,
dann ldsst sich zunéchst festhalten, dass sich Vergebung gewisserma-
Ben widerspenstig dazu verhalt, gewollt zu werden. Sie biedert sich
uns nicht an. Thre Anmutungsqualitat ist keine solche, die sich uns
unmittelbar und intuitiv erschliefit. Es ist nichts Lustvolles an ihr, sie
entspricht nicht dem Gerechtigkeitsdenken, kurz: es ist nicht klar,
was Vergebung {iberhaupt in einer Weise attraktiv machen wiirde,
dass wir sie beabsichtigen wollen wiirden.

Dariiber hinaus ergibt sich jedoch ein weiteres Problem hin-
sichtlich des Vergeben-Wollens. Dass sich Vergebung einer Entspre-
chungs- und Gegenseitigkeitslogik zu widersetzen scheint, die auf
Gerechtigkeit zielt, konnte weiter greifen als nur Vor- und Gegenleis-
tungen fiir Vergebung auszuschlieflen und damit das Vergeben-Wol-
len noch auf andere Weise problematisch machen. Nicht nur, dass
schwierig zu erkldren ist, was uns vergeben wollen ldsst — auch ge-

22 Spaemann, Robert, Moralische Grundbegriffe, beck’sche Reihe 256, Miinchen
72004, 27.

207

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

setzt den Fall, wir wiirden — warum auch immer - vergeben wollen,
konnte das ein Problem fiir die Vergebung sein. Sie scheint sich auf
fundamentalere Weise gegen Intentionalitit zu sperren. Schon al-
lein ein Bewusstsein davon zu vergeben beziehungsweise Vergebung
zu erhalten konnte die Vergebung womdglich in Reziprozitétsver-
héltnisse einbinden. Mdglicherweise ldsst sich zwischenmenschliche
Vergebung als bewusster und intentionaler Akt nicht denken, ohne
sie in eine dkonomische Struktur einzubinden. Dann liele sie sich
jedoch entweder gar nicht — oder aber nicht als bewusster und inten-
tionaler Akt - denken, denn die Einbindung in eine 6konomische
Struktur, so hatte sich gezeigt, wiirde die Vergebung annullieren.
Derrida formuliert dies in ahnlicher Weise fur die Gabe. Echte Gabe,
so meint Derrida, ist eine Gabe, die durch den Empfinger nicht
erwidert und vom Geber nicht mit Blick auf irgendeinen Nutzen
gegeben wird.2> Doch schon die Identifikation der Gabe als Gabe
durch den Geber und den Empfanger wiirde dazu fiihren, weil das
Erkennen der Gabe durch den Empfénger, sobald dieser etwas ihm
als Gabe gegeben erkennt, schon ein Anerkennen der Gabe wire
und eine Art symbolische Erwiderung.* Und genauso wire das
Bewusstsein des Gebers, etwas als Gabe zu geben schon eine sym-
bolische Gratifikation, wenn man sich etwa in seiner Freigebigkeit
und Giite gefallt oder auch nur Freude an der Freude des Beschenk-
ten hat. Derrida spricht in diesem Zusammenhang von einer ,Art
selbstgefilliger und narzifitischer Dankbarkeit“?®, mit der man sich
selbst zirkular Anerkennung erweisen wiirde. Sobald man sich der
Gabe beziehungsweise des Gebens als solchem bewusst ist, bindet
man die Gabe in ein 6konomisches Tauschgeschehen ein mit allen
Folgen, die sich oben bereits gezeigt hatten. Deswegen kann Derri-
da davon sprechen, dass die Dinge, die notwendig sind, um von
einem Gabeereignis sprechen zu konnen, ndmlich Geber, Gabe und
Empfianger, zugleich die Dinge sind, die es unmdglich machen, noch
davon zu sprechen: ,Die Bedingungen der Moglichkeit der Gabe
ndmlich (dafl irgend ,einer’ irgend ,etwas’ irgend ,einem anderen’
gibt)*, so Derrida, ,bezeichnen gleichzeitig die Bedingungen der Un-

23 Derrida, Jacques, Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Franzosischen von Andreas
Knop und Michael Wetzel, Miinchen 1993, 22.

24 A0, 36.

25 Ebd.

208

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

moglichkeit der Gabe. [...] [D]iese Bedingungen der Moglichkeit er-
geben [produire] oder definieren die Annullierung, die Vernichtung,
die Zerstérung der Gabe“?.

Lasst sich dies auf die Vergebung iibertragen? Miisste man, um
Vergebung nicht automatisch zu annullieren, also eine Vergebung
denken, bei der weder dem Vergeber bewusst ist, dass er vergibt,
noch demjenigen, dem vergeben wird, dass ihm vergeben wird?
Was soll Vergebung dann noch sein, wenn keiner derjenigen, die
sie betrifft, etwas von ihr merken darf? Um dieser Problematik zu
begegnen, scheint es lohnenswert, Derrida mit Jean-Luc Marion und
Bernhard Waldenfels ins Gespréch zu bringen und von dort aus zu
modifizieren.

3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschlieen?

Erinnern wir uns noch einmal an Smutek und seine Frau. Offenkun-
dig hat Smutek - was auch immer er tat — nicht mit der Absicht
getan zu vergeben und doch hat sich seiner Frau durch sein Ver-
halten eine Wirklichkeit erschlossen, in der es sich so anfiihlt, als
hitte er ihr vergeben (s.0.). Offenbar hat sich ein Gefiithl dessen
eingestellt, das ich im Folgenden in Anlehnung an den Begrift der
Gegebenheit ,Vergebenheit” nenne. Kénnte das In-Erscheinung-Tre-
ten von Vergebung in der Wahrnehmung von ,Vergebenheit* durch
den Vergebungsempfanger liegen? Konnte diese Wahrnehmung des
Empfangers den Vergeber allererst als solchen konstituieren? Ware
dies der Fall, wiirde sich der Vergeber sein Vergeber-Sein nicht selbst
verdanken. Der Vergeber konnte sich entsprechend als ein solcher
Vergeber gewahr werden, der sein Vergeber-Sein nicht als eigene
Qualitat und sein Vergeben nicht als autarken, selbst-initiierten Akt
interpretieren kann, sondern gewissermaflen als ,fremdverschuldet"
So macht Jean-Luc Marion etwa darauf aufmerksam, dass der ,,Ef-
fekt“ der Gabe nicht in der Hand des Gebers liegt. Ob eine Gabe
ihren Effekt entfaltet, das heifft ob sie als Gabe verstanden und
empfangen wird, entzieht sich der Kontrolle und Verfiigbarkeit des

26 A.aO.,22.

209

- am 21,01.2028, 00:08:34.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Gebers.2’” Daher meint Marion, ,dass also der Effekt keinen Geber
fir sein Sich-Geben bendétigt“?® und der Empféanger die Gabe und
den Geber konstituiere, weil sich in seinem Empfangen der Gabe
als Gabe oder eben nicht als Gabe entscheide, ob ein Gabeereignis
stattgefunden hat: ,,In der Tat: Erst dariiber, dass es der Gabe-Emp-
fanger ihm bezeugt (was seiner Kontrolle entzogen bleibt), erhlt
der Geber das Bewusstsein, gegeben zu haben, folglich sein Selbstbe-
wusstsein.?® Lasst sich dies auf die Vergebung tibertragen? Konnte
sich die Frage, ob Vergebung stattfindet, daran entscheiden, ob der
Empfanger dessen, was als Vergebung gemeint ist, diese auch als
solche erfdhrt, ob er feststellt, dass ihm vergeben worden ist, das
heifit ,Vergebenheit” empfindet? Konnte sich also im Empfanger
entscheiden, ob Vergebung sich ereignet und ein Vergeber vergeben
hat? Nun ist es bei Marion, der dies in Bezug auf die Gabe, nicht
die Vergebung formuliert, so, dass alles, was einem erscheint, als
gegeben erscheinen kann: ,Was sich zeigt, gibt sich zuerst*° Das
héngt bei Marion damit zusammen, dass sein Interesse nicht eigent-
lich der Gabe als Phidnomen gilt, sondern der Phanomenalitit von
Dingen tiberhaupt, das heifit ihrer Art und Weise zu erscheinen.
Phanomenalitét als solche charakterisiert Marion als Gegebenbheit.
Aus diesem Grund kann er formulieren, dass alles, was erscheint, als
gegeben erscheint. Dass es jedoch auf diese Weise erscheint, hingt
bei Marion, wie bereits erldutert, ausschliefSlich vom Empfanger ab.
ODb es sich anbietet, den phanomenologischen Begrift der Gege-
benheit so stark vom Akt des Gebens und der Gabe her zu denken,
kann fiir den hier interessierenden Zusammenhang offengelassen
werden — moglicherweise erscheint alles, was erscheint, als durch
einen Akt des Gebens gegeben, moglicherweise nicht.3! Offensicht-
lich diirfte jedoch sein, dass dies in Bezug auf das Vergeben nicht

27 Marion, Jean-Luc, Gegeben sei. Entwurf einer Phianomenologie der Gegeben-
heit, Freiburg i.Br. 2015, 179f.

28 A.a.0,179.

29 A.a.0O,,180.

30 Ebd.

31 Derrida gibt allerdings im Gesprach mit Marion zu bedenken: ,I am not con-
vinced that between the use of Gegebenheit in phenomenology and [...] the
gift, there is a semantic continuity. I am not sure that when, of course, Husserl
refers, extensively and constantly, to what is given to intuition, this given-ness,
this Gegebenheit has an obvious and intelligible relationship to the gift, to
being given as a gift. [...] When Husserl says Gegebenheit, and when phenome-

210

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

der Fall ist: Nicht alles, was uns erscheint, kann uns als vergeben
erscheinen. Vergebung hat nur in ganz spezifischen Situationen
tberhaupt ihren Ort, namlich dort, wo eine ernsthafte, veritable Ver-
letzung stattgefunden hat. Nur wo eine solche Verletzung vorange-
gangen ist, konnte uns potentiell etwas als vergeben erscheinen. Um
das prézise fassen zu konnen, bietet es sich an, Bernhard Waldenfels’
Konzept vom ,antwortenden Geben® beziehungsweise ,nehmenden
Geben® zur Hilfe zu nehmen. Und damit kommen wir zu der vierten
und letzten Frage, ndmlich auf welche Art und Weise eine sich erst
retrospektiv durch die Wahrnehmung des Empféngers erschliefSen-
de Vergebung gedacht werden kann und wie sich Vergebung in
diesem Sinne vollzieht.

4 Wie vollzieht sich Vergebung?

Der Gedanke vom Geben und Vergeben als antwortendem Handeln
steht bei Waldenfels im Zusammenhang seines Gesamtkonzepts
einer ,responsive[n]| Rationalitit“3?, in dem er das Verhltnis zur
Welt als stindiges Antworten auf fremde Anspriiche denkt und
von dort aus eine Konzeption des Handelns entwickelt, die die
»Responsivitit als Grundzug menschlichen Verhaltens**® ausweist.

nologists in the broad sense say Gegebenheit, something is given, they refer
simply to the passivity of intuition“ (Kearney, Richard/Derrida, Jacques/Marion,
Jean-Luc, On the Gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc
Marion. Moderated by Richard Kearney, in: John D. Caputo/Michael J. Scanlon
[Hg.], God, the Gift and Postmodernism, Bloomington 1999, 54-78, 58). Auf die
Konsequenzen eines solchen Phanomeologieverstindnisses fiir das Phanomen
der Gabe macht aufmerksam Dalferth, Ingolf Ulrich, Umsonst. Vom Schenken,
Geben und Bekommen, in: Studia Theologica 59 (2005), 83-103, 83-86; vgl.
auch ders., Alles umsonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der
Gabe, in: Michael Gabel/Hans Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe.
Jean-Luc Marions Phanomenologie in der Diskussion, Miinchen 2007, 159-191,
161-164.

32 Waldenfels, Bernhard, Antwort auf das Fremde. Grundziige einer responsiven
Phinomenologie, in: Bernhard Waldenfels/Iris Ddrmann (Hg.), Der Anspruch
des Anderen. Perspektiven phdnomenologischer Ethik, Miinchen 1998, 35-49,
45.

33 Ebd.; vgl. auch Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 13—
19.

211

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

In allen unsere Handlungen, so meint Waldenfels, antworten wir
auf einen fremden Anspruch, der zuvor an uns ergangen ist. Jede
Handlung hat ihren Anfang nicht in uns, sondern auflerhalb von uns
und unser Handeln ist lediglich eine Antwort darauf3* Man ist also
im Sinne Waldenfels ein stdndig zur Antwort Genoétigter. Sofern man
in irgendeiner Weise handelt, hat man sich dem Anspruch offenkun-
dig nicht entziehen kénnen, auf den das Handeln eine Antwort ist.
Auch das Geben und Vergeben versteht Waldenfels als antwortendes
Handeln, also als Antworten auf einen fremden, dufleren Anspruch,
der an einen ergeht und dem man sich nicht entziehen kann.

Mithilfe dieser Figur ldsst sich die bei Marion eingezogene Uni-
versalitit alles Erscheinenden als gegeben modifizieren fiir die Parti-
kularitdt von Erscheinendem als vergeben. Nur in solchen Situatio-
nen ergeht ein Anspruch an den Verletzten zu vergeben, wo eine
Verletzung vorausgegangen ist. Das Problem, das jedoch bestehen
bleibt, ist jenes, das unter der Chiffre des ,Paradoxes der Verge-
bung“®* rangiert, namlich, dass nicht zu plausibilisieren ist, inwie-
fern eine Situation ernsthafter Verletzung den Verletzten zur Verge-
bung reizen kénnte. Der Ruf nach Vergebung, der fremde Anspruch,
Vergebung zu gewéhren, miisste schliefllich in solchen Situationen
als unumginglich vernommen werden, in denen gerade nichts fiir
die Vergebung zu sprechen scheint, eben weil eine ernsthafte Verlet-
zung stattgefunden hat. Es ist also, mit Waldenfels gesprochen, nach
wie vor nicht zu plausibilieren, weshalb in einer Situation veritabler
Verletzung plausiblerweise der Anspruch an den Verletzten ergehen
sollte zu vergeben. Das Paradox bleibt irreduzibel bestehen.

Es nimmt daher kaum wunder, dass sowohl Derrida als auch
Marion und Waldenfels in diesem Zusammenhang die Kategorie

34 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Un-Ding der Gabe, in: Hans-Dieter Gon-
dek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Einsitze des Denkens. Zur Philosophie von
Jacques Derrida, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1336, Frankfurt a.M.,
1997, 385-409, 395; ders. (s. Anm. 32), 47.

35 Zur Begrifflichkeit vgl. Kolnai (s. Anm.15); der Sache nach vgl. Derrida (s.
Anm. 11); vgl. auch Hallich (s. Anm. 15); Zaibert, Leo, The Paradox of Forgive-
ness, in: Journal of Moral Philosophy 6 (2009), 365-393; Schleiff, Matthias,
Paradox und Praxis der Vergebung, in: Hans-Peter Groffhans u.a. (Hg.), Schuld
und Vergebung. Festschrift fiir Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen
2017, 357-371, 363.

212

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

des Ereignishaften einfithren, das einen unvorhersehbar trifft.¢
Der unbegriindete, widerverniinftige Anspruch, auf den das Verge-
ben eine Antwort ist, und die sich nicht nachvollziehbar aufdran-
gende ,Vergebbarkeit“¥, die sich dem potentiellen Vergeber zeigt,
sind so bestimmt als das ,Méglich-Unmdgliche*, das einen gleich
einem ,,Spuk? heimsucht. ,Diese Heimsuchung ist die gespensti-
sche Struktur der Erfahrung des Ereignisses, und sie ist absolut
wesentlich“4, denn das Ereignis ist als ,absolute Uberraschung“!!
unvorhersehbar und bricht unerwartet {iber einen herein. ,Bevor es
sich ereignet, kann das Ereignis mir nur als unmagliches erscheinen.
Das heifdt aber nicht, dass es nicht stattfinden kann, dass es nicht
existiert; es heifft nur, dass ich es weder auf theoretische Weise
aussagen noch es vorhersagen kann.*4?

In diesem Sinne konnen wir der Vergebung nicht habhaft wer-
den. Aber genau darin kénnte die Chance der Vergebung liegen.
Dadurch, dass sich dem Verletzten die Verletzung unvorhersehbar
und unkalkulierbar als vergebbar aufdringt und ihn als fremder
Anspruch zum Vergeben noétigt, ist das Vergeben-Wollen nichts, was
sich der Vergeber zu seiner eigenen Gloria anrechnen kann. Im Ge-
genteil wird er sich seines Vergebens erst durch die Wahrnehmung
von ,Vergebenheit“ durch den Vergebungsempfinger bewusst. Ein
Vergeber wire kein Vergeben-Woller und damit kdnnte viel gewon-
nen sein. Die Ereignishaftigkeit der Vergebung wire insofern die
Bedingung ihrer Moglichkeit. Nur, wo Vergebung einen unvorher-
sehbar ereilt, ist sie davor gefeit, in eine Okonomie oder Génnerhaf-
tigkeit umzuschlagen.

36 Vgl. Derrida, Jacques, Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu
sprechen, Berlin 2003, 27-31; Waldenfels (s. Anm. 34), 391; Marion (s. Anm. 27),
188-212.

37 In Anlehnung an Marions Begriff der ,Gebbarkeit der Gabe, mit dem er darauf
abhebt, dass sich irgendetwas einem Geber als gebbar gleichsam aufdringt:
,Gebbarkeit gestattet nicht nur ein Sich-Geben(-lassen). Sie verlangt danach. Es
geht um die Gabe als das, was gegeben werden muss® (Marion [s. Anm. 27],
196).

38 Derrida (s. Anm. 36), 51.

39 A.a.O, 36.

40 A0, 38.

41 A0, 35.

42 Ebd.

213

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Versteht man Vergebung allerdings in diesem Sinne, diirfte zwei-
erlei deutlich sein: Erstens entzieht sich das Vergeben dann der Be-
und Empfehlbarkeit. Wo zu vergeben kein intentionaler Akt ist,
kann man einen Menschen auch nicht sinnvoll dazu verpflichten.
Zweitens handelt es sich bei Vergebung entsprechend um ein absolu-
tes Spitzenphdnomen, das einigermaflen rar sein diirfte. Vergebung
kénnte also moglicherweise realiter viel seltener stattfinden als -
vor allem, aber nicht nur, in christlichen Foren — die Rede von ihr
ist. Entsprechend wiirde es sich meines Erachtens empfehlen, spar-
samer von Vergebung zu sprechen. Ginge uns viel verloren, wenn
wir anerkennten, dass wir seltener vergeben als wir uns und anderen
angesichts gesellschaftlicher Vergebungsideale (s.0.) gerne glauben
machen wiirden? Wohl kaum. Unser Handlungsrepertoire umfasst
etliche Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen. Wir
konnen versuchen, uns tiber das Schlieflen von Kompromissen ein-
ander wieder anzundhern und zu vertragen, wir konnen Wieder-
gutmachungs- und andere Ausgleichsversuche®® unternehmen, wir
konnen versuchen das Verhalten unseres Gegeniibers nachzuvollzie-
hen*!, nachsichtig sein*> oder aber getrennter Wege gehen. Es muss
nicht immer Vergebung sein.

43 Vgl. die Beitrage von Ulrike Link-Wieczorek und Lisanne Teuchert in diesem
Band.

44 Vgl. den Beitrag von Sonja Fiicker in diesem Band.

45 Vgl. den Beitrag von Susanne Boshammer in diesem Band.

214

- am 21,01.2028, 00:08:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

