
https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gregor Bongaerts
Verdrängungen des Ökonomischen

2008-08-05 10-18-14 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0291185826411728|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel - 934.p 185826411736

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Gregor Bongaerts (Dr. phil.) lehrt Soziologie an der Universität Biele-
feld. Seine Forschungsschwerpunkte sind theoretische Soziologie,
Phänomenologie, Praxistheorie und Gesellschaftstheorie.

2008-08-05 10-18-14 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0291185826411728|(S.   2    ) T00_02 seite 2 - 934.p 185826411744

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gregor Bongaerts

Verdrängungen des Ökonomischen
Bourdieus Theorie der Moderne

               

2008-08-05 10-18-14 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0291185826411728|(S.   3    ) T00_03 titel - 934.p 185826411752

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vorliegende Publikation ist eine genehmigte Dissertation
des Fachbereichs Gesellschaftswissenschaften der Universität
Duisburg-Essen.
Referent: Prof. Dr. Alois G. Brandenburg
Korreferent: PD Dr. Andreas Göbel
Tag der Disputation: 12.10.2007

 

               
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Gregor Bongaerts
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-934-3

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren
an unter: info@transcript-verlag.de

2008-08-05 10-18-14 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0291185826411728|(S.   4    ) T00_04 impressum - 934.p 185826411784

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt

Vorwort 9

1 Einleitung 11

2 Allgemeine Theorie sozialer Praxis 29

2.1  Theorie der Praxis 29 
2.2  Ökonomie der Praxis 37 

2.2.1  Habitus – Bedeutungen im Gebrauch 45 

2.2.2  Habitus – Gegen Denkextreme 48 
2.2.3  Habitus und Kapitalien 56 

2.2.4  Habitus und sozialer Raum 61 

3 Entwicklung der Theorie sozialer Felder 71
3.1  Probleme und Orientierung bei den Klassikern 71 

3.2  Substanzbegriff und Funktionsbegriff 76 

3.3  Lewins Feldtheorie: 
wissenschafts-theoretische Voraussetzungen 79 

3.4  Lewins Feldtheorie: Die Grundbegriffe 82 

3.5  Weber in Relationsbegriffen 85 
3.5.1  Kritik an Webers Idealtypen und  

(s)einem Interaktionismus 87 

3.5.2  Religiöse Arbeiter und interessierte Laien 93 
3.5.3  Symbolische Macht und die religiöse Verdrängung 

des Ökonomischen 97 

3.6  Totale soziale Phänomene und Mikro- und Makrokosmen 103 
3.7  Macht-Kraft-Spiel; Spiel-Macht-Kraft; Kraft-Macht-Spiel 107 

3.8  Feld und Umfeld 112 

3.9  Sozialisation in Feldern 117 
Exkurs: Das Feld und seine Akteure 123 

3.10 Geschichte und Soziologie 131 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Feld der Macht 145

4.1 Ein Modell der Genese des Staates 147 

4.2 Reproduktion und Transformation 
des Feldes der Macht 158 

4.3 Autonomisierung der Kunst und damit 

des kulturellen Feldes 163 
4.4 Recht und Politik: 

Administrative als intermediäre Felder? 176 

4.4.1  Das juristische Feld 177 
4.4.2  Das politische Feld 190 

4.5 Das Feld des Journalismus – ein politischer Akteur? 204 

4.6 Zur Konstruktion der Ökonomie 
der ökonomischen Ökonomie 217 

4.6.1  Der Entwurf 219 

4.6.2  Der Gegenentwurf 222 
4.6.2.1 Kräftefeld 222 

4.6.2.2 Kampffeld, Spielfeld 223 

4.6.2.3 Habitus und Feld 230 
4.6.3  Ökonomie als historische Wissenschaft? 233 

5 Der Diskurs der Differenzierungstheorie(n) 239

5.1 Perspektiven und Probleme des Diskurses 
der Differenzierungstheorie(n) 243 

5.1.1  Das gesellschaftliche Ganze? 243 

5.1.2  Welche Einheit? 254 
5.1.3  Abgrenzung moderner von 

vormodernen Gesellschaften 264 

5.1.4  Differenzierung und Integration 273 
5.1.5  Individuum, Individualität und Differenzierung 279 

5.1.6  Differenzierung, sozialer Wandel und 

gesellschaftliche Evolution 284 

6 Die Theorie sozialer Felder im Kontext des Diskurses der 
Differenzierungstheorie(n) 303

6.1 Die Theorie sozialer Felder und 
das Ganze der Gesellschaft 306 

6.2 Die Theorie sozialer Felder und moderne versus 

vormoderne Gesellschaften 313 
6.3 Die Theorie sozialer Felder und 

das Problem von ‚Differenzierung und Integration‘ 318 

6.4 Die Theorie sozialer Felder und 
‚Individuum, Individualität und Differenzierung‘ 329 

6.5 Theorie sozialer Felder und 

‚Sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution‘ 332 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Schlussbetrachtung: 
Die Verdrängungen des Ökonomischen 337

7.1 Drei Verdrängungen des Ökonomischen innerhalb 
relativ autonomer Felder 344 

7.2 Differenzierung verdrängter Ökonomien:  

Perspektiven 355 

Literatur 369

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 

An dieser Stelle möchte ich einer Reihe von Personen danken, die maß-

geblich dazu beigetragen haben, dass dieses Buch geschrieben und publi-

ziert werden konnte. Der vorliegende Text ist die überarbeitete Fassung 
meiner Dissertation, die im Mai 2007 vom Institut für Soziologie der Uni-

versität Duisburg-Essen angenommen wurde. 

Gedankt sei zunächst Alois Brandenburg, der mir die Möglichkeit ge-
geben hat, über ein doch recht sperriges und groß angelegtes Thema zu 

promovieren. Andreas Göbel möchte ich für vieles danken, beschränke 

mich an dieser Stelle aber auf Dank für wissenschaftliche Sozialisation 
und dauerhafte Diskussionsbereitschaft. Ohne die Korrekturarbeiten und 

guten Kommentare von Andreas Ziemann wäre die Abschlussfassung der 

Arbeit kaum möglich gewesen. Für den weiteren wissenschaftlichen Kon-
text, der seit Jahren anregungsreich ist, möchte ich auch Thomas Drepper 

und Martin Endreß hervorheben. Für überraschend selbstverständliche 

Korrekturarbeiten auf der Zielgeraden gilt mein Dank auch Dariuš Zifo-
nun.

Zu Beginn der Planung der Arbeit hat Franz Schultheis mir spontan 

und ohne Kenntnis meiner Person in einigen Telefonaten sehr hilfreiche 
Hinweise gegeben. Zudem hat er als Direktor der Stiftung Bourdieu für ei-

ne symbolische Unterstützung in materieller Form gesorgt. 

Da Arbeitsphasen an so langjährigen Projekten wie Dissertationen weit 
in das Privatleben hineinragen, gilt mein ganz besonderer Dank Bernd und 

vor allem meiner Mutter, ohne deren Unterstützung dieser Weg nicht hätte 

beschritten werden können. Martina danke ich dafür, dass sie den Arbeits-
prozess aus nächster Nähe begleitet hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 

„Geschrieben steht: ‚Im Anfang war das Wort!‘ 

Hier stock ich schon! Wer hilft mir weiter fort? Ich 

kann das Wort so hoch unmöglich schätzen, ich 

muß es anders übersetzen, wenn ich vom Geiste 

recht erleuchtet bin. Geschrieben steht: Im Anfang 

war der Sinn. Bedenke wohl die erste Zeile, daß 

deine Feder sich nicht übereile! Ist es der Sinn, der 

alles wirkt und schafft? Es sollte stehn: Im Anfang 

war die Kraft! Doch, auch indem ich dieses 

niederschreibe, schon warnt mich was, dass ich 

dabei nicht bleibe. Mir hilft der Geist! Auf einmal 

seh ich Rat und schreibe getrost: Im Anfang war 

die Tat!“ (Goethe, Faust) 

I

Es ist nicht ungewöhnlich, die Theorie sozialer Felder als Differenzie-

rungstheorie zu lesen (vgl. Bohn/Hahn 1999; Schimank/Volkmann 1999; 

Schwingel 1995). Dennoch liegt eine detaillierte Rekonstruktion und Sys-
tematisierung dieses Ansatzes mit Blick auf das Thema gesellschaftliche 

Differenzierung bislang nicht vor. Die vorliegende Arbeit stellt einen Ver-

such dar, diese Lücke zu schließen. Dies kann mittlerweile vor dem Hin-
tergrund einer Rezeptionslage erfolgen, die für den deutschsprachigen 

Raum die komplexe und multidimensionale Anlage der Forschungs- und 

Theoriearbeit Bourdieus gut erschlossen hat (vgl. zuletzt Rehbein 2006; 
Schultheis 2007). Erst in den vergangenen ungefähr sieben Jahren sind 

vermehrt Arbeiten oder Kommentare zu Bourdieus Werk erschienen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sich bemüht haben, Aufklärung gegenüber der oftmals zuvor sehr einge-

grenzten Wahrnehmung lediglich einzelner Konzepte oder Forschungs-

themen des umfangreichen Werks zu leisten. So vor allem gegenüber der 
Verkürzung auf den Habitusbegriff und die Theorie sozialer Ungleichheit, 

die Bourdieu in seinem zunächst prominentesten Buch Die feinen Unter-

schiede (Bourdieu 1982) formuliert hat. So ist denn auch ein Aufsatz von 
Olaf Kretschmar (Kretschmar 1990) zu Anfang der 1990er Jahre durchaus 

noch eine Ausnahme, in dem erstmals herausgestellt wird, dass Bourdieu 

den Feldbegriff nicht erst spät in den 1980er Jahren seiner Theorie hinzu-
gefügt hat, wie Krais 1989 noch annimmt (vgl. Krais 1989), sondern dass 

dieser schon früh in einem Artikel zum künstlerischen Feld eingeführt 

worden ist. Auch wenn Kretschmar die Ausarbeitung des Feldbegriffs zu 
diesem Zeitpunkt überschätzt, so kann man doch staunen, dass die pars 

pro toto Rezeption von Bourdieus Arbeiten in den 1990er Jahren weiterhin 

andauert, zumal von Cornelia Bohn (1991) und Markus Schwingel (1993; 
1995) weitere sehr gute Aufarbeitungen von Bourdieus Theorie der Praxis 

vorgelegt werden. Auch Bourdieu selbst hat in seinen Hauptwerken der 

späten 1970er Jahre, also den Feinen Unterschieden und Sozialer Sinn 
(Bourdieu 1987), schon die theoretischen Zusammenhänge seiner Begriffe 

von Feld und Habitus genauso herausgestellt wie deren Problembezug, die 

jeweiligen sozialtheoretischen Denkextreme – einerseits eines Subjekti-
vismus und andererseits eines Objektivismus – zu unterlaufen und dadurch 

gleichsam zu verflechten. Des Weiteren hat Bourdieu selbst sich immer 

wieder bemüht, in sein Werk einzuführen, um faktischen und möglichen 
Missverständnissen entgegenzuwirken und vorzubeugen (vgl. Bourdieu/ 

Wacquant 1996; Bourdieu 1992; Bourdieu 1998b). Dennoch dauert es 

dann noch einmal fast zehn Jahre bis die frühen religionssoziologischen 
Schriften fast dreißig Jahre nach ihrer Publikation in Frankreich in deut-

scher Übersetzung erscheinen, in denen Bourdieu in einer eigenwilligen 

Aneignung von Webers Arbeiten seinem Feldbegriff in Grundzügen die 
Fassung gibt, die er noch heute hat – trotz so mancher Verschiebung. In 

einem Kommentar zu Bourdieus Religionssoziologie pointieren die He-

rausgeber diese Situation: 

„Umso befremdlicher wird deshalb die Feststellung, wie einseitig man diese Ab-

sicht als ganze und vor allem einzelne ‚Bruchstücke‘ des Werks wahrgenommen 

hat. Selbst in Frankreich gibt es zum Gesamtwerk nur wenig Gehaltvolles, und 

gerade in Deutschland ist die Beschäftigung mit der bourdieuschen Soziologie 

von schweren Missverständnissen geprägt. Einzelne Begriffe, herausgelöst aus 

dem Gesamtbau des Werks, sind hier zu sinnentleerten Gemeinplätzen gewor-

den, die Rede von ‚Habitus‘ und ‚Lebensstil‘ hat dabei keine der Plattheiten aus-

gelassen, mit denen sich die kollektive Arbeit der Verdinglichung immer wieder 

der Früchte neuer Einsichten bemächtigt.“ (Egger/Pfeuffer/Schultheis 2000: 

131f.)

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13

Nicht nur durch die konzentrierte Publikation zunächst entlegener, ver-

streuter oder kaum bekannter Texte, wie die zu Webers Religionssoziolo-

gie und die zum Verhältnis von Soziologie und Geschichte (Bourdieu 
2004f), sondern auch durch einige Sammelbände zu einzelnen Schwer-

punkten des Gesamtwerks (vgl. Bittlingmayer/Eickelpasch et al. 2002; 

Mein/Rieger-Ladich 2004; Rehbein/Saalmann et al. 2003) wie auch werk-
geschichtlich orientierte Einführungen (Rehbein 2006; Schultheis 2007) ist 

die Grundlage für eine ‚angemessenere‘ Beschäftigung mit Bourdieus 

Werk deutlich verbessert. Eine reduktionistische Lesart in Richtung eines 
‚strukturalistischen (auch marxistischen)‘ Ansatzes (vgl. Alexander 1995; 

de Certeau 1988) kann nun schon mit Blick auf die frühen Arbeiten Bour-

dieus genauso vermieden werden wie eine Reduktion auf eher subjektivis-
tische bis hin zu utilitaristischen Positionen (vgl. Honneth 1990: 177ff.; 

Knoblauch 2003). 

Bourdieus zentrales Problem besteht bei der Theorie sozialer Felder 
wie bei der allgemeinen Theorie der Praxis ja genau darin, die seines Er-

achtens unfruchtbare Alternative von Subjektivismus und Objektivismus 

und ihre Derivate zu umgehen. Damit ist der Ausgangspunkt seiner Theo-
riekonzepte durch die Unterscheidung markiert, von der zumindest die 

meisten der paradigmatischen Entwicklungen und Kämpfe innerhalb der 

soziologischen Theorie abzuleiten sind. Im Effekt verbergen sich hinter 
diesen Sammelbegriffen die „two sociologies“, die „sociology of social ac-

tion“ und die „sociology of social system“ (vgl. Dawe 1970). Ableiten las-

sen sich von hier aus die unterschiedlichen Denkextreme der Theoriebil-
dung: Mikro- vs. Makrosoziologie, interpretatives vs. normatives Para-

digma, Individualismus vs. Holismus usw. Es lässt sich auch allgemeiner 

von Handlungs- vs. Strukturtheorie in dem Sinne sprechen, dass entweder 
die Struktur aus der Handlung oder umgekehrt die Handlung aus der 

Struktur, die Mikro- aus der Makrologik oder umgekehrt die Makro- aus 

der Mikrologik abgeleitet wird. Dieses Grundproblem bearbeiten in unter-
schiedlicher Weise die meisten der neueren Sozialtheorien explizit oder 

implizit, so dass es bei genauerem Hinsehen eher schwer fällt, die gegen-

wärtigen Sozialtheorien exklusiv dem einen oder dem anderen Paradigma 
zuzuordnen.  

Im Rahmen von Bourdieus Theorie sozialer Praxis stellt der Habitus-

begriff sowohl den subjektivistischen Bruch mit einem ins idealtypische 
gesteigerten Objektivismus als auch den objektivistischen Bruch mit einem 

ins idealtypische gesteigerten Subjektivismus dar. Der Feldbegriff seiner-

seits reagiert auf ein weiteres, von der Grundunterscheidung ableitbares 
Theoriedual. Zunächst bezogen auf das intellektuelle Feld geht es Bour-

dieu darum, eine rein interne oder rein externe Erklärung der Kulturpro-

dukte zu vermeiden. Gegen einen semiotischen Strukturalismus, der Kul-
turprodukte allein aus dem textimmanenten Diskurszusammenhang zu ver-

stehen und zu erklären versucht, und gegen einen vulgären Marxismus, der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sie als schlichten Reflex auf objektiven Bedingungen des ökonomisch-

Ökonomischen und Sozialen begreift, setzt Bourdieu sein Konzept des 

Feldes (vgl. Bourdieu 1999: 328ff.). Für die sozialwissenschaftliche For-
schung soll es zudem verdeutlichen, „daß das eigentliche Objekt einer So-

zialwissenschaft nicht das Individuum oder der ‚Autor‘ ist, auch wenn man 

ein Feld nur von den Individuen aus konstruieren kann, denn die für die 
statistische Analyse benötigten Informationen machen sich nun einmal im 

allgemeinen an einzelnen Individuen oder Institutionen fest. Das Feld muß 

im Mittelpunkt der Forschungsoperationen stehen.“ (Bourdieu/Wacquant 
1996: 138f.) 

Unterlaufen werden sollen also gleichermaßen einseitige Strukturtheo-

rien wie auch reduktionistische Handlungstheorien in Form eines strengen 
methodologischen Individualismus oder eines Interaktionismus. Ersehen 

lassen sich an den Opponenten die nationalen wie internationalen Imprä-

gnierungen von Theoriediskursen, auf die Bourdieu so oft hingewiesen 
und die er als Hauptgrund für Missverständnisse beim Import einer Theo-

rie ohne ihren Kontext ausgemacht hat (Bourdieu 1993: 263ff.). So hat 

sich Bourdieus Positionierung maßgeblich in den 1950er und 1960er Jah-
ren in einem intellektuellen Feld Frankreichs herausgebildet, das von den 

Denkextremen zunächst eines absoluten Subjektivismus Sartres und dann 

eines das Subjekt verabschiedenden Strukturalismus Lévi-Strauss’ be-
stimmt war (vgl. Bourdieu 2002: 17ff.; Pinto 1998: 19ff.; Schultheis 

2007). Maßgeblich aus diesem Theoriekontext heraus speisen sich Bour-

dieus Vorstellungen von den Sammelbegriffen des Subjektivismus und des 
Objektivismus. Alle weiteren Sozialtheorien werden der einen oder der 

anderen Seite zugerechnet – so holzschnittartig diese Einordnungen auch 

sein mögen. Auf Seiten des Subjektivismus erscheinen dann der methodo-
logische Individualismus Webers, der symbolische Interaktionismus Blu-

mers, Meads Sozialbehaviorismus, Goffmans dramaturgischer Ansatz, 

Sartres Phänomenologie und als ihr positivistisches Pendant die Rational-
Choice-Theorie. Auf Seiten des Objektivismus finden sich der Struktura-

lismus, der ethnologische und systemtheoretische Strukturfunktionalismus, 

der Marximus und Neomarxismus und ab und an die Systemtheorien Par-
sons’ und Luhmanns. 

Bei der Verknüpfung beider Denkextreme vermeidet er es allerdings, 

und das scheint mir ein zentraler Punkt, in einen unglücklichen Eklekti-
zismus in dem Sinne zu verfallen, dass seine Grundbegriffe sich aus unter-

schiedlichen paradigmatischen Traditionen speisten und miteinander in-

kompatibel wären. Die Systematizität des begrifflichen Arrangements, die 
Komplementarität der zentralen Konzepte, deren separate Herauslösung 

aus dem Kontext zu den üblich gewordenen Missverständnissen über das 

theoretische Grundgerüst sowie zu losem Andenken ohne Erinnerungswert 
geführt haben, fügen sich zu einem Ganzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15

I I

Mit der Verflechtung von Subjektivismus und Objektivismus bearbeitet 

Bourdieu zugleich einen Problembereich, der in Variationen und unter an-

deren Titeln zurzeit den differenzierungstheoretischen Diskurs prägt. Und 
es ist eines der Erkenntnisinteressen dieser Arbeit, ob und inwiefern die 

Theorie der Praxis einen Unterschied bei der Konstruktion der Differenzie-

rung moderner Gesellschaft macht. Denn auch wenn Bourdieu seine So-
ziologie mit den frühen Studien in der Kabylei zu formulieren beginnt, so 

ist sie doch primär eine Beobachtung und Theorie der Moderne. Damit 

reiht sie sich in die disziplinäre Theoriegeschichte gleichermaßen wie in 
die disziplinäre Gegenwart ein. Es ist zwar nicht unstrittig, ob Soziologie 

immer Theorie der Moderne sein sollte, aber es ist durchaus ein Gemein-

platz des Fachs, dass sie von Beginn an dominant Reflexionswissenschaft 
der im neunzehnten Jahrhundert sich durchsetzenden und weiter entwi-

ckelnden modernen Gesellschaft war und ist. Ob sie nur dies zu sein hat 

oder sich auf Basis einer allgemeinen Sozialtheorie nicht doch anderen 
Aufgaben zuwenden sollte, darüber lässt sich streiten. Die Theorieent-

wicklung zumindest hat bislang nicht zu einer Entscheidung der benannten 

Frage geführt. Für die sogenannten Großtheorien des Fachs scheint aller-
dings die Kombination beider Fragerichtungen untrennbar miteinander 

verbunden: Der Gesellschaftsanalyse der Moderne wird eine allgemeine 

Theorie des Sozialen vorangestellt, die die Analyse anleitet. Während auf 
der Ebene der allgemeinen Sozialtheorie kein Konsens der Theoriearbeit 

zu verzeichnen ist, hat sich auf der Ebene der Theorie der Moderne ein 

einheitlicher Zug herausgebildet. 
Den Vorarbeiten der Klassiker ist es geschuldet, dass auch die gegen-

wärtigen Theorien das Moderne der modernen Gesellschaft in ihrer Diffe-

renzierungsform sehen. Die moderne Gesellschaft wird gemeinhin als 
funktional differenzierte, zumindest aber als differenziert in unterschiedli-

che Sphären von Sinnorientierungen und Handlungslogiken aufgefasst und 

konstruiert. Auch wenn mit den je zugrunde gelegten Sozialtheorien, ent-
weder handlungstheoretische oder systemtheoretische Orientierungen, die 

Art und Weise der Konstruktion der gesellschaftlichen Teilbereiche unter-

schiedlich ausfällt, so besteht doch Konsens über einige Aspekte der mo-
dernen Gesellschaft. Dies betrifft neben der Differenzierung in autonome 

Teilbereiche vor allem deren Rationalisierung (Weber), Spezialisierung 

(Simmel), Arbeitsteilung (Durkheim), Professionalisierung, formale Orga-
nisation, Abstraktion von Werten und/oder Kommunikationsmedien (Par-

sons, Münch, Habermas, Luhmann) usw. Merkmale, die den höheren Grad 

an Komplexität und die historisch hervorgebrachten Mechanismen ihrer 
Bewältigung hervorheben und die moderne Gesellschaft von vormodernen 

Differenzierungformen unterscheiden. Zudem hat sich ein differenzie-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

rungstheoretischer Diskurs etabliert, in dem mit Hilfe der konkurrierenden 

Theorien jeweils vergleichbare Problembereiche der Konzeptualisierung 

gesellschaftlicher Differenzierung bearbeitet werden. Das Feld der Diffe-
renzierungstheorien wird im Rahmen des fünften Kapitels denn auch auf 

fünf zentrale differenzierungstheoretische Probleme bezogen. Zum Ersten 

geht es um die Frage nach der Einheit der Gesellschaft, zum Zweiten um 
die Abgrenzung vormoderner und moderner Gesellschaftsformen, zum 

Dritten um den Zusammenhang von Differenzierung und Integration, zum 

Vierten um den Zusammenhang von Differenzierung und Individualiät 
und schließlich, zum Fünften, um das Problem einer Theorie sozialen 

Wandels oder sozialer Evolution. 

Je nach paradigmatischer Orientierung wird dann mit Blick auf die 
Problembereiche gestritten, ob die jeweiligen sozialen Strukturen durch 

die Aggregation der Einzelhandlungen vieler zu erklären sind oder ob die 

Handlung umgekehrt durch die makrologisch begriffene soziale Struktur 
hervorgebracht wird. Dies lässt sich vor allem an der Frage nach der Ein-

heit der Gesellschaft beobachten, die gegenwärtig entlang der Themen 

Globalisierung oder Weltgesellschaft diskutiert wird. Entweder werden 
globale soziale Zusammenhänge als Aggregationen der meist staatlich ge-

dachten regionalen Akteure konstruiert und erklärt, oder es wird ange-

nommen, dass die regionalen Akteure und ihr Handeln nur ausgehend von 
dem umfassenden globalen System einer Weltgesellschaft zu verstehen 

und dadurch zu erklären sind. Für die zweite Variante ist dann die Konsti-

tution der Handlung auf sozialtheoretischer Ebene in der Regel zu ver-
nachlässigen, und das Augenmerk wird vor allem auf die Explikation der 

Institutionen gerichtet, die die Reproduktion der etablierten Differenzie-

rungsform absichern, sowie der dynamisierenden Strukturbedingungen, 
die Strukturänderungen zu generieren in der Lage sind. Dies alles auf ei-

nem abstrakten Niveau und, wenn es um sozialen Wandel geht, oftmals 

mit evolutionstheoretischen Ansätzen, die in Institutionen oder Systemen 
wie auch technologischen Neuerungen (z.B. Schrift; Buchdruck; Geld) 

Äquivalente zu den Mechanismen der Variation, Selektion und Stabilisie-

rung in der biologischen Evolution sehen. Damit einher geht gemeinhin 
eine ausgesprochen langfristige Sicht auf gesellschaftliche Entwicklung, 

die mit derart großen Zeiträumen und langfristigen Entwicklungstrends ar-

beitet, dass aktuelle Prozesse kaum in den Blick geraten (Parsons, Luh-
mann).1 Demgegenüber steht eine meist systemtheoretisch inspirierte 

1 Gute Gründe für solche Langzeitanalysen finden sich freilich bei Norbert 
Elias (vgl. Elias 1976: 343f.), der gerade in der historisch langfristigen Ana-
lyse von Sozio- und Psychogenese eine Versicherung sieht, die davor 
schützt, aktuelle Geschehnisse und Gesellschaftsmerkmale vorschnell zu ge-
neralisieren, also einen Teil für das Ganze zu nehmen, von dem man nicht 
sicher sein kann, ob er tatsächlich repräsentativ ist. Kritisiert sind damit auch 
die Ansprüche der Zeitdiagnosen. Wer von Risiko-, Erlebnis-, Multioptions- 
oder schamloser Gesellschaft usw. (vgl. Kneer/Nassehi et al. 1997) schreibt, 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17

Handlungstheorie, die sich allerdings skeptisch gegen den Abstraktions-

grad der gängigen Systemtheorien vor allem von Parsons und Luhmann 

richtet und statt entpersönlichter Mechanismen der Ordnung und des Wan-
dels auf Akteure zurechnet, einzelne wie kollektive. Sozialstrukturelle Dy-

namiken werden durch Akteure in Gang gesetzt, und soziale Ordnung wird 

durch historisch spezifizierbare Interessengruppen aufrechterhalten, die 
unter bestimmbaren sozio-historischen Bedingungen Routinen reproduzie-

ren oder verändernd aktiv werden. Für die Erklärung sozialen Wandels 

wird damit die Evolutionstheorie durch Entwicklungsgeschichte (z.B. im 
Neofunktionalismus um Alexander und Colomy) ersetzt. Dies freilich mit 

der ‚Gefahr‘, dass von der Analyse konkreter historischer Entwicklungs-

prozesse nur noch schwer zu generalisierbaren Theoriekonstruktionen zu 
gelangen ist.2 Theorie der Moderne als Differenzierungstheorie fungiert 

derart als eine Art Exerzierplatz konkurrierender Sozialtheorien, ohne dass 

jedoch die allgemeine Deutung der Differenzierung selbst und die Hervor-
hebung der komplexen Ordnungsmechanismen der Moderne im Kontrast 

zu vormodernen Gesellschaftsformationen betroffen wäre. Diese Aussage 

lässt sich auch für systemtheorieferne Handlungstheorien aufrechterhalten, 
die in der Tradition Max Webers gesellschaftliche Differenzierung ohne 

verallgemeinert einzelne Aspekte zu einem abgrenzbaren Zeitpunkt, ohne 
wissen zu können, wie tragfähig dieses Merkmal zukünftig sein kann. Zeit-
diagnosen haben aber zumindest noch empirische Korrelate, was von Epo-
chenbegriffen wie Post- oder Spätmoderne nicht behauptet werden kann. 
Hier wird ja die Moderne für beendet oder zumindest am Ende erklärt und 
vermutet, dass eine neue Epoche begonnen hat bzw. bald beginnen wird. Das 
Problem mit Begriffskonstruktionen dieser Art ist allerdings, dass niemand 
über ein Zeitmaß oder einen Kategorienkatalog verfügt, der solche Zuschrei-
bungen legitimieren könnte. Spätmoderne muss ja heißen, man lebt noch in 
der Moderne und weiß zugleich, dass sie bald zuende ist. Aber woher? Viel-
leicht dauert sie ja noch länger in Variationen an, und wir befinden uns gera-
de in der Spätfrüh-, Mittel-, Frühspät- oder eben auch Spätmoderne. Nur, so-
lange die Epoche nicht vorüber ist und einige Zeit dazwischen liegt, machen 
solche Begriffe keinen Sinn, zumindest sind sie keine wissenschaftlichen 
Begriffe. Auf gleichermaßen unsicherem Gelände bewegen sich Überlegun-
gen über die ‚nächste Gesellschaft‘ (vgl. Baecker 2007). Trotz theoretisch 
abgeleiteter Hypothesen bleiben diese nicht prüfbar, und ob sich in den he-
rausgehobenen Phänomenen tatsächlich eine sogleich revolutionäre neue 
strukturelle Formation anzeigt, kann letztlich nur die Zukunft beantworten. 

2 Solcherart historische Analysen, die die parsonianische Systemtheorie hand-
lungstheoretisch anreichern wollen, finden sich im anglo-amerikanischen 
Raum mit den Arbeiten der Neofunktionalisten um Jeffrey Alexander und 
Paul Colomy. Im deutschsprachigen Raum dreht sich die Auseinanderset-
zung um die Systemtheorie Luhmanns, die vor allem im Umkreis des ak-
teurszentrierten Institutionalismus handlungstheoretischer Kritik unterzogen 
wurde. Die Auseinandersetzung hat dann vor allem bei Uwe Schimank zu 
einem Eklektizismus von Luhmannscher Systemtheorie und einer an die so-
ziologisierten Fassungen des Rational-Choice-Ansatz angelehnten Hand-
lungstheorie geführt (vgl. Schimank 1996), in dem die Systeme als Orientie-
rungshorizonte rational entscheidender Akteure aufgefasst werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

einen Begriff der Einheit der Gesellschaft konstruieren wollen – was letzt-

lich durch den Einheitsbezug eines Subjektbegriffs erkauft wird – und da-

bei die Idee eines Funktionsbezugs der einzelnen sozialen Bereiche aufge-
ben und allein Leistungsbeziehungen beobachten (vgl. Schwinn 2001). 

Pierre Bourdieu hat sich mit seinen Analysen unterschiedlicher sozia-

ler Felder nun nicht explizit in diesen für ihn wohl zu theoretizistischen 
Diskurs der Differenzierungstheorie eingeschrieben. Dennoch hat er im 

Verlauf seiner Arbeiten eine Theorie der Moderne formuliert, die Diffe-

renzierung als zentrale Signatur markiert. Dabei geht er auf die Klassiker 
des Fachs zurück, die ihm für konkrete Forschungsprobleme hinreichend 

Orientierung bieten. Die Feldtheorie steht in der Lesart als Differenzie-

rungstheorie in unmittelbarer Tradition von Durkheim und Weber (vgl. 
Bourdieu 1987; Lahire 2001a: 26ff.). Auseinandersetzungen mit den in 

seinen Augen theoretizistischen Weiterführungen beider Theorien, ange-

fangen bei Parsons, über Habermas, Münch und Luhmann bis hin zu den 
Neofunktionalisten, finden sich nicht. Sicherlich ist dies auch, neben der 

allgemeinen Ablehnung reiner Theorie als Theoretizismus, der frühen Zu-

rückweisung des struktur-funktionalistischen und damit auch systemtheo-
retischen Paradigmas geschuldet, die gerade in Parsons’ Theorie „Ver-

stümmelungen und Verzerrungen“ sah, die eine „unumgängliche Rückbe-

sinnung auf die Schriften Durkheims oder Webers“ (Bourdieu 2002: 82) 
erforderten.3

Ebenso wie es keine rein theoretischen Auseinandersetzungen mit den 

allgemeinen Sozial- und Differenzierungstheorien gibt, finden sich auch 
keine kanonischen Kapitel, die die fünf zentralen Problembereiche des 

Diskurses der Differenzierungstheorie behandeln. Die theoretischen Über-

legungen sind meist in empirische Untersuchungen eingebettet oder in 
Einführungstexten zusammengefasst. Zum Ausdruck bringt Bourdieu je-

weils seine Weigerung, Theorie und Empirie strikt zu trennen. Theoriede-

batten interessieren ihn nur insofern, als sie für die konkrete Forschung 
fruchtbar gemacht werden können. Theorieentwicklungen sind für Bour-

dieu hauptsächlich auf konkrete Forschungsprobleme, auf den Objektbe-

reich und nicht primär auf das Problem bezogen, ein möglichst kohärentes 
theoretisches Ganzes vorab zu konstruieren. Rein theoretische Systemati-

sierungen sollen erst nachträglich erfolgen, wenn ein Begriff oder Konzept 

sich in der Forschung schon bewährt hat (vgl. Bourdieu 1997: 59ff.). Den-
noch kann die rein theoretische Dimension für sich betrachtet und in einen 

theoretischen Diskurs gestellt werden. Berücksichtigen muss man dabei al-

lerdings, in welchem Forschungskontext für welche Zwecke die Theorie 
entwickelt worden ist. Man kann dabei Bourdieu folgen und seine Theorie 

3 Für diese Aversion finden sich eine Reihe von Ursachen: die Abneigung ge-
gen die Missionierung der französischen Soziologie durch die amerikanische 
in der Nachkriegszeit (vgl. Bourdieu 2002); die Trennung von Theorie und 
Empirie; das Denken in einer Art der aristotelischen Begriffslogik usw. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19

als modus operandi betrachten, die dazu dient, den soziologischen Objekt-

bereich in spezifischer Weise zu konstruieren, und die sich damit in Kon-

kurrenz zu anderen Theorieoptionen stellt, die den Objektbereich eben an-
ders konstruieren. Der theoretizistische Anschluss ist zudem möglich und 

plausibel, da die Feldtheorie trotz des konkreten Forschungsbezugs deut-

lich im Kontext und auf der Problemhöhe des theoretischen Diskurses 
steht. Bourdieu hat es ja nicht unterlassen, sich ständig auch gegen konkur-

rierende Ansätze zu positionieren – und dies durchaus mit rein theoreti-

schen Argumenten.4 Und wenn Theoriearbeit Empirie anleitet, dann ist sie 
im Verhältnis auch relativ autonom, so dass man Bourdieus Theorierah-

men gar nicht Gewalt antun muss, um seine Konzepte in einen theoreti-

schen Diskurs einzugliedern. Es muss allerdings deutlich bleiben, dass die 
Systematisierung der Theorie auf deren Kapazität zielt, Forschungspro-

bleme zu konstruieren und zu lösen. Im Rahmen der Diskussion der Feld-

theorie im Kontext der differenzierungstheoretischen Problembereiche und 
der je verschiedenen theoretischen Lösungen wird sich zeigen, dass Bour-

dieus Theorie letztlich immer darauf hinausläuft, neue Forschungsproble-

me und Forschungsdesigns zu generieren und keine Lösungen theoreti-
scher Probleme der Empirie gegenüber abzuschotten.  

Die Theorie sozialer Felder überhaupt als Theorie sozialer Differenzie-

rung und damit als Theorie der Moderne zu thematisieren, ist zugleich 
selbstverständlich und nicht selbstverständlich. Selbstverständlich inso-

fern, als nahezu in allen Einführungstexten auf die differenzierungstheore-

tischen Ansprüche hingewiesen wird (vgl. Bohn/Hahn 1999; Schwingel 
1995), nicht-selbstverständlich aber dennoch, weil Bourdieu in der genuin 

differenzierungstheoretischen Debatte kaum vorkommt. Als Indikator für 

diese Behauptung dient vielleicht am besten, dass selbst Autoren, die 
Bourdieus Theorie nahestehen, die Theorie sozialer Felder zwar durchaus 

als differenzierungstheoretische Beschreibung moderner Gesellschaft ver-

stehen, letztlich aber doch meist die Luhmann’sche Systemtheorie heran-
ziehen, wenn es um zentralen Problembereiche des differenzierungstheore-

tischen Diskurses geht (vgl. Bohn 1998a). Insbesondere die theoretische 

Konstruktion globaler sozialer Zusammenhänge scheint durch andere The-
orieoptionen besser möglich, so dass Bourdieu in dieser Hinsicht kaum als 

theoretische Alternative diskutiert, sondern eher als eine komplementäre 

Perspektive gelesen wird (vgl. Bohn 2005). Es wird also zu prüfen sein, 
inwiefern Bourdieus Studien eine Theorie der Moderne als Differenzie-

rungstheorie enthalten, die es zunächst zu explizieren gilt. 

Die Rezeption gerade auch der Feldtheorie als Differenzierungstheorie 
der Moderne mag neben den internationalen Rezeptionsschranken dadurch 

4 Die Kritik des Subjektivismus im sozialen Sinn, gerade die Kritik an Sartre 
und an dem Rational-Choice-Paradigma mit Bezug auf die Pascal’sche Wet-
te ist doch nichts anderes als rein theoretische Argumentation (vgl. Kap. 
2.2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

erschwert sein, dass Bourdieu den Begriff auf verschiedene Forschungs-

probleme bezieht und eben nicht nur für die Beschreibung des Modernen 

der modernen Gesellschaft reserviert. Mindestens drei Verwendungswei-
sen lassen sich unterscheiden: Die erste Verwendungsweise bezieht sich 

auf das schon eingeführte Problem der Verschränkung zweier Denkextre-

me auf der Ebene der allgemeinen Sozialtheorie. Die zweite Verwen-
dungsweise ist auf die Beschreibung des Modernen der modernen Gesell-

schaft bezogen und bearbeitet mithin den Problembereich der Theorie so-

zialer Differenzierung im soziologisch klassischen Sinne. Eine dritte Ver-
wendungsweise findet sich bei der Auseinandersetzung mit Problemen der 

Epistemologie und Methodologie der soziologischen Forschung. Für die 

Felder kultureller Produktion dient der Begriff zur Bearbeitung wissensso-
ziologischer Probleme der Standortgebundenheit jeglichen Wissens und 

der wissenschaftlichen Erkenntnis im Besonderen. Der Begriff erlaubt al-

lerdings mehr als die Erkenntnis, dass die eigene Theorie und ihr wissen-
schaftlicher Produzent Teil ihres Objektbereichs sind, sie bietet zudem das 

methodisch-analytische Instrumentarium, um den sozio-historischen Ent-

stehungskontext, damit auch das Subjekt der Objektivierung zu objektivie-
ren. Mit diesem Programm und Potenzial geht die Theorie der Praxis über 

ein Programm der Selbstreflexivität anderer Sozialtheorien hinaus, die 

meist in einer Art wissenschaftlicher Rechtschaffenheit die eigene Relati-
vität bemerken und die Theorie damit zumindest sozio-historisch relatio-

nieren. Fruchtbar wird die Reflexion darüber hinaus jedoch selten ge-

macht. Man kann dann noch bemerken, dass die Theorie Produkt des Ob-
jektbereichs ist, den sie beschreibt, und damit den Objektbereich verän-

dert. Aber was heißt das schon – analytisch? Was Bourdieu darüber hinaus 

versucht, ist einerseits, die maximal mögliche Kontrolle der Analyse zu er-
reichen, indem man die Position, von der aus analysiert wird, mitanaly-

siert; und andererseits, dies ist vielleicht wichtiger, die Reflexion der Posi-

tion des Wissenschaftlers und seiner Praxis als maßgeblichen Einfluss auf 
die Konstruktion des Objektbereiches zu begreifen. Die passende bekannte 

Marx’sche Wendung lautet sinngemäß: die Dinge der Logik nicht mit der 

Logik der Dinge zu verwechseln (vgl. Bourdieu 1987: 92). Die Reflexivi-
tät dient der Vermeidung dieses Fehlschlusses, und das Konzept des Fel-

des ermöglicht die kontrollierte Reflexion.  

Die differenzierungstheoretische Lesart der Feldtheorie lässt sich nicht 
von den anderen analytischen Verwendungsweisen des Feldbegriffs tren-

nen. Zumindest dann nicht, wenn man Bourdieus Werk nicht von außen, 

sondern immanent systematisch entwickeln möchte. Die Problematik, die 
mit einer Einordung in Kontexte verbunden ist, in die die Theorie selbst 

nicht explizit eingeschrieben ist, liegt darin, dass der Interpret Gefahr läuft, 

Kategorien an eine Theorie heranzutragen, die mit deren Begriffslogik und 
Systematik nicht vereinbar sind. Ein Deutungsfehler, der auf dem Gebiet 

des Kulturvergleichs eine Analogie im Eurozentrismus hatte. Die Eigenart 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21

einer Theorie lässt sich schlicht nicht verstehen, wenn sie auf der Folie der 

Kategorien anderer Theorien beurteilt wird. Dieses grundlegende Problem 

eines Theorievergleichs, der eine Bewertung versucht, ohne ein je theorie-
externes und damit erst ein echtes tertium comparationis bereitzustellen, 

bestätigt schlicht den eigenen Ausgangspunkt: die Stärke des eigenen Pa-

radigmas und die relative Schwäche des anderen.5 Man vergleicht dann 
Äpfel mit Birnen und kommt beispielsweise zu der triftigen Bewertung, 

dass der Apfel der Birne überlegen ist, weil er besser rollt.6

Was meines Erachtens also bleibt, ist die Explikation und Systemati-
sierung der Theorie, wie sie sich den einzelnen Arbeiten finden lässt. Es 

geht mir also auch um einen Beitrag zur Rezeption von Bourdieus Werk. 

Da diese Gewichtungen, Systematisierung, Selektionen, kurzum Deutun-
gen vornehmen muss und damit ein Angebot für eine mögliche Lesart von 

Bourdieus Theorie darstellt, ist sie zugleich ein Vorschlag zur, zwar auf 

die empirisch-historische Forschung ausgerichteten, aber dennoch theore-
tischen Fortführung der theoretischen Hinterlassenschaften. Wenn es ge-

lingt, werkimmanent schlüssig Bourdieus Theorie der Moderne herauszu-

arbeiten, dann lässt sich seine Deutung systematisch vor dem Hintergrund 
der fünf zentralen Problembereiche in einen Dialog mit den gängigen Dif-

ferenzierungstheorien bringen. Dies ist vor allem auch deshalb unbedingt 

notwendig, damit die Abweichung und damit die Eigenständigkeit von 
Bourdieus Theorieangebot deutlich herausgearbeitet werden kann.  

Ich hatte erwähnt, dass der Diskurs um die Differenzierungstheorie ei-

nem Exerzierplatz konträr konzipierter allgemeiner Sozialtheorien gleicht 
und dass die theoretischen Startpunkte letztlich die Art und Weise der 

Konstruktion des Gegenstandes bestimmen, ihre Fragen und Problemstel-

lungen also; dies allerdings ohne die gemeinsame Perspektive gesellschaft-

5 Für die Bourdieurezeption in Deutschland erscheint es mir genau aus diesem 
Grund recht unglücklich, dass die Theorie der Praxis oft von Systemtheore-
tikern in eine Vergleichsperspektive zum systemtheoretischen Paradigma ge-
stellt wird (Bohn 1991, Kieserling 2000). Die Ähnlichkeiten von Feldern und 
Systemen sind auf den ersten Blick zwar derart offensichtlich, dass ein Ver-
gleich gerechtfertigt erscheint, zugleich sind sie jedoch auch derart verschie-
den, dass zunächst die jeweilige Eigenart der theoretischen Perspektive he-
rausgearbeitet werden müsste. Zumindest erscheinen unbegründete Kritiken, 
wie die Feststellung, das Konzept relativer Autonomie sei begrifflich nicht 
haltbar oder Bourdieu würde seinen eigenen differenzierungstheoretischen 
Analysen widersprechen, wenn er politisch engagierte Schriften publiziert, 
genauso kurzschlüssig wie die Behauptung, Reflexivität hätte nur die Funk-
tion der Selbstaufklärung und keine ‚gesellschaftstheoretische‘ Dimension 
usw.

6 Das läuft darauf hinaus, dass Theorievergleiche nur im Hinblick auf ihren 
analytischen Ertrag einem bestimmten Phänomen gegenüber sinnvoll sind. 
Aber auch hier steckt der Teufel natürlich in dem Detail, dass das Untersu-
chungsobjekt selbst nicht ohne das Herantragen von theoretischen Katego-
rien schon einfach da ist, sondern selbst auf Basis der theoretischen Annah-
men konstruiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

licher Differenzierung als Hauptsignatur moderner Gesellschaft(en) zu 

verlieren. Wenn diese Annahmen stimmen, lässt sich davon ausgehen, 

dass auch bei Bourdieus Theorie die Konstruktion der autonomen Felder 
stark an die zugrunde liegende allgemeine Theorie der Praxis gebunden ist 

und diese jene in den zentralen Perspektiven und Problemstellungen präfi-

guriert. Es geht mir dabei allerdings nicht darum, den Diskurs der Diffe-
renzierungstheorie als Entscheidungskampf zwischen den konkurrierenden 

Sozialtheorien zu konstruieren, wie es zurzeit bei Handlungs- und System-

theoretikern üblich scheint. Vielmehr sollen in einem problemorientierten 
Zugriff die unterschiedlichen Positionierungen zu den einzelnen Problem-

bereichen deutlich werden und dies mit jeweiligen Vor- und Nachteilen für 

die Konstruktion des Gegenstandes. 
Mit Blick auf Bourdieus Theorie der Praxis und der sozialen Felder 

verfolge ich zwei Thesen: eine betrifft die allgemeine Theorie der Praxis, 

deren integraler Bestandteil die Feldtheorie ist, die andere betrifft die Feld-
theorie als Theorie sozialer Differenzierung im Speziellen. 

Für die allgemeine Theorie der Praxis behaupte ich im Folgenden, dass 

ihr Fluchtpunkt mit dem Begriff der symbolischen Gewalt bzw. symboli-
sche Macht zu benennen ist und dass dieses Kernthema die Theorie- und 

Begriffsbildung orientiert. Dies bedeutet dann zum Zweiten für die Feld-

theorie als Theorie sozialer Differenzierung, dass auch hier symbolische 
Gewalt und symbolische Macht das zentrale Erkenntnisinteresse bilden – 

und dies eben aus theoriesystematischer Notwendigkeit – und dass damit 

bestimmte Effekte in der Gegenstandskonstruktion verbunden sind, die im 
Titel dieser Arbeit als Verdrängungen des Ökonomischen benannt sind. 

I I I

Auf den ersten Blick mag es ungewöhnlich erscheinen, eine Arbeit „Ver-
drängungen des Ökonomischen“ zu betiteln, in der es doch um eine Theo-

rie geht, die spezifische Ökonomien in allen Teilbereichen der Gesell-

schaft vorfindet. Inwiefern ist das Ökonomische also verdrängt? Der zwei-
te Blick verhilft zu einer Klärung, wenn er sich auf Bourdieus Ausführun-

gen zur Genese der unterschiedlichen gesellschaftlichen Felder richtet. Die 

Entwicklung moderner Gesellschaft wird verstanden als Prozess der Eta-
blierung spezialisierter Teilbereiche, die dadurch hervorgebracht werden, 

dass sie sich entweder den Notwendigkeiten materieller oder symbolischer 

Reproduktion entledigen. Die ursprüngliche Verflechtung und die Verken-
nung des Ökonomischen in traditionalen Gesellschaften, in denen der öko-

nomische Charakter der Praktiken, beispielsweise des Gabentauschs, ver-

schleiert worden ist, werden aufgehoben (vgl. Bourdieu 1987: 205ff.). 
Kulturelle Felder werden als relativ autonome soziale Mikrokosmen erst 

möglich, wenn sich ein ökonomisches Feld entwickelt hat, das sich auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23

Befriedigung und Erzeugung von Bedürfnissen, die Produktion und Ver-

teilung von materiellen Ressourcen usw. spezialisiert hat; wenn also die 

Ökonomie in diesem Sinne aus den Feldern kultureller Produktion ver-
drängt ist. Umgekehrt wird aber das Ökonomische nicht nur verdrängt, 

sondern es verdrängt auch das Kulturelle aus dem eigenen Bereich, denn 

die Abkopplung gerade von Politik, Religion und Recht macht eine auto-
nome, auf Nutzeneffizienz ausgerichtete Ökonomie erst möglich. Die Ver-

drängung des Ökonomischen im Kulturellen meint nun aber nicht nur rei-

ne Exklusion einer ökonomischen Ökonomie, sondern auch unterdrückte 
Inklusion einer jeweils spezifischen Ökonomie der Kulturproduktion. Ein 

Charakteristikum der Kulturfelder ist ihr Interesse an der Interesselosig-

keit, das mit einer spezifischen illusio verbunden ist, dem Glauben und In-
teresse an den unbedingten Wert des Spiels, zu dem auch gehört, dass das 

feldspezifische ökonomische Effizienzdenken verdrängt wird. In beiden 

Fällen der Verdrängung meint der Begriff ein Vergessen der eigenen Ge-
schichte, das wesentlicher Bestandteil der Regelzusammenhänge der je-

weiligen Felder ist. In dem Projekt, diese Latenzen zu explizieren, kommt 

Bourdieus Aufklärungsprogramm zum Ausdruck und zugleich das werk-
umfassende Thema der symbolischen Macht und Gewalt. Die feldtheoreti-

sche Rekonstruktion der sozialen Welt zielt auf die Aufklärung der Me-

chanismen, die die gegebene soziale Ordnung enthistorisieren und als eine 
natürliche legitimieren. Im Hinblick auf die späten, oft politisch inspirier-

ten Arbeiten lässt sich noch eine weitere Verdrängung des Ökonomischen 

im Sinne einer Verdrängung durch die Ökonomie festhalten. Bourdieu, so 
haben auch Schimank und Volkmann (vgl. Schimank/Volkmann 1999) 

bemerkt, scheint davon auszugehen, dass die Differenzierung autonomer 

Felder letztlich zur (wohl auch politisch getragenen) Dominanz des öko-
nomischen Feldes führt. Dieses gewinnt an Macht gegenüber den anderen 

Feldern und bewirkt deren sukzessive Entautonomisierung. So schreibt 

Bourdieu beispielsweise in Science de la Science et réflexivité:  

„Tout donne à penser que les pressions de l’économie s’appesantissent chaque 

jour davantage, notamment dans des domaines où les produits de la recherche 

sont hautement rentables, comme la médicine, la biotechnologie […] et, plus gé-

néralement, la génétique, – sans parler de la recherche militaire. C’est ainsi que 

nombre de chercheurs ou d’équipes de recherche tombent sous le contrôle de 

grandes firmes industrielles attachées à s’assurer, à travers les brevets, le mono-

pole de produits à haut rendement commercial“ (Bourdieu 2001a: 6). 

Als Diagnose- und Beschreibungsinstrument ist die Differenzierungstheo-

rie von Anfang an Theorie der Moderne. Die Zunahme an Differenzierung 
geht mit einer Steigerung von Rationalität in den einzelnen Sinnbereichen 

einher. Abstraktion (Geld, Macht, Wahrheit usw.), Dezentralisierung, for-

male Organisation, professionalisierte Rollen, Individualisierung, achie-
vement statt ascription usw. sind Charakteristika der Moderne, die in un-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

terschiedlichem theoretischen Zuschnitt jeweils einem oder mehreren der 

fünf zentralen Problembereiche zugeordnet werden können. Die Kriterien, 

nach denen differenzierte Handlungs- bzw. Kommunikationsbereiche re-
produziert werden, sind durchrationalisiert und folgen Programmen der 

Handlungssteuerung, die in repräsentationsfähigem Wissen expliziert wer-

den können. Bourdieu folgt diesem Modell der Moderne nur bedingt, 
wenn auch er sie als differenzierte Gesellschaft beschreibt. Er weicht deut-

lich von der universellen Vorstellung der Abstraktion und Rationalisierung 

ab, wenn er die Grundprinzipien der symbolischen Ökonomie letztlich auf 
die moderne Gesellschaft überträgt; wenn er beispielsweise hinter den un-

eigennützigen kulturellen Bereichen eine spezifische Ökonomie wirken 

sieht oder im Feld der Ökonomie symbolische Weltsichten orientierend 
vorfindet. Zudem gerät mit Bourdieu nicht primär explizites und damit re-

präsentationsfähiges, sondern gerade implizites Wissen in seiner gesell-

schaftstheoretischen Relevanz in den Fokus der Betrachtung. Wenn Bour-
dieu der klassischen Soziologie, in die er zweifelsohne auch einzureihen 

ist, eine Kränkung zufügt, dann die, dass er die Logik symbolischer 

Tauschakte vormoderner Gesellschaften letztlich auf die moderne Gesell-
schaft übertragen kann. Auch die differenzierten Strukturen der modernen 

Gesellschaft mit ihren rationalen Organisationen und Institutionen, die die-

se ja klar von vormodernen Gesellschaften unterscheidet, folgen der 
grundlegenden Logik der Verdrängung der zugrunde liegenden ökonomi-

schen oder symbolischen Ökonomie, letzteres im Fall des ökonomischen 

Feldes selbst. 

IV

Die Arbeit gliedere ich in sechs Schritte. In einem ersten Schritt wird die 

Theorie der Praxis als allgemeine Sozialtheorie rekonstruiert, wobei ein 
besonderes Augenmerk darauf gelegt wird, das Motiv der symbolischen 

Gewalt und der Verdrängung des ökonomisch Ökonomischen als roten 

Faden der Theorie herauszuarbeiten. Zunächst wird die Logik der Praxis 
im Unterschied zur Logik der Theorie als Bourdieus eigentümlich praxeo-

logische Perspektive rekonstruiert. Neben der Kontrastierung von Praxis 

und Theorie geht es dabei auch um die Anlage der Theorie als eine allge-
meine Ökonomie der Praxis, die die ökonomische Ökonomie als eine be-

sondere Form ökonomischer Praxis umfasst. Im Anschluss an eine erste 

Problematisierung der Generalisierung einer ökonomischen Theorie auf 
soziale Praxis insgesamt werden mit den Begriffen ‚Habitus‘, ‚Kapital‘ 

und ‚sozialer Raum‘ drei zentrale Konzepte der Theorie der Praxis in ihrer 

theoretischen und empirischen Problemorientierung entfaltet. Der Habi-
tusbegriff wird dabei mit Blick auf das Problem der Verflechtung des Sub-

jektivismus und des Objektivismus rekonstruiert, um dann nochmals durch 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25

die von Bourdieu unterschiedenen Kapitalformen inhaltlich gefasst zu 

werden. Das Konzept des sozialen Raums wird dann als Komplementär-

begriff zum Habitus eingeführt, der die objektiven Bedingungen expliziert, 
unter denen die unterschiedlichen Habitus hervorgebracht werden. Vor-

wegnehmend muss schon in diesem Kapitel die Diskussion des Verhältnis-

ses von sozialem Raum und sozialen Feldern problematisiert und diskutiert 
werden, weil schließlich beide Konzepte die objektiven Bedingungen nicht 

nur der Hervorbringung, sondern auch der Anwendung der Habitus dar-

stellen sollen. 
Im zweiten Schritt werden zunächst die Grundlagen der Feldtheorie er-

arbeitet. Dabei steht die Genese des Begriffs mit Blick auf seine wissen-

schaftstheoretische Tradition bei den soziologischen Klassikern und vor 
allem bei Ernst Cassirer und Kurt Lewin im Vordergrund. Soziale Felder 

lassen sich letztlich nur in ihrer Konzeption und Verwendung verstehen, 

wenn man Bourdieus relationale Begriffsbildung bedenkt, die klar in der 
Tradition der von Cassirer so genannten Funktionsbegriffe im Unterschied 

zu Substanzbegriffen steht. Letztere bezeichnen für Cassirer und dann 

auch für Lewin eine vorwissenschaftliche Begriffsbildung, die im Zuge 
der Entstehung moderner Wissenschaften durch Funktionsbegriffe abge-

löst wird, die Lewin und Bourdieu als Relationsbegriffe bezeichnen. Bour-

dieu entwickelt seinen Feldbegriff vor diesem Hintergrund in Auseinan-
dersetzung mit Weber, indem er dessen religionssoziologische Studien aus 

Wirtschaft und Gesellschaft in einer eigentümlichen Kritik an der Idealty-

penbildung in relationsbegriffliches Denken übersetzt. Am Ende dieser re-
ligionssoziologischen Studien steht der Feldbegriff in einer ersten syste-

matisch erarbeiteten Fassung, die in den folgenden Jahrzehnten weiter 

ausgearbeitet und präzisiert wird. Begriffe wie illusio, nomos sowie die 
komplette Kapitaltheorie stehen zum Zeitpunkt dieser frühen Studien noch 

nicht zur Verfügung. In einer späteren religionssoziologischen Arbeit wird 

die Religionssoziologie gemeinsam mit Monique de Saint-Martin am Bei-
spiel des französischen Episkopats empirisch und feldtheoretisch weiterge-

führt (vgl. Bourdieu/de Saint-Martin 1982). Die Verdrängungen des Öko-

nomischen der Religion können mithilfe der komplettierten Feldtheorie an 
dieser Stelle sinnfällig und der eigentlichen Theorie der Moderne am Bei-

spiel des Feldes der Macht vorausgreifend herausgearbeitet werden. Gene-

ralisierungen der Eigenschaften sozialer Felder, die in den späteren Stu-
dien zum kulturellen Feld wie vor allem in den Regeln der Kunst von 

Bourdieu formuliert sind, werden in den darauf folgenden Kapiteln zum 

Abschluss des hauptsächlich wissenschaftstheoretisch und methodologi-
schen Kapitels zur ‚allgemeinen Theorie‘ sozialer Felder rekonstruiert und 

systematisiert. Die Systematisierungen gehen teilweise über Bourdieus ei-

gene Ausführungen hinaus, nähren sich aber von einzelnen selbstreflexi-
ven Arbeiten wie auch von Arbeiten ihm nahe stehender Autoren. So wird 

beispielsweise zum Thema Sozialisation in Feldern für generalisierbare 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Überlegungen auf Wacquant und seine Studie Leben für den Ring zurück-

gegriffen. Abschließend wird das Problem der Inklusion in soziale Felder 

in einem Exkurs kritisch diskutiert. Zu guter Letzt wird mit der Aufarbei-
tung des Verhältnisses der Bourdieu’schen Soziologie zur Geschichtswis-

senschaft ein weiterer fundamentaler Grundzug der Theorie der Praxis in 

den Blick gerückt, der insbesondere für die Bearbeitung einer Theorie so-
zialen Wandels und das historisch reflexive Verständnis der eigenen Theo-

rie relevant ist. 

In einem vierten Schritt geht es dann dezidiert darum, Bourdieus Feld-
theorie als differenzierungstheoretische Konstruktion moderner Gesell-

schaft zu systematisieren. Die im vorangegangenen Kapitel erarbeiteten 

allgemeinen Merkmale und Konzepte der Feldtheorie kommen dabei zum 
Tragen. Die Theorie der Moderne wird mit Bourdieus Konzept des Feldes 

der Macht erarbeitet, das im Grunde eine feldtheoretische Rekonstruktion 

des Konzepts der herrschenden Klasse ist, wie Bourdieu sie in den Feinen 
Unterschieden analysiert hat. Das Feld der Macht erscheint als ein Meta-

feld, in dem die Kapitalformen der ausdifferenzierten sozialen Felder da-

rum kämpfen, relational höher gewertet zu werden als andere Kapitalfor-
men. Das Feld ist dabei in die zwei Extreme einerseits des umfassenden 

kulturellen Feldes und andererseits des ökonomischen Feldes differenziert. 

Die vermittelnden Instanzen, die maßgeblich die Bedingungen schaffen 
können, kulturelles gegen ökonomisches und vice versa ökonomisches ge-

gen kulturelles Kapital in der sozialen Welt insgesamt auszuspielen, sind 

Politik und Recht – deshalb können Politik und Recht auch als intermediä-
re Felder begriffen werden. Im Ergebnis erscheint das Feld der Macht als 

ein staatlich begrenztes Metafeld, so dass schon ein deutlicher Hinweis für 

einen möglichen Einheitsbegriff der sozialen Welt insgesamt – ein mögli-
ches Äquivalent zu einem Gesellschaftsbegriff also – im Rahmen der The-

orie der Felder hervorgehoben werden kann. Die ‚Hauptfelder‘, die das 

Feld der Macht umfasst und die das Feld der Macht umgekehrt erst in ih-
rem Zusammenhang konstituieren, werden von links nach rechts rekons-

truiert: zuerst das kulturelle Feld, dann Recht und Politik und dann die 

ökonomische Ökonomie. Im Zentrum steht dabei die Frage nach den je 
spezifischen Verdrängungen des Ökonomischen in den verschiedenen Fel-

dern.

Im fünften Schritt wird dann der Rahmen der Theorie sozialer Felder 
und der darauf aufbauenden Differenzierungstheorie der Moderne verlas-

sen, um mit für dieses Thema gängigeren Ansätzen als dem von Bourdieu 

den soziologischen Diskurs der Differenzierungstheorie(n) herauszuarbei-
ten. Zunächst wird es um den gegenwärtigen Diskurs mit seiner sozial-

theoretischen Engführung auf Handlungs- und Systemtheorie(n) gehen. Es 

wird vermutet, dass diese Form von sozialtheoretischer Entscheidungskon-
frontation auch mit Blick auf die Problematik von Theorievergleichen 

nicht sehr weit führt. Statt dessen wird ein problemorientierter Zugang 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 27

gewählt, indem fünf zentrale Problembereich des differenzierungstheoreti-

schen Diskurses hervorgehoben werden. Auf die Problembereiche Das ge-

sellschaftliche Ganze, moderne vs. vormoderne Gesellschaften, Differen-
zierung vs. Integration, Individuum/Individualität und Gesellschaft und 

Sozialer Wandel als gesellschaftliche Evolution werden dann verschiedene 

Theorien von Durkheim bis Luhmann bezogen und in ihren Differenzen 
kritisch diskutiert.  

Das so erarbeitete Feld des differenzierungstheoretischen Diskurses 

dient als Kontext, in den Bourdieus Theorie eingeordnet und in welchem 
sie nochmals kritisch als Differenzierungstheorie der Moderne systemati-

siert und erprobt werden kann. Auf diesem Weg kann auch die Besonder-

heit der Perspektive herausgearbeitet werden, die Bourdieus Theorie dem 
differenzierungstheoretischen Diskurs anbieten kann. Deutlich werden sol-

len aber auch Grenzen der Theorie sowie daran aufscheinende Möglichkei-

ten einer konsequenten Weiterführung an bislang nur marginal erarbeiteten 
Gegenstandsbereichen. Insbesondere globale Zusammenhänge werden für 

den eher nationalstaatlichen Zuschnitt von moderner sozialer Welt zu einer 

Herausforderung. 
Zu guter Letzt werden in der Schlussbetrachtung die Verdrängungen 

des Ökonomischen in den verschiedenen Feldern nochmals pointiert zu-

sammengefasst. Für jedes Feld und jeden Feldtyp lassen sich drei Formen 
der Verdrängung des Ökonomischen beobachten: die Verdrängung öko-

nomischer Möglichkeitsbedingungen, die Verdrängung der feldspezifi-

schen Ökonomie und die Verdrängung der Ökonomie der Rekrutierungs-
modi für Akteure eines Feldes. Daran anschließend werden abschließend 

differenzierungstheoretische Forschungsperspektiven vor dem Hintergrund 

der Ergebnisse der vorliegenden Lesart von Bourdieus Theorie der Moder-
ne skizziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Allgemeine Theorie sozialer Praxis 

2.1  Theorie der Praxis  

Die Theorie der sozialen Felder ist integraler Bestandteil einer allgemeinen 

Sozialtheorie, die Bourdieu als Theorie der Praxis entwirft. Diese scheint 

in ihrer Explikation von einer grundlegenden Einsicht Karl Marx’ geleitet 
zu sein (vgl. Bourdieu 1976: 137), die sich in der ersten Feuerbach’schen 

These findet. Sinngemäß geht es darum, dass der zu dieser Zeit gegebene 

Materialismus die sinnlichen Gegebenheiten nur als Objekte der Anschau-
ung behandelt und nicht die „sinnlich menschliche Tätigkeit, Praxis“

(Marx 1958: 5). Die erste leitende Einsicht ist, dass die Wirklichkeit und 

die sinnlichen Gegebenheiten nicht als Objekte der Anschauung, sondern 
als Resultanten der Praxis betrachtet werden sollen. Die tätige Praxis ist 

der Bezugspunkt der Analyse, von dem her die sinnlichen Gegebenheiten 

zu untersuchen sind. Die zweite Feuerbach’sche These enthält dann eine 
weitere Einsicht, die ein Kernmoment von Bourdieus Theorie der Praxis 

vorwegzunehmen scheint:  

„Die Frage, ob dem menschlichen Denken gegenständliche Wahrheit zukomme 

– ist keine Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis muß 

der Mensch die Wahrheit, i.e. Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines 

Denkens beweisen. Der Streit über die Wirklichkeit oder Nichtwirklichkeit des 

Denkens – das von der Praxis isoliert ist – ist eine rein scholastische Frage.“ 

(Marx 1958: 5)  

In dieser strikten Unterscheidung von Theorie und Praxis und der gleich-

zeitigen Betonung, dass die Wahrheit nicht in der Theorie, sondern in der 
Praxis selbst zu suchen ist, liegen zwei Vorwegnahmen, die Fluchtpunkte 

der Theorie der Praxis bilden: Zum einen die radikale und analytisch zu 

kontrollierende Reflexion der Distanz des Sozialwissenschaftlers und sei-
ner spezifischen Praxis von der sozialen Praxis, die er zu seinem For-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schungsobjekt macht. Erst der kontrollierte Einbezug dieser Distanz in die 

Analyse macht eine Theorie der Praxis im eigentlichen Sinne möglich und 

ermöglicht es, den scholastic fallacy zu vermeiden (vgl. Bourdieu 2001b: 
64ff.), den Bourdieu darin erblickt, dass Sozialwissenschaftler ihre eigene 

Forschungspraxis auf ihren Forschungsgegenstand projizieren und damit 

ihre soziale Position generalisieren. Der Strukturalist, der in synoptischer 
Überschau eine Vielzahl zeitlich teils weit auseinander liegender Praktiken 

und Handlungen betrachtet und aus ihnen allgemeine Regeln herausliest 

(vgl. Bourdieu 1987: 59), an denen die tatsächlichen Akteure sich schein-
bar orientieren, verfällt gemäß Bourdieus Theorie diesem Trugschluss ge-

nauso wie der existenzialistische Freiheitsdenker Sartre, der die Freiheit 

seines Philosophierens mit der Freiheit sozial Handelnder verwechselt, und 
der Rational-Choice-Theoretiker, der die Rationalität der Forschungstätig-

keit in den sozialen Alltag verlegt (vgl. Bourdieu 1987: 79ff.). Will man an 

den Sinn der sozialen Praxis herankommen, so muss man die Distanz zwi-
schen der wissenschaftlichen Praxis und anderen Praxisformen reflektieren 

und analytisch kontrollieren. Die konkrete Forschungspraxis muss als spe-

zifische Praxis im Unterschied zu anderen sozialen Praktiken analysiert 
werden, damit letztere überhaupt als sinnhaft eigenständige Praxisbereiche 

in den Blick geraten können. Mit dieser methodischen Finesse soll zu-

gleich Distanz und Nähe zum Gegenstand hergestellt und der letztlich em-
pirische Blick auf die Logik der Dinge anstatt auf die Dinge der Logik

orientiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 92). 

Zum anderen kommt man dem Zusammenhang von wissenschaftlicher 
Praxis und Wahrheit darüber hinaus auf die Spur, wenn die soziohistori-

schen Bedingungen der Produktion von Wahrheit in die Analyse aufge-

nommen werden. Im Unterschied zum Naturwissenschaftler gehört der 
Sozialwissenschaftler zu seinem eigenen Objektbereich, ist in diesem so-

zialisiert worden und verfügt damit über eine sozial angeeignete Weltsicht 

und über Dispositionen der Wahrnehmung, Bewertung und des Denkens, 
die auch von seiner Stellung im wissenschaftlichen Feld abhängen und die 

ebenfalls berücksichtigt werden müssen, damit überhaupt soziologische 

Erkenntnis möglich wird, die nicht einen wie auch immer bestimmten sens 
commun reproduziert. Aus diesen Gründen widmet Bourdieu der Analyse 

der Wissenschaft einige seiner wichtigsten Bücher (Bourdieu 1988; 1989) 

und auch seine letzte Vorlesungsreihe am Collège de France (Bourdieu 
2001a), in der er abschließend eine Sozioanalyse seines Habitus durchführt 

(vgl. Bourdieu 2001a; 2002a). Die Analyse der Wissenschaft geht einher 

mit einer scharfen Absetzbewegung von der reinen, der theoretizistischen 
Theorie, deren reinste Form im philosophischen, scholastischen Denken zu 

finden ist (vgl. Bourdieu 2001b). Seine durchaus ätzende soziologische 

Kritik ist nichts anderes als der Rückbezug des theoretischen Denkens auf 
die privilegierten sozialen Bedingungen, denen es sich verdankt. Im Ver-

gessen dieser Bedingungen und ihrer historischen Genese sieht Bourdieu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 31 

den Hauptgrund der drei Formen von Irrtümern des scholastischen Den-

kens, die in der Ethik (Recht, Politik), Ästhetik und Erkenntnis (Wissen-

schaft) zum Ausdruck kommen (vgl. Bourdieu 2001b: 64). Und es sind 
diese großen Themen der Philosophie, die sich Bourdieu in seinen grund-

legenden empirischen und theoretischen Studien vornimmt und die er von 

der reinen Theorie auf den Boden der konkreten materiellen und symboli-
schen Lebensbedingungen zurückzuholen versucht.1

Worum aber dreht es sich genau, wenn Bourdieu zum einen in klas-

sisch wissenssoziologischer Manier das Denken, Handeln und Wahrneh-
men mit dem jeweiligen sozialen Standort relationiert und es andererseits 

dadurch historisiert? Das den Analysen zugrunde liegende Erkenntnisinte-

resse ist deutlich Aufklärung. Aber worüber genau? Wenn ich recht sehe, 
ist das zentrale Thema von Bourdieus allgemeiner Theorie der Praxis die 

symbolische Gewalt bzw. symbolische Macht. Sicherlich ist es riskant, ein 

so umfangreiches theoretisches wie empirisches Werk auf nur einen Kern-
gedanken zu bringen. Symbolische Gewalt als Fluchtpunkt des Werks zu 

bezeichnen meint aber nicht, es ginge um nichts anderes und nicht auch 

um mehr, sondern nur, dass letztlich alle weiteren Themen, Problemstel-
lungen und Analysen durch dieses Grundmotiv orientiert werden.2 Der 

Begriff symbolische Gewalt beschreibt die Produktion und Reproduktion 

von sozialen Ordnungen, die aufgrund von sozial verteilten und durchge-
setzten symbolischen Weltsichten erfolgt, welche die gegebenen Verhält-

nisse als selbstverständlich, gerechtfertigt (legitimiert), wahr und natürlich 

erscheinen lassen. Aufklärung hat dann zur Aufgabe, die sozialen Bedin-
gungen und Mechanismen herauszuarbeiten, die die kontingenten Welt-

sichten herrschaftswirksam durchsetzen konnten. Es geht dann zwar nicht 

um die Befreiung von der aus Faulheit und Feigheit selbstverschuldeten 
Unmündigkeit im Sinne Kants, aber doch um die Analyse der sozialen Be-

dingungen von Unmündigkeit, die vor allem in den frühen Arbeiten in den 

Bildungsinstitutionen gesucht wird (vgl. Bourdieu/Passeron 1971). Symbo-
lisch ist diese Form von Gewalt, weil sie als Weltsicht allein auf Vorstel-

1 Die Feinen Unterschiede sind als soziologische Kritik der gesellschaftlichen 
Urteilskraft auf Kants Kritik der Urteilskraft bezogen und Sozialer Sinn als 
Kritik der theoretischen Vernunft auf Kants Kritik der reinen Vernunft. Zum 
einen wird der Zusammenhang von der sozialen Herkunft und den ästheti-
schen Dispositionen untersucht, angefangen bei der Kleidung, dem Sport, 
dem Essen, der Sprache über die sogenannten populärkulturellen Vorlieben 
bis hin zum sogenannten hochkulturellen Musik- und Kunstgeschmack. Zum 
anderen geht es um die schon erwähnte Differenz der Logik der Praxis des 
Wissenschaftlers und der konkreten sozialen Akteure, deren Explikation erst 
den Blick auf die konkrete soziale Praxis erlaubt. Damit wird auch deutlich, 
dass in dieser Forschungslogik jeder Analyse der sozialen Welt eine Auto-
analyse des erkennenden Subjekts implizit ist. 

2 So meine ich auch, dass symbolische Gewalt als Fluchtpunkt noch das „Pro-
gramm einer erkenntnistheoretischen Dauerreflexion“ (Schultheis 2002: 142) 
orientiert, das Schultheis als letzte Fluchtlinie des Gesamtwerks begreift. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lungen über die Natur der Dinge und der Welt insgesamt beruht. Das 

Symbolische ist Gewalt, weil es zum einen Herrschaftsformen produziert 

und reproduziert und weil es zum anderen die jeweiligen Individuen in die 
soziale Ordnung zwingt und diese sich zwingen lassen, weil die willkürli-

che, oder bescheidener: kontingente Ordnung symbolisch den Anschein 

des Selbstverständlichen und Natürlichen erhält.3 Das Phänomen, das 
Bourdieu mit diesem Konzept verbindet, formuliert er am Beispiel der 

männlichen Herrschaft wie folgt:  

„In der Tat habe ich mich über das, was man das Paradox der doxa nennen könn-

te, schon immer gewundert. Die Tatsache, daß die Weltordnung, so wie sie ist, 

mit ihren Einbahnstraßen und Durchfahrverboten, im eigentlichen wie im über-

tragenen Sinn, ihren Verpflichtungen und Sanktionen grosso modo respektiert 

wird und daß es nicht zu mehr Zuwiderhandlungen oder Subversionen, Delikten 

und ‚Verrücktheiten‘ kommt […]. Oder daß sich, was noch erstaunlicher ist, die 

bestehende Ordnung mit ihren Herrschaftsverhältnissen, ihren Rechten und Be-

vorzugungen, ihren Privilegien und Ungerechtigkeiten, von einigen historischen 

Zufällen abgesehen, letzten Endes mit solcher Mühelosigkeit erhält und daß die 

unerträglichsten Lebensbedingungen so häufig als akzeptabel und sogar natürlich 

erscheinen können.“ (Bourdieu 2005a: 7) 

Das Verhältnis von Verkennung (méconnaissance) und Anerkennung (ré-
connaissance) der herrschenden Ordnung, das Bourdieu mit dem Konzept 

der symbolischen Gewalt begreifen und mit seinen Theorieinstrumenten 

erklären möchte, scheint mir das zentrale Thema zu sein, das das Gesamt-
werk durchzieht. Von ihm aus, so lässt sich als These formulieren, lässt 

sich die Theorie der Praxis aufschlüsseln. Die einzelnen Theoriekompo-

nenten sind darauf hin orientiert, die sozialen Mechanismen symbolischer 
Gewalt und Macht zu verstehen und zu erklären. Die allgemeine Theorie 

des Sozialen als Theorie der Praxis muss dann die Mittel bereit stellen, mit 

denen die soziale Welt in ihrer doppelten Wirklichkeit beschrieben und er-
klärt werden kann. Die doppelte Wirklichkeit des Sozialen liegt darin, dass 

es einerseits Ding gewordene Geschichte und andererseits Leib gewordene 

Geschichte ist.4 Es manifestiert sich im Wechselspiel der objektiven sozia-

3 Im Hinblick auf Paradoxieentfaltung durch Selektion schreibt Luhmann für 
subsystemische Ordnungsbildung ungleich abstrakter, dass es nahe liegt 
„beide Operationen der alogischen Selektion (Franzosen würden vielleicht 
sagen: der violence) in einem Schritt zu vollziehen. Im Rechtssystem zum 
Beispiel wird dieser Schritt mit dem Erlaß einer Verfassung vollzogen.“ 
(Luhmann 1990: 470) 

4 „Als besonders exemplarische Form des praktischen Sinns als vorwegge-
nommener Anpassung an die Erfordernisse eines Feldes vermittelt das, was 
in der Sprache des Sports als ‚Sinn für das Spiel‘ [...] bezeichnet wird, eine 
recht genaue Vorstellung von dem fast wundersamen Zusammentreffen von 
Habitus und Feld, von einverleibter und objektivierter Geschichte, das die 
fast perfekte Vorwegnahme der Zukunft in allen konkreten Spielsituationen 
ermöglicht.“ (Bourdieu 1987: 122) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 33 

len Strukturen des sozialen Raums und der sozialen Felder sowie ihrer In-

korporation im Habitus als Dispositionensystem. Eingelassen sind die Be-

griffe in eine Theorie der Ökonomie der Praktiken, dem Kern der allge-
meinen Theorie der Praxis.  

Die Theorie der Ökonomie der Praktiken übernimmt gleich mehrere 

Funktionen im Rahmen der Theorie der Praxis. Fundiert auf der Reformu-
lierung und Erweiterung des Kapitalbegriffs, ermöglicht sie den Vergleich 

augenscheinlich so unvergleichbarer sozialer Gebilde wie vormoderne und 

moderne Gesellschaftsformationen (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.) und vor 
allem verschiedene soziale Felder der ausdifferenzierten modernen Gesell-

schaft (Wirtschaft, Religion, Wissenschaft, Kunst, Literatur usw.). Ver-

gleichbar wird das Unvergleichbare dadurch, dass die Konzeption von 
Ökonomie, um luhmannesk zu reden, generalisiert und respezifiziert wird. 

Die ‚ökonomische Ökonomie‘ der modernen Wirtschaft erscheint vor dem 

Hintergrund dieser Auffassung als eine spezifische Variante eines umfas-
senden Verständnisses von Ökonomie, das es erlaubt, auch von religiösen, 

kulturellen, politischen, rechtlichen usw. Ökonomien zu reden.5 Die jewei-

lige Ökonomie beschreibt die Logik der jeweiligen Praxis und unterschei-
det diese von dem Bild und den Beschreibungen, das sich die Akteure von 

ihrem Tun machen. Die Analyse der Ökonomien soll also die latent gehal-

tenen Strukturen herausarbeiten, die den jeweiligen Stellungnahmen der 
positionierten Akteure Sinn und Richtung geben.  

Die frühe Unterscheidung von „generativen Schemata der Praxisfor-

men und den jeweiligen Repräsentationen, die sich die Individuen von ih-
rer Praxis erstellen“ (Bourdieu 1976: 212), enthält genau die doppelte Rea-

lität des Sozialen, die augenscheinlich auf die marxistische Tradition der 

Ideologiekritik verweist. Deren Absicht war ja in durchaus vergleichbarem 
Verständnis, den Zusammenhang von gesellschaftlichem Sein und Be-

wusstsein derart herauszuarbeiten, dass die gesellschaftlichen Bedingun-

gen der Ideologieproduktion aufgeklärt werden, wobei das Charakteristi-
kum von Ideologien darin gesehen wurde, dass sie genau diesen Zusam-

menhang durch Enthistorisierung und Naturalisierung ihrer Inhalte ver-

deckten. Bourdieus Position findet sich aber noch besser in Karl Mann-
heims Begriff der totalen Ideologie vorgedacht, weil Mannheim so auf die 

Unverfügbarkeit der sich als total gebenden partikularen Weltsicht für die 

5 Methodisch ist dieses Verfahren ganz dem Äquivalenzfunktionalismus Mer-
tons verpflichtet, den vor allem Luhmann für große Theorie fruchtbar ge-
macht hat (Luhmann 1970: 31ff.). Fragt Luhmann allerdings mit systemtheo-
retischen Mitteln nach spezifischen Problemen und Funktionen, die Systeme 
im Allgemeinen verschieden zu bewältigen haben, um ihre Organisations-
form aufrecht zu erhalten ( Reduktion von Komplexität; Kommunikationsan-
schlüsse auf Dauer stellen; Paradoxieentfaltung etc.), so fragt Bourdieu eben 
nach den Charakteristika der je verschiedenen Ausprägungen der Ökonomie 
in den einzelnen sozialen Bereichen (Kapitalformen, illusio, nomos, enjeu 
usw.).

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Akteure aufmerksam macht (vgl. Mannheim 1959: 659ff.). Nimmt man 

die Marx’sche Grundorientierung für die Hinwendung zur Praxis und das 

in der Ideologiekritik6 aufscheinende aufklärerische und wissenssoziologi-
sche Programm, dann muss man der Einschätzung von Alexander wohl 

beipflichten, dass „Bourdieu’s work cannot be understood unless it is seen 

as the latest in the long line of brilliant reconstructors of a system of 
thought [Marxism; GB] he himself has rarely defended but which, nonet-

heless, penetrates to the very marrow of his social science“ (Alexander 

1995: 128). Dennoch muss man die Kritik der Bourdieu’schen Theorie als 
einen gleichsam vulgär-marxistischen Reduktionismus alles Kulturellen 

auf „immediate reflections of the hierarchical structures of material life“ 

(Alexander 1995: 137) zurückweisen, die Alexander im Hinblick auf das 
Konzept des Habitus formuliert. Vor allem scheint der am Beispiel des 

Habitusbegriffs abgelesene Vorwurf, Bourdieus Theorie habe keine Sensi-

bilität für die relative Autonomie von Kultur recht vorschnell, wenn Ale-
xander schreibt:  

„This standard of the relative autonomy of culture is fundamental for understand-

ing the weaknesses in Bourdieu’s theory. Values possess relative independence 

vis-à-vis social structures because ideals are immanently universalistic. [...] It is 

also so in a more historical sense, for social differentiation itself involves the 

growing organizational independence of religious and secular values, and of their 

intellectual carrier groups, vis-à-vis the more particularistic centers of economic 

and political life.“ (Alexander 1995: 137) 

In seiner Lesart bleibt dann auch die Feldtheorie lediglich ein oberflächli-
cher Bruch mit dem Marxismus der früh grundgelegten Habitustheorie, der 

der von Alexander geforderten Multidimensionalität der Sozialtheorie 

nicht genügt. Letztlich bleiben die Felder in ihrer Logik auf die umfassen-
de, materialistisch zu bestimmende, hierarchische Sozialstruktur zurück-

verwiesen und lassen sich mithin auf sie reduzieren (vgl. Alexander 1995: 

157ff.). Dass Bourdieus Begrifflichkeiten einer generalisierten Ökonomie 
der Praktiken, der Inkorporierung von Exterioritäten, von Strategie, Inte-

resse, Klassen, Herrschenden und Beherrschten, Kapital usw. eine solche 

Deutung nahe legen und zum Teil auch zulässig erscheinen lassen, muss 
man wohl zugeben. Die Brüche mit einem Marxismus, der Kultur nur ge-

treu dem schlicht verstandenen Basis-Überbau-Theorem begreift, sind al-

lerdings im Gegenzug überdeutlich. Am Beispiel des Kapitalbegriffs von 

6 Der Unterschied zur klassischen Ideologiekritik ist natürlich, dass diese kriti-
siert, indem sie für die eigene Position objektive Wahrheit beanspruchen 
muss. Diesen Anspruch gibt Bourdieu in letzter Konsequenz auf. Auch wenn 
er die eigene Position zu objektivieren und zu kontrollieren sucht, versteigt 
er sich nicht zu der These der absoluten Überschau im Sinne der marxisti-
schen Privilegierung einer interesselosen und damit wahrheitsfähigen Klasse 
oder der Mannheim’schen „freischwebenden Intelligenz“. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 35 

Bourdieu hat Calhoun den Unterschied des Marx’schen Versuchs einer 

„historic specific theory of capitalism“ und dem allgemein sozialtheoreti-

schen, damit auch historisch unspezifischen Anspruch dieses Begriffs bei 
Bourdieu deutlich gemacht.  

„The link to Marx suggested by the common emphasis on capital and labor, a 

suggestion reinforced by aspects of Bourdieu’s rhetoric, is thus misleading. 

Bourdieu’s considerable achievements in his work on cultural capital are linked 

with this difference from Marx. Bourdieu’s key original insights are that there 

are immaterial forms of capital – cultural, symbolic, and social – as well as a ma-

terial or economic form and that with varying levels of difficulty it is possible to 

convert one of these forms into the other.“ (Calhoun 1993: 69) 

Mit dem erweiterten Kapitalbegriff (vgl. Kap. 2.2.3) markiert Calhoun 
sehr deutlich die Pointe des Bourdieu’schen Ansatzes. Die Zurückführung 

des primären Habitus, der auch in den einzelnen Feldern weiterhin orien-

tierend bleibt, bedeutet eben nicht die Reduktion des Kulturellen auf die 
materiellen Lebensbedingungen einer hierarchischen Grundstruktur sozia-

ler Ordnung. Die Sozialisationsbedingungen des Habitus ergeben sich 

gleichermaßen aus ökonomischem wie kulturellem Kapital, die in einem 
umgekehrt proportionalen Verhältnis zueinander stehen können. Auch 

wenn in den Feinen Unterschieden die herrschenden Klassen über verhält-

nismäßig viel ökonomisches Kapital verfügen, so erlaubt das Konzept des 
sozialen Raumes (vgl. Bourdieu 1982: 171ff.; Kap. 2.2.4), das die konstru-

ierbaren Klassen als empirische Frage begreift, durchaus Arrangements 

von relational geringem ökonomischen bei ausgesprochen hohem kulturel-
len Kapital. Die eigentliche Kritik Alexanders liegt aber darin, dass Bour-

dieu die relative Autonomie von Kultur und kulturellen Werten nicht be-

greifen kann, die „immanently universalistic“ (vgl. Alexander 1995: 137) 
sind. Mit dieser Kritik und auch Problemstellung der eigenen Theorie 

übersieht Alexander eine der entscheidenden Einsichten sowohl von Marx 

als auch von Bourdieu. Das Grundthema der Ideologiekritik und der The-
matisierung symbolischer Gewalt war und ist gerade die Differenz zwi-

schen den objektiven sozialen Strukturen und den Vorstellungen der Ak-

teure über ihre eigene Praxis und die soziale Welt. Schon an dieser Stelle 
sollte klar sein, dass eine Theorie, die die Differenz von Theorie und Pra-

xis zum Gegenstand der Theorie macht und als Denkfigur für das Verhält-

nis von Sozialstruktur und symbolischer Repräsentation generalisiert, nicht 
nur die Autonomie und Universalitätsansprüche von kulturellen Ideen im 

Blick hat, sondern diese darüber hinaus durchreflektiert. Im Hinblick auf 

die eigene Theorie geschieht dies durch eine Form von Reflexivität, die 
sich dem wissenssoziologisch und historizistisch aufgeworfenen Problem 

der soziohistorischen Gebundenheit allen Wissens, auch des soziologi-

schen, stellt und zudem für die Analyse der sozialen Welt der Frage nach-
geht, unter welchen historisch gewachsenen Bedingungen die Idee univer-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

salisierbaren Wissens aufkommt und unter welchen Bedingungen solches 

Wissen produziert werden kann. Universalisierungsfähigkeit von Wissen 

wird also gar nicht negiert, die Problemstellung ist aus der Perspektive von 
Bourdieus Theorie der Praxis lediglich anders als von Alexander – wenn 

es um Wissen geht. Bourdieu begründet nicht, dass und welche Werte und 

Ideale universell sind, sondern er will erklären, wann, wie und unter wel-
chen Bedingungen man darauf kommt.7

Und da symbolische Gewalt dadurch konstituiert wird, dass Ideen ent-

historisiert, naturalisiert, also universalisiert werden, geht Bourdieu genau 
den sozialen Mechanismen nach, die Alexander dazu führen, an universel-

le kulturelle Ideen zu glauben. Dass mit dem Reflexivitätsprogramm eini-

ge epistemologische Probleme verknüpft sind, die die Theorie der Praxis 
zu bewältigen hat, kann erst weiter unten, nach detaillierter Klärung der 

Konzepte der Theorie der Praxis, diskutiert werden. Hier kam es zunächst 

darauf an zu zeigen, dass die bis hierher vertretene Sicht auf das Erkennt-
nisinteresse der allgemeinen Theorie der Praxis auch gegenüber einem der 

schärferen Kritiker des Ansatzes zu verteidigen ist. Die marxistische Tra-

dition ist augenscheinlich in der Nomenklatur Bourdieus ablesbar, aber 
auch mit Vorsicht zu bemerken. Marx ist nur einer der Wegbereiter Bour-

dieus und vielleicht nicht einmal der wichtigste. Gerade die Theorie der 

Felder ist viel stärker durch Weber geprägt, die Theorie der symbolischen 
Klassifizierung durch Durkheims Erkenntnissoziologie und dieser Durk-

heim-Weber-Marxismus nochmals vielfältig durch die phänomenologi-

schen und strukturalistischen Strömungen der 1950er und 1960er Jahre.  
Eine paradigmatische Klassifikation liefert der von Bourdieu selbst 

vorgeschlagene Begriff des „genetischen Strukturalismus“. Wie man den 

Ansatz nun auch immer bezeichnen will, man kommt ihm nur näher, in-
dem man die systematisch miteinander verschränkten Konzepte und Ter-

mini genauer in den Blick nimmt, mit denen Bourdieu die Ökonomie der 

Praktiken herauspräparieren möchte, die die unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Praxisfelder definieren.8

7 Am Beispiel der Wissenschaft weist Bourdieu auf die Historizität der Idee 
des Universellen hin: „Denn auch wenn die wissenschaftlichen Felder ganz 
besondere Universen sind (und dies umso mehr, je ausgeprägter ihre Auto-
nomie ist), steht, wie ich bereits gesagt habe, nicht alles zum Besten in der 
besten aller möglichen wissenschaftlichen Welten, und es gibt gesellschaftli-
che Widerstände gegen die Durchsetzung einer rationalen Kommunikation, 
ohne die der Fortschritt der Vernunft und des Universellen nicht vorankom-
men kann. Es gilt also, einen praktischen, das heißt spezifisch politischen 
Kampf zu führen, um der Vernunft Macht und Vernunftgründen ihr Recht zu 
verleihen, einen Kampf, der sich auf alle Errungenschaften einer bereits 
verwirklichten Vernunft stützen muß, welche die Geschichte des Feldes her-
vorgebracht hat.“ (Bourdieu 1998o: 59) 

8 Man könnte auch eine Klärung des Ansatzes versuchen, indem man ihn einer 
der großen frühmodernen philosophischen Traditionen entweder von Kant 
oder von Hegel zuordnet. Dies ist m.E. aber nur fruchtbar, wenn man einen 
Deutungsschlüssel und ein heuristisches Instrument gewinnt, um nach spezi-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 37 

2.2  Ökonomie der  Praxis  

Unter der Ökonomie der Praktiken versteht Bourdieu die grundlegende 

Logik der sozialen Prozesse. Sie soll beantworten, nach welchen Prinzipi-

en die Akteure ihre Praxis organisieren, mit der sie sich und die soziale 
Welt reproduzieren, aber auch modifizieren. Ausgangspunkt der Theorie 

ist die Ablehnung der gängigen subjektivistischen oder objektivistischen 

Vorstellungen von Akteur und Handeln, denn es gibt „eine Ökonomie der 
Praktiken, d.h. eine den Praktiken innewohnende Vernunft, die ihren ‚Ur-

sprung‘ weder in ‚Entscheidungen‘ der Vernunft als bewußter Berechnung 

noch in den Bestimmtheiten der äußerlichen und den Handelnden überge-
ordneten Mechanismen findet.“ (Bourdieu 1987: 95) 

Wenn der Subjektivismus der bewussten Berechnung wie der Objekti-

vismus der übergeordneten Mechanismen die Logik der wissenschaftli-
chen Praxis unrechtmäßigerweise auf die soziale Praxis insgesamt proji-

zieren, dann begibt man sich mit Bourdieu auf die Suche nach einer Logik, 

die sich mit wissenschaftlichen Ansprüchen an Rationalität, Methode und 
den elementaren Gesetzen der Logik (Satz der Identität, Satz des ausge-

schlossenen Widerspruchs, Satz des ausgeschlossenen Dritten und Satz der 

Kontravalenz) nicht fassen lässt. Konsequent gedacht, sind die grundle-

fischen Theoriefiguren zu suchen, die die Kenntnis der betreffenden Theorie 
vertiefen. Kant oder Hegel heißt in der Regel die Entscheidung zwischen 
Denken mit oder ohne Widersprüchen bzw. Paradoxien. Einerseits Entfal-
tung von Paradoxien, andererseits das Aufzeigen der Grenzen der Ver-
standeserkenntnis. Einerseits die Grundfigur von Identität der Identität und 
Nicht-Identität (Allgemeinem und Besonderen) und andererseits die strikte 
Scheidung des Dings für-mich und des Dings an-sich, die zusammengedacht 
wieder zu Hegel führen würden. Gibt man also zu, dass das Für-mich und 
An-sich nicht getrennt zu denken sind, gerät man wieder in den Wider-
spruch, von dem aus hegelianisch zu denken wäre. Wie verhält sich diese 
Problematik bei Bourdieu? Von der Theorieanlage und der Methodik des 
Aufweises unfruchtbarer Alternativen sowie der gesellschaftlichen Grenzen 
der Erkenntnis ist die Theorie eine Soziologisierung des Kantianismus, die 
Bewusstsein durch Gesellschaft ersetzt. Auch ist die Zusammenführung von 
Objektivismus und Subjektivismus analog zu Kants Synthese von Empiris-
mus und Rationalismus. Dies allerdings mit dem entscheidenden Unter-
schied, dass nicht im Wechselspiel von Anschauung und Begriffen begrenzte 
Erkenntnis postuliert und die Sicht auf das An-sich in ihrer Möglichkeit ge-
leugnet wird, sondern dass An- und Für-sich zusammengedacht werden, als 
nur scheinbarer Widerspruch. Die Einheit des Allgemeinen und Besonderen 
findet sich als Theoriebegriff mit dem Habitus. Hier verknüpfen sich Gesell-
schaft und Individuum, Allgemeines/Besonderes und in der beständig er-
zeugten abweichenden Dialektik von Habitus und Struktur auch die Identität 
der Identität und Nicht-Identität: Es geht um das Denken der Totalität, aller-
dings in kantianisch orientierter empirischer Bescheidung. Deswegen auch 
verweist Bourdieu selbst auf Hegel, wenn er ein paar Traditionslinien des 
Habitus nachzeichnet und Hegels Intention der Überwindung des kantiani-
schen Dualismus hervorhebt (vgl. Bourdieu 1997: 63).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

genden Prämissen wissenschaftlicher Logik der Theoriebildung und empi-

rischen Forschung (symbolischer) Ausdruck der spezifisch sozialen Be-

dingungen wissenschaftlicher Praxis. Von dieser unterscheidet Bourdieu 
die allgemeine soziale Praxis explizit und macht es eben zur Bedingung 

einer adäquaten Objektkonstruktion, die Distanz und Differenz von Wis-

senschaft und sozialer Praxis zu reflektieren (vgl. Bourdieu 1987: 57). 
Die theoretischen Probleme, die Bourdieu mit dieser theoriekonstituti-

ven Unterscheidung von Theorie und Praxis der Theorie der Praxis stellt, 

sind offensichtlich: Zum einen soll die Logik der sozialen Praxis im Unter-
schied zur Logik der Wissenschaft verstanden werden, zum anderen soll 

aber die Wissenschaft nur als ein Spezialfall der allgemeinen Logik sozia-

ler Praxis konstruiert werden. Wie aber kann die Wissenschaft zugleich 
sein und nicht sein, was sie ist? Die Beantwortung der Frage erfordert ei-

nen Überblick über die Logik der Praxis, die Bourdieu im Entwurf einer 

Theorie der Praxis und vor allem im Sozialen Sinn formuliert hat. Der 
Konzeptualisierung und Erklärung dieser Logik dienen dann die eigentli-

chen Theoriebegriffe Kapital, Habitus und Feld. Nach diesem Durchgang 

lässt sich vielleicht sehen, wie die Praxis der Theorie aussehen muss, die 
zu der von Bourdieu benannten Verzeichnung der Praxis – damit auch der 

eigenen – führt.  

Die Deskription dessen, was Bourdieu unter sozialer Praxis versteht, 
bereitet in der Positivierung Schwierigkeiten: „Es ist nicht leicht, über die 

Praxis anders als negativ zu reden“ – steht am Beginn des Kapitels über 

die Logik der Praxis in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 147ff.). Sobald der 
notwendig objektivierende Wissenschaftler die Praxis in die Logik des be-

grifflichen Denkens der Wissenschaft einhegt, zerstört er unweigerlich ih-

ren praktischen Sinn. Die Argumentation, die Bourdieu zum Beleg dieser 
These vorlegt, erscheint als soziologische Übersetzung des Verhältnisses 

von durée und Raum in der Lebensphilosophie Bergsons (vgl. Bergson 

1994: 60ff.). Bei Bergson wird der ungeschiedene und irreversible Fluss 
der durée deformiert, sobald er mit der räumlich-begrifflichen Welt kon-

frontiert wird. Die reine zeitliche Dauer wird durch Begriffe der Raumwelt 

auf- und eingeteilt und ihrer eigentlichen Zeitlichkeit enthoben (vgl. Berg-
son 1994: 100). Analog fasst Bourdieu das Verhältnis von Praxis und The-

orie, indem er vor allem die Zeit der Praxis von der spezifischen Zeitent-

hobenheit des Wissenschaftlers unterscheidet und auf dessen verräumli-
chende wissenschaftliche Darstellungs- und Aufzeichnungstechniken ver-

weist. Der Wissenschaftler, der sich der Erforschung sozialer Praktiken 

widmet, befindet sich im Verhältnis zu seinem Untersuchungsgegenstand
in einer privilegierten Position. Praktiken und Handlungen, die die konkre-

ten Akteure unter spezifisch praktischen Bedingungen der Dringlichkeit 

und zeitlichen Irreversibilität nacheinander in linearer Abfolge und in 
mehr oder minder großen Zeitabschnitten realisieren, können durch 

schriftliche und graphische Aufzeichnungstechniken dem Wissenschaftler 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 39 

in synoptischer Darstellung verfügbar sein (vgl. Bourdieu 1987: 152f.). 

Seine soziale Situation als Forscher entbindet den Wissenschaftler von den 

Investitionen und Bindungen an die von ihm erforschte Praxis. Die Auf-
zeichnung in Schrift, Diagramm, Bild usw. erlauben es ihm, die Irreversi-

bilität der praktischen Zeit aufzuheben, er hat die Möglichkeit und zwecks 

wissenschaftlicher Systematisierungsansprüche auch die Pflicht, die auf-
gezeichneten Praxisvollzüge systematisch in virtueller Gleichzeitigkeit 

aufeinander zu beziehen. Dieses Privileg der Totalisierung durch die Syn-

opse befördert die Tendenz, die Logik der eigenen Situation auf die unter-
suchten Praktiken zu projizieren.9

Genau wie das begriffliche Denken die durée deformiert, so werden 

Sinn und Zeit der Praxis verzeichnet, wenn die Logik der Forschung an sie 
herangetragen wird. Wie lässt sich diese aber nun genauer fassen als in der 

Formel: ‚Praxis ist das, was wissenschaftliche Analyse nicht ist‘? Geht 

man zunächst davon aus, dass wissenschaftliche Aussagensysteme zumin-
dest auf einer Logik beruhen, die Klarheit und Exaktheit der Aussagen und 

Widerspruchsfreiheit und Vollständigkeit der logischen Bezüge verlangt, 

dann lässt sich die Negation genauer vorstellen. Die Logik der Praxis ver-
langt all dies nicht; sie ist nicht klar, nicht exakt, nicht widerspruchsfrei 

und nicht vollständig. In diesem Sinne spricht Bourdieu denn auch im Sin-

ne der Positivierung der Negation von einer Logik des Ungefähren und der 
Verschwommenheit (vgl. Bourdieu 1987: 159). Die Bedeutung von Sym-

bolen und rituellen Praktiken – die Bourdieu vor allem im Blick hat, wenn 

er seine Theorie der Praxis anhand des Materials seiner Forschung in der 
Kabylei entwickelt – sind nicht eindeutig, sie können je nach Situation und 

Kontext variieren. In der rituellen Praxis der Kabylen werden dieselben 

Schemata in unterschiedlichen Kontexten je unterschiedlich aktualisiert. 
Die zur Kosmologie gehörende Dichotomie Mann/Frau weist beispiels-

weise dem kabylischen Haus den Wert weiblich zu, wenn man sich in dem 

männlichen Bereich außerhalb befindet. Zugleich ist das Hausinnere wie-
derum in männliche und weibliche Bereiche geteilt. Es kann somit logisch 

männlich und weiblich zugleich sein, je nach Kontext (vgl. Bourdieu 

1987: 158). Es geht darum, dass die Dichotomien, die die Kosmologie in 
diesem Fall bilden, wie männlich/weiblich, heiß/kalt, Sonne/Mond, 

Tag/Nacht usw. je nach praktischem Problembezug kombiniert und auch 

9 „Daß er jede Möglichkeit hat, die sozialen und logischen Bedingungen der 
von ihm an der Praxis und ihren Produkten vorgenommenen Veränderungen 
des Charakters und zugleich den Charakter der logischen Umwandlungen zu 
ignorieren, die er an der erhaltenen Information vornimmt, verleitet den Ana-
lytiker zu allen Fehlern, die sich aus der Tendenz ergeben, den Standpunkt 
des Schauspielers mit dem des Zuschauers zu verwechseln. So sucht er bei-
spielsweise Antworten auf Fragen des Zuschauers, die die Praxis niemals 
stellt, weil sie sie nicht zu stellen braucht, anstatt sich zu fragen, ob das Ei-
gentliche der Praxis nicht gerade darin liegt, daß sie solche Fragen aus-
schließt.“ (Bourdieu 1987: 151) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

durchaus kreativ und improvisatorisch interpretiert werden können. Als 

Beispiel dient Bourdieu unter anderem das Gewohnheitsrecht verschiede-

ner Dörfer oder Stämme, die für denselben Verstoß unterschiedlich harte 
Strafen verhängen. Bourdieu interpretiert die darin zum Ausdruck gelan-

gende „Ungewissheit und Verschwommenheit“ der Praxis der Rechtspre-

chung durch die „praktische Umsetzung derselben impliziten Schemata“
(Bourdieu 1987: 187). Die Logik der Praxis erscheint nicht als eine strenge 

Deduktion einzelner Handlungen aus klaren Regeln, die den Gesetzen der 

wissenschaftlichen Logik folgen, sondern eher „in einer Art Einheitlichkeit 
des Stils“ (Bourdieu 1987: 187) der kontextverschieden sinnvollen Prakti-

ken.

Die Schemata einer mythologischen Kosmologie sind dann auch nicht 
als ein von Praxis abgehobenes Weltbild zu verstehen, sondern umgekehrt 

immer auf die Auslegung konkreter Situationen und Probleme bezogen. 

Sie erscheinen dann nicht als defizitäre Abweichungen von einem moder-
nen rationalen Denken und auch nicht als diesem allgemein ebenbürtig, 

aber als den historisch gewachsenen (objektiv-materiellen) Bedingungen 

angemessen:  

„Die rituelle Praxis zu verstehen, ihr nicht nur ihre Begründung, sondern auch 

ihren Daseinsgrund wiederzugeben, ohne sie in eine logische Konstruktion oder 

ein Exerzitium zu verwandeln, erfordert nicht nur eine Wiederherstellung ihrer 

inneren Logik; es bedeutet vielmehr, daß man ihr ihre praktische Notwendigkeit 

zurückerstatten muß, indem man sie wieder zu den wirklichen Bedingungen ihrer 

Entstehung in Beziehung setzt, d.h. zu den Bedingungen, unter denen sowohl die 

von ihr erfüllten Funktionen als auch die Mittel definiert sind, die sie anwendet, 

um die Funktionen zu erfüllen; es bedeutet, die rohen materiellen Grundlagen 

der Investition in die Magie, z.B. die Schwäche der Produktiv- und Reproduktiv-

kräfte, zu beschreiben, die aus einem richtigen, von einer aus der Ungewißheit 

über die lebenswichtigsten Dinge erwachsenden Stimmung der Not beherrschten 

Leben einen zufälligen Kampf gegen den Zufall macht; es bedeutet, jene kollek-

tive Erfahrung der Machtlosigkeit wenn schon nicht dingfest, so doch wenigstens 

namhaft zu machen, die jeder Welt- und Zukunftsbetrachtung zugrunde liegt [...] 

und die die praktische Vermittlung darstellt, über welche die Beziehung zwi-

schen ökonomischen Grundlagen und rituellen Handlungen oder Vorstellungen 

hergestellt wird.“ (Bourdieu 1987: 178) 

Schlicht und ergreifend lassen sich beobachtete Widersprüche zwischen 

Mythos und mythologischer Praxis auflösen, wendet man sich den Situa-
tionen der Anwendung der Schemata zu, unter deren Bedingungen die Ak-

teure in den Grenzen ihres Weltbildes Deutungen und Praktiken improvi-

sieren können, die passen. Gerade Widersprüche zwischen Logik und be-
obachtbarer Praxis hatten es Bourdieu ja unmöglich gemacht, die soziale 

Welt der Kabylen streng strukturalistisch zu modellieren und den subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 41 

vistischen Bruch mit dem Objektivismus herausgefordert (vgl. Bourdieu 

2000a: 62ff.). 

Gegen den Subjektivismus benötigt Bourdieu aber dann den Objekti-
vismus, wenn es darum geht, soziale Praktiken verständlich zu machen, 

deren Spezifikum die Ausnutzung der Irreversibilität der praktischen Zeit 

ist. Das bekannte Beispiel ist die gegen Mauss und Lévi-Strauss eingeführ-
te praxeologische Deutung des Gabentauschs (vgl. Bourdieu 1987: 191ff. 

und Bourdieu 1998b: 163ff.). Die strukturalistische Deutung entdeckt als 

grundlegenden Mechanismus des Gabentausches die Wechselseitigkeit, al-
so die Orientierung einer Gabe an der Erwartbarkeit der Gegengabe. 

Mauss’ weist darüber hinaus auf eine Bruchstelle hin, die die symbolische 

Bedeutung des Gabentausches gegenüber der Reziprozitätsregel hervor-
hebt und die durch ihren Widerspruch Bourdieus Interesse weckt: Die Ga-

be verpflichtet zwar auf eine Gegengabe, aber der Gebende muss genau 

diese Verpflichtung negieren und die Gabe als ein großzügiges und frei-
williges Geschenk deklarieren können, das gerade nicht zur Erwiderung 

verpflichtet (vgl. Mauss 1990: 50ff.). Bourdieu bringt die objektive Regel 

der Reziprozität und die diametral entgegengesetze subjektive Deutung 
dadurch zusammen, dass er die Zeit zwischen Gabe und Gegengabe als die 

entscheidende Bedingung für die kollektive Verkennung des Prinzips der 

Wechselseitigkeit auf Seiten der Akteure begreift. Die subjektive Verken-
nung wird dann als Voraussetzung für die Produktion und Reproduktion 

der objektiven Struktur verstanden. Diese Verkennung nennt Bourdieu 

auch illusio, ein Terminus, der in der Feldtheorie dominant wird und eben 
den Glauben an das Spiel im Unterschied zur objektiven Realität des 

Spiels bezeichnen soll.  

Anerkennung der symbolischen bei Verkennung der objektiven Ord-
nung erscheint schon am Beispiel des Gabentausches als das Prinzip der 

Reproduktion historisch kontingent gewachsener sozialer Ordnung. Im 

Rahmen dieses Glaubens und der Schemata, mit denen die Akteure ihre 
Welt deuten und die Ausdruck der objektiven sozialen Ordnung sind, brin-

gen die Akteure in den unterschiedlichsten Situationen passende Praktiken 

hervor. Sie sind dabei nicht darauf angewiesen, bewusst oder unbewusst 
zu kalkulieren, welche der möglichen Handlungsalternativen diejenige ist, 

die, gemäß einem Streben nach Nutzenmaximierung, für den Kontext am 

besten geeignet ist. Der improvisierende Charakter der Praxis schließt
ebenso die Vorstellung eines schlichten Determinismus aus.

Bourdieu versucht, die Logik der Praxis gegen eine intentionalistische 

Handlungstheorie und gegen einen deterministischen Strukturalismus mit 
dem Begriff des praktischen Sinns zu profilieren. Dieser Sinn ist vielleicht 

besser als eine Art Gespür zu bezeichnen, ein Gespür dafür, in verschiede-

nen sozialen Situationen das Richtige zu tun sowie in die richtigen Situa-
tionen zu geraten. Bourdieu spricht auch davon, dass es sich um eine „er-

worbene Meisterschaft“ handelt, die mit der „automatischen Sicherheit ei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nes Instinkts funktioniert“ (vgl. Bourdieu 1987: 190f.). Der praktische 

Sinn resultiert aus den in Sozialisationsprozessen erworbenen Dispositio-

nen, die Bourdieu als Einverleibung der objektiven Strukturen begreift und 
die er mit dem Konzept des Habitus auf den theoretischen Begriff bringt 

(vgl. Kap. 2.2.1). Für die Beschreibung der Logik der Praxis in Begriffen 

eines generalisierten Ökonomiebegriffs ist an dieser Stelle zunächst wich-
tig, dass der erworbene praktische Sinn die für die sozialen Praktiken kon-

stitutive illusio reproduziert und umfasst. Der Bruch zwischen der illusio

des Gabentausches als eines freimütigen Aktes der Großzügigkeit und der 
aus der objektivierenden Perspektive sichtbaren Struktur der Wechselsei-

tigkeit von Gabe und Gegengabe bildet das Grundmodell symbolischer 

Ökonomien. Sie beruhen auf der schon benannten Verkennung der objek-
tiv darstellbaren ökonomischen Ordnung bei Anerkennung der symboli-

schen Ordnung, durch die die ökonomische verleugnet wird.  

Die Funktionsweise des größten Teils der sozialen Welt, Bourdieu 
nimmt diesbezüglich lediglich die ökonomische Ökonomie des modernen 

Feldes der Wirtschaft aus (vgl. Bourdieu 1998h; 2001b: 28), lässt sich 

dann schon auf dieser grundlegenden Ebene des Tausches als Verdrän-
gung des Ökonomischen beschreiben. Für die soziologische Analyse 

Bourdieus steckt in dieser Logik der Praxis die Aufgabe, das Verdrängte 

sichtbar zu machen und zu explizieren. Der theoretische Fluchtpunkt sym-
bolische Gewalt findet sich in der Logik der Verdrängung wieder. Soziale 

Praxis, die soziale Ordnung reproduziert, funktioniert nur, wenn sie in 

Form der Notwendigkeit auftritt, das heißt, wenn die Akteure selbstver-
ständlich an sie und ihre Selbstverständlichkeit glauben und diese damit 

anerkennen (vgl. Bourdieu 1987: 193).  

In der Strategie des Kontingentsetzens der symbolischen Ordnung 
durch die Soziologie liegt die unverkennbare Nähe zur Ideologiekritik. Es 

zeigt sich allerdings auch ein entscheidender Unterschied, da Bourdieus 

Aufdeckung der objektiven Strukturen nicht mit einer nur normativ zu 
qualifizierenden Vorstellung eines richtigen Bewusstseins verbunden ist, 

das zur Realisierung einer guten Gesellschaft führen würde. Bourdieu ist, 

zumindest in den früheren Schriften, politisch wertfrei und arbeitet ledig-
lich die Funktionsweise und Logik sozialer Praxis heraus. Zu dieser gehört 

dann die praktisch notwendige Differenz von objektiver und symbolischer 

Wahrheit, deren Aufhebung zugleich die Aufhebung bzw. Verunmögli-
chung der analysierten Praxis bedeuten würde. Viel stärker an Lévi-

Strauss’ Strukturalismus angelehnt, geht es Bourdieu vornehmlich um die 

Herausarbeitung der latenten bzw. unbewussten Strukturen, die allerdings 
nicht durch die symbolischen Vorstellungen störend verdeckt werden, wie 

dies im Strukturalismus ja noch gedacht ist10, sondern an der Aktualisie-

10 Exemplarisch sei die folgende Textstelle von Lévi-Strauss angeführt: „Ein 
Modell mag bewußt oder unbewußt sein, diese Tatsache berührt seine in-
nerste Natur nicht. Man kann nur sagen, daß eine oberflächlich im Unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 43 

rung der Praxis notwendig beteiligt sind. Die ideologiekritische Dimension 

erscheint dann aber darin, dass das dialektische Verhältnis der objektiven 

und symbolischen Strukturen vor allem im Hinblick auf die Stabilisierung 
symbolischer Herrschaftsverhältnisse, also symbolischer Gewalt themati-

siert wird. 

In asymmetrischen Beziehungen, die dem Muster des Gabentauschs 
folgen, diskutiert Bourdieu die Prozesse der Verdrängung der ‚objektiven 

Wahrheit‘ des Tauschs (vgl. Bourdieu 1987: 197f.). Für die wenig diffe-

renzierten, vormodernen sozialen Welten, die er bei seinen ethnologischen 
Studien im Blick hat, bildet symbolische Gewalt ein notwendiges und ef-

fektives Herrschaftsmittel. Das vormoderne dieser Gesellschaften wird 

durch fehlende Satzung und Institutionalisierung formaler Regelungssys-
teme begriffen, vor allem durch das Fehlen einer formalen rechtlichen 

Grundlage des Tauschverkehrs, auf die sich jeder gleichermaßen berufen 

könnte (vgl. Bourdieu 1987: 206ff.; Kap. 6.2). Der monetäre Tauschver-
kehr, der von Person und Situation abstrahiert, ist an eine institutionelle 

Absicherung gebunden, die Geld als einem materiell wertlosem Medium 

Tauschwert garantiert. Gleichermaßen fehlen rechtlich verbindliche forma-
le Regelungen von Arbeitsverhältnissen und Abhängigkeitsverhältnissen. 

Die simple Logik, die sich für Bourdieu daraus ergibt, ist, dass in vormo-

dernen Gesellschaften, die weder ausdifferenzierte Bereiche des Rechts 
noch der Wirtschaft kennen, alles nach dem Muster der dominanten sozia-

len Organisationsweise geregelt wird, nämlich der Verwandtschaftsver-

hältnisse. Für Herr/Knecht-Verhältnisse als Grundform asymmetrischer 
Tauschbeziehungen bedeutet dies, dass im Zuge einer Euphemisierungs-

arbeit das objektive Abhängigkeitsverhältnis symbolisch in eine Art Ver-

wandtschafts- oder Freundschaftsverhältnis ‚umgedeutet‘11 wird. 
Dass neben den symbolischen Strategien zudem materieller Druck 

ausgeübt werden konnte, wird damit nicht verneint, allerdings musste dies 

in dem Maße geschehen, in dem die Ehre vor der sozialen Gruppe aufrecht 
zu erhalten war. Illustrieren lässt sich die notwendige Verdrängung der 

wußten verborgene Struktur die Existenz eines Modells, das diese Struktur 
dem kollektiven Bewußtsein verhüllt, wahrscheinlicher macht. Tatsächlich 
zählen ja bewußte Modelle – die man allgemein ‚Normen‘ nennt – zu den 
armseligsten, die es gibt, wegen ihrer Funktion, die mehr darin besteht, den 
Glaubensinhalten und Bräuchen zur Dauer zu verhelfen, als ihre Quellgründe 
freizulegen. So trifft die strukturale Analyse auf eine paradoxe Situation, die 
der Sprachforscher bereits kennt: je genauer die erscheinende Struktur ist, 
desto schwieriger wird es, die tieferliegende Struktur, wegen der bewußten 
und deformierten Modelle, die sich wie Hindernisse zwischen den Beobach-
ter und sein Objekt stellen, zu erfassen.“ (Lévi-Strauss 1967: 304) 

11 Die Anführungszeichen verweisen hier darauf, dass dies keinen bewussten 
Prozess des Umdeutens aufgrund tieferer Einsicht in die objektiven Tausch-
beziehungen meint, sondern die einzig mögliche und bekannte Art und Wei-
se des Tauschverkehrs unter spezifischen historischen Bedingungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ökonomischen Strategie an Bourdieus Beispiel des Ochsentauschs in der 

kabylischen Gesellschaft:  

„Es gibt andere Tauschprozesse, bei denen das Kalkül sich viel unverhohlener 

zum Ausdruck bringt und verrät. So etwa im Fall des charka, eines Vertrags zwi-

schen Bewohnern verschiedener Dörfer, bei dem der Besitzer eines Ochsen die-

sen zeitweise einem anderen Bauern, der sich keinen Ochsen leisten kann, über-

läßt, und dafür eine bestimmte Menge Weizen und Hirse erhält. Man könnte 

meinen, daß der Ochse hier gewissermaßen wie ein Kapital eingesetzt wird, um 

Profit zu erzielen. [...] Die Schilderung, die die Kabylen von diesem Vorgang 

[im Unterschied zu einem Ökonomen; GB] geben, klingt ganz anders: Individu-

um A stellt die Arbeitskraft seines Ochsen zur Verfügung, aber Ausgleich wird 

dadurch hergestellt, daß Individuum B den Ochsen füttert, was ansonsten Indivi-

duum A abgefordert worden wäre. Das zusätzliche Maß Weizen stellt also nichts 

anderes dar, als eine Kompensation des Wertverlustes des Ochsen infolge seines 

Alterns. Man sieht also, daß der Ochse nie als Kapital angesehen und behandelt 

wird.“ (Bourdieu 2000a: 48f.) 

Wenn es also unter vormodernen Bedingungen keine rein ökonomischen 
Abhängigkeitsbedingungen und rein ökonomischen Gewinne und Tausch-

verhältnisse geben kann, sondern eine auf Treu und Ehre gegründete Öko-

nomie nach der Logik des Gabentauschs, dann aus gutem Grund: Nur ein 
ehrenhafter Mann ist ein vertrauensvoller Mann, der Abhängigkeitsver-

hältnisse an sich binden und mit dem man Tauschhändel einzugehen sich 

trauen kann. Die Akkumulation symbolischen Kapitals durch die An-
erkennung der Gruppe gewährt damit einen Vertrauenskredit als Grundla-

ge symbolischer Ökonomie, der materielle Gewinne und Sicherung oder 

Verbesserung (Heirat in angesehene Familien usw.) der sozialen Position 
erst möglich macht (vgl. Bourdieu 1987: 219f.). Die hier schon deutlich 

werdende Logik der Verdrängung des Ökonomischen findet ihre Begrün-

dung mithin in den spezifischen objektiven Bedingungen einer vorkapita-
listischen sozialen Ordnung und ist Ausdruck einer allgemeinen Logik der 

Praxis, die lediglich so viel Logik aufbringt, wie praktisch nötig ist.  

Die These, dass es eine Ökonomie der unterschiedlichen Praktiken 
gibt, beschränkt sich jedoch nicht darauf, dass in der Praxis unter Dring-

lichkeitsbedingungen nur hinreichend viel Logik zur Bewältigung der an-

stehenden Probleme aufgebracht wird, wie dies beispielsweise Schwingel 
behauptet (Schwingel 1993: 43ff.). Wenn Bourdieu die generalisierende 

These aufstellt, dass die vornehmlich an vorkapitalistischen Gesellschaften 

abgelesene Logik der Praxis eine auch auf die moderne soziale Welt über-
tragbare allgemeine Logik ist, so beinhaltet diese über die abgrenzende 

Bestimmung zur wissenschaftlichen Theorie hinaus auch, dass sich in je-

weils spezifizierter Form die Prozesse der Verkennung und Anerkennung 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 45 

als Funktionsbedingungen der jeweiligen Praxis wiederfinden lassen;12

nicht nur Dringlichkeit, Kontextualität und Sparsamkeit, auch systematisch 

erzeugte Differenz von objektiven und subjektiven Strukturen der sozialen 
Welt(en). Die systematische Verkennung des Ökonomischen der symboli-

schen Ökonomie erlaubt es dann, eigentlich ökonomische Begriffe auf 

Praxisfelder anzuwenden, die sich gerade dadurch auszeichnen, dass sie 
ihren ökonomischen Charakter verleugnen. Das Interesse an der Interesse-

losigkeit kann als Interesse begriffen werden. Ruhm und Ehre sind Akku-

mulation symbolischen Kapitals, dessen Erhalt oder Vermehrung den Ein-
satz von Strategien erfordert, die allerdings keine im Sinne bewusst kalku-

lierter Pläne, sondern Ergebnis des praktischen Sinns sind.  

In der Gleichzeitigkeit einer subjektiven und objektiven Logik der 
Praxis stecken nun wieder theorielogisch einige Probleme, die man erst 

einmal aufdröseln muss: Eine doppelte Kontextualisierung der Deskription 

der Logik der Praxis als einer generalisierten Ökonomie wird deutlich. Ei-
nerseits wird die Logik der Praxis als Logik der Klassifikationsschemata

negativ im Kontrast zur Logik der wissenschaftlichen Logik eingeführt, 

andererseits wird die Logik der symbolischen Ökonomie mitsamt den sym-
bolischen Herrschaftsweisen negativ im Kontrast zur modernen kapitalisti-

schen Ökonomie eingeführt. Zum Problem wird dann die Rückanwendung 

der gewonnenen Theorie der Praxis als einer Theorie vorlogischer Logik 
der Praxis auf die Wissenschaft – dies hatte ich eingangs erwähnt; darüber 

hinaus ist fraglich, wie die vorkapitalistisch gewonnene symbolische Öko-

nomie die kapitalistische Ökonomie der Moderne als einen Sonderfall ih-
rer selbst behandeln kann (vgl. Kap. 4.6). Wie für das Problem des theore-

tischen Verhältnisses der Praxis der Theorie der Praxis gilt auch für die 

symbolische Ökonomie der ökonomischen Ökonomie, dass zunächst der 
Durchgang durch die weiteren Begriffe und Konzepte der Theorie der Pra-

xis erfolgen muss, um die aufgeworfenen Probleme zu klären. Die bisheri-

ge Rekonstruktion beschränkt sich weitgehend auf die deskriptive Dimen-
sion von Bourdieus Theorie der Praxis. Die beschriebene Logik wird erst 

durch die Begriffe von Habitus und Feld einer Theorie mit verstehendem 

und erklärendem Anspruch eingegliedert.  

2.2.1 Habitus – Bedeutungen im Gebrauch 

Zur Einführung des wohl prominentesten Begriffs der Theorie der Praxis 

scheint es sich eingebürgert zu haben, die theoretische Absetzbewegung 

12 Exemplarisch für den Allgemeinheitsanspruch: „Diese hindert uns nämlich, 
die Wissenschaft von den ‚ökonomischen‘ Praktiken als Sonderfall einer 
Wissenschaft aufzufassen, mit der alle Praktiken einschließlich derer, die als 
uneigennützig oder zweckfrei und somit als ‚von ökonomischen Rücksichten 
freie‘ ausgegeben werden, als ökonomische behandelt werden können, also 
als auf materielle oder symbolische Profitmaximierung ausgerichtet.“ (Bour-
dieu 1987: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sowohl von einem spezifisch verstandenen Subjektivismus als auch von 

einem ebenso spezifisch verstandenen Objektivismus anzuführen (vgl. 

Bohn 1991: 41ff.; Schwingel 1995: 53ff.). Damit ist sein theoretischer 
Problembezug benannt, der aber weiter auf die empirischen Probleme zu-

rückzuführen ist, denen Bourdieu im Rahmen seiner ethnologischen Ana-

lysen der kabylischen Gesellschaft gegenüberstand (vgl. Bourdieu 2000a). 
Eine werkgeschichtliche Systematisierung der Genese des Begriffs hat 

kürzlich Louis Pinto vorgenommen (vgl. Pinto 1998: 46ff.). Dabei hat er 

die unterschiedlichen Dimensionen und Gebrauchsweisen des Begriffs im 
Blick und folgt konsequent Bourdieus Auffassung, dass seine Theorie als 

modus operandi und nicht allein als opus operatum verstanden werden 

soll. Die Begriff sind nicht mehr oder minder selbstgenügsam aus rein the-
oretischen Überlegungen und Auseinandersetzungen entsprungen, sondern 

antworten zunächst auf sehr konkrete Probleme der empirischen For-

schung. Dass dabei die theoretische Reflexion dieser Probleme nicht nur 
Resultante, sondern Voraussetzung auch jeder empirischen Forschung ist, 

bleibt für Bourdieu eine dauerhafte kantianische Selbstverständlichkeit. 

Die Begriffe von Subjektivismus und Objektivismus, die die anfänglichen 
Anschauungen erst ermöglichen, werden kritisiert und wechselseitig er-

gänzt, sobald sie den Anschauungen nicht genügen, sondern von diesen 

transzendiert werden. 
Pinto findet den ersten Einsatzort des Begriffs in den sehr frühen Ar-

beiten zur algerischen Übergangsgesellschaft. Bourdieu fand in Algerien 

eine Situation vor, in der die oben besprochene vorkapitalistische Form 
symbolischer Ökonomie infolge des Befreiungskrieges mit der kapitalisti-

schen Ökonomie konfrontiert war. Die subjektive symbolische Ordnung, 

die den praktischen Sinn ausmacht, der die vorkapitalistische Ökonomie 
mitkonstituiert und reproduziert, trifft zu dieser Zeit auf Bedingungen, die 

ihr fundamental widersprechen. Vor allem ist in der kapitalistischen Öko-

nomie die für die symbolische Ökonomie konstitutive Verkennung ihres 
ökonomischen Charakters aufgehoben. Die rein ökonomischen Interessen 

werden artikuliert, und ein rationales Kalkül von Nutzenmaximierung und 

Mitteleinsatz wird erwartet. Demgegenüber steht die Frage der Ehre, die es 
gerade verbietet, offen ökonomische Interessen zu artikulieren und bei-

spielsweise die Reziprozitätserwartung des Gabentauschs zu verraten. Dies 

sind in der kabylischen Kultur unehrenhafte und beleidigende (weibliche) 
(vgl. Bourdieu 2000a: 32ff.) Verletzungen der symbolischen Ordnung. Un-

ter diesen Bedingungen wird zum einen sichtbar, dass der homo oecono-

micus ein Typus ist, der erst unter den spezifischen Bedingungen einer ka-
pitalistischen Wirtschaftsform hervorgebracht wird und nicht Ausdruck ei-

nes ahistorischen Grundprinzips menschlichen Handelns überhaupt (vgl. 

Bourdieu 2000a: 7); zum Zweiten wird deutlich, dass das primäre Prinzip 
sozialer Praxis der praktische Sinn ist, ein Dispositionensystem, das auf 

die objektiven Bedingungen abgestimmt ist, unter denen es angeeignet 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 47 

wurde. Genau für dieses noch näher zu bestimmende System von Disposi-

tionen setzt Bourdieu bekanntermaßen den Begriff des Habitus ein. Aller-

dings wird damit in einer ersten Dimension allgemein das Verhältnis von 
objektiven und subjektiven Strukturen erfasst, das sich in einer Situation 

beobachten ließ, in denen beide nicht mehr aufeinander abgestimmt wa-

ren.13 So wie sich in der Abwehr des homo oeconomicus schon eine Kritik 
am Subjektivismus findet, so führt Bourdieu im Vorwort zur deutschen 

Ausgabe rückblickend die in der Untersuchung angelegte Kritik des Ob-

jektivismus an:  

„Es ist keineswegs ein Zufall, daß die Frage nach den Beziehungen zwischen 

Struktur und Habitus gerade angesichts einer kritischen Situation aufgeworfen 

wurde, als sie sich gewissermaßen in der Realität selbst stellte, in Gestalt jener 

permanenten Kluft zwischen den ökonomischen Haltungen der Akteure und der 

ökonomischen Welt, in welcher sie zu handeln hatten. Denn in Situationen wie 

dieser, im Überschneidungsbereich zwischen einer vorkapitalistischen und einer 

kapitalistischen Ökonomie, wird die von Neo-Marginalisten und Strukturmarxis-

ten geteilte objektivistische Abstraktion dermaßen ad absurdum geführt, daß man 

schon beide Augen schließen muß, um die wirtschaftlichen Akteure zu einfachen 

Reflexen objektiver Strukturen zu degradieren und darauf zu verzichten, die Fra-

ge nach der Genese ökonomischer Haltungen wie auch jene nach den ökonomi-

schen Haltungen und sozialen Voraussetzungen dieser Genese zu stellen.“ 

(Bourdieu 2000a: 21) 

Neben der dispositionellen Dimension, die die doppelte Realität des Sozia-

len herausstellt, markiert Pinto als zweite die ökonomische Dimension des 
Habitus (vgl. Pinto 1998: 49). Werkgeschichtlich findet sie sich mit Arbei-

ten über legitime Kultur. Pinto hat hier die Arbeiten über Museumsbesu-

che (exemplarisch: Les musées et leurs public, 1964) und das französische 
Schulsystem (exemplarisch: La reproduction. Elément pour une théorie du 

système d’enseignement, 1970) im Sinn, die Bourdieu mit seinen Mitarbei-

tern Mitte der 1960er Jahre zu veröffentlichen beginnt. Im Zentrum steht 
nun nicht das Verhältnis der subjektiven und objektiven Strukturen im 

Hinblick auf ihre Adjustierung, sondern die sozial ungleiche Verteilung 

kultureller Güter und der Mittel ihrer Aneignung. Die ökonomische ist 
damit mit einer distributionellen Dimension verbunden. Mit diesen Arbei-

ten ist die Rezeption von Bourdieu als Soziologe der sozialen Ungleichheit 

eröffnet, die er über den Markt der ökonomischen auf den Markt der sym-
bolischen Güter ausdehnt. Diese ökonomische Dimension der sozialen 

13 „Cette dialectique du rapport problématique d’ajustement entre l’intérieur et 
l’extérieur, le subjectif et l’objectif est, peut-on dire, la première dimension 
de l’habitus, la dimension proprement ‚dispositionelle‘ qui peut être décom-
posée elle-même en une dimension praxéologique (sens de l’orientation so-
ciale) et une dimension affective (aspirations, goûts...).“ (Pinto 1998: 47) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ungleichheit findet sich dann prominent in der Großstudie Die feinen 

Unterschiede.

Die letzte und vierte Dimension bezeichnet Pinto als kategoriale Di-
mension (l’aspect catégorial) und verweist auf Bourdieus Nachwort in der 

Übersetzung von Erwin Panofskys Architecture gothique et pensée sco-

lastique (1967), in dem Bourdieu die Idee des Habitus als generativem 
Prinzip zur Erzeugung kulturell verteilter, stilistisch einheitlicher Prakti-

ken am Beispiel künstlerischer Werke entwickelt.14

Trotz der im Werk beobachtbaren analytisch unterscheidbaren Ge-
wichtungen bleibt der zentrale Problembezug, subjektive und objektive 

Strukturen aufeinander zu beziehen. Die distributionelle, ökonomische und 

kategoriale Dimension lassen sich dann als Ausdruck spezifischer objekti-
ver Strukturen verstehen, aus denen die Habitus hervorgegangen sind und 

unter denen sie Praktiken generieren. Deutlich ist, dass die Verknüpfung 

der Dimensionen von Ökonomie und Distribution, so wie sie von Pinto mit 
Bezug auf die genannten Werksphasen eingeführt werden, für die moderne 

Gesellschaft wichtig werden und so als Spezifizierung des allgemeinen 

Prinzips der zwei Realitäten des Sozialen – Leib und Ding gewordene Ge-
schichte – aufgefasst werden können. 

2.2.2 Habitus – Gegen Denkextreme 

Auf ‚rein‘ theoretischer Ebene findet sich die doppelte Realität des Sozia-

len in Form eines Objektivismus und eines Subjektivismus wieder. Die the-
oretischen Möglichkeiten erscheinen als in der sozialen Wirklichkeit be-

gründet, die sie zu verstehen und erklären versuchen. Konsequent kommt 

hier erneut die wissenssoziologische Perspektive der Theorie zum Vor-
schein, die zur Reflexion der eigenen Möglichkeitsbedingungen zwingt. 

Die Kategorien und Wissensformen, in denen zu einer historisch bestimm-

baren Zeit gedacht werden kann, sind relational – um die Mannheimsche 
Nomenklatur aufzugreifen – zu den objektiven Strukturen zu untersuchen, 

unter denen sie hervorgebracht werden. Dies in einem doppelten Sinne: 

Einerseits sind die Denkextreme aufgrund der phänomenologischen Ein-
sicht in die doppelte Realität des Sozialen gleichsam in existenzphiloso-

phischer Perspektive als sozial fundiert zu verstehen. Bourdieu trifft sich 

14 „Wer Individualität und Kollektivität zu Gegensätzen macht, bloß um den 
Rechtsanspruch des schöpferischen Individuums und das Mysterium des 
Einzelwerks wahren zu können, begibt sich der Möglichkeit, im Zentrum des 
Individuellen selber Kollektives zu entdecken; Kollektives in Form von Kul-
tur – im subjektiven Sinne des Wortes ‚cultivation‘ oder ‚Bildung‘ oder, 
nach Erwin Panofskys Sprachgebrauch, im Sinn des ‚Habitus‘, der den 
Künstler mit der Kollektivität und seinem Zeitalter verbindet und, ohne daß 
dieser es merkte, seinen anscheinend noch so einzigartigen Projekten Rich-
tung und Ziel weist.“ (Bourdieu 1970: 132) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 49 

an dieser Stelle, und nicht nur an dieser, mit der Auslegung des Zur-Welt-

seins von Merleau-Ponty.15

Andererseits lässt sich darüber hinaus aus (wissens-)soziologischer 
Perspektive feststellen, dass die Explikation jeweils einer Seite der Realität 

des Sozialen an bestimmte Positionen der jeweiligen Forscher im sozialen 

Raum zurückgebunden ist.  
In diesem Sinne ist dann auch Bourdieus eigene Theorieproduktion vor 

dem Hintergrund des intellektuellen Feldes Frankreichs der 1950er und 

1960er Jahre zu verstehen. Dessen Protagonisten sind einerseits Jean-Paul 
Sartre und andererseits Claude Lévi-Strauss, also einerseits der Prototyp 

für Bourdieus Auffassung des Subjektivismus und andererseits der Proto-

typ für Bourdieus Auffassung des Objektivismus. Inwiefern Bourdieus Re-
konstruktion und Kritik der Theorien nun stimmig ist und inwiefern nicht, 

muss hier nicht erörtert werden. Dies ist für die Theorieentwicklung letzt-

lich unerheblich, denn einerseits sind die Einflüsse, auf die Bourdieu sich 
beruft, zu vielfältig, als dass ihnen im Rahmen dieser Arbeit detailliert 

nachgespürt werden könnte, andererseits geht es auch vielmehr um ideal-

typisch konstruierte und ihrer Fluchtlinie nach konsequent verfolgte Denk-
extreme. Bourdieu füllt diese Etikette neben den Protagonisten mit einer 

Vielzahl von Namen und Ansätzen, von denen wohl keiner sich den stren-

gen Grenzen fügt, die Bourdieu für die von ihm kritisierten Theorien zieht. 
So finden sich auf Seiten des Subjektivismus so verschiedene Autoren wie 

Sartre, Max Weber, Alfred Schütz, George Herbert Mead, Harold Garfin-

kel, Jon Elster usw., existenzialistische Subjektphilosophien werden mit 
methodologischen Individualismen, interaktionstheoretische Sozialtheo-

rien und Rational-Choice-Ansätzen vermengt, ohne dass deren Kommen-

surabilität irgendwo ernsthaft in Frage gestellt würde. Jede Theorie, die in 
irgendeiner Form den subjektiven Sinn und die Intentionen individueller 

Akteure oder die Genese der Intentionen, subjektiven Sinngehalte und Si-

tuationsdeutungen aus den kommunikativen face-to-face-Situationen der 
Interaktion für das Verstehen und Erklären sozialer Prozesse verantwort-

lich macht, wird dem Subjektivismus subsumiert (vgl. 1987: 79ff. und 

Wacquant 1996: 24ff.). Dass dies relativ grobe Vergleiche sind, lässt sich 
an Hand einer kurzen Überlegung plausibel machen, die zur Veranschauli-

chung reichen soll: Wenn Webers methodologische Überlegungen und 

seine ‚Handlungskategorien‘16 isoliert betrachtet auch die theoretische, 

15 „Das Soziale ist je schon da, ehe wir es erkennen oder darüber urteilen. Indi-
vidualistische oder soziologistische Philosophien systematisieren oder expli-
zieren nur gewisse Wahrnehmungen der Koexistenz. Vor allem Bewußtwer-
den existiert das Soziale auf dumpfe Weise als stumme Forderung.“ (Merle-
au-Ponty 1966: 414) 

16 Handlungskategorien meinen hier vorsichtig das, was häufig als Webers 
handlungstheoretische Grundbegriffe benannt wird, also Verhalten, Handeln, 
Handlung, Sinn, Verstehen usw. Allerdings erscheint mir der Begriff Hand-
lungstheorie doch etwas groß im Hinblick auf Webers Ausführungen, denn 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

man kann auch provozierender formulieren: die ontologische Reduktion 

aller sozialen Prozesse auf die subjektiven Sinngehalte einzelner nahe le-

gen können, so lässt sich diese Deutung im Hinblick auf die materialen 
Studien kaum aufrecht erhalten. In Das religiöse Feld konfrontiert Bour-

dieu den Widerspruch zwischen Anspruch und begrifflich-kategorialen 

Möglichkeiten bei Weber und sieht eine Berechtigung, dessen Analysen 
zur Rationalisierung der okzidentalen Religionen im Sinne des symboli-

schen Interaktionismus zu lesen (vgl. Kap. 3.5.1). So originell dies sein 

mag, so unplausibel erscheint es doch vor dem Hintergrund der Prämissen, 
die Herbert Blumer für den Symbolischen Interaktionismus formuliert hat:  

„Die zweite Prämisse besagt, dass die Bedeutung solcher Dinge aus der sozialen 

Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen eingeht, abgeleitet ist oder aus ihr 

entsteht. Die dritte Prämisse besagt, dass diese Bedeutung in einem interpretati-

ven Prozess, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr begegnen-

den Dingen benutzt, gehandhabt und abgeändert werden“ (Blumer 1973: 81). 

Diese Konzeption der Situationsdefinition lässt sich kaum mit Webers

Analysen in Verbindung bringen, in denen er ja beispielsweise die Entste-
hung der Stadt als notwendige strukturelle Bedingung für die Rationalisie-

rung17 der organisierten Gemeindereligiosität nennt. Bourdieu beschreibt 

seine Vorgehensweise zwar als freie Interpretation und gewinnt durch die-
se Zuspitzung auch eine fruchtbare Perspektive für die theoretisch syste-

matische Grundlegung der Feldtheorie, dennoch scheint die Interpretation 

doch stark überzogen (vgl Bourdieu 2000: 14f.). Genauso schwer fiele es, 
George Herbert Meads Konzept des ‚generalisierten Anderen‘ im Blu-

mer’schen Sinne des Interaktionismus zu verstehen oder Schütz’ ‚Lebens-

welt‘ mit Sartres Freiheitsbegriff zu vereinbaren. Lässt man diese Schwie-
rigkeiten der Zuordnung en détail beiseite, kann die Kontur dessen aufge-

zeigt werden, was Bourdieu unter dem Konstrukt Subjektivismus versteht. 

Eine erste Eingrenzung ist schon benannt: die Reduktion des Sozialen auf 
einzelne Akteure und ihre intentionalen Handlungen bzw. auf Interaktio-

nen. Nimmt man die ersten Kapitel in Sozialer Sinn hinzu, kann man se-

hen, dass Bourdieu alle subjektivistischen Theorien an den dünnen Faden 
eines an Sartre abgelesenen Freiheitsbegriffs hängt, um diesen dann zu 

durchtrennen. Unplausibel erscheint ihm die Ahistorizität eines Freiheits-

begriffs, der dem Akteur die Möglichkeit zuspricht, seine Vergangenheit 
                                                                                                                                   

eine methodologisch gemeinte Kategorienlehre macht m.E. noch keine 
Handlungstheorie. Von einer solchen würde man doch über die Definition 
von Begriffen und Methode hinaus noch wissen wollen, wie genau Handeln 
und Handlungen zustande kommen, also ihre Relation zu Akteur, Situation 
und Zeit zum Beispiel.  

17 „Es ist ganz unwahrscheinlich, daß eine organisierte Gemeindereligiosität, 
wie die frühchristliche es wurde, sich so, wie geschehen, außerhalb eines 
städtischen, und das heißt: eines im okzidentalen Sinn ‚städtischen‘ Gemein-
delebens hätte entwickeln können.“ (Weber 1972: 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 51 

abschütteln und völlig frei entscheiden zu können (vgl. Bourdieu 1987: 

79ff.). In positivistischer Wendung findet Bourdieu dieses Konzept von 

Freiheit dann im Rational-Choice-Ansatz wieder, der dem Akteur die 
Möglichkeit freier und vor allem bewusst rationaler Entscheidung zu-

spricht. Sowohl in Sartres Anthropologie als auch in jener des Rational-

Choice ist das Subjekt bzw. der Akteur zur Freiheit verdammt. In Sozialer 
Sinn nimmt Bourdieu die theoretische Auseinandersetzung mit einer derart 

zugeschnittenen Anthropologie auf und greift dazu auf Pascals Wette zu-

rück (vgl Bourdieu 1987: 90ff.). Das grundlegende Argument gegen das 
Primat der rationalen Entscheidung besteht darin, dass sich niemand ratio-

nal entscheiden kann, zu glauben. Zunächst bezogen auf den religiösen 

Glauben steckt eine Anthropologie dahinter, die anticartesianisch den Pri-
mat des Denkens und der Ratio für die menschliche Existenz ablehnt und 

stattdessen den Menschen sowohl als „Automat“ (Körper) als auch als 

„Geist“ auffasst (vgl. Pascal 1992: 52). Auch wenn es rational keinen 
Grund gibt, sich gegen den Glauben an Gott zu entscheiden, da man bei 

der Wette auf dessen Existenz im Verlustfall nichts verliert, aber im Fall 

des Gewinns alles gewinnt, scheint es nicht die Vernunft zu sein, die über 
Glaube und Nicht-Glaube entscheidet. Vorausgesetzt bleibt, überhaupt für 

Glauben empfänglich zu sein, zumal ein Großteil der für gewiss erachteten 

Wirklichkeit nicht bewiesen ist, nicht einmal, dass es morgen erneut Tag 
wird.18

Der Ratio wird ein körperlich gedachter Automatismus nicht nur bei-, 

sondern auch vorgeordnet. Der Automatismus reißt den Geist mit sich fort 
und nicht umgekehrt der Geist den Automatismus. Und das generative 

Prinzip des Glaubens und aller anderen Habitualisierungen ist die Gewöh-

nung (vgl. Pascal 1992: 44f.). Darin aber erschöpft sich das Pascal’sche 
Argument nicht, da seine argumentative Stärke in der Herausarbeitung des 

logischen Widerspruchs von Vernunft und Glauben bzw. Entscheidung 

und Glauben besteht. Sich für den Glauben zu entscheiden, würde bedeu-
ten, dass sich die entscheidende Vernunft gegen sich selbst entscheiden 

müsste. Glauben meint ja gerade nicht wissen; und die Entscheidung, zu 

glauben, müsste mit der Entscheidung einhergehen, zu vergessen, dass 
man sich zum Glauben entschieden hat, was weiterhin dazu führt, sich ent-

scheiden zu müssen, dass man sich entschieden hat, sich zum Vergessen 

der Entscheidung zum Glauben entschieden zu haben usf. ad infinitum.
Die alltagsweltlich plausiblere wie logisch haltbare Annahme ist dann die 

18 „Die Gewohnheit erst macht unsere Beweise zu den stärksten und am meis-
ten geglaubten; sie setzt den Automaten in Bewegung, der den Geist mit sich 
fortreißt, ohne daß er es merkt. Wer hat bewiesen, daß es morgen Tag wird, 
und daß wir sterben werden? Und was wird fester geglaubt? Die Gewohnheit 
also überzeugt uns; sie ist es, die so viele Christen macht, sie ist es, welche 
die Türken macht, die Heiden, die Handwerker, die Soldaten usw.“ (Pascal 
1992: 52f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

der Gewöhnung als einer Art körperlich unbewusster Justierung, die 

durchaus im bewussten Glauben ihren Ausdruck finden kann. 

Entscheidend scheint mir an dieser Stelle, dass in weitläufig unbewuss-
ten oder auch bewusstseinsbegleiteten Prozessen der Gewöhnung ein sinn-

hafter Bezug zur Welt hergestellt wird, der Denken und Glauben fun-

diert.19 In diesem Sinne versteht denn auch Bourdieu Habitualisierung und 
Habitus als ein Grundprinzip der Praxis, das auf das Problem des Zusam-

menhangs von Körper und Geist antwortet. Bourdieu soziologisiert dieses 

philosophische Problem genauso, wie er insgesamt versucht, philosophi-
sche Probleme und Antworten zu soziologisieren. Die Soziologisierung er-

folgt durch die Übertragung des Körper/Geist- bzw. Leib/Seele-Problems 

in einen soziologischen Kontext. Das heißt, es geht ihm nicht darum, Aus-
sagen über die menschliche Existenz oder das Wesen des Menschen zu 

machen – was er zumindest indirekt freilich tut. Der Problembezug ist 

vielmehr der, der doppelten Realität des Sozialen ebenso gerecht zu wer-
den wie ihre einseitige theoretische Erfassung im Subjektivismus und Ob-

jektivismus zu vermeiden. Die Argumentation ist nicht im engeren Sinne 

anthropologisch, wie es beispielsweise Willems (vgl. Willems 1997: 183f.) 
nahe legt, wenn er starke Analogien zwischen Gehlen, Berger/Luckmann 

und Bourdieu behauptet. Habitus wird theoriesystematisch nicht als Ant-

wort auf die Weltoffenheit und Instinktarmut des Menschen eingeführt, 
sondern schlicht im Hinblick auf die im vorangegangenen Kapitel ange-

führten Forschungsprobleme und die damit einhergehenden Theoriepro-

bleme von Subjektivismus und Objektivismus. Die den Denkextremen zu-
grunde liegenden Anthropologien sind zwar die Kritikpunkte, allerdings 

nur insoweit sie empirisch unplausibel erscheinen. Die bescheidene an-

thropologische Aussage Bourdieus lautet, so könnte man formulieren, dass 
vor dem Hintergrund historischer Forschung oder der Erforschung einer 

Übergangszeit wie in der Kabylei Anthropologien abzulehnen sind, die 

den Menschen entweder als Automaten oder als freies und rationales Sub-
jekt ohne Geschichte konzipieren.20

Den objektivistischen Bruch mit dem Subjektivismus vollzieht Bour-

dieu nun nicht allein aufgrund der anthropologischen Überlegungen, son-
dern auch mit Blick auf die wissenschaftlich für ihn zu kurz greifende 

Eingrenzung des Objektbereichs. Der Subjektivismus verlegt den Sinn al-

ler sozialen Gebilde in die zwar sozial angeeigneten, aber individuell re-
präsentierten Wissensbestände der sozialen Akteure, mit denen sie ihre 

19 Von hier aus ließe sich auch recht unproblematisch eine Brücke zu Merleau-
Pontys Konzept des Erwerbs von Bedeutungen durch Gewöhnung einer leib-
lichen Praxis herstellen. Die Bedeutung dessen, was ein Blindenstock ist, 
lernt ein Akteur im Gebrauch und der Ausbildung der Fähigkeit, sich sensi-
bel diesen Stock als Sinnesorgan anzueignen.  

20 Lediglich in den Meditationen wagt er eine anthropologische Konstante zu 
formulieren, die besagt, dass Akteure von Beginn ihres Lebens an nach An-
erkennung durch Andere streben (vgl. Bourdieu 2001b: 212). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 53 

Wirklichkeit ausdeuten. Zur Aufgabe der Soziologie wird es dann, diese 

Konstruktionen ersten Grades in Konstruktionen zweiten Grades zu re-

konstruieren (vgl. Schütz 1971: 6f.). Im Gegensatz zu Bourdieus Kritik 
bedenkt der sozialphänomenologische Ansatz im Gefolge von Schütz zwar 

den Unterschied zwischen Theorie und Praxis dahingehend, dass er genau 

wie Bourdieu der alltagsweltlichen Praxis einen Dringlichkeitsgrad und 
die Irreversibilität der Zeit zurechnet, denen der Sozialwissenschaftler 

nicht unterliegt, aber er belässt es letztendlich dabei, das handlungsorien-

tierende Wissen der Akteure zu rekonstruieren. Ein derart angelegter Sub-
jektivismus kann dann weder verstehen noch erklären, unter welchen Be-

dingungen das je spezifische Wissen sich herausbildet. Die objektiven und 

materialen Strukturen und Bedingungen, die ihren Ausdruck in subjektiven 
Wissensbeständen finden, werden systematisch ausgeblendet. In den Blick 

gerät nur der dann wissenssoziologisch wie ideologiekritisch reflektierbare 

wissensförmige Ausdruck historisch spezifischer sozialer Strukturen. Kur-
zum: Im handlungsorientierenden Wissen der Akteure spiegeln sich die 

Herrschaftsverhältnisse einer Zeit und können selbst in ihrer objektiven 

Form nicht erfasst und damit auch als kontingent begriffen werden. Über 
die „Bestandsaufnahme des krud Gegebenen“ (Bourdieu 1979: 150) ge-

langt ein solcher Ansatz für Bourdieu nicht hinaus und verfehlt damit den 

wissenschaftlichen Anspruch, Distanz zum Gegenstand aufzubauen und 
die den Akteuren nicht bewussten und auch nicht bewusstseinsfähigen Ur-

sachen ihrer Praxis und ihres Handelns zu objektivieren. Wissenschaft be-

ginnt demnach mit der Konstruktion von objektiven Relationen, die 
gleichsam ‚hinter‘ den Phänomenen wirken und diese verständlich und er-

klärbar machen. Habitus zielt somit darauf, beides zusammenzufügen, ei-

nerseits die subjektiven Strukturen der Akteure, andererseits die objektiven 
Strukturen der sozialen Welt. Wissenschaft kann nicht bei der Reproduk-

tion von Common Sense bzw. Doxa stehen bleiben, sondern muss zur Epi-

steme führen. 
Der Objektivismus allein, den Bourdieu subjektivistisch zu brechen 

sucht, führt nicht zur gewünschten Position. Im vorangegangenen Kapitel 

wurde die Kritik schon herausgestellt. Die objektivistische Logik des 
Strukturalismus Lévi-Strauss’ passt nicht zur Logik der Praxis. Sie ver-

gisst ebenso wie der Subjektivismus Sartres, die Differenz von Theorie 

und Praxis zum Ausgangspunkt der Konstruktion eines ‚realistischeren‘ 
Modells der sozialen Welt zu machen. Die theoretisch zu kritisierende An-

thropologie des Objektivismus besteht in der Auffassung des Menschen als 

Automaten bzw. als Marionette, die an den Fäden fest definierter Regeln 
hängt. Diese lassen sich genauso leicht durchtrennen wie der Freiheitsfa-

den des Subjektivismus, wenn man das Modell mit der empirischen Wirk-

lichkeit konfrontiert. Zudem greift hier die wissenssoziologische Kritik, 
dass das Vergessen der Differenz von Theorie und Praxis vergessen macht, 

dass die objektivistische Modellierung der sozialen Welt nur durch sehr 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

spezifische soziale Bedingungen möglich ist. Gemeint ist hier freilich die 

soziale Position des Wissenschaftlers, die historisch spät unter den Bedin-

gungen der Autonomisierung von Wissenschaft und ihrer philosophischen 
Vorläufer hervorgebracht wird. Der scholastischen Einstellung, die dem 

scholastic fallacy zugrunde liegt, liegt wiederum die institutionelle Bedin-

gung der wissenschaftlichen ‚Schule‘ zugrunde. Unter diesen Bedingun-
gen wird die soziale Welt konzipiert, als wäre sie ein Schauspiel, das für 

einen Zuschauer aufgeführt wird, der zudem seine Position mit der des 

Schauspielers verwechselt (vgl. Bourdieu 1987: 63). 
Wenn der Begriff des Habitus nun beide Positionen verknüpfen soll, 

dann nicht derart, dass je nach analytischem Interesse ein Rückfall in die 

eine oder andere möglich wäre. Der Habitus wird so konzipiert, dass die 
analytischen Vorteile der beiden Positionen beibehalten werden, ohne je-

doch die kritisierbaren Aspekte zu übernehmen. Die Anreicherung des Ob-

jektivismus darf nicht zum ahistorischen Freiheitsbegriff führen und der 
Bruch mit dem Subjektivismus nicht in einen Sozialdeterminismus. Bour-

dieu sucht dies zu vermeiden, indem er den Habitus in Anlehnung an 

Chomskys Generative Transformationsgrammatik als einen Zusammen-
hang von Dispositionen konzipiert, der in unterschiedlichen sozialen Situa-

tionen mehr oder minder angemessene Praxisformen generiert. Er über-

nimmt in soziologischer Fassung Chomskys Fragestellung danach, wie 
Akteure in der Lage sind, unendlich grammatikalisch richtige Äußerungen 

zu produzieren (vgl. Bourdieu 2005b: 41). Er übernimmt allerdings nur die 

theoretische Figur der Frage, distanziert sich aber erheblich vom Inhalt. So 
sind die Dispositionen des Habitus nicht natürliche Kompetenzen des 

Menschen wie bei Chomsky die Sprache, genauso geht es nicht um die Er-

zeugung sozialer Praktiken, die bezogen auf fixierbare Regeln stimmig 
sind, sondern um kontextbezogen passende Praktiken. Dadurch, dass 

Chomsky auf grammatikalisch richtige Äußerungen abhebt, bleibt er der 

‚idealistischen‘ Position des Strukturalismus verhaftet und unterliegt der-
selben Kritik. Chomsky geht aber über den Strukturalismus dahingehend 

hinaus, dass er nicht von einem bloßen Befolgen klarer Regeln ausgeht, 

wie noch de Saussure, sondern von generativen Dispositionen (vgl. Bour-
dieu 1982: 8).21 Wenn man so will, ermöglichen die Dispositionen das, 

was Bourdieu geregelte Improvisation nennt oder was man auch als be-

dingte Freiheit bezeichnen könnte. Der wichtigste Absetzpunkt von 
Chomsky ist aber wohl, dass Bourdieu die Dispositionensysteme als histo-

risch gewachsen und nicht dem Individuum weitgehend natürlich vorge-

21 „Dieser Widerstand gegen die Modetorheiten hatte jedoch nichts mit jener 
Art Ablehnung zu tun, die nur ein Freibrief für Unkenntnis ist: Vielmehr 
schienen mir das Werk Saussures, und später – zu dem Zeitpunkt, als mir die 
Unzulänglichkeiten des Modells des Sprechens (und der Praxis) bei der 
Durchführung deutlich wurde – das Werk Chomskys, der die Bedeutung der 
schöpferischen Dispositionen erkannte, grundlegende Fragen für die Sozio-
logie aufzuwerfen.“ (Bourdieu 2005b: 37) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 55 

geben begreift. Spezifische Habitus entstehen dann unter spezifischen so-

zio-historischen Bedingungen – mehr wird nicht behauptet. Auch darin 

steckt die wissenssoziologische Perspektive, die die gesamte Theorie 
durchzieht und die für die Analyse symbolischer Gewalt sensibel macht. 

Auch wenn sicherlich einige anthropologische Grundannahmen nötig sind, 

so werden sie dennoch nicht zu einem gleichsam natürlichen Ausgangs-
punkt der Theorie und Empirie. Vielmehr wird die Theorie darauf ausge-

legt, als Forschungsprogramm historisch sensibel und historisch offen zu 

sein. Das heißt, jede generalisierbare Annahme wird auf die historischen 
Bedingungen ihrer Genese zurückgeführt. Aussagen nach dem Muster: 

‚Unter allen Bedingungen handeln Menschen so und nicht anders (rational; 

regelkonform usw.)‘, finden sich bei Bourdieu nicht. Es ließe sich maxi-
mal formulieren, dass unter allen untersuchten Bedingungsgefügen Akteu-

re in spezifischer Art und Weise gehandelt haben.  

Die Abstimmung von subjektiven auf die objektiven Strukturen stellt 
sich Bourdieu nach dem einfachen und zirkulären Muster vor, dass die 

Dispositionen des Habitus nichts anderes sind als die einverleibten objek-

tiven Strukturen, die sie hervorbringen – dies im doppelten Ausdruckssinn. 
Akteure handeln in verschiedenen Kontexten mehr oder minder angemes-

sen, weil sie unter identischen, ähnlichen oder abweichenden sozialen Be-

dingungen aufgewachsen und sozialisiert sind. Die objektiven sozialen 
Strukturen formen mithin Lebensbedingungen aus, die sich in den Disposi-

tionen der Habitus ausprägen und durch sie reproduziert werden. Bourdieu 

trifft sich hier ganz deutlich mit Giddens’ Strukturierungstheorie – auch 
wenn Bourdieu den Gedanken schon früher formuliert hat – und definiert 

Habitusformen als „strukturierte Strukturen, die wie geschaffen sind, als 

strukturierende Strukturen zu fungieren“ (Bourdieu 1987: 98).  
Der Habitus ist die Ermöglichungsbedingung zugleich makrologisch 

strukturierten wie mikrologisch strukturierenden Handelns, welches wie-

derum makrologische Effekte zeitigt, die in der Mikrologik der Praxis 
wirksam werden usf. Und darin steckt dann letztlich die Soziologisierung 

der Aufhebung der Körper/Geist-Dichotomie, denn die Hervorhebung der 

weitgehend unbewusst fungierenden Körperlichkeit gegenüber dem inten-
tionalen Bewusstsein ermöglicht den Gedanken, dass die Praxis der Akteu-

re zum einen makrologischen Strukturen folgt und sich zum anderen zu 

weiten Teilen der bewussten Kontrolle der Akteure entzieht. Die Dicho-
tomie von Körper und Geist lässt sich dann in die Dichotomie von Gesell-

schaft und Individuum übersetzen, wobei im Körper das Gesellschaftliche 

und im Bewusstsein das Individuelle, das freilich auch gesellschaftlich ge-
prägt ist, zum Ausdruck kommen. Soziologisch löst der Habitusbegriff al-

so genau dieses Problem der Klassiker der Soziologie und soll aufzeigen, 

dass eine solche Alternative wie die meisten Dichotomien des soziologi-
schen Diskurses nur künstlich erzeugt sind und lediglich theoretizistische 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Debatten generieren, deren Wert für die Analyse der sozialen Welt fraglich 

ist.

2.2.3 Habitus und Kapitalien 

Es fehlt nun noch die genauere inhaltliche Fassung des Habitusbegriffs, 
die sich mit der Benennung der empirischen und theoretischen Probleme, 

auf die er antwortet, nicht erübrigt. Offen ist, wie sich die objektiven mit 

den subjektiven Strukturen derart zirkulär zusammenschließen lassen, dass 
sich das Subjektive aus dem Objektiven und das Objektive umgekehrt aus 

dem Subjektiven ableiten lassen, beides also gewissermaßen ineinander 

übersetzbar ist. Kurzum geht es um die Frage, wie genau die objektiven 
Bedingungen konstruiert werden, damit verständlich wird, dass sie die so-

zialen Praktiken präfigurieren und in modernen Gesellschaften zu spezi-

fisch ausgeprägten Lebensstilen führen (vgl. Bourdieu 1982: 212f.). 
Das zentrale Theorem ist das Konzept des sozialen Raumes, der durch 

die Relationen, in denen die einzelnen Akteure zueinander stehen, objek-

tiv(istisch) konstruiert wird. Die Stellung der Akteure bemisst sich dabei 
an ihrem jeweiligen Besitz spezifischen Kapitals. Bourdieu unterscheidet 

bekanntlich drei grundlegende Kapitalformen und eine in kulturellen Be-

reichen dominante, aus den drei Grundformen ableitbare vierte: ökonomi-
sches (a), kulturelles (b), soziales (c) und symbolisches (d) Kapital.  

Ad (a): Das ökonomische Kapital erscheint in der Theorie der Ökono-

mien der Praxis zwar als ein Spezialfall unter anderen, es ist aber dennoch 
das Grundmodell von dem aus die anderen Kapitalsorten definiert werden 

(vgl. Müller 1992: 267). Bourdieu verfolgt hier dasselbe Kontrastpro-

gramm wie im Fall der Unterscheidung der ökonomischen von der symbo-
lischen Ökonomie. Wie es in der ökonomisch ökonomischen Praxis darum 

geht, ökonomisches Kapital zu erwirtschaften, so geht es auch in Feldern 

kultureller und symbolischer Praxis darum, Kapital zu erwirtschaften. Al-
lerdings steht in diesen Fällen kulturelles oder symbolisches Kapital auf 

dem Spiel, das sich, wie in der symbolischen Ökonomie üblich, durch die 

Negation rein ökonomischer Interessen auszeichnet. Das ökonomische 
Kapital selbst bezeichnet jeglichen materiellen Besitz, der einem aufgrund 

von Eigentumsrechten gehört und zum Tausch eingesetzt werden kann. Es 

geht also um Geld und Eigentum im weitesten Sinne. Als Kapitalform 
zeichnet es sich insbesondere dadurch aus, dass es leicht von einer Person 

zur anderen übertragbar ist und sich damit ausgesprochen gut als Medium 

für Tauschverhältnisse unter Absehen von Person und Situation eignet. 
Mit der Beschränkung der Ökonomie auf das ökonomische Kapital hat 

die Wirtschaftswissenschaft, Bourdieu zufolge, eine umfassende Wissen-

schaft der Ökonomien der Praxis verhindert. Gilt nur materieller Besitz als 
ökonomisch, so werden definitorisch alle weiteren Formen sozialer Praxis 

als nicht-ökonomisch ausgeschieden: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 57 

„Man könnte sagen, daß der Ökonomismus nur deshalb nicht alles auf die Öko-

nomie reduzieren konnte, weil dieser Wissenschaft immer schon selbst eine Re-

duktion zugrunde liegt: Sie verschont alle die Bereiche, die als sakrosant gelten 

sollen. Wenn nämlich der Wirtschaft nur die am unmittelbar ökonomischen Nut-

zenkalkül ausgerichteten Praktiken und die direkt und unmittelbar in Geld um-

setzbaren (und damit ‚quantifizierbaren‘) Güter zugerechnet werden, dann er-

scheint in der Tat die Gesamtheit der bürgerlichen Produktion und Austauschbe-

ziehungen als von der Wirtschaft ausgenommen; sie kann sich dann als eine 

Sphäre der Uneigennützigkeit begreifen und darstellen.“ (Bourdieu 1992a: 51f.) 

In dieser Absetzbewegung zur ökonomischen Wissenschaft zeigt sich er-

neut Bourdieus Grundanliegen, die symbolische Gewalt herauszuarbeiten, 
die die objektiv beschreibbaren Verhältnisse sozialer Wirklichkeit ver-

birgt.

Ad (b): Kulturelles Kapital lässt sich analytisch in drei Formen diffe-
renzieren: objektiv (1), inkorporiert (2) und institutionalisiert (3).  

Ad (1): In der objektiven Form bezeichnet der Begriff alle sogenannten 

Kulturgüter, wie Bücher, Gemälde, Instrumente, Werkzeuge, Maschinen, 
„in denen bestimmte Theorien und deren Kritiken, Problematiken usw. 

Spuren hinterlassen oder sich verwirklicht haben“ (Bourdieu 1992a: 53). 

In dieser objektiven Form überschneiden sich ökonomisches und kulturel-
les Kapital, da letzteres in Form kruden Besitzes auftreten kann. Kulturel-

les Kapital ist als solches davon abhängig, dass es als Kultur erkannt und 

anerkannt wird, d.h. es muss Akteure geben, die mit dem Kulturobjekt 
umzugehen wissen, und das bedeutet: die über kulturspezifische Kompe-

tenzen verfügen. 

Ad (2): Solche Kompetenzen erfasst Bourdieu in Form des inkorpo-
rierten kulturellen Kapitals. Den Begriff entwickelt er im Zusammenhang 

seiner Studien über die Ungleichheit der Schulleistungen von Kindern un-

terschiedlicher klassenspezifischer Herkunft (vgl. Bourdieu 1992a: 53). 
Der Begriff ist in diesem Forschungskontext maßgeblich mit Bildung ver-

knüpft. Kulturelles Kapital in seiner inkorporierten Form ist damit weitge-

hend deckungsgleich mit den Fähigkeiten und Kompetenzen, die eine Per-
son im Verlauf ihrer Sozialisation als Bildung vermittelt werden. Bewusst 

gegen Ansätze gerichtet, die in der schulischen Ungleichheit eine Diffe-

renzierung natürlicher Begabung vermuten, setzt Bourdieu den Kapitalbe-
griff ein, der gleichsam auf die kulturelle Aneignung einer als natürlich

wahrgenommenen Begabung verweist. Im Unterschied zu ökonomischem 

Kapital ist das kulturelle nicht dazu geeignet, unter Absehen von Person 
und Situation übertragen zu werden. Sein Charakteristikum ist gerade die 

starke Personengebundenheit. Inkorporiertes kulturelles Kapital setzt zu 

seiner Aneignung die Investition von Zeit voraus. Je mehr Zeit investiert 
werden kann, umso mehr kulturelles Kapital kann inkorporiert werden. In-

sofern sind auch Kinder aus Familien, die über ein hohes Vermögen an 

kulturellem Kapital verfügen, zeitlich im Vorteil, wenn es um die Aneig-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nung der entsprechenden Kompetenzen und Fertigkeiten geht. Die früh so-

zialisierte Mehrsprachigkeit kann genauso wenig später so leicht und in 

gleicher Virtuosität nachgelernt werden wie musikalische Fertigkeiten, 
Kunstgenuss usw. Die Personengebundenheit des inkorporierten kulturel-

len Kapitals macht dieses zur habitusprägenden Kapitalform par excel-

lence. Es umfasst die gesamten, auch körpergebundenen Eigenschaften, 
die in der Sprache und im gesamten Sich-Verhalten zum Ausdruck gelan-

gen. So ist es auch das kulturelle Kapital, das die feinen Unterschiede in 

den Lebensstilen der unterschiedlichen Klassen hervorbringt, das bewirkt, 
dass ein Akteur der Arbeiterklasse beispielsweise in den 1960er und 

1970er Jahren in Frankreich eher Bodybuilding und ein Akteur der herr-

schenden Klasse eher Tennis praktizierte (vgl. Bourdieu 1982: 332ff.). 
Maßgeblich im inkorporierten kulturellen Kapital ist auch der praktische 

Sinn fundiert, den Bourdieu für habitusgenerierte Praktiken verantwortlich 

macht. Die Hypothese, die Bourdieu in seinen Arbeiten, vor allem in Die 
feinen Unterschiede untermauert und zu bestätigen sucht, ist, dass die un-

gleiche Verfügbarkeit von ökonomischem oder kulturellem Kapital in ei-

ner seiner Formen zu unterschiedlichen Lebensbedingungen führt, die ih-
ren Ausdruck in Lebensstilen haben, die wiederum das inkorporierte kultu-

relle Kapital spiegeln. Kurzum ist die inkorporierte Variante kulturellen 

Kapitals diejenige, die die Dispositionen des Habitus als Denk-, Wahr-
nehmungs-/Bewertungs- und Verhaltens-/Handlungsschemata definiert. 

Das meint nicht, dass das inkorporierte Kapital auch die unterschiedlichen 

Lebensbedingungen hervorbringt und bestimmt. Denn welchen Wert spe-
zifisches inkorporiertes kulturelles Kapital in einem sozialen Raum erhält, 

welche Lebensmöglichkeiten es eröffnet und verschließt und welche Posi-

tion es einem Akteur einträgt, wird von dem makrologischen Verhältnis 
bestimmt, in dem die einzelnen Kapitalsorten als Resultat sozialer Konkur-

renz und Kämpfe zueinander stehen (vgl. Kap. 4). In solchen Prozessen 

werden kulturelle Kompetenzen durch Institutionalisierung offizialisiert 
und legitimiert; die soziale Welt wird aufgeteilt und gewichtet in nützliche 

und unnütze Kompetenzen und entsprechend nützliche oder unnütze Wege 

ihrer Aneignung, die durch institutionelle Macht durchgesetzt werden.  
Ad (3): In einer dritten Form tritt das kulturelle Kapital als institutiona-

lisiertes auf. Die Institutionalisierung kulturellen Kapitals objektiviert in-

korporiertes kulturelles Kapital und macht es sozial zurechen- und hand-
habbar. Institutionalisiert wird kulturelles Kapital vor allem in Form von 

Titeln, die einen Zeitraum ihres Erwerbs und damit auch eine Umrechnung 

in ökonomisches Kapital zum Ausdruck bringen. Der Dauer des Erwerbs 
korrespondiert in modernen Berufsgesellschaften in der Regel eine beruf-

liche Position mit entsprechender Entlohnung. Titel sind insofern mit insti-

tutioneller Macht verbunden, als sie andere Akteure dazu veranlassen, an 
die Kompetenzen und Fertigkeiten des titulierten Akteurs zu glauben und 

sie anzuerkennen (vgl. Bourdieu 1992a: 61f.). Die Bewertung, die mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 59 

Objektivierung des kulturellen Kapitals einhergeht, ist eine Form der sym-

bolischen Gewalt, die Bourdieu ins Zentrum seiner Analysen stellt. Durch 

die Objektivierung und Institutionalisierung spezifischer inkorporierter 
und für soziale Positionen zu inkorporierender Kompetenzen wird die so-

ziale Welt eingeteilt: einerseits in professionelle Akteure und andererseits 

in Amateure oder besser: in Professionelle und Autodidakten. Mit dieser 
auf rein symbolischem Wege hergestellten Unterscheidung sind auch die 

Chancen der betreffenden Akteure ungleich verteilt. Jemand, der über ent-

sprechende Titel verfügt, hat bessere Aussichten auf ökonomisch erstre-
benswerte Berufe als der Autodidakt. 

Die tatsächlichen inkorporierten kulturellen Kompetenzen sind von der 

Anerkennung und Zuschreibung, die durch Titel garantiert werden, weit-
gehend unabhängig. Sicherlich müssen Titel durch Arbeit und Leistung 

erworben werden, dennoch heißt das nicht, dass diese Aneignung durch 

die professionellen Akteure auch dauerhaft und genauso gründlich durch-
geführt werden wie bei ehrgeizigen Autodidakten.22 Der Titel müsste, dies 

könnte als These formuliert werden, sogar dazu führen, dass die professio-

nalisierten Akteure tendenziell weniger tun, um ihre Kompetenzen auf-
recht zu erhalten oder zu erweitern, als diejenigen, die aufgrund ihres Sta-

tus als Autodidakten ständig der überprüfenden Beobachtung durch andere 

ausgesetzt sind, zumindest wenn sie ohne Titel aufgrund ihrer Kompeten-
zen soziale Positionen besetzen. Als Ausgleich dafür gibt es allerhand Ti-

tel ehrenhalber (z.B. Dr. h.c.), die den leistungsstarken Amateur für außer-

gewöhnliche Leistungen in einem professionalisierten Bereich als eben-
bürtig auszeichnen können.23

Ad (c): Die dritte Grundform von Kapital ist das soziale Kapital. Bour-

dieus Definition ist äußerst genau: „Das Sozialkapital ist die Gesamtheit 
der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit dem Besitz eines dauer-

haften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen ge-

genseitigen Kennens und Anerkennens verbunden sind; oder, anders aus-
gedrückt: es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehörigkeit 

zu einer Gruppe beruhen“ (Bourdieu 1992a: 63). Alltagssprachlich ge-

wendet, geht es in diesem Fall also um Prestige und Renommee, das mit 
der Zugehörigkeit zu einer Familie oder Gruppe verbunden ist und einem 

Vorteile durch dauerhafte Beziehungen zu Personen verschafft, die über 

Macht verfügen, um einem Akteur in der sozialen Welt insgesamt oder ei-
nem sozialen Feld weiterzuhelfen. Zugleich verleiht soziales Kapital ge-

22 Zudem ist die von Parsons prominent eingeführte Unterscheidung von tradi-
tionalen und modernen Gesellschaften durch die Unterscheidung von ascrip-
tion oder achievement sozialer Positionen bei Bourdieu relativiert, da der 
Erwerb von Positionen durch Leistung deutlich von der familiären Herkunft 
abhängt. 

23 Vielleicht auch nur ein Zeichen für ihn, sich langsam zu bescheiden und auf 
seinen Lorbeeren auszuruhen, wie es schließlich auch diejenigen tun können, 
in deren Milieu er nun aufgenommen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

genüber anderen Kreditwürdigkeit und es kann institutionalisiert und so-

zial garantiert auftreten, beispielsweise in Form einer Familie, eines Ver-

eins, einer Partei, einer Klasse usw. Im Allgemeinen erfordert soziales Ka-
pital eine dauerhafte Institutionalisierungsarbeit, d.h. eine an der Erwar-

tung, dass die Arbeit sich in der Zukunft auszahlen wird, orientierte per-

sönliche Investition in soziale Beziehungen. Zufällig hergestellte soziale 
Beziehungen, wie beispielsweise Nachbarschaften, können in Form einer 

affektiven Besetzung als Freundschaft zu wechselseitigen Verpflichtungen 

führen, die auf Dauer gestellt sind und im Enttäuschungsfall wohl auch 
abgebrochen werden (vgl. Bourdieu 1992a: 63ff.).  

Ad (d): Das symbolische Kapital bespricht Bourdieu in seinem Zentral-

text zu den Kapitalsorten nicht als eine ihrer Grundformen. Symbolisches 
Kapital erscheint jedoch mit Blick auf Bourdieus materiale Analysen so-

wohl über die kabylische Gesellschaft als auch über die einzelnen kulturel-

len Felder als die maßgebliche strukturierende Kapitalsorte (vgl. Kap. 3.5 
und 4). Die symbolische Ökonomie zielt auf Anerkennung durch die ande-

ren und damit verbundene Gewinne, so auf den Zuspruch von Prestige und 

Ehre. In den kulturellen Feldern geht es vornehmlich um die Anerkennung 
von Leistungen durch die Konkurrenten. Damit ist auch schon das Kern-

moment symbolischen Kapitals benannt: Es entsteht durch das Erkennen

und Anerkennen der feldspezifischen Eigenschaften eines Akteurs. Diese 
setzen sich wiederum aus den im Feld kursierenden Kapitalformen zu-

sammen, so dass also das symbolische Kapital von der Verfügbarkeit an-

deren Kapitals abgeleitet ist. In diesem Sinne taugt es dann auch nicht als 
eine Grundform, sondern gleichsam als Spezialfall, der freilich immer 

vorkommt und letztlich dem Akteur auch dominant Macht verleihen kann. 

Das ganze inkorporierte kulturelle Kapital nützt dem Akteur überhaupt 
nichts, wenn es nicht in einem Feld als relevant erkannt und anerkannt 

wird und ihm damit eine soziale Position in der objektiven Struktur zu-

weist (vgl. Kap. 3.9). Anders formuliert, handelt es sich bei symbolischem 
Kapital darum, anderen Kapitalsorten soziale Wirksamkeit zu verleihen; 

und das heißt, ihnen Macht und Kraft in sozialen Feldern zuzusprechen. 

Wie immer hat man mit sprachlichen Problemen zu kämpfen, will man 
anonyme und nicht auf einen Akteur zurechenbare Prozesse beschreiben. 

Worte wie ‚zuschreiben‘, ‚geben‘, ‚erhalten‘, aber auch ‚Strategien‘ usw. 

verweisen auf konkrete und mehr oder minder intentionale Handlungen 
einzelner Akteure, die Bourdieu nicht im Blick hat und auch nicht meint, 

wenn er versucht, sein Modell der sozialen Welt in Worte zu fassen. Dass 

ein Akteur über symbolisches Kapital verfügt, meint nichts anderes, als 
dass er in einem sozialen Feld anerkannt und mehr oder minder einfluss-

reich ist, ohne dass ihm oder den anderen dies bewusst sein müsste. Der 

kabylische Bauer und seine Familie, die Prestige und Renommee haben, 
haben dies schlicht historisch erworben, ohne dass es jemand explizit initi-

ierend zugesprochen haben muss. Dasselbe gilt für den Wissenschaftler, 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 61 

der regelmäßig zitiert wird und in dieser Weise Anerkennung zugespro-

chen bekommt – man müsste vielleicht eher formulieren, dass ihm An-

erkennung zu teil wird. 
Für eine Soziologie, die symbolischer Macht und symbolischer Gewalt 

nachspürt und die Mechanismen und Prozesse aufdecken will, durch die 

sie hervorgebracht werden, ist das symbolische Kapital die analytisch zen-
trale Größe der Kapitaltheorie, auch wenn sie im eigentlichen Sinne keine 

Grundform der Kapitalsorten ist. Die Frage ist dann: Wie entsteht symbo-

lische Macht und wie kann sie Weltsichten in Form von Klassifizierungen 
durchsetzen und auf Dauer stellen, trotz aller zugrunde liegenden Kontin-

genz? Vorwegnehmen lässt sich schon, dass es mit der Kontingenz nicht 

so weit her ist, betrachtet man historische Prozesse. Wenn Kontingenz a-
ristotelisch meint, dass etwas zugleich nicht unmöglich und nicht notwen-

dig ist, dann kann nach Möglichkeits- und Notwendigkeitsspielräumen ge-

fragt werden, die historisch variieren. Soziologie kann dann im Schulter-
schluss mit der Geschichtswissenschaft versuchen, die Kontingenzräume 

einzugrenzen, und das meint, historische Horizonte objektiver Möglichkei-

ten zu (re-)konstruieren (vgl. Kap. 3.10). 

2.2.4 Habitus und sozialer Raum 

Die ausformulierte Kapitaltheorie erlaubt es Bourdieu, die soziale Welt als 

einen sozialen Raum zu modellieren, der sich grundlegend durch die Rela-

tionierung zweier Variablen ergibt: zum einen des Kapitalvolumens und 
zum anderen der Kapitalzusammensetzung. In Die feinen Unterschiede

(Bourdieu 1982) gelangt er so zur Konstruktion von Klassen, deren hierar-

chische Einteilung der sozialen Welt den sozialen Raum ausmacht. Je 
nachdem über wie viel ökonomisches und/oder kulturelles und soziales 

Kapital in spezifisch relationaler Zusammensetzung die Akteursgruppen 

verfügen, lassen sie sich einer Klasse zuordnen. Bourdieu gelangt im Re-
sultat der Analyse des sozialen Raums der französischen Gesellschaft der 

1960er und 1970er Jahre zu drei Klassen: einer herrschenden Klasse, die 

sich wiederum in herrschende Herrschende und beherrschte Herrschende 
differenzieren lässt, je nachdem, ob die Akteure relativ über mehr ökono-

misches oder kulturelles Kapital verfügen; die Mittelklasse bzw. das 

Kleinbürgertum bildet die zweite Klasse, die relativ über vergleichbar viel 
ökonomisches und kulturelles Kapital verfügt; die dritte Klasse ist ganz 

klassisch die beherrschte bzw. die Volksklasse (vgl. Bourdieu 1982: 

195ff.). Der soziale Raum der Klassen wird zudem durch eine dritte Va-
riable konstruiert: die soziale Laufbahn der Klasse, die den tendenziellen 

Auf- oder Abstieg der einzelnen Klassen und damit Zeit ins Modell einbe-

zieht (vgl. Bourdieu 1982: 187). Dabei sind sowohl Vertikal- als auch 
Transversalverlagerungen möglich. In jenem Fall steigen ein Akteur oder 

seine Nachkommen innerhalb des Feldes auf, in dem er oder seine Eltern 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schon involviert sind; in diesem Fall wechseln die Akteure das Feld (vgl. 

Bourdieu 1982: 220). Im eigentlichen Sinne heißt das, die Akteure ändern 

ihr Kapitalvolumen bzw. die Struktur ihrer Kapitalzusammensetzung. Die 
Kreuzung der Variablen Kapitalvolumen und Kapitalzusammensetzung er-

laubt es, eine Vielzahl unterschiedlicher Lebensstile bzw. Milieus klassen-

theoretisch zu ordnen. Es handelt sich schließlich um wissenschaftlich 
konstruierte Klassen, deren objektiv ermittelbaren Merkmale statistisch zu 

erheben sind, die allerdings nicht im Bewusstsein der Akteure repräsentiert 

sein müssen. Den Begriff der konstruierten Klasse (vgl. Bourdieu 1982: 
182ff. und 1985: 9; 38ff.) gegen den Marx’schen Begriff der realen Klasse

zu formulieren, die über ein Klassenbewusstsein, also ein Zugehörigkeits-

bewusstsein zu einer Klasse im Unterschied zu anderen verfügt, macht die 
Zusammenfassung unterschiedlicher Milieus in derselben Klasse möglich 

und dann auch wieder differenzierbar. Exemplarisch dafür steht die 

Schichtung der herrschenden Klasse. Konstruierbar in einer Klasse sind 
dann aber auch beispielsweise der promovierte Taxifahrer und der relativ 

gering gebildete Kleinhändler usw. Die Position einzelner Akteure im so-

zialen Raum bestimmt sich so nach den Relationen, in denen sie zu den 
anderen Akteuren in demselben Raum stehen.24 Die in diesem Sinne als 

topologisch beschreibbare Modellierung der sozialen Welt versinnbildlicht 

die Umsetzung relationalen Denkens, das Bourdieu im Anschluss an Ernst 
Cassirers Substanzbegriff und Funktionsbegriff (vgl. Kap. 3.2) und den 

Strukturalismus, der diese Idee in den Sozialwissenschaften aktualisiert 

hat, zum Grundprinzip wissenschaftlichen Denkens im Allgemeinen und 
seiner Theorie im Speziellen macht.  

Die Diskussion der Konzeption der sozialen Welt als sozialem Raum 

zwingt gleichsam zu der Frage, wie der soziale Raum im Verständnis einer 
Klassengesellschaft sich zu den vormodernen Gesellschaftsformen verhält, 

aus deren Analyse Bourdieu sein spezifisches Verständnis sozialer Praxis 

als einer symbolischen Ökonomie schöpft (a). Zudem ist zu klären, wie 
sich die Begriffe von sozialem Raum und sozialem Feld zueinander ver-

halten, zumal Bourdieu in seinen späteren Arbeiten immer stärker den 

Ausdruck der herrschenden Klasse durch Feld der Macht ersetzt (vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 263) (b). Ist also der soziale Raum nichts weiter 

als eine andere Bezeichnung für ein soziales Feld, das allerdings das um-

fassende ist, also ein Äquivalenzbegriff wiederum zu sozialer Welt/sozia-
ler Kosmos und in anderen Theorietraditionen zu Gesellschaft? Oder ist 

der soziale Raum, wie häufig vermutet, ein Modell, das die hierarchische 

Differenzierung der modernen Gesellschaft konstruiert und durch die Feld-
theorie ergänzt wird, die die Differenzierung in autonome Teilbereiche 

24 „Eine soziale Klasse ist vielmehr definiert durch die Struktur der Beziehun-
gen zwischen allen relevanten Merkmalen, die jeder derselben wie den Wir-
kungen, welche sie auf die Praxisformen ausübt, ihren spezifischen Wert 
verleiht.“ (Bourdieu 1982: 182). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 63 

konstruiert, wie sie in den gängigen Differenzierungstheorien als struktu-

relles Kernmerkmal der modernen Gesellschaft aufgefasst wird? Sind dann 

sozialer Raum und Feld Theoreme, die nur zur Erfassung der modernen 
Gesellschaft eingeführt worden sind (vgl. Calhoun1993: 61ff.) und die 

konzeptionell kein Äquivalent in der Erfassung vormoderner Gesellschaf-

ten finden? Heißt das dann, dass Bourdieu nur eine Theorie der Moderne 
geliefert hat, während seine Arbeiten zur vormodernen kabylischen Ge-

sellschaft lediglich als Kontrastfolie zu verstehen sind? Schließlich könnte 

der Feldbegriff als moderner Begriff dort nicht eingesetzt werden, und 
damit würde der notwendige Komplementärbegriff zum Habitus fehlen.  

Ad (a): Das Konzept des sozialen Raums erfährt im Übergang von den 

Analysen der Kabylei zur Konstruktion der modernen Klassengesellschaft 
zunächst eine Bedeutungsveränderung und dies in zweierlei Hinsicht. Zu-

nächst wird der Begriff des Raumes durch die ausformulierte Kapitaltheo-

rie definiert, und so werden unterschiedliche objektive Positionen abbild-
bar. Weder die Kapitaltheorie noch die Zurechnung objektiver Positionen 

finden sich in den frühen Studien, in denen Bourdieu aber durchaus topo-

graphische Modelle verwendet hat, wie Franz Schultheis in einem kursori-
schen Überblick über zentrale Schriften herausgearbeitet hat (vgl. Schul-

theis 2004: 15ff.). Nur wird in diesen Studien der Begriff des sozialen 

Raumes deutlich allgemeiner verwendet und noch nicht in vergleichbarer 
theoretisch systematischer Art und Weise als Konzept einer Theorie sozia-

ler Praxis eingeführt. Die theoriesystematische Gewichtung ist dann die 

zweite Bedeutungsänderung des Raumkonzeptes im Verhältnis der frühen 
zu den späteren Studien. Sozialer Raum meint in den Studien zur Kabylei 

vor allem die Einstimmung auf relationales Denken insofern, als auch in 

archaischen Gesellschaftsformen die jeweiligen Praktiken der Akteure nur 
relational zu verstehen sind. Der soziale Raum der Klassen ist dann nur ein 

historischer Spezialfall der Anwendung dieses allgemeinen Konzepts: 

„Ausschlaggebend für die soziologische Sichtweise ist daher nicht die Zergliede-

rung und Teilung der sozialen Welt in Klassen, die lediglich Ausdruck einer ri-

giden, objektivistischen und unhistorischen Denkweise wäre, sondern die Kon-

zeptualisierung von sozialen Räumen, in denen individuelle und kollektive Ele-

mente in unterschiedlichen Konfigurationen auftauchen und dann je nach sozio-

historischem Kontext als Klassen abgebildet und entsprechend analysiert werden 

können.“ (Schultheis 2004: 17) 

Auch wenn diese Einschätzung sicher richtig ist, so lässt sich doch auch 

nicht übersehen, dass der soziale Raum als ein Begriff, der auf die Kapital-

theorie angewiesen ist, seinen präzisen Sinn erst durch die Konstruktion 
der Klassen gewinnt. Die von Schultheis angeführte Analyse des kabyli-

schen Hauses, die die räumliche Ordnung mit der kosmologischen Ord-

nung zusammendenkt, die entlang der fundamentalen Differenz von männ-
lich/weiblich alle Praxisbereiche sinnvoll deutet und orientiert, weicht 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

doch mit Blick auf die Konstruktion objektiver sozialer Positionen deutlich 

vom späteren Konzept ab. Man kann dies nun einerseits werksgenetisch 

begründen und darauf verweisen, dass in den frühen Studien zwar vieles 
schon gedacht ist, was erst später ausformuliert wird. Man kann aber auch 

vom Gegenstand her argumentieren und die Entwicklung der Kapitalfor-

men und der objektiven Positionen als theoretische Konzepte an die mo-
derne Gesellschaft als ihre empirische Bedingung der Möglichkeit binden. 

Dieser zweite Weg scheint mir der plausiblere zu sein, da es für totale so-

ziale Phänomene, die traditionale Gesellschaften als segmentäre Formen 
sind, kaum sinnvoll scheint, fixe Positionen von Akteuren in vergleichba-

rer Weise zu konstruieren. 

Erst institutionalisierte Rollen und Positionen, wie sie zum Beispiel 
durch Titel praktisch definiert werden, und mit ihnen verbundene Berufe 

richten die soziale Existenz dauerhaft in eine spezifische Position im so-

zialen Gefüge ein (vgl. Kap. 6.2). Eine derart statisch anmutende Model-
lierung vormoderner Gesellschaften wie der Kabylei ist in diesem Fall 

schlicht nicht möglich, da die soziale Ordnung beständig durch den Ga-

bentausch in Form von Festen, „Zeremonien, Austausch von Geschenken, 
von Besuchen und Höflichkeiten, vor allem auch Heiraten“ (Bourdieu 

1976: 335) neu hergestellt werden muss. Für derart kleinräumige Gesell-

schaftsformationen, in denen Prestige, Ehre und Anerkennung durch die 
Gruppe nur durch regelmäßig durchgeführte, als großmütig deklarierte 

Gaben immer wieder interaktiv hergestellt werden muss und nicht vermit-

tels institutioneller Macht lebenslang kraft Bildungstiteln verliehen werden 
kann, ist es auch nicht sinnvoll, objektive Relationen herauszuarbeiten, die 

gerade auch mit dem Interaktionismus brechen sollen (Bourdieu 1987: 227 

und 228). Das heißt nun nicht, dass Bourdieu an dieser Stelle in den Sub-
jektivismus zurückfällt. Die doppelte Realität des Sozialen bleibt auch hier 

bestehen, solange die Logik der Praxis zugleich Anerkennung, also Wissen 

und Bewusstsein des Tuns, als auch Verkennung, also Verdrängung und 
Unbewusstheit des eigentlichen Sinns des Tuns, bedeutet. Zudem ist die 

soziale Praxis in eine bestehende, objektiv beschreibbare Ordnung von 

Beziehungen eingebunden. Dass Bourdieu in diesem Zusammenhang al-
lerdings von „Feld“ spricht, wenn er den sozialen Raum definiert, verweist 

zum einen auf die beschriebene Dynamik des ständig operativen Herstel-

lens der sozialen Ordnung und zudem darauf, dass auch der Feldbegriff an 
dieser Stelle in einem nicht-modernen Sinne nahezu analog zum Raumbe-

griff eingeführt wird. Gemeint sind nicht die relativ autonomen Felder der 

modernen Gesellschaft, sondern der umfassende Praxiszusammenhang 
einer vorkapitalistischen Gesellschaft wie die kabylische, mit all ihren 

komplizierten Regeln, die dem Gabentauchmodell folgen. Den Unter-

schied der Gesellschaftsformationen markiert Bourdieu, darin erneut We-
ber ganz ähnlich, durch den Unterschied der Herrschaftsformen: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 65 

„Sehr schematisch vorgehend könnte man sagen, daß in dem einen Fall sich die 

Herrschaftsbeziehungen innerhalb und durch die Interaktion der Handlungssub-

jekte bilden, auflösen und wiederherstellen, wohingegen sie in dem anderen Fall 

durch objektive und institutionalisierte Mechanismen vermittelt werden, die, 

nach Art jener, die den Wert der schulischen, monetären und Standestitel hervor-

bringen und absichern, den undurchdringlichen und beständigen Charakter von 

Dingen aufweisen und die sich gleichermaßen den Zugriffen des individuellen 

Bewußteins wie der individuellen Macht entziehen. Demzufolge bildet die 

Grundlage aller wesentlichen Unterschiede zwischen den Herrschaftsformen 

nichts anderes als der Objektivierungsgrad des akkumulierten gesellschaftlichen 

Kapitals: Es ist diese Objektivierung, die die Kumulierbarkeit und Beständigkeit 

der ebenso materiellen wie symbolischen Erwerbungen sichert, die damit fort-

dauern können, ohne daß die Individuen sie dafür in einem bewußten Handeln 

fortwährend neu und integral hervorbringen müßten.“ (Bourdieu 1976: 358) 

Dass das Feld und seine Struktur im Falle der kabylischen Gesellschaft 
noch durchaus anders gedacht ist als die relativ autonomen Felder, formu-

liert Bourdieu in Sozialer Sinn sehr deutlich, wenn er darauf hinweist, dass 

habituelle Strategien zur Akkumulation symbolischen Kapitals in solchen 
Gesellschaften die rationalsten sind, in denen institutionelle Voraussetzun-

gen zur Anhäufung ökonomischen und kulturellen Kapitals in objektivier-

ter Form fehlen (vgl. Bourdieu 1987: 238). 
Ad (b): Schon die Klärung des Verhältnisses des sozialen Raums und 

der vorkapitalistischen Gesellschaften hat ergeben, dass der ‚topographi-

sche‘ Zugriff nicht exklusiv für die moderne Klassengesellschaft einge-
führt ist. Für den Begriff des Feldes scheint dies gleichermaßen zu gelten, 

denn in einem weiten, auf soziale Reproduktionsdynamiken orientierten 

Begriff, der die Akteure als Netzwerk von Relationen und ihre Praxis 
durch die Logik der symbolischen Ökonomie beschreibt, spielt die Struk-

tur des Feldes in Ergänzung zum Habitusbegriff eine zentrale Rolle. Da 

der Begriff jedoch allein die Funktion hat, die gesamte soziale Welt der 
kabylischen Gesellschaft in ihrer objektiven Dimension zu erfassen, ist es 

auch nicht weiter nötig, den Begriff über dieses minimale Verständnis hi-

naus zu verfeinern. Die Ausarbeitung der Begrifflichkeit ist auch hier an 
den Gegenstand zurückgebunden, der mit diesem Begriff konstruiert wer-

den soll. Die zitierten Ausführungen Bourdieus legen diese Deutung nahe; 

und wenn sie stimmt, dann lässt sich Calhoun in diesem Zusammenhang 
nicht zustimmen, wenn man nach expliziten Gründen sucht: 

„Bourdieu gives no particular reason why ‚less differentiated‘ societies should 

not be described in terms of fields, though this is not done in Outline, and at 

points Bourdieu suggests that ‚complex or differentiated‘ societies are precisely 

those which are characterized by having number of fields.“ (Calhoun 1993: 77) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Sehr triftig ist die gefolgerte Akzentuierung, dass (relativ autonome) Fel-

der im Plural erst mit dem Auftreten der Moderne zum Theorieproblem 

werden, da sie als homolog in ihrer Verschiedenheit modelliert werden 
müssen. Solange die soziale Welt nur einer Logik der symbolischen Öko-

nomie folgt, braucht und kann man nicht von Feldern sprechen, für die die 

Differenzierung unterschiedlicher Formen von Ökonomien konstitutiv ist.  
Die Diskussion des Verhältnisses von sozialem Raum und sozialen 

Feldern wird somit erst im Diskurs um die adäquate Modellierung der 

modernen Gesellschaft problematisch. Beide Konzepte werden oft separat 
betrachtet und im Kontext der subdisziplinären Differenzierung der Theo-

rie- und Forschungsentwicklung der Soziologie interpretiert. Der soziale 

Raum wird im Verbund mit dem an ihn gebundenen Klassenbegriff als 
Konzeptualisierung und Analyse sozialer Ungleichheit der Sozialstruktur-

analyse zugeschlagen, während die Theorie sozialer Felder zumeist den 

Theorien sozialer Differenzierung zugeordnet wird. Konkret heißt dies, 
dass davon ausgegangen wird, Bourdieu würde zwei getrennt zu betrach-

tende Differenzierungsformen der modernen Gesellschaft in getrennten 

Theorieteilen aufgreifen. Auch eine vermittelnde Interpretation bleibt in 
der Unterscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung hän-

gen:

„Während der soziale Raum in der vertikalen Dimension den Stand des Status- 

und Prestigekampfes der verschiedenen Berufsgruppen repräsentiert, stellt er in 

der horizontalen Dimension die Differenzierung in spezifische soziale Felder 

dar.“ (Müller 1992: 263) 

Dieser nahe liegenden Interpretation widerspricht, dass Bourdieu zum ei-

nen die Betrachtung des sozialen Raumes als Feld oder als Raum nicht an 

das Kriterium der Differenzierungsrichtung knüpft und zum anderen die 
Felder selbst auch als vertikal differenziert begreift. Er scheint hier eher 

zwei Betrachtungsweisen im Sinn zu haben, die man, je nach analytischem 

Interesse, einnehmen kann. Das eher statische Raummodell dient vor-
nehmlich der Objektivierung der sozialen Abstände zwischen den Akteu-

ren, einer Art Bestandsaufnahme also, die den Zusammenhang von Struk-

tur, Habitus, Praxis und Lebensstil darstellen soll. Derselbe soziale Raum 
kann aber auch als Feld betrachtet werden: 

„Insoweit die zur Konstruktion des Raums herangezogenen Eigenschaften wirk-

sam sind, läßt sich dieser auch als Kräftefeld beschreiben, das heißt als ein En-

semble objektiver Kräfteverhältnisse, die allen in das Feld Eintretenden gegen-

über sich als Zwang auferlegen und weder auf die individuellen Intentionen der 

Einzelakteure noch auf deren direkte Interaktionen zurückführbar sind.“ (Bour-

dieu 1985: 10) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 67 

In diesem Verständnis beschreibt der soziale Raum als umfassendes Kräf-

tefeld die sozialen Kämpfe der Akteure, die sich mit ihrem Klassenhabitus 

von Akteuren anderer Klassen unbewusst und bewusst distanzieren und so 
die soziale Ordnung, die dominant eine Ordnung sozialer Ungleichheit ist, 

im lebensstilisierten Alltag tendenziell reproduzieren. In diesem Verständ-

nis kommt dem sozialen Raum die Theoriestelle zu, alle sozialen Relatio-
nen zu erfassen, die die moderne (französische) Gesellschaft charakterisie-

ren. Also genau die theoretische Stelle und Bedeutung, die bei der Be-

schreibung der vorkapitalistischen Gesellschaftsform die relativ lose Rede 
von der Struktur des Feldes eingenommen hat. Nur sind nun nicht die In-

teraktionen die zentralen sozialen Prozesse, in denen die Abstände zwi-

schen den Akteuren hergestellt werden, sondern die institutionellen Berei-
che, die durch in Titeln objektivierte Bildung und Ausbildung zugänglich 

gemacht oder verwehrt sind. Die Positionen im sozialen Raum werden 

durch Berufe konstruiert, die die Akteure in den unterschiedlichen, ausdif-
ferenzierten sozialen Feldern einnehmen und ausüben (vgl. Bourdieu 

1982: 176ff.). Genau darin ist die Homologie zwischen den einzelnen Fel-

dern und dem sozialen Raum begründet, da beide nicht getrennt voneinan-
der zu denken sind. Veränderungen der Klassenstruktur gehen mit Verän-

derungen der Struktur verschiedener Felder einher; und vice versa bedeu-

ten Veränderungen der (Herrschafts-)Strukturen in einzelnen Feldern auch 
Veränderungen in der Klassenstruktur. 

Das Konzept des sozialen Raumes nun einfach mit dem des alle relativ 

autonomen Felder umfassenden sozialen Feldes identisch zu setzten, er-
scheint jedoch verfehlt. Diese Deutung liegt nahe, wenn Bourdieu etwa 

formuliert, dass der soziale Raum ein mehrdimensionaler „Komplex rela-

tiv autonomer […] in mehr oder minder großem Umfang […] dem öko-
nomischen Produktionsfeld untergeordneter Felder“ (Bourdieu 1985: 32) 

ist oder wenn er von den „Feldern der Kulturproduktion“ im Unterschied 

zu dem darüber hinaus gehenden „Feld der sozialen Klassen“ schreibt (vgl. 
Bourdieu 1982: 358). Dennoch ist ein zentrales Moment zur Konstruktion 

der sozialen Welt und vor allem auch sozialen Wandels, dass zwischen 

dem sozialen Raum als Feld der Klassen und den einzelnen kulturellen und 
nicht-kulturellen Feldern Wirkbeziehungen bestehen, die voraussetzen, 

dass die beiden Felder nicht identisch sind. Auch wenn in Bourdieus 

Schriften mangels rein theoretischer Klärung solche scheinbar wider-
sprüchlichen Passagen zu finden sind, stellt er in Die feinen Unterschiede

das theoriesystematische Verhältnis am Beispiel der sich gleichsam auto-

matisch einstellenden Abstimmung der Güterproduktion und der Ge-
schmacksproduktion deutlich dar (Bourdieu 1982: 362ff.). Der Grundme-

chanismus dieser Abstimmung, die die Homologien zwischen den beiden 

Feldern erzeugt, liegt in den jeweils relativ getrennt ablaufenden Konkur-
renzkämpfen: Einerseits die Konkurrenz zwischen den Produzenten der, in 

diesem Fall, kulturellen Güter und andererseits die Konkurrenz der Klas-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sen um Distinktionsgewinne untereinander, wobei hier vor allem auf die in 

Herrschende und Beherrschte unterteilte herrschende Klasse geachtet wird; 

die Klasse also, die in den späteren Arbeiten immer stärker durch den Be-
griff des Feldes der Macht ersetzt wird (vgl. auch Kap. 4.2). Worin liegt 

aber der Unterschied zwischen den relativ autonomen Feldern und dem 

sozialen Raum in der Betrachtungsweise eines Klassenfeldes bzw. der 
herrschenden Klasse in der Betrachtungsweise des Feldes der Macht? 

Ohne dass die eigentlich notwendigen Begrifflichkeiten der Feldtheo-

rie an dieser Stelle schon eingeführt sind, lässt sich vorwegnehmen, dass 
Bourdieu für das Feld der Klassen keine vergleichbaren Merkmalseigen-

schaften angibt: Kein spezifisches Kapital, sondern Konkurrenz zwischen 

den Grundformen des Kapitals sind im Spiel, es lässt sich keine spezifi-
sche illusio, kein spezifisches nomos usw. angeben. Lediglich ein sehr 

grundlegendes und damit auch unter objektiven Bedingungen der Knapp-

heit verallgemeinerbares Interesse an Distinktion zu anderen Klassen und 
den verbundenen Lebensstilen kann den Akteuren im Feld der Klassen zu-

geschrieben werden. Die Dialektik der beiden Feldtypen verweist aber auf 

einen tiefer liegenden Unterschied: Im einen Fall handelt es sich um Felder 
der Produktion von (kulturellen) Gütern, während im anderen Fall das 

Feld der Klassen als das Feld der Konsumtion konstruiert wird. In den 

Produktionsfeldern finden sich die Professionsrollen, während im Kon-
sumtionsfeld die Laien als Konsumenten oder Publikum erscheinen.25 Die 

Unabhängigkeit und Abhängigkeit der Felder bzw. von Feldern und sozia-

lem Raum lassen sich rollentheoretisch mit der Unterscheidung von Leis-
tungs- und Publikumsrollen reformulieren. Mit der Orientierung an diesem 

rollentheoretischen Leitfaden kann man weitere Unterscheidungen benen-

nen, die Bourdieu in dieser Konstruktion der objektiven Seite der sozialen 
Welt zusammenfügt: Arbeit versus Freizeit, Arbeit versus Familie, Öffent-

lichkeit versus Privatsphäre. Im sozialen Raum bzw. im Feld der Klassen 

25 „Bei Kulturgütern – und sicherlich bei anderen Waren – resultiert die Har-
monisierung von Angebot und Nachfrage weder einfach daraus, daß sich die 
Produktion gegenüber der Konsumtion durchsetzt, noch aus einer bewußten 
Suche, den Bedürfnissen des Verbrauchers zuvorzukommen, sondern aus der 
objektiven Tendenz zur Harmonisierung zwischen den beiden voneinander 
relativ unabhängigen Logiken des Produktionsfeldes und des Konsumtions-
feldes: die mehr oder weniger vollkommene Homologie zwischen den für 
die Herstellung bestimmter Produktsorten zuständigen Produktionsfeldern 
und den Feldern der sozialen Klassen oder dem der herrschenden Klasse, in 
denen über Geschmacksrichtungen entschieden wird, bewirkt, daß die unter 
dem Einfluß der Konkurrenzkämpfe in den jeweiligen Produktionsfeldern 
und im Zuge des von ihnen verursachten permanenten Produktwandels er-
zeugten Güter mühelos eine Nachfrage finden, die ihrerseits von subjektiv 
oder objektiv antagonistischen Auseinandersetzungen zwischen unterschied-
lichen Klassen und Klassenfraktionen über die materiellen und kulturellen 
Konsumgüter hervorgetrieben wird, oder genauer: von Konkurrenzkämpfen 
um diese Produkte, die wiederum den Geschmackswandel verursachen.“ 
(Bourdieu 1982: 362) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER PRAXIS | 69 

lassen sich vermittels der Kategorie ‚Beruf‘ Lebensbedingungen durch die 

verbundene Kapitalverfügbarkeit und Kapitalzusammensetzung charakte-

risieren, die in Lebensstilen, also auch in Geschmacksausprägungen zum 
Ausdruck kommen. Die klassenspezifischen Lebensbedingungen sind die 

wichtigste Umgebung für die primäre Sozialisation, in deren Verlauf die 

Dispositionen erworben werden, die die spätere Zugehörigkeit zu und die 
Stellung in einem Feld als einem sozialen Ort sekundärer Sozialisations-

prozesse mitbestimmen (vgl. Kap. 3.9). In den frühen Arbeiten zur Bil-

dungssoziologie kommt dieser Sachverhalt zur Sprache, wenn Bourdieu 
und Passeron untersuchen, inwiefern unterschiedliche Klassenzugehörig-

keiten mit den legitimen, also schulischen Erwartungen an kulturelle Vor-

kenntnisse und Kompetenzen der Schüler zusammenstimmen (vgl. Bour-
dieu/Passeron 1971).  

Der soziale Raum in der Betrachtungsweise als Feld der Klassen ist 

somit nicht einfach der Sammelbegriff für alle relativ autonomen Felder.
Er lässt sich zwar so beschreiben, da seine Konstruktionskriterien vor al-

lem durch die Kategorie Beruf eingegrenzt werden und Berufe wiederum 

Stellungen in Feldern bezeichnen, die homolog zu den Stellungen im so-
zialen Raum verteilt sind, aber theoriesystematisch erscheinen beide Kon-

zepte als komplementär. Sie ergänzen sich als analytische Instrumentarien 

zur Konstruktion der modernen Gesellschaft sowohl als komplex hierar-
chisch differenzierte ‚Klassengesellschaft‘ als auch als eine Gesellschaft, 

die in eine Pluralität relativ autonomer sozialer Felder differenziert ist. Die 

beschriebene Dialektik der Felder mit dem sozialen Raum verweist schon 
darauf, dass es sich hier nicht um die schlichte, disziplinär geschulte Un-

terscheidung von vertikaler und horizontaler Differenzierung handelt. 

Die durchweg materialistische Grundlegung der Theorie mit der An-
nahme einer relativen Dominanz des ökonomischen Feldes gegenüber den 

weiteren Feldern markiert Bourdieus Deutung der modernen, differenzier-

ten Gesellschaft. Die vertikale Differenzierung sozialer Ungleichheit 
drückt sich in der Hierarchie der sozialen Felder genauso aus wie die hie-

rarchische Differenzierung der Felder homolog zu der der Klassen ist. Das 

ökonomische Feld ist das dominante Feld, sobald es als relativ autonomes 
vor allem von den Feldern kultureller Produktion differenziert ist. Es ist 

insofern dominant, als jedes andere Feld finanziert werden muss und damit 

in einem asymmetrischen Abhängigkeitsverhältnis zur ökonomischen 
Ökonomie steht. Ökonomie ohne Kunst geht schon, aber kaum der institu-

tionalisierte Kunstbetrieb ohne Ökonomie (vgl. Kap. 4.3). Sicherlich sind 

die Abhängigkeiten auch wechselseitig, weil wirtschaftliche Institutionen 
auf kulturelle Güterproduktion (z.B. wissenschaftliches Wissen, das in 

Technologien umwandelbar ist wie die Quantenphysik in CD-Player) an-

gewiesen sind, aber diese Abhängigkeit ist relational nicht die dominante. 
Zudem widerspricht Bourdieus Darstellung der herrschenden Klasse als 

Feld der Macht der gängigen Deutung der Felder als Theorem horizontaler 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Differenzierung. Die Felder sind ebenso wie die Klassen in einen fortwäh-

renden sozialen Kampf um die herrschende Position verwickelt. Besser 

müsste man formulieren, dass die Klassen diesen Kampf durch die Felder 
hindurch austragen, da in ihnen die relative Macht einer Berufsgruppe er-

zeugt wird. Dieses Verhältnis wird in Kapitel 4 genauer analysiert. Vor-

wegnehmen lässt sich jedoch, dass auch das Konzept des sozialen Raumes 
und seine Dialektik mit den sozialen Feldern der Leitidee der Verdrängun-

gen des Ökonomischen folgt. Es modelliert das Verhältnis von ökonomi-

schem Kapital und den anderen Kapitalformen, das als ein Verhältnis so-
zialer Kämpfe zu verstehen ist. Das ökonomische Kapital begründet eine 

Machtausübung, die auf Nutzenmaximierung orientiert ist und versucht, 

Dominanz gegenüber den anderen Kapitalformen, vor allem dem kulturel-
len Kapital, zu gewinnen. Das kulturelle Kapital hingegen konstituiert 

Praxisfelder, die die Dominanz des ökonomisch Ökonomischen zu ver-

drängen suchen und um den Erhalt der gegenüber dem ökonomischen Ka-
pital und seiner Logik errungenen Autonomie kämpfen. Die darin enthal-

tene Logik der Moderne, die in letzter Konsequenz im Verbund mit den 

zeitdiagnostischen Texten zur neoliberalen Ideologie des gegenwärtigen 
globalisierten Kapitalismus eine Diagnose, Prognose und Therapie bereit-

stellen möchte, wird in den Kapiteln 4 bis 7 entfaltet und zur gängigen dif-

ferenzierungstheoretischen Perspektive ins Verhältnis gesetzt. Zunächst 
geht es jedoch um die rein theoretische Rekonstruktion und Systematisie-

rung der Theorie der Felder als Komplement zur allgemeinen Theorie ha-

bitualisierter Praxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Entwicklung der Theorie sozialer Felder 

3 .1 Probleme und Orient ierung bei  
den Klassikern 

Nach den Ursprüngen soziologischer Begriffe zu fragen, heißt im Allge-

meinen nach den Fragen zu fragen, auf die sie eine Antwort bilden sollen. 
Dies gilt für weite Teile soziologischer Begriffs- und Theoriebildungen 

und für Bourdieus Begriffsinstrumentarium ganz besonders. Um einige 

Beispiele zu geben: Die Begriffe der sozialen Handlung, der Kommunika-
tion, der sozialen Praxis oder auch Institution und soziales System antwor-

ten genau wie auch beispielsweise Durkheims Begriff der soziologischen 

Tatsache1 auf die Frage, wie sich das Soziale als Objektbereich konzipie-
ren lässt, worum es also geht, wenn man als Soziologe sagt, man konstru-

iert die soziale Welt als Objektbereich, um sie zu analysieren und zu erklä-

ren.2 Diesem Verständnis der Orientierung von Begriffsbildung folgend, 
erscheint es fraglich oder von geringem Interesse zu sein, einigen Wurzeln 

soziologischer Tradition nachzuspüren, die als Einfluss und Modell für die 

Begriffe und Konzeptionen einzelner Theorien betrachtet werden können. 
Für Bourdieu gilt dieser Zweifel insbesondere, da er für seine eigene so-

ziologische Arbeit eine solche empirie- und problembezogene Begriffs-

arbeit in Anspruch und von einer begriffsgeschichtlichen Ausarbeitung 

1 Durkheim bietet sich an dieser Stelle als Bezugsgröße an, da er das Problem 
der disziplinären Objektbestimmung wie kaum ein zweiter mit dem Begriff 
der soziologischen Tatsache auf den Begriff gebracht hat. 

2 So mag zum Beispiel Niklas Luhmann mit dem Problem gerungen haben, 
wie sich das genuin Soziale, im strengen Sinne von Durkheims Forderung, 
Soziales nur durch Soziales zu erklären, konzipieren lässt, ohne auf Be-
wusstsein, Motive, Ziele und Pläne von Akteuren zurückgreifen zu müssen; 
in ähnlicher Weise, aber mit anderen Gewichtungen, ist auch Habermas mit 
Blick auf das Intersubjektivitätsproblem dazu veranlasst, von einem vernünf-
tigen Subjekt auf kommunikative Rationalität umzustellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

seiner Theorie bewusst Abstand genommen hat. Für die Genese seines 

Feldbegriffes vermerkt er entsprechend, dass er problembezogen entwi-

ckelt worden ist und Grundzüge teilt, die eigentlich allen Begriffen und 
Konzepten moderner Wissenschaften zukommen: 

„Hier gilt einmal mehr, daß die Erforschung der Genealogie – sie würde zu ei-

nander so fernstehenden Autoren wie Trier und Kurt Lewin führen – unendlich 

viel weniger erbrächte als der Bezug auf die Vorfahren oder die theoretische 

Richtung, in die die Verwendung des Wortes das ganze Unternehmen einreihte: 

Die relationale – eher denn strukturalistische – Denkweise, die, wie Cassirer, in-

dem er sie explizit machte, gezeigt hat, die der gesamten modernen Wissenschaft 

ist, ist sicherlich das, was scheinbar so verschiedene Arbeiten wie die der russi-

schen Formalisten – insbesondere Tynianows – und Lewins oder Elias’ und 

selbstverständlich auch des linguistischen oder anthropologischen Strukturalis-

mus eint.“ (Bourdieu 1997: 67) 

Verschiedene wissenschaftliche Begriffe sind derart vergleichbar im Hin-
blick auf die gemeinsame Einsicht in die Relationalität wissenschaftlichen 

Denkens, die in ihnen zum Ausdruck gebracht werden soll. Für die Sozio-

logie wie insgesamt für die Sozialwissenschaften ist dies mit den besonde-
ren Schwierigkeiten verbunden, mit der Alltagssicht auf die soziale Welt 

zu brechen, mit Hilfe der sprachlichen Mittel, die eben auch im Alltag ge-

braucht werden. Die für wissenschaftliche Analysen möglichst präzise und 
dem Objekt ‚angemessene‘ Definition muss dauerhaft im Unterschied zur 

Alltagssprache mit bedacht und durchgesetzt werden. Dabei kann es kaum 

möglich sein, die Einzelbegriffe gleichsam für sich zu definieren; vielmehr 
kommt es darauf an, sie im Sinnzusammenhang einer theoretischen Ter-

minologie einsinnig zu verwenden. Das hat trotz zuweilen begriffslogi-

scher Orientierungen in seiner Theorie neben Bourdieu von den gegenwär-
tigen Soziologen kaum jemand so stark betont wie Niklas Luhmann (vgl. 

1981: 174f.).3

Auch wenn Luhmann stärker auf das Problem wissenschaftlicher Ver-
ständigung und Verständlichkeit rekurriert, also thematisiert, welche 

3 „Schließlich möchte ich nochmals sehr allgemein von einem Sachverhalt 
sprechen, den man soziologisch der im 17. Jahrhundert einsetzenden Ausdif-
ferenzierung eines besonderen Wissenschaftssystems zurechnen könnte. Ich 
möchte es Steigerung des Auflöse- und Rekombinationsvermögens nennen. 
Gaston Bachelard hat diese Tendenz modellhaft am Begriff der Materie vor-
geführt. Das, was zunächst als Einheit gedacht und mit Eigenschaften belegt 
war, wird als Relation umbegriffen. Das, was als Element fungiert, wird tie-
fer gelegt – nur um im nächsten Entwicklungssprung seinerseits aufgelöst zu 
werden. Es bilden sich dann Gegenbegriffe, die eine dem Auflösungsniveau 
entsprechende Rekombination formulieren – zum Beispiel Emergenz, Evolu-
tion, System. Die eigentlichen wissenschaftlichen Aussagen beziehen sich 
jetzt auf Relation oder auf Korrelation bzw. Covariationsverhältnisse […].“ 
(Luhmann 1981a: 174f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 73 

kommunikativen Verstehens- und damit Annahmeprobleme mit theoreti-

schen Nomenklaturen verbunden sind, zielt er mit dem gemeinsamen Tra-

ditionshintergrund Bachelard auf das Problem der sprachlichen Darstel-
lung relationaler Begriffe und Konzepte. Dabei geht es auch um die Not-

wendigkeit und Unvermeidbarkeit des Bruchs mit der Alltagssprache, die 

die Hörer oder Leser, vor allem die soziologischen unter ihnen, mit gesun-
dem Menschenverstand im Sinne von Gemeinplätzen und einem sens 

commun ausstattet. Die Distanzierung von Theorie und Praxis, von, um 

mit Weber zu reden, Begriff und Wirklichkeit, erscheint in diesem Zusam-
menhang nicht mehr nur zur negativen Abgrenzung vom objektivistischen 

Paradigma soziologischer Theoriebildung, sondern durchweg in positiver 

methodologischer Wendung als Bedingung der Möglichkeit von wissen-
schaftlicher Erkenntnis. Die Instrumentarien, die relationales Denken mög-

lich und operationalisierbar machen, sind neben einer konsequenten Ter-

minologie, wie sie auch Luhmann im Blick hat und die ein Verweisungs-
zusammenhang von Begriffen ist, deren Bedeutung sich eben nur durch ih-

ren Gebrauch in genau diesem Verweisungszusammenhang ergibt, vor al-

lem auch statistische Analysen.4 Die Überführung der bedeutungskompak-
ten und damit verweisungsreichen Alltagsbegriffe in operationale Defini-

tionen zwingt zum einen dazu, Wörter in verschiedene Variablen aufzulö-

sen und damit erst wissenschaftliche Begriffe zu erarbeiten, und zum ande-
ren dazu, die praktische Relevanz der alltäglichen Begriffe zu überprüfen. 

Es lässt sich dann beispielsweise nach Maßgabe sorgsam ausgewählter 

Merkmalseigenschaften beobachten, dass im wissenschaftlichen Feld der 
französischen Soziologie Veröffentlichungen im Nouvel Observateur

durch Fachkollegen mal positiv, mal negativ gewertet werden und dass 

dieser Sachverhalt mit unterschiedlichen sozialen Positionen im wissen-
schaftlichen Feld signifikant korreliert. Kurzum: Den sens commun der 

französischen Soziologen gibt es nicht, sondern eine Pluralität, je nach der 

sozialen Position im wissenschaftlichen Feld (vgl. Bourdieu 1988: 44f.). 
Und genau diese Auflösung der Gruppe ‚der Professoren‘, wie sie alltags-

sprachlich als praktisch wirksam angesehen wird, erfordert dann eine wei-

tere Analyse, die sich der Erklärung der Unterschiede widmet. Diese wird 
von Bourdieu mit der Feldanalyse mitgeliefert.5 Die Beispiele ließen sich 

erweitern bis hin zu stark ‚naturalisierten‘ Kategorien wie Mann/Frau, die 

sich bei genauerer Betrachtung auch nicht als praktisch wirksam erweisen, 
insofern zumindest nicht, als sich, zumindest gegenwärtig, kaum derart ge-

schlechtsspezifisch homogene Verhaltensweisen finden lassen, die es als 

4 An solche denkt Luhmann in diesem Kontext nun gerade nicht. 
5 Dieses Erklärungsmodell ist ganz im Sinne von Webers Motivationsverste-

hen, da hier die Positionierungen der Professoren zunächst ihrem Sinngehalt 
nach als unterschiedlich verstanden werden, um sie dann in einen erweiterten 
Sinnzusammenhang, den des Feldes, einzuordnen, der zu einem um Motiva-
tionskontexte erweiterten Verstehen zuführt, das, da es regelmäßig festzu-
stellen ist, zudem eine soziologische Erklärung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

selbstverständlich und unproblematisch erscheinen ließen, die Geschlech-

terdifferenz als unüberprüfte Grundkategorie für jede statistische Analyse 

zu tradieren. Genau in einem solchen Verzicht auf die Reflexion der all-
täglichen und der, wenn man so will, wissenschaftlich alltäglichen Katego-

rien liegt für Bourdieu das Problem der Spontansoziologie (vgl. Bourdieu 

1988: 16; 1991: 41ff.) begründet. Die Techniken des rupture épistémolo-
gique, die Bourdieu vor allem in den wissenschaftlichen Instrumenten der 

Objektivierung findet, führen allerdings nur dann zu einer wirklich reflek-

tierten und damit möglichst objektiven Soziologie, wenn der Soziologe be-
ständig sein Kategoriensystem in Frage stellt; und dies gelingt nur, wenn 

er seine eigene Position im sozialen Gefüge im Allgemeinen und dann im 

wissenschaftlichen Feld im Speziellen mit den Mitteln der Soziologie ana-
lysiert. Nicht nur kann so eine Erklärung des eigenen Denkens und For-

schens erfolgen, sondern zudem kann sich der Soziologe nur so davor 

schützen, eine perspektivisch reduktionistische Position einzunehmen, die 
ihren Grund nicht, zumindest nicht allein, in sachlichen Erwägungen hat, 

sondern in der sozialen Position, die eine besondere Stellung im wissen-

schaftlichen Feld bedeutet. Mit einer solchen Sozioanalyse ist auf Dauer 
die optimistische Hoffnung verbunden, dass sich Soziologen über die rein 

sozialen Hemmnisse der Produktion objektiver soziologischer Erkenntnis-

se klar werden und sie so weit wie möglich einschränken. Im Idealfall, und 
dies lässt sich in dieser Idealisierung kaum anders als als regulative Idee

verstehen, findet sich irgendwann eine Analyse des soziologischen Feldes, 

die es erlaubt, die einzelnen Paradigmen und Theorien zusammenzuführen 
– ohne dass damit das Ende der wissenschaftlichen Konfrontation proji-

ziert wäre.6 Dies meint nicht die Einzelleistung einer Reflexionstheorie des 

erlangten Standes soziologischen Wissens, wie sie beispielsweise noch 
von Parsons für die Konvergenz klassischer Positionen behauptet wurde, 

sondern die sukzessive Integration der Perspektiven der Akteure des sozio-

logischen Feldes über Theorien und Methoden.7 Getragen ist dieser Ge-
danke offensichtlich von der Überzeugung, dass alle Soziologen letztlich 

dieselbe soziale Welt erforschen, die sie durch ihre Theorien und Metho-

den als wissenschaftliches Objekt erst konstruieren. 
Für Bourdieu stellt die Feldtheorie das analytische Instrumentarium 

bereit, mit dem eine Analyse des soziologischen Feldes möglich ist und 

das in Selbstanwendung die Relationierung der eigenen Position erlaubt. 

6 Denn: „Du fait que la vérité du monde social est un enjeu de luttes dans le 
monde social et dans le monde (sociologique) qui est voué à la production de 
la vérité sur le monde social, la lutte pour la vérité du monde social est né-
cessairement sans fin, interminable.“ (Bourdieu 2001a, 221) 

7 So formuliert Bourdieu in seiner Abschlußvorlesung sehr deutlich: „Mais ce 
‚géométral de toutes les perspectives‘ n’est autre que le champ où, comme je 
n’ai pas cessé de le rappeler, les points des vue antagonistes s’affrontent se-
lon les procédures réglées et s’intègrent progressivement, par la vertu de la 
confrontation rationelle.“ (Bourdieu 2001a: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 75 

Die Selbstanwendung ist allerdings nichts anderes als ein Spezialfall der 

allgemeinen Anwendung der Feldtheorie auf die gesamte soziale Welt, 

von der die Wissenschaft und die Soziologie je separate Bereiche sind. 
Wie die anderen Begriffe seiner Theorie der Praxis auch antwortet die 

Feldtheorie auf konkrete Forschungsprobleme und stellt vor allem einen 

Versuch dar, eine weitere, vom Dualismus des Subjektivismus und Objek-
tivismus ableitbare Unterscheidung in ihren jeweiligen Einseitigkeiten zu 

vermeiden. Sie wendet sich sowohl gegen einen (Vulgär-)Marxismus, der 

noch alle kulturellen Phänomene und Wissensbestände einer Gesellschaft 
als Reflex objektiv-materieller Strukturen begreifen will und damit keine 

Eigenlogik der Ideenentwicklung denken kann, als auch gegen eine post-

modernistische Semiologie, die den materiellen Strukturen die soziale Re-
levanz für die Entwicklung kultureller Wissensproduktion abspricht und 

diese in reine Diskurse auflöst. Bourdieu geht es also um die Aufhebung 

dieser Denkextreme in eine Feldtheorie, die beides zugleich zu denken 
versucht: die immanente und die externe Erklärung (vgl. Bourdieu 1998o: 

16ff.). 

In dieser zweiten Verwendungsweise dient die Feldtheorie der Analyse 
autonomisierter gesellschaftlicher Bereiche und besetzt das Thema einer 

Theorie der Moderne als Theorie differenzierter Gesellschaft(en). Der An-

spruch der Feldtheorie geht aber über die Formulierung einer Theorie der 
Moderne hinaus. Im Hinblick auf die Sozioanalyse der wissenschaftlichen 

Arbeit kommt ihr primär die Funktion zu, eine Methode systematischer 

Verbesserung der soziologischen Analysen zu liefern. Dass sie dabei im-
mer auch etwas zur Analyse der Moderne beiträgt, steht an dieser Stelle 

nicht im Zentrum. Man könnte in diesem Zusammenhang von einer wis-

senschaftssoziologischen wie auch wissenschaftstheoretischen Verwen-
dungsweise im Unterschied zur differenzierungstheoretischen sprechen. 

Insgesamt lassen sich zumindest drei Verwendungsweisen des Feldbegriff 

unterscheiden: Zum Ersten auf der Ebene der allgemeinen Sozialtheorie 
eine problembezogene Verwendungsweise; zum Zweiten eine differenzie-

rungstheoretische Verwendungsweise und zum Dritten eine wissenschafts-

soziologisch-wissenschaftstheoretische Verwendungsweise. Die unter-
schiedlichen Verwendungsweisen weisen darauf hin, dass die Feldtheorie 

neben ihren inhaltsspezifschen Anwendungen zunächst insofern einen me-

thodologischen und epistemologischen Status hat, als Bourdieu mit diesem 
Begriff seine spezifische wissenschaftstheoretische Position in sein analy-

tisches Instrumentarium umsetzt, das zur Analyse sozialer Prozesse insge-

samt dienen können soll. Die Prämissen, die in die Feldtheorie eingehen, 
sind diejenigen, die im vorangegangenen Kapitel schon kurz als relationa-

les Denken zur Sprache gekommen sind und die Bourdieu im Anschluss an 

Gaston Bachelard und vor allem an Ernst Cassirers wegweisende Arbeit 
Substanzbegriff und Funktionsbegriff (Cassirer 1969) entwickelt.  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ein Rückgriff auf die wissenschaftstheoretische Tradition Cassirers 

lohnt sich dann insofern und entgegen der angeführten Einwände gegen 

solcherart begriffsgeschichtlicher Analyse, als sie möglicherweise Auf-
schlüsse über den Status des Feldbegriffs in Bourdieus Theorie ermöglicht, 

der so offensichtlich in Bourdieus Arbeiten nicht zu finden ist. Deutlich 

wird dies daran, dass sich die Weberinterpretation von Bourdieu als eine 
Übersetzung in Relationsbegriffe lesen lässt (vgl. Kap. 3.5). Der Rückgriff 

ermöglicht es zudem, eine über terminologische Ähnlichkeiten hinausge-

hende begründete Verbindung zu dem Klassiker der Feldtheorie in der 
Psychologie und den Sozialwissenschaften herzustellen: Kurt Lewin. Die 

Konstruktion des Feldbegriffs aus dem wissenschaftstheoretischen Ver-

ständnis Cassirers bei Lewin scheint systematisch mit Bourdieus Feldbe-
griff verbunden zu sein, der gleichermaßen seine grundlegende wissen-

schaftstheoretische Orientierung in die Tradition Cassirers einordnet (vgl 

Bourdieu 1998b: 15).  

3.2 Substanzbegr if f  und Funkt ionsbegr if f  

Die Brücke zwischen Lewin und Bourdieu findet sich mit Cassirers erstem 

systematischen Werk Substanzbegriff und Funktionsbegriff aus dem Jahr 
1910. Die Untersuchung der begriffslogischen Entwicklungen in der Ma-

thematik und den naturwissenschaftlichen Disziplinen der Physik und 

Chemie interessiert hier nicht im Detail, sondern nur im Hinblick auf die 
Unterscheidung der Funktionsbegriffe von den Substanzbegriffen. Sowohl 

die spezifische Form von Funktionsbegriffen als Relationsbegriffen als 

auch die von Cassirer vertretene Auffassung der Induktion eines Gesetzes 
vom Einzelfall finden sich bei Lewin und Bourdieu; wobei allerdings nur 

Lewin den Anspruch auf eine Gesetze im strengen Sinn formulierende So-

zialwissenschaft vertritt, während Bourdieu weiterhin in seiner Grund-
orientierung an Weber Soziologie als historisch vergleichende Wissen-

schaft betreibt. Allerdings scheint auch bei Bourdieu der Anspruch gege-

ben, seine hauptsächlich am Einzelfall der französischen Gesellschaft ge-
wonnenen Erkenntnisse auf alle anderen Fälle, die strukturell homolog und 

damit vergleichbar sind, übertragen zu können. In diesem Sinne geht es 

auch ihm um strukturelle Invarianten, die bestimmte Geschehensabläufe 
und Dynamiken erzeugen. Auch wenn die jeweilige gesellschaftliche 

Struktur historisch gewachsen ist, so heißt dies doch nicht, dass die Ergeb-

nisse nur für die analysierte Gesellschaft Gültigkeit beanspruchen können. 
Mit möglicherweise einigen Einschränkungen lässt sich Lewins in Ab-

grenzung zum reinen Kausalmodell generalisierter Gesetzesbegriff auch 

für Bourdieus Theorie und hier vor allem für das Raum- und das Feldkon-
zept übertragen.  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 77 

Cassirer zeichnet die Entwicklung der modernen Wissenschaften an-

hand der Ablösung von Substanzbegriffen durch Funktions- bzw. Rela-

tionsbegriffe nach. Die Bildung von Substanzbegriffen ist das Grundprin-
zip der aristotelischen Logik. Begriffe werden nach dem Grundprinzip der 

Angabe eines genus proximum und der differentia specifica gebildet. Die 

beobachtbaren Gegebenheiten der Welt werden im Hinblick auf ihre Ähn-
lichkeit in Gattungen oder Klassen eingeteilt:  

„Nichts anderes wird in der Tat vorausgesetzt, als das Dasein der Dinge selbst in 

ihrer zunächst unübersehbaren Mannigfaltigkeit und das Vermögen des Geistes, 

aus dieser Fülle der individuellen Einzelexistenzen diejenigen Momente heraus-

zuheben, die einer Mehrheit von ihnen gemeinsam zugehören. [...] Die wesentli-

chen Funktionen, die das Denken hierbei betätigt, sind also lediglich die des 

Vergleichens und Unterscheidens gegebener sinnlichen Mannigfaltigkeiten.“ 

(Cassirer 1969: 5f.) 

Die durch Feststellung von Ähnlichkeitsbeziehungen gewonnenen Begrif-
fe sind insofern Substanzbegriffe, als sie auf eine Metaphysik verweisen, 

die der aristotelischen Logik zugrunde liegt. Die metaphysischen Annah-

men schließen die logische Lücke dieser Logik, die darin besteht, dass die 
Vergleichskriterien, die zur Begriffsbildung herangezogen werden, selbst 

nicht logisch abzuleiten sind. So bilden die Begriffe letztlich die Mannig-

faltigkeit der Dinge und ihre Gattungsbeziehungen ab. Die logisch richtige 
Begriffsbildung durch Vergleich und fortschreitende Abstraktion führt 

letztlich nicht zu mehr oder minder willkürlichen Klassenbildungen, son-

dern zu Wesensbegriffen: 

„Die Bestimmung des Begriffs durch seine nächsthöhere Gattung und durch die 

spezifische Differenz gibt den Fortschritt wieder, kraft dessen die reale Substanz 

sich successiv in ihre besonderen Seinsweisen entfaltet. So ist es dieser Grund-

begriff der Substanz, auf den auch die rein logischen Theorien des Aristoteles 

dauernd bezogen bleiben. Das vollständige System der wissenschaftlichen Defi-

nitionen wäre zugleich der vollständige Ausdruck der substanziellen Kräfte, die 

die Wirklichkeit beherrschen.“ (Cassirer 1969: 9) 

Die moderne Wissenschaft, so Cassirer im Fortlauf seines Buches, entfernt 

sich immer mehr von dieser substanziellen Begriffslogik, indem sie den 
konstruktiven Charakter der Wissenschaften expliziert. Für die Mathema-

tik ist diese Idee leicht nachzuvollziehen, da hier innerhalb eines axioma-

tisch abgesteckten Gedankensystems logisch schlüssige Ableitungen, Be-
weise und Gesetze produziert werden können, die weitgehend unabhängig 

von der empirisch gegebenen Welt formuliert sind. Dasselbe konstatiert 

Cassirer auch für die Physik, deren Theorien gleichermaßen nicht im Sinne 
der aristotelisch durchgeführten Konstruktion durch Abbildung der Wirk-

lichkeit generiert werden, sondern an „Stelle der sinnlichen Mannigfaltig-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

keit eine andere setzen, die bestimmten theoretischen Bedingungen ent-

spricht“ (Cassirer 1969: 18). An die Stelle der Substanzbegriffe treten die 

Funktionsbegriffe oder auch Reihenbegriffe. Begriffsbildung erfolgt nun 
nicht mehr durch Abstraktion von den Besonderheiten von Einzelfällen 

zwecks Bildung von Gattungsbegriffen, sondern durch die Formulierung 

von Begriffszusammenhängen, die die Besonderheiten des Einzelfalls aus 
dem allgemeinen Begriff ableiten können. Die Mannigfaltigkeit der ein-

zelnen Gegebenheiten wird idealerweise vermittels der Relationen, die un-

ter ihnen bestehen, miteinander verbunden, wobei im Idealfall, der für die 
Mathematik freilich fast immer besteht, ein allgemeines Gesetz formuliert 

werden kann. 

Für alle empirischen Wissenschaften scheint dies Ideal der Formulie-
rung von Funktionsbegriffen zunächst kaum durchführbar, da sie ihre 

Theorien dem Test an der ‚Wirklichkeit‘ aussetzen und folglich eher einer 

abbildenden Begriffslogik zu folgen scheinen. Wenn allerdings nach der 
Verknüpfung und den Regeln bzw. Gesetzen der Wirklichkeit gefragt 

wird, müssen auch die empirischen Wissenschaften zwangsläufig hypothe-

tische Modelle einsetzen, die nicht den Wahrnehmungs- und Beobach-
tungsdaten zu entnehmen sind (vgl. Cassirer 1969: 155).8 Der Kern rela-

tionaler Begriffe liegt nun darin, dass sie die empirischen Gegebenheiten 

derart durch Relationsangaben möglichst gesetzmäßig verknüpfen, dass 
ein Ereignis oder eine Gegebenheit eines Geschehensablaufs durch die Re-

lationen eines Kontextes von Gegebenheiten erklärt werden kann. Das 

Gravitationsgesetz besagt zum Beispiel ja nichts anderes, als dass sich 
zwei punktförmige Körper gegenseitig anziehen, die eine je spezifische 

Masse (mn) haben, wobei sich die Anziehungskraft durch die Relation der 

jeweiligen Massen und des Abstandes zwischen den Körpern errechnet. 
Die Masse der Körper selbst ergibt sich wiederum durch die Geschwin-

digkeit, in der der jeweilige Körper sich bewegt, so dass letztlich jeder Be-

griff des Gesetzes als Relationsbegriff zu begreifen ist. 
Und genau in diesem Sinne konstruieren sowohl Lewin als auch Bour-

dieu ihre sozialwissenschaftlichen Begriffe für den je eigenen Objektbe-

reich als Relationsbegriffe. Problematisch bei der Übertragung auf die 
psychologischen und die sozialwissenschaftlichen Disziplinen ist dabei der 

Bezug der Begriffe auf allgemeine und allgemeingültige Gesetze. Lewin 

hat den nomothetischen Anspruch, der in der naturwissenschaftlichen Be-

8 „Die einzelnen Orte des Mars, die Kepler nach den Beobachtungen Tycho de 
Brahes zugrunde legt, enthalten für sich allein nicht den Gedanken der 
Marsbahn: und alle Häufungen einzelner Lebensbestimmungen vermöchten 
zu diesem Gedanken nicht fortzuführen, wenn hier nicht von Anfang an ide-
elle Voraussetzungen wirksam wären, durch die die Lücken der tatsächlichen 
Wahrnehmung ergänzt und ausgefüllt werden. Was die Empfindung darbie-
tet, ist und bleibt eine Mehrheit leuchtender Punkte am Himmel: erst der rei-
ne mathematische Begriff der Ellipse, der zuvor konzipiert sein muß, schafft 
dieses diskrete Aggregat zum stetigen System um.“ (Cassirer 1969: 157) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 79 

griffslogik enthalten ist, vollgültig für die Psychologie übernommen. Al-

lerdings, und dies scheint mir nicht unwesentlich, hat er den Begriff des 

Gesetzes in einer Weise generalisiert, die ihn auf seinen Objektbereich re-
spezifizierbar macht. Bourdieu hat sich m. W. nicht explizit mit den nomo-

thetischen Implikationen der Relationsbegriffe auseinandergesetzt. Für 

eine weberianisch geschulte, historisch vergleichend arbeitende Soziologie 
wäre dies auch durchaus verwunderlich. Dennoch spricht er der Soziologie 

keinen Sonderstatus unter den wissenschaftlichen Disziplinen zu, sondern 

versucht, sie als eine ganz ‚normale‘ Wissenschaft zu etablieren, die es al-
lerdings mit einem vergleichsweise schwer kontrollierbaren Objektbereich 

zu tun hat: Nicht nur wird soziologisches Wissen über die soziale Welt 

produziert, die zu weiten Teilen aus nichts anderem besteht, als aus nicht-
wissenschaftlichem Wissen; darüber hinaus gehört der Soziologe zu dem 

Objektbereich, den er erforscht. Zudem verändert sich die soziale Welt be-

ständig, und das wissenschaftliche Wissen über die soziale Welt sinkt in 
die alltäglichen Wissensvorräte der Akteure ab, so dass die Soziologie sich 

auf einen beständig ändernden Objektbereich einzustellen hat, somit streng 

genommen nicht zu allgemeinen Gesetzen führen kann, für die schließlich 
gilt, ahistorisch und systematisch zu sein. Für eine historische Wissen-

schaft wie die Soziologie scheint dies ein unerfüllbarer Anspruch, der auch 

die Relevanz von Relationsbegriffen in Frage stellt; dennoch vertritt Bour-
dieu den Anspruch der Generalisierbarkeit seiner Einzelfallstudien. Dieser 

Anspruch lässt sich vielleicht verständlich machen, wenn deutlich ist, wie 

Lewin die Relationsbegriffe im Rahmen seiner Feldtheorie für die Psycho-
logie umsetzt. Die Psychologie steht schließlich vor ähnlichen Problemen, 

wenn sie sich Situationen zuwendet, die sich von Moment zu Moment än-

dern, und wenn sie sich Phänomenen zuwendet, die einer nomothetischen 
Erklärung zunächst zu widersprechen scheinen.  

3.3 Lewins Feldtheorie:  
wissenschafts-theoret ische Voraussetzungen 

Lewin schließt als direkter Schüler Cassirers an die wissenschaftstheoreti-

schen Schriften seines Lehrers an und versucht, die Entwicklung in der na-
turwissenschaftlichen Begriffsbildung für seine Disziplin, die Psychologie, 

fruchtbar zu machen. Besonders deutlich wird dies in einigen seiner wis-

senschaftstheoretischen Schriften, vor allem in Der Übergang von der ari-
stotelischen zur galileischen Denkweise in Biologie und Psychologie (Le-

win 1981a), in denen er die von Cassirer für die Mathematik, Geometrie, 

Physik und Chemie nachgezeichnete Entwicklung auch für die Psycholo-
gie feststellt, allerdings in einem noch weit weniger fortgeschrittenen Sta-

dium. Lewin reklamiert für die eigene Arbeit die Formulierung von Rela-

tionsbegriffen und von allgemeingültigen psychologischen Gesetzen. Wie 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

vor ihm Cassirer diskutiert er dabei mit der Logik der Begriffsbildung 

auch die Logik der Gewinnung von Gesetzen des je zu erklärenden Ge-

schehens. Für die aristotelische Logik fallen Gesetze mit den durch Ver-
gleichung und Abstraktion gewonnenen Wesensbegriffen zusammen. Le-

win diskutiert dies anhand der Behandlung der dynamischen Probleme

(Lewin 1981a: 258). Dynamik und Statik finden sich in der aristotelischen 
Begriffsbildung noch nicht getrennt, da Dynamik nichts anderes ist, als die 

Entfaltung des Wesens des jeweiligen Gegenstandes. Mit der galileischen 

Begriffsbildung wird das teleologische Weltbild aufgegeben, und die Dy-
namik wird nicht aus Wesenstatsachen, sondern aus dem Zusammenwir-

ken des Gegenstandes mit Situationsfaktoren erklärt. Den entscheidenden 

Unterschied findet Lewin aber in dem Verhältnis von Gesetz und Einzel-
fall. Im Rahmen der aristotelischen Logik geht es um Vergleich, Abstrak-

tion und Klassenbildung, wozu die Beobachtung einer Vielzahl ähnlicher 

Gegebenheiten notwendig ist. Das Kriterium der vielen Fälle erlaubt es 
Lewin, auch in den modernen Wissenschaften die aristotelische Logik zu 

entdecken: Sie findet sich in der induktiven Statistik, die eine wissen-

schaftliche Aussage nur dann als relevant und wahrheitsfähig anerkennt, 
wenn sie gehäuft auftritt. In diesem Fall hat man es mit dem Verifikations-

problem zu tun, dass man zu allgemeinen Gesetzen induktiv nicht gelan-

gen kann, sondern lediglich zur Formulierung von Wahrscheinlichkeiten 
und Regelmäßigkeiten. Im Unterschied dazu nimmt die relationsbegriff-

lich arbeitende fortgeschrittene Wissenschaft den Einzelfall en détail ernst 

und versucht, ihn möglichst vollständig zu erklären, ohne von Einzelheiten 
zu abstrahieren oder diese einfach als Ausnahmen von der Regel bzw. als 

Abweichungen herauszurechnen. Die galileischen Wissenschaften, wie vor 

Lewin ausführlich Cassirer am Problem der Induktion diskutiert hat (Cas-
sirer 1969: 313ff.), gehen hingegen davon aus, dass die Gesetzmäßigkeit 

eines Geschehens unabhängig von der Häufigkeit seines Auftretens be-

steht. Die Gesetzmäßigkeit ist schon im konkreten Einzelfall gegeben, der 
in diesem Sinne über sich hinaus weist. Möglich wird diese Auffassung, 

wenn davon ausgegangen wird, dass alle Gegebenheiten des jeweiligen 

disziplinären Objektbereichs gesetzmäßig sind: 

„Ist die Gesetzlichkeit nicht mehr auf jene Fälle beschränkt, die regelmäßig oder 

häufig vorkommen, sondern ist sie eine Eigentümlichkeit jedes physikalischen 

Geschehens, so entfällt die Notwendigkeit, die Gesetzlichkeit eines Geschehens 

auf Grund eines besonderen Kriteriums (nämlich dem der Häufigkeit des Vor-

kommens) jeweils nachzuweisen. Auch ein ‚Einzelfall‘ also ist dann ohne weite-

res als gesetzlich aufzufassen. Historische Seltenheit ist kein Gegenargument, 

historische Regelmäßigkeit kein Beweis für Gesetzlichkeit, weil der Begriff der 

Gesetzlichkeit streng von dem der Regelmäßigkeit, der Begriff der Ausnahmslo-

sigkeit des Gesetzes streng von dem Begriff der historischen Konstanz (des 

‚Immer‘) getrennt wird.“ (Lewin 1981a: 257) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 81 

Die dieser wissenschaftstheoretischen Auffassung entsprechende Methode 

ist das Experiment, da in diesem ein idealer Zusammenhang konstruiert 

und variiert werden kann. Variation9 wird zum Prüfkriterium der Gültig-
keit der wissenschaftlichen Aussage, nicht Häufigkeit. Die Wiederholung 

von Experimenten zur intersubjektiven Validierung wird nicht zur Bestäti-

gung der Hypothese durch Häufigkeit durchgeführt, sondern nur zum 
Zweck der Prüfung, ob sich die Versuchsanordnung und der Ablauf des 

Experiments wiederholen lassen, ob also die Bedingungen reproduzierbar 

sind.
Den Begriff des Gesetzes selbst entkoppelt Lewin von seiner erkennt-

nistheoretischen Bestimmung als Kausalzusammenhang und rückt ihn in 

die Nähe des Typenbegriffs (vgl. Lewin 1981b: .304f.). Lewin argumen-
tiert, dass die als Kausalzusammenhang gedachte Aussage: ‚wenn x, dann 

p‘ in den meisten Fällen der Bildung von Gesetzen nicht die zeitliche Auf-

einanderfolge zweier Geschehnisse meint. Vielmehr drücken Gesetze das 
funktionelle Zusammenwirken mehrerer unabhängiger Faktoren aus. In 

diesem Verständnis geben Gesetze an, „wie die verschiedenen wesentli-

chen Eigenschaften des Geschehens miteinander zusammenhängen“ (Le-
win 1981b: 305).10

Gesetze formulieren in diesem Sinne dann Typen von Geschehen in 

dem Sinne, dass sie einen reinen Fall seinem idealen Ablauf gemäß kons-
truieren, der in der Realität auch nicht in dieser Reinheit vorkommen 

muss. Ein Geschehenstypus fällt also nicht mit dem historischen Gesche-

henszusammenhang zusammen, den er beispielsweise zu erklären hilft. Al-
lerdings gilt das Gesetz nicht bedingungslos, sondern nur, wenn der zu er-

klärende Geschehenstypus auch tatsächlich historisch vorliegt. Kurzum: 

Ein wissenschaftliches Gesetz expliziert den Wirkzusammenhang der rele-
vanten Variablen eines Geschehenstypus und gibt damit zugleich die Be-

dingungen an, unter denen es gilt. 

Mit der Explikation der galileischen Begriffsbildung und Lewins gene-
ralisierender Auslegung des Gesetzesbegriffs sind sowohl die wissen-

9 So Bachelard: „[...] die Erforschung der Variation heftet sich an eine einzel-
ne Erscheinung, sie versucht, deren sämtliche Variablen zu objektivieren, die 
Empfindlichkeit der Variablen zu erkunden.“ (Bachelard 1978: 70) 

10 „In der Regel allerdings hat man, wenn man bei erkenntnistheoretischen Er-
örterungen der Kausalität die Formel: ‚wenn a, so b‘ zeitlich also im Sinne 
von früher – später versteht, etwas anders liegende Fälle im Auge; ‚wenn 
man ein Gas erwärmt, dehnt es sich aus (oder sein Druck steigert sich)‘. Der 
wesentliche Sinn einer solchen Aussage ist jedoch: die Ereignisse a und b 
sind notwendig unselbständige Momente eines einheitlichen Geschehens. 
Die mathematische Formel gibt dabei die quantitativen Verhältnisse des Ge-
schehens an. Schon in diesen Fällen sind die unselbständigen Momente des 
Geschehens zeitlich nebeneinander bestehende Momente. Das Aufeinander-
folgen der Ereignisse ist also im Grunde gar nicht als zeitliche Folge anzuse-
hen, sondern gehört bereits der zweiten Darstellungsmöglichkeit an, deren 
Form, vor allem in der Physik, durchaus beherrschend ist.“ (Lewin 1981b: 
305)

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schaftstheoretischen Annahmen wie auch das Erkenntnisinteresse von Le-

wins Feldtheorie erläutert. Die Feldtheorie soll nun die genannten Prämis-

sen begrifflich ins wissenschaftliche Werk bringen. 

3.4  Lewins Feldtheor ie:  Die  Grundbegrif fe  

Wie Carl-Friedrich Graumann in der Einleitung des vierten Bandes der 

Lewin-Werkausgabe bemerkt, ist es bei genauerem Hinsehen nicht so 
leicht, sich der Feldtheorie von Lewin zu vergewissern. Problematisch er-

scheint vor allem, dass Lewin erst in den 1940er Jahren sein Gesamtwerk 

rückblickend als Entwicklung einer psychologischen Feldtheorie beschrie-
ben und „in seinen letzten Jahren seine Arbeitsweise auch explizit und 

ausdrücklich als ‚Feldtheorie‘ deklariert“ hat (Graumann 1982: 23f.). 

Graumann geht aus diesem Grund davon aus, dass man gerade die frühe-
ren Arbeiten über die Topologie, Vektoren, das Galileische nicht schon 

unproblematisch als hinreichende Formulierung und Bestimmung seiner 

Feldtheorie verstehen kann. Und auch die späten Definitionen würden dem 
Gesamtunternehmen ‚Feldtheorie‘ nicht gerecht werden können (vgl. 

Graumann 1982: 24). Eine Annäherung findet sich allerdings in dem Le-

win’schen Selbstverständnis der Feldtheorie als Arbeitsinstrument: 

„Die Feldtheorie kann wahrscheinlich gar nicht in derselben Weise wie Theorien 

im gewohnten Wortsinn als richtig oder falsch beurteilt werden. Man definiert 

sie besser als eine Methode, nämlich eine Methode der Analyse von Kausalbe-

ziehungen und der Synthese wissenschaftlicher Konstrukte.“ (Lewin 1982: 

135)11

Als Methode erlaubt die Feldtheorie, das Denken in Funktions- bzw. Rela-

tionsbegriffen umzusetzen. Sie definiert das psychologische Feld als den 

individuellen Lebensraum einer Person zu einer bestimmten Zeit. Dieser 
umfasst die Bedürfnisse des Individuums gleichermaßen wie die quasi-

physikalischen, quasi-sozialen und quasi-begrifflichen Fakten (vgl. Lewin 

1969: 45ff.) in der Umwelt des Individuums, sofern diese zu seiner psy-
chologischen Realität zu diesem Zeitpunkt gehören.12 In diesem Aus-

gangspunkt liegt für Lewin vor allem die Abkehr von psychologischen 

Ansätzen, die versuchen, das Feld bzw. die Umwelt eines Individuums in 
physikalischen Termini zu beschreiben, wie es beispielsweise der Beha-

viorismus unter Verzicht auf die subjektive Perspektive der sich verhalten-

11 Die Auffassung von Theorie, von der sich Lewin hier absetzt, ist die gängige 
für die nomothetisch arbeitenden Naturwissenschaften und meint die Zu-
sammenführung mehrerer spezieller Gesetze unter ein allgemeineres. 

12 Lewin spricht in diesen Zusammenhängen von Quasi-Fakten, da die physika-
lischen, sozialen und begrifflichen Fakten nur insofern in die Felddefinition 
eingehen, als sie psychologisch relevant sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 83 

den Individuen versucht (vgl. Lewin 1982: 159). Die objektive Beschrei-

bung des psychologischen Feldes ist für Lewin dann die Objektivierung 

der subjektiven Situation des Individuums. Will man also das Verhalten 
eines Individuums erklären, so muss man berücksichtigen, wie es selbst 

die Umgebung, in der es sich bewegt, wahrnimmt. Diese individuelle Per-

spektive lässt sich nicht durch eine Außenbeschreibung der Situation er-
setzen:

„Diese Welt des Individuums durch die Welt des Lehrers, des Arztes oder sonst 

jemandes zu ersetzen, ist nicht objektiv, sondern falsch.“ (Lewin 1982: 159) 

Lewin geht es hier offensichtlich um eine phänomenologische13 Brechung 

der objektivistischen Ansätze. In diesem Sinne ist dann auch zu verstehen, 
dass Lewin einen rein psychologischen Ansatz zur Erklärung des Verhal-

tens vertritt. Die Formulierung von Gesetzen, die Prognosen über Verhal-

ten erlauben, erfolgt ausschließlich in psychologischen Begriffen.14 Erklä-
rung von Verhalten ist zugleich das Erkenntnisziel der Feldtheorie, die 

Lewin insofern auch als einen dynamischen Ansatz versteht (Lewin 1982: 

158). Die Konstruktion des Feldes erfolgt durch konditional-genetische 
Begriffe, also durch Gesetzeshypothesen, die die generativen Bedingungen 

des prognostizierten Verhaltens bestimmen. Das zentrale Charakteristikum 

der Feldtheorie ist der Ausgang der Analyse von der Gesamtsituation.
Nicht einzelne Elemente sind Ausgangspunkt der Analyse, sondern deren 

relationale Stellung im Gesamtzusammenhang des jeweiligen Feldes. Vor-

ausgesetzt ist dabei, dass „es so etwas gibt wie die Eigenschaften des gan-
zen Feldes und daß unter gewissen Umständen selbst makroskopische Si-

tuationen von Stunden oder Jahren als eine Einheit begriffen werden kön-

nen“ (Lewin 1982: 160). Neben der konstruktiven Vorgehensweise, dem 
psychologischen und dynamischen Ansatz sowie dem Ausgang von der 

Gesamtsituation, nennt Lewin noch zwei weitere grundlegende Eigen-

schaften der Feldtheorie. Zum einen die Auffassung, dass das Verhalten 
eine Funktion des gegenwärtigen Feldes ist, und zum anderen die mathe-

matische Darstellung des psychologischen Feldes (Lewin 1982: 161). Bei-

des hängt in gewisser Weise zusammen, denn Verhalten als Funktion des 
Feldes zu verstehen, ist schon eine mathematische Formulierung, deren 

Formel V = f(P, U) einen Relationsbegriff darstellt.15 Verhalten wird aus 

13 Er war auch Schüler von Carl Stumpf; und eine frühe Arbeit, die er im ersten 
Weltkrieg verfasst hat, ist noch weitgehend phänomenologisch gehalten (vgl. 
Lück 1996: 20). 

14 Dass dies alles andere als selbstverständlich war, zeigt sich an den Kontro-
versen mit Köhler und Tolman. Obwohl auch Lewin sich als Gestaltpsycho-
loge verstand, ging er Köhlers Forderung nicht mit, die psychologischen Tat-
sachen noch in physiologischen zu fundieren, um sie wirklich wissenschaft-
lich erklären zu können (vgl. Mey 1965: 30). 

15  Zur Erläuterung: V steht für ‚Verhalten‘, P für ‚Person‘ und U für ‚Umwelt‘. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dieser Relation erklärt, die eine bestimmte Feldsituation zu einem gegen-

wärtigen Zeitpunkt t beschreibt. Verhalten wird mithin nicht unmittelbar 

aus der Vergangenheit abgeleitet, sondern aus der gegenwärtigen Situa-
tion. Die Vergangenheit übt indirekt Einfluss auf das Feld aus, da voran-

gegangene Felder zu dem gegenwärtigen hinführen. Dennoch erklärt sich 

das Verhalten nur aus der Gegenwart; oder, wenn man anders formulieren 
will: die Vergangenheit ist nur insofern relevant, als sie in der gegenwärti-

gen Situation enthalten ist. Das gegenwärtige Feld stellt sich dabei als 

Kräftefeld dar. Jede Gegebenheit des Feldes, die psychologisch relevant 
ist, wirkt auf das Individuum als Kraft. Die Gegebenheiten in der Umge-

bung haben in Abhängigkeit von der Bedürfnis- und Motivationsstruktur 

(Wünsche, Erwartungen usw.) des Individuums je einen spezifischen Auf-
forderungscharakter bzw. eine spezifische Valenz. Die Valenzen können 

positiv und negativ sein, so dass manche Gegebenheiten oder auch Regio-

nen des psychologischen Feldes anziehend und andere eher abstoßend 
sind.

Von der weiteren mathematischen Darstellung verspricht sich Lewin 

den höheren Grad der Formalisierung und Exaktheit, der die Psychologie 
aus seiner Sicht zu den erfolgreichen Naturwissenschaften aufschließen 

lässt (vgl. Lück 1996: 90). Hauptinstrument der mathematischen Darstel-

lung der Feldtheorie ist dabei die aus der Geometrie entlehnte Topologie. 
Die Topologie erlaubt die formalisierte graphische Darstellung von 

konkreten psychologischen Feldern als konstruiertem individuellem Le-

bensraum. Keine Feldtheorie kommt nach Lewin ohne topologische Dar-
stellungsformen aus, da durch diese erst eine präzise Erfassung der Rela-

tionen möglich wird, die als Feld konstruiert werden. Vermittels einer 

meist ellipsenförmig gezeichneten Jordankurve lässt sich der Bereich der 
psychologisch relevanten Quasi-Fakten der Situation als Zusammenhang 

von Person und Umwelt räumlich darstellen. Der Lebensraum wird topo-

logisch in qualitativ verschiedene Bereiche gegliedert, deren Grenzen 
mehr oder minder schwer zu passieren sind (vgl. Lewin 1969: 61). Im 

Rahmen der Topologie werden ausschließlich die Lagebeziehungen der 

qualitativ unterschiedlichen Bereiche dargestellt, ohne dass damit schon 
die Richtungen und Kräfte des jeweiligen Feldes erfasst wären. Erst die 

Kenntnis der wirksamen Kräfte, die die Person in bestimmte Richtungen 

des Feldes orientieren, lassen die Tendenzen zu dem folgenden Verhalten 
bzw. die Lokomotionstendenzen, wie Lewin formuliert, prognostizieren. 

Die Feldkräfte stellt Lewin als Vektoren dar, die „Richtung, Größe und 

einen Angriffspunkt“ (Lohr 1963: 25) bzw. einen Ursprung im Raum ha-
ben. Die Richtungen und Distanzen im psychologischen Feld bildet Lewin 

im hodologischen Raum ab, der die ausgezeichneten Wege modelliert, die 

sich durch das aktuelle Kräfteverhältnis ergeben. Die Vektoren und der 
hodologische Raum erfassen die Dynamik des Feldes und erlauben die 

Modellierung sich verändernder Feldzustände durch die Konstruktion der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 85 

Interdependenzen der Feldelemente. Mit dem Feldbegriff werden mithin 

psychologische Situationen ausschließlich durch die Relationen zwischen 

den Situationsgegebenheiten und ihren variierenden Kräfteverhältnissen 
modelliert. Die Formalisierung in topologischen Modellen ermöglicht die 

Abstraktion von den konkreten psychologischen Inhalten und die Genera-

lisierung der Dynamiken strukturhomologer Felder. 

3.5  Weber  in  Relat ionsbegrif fen 

Auch wenn die spärlichen Verweise in Bourdieus Arbeiten einen direkten 

Bezug zu Lewins Feldtheorie kaum rechtfertigen, so bestehen doch hinrei-
chend viele Analogien, die einen solchen nahelegen. Olaf Kretschmar hat 

die beiden Feldtheorien 1991 erstmals vergleichend in einen Zusammen-

hang gestellt (vgl. Kretschmar 1991: 572). Mit seinem Artikel hat 
Kretschmar die deutsche Soziologie darüber aufgeklärt, dass der Feldbe-

griff bei Bourdieu ein systematischer Theoriebegriff ist, der schon sehr 

früh in der Entwicklung der Theorie der Praxis eine zentrale Rolle spielte. 
Kretschmars Vergleich der beiden Ansätze bleibt darüber hinaus jedoch 

eher oberflächlich. Die beiden Theorien werden eher nebeneinanderge-

stellt, als dass sie in einen Dialog gebracht würden. Kretschmar sieht aller-
dings völlig richtig die wissenschaftstheoretischen und methodologischen 

Prämissen, die der Feldbegriff in beiden Theorien ins Werk bringt: 

„Hier [in der Soziologie; GB] verfolgt er indes die nämliche Intention wie Le-

win: 1. konstatierbare Vorgänge nicht als Resultat äußerer Kausalketten, sondern 

als konstituiert durch die inneren Kräfte der Handlungsträger darzustellen; 2. ein 

Modell zu finden, das in der Lage ist, die Gesamtheit der Eigenschaften zu erfas-

sen, die in einem bestimmten sozialen Raum wirksam sind – ‚das heißt, darin ih-

rem Träger Stärke bzw. Macht verleihen‘; 3. sucht er ein Modell, das es erlaubt, 

in ‚jedem Moment die gesamte Geschichte des sozialen Feldes‘ zu erfassen; und 

zwar ‚in vergegenständlichter Form, in Institutionen wie dem Verwaltungs- und 

Funktionärsstab der Parteien und Gewerkschaften, ebenso wie in inkorporierter 

Form, das heißt in den Dispositionen und Einstellungen derjenigen, die diese In-

stitutionen am Leben erhalten oder bekämpfen [...]‘“ (Kretschmar 1991: 573). 

Ob Kretschmar allerdings richtig liegt, wenn er meint, dass Bourdieu vor 
demselben Ausgangsproblem wie Lewin stehe, nämlich Handeln als Vor-

gang begreifbar zu machen, der aus den inneren Antrieben der Akteure re-

sultiert und nicht lediglich „durch äußere Gewalten und objektive Zwänge 
hervorgerufen wird“, möchte ich bezweifeln. Die Abgrenzung richtet sich 

bei Lewin schließlich gegen physikalistische Erklärungen im Unterschied 

zu psychologischen. Von einer solchen kategorialen Problemlage kann bei 
Bourdieu gar keine Rede sein. Es geht bei ihm ja um die Vermeidung der 

vielzähligen soziologischen Dichotomien und nicht etwa um die Vermei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dung außersoziologischer, etwa psychologischer Erklärungsprinzipien. 

Das Handlungsproblem liegt zudem in der Erklärung des Passungsverhält-

nisses von subjektiven und objektiven Strukturen sowie deren Verknüp-
fung. Die weiteren Vergleichspunkte scheinen zwar treffend, stellen aber 

kaum das Ausgangsproblem dar, für das Bourdieu den Feldbegriff als eine 

mögliche Lösung formuliert hat. 
Die Vergleichbarkeit ergibt sich, wie erwähnt, viel stärker aus dem 

gemeinsamen wissenschaftstheoretischen Verständnis. Diesen Punkt sieht 

Kretschmar zwar auch, er gewichtet hier aber zu schwach und bleibt im 
Ungefähren (vgl. Kretschmar 1991: 576f.). Dies mag auch daran liegen, 

dass er auf Grund der zu dieser Zeit noch deutlich schlechteren Rezep-

tionslage im deutschsprachigen Raum auf den schon 1970 (Bourdieu 
1970a: 75ff.) in deutsch verfügbaren Text Künstlerische Konzeption und 

intellektuelles Kräftefeld (französisch 1966) zurückgreift. Einem Text, in 

dem wahrscheinlich erstmals der Feldbegriff einem systematischen Ge-
brauch angenähert wird, ohne dass er hier aber schon in die Form gebracht 

ist, die als Grundlage aller weiteren Entwicklungen fungiert. In diesem 

Text sind nicht, wie Kretschmar meint, alle „wichtigen Elemente einer 
feldtheoretischen Denkweise entwickelt“ (Kretschmar 1991: 577). Gerade 

der objektivistische Bruch mit dem Subjektivismus, der erst Bourdieus 

spätere Aussage legitimiert, dass das Denken in Feldbegriffen die Umkeh-
rung der Alltagssicht erfordere, ist hier noch nicht in Gänze vollzogen 

(vgl. Kretschmar 1991: 577). Allerdings finden sich auch in diesem frühen 

Text schon die wichtigsten Charakteristika und Themen der Feldtheorie16

16 Bourdieu spürt den Möglichkeiten und Grenzen einer Soziologie der künstle-
rischen Produktion nach. Das intellektuelle Feld wird als Kräftefeld analog 
dem magnetischen Feld konzipiert. Die Akteure erzeugen das Kräftefeld 
durch ihre positionale Verteilung im Feld und unterliegen der jeweiligen 
Kräfteverteilung (vgl. Bourdieu 1970a: 76). Die Behandlung des intellektuel-
len Feldes als relativ autonomen Feldes legitimiert sich durch die faktische 
Autonomisierung des intellektuellen Bereichs durch Institutionen und Pro-
fessionalisierungen (vgl. Bourdieu 1970a: 77). Die Professionsrollen sind 
auch in diesem Text schon von den Laienrollen geschieden, und die Produk-
tion wird in Relation zu den Laien und deren sozialer Position gedacht. Dies 
alles ist schon an Webers Unterscheidung von Propheten, Priestern und 
Zauberern abgelesen. Bourdieu selbst räumt in einem Interview ein, dass es 
sich bei diesem Text noch nicht um eine ‚strukturalistische‘ Position in sei-
nem Sinne handelt (vgl. Bourdieu 2000: 118). Erst in den späteren Arbeiten 
über Weber ist die Abkehr vom ‚Individualismus‘ und ‚Interaktionismus‘ in 
Bourdieus Sinne vollzogen. Im frühen Aufsatz findet sich noch folgende 
Formulierung, die Bourdieu später tunlichst vermieden hätte: „Innerhalb je-
der dieser einzelnen Beziehungen aber engagiert jeder der sozialen Akteure 
nicht nur die eigene, freilich im Sozialen gründende Vorstellung vom ande-
ren sozialen Bezugspunkt [...], sondern ebenso die Vorstellung der Vorstel-
lung, die, wie er glaubt, sein Gegenüber von ihm, vom sozialen Stellenwert 
seiner eigenen Wahrheit und Bedeutung hat, ein Stellenwert, der sich selbst 
erst innerhalb und kraft der Totalität von Beziehungen bildet, die alle Glieder 
des intellektuellen Bereichs zueinander unterhalten.“ (Bourdieu 1970a: 101) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 87 

sowie eine kurze und vorgreifende Auseinandersetzung mit dem Text, den 

Bourdieu zur Formulierung seines Feldkonzeptes heranzieht: die Reli-

gionssoziologie Webers in Wirtschaft und Gesellschaft.
Erst aber in den beiden 1971 erschienen Artikeln Une interprétation de 

la théorie de la religion selon Max Weber (1971a) und Genèse et structure 

du champ religieux (1971b) treibt Bourdieu die Analyse Webers so weit, 
dass er, über Weber hinausgehend, eine grundlegende und systematische 

Fassung des Feldbegriffs formuliert, der nun wirklich die soziale Welt ge-

gen die Alltagssicht modelliert. Damit gewinnt der Feldbegriff seine maß-
gebliche Funktion, die mit Bachelard geforderte rupture épistémologique

mit dem sens commun zu vollziehen. 

Will man also Bourdieu vor dem Hintergrund von Cassirer und, da-
durch vermittelt, Lewin lesen, dann lässt sich als Kriterium der Vergleich-

barkeit formulieren, dass sich in den frühen Texten schon die geteilten 

wissenschaftstheoretischen Prämissen wiederfinden und die Begriffsbil-
dung grundlegend orientieren. Das heißt für Bourdieus Weber-Auslegung, 

dass diese nicht nur eine neuartige Systematisierung der Weberschen Ana-

lyse liefert, sondern eine Überführung von Webers Text in Relations- bzw. 
Funktionsbegriffe.

3.5.1 Kritik an Webers Idealtypen und  
(s)einem Interaktionismus 

Eine erste Lektüre von Bourdieus eigenwilliger Aneignung der We-

ber’schen Religionssoziologie mag zunächst verwundern. Die Art und 

Weise, in der dort die historisch offene und vorsichtige Begriffsbildung 
Webers (Tyrell 2002: 356) durch die Konstatierung objektiver Relationen

zwischen ‚historisch invarianten‘ Akteurskonstellationen ersetzt wird, 

scheint dem Weber’schen Programm genauso zu widersprechen, wie die 
rein herrschafts- und konfliktsoziologische Lesart und die Kritik am ideal-

typisch arbeitenden methodologischen Individualismus und einem in ‚frei-

er Interpretation‘ daraus abgeleiteten symbolischen Interaktionismus. Der 
Weber einer Menschenwissenschaft, die nach der Kulturbedeutung eines 

historischen Prozesses fragt (vgl. Hennis 1996), tritt genauso hinter den 

Weber einer universell angelegten Logik des Sozialen zurück wie der We-
ber einer Entwicklungsgeschichte okzidentaler Rationalisierung (vgl. 

Schluchter 1998; Schwinn 2001) oder auch der Weber der modernen so-

ziologischen Handlungstheorien (Schütz 1974; Albert 1971; Habermas 
1981).

In seiner Rezension der deutschen Publikation der Texte in dem Band 

Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens (Bourdieu 
2000) begründet Tyrell die „erstaunlich materialistische Sicht des Phäno-

mens“ im Rekurs auf ein im Band enthaltenes Interview mit Bourdieus 

marxistischer Aneignung der Weber’schen Texte (vgl. Tyrell 2002: 352). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Was Bourdieu an Webers Religionssoziologie fasziniert, ist die Deutung 

der kulturellen Erzeugnisse und Wissensbestände aus einer materialisti-

schen Perspektive, die jedoch nicht die eines Vulgärmarxismus ist, wel-
cher kulturelles Wissen als schlichten Reflex ökonomischer Strukturen be-

greift und die Eigenlogik der Entwicklung des spezifischen kulturellen 

Wissens weder verstehen noch erklären könnte. Gleichermaßen dient ihm 
Webers Religionssoziologie auch zur Vermeidung des Gegenextrems eines 

von Lévi-Strauss geprägten Strukturalismus, der die religiösen Symbolsys-

teme einer semiologischen, rein immanenten Strukturanalyse unterzieht 
und sie so von der Sozialstruktur unabhängig betrachtet (vgl. Bourdieu 

2000: 42ff.). 

Weber liefert mit seiner Analyse der okzidentalen Entstehung und Ra-
tionalisierung der religösen Sphäre für Bourdieu eine dritte Position, die es 

erlaubt, die externe mit der internen Analyse zu vermitteln, ohne in eines 

der Denkextreme zurückzufallen (vgl. Bourdieu 2000: 11). Zwischen den 
reinen Symbolsystemen und der ökonomisch definierten Sozialstruktur 

finden sich die nicht-ökonomisch reduzierbaren Interessen der Priester, 

Propheten und Zauberer als spezialisierte religiöse Arbeiter, die um die 
Gunst eines diversifizierten Laienpublikums konkurrieren: 

„Er [Weber; G.B.] legte nämlich offen, was die beiden zueinander gegensätzli-

chen und dadurch komplementären Positionen gleichermaßen vergessen, näm-

lich die von spezialisierten Akteuren verrichtete religiöse Arbeit, die gegenüber 

externen, vor allem ökonomischen Zwängen relativ autonom und mit institutio-

neller oder nicht-institutioneller Macht versehen sind und mittels eines bestimm-

ten Typus von Praktiken und Diskursen eine besondere Kategorie von Bedürf-

nissen bestimmter gesellschaftlicher Gruppen befriedigen.“ (Bourdieu 2000: 11) 

Wenn Bourdieu zunächst diese Grundeinsicht Webers in das religiöse Ge-
schehen übernimmt, so kritisiert er doch im selben Zuge, dass Weber auf-

grund seiner methodologischen und begrifflichen Entscheidungen nicht in 

der Lage sei, die Beziehungen und Strukturen zwischen den verschiedenen 
Akteursgruppen adäquat zu analysieren (vgl. Bourdieu 2000: 14f.). Und 

genau an dieser Stelle kann man über die Kritik an Webers idealtypischer 

Begriffsbildung und den aus dem methodologischen Individualismus abge-
leiteten Interaktionismus staunen.  

Die Idealtypen kritisiert Bourdieu vornehmlich dahingehend, dass sie 

schlicht in gattungsbegrifflicher Manier sowohl Geschehensabläufe als 
auch Rollen nach Ähnlichkeitsbeziehungen klassifizierten. Er findet hier 

mithin alle Merkmale von Cassirers Substanzbegriffen bzw. von Lewins 

aristotelischer Begriffslogik. Die Bildung von Gattungsbegriffen aufgrund 
von Ähnlichkeitsbeziehungen war schließlich das grundlegende Merkmal 

der Unterscheidung einer vormodernen von der modernen Wissenschafts-

entwicklung. In diesem Verständnis haben Typen lediglich deskriptiv klas-
sifizierenden, aber keinen explanatorisch analytischen Wert. Mit ihrer Hil-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 89 

fe lassen sich die Dynamiken zwischen den in Beziehungen stehenden Ak-

teursgruppen nicht verstehen und dadurch auch nicht erklären. Zudem lie-

fern sie zuweilen nur „Definitionen von äußerster Dürftigkeit“ (Bourdieu 
2000: 12). Bourdieu liest die rein klassifikatorische Qualität von Webers 

Begriffen an dessen typischen Formulierungen der ‚fließenden Übergänge‘ 

zwischen den konzeptionellen Typen ab. Dabei beschränkt er sich auf Ty-
pen von Akteuren und historischen Geschehensabläufen und behandelt an 

keiner Stelle die Handlungstypologie Webers, der ja von Seiten Parsons 

ein ähnlicher Vorwurf gemacht wurde (vgl. zum Überblick: Schluchter 
1998: 20ff.). Dies hat letztlich zur Dekomposition der Handlungstypen 

gemäß dem AGIL-Schema und in der Folge zu wohl angemesseneren ana-

lytischen Systematisierungen im Hinblick auf die Rationalisierungsfähig-
keit der Typen (Habermas 1981; Schluchter 1998, 23ff.) geführt. Bourdieus 

Kritik führt in eine andere Richtung: Er bemüht sich nicht darum, Webers 

Typen in ein anderes Kategoriensystem einzuordnen und so mit einer mehr 
oder minder systematischen Theorie zu unterfüttern, sondern die in ihnen 

angelegte Begriffslogik von vornherein zu vermeiden. Als Mittel dazu soll 

der Feldbegriff dienen, mit dessen Hilfe Bourdieu explizit eine Abkehr 
von jeglicher auch nur angenäherten Form einer substanzbegrifflichen 

Orientierung vollzieht: 

„Nur die Konstruktion des religiösen Feldes als Gesamtsystem der objektiven 

Relationen zwischen den Positionen führt uns zum Kern der direkten Interaktio-

nen zwischen den Akteuren sowie der Strategien, die sie gegeneinander verfol-

gen können. Allein eine solche Konstruktion kann uns von der typisch aristoteli-

schen Logik des typologischen Denkens befreien, das, weil es auf dem Primat 

der Substanzen über die Relationen sowie auf dem Ausklammern der histori-

schen Einmaligkeit der unterschiedlichen Konfigurationen des religiösen Feldes 

und damit der objektiven Beziehungen zwischen den im religiösen Bereich kon-

kurrierenden Protagonisten beruht, die Verschiedenheit der Varianten nur über 

die Aufzählung einer endlosen Reihe von Ausnahmen von ‚Realtypen‘ erfaßt.“ 

(Bourdieu 2000: 15) 

Der theoretische Einsatzort der Entwicklung des Feldbegriffes ist mithin 
ein zweifacher: Zum einen soll die Feldtheorie eine Lösung für das Pro-

blem sein, sowohl eine interne als auch eine externe Perspektive auf Kul-

turphänomene zu liefern. Damit ist das theoretische Problem der Vermei-
dung von Denkextremen benannt, das Bourdieu in seinen späteren Arbei-

ten meist zur Begründung der Feldtheorie anführt. Zum Zweiten geht es in 

der Religionssoziologie um eine relationsbegriffliche Theoriebildung, die 
genau wie bei Lewin auf wissenschaftstheoretischen Prämissen Cassirers 

fußt und mit dem Feldbegriff umgesetzt wird.17 Diese zweite Intention 

schlüsselt Bourdieus Lesart von Weber auf. 

17 Diese theoretische Intention hält sich bis in die letzten Arbeiten durch, zum 
Beispiel wenn Bourdieu die Entwicklung der Feldtheorie als Prozess der De-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Wie an der zitierten Passage zu sehen ist, setzt sich Bourdieu mit den 

methodologischen Aufgaben der Idealtypenlehre Webers nicht auseinan-

der. Ansonsten hätte er bemerken müssen, dass es Weber weniger um ein 
klassifizierendes Nebeneinander von Typen ging, sondern vielmehr auch 

um begriffliche Konstruktionen, die in ihrer Idealisierung gerade die Ein-

maligkeit der historischen Geschehensabläufe analysierbar machen. Der 
Idealtypus wird als Begriff von Weber genau in dem Sinne gegen die 

Wirklichkeit konstruiert, wie Bourdieu es für seine eigene Begriffsbildung 

in Anspruch nimmt. Webers Analysen erscheinen dann nicht als Reihun-
gen von ‚Realtypen‘, die gegenüber den Idealtypen Ausnahmen bilden, 

sondern als Abgleich der historischen Wirklichkeit an reinen Typen, die 

die Einmaligkeit der historischen Entwicklung erst erfassbar machen. Dies 
gilt auch für die typisierenden Definitionen der einzelnen Akteursgruppen. 

Es scheint so, als unterschätzte Bourdieu an diesen Stellen das eigentliche 

Erkenntnisinteresse Webers, eben die historisch einmalige Entwicklung 
der Rationalisierung der okzidentalen Religion in ihrer Kulturbedeutung 

zu analysieren (vgl. exemplarisch: Schluchter 1998; Hennis 1996). Die 

Methode dazu ist ein durch idealtypische Begriffsbildung angeleiteter Kul-
turvergleich. Betrachtet man zudem ganze historische Geschehensabläufe 

in ihrer idealtypischen Konstruktion, so lässt sich feststellen, dass Weber 

hier ganz im Sinne Lewins konditional-genetische Erklärungen formuliert, 
allerdings ohne daraus allgemeine Gesetze abzuleiten oder auch nur primär 

ableiten zu wollen. Als Beispiel kann der Verweis auf die idealtypische 

Konstruktion der Wechselbeziehung eines Calvinismus im Verbund mit 
bestimmten ökonomischen Bedingungen und den Problemen, die religiöse 

Sinngebung in der alltäglichen und seelsorgerischen Praxis zu ertragen, 

dienen, die Weber in der Protestantischen Ethik entwirft (vgl. Weber 
1988).

Die Kritik Bourdieus hält sich nicht allein am Begriff des Idealtypus 

auf. Er geht vielmehr von dieser ersten Kritik in einem Akt ‚freier Inter-
pretation‘ dazu über, Webers Analyse einer interaktionistischen Lesart zu 

unterziehen. Für die Analyse der Dynamik der Religionsentwicklung ist 

nicht allein das Nebeneinander analytisch kaum zu trennender Ideal- und 
Realtypen hinderlich, sondern auch und vor allem das Fehlen eines be-

grifflichen Instrumentariums, mit dessen Hilfe die objektiven Relationen 

substanzialisierung beschreibt: „On pourrait sans doute voir dans l‘évolution 
de la notion des champ une illustration de ce processus de ‚désubstantialisa-
tion‘: avec, dans une première étape, les champs statiques classiques, champ 
électrostatique ou champ gravitationnel, qui sont des identités subordonnées 
aux particules qui les engendrent, c‘est-à-dire des descriptions possibles, non 
obligatoires, de l‘interaction des particules; puis, deuxième étape, les champs 
dynamiques classiques – champ électromagnétique – où le champ a une éxis-
tance propre et peut subsister après la disparition des particules; et enfin, 
troisième étape, les champs quantiques, l’électrodynamique quantique où le 
système des charges est décrit par un ‚opérateur de champ.“ (Bourdieu 
2001a: 99f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 91 

zu konstruieren sind, die die konkreten Interaktionen zwischen den einzel-

nen Akteuren orientieren. Die Berechtigung für die interaktionistische 

Lesart sieht Bourdieu zum einen implizit in Webers Religionssoziologie 
und zum anderen explizit in den soziologischen Grundbegriffen angelegt. 

Orientiert wird die Kritik an dieser Stelle weniger durch Cassirer als viel-

mehr durch Bachelards angewandten Rationalismus (vgl. Bachelard 1970). 
Gemäß diesem verfährt Wissenschaft notwendig konstruktiv und konstitu-

iert sich durch den Bruch mit den unterschiedlichen obstacles épistémolo-

giques. Bourdieu scheint hier Webers Unterscheidung von Begriff und 
Wirklichkeit, die ja in Analogie zu einem Bruch mit den obstacles épisté-

mologiques zu denken wäre, erneut nicht genügend Beachtung zu schen-

ken. Und die Kritik an Webers Begriffslehre und Methodologie lässt sich 
vor diesem Hintergrund zum einen, wie oben geschehen, durch den Bruch 

mit einer substanzbegrifflichen Logik und zum anderen durch den Bruch 

mit der Primärerfahrung der Akteure verständlich machen, die für Bache-
lard das erste der Erkenntnishindernisse bildet. Bourdieu nimmt hier in 

noch stärker sichtbarer Anlehnung an Bachelard seine spätere theoriekons-

titutive Unterscheidung von Theorie und Praxis vorweg. Dabei unterstellt 
er, dass Webers methodologischer Individualismus, seine idealtypische 

Begriffsbildung und sein Interaktionsismus lediglich die Primärerfahrung 

der Akteure rekonstruieren können. In dieser frühen Weberkritik findet 
sich mithin eine frühe Fassung einer Kritik am Subjektivismus (vgl. Kap. 

2).

Webers ‚Interaktionismus‘ leitet Bourdieu nicht ausführlich her, son-
dern konstatiert lediglich, dass sich dieser zwischen den Zeilen der Reli-

gionssoziologie und in den soziologischen Grundbegriffen tendenziell fin-

den ließe. Die Legitimierung der interaktionistischen Lesart bezieht Bour-
dieu daraus, dass Weber formuliert: „Wir müssen daher die gegenseitigen 

Beziehungen [franz. Interactiones (!); G.B.] von Priestern, Propheten und 

Nichtpriestern näher erörtern“ (Weber 1972: 275). Auch wenn Weber in 
seinen Definitionen des Begriffs der sozialen Beziehung darauf insistiert, 

dass soziale Beziehungen nur und allein in der Chance bestehen, dass „in 

einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehandelt wird, einerlei zunächst: 
worauf diese Chance beruht“, so schreibt er doch auch, dass eine soziale 

Beziehung „ein seinem Sinngehalt nach aufeinander eingestelltes und da-

durch orientiertes Sichverhalten mehrerer“ heißen soll. Und es ist wohl die 
wechselseitige Einstellung der Akteure aufeinander, die Bourdieu auch mit 

gewisser Berechtigung dazu veranlasst, in Webers Formulierungen einen 

Interaktionismus angelegt zu sehen, zumindest wenn man unter Interak-
tionismus zunächst nicht anderes versteht, als die direkte Interaktion meh-

rerer unter Anwesenheitsbedingungen.18 Stützen lässt sich diese Lesart zu-

18 Dass es sich in diesem Fall nicht um einen Blumer’schen Interaktionsmus 
handelt, in dem der Sinn der Situation je aktuell ausgehandelt wird, braucht 
an dieser Stelle nicht eigens erarbeitet zu werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dem durch Webers Begriff der Ordnung, den er maßgeblich durch den 

zumindest bewusstseinsfähigen Glauben an eine Ordnung erläutert. Weber 

setzt sich mit dieser starken Betonung der Akteure gleichsam als Träger 
von Beziehungen und Ordnungen von einem Substanzialismus bzw. Es-

senzialismus ab, der makrologischen sozialen Gebilden eine ontologische 

Eigenständigkeit zuspricht, die sie von den Handlungen einzelner Akteure 
in Statik und Dynamik unabhängig macht. Damit aber, und hier liegt Bour-

dieu m.E. durchaus richtig, versperrt sich Weber eine Terminologie, die es 

erlauben würde, die makrologischen Strukturen zu explizieren, die den 
Akteuren entgehen und die das Orientierungswissen der Akteure im Alltag 

erst fundieren. Nimmt man die Grundbegriffe wörtlicher als dies Weber in 

seinen Analysen zum Teil selbst getan hat, dann kann man davon ausge-
hen, dass alles Soziale auf subjektive Orientierungen heruntergerechnet 

wird und damit die objektiven Relationen, die die subjektiven Orientierun-

gen mit hervorbringen, begrifflich nicht zu konstruieren sind. 

„Da sie den Kern der Praktiken und Vorstellungen in der Logik der symboli-

schen Interaktion und besonders in der Vorstellung sucht, welche sich die Akteu-

re durch Vorwegnahme oder durch Erfahrung vom Handeln anderer Akteure 

machen können, mit denen sie direkt konfrontiert sind, stellt die strikt ‚interak-

tionistische‘ Sichtweise sozialer Beziehungen zweifelsohne das tückischste unter 

den epistemologischen Hindernissen dar, weil sie die Konstruktion der objekti-

ven Beziehungen zwischen den von den Akteuren in einer Interaktion einge-

nommenen Positionen (oder den Posten) verhindert.“ (Bourdieu 2000: 14f.) 

In diesem Sinne hat es bei der Objektivierung der Relationen auch nichts 

mit „soziologischer Besserwisserei“ zu tun, bei der es darum ginge, „die 

Illusionen und ‚Verschleierungen‘ zu identifizieren, die notwendig ver-
bunden sind mit der Etablierung des Feldes“ (Tyrell 2002: 256). Bourdieus 

kritische Soziologie ist ja von Anfang an keine Ideologiekritik im Frank-

furter Sinne, die auf normativen Maßstäben eines richtigen Lebens fußt, 
sondern ein Aufklärungsprojekt, das Kritik als Erhöhung des Kontingenz-

bewusstseins der historisch gewachsenen Verhältnisse versteht und darü-

ber hinaus nicht weiter normativ begründet ist. Es handelt sich nicht um 
die Konstruktion eines ‚objektiven‘ soziologischen Blicks, der eine Kritik 

eines ‚falschen Bewusstseins‘ erlaubt, sondern schlicht um eine komple-

mentäre Perspektive, die für Bourdieu die konkrete soziale Praxis erst er-
klärbar macht. Auch wenn Bourdieu Webers Begriffsarbeit etwas vor-

schnell einer Substanzlogik unterordnet, so ist es doch im Gegenzug völlig 

unberechtigt aus dem angewandten Rationalisten Bourdieu einen meh r
oder minder naiven Realisten zu machen, der „Webers Typenbildung, die 

ihr Konstruktives und den eigenen Abstand zur ‚Realität‘ nicht aus den 

Augen läßt, [...] massiv mißbilligt“ (Tyrell 2002: 356). Die konstruktive 
Arbeit der Objektivierung der Relationen, die sowohl die Interaktionen als 

auch die sozialen Individualhandlungen kontextieren und einbetten, er-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 93 

möglicht es Bourdieu, das Feld als einen sozialen Raum zu konstruieren, 

dessen Dynamiken einer gemeinsamen und eigenständigen Logik folgen. 

Die Explikation dieser Logik zunächst in Begriffen von Interesse, Macht,
Kapital, Habitus, relative Autonomie, Kampf und Konkurrenz ist die Ex-

plikation des feldspezifischen Operators, des konditional-genetischen 

Wirk- und Funktionszusammenhanges, der die Vielfalt der Handlungen 
und Interaktionen der einzelnen Akteursgruppen eint. 

3.5.2 Religiöse Arbeiter und interessierte Laien 

Die Konstruktion des religiösen Feldes erfolgt bei Bourdieu durch eine 

Systematisierung und Objektivation der von Weber beschriebenen gegen-
seitigen Beziehungen von Priestern, Propheten und Zauberern als religiöse 

Spezialisten auf der einen und dem diversifizierten Laienpublikum auf der 

anderen Seite. Das Konkurrenzverhältnis der religiösen Spezialisten ergibt 
sich durch ihren Bezug zu den unterschiedlichen Gruppierungen der Laien, 

die sich durch ihre jeweilige Position innerhalb der Sozialstruktur bestim-

men lassen. Die religiösen Spezialisten konkurrieren im religiösen Feld 
„um das Monopol über die Verwaltung der Heilsgüter und der legitimen 

Ausübung religiöser Macht“ (Bourdieu 2000: 77). Ihre Legitimität erhalten 

sie durch den Bezug auf die ungleich im sozialen Raum positionierten Lai-
engruppen. Damit konstruiert Bourdieu gemäß seiner allgemeinen Theorie 

der Praxis das religiöse Praxisfeld als eine spezifische Variante der allge-

meinen Ökonomie der Praktiken, die religiöse Interessen und Bedürfnisse 
als Angebot- und Nachfrageverhältnis begreift und die Dynamik des Fel-

des selbst als Konkurrenz um das knappe Gut des Monopols der Heilsgü-

terverwaltung.  
Erneut orientiert sich Bourdieu in diesem Punkt recht eng an Weber, 

der die Korrelation von Ständen, Klassen und Religion ausführlich analy-

siert hat und den drei religiösen Spezialistengruppen unterschiedliche, den 
Ständen und Klassen eignende, religiöse Interessen und Bedürfnisse im 

Sinne von Angebot und Nachfrage typisierend zugeordnet hat. Bourdieu 

liest Webers Perspektive allerdings streng ökonomisch und auf Basis sei-
nes schon zu dieser Zeit systematisch entwickelten Begriffs Habitus (vgl. 

Egger/Pfeuffer/Schultheis 2000: 158) im Verbund mit seinem Konzept der 

Strukturhomologie (vgl. Bourdieu 2000: 31; 77). Die Justierung von reli-
giösem Angebot auf Seiten der Spezialisten und religiöser Nachfrage auf 

Seiten der Laien erfolgt durch die Homologie zwischen der Position im re-

ligiösen Feld und im sozialen Raum. Der sozialen Ungleichheit in der 
Struktur des sozialen Raums entspricht eine Ungleichheit zwischen den 

Spezialistengruppen im religiösen Feld. Die jeweilige Position als herr-

schender Spezialist (Priester) oder beherrschter Spezialist (Zauberer) er-
gibt sich durch die Verteilung des spezifischen Kapitals, schon hier ver-

standen als akkumulierte religiöse Arbeit, das den einzelnen Akteuren ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Macht im Feld verleiht und ihnen einen Platz in der Struktur des Feldes 

zuweist, die nichts anderes ist, als das ungleich verteilte Kapital, über das 

die Akteure verfügen. 
Die herrschenden Positionen im religiösen Feld nehmen die Priester

ein, die die religiösen Interessen der herrschenden Klassen im sozialen 

Raum bedienen, während Propheten auf religiöse Interessen der aufstre-
benden Klassen antworten und Zauberer auf die religiösen Interessen der 

beherrschten Klasse, der Landbevölkerung. Diese Struktur behandelt 

Bourdieu als historisch invariant, sobald sich ein Monopol um die Verwal-
tung der Heilsgüter herausgebildet hat, das in der Regel durch eine Kirche 

als legitime Institution durchgesetzt und auf Dauer gestellt wird. Der von 

Weber für die Priesterschaft als typisch benannte „regelmäßige Kultusbe-
trieb“ ist dann die Basis von dauerhaft eingerichteten Institutionen, die da-

für Sorge tragen, dass die betreffende religiöse Arbeit von dafür ausgebil-

deten religösen Spezialisten, den Priestern, ausgeübt wird. Maßgeblich für 
die Entwicklung einer Priesterschaft wird die von Weber so benannte 

Amtsautorität als Institution religiöser Professionalisierung. Mit ihr ist die 

Unterscheidung von Priester und Prophet durch die Entbindung und Bin-
dung religiösen Kapitals als religiöser Macht an die betreffende Person des 

Priesters oder Propheten möglich. Die Amtsautorität der Priester entbindet 

das Amt von der Ausübung durch eine spezifische Person. Das Amt kann 
durch jeden dafür ausgebildeten Kultusbeamten ausgeübt werden (vgl. 

Bourdieu 2000: 24). In der bürokratischen Verwaltung des Monopols der 

Heilsgüter unterscheidet sich die Priesterschaft als Kirchenvertretung mar-
kant von den Propheten, die ihre religiöse Macht allein aufgrund ihres per-

sonengebundenen Charisma erlangen. Der Prophet erzielt seine Wirkung 

durch die außeralltägliche und diskontinuierliche Rede, während der 
Priester sich gerade durch eine rationalisierte religiöse Praxis auszeichnet, 

die alltäglich und kontinuierlich erfolgt (vgl. Bourdieu 2000: 24). Der 

Prophet erlangt demnach seine religiöse Macht allein aufgrund der aktuel-
len Nachfrage eines spezifisch interessierten Laienpublikums und kann 

diese nur auf Dauer stellen, wenn es gelingt, sein Charisma durch Amtsau-

torität zu ersetzen, mithin selbst zum Priester zu werden, der erfolgreich 
die vorangegangenen Machtpositionen eingenommen hat. Das spezifisch 

religiöse Kapital, das die Machtpositionen von Priestern und Propheten 

zuweist, ist symbolisches Kapital, das im einen Fall durch das Amt und im 
anderen Fall durch aktuelle religiöse Interessen der stukturhomologen Lai-

engruppe garantiert wird. Den bei Weber noch in einigen Formulierungen 

an singuläre Eigenschaften einer Person gebundenen Charismabegriff löst 
Bourdieu in die Anerkennung der Außergewöhnlichkeit einer Person 

durch andere auf und gelangt so zu einer relationslogischen Begriffsbil-

dung.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 95 

Die Wahrscheinlichkeit von Propheten, Prophetie und deren erwartba-

re Durchsetzbarkeit hängt vom Zustand des sozialen Raums ab, der in dy-

namisierter Perspektive als Feld der Macht betrachtet wird: 

„Als kritischer Diskurs, der nur unter Berufung auf die charismatische Inspira-

tion seinen Anspruch rechtfertigen kann, die Autorität der Instanzen zu bestrei-

ten, die das Monopol über die legitime Ausübung der symbolischen Macht inne-

haben, kommt der prophetische Diskurs wahrscheinlicher in Zeiten offener oder 

verschleierter Krisen ganzer Gesellschaften oder einzelner Klassen auf, also in 

Perioden, in denen wirtschaftliche oder morphologische Wandlungen einen Zu-

sammenbruch, eine Schwächung oder ein Obsoletwerden von Traditionen oder 

Wertsystemen herbeiführen, die bis dahin die Prinzipien der Weltsicht und der 

Lebensführung lieferten.“ (Bourdieu 2000: 30) 

Die Prophetie kann so das legitime Dogma der Kirche erfolgsversprechend 
erst dann in Frage stellen, wenn eine Klasse oder Laiengruppierung die 

Herrschaftsverhältnisse im sozialen Raum ebenfalls in Frage stellt. Ver-

ständlich wird diese Argumentation Bourdieus vor dem Hintergrund, dass 
er in diesem frühen Text nach der gesellschaftlichen Funktion von Reli-

gion fragt. Erst durch ihre Funktion für die Gesellschaft wird Religion zu 

einem soziologisch analysierbaren Phänomenbereich, der über die Frage 
nach den privaten Heilsbedürfnissen der Individuen hinausreicht. Die dies-

seitige gesellschaftsbezogene Funktion der religiösen Jenseitsversprechen 

liegt in der Rechtfertigung der gegebenen sozialen Strukturen, die als 
Herrschaftsverhältnisse konstituiert sind (vgl. Bourdieu 2000: 19). Die Po-

sition in der Sozialstruktur wird durch die jenseitige Aussicht auf eine 

„verkehrte Welt“ erträglich gemacht, „in der die Letzten die Ersten sein 
werden“ oder wenn die „sichtbaren Stigmata wie Krankheit, Leiden, Miß-

billigung oder Gebrechen in Erkennungszeichen religiöser Erwähltheit 

verwandelt“ (Bourdieu 2000: 20) werden.  
In der Abhängigkeit vom Laienpublikum und der Erfüllung politischer 

Rechtfertigungsfunktionen besteht die relative Autonomie des religiösen 

Feldes. Die inhaltliche Arbeit an den religiösen Dogmen erfolgt zwar nach 
Maßgabe der Logik der etablierten Heilslehre, deren Fortschreibung und 

Systematisierung jedoch orientiert sich an den Konkurrenten um die Lai-

engruppen – ohne dass die Konkurrenz den Inhalt determiniert. Die büro-
kratisch dauerhaft eingerichtete herrschende Lehre der Kirche wird in Ori-

entierung an konkurrierenden Prophetien oder magischen Inhalten der 

Zauberer angepasst, soweit dies für die Aufrechterhaltung des Monopols 
notwendig erscheint. Komplementär zu diesen Legitimationsinteressen der 

herrschenden Klassen entsteht bei den beherrschten Klassen ein Erlö-

sungsinteresse, das den Propheten den Weg für eine dauerhafte Durchset-
zung ihrer Lehre ebnet, die dann die Transformation in eine neue Priester-

schaft bedeutet. Im Unterschied sowohl zu den Priestern als auch zu den 

Propheten antworten die Zauberer nicht auf transzendenzbezogene Legiti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mations- oder Erlösungsinteressen, sondern auf unmittelbare und oft auf 

Naturtechniken (z.B. Fruchtbarkeitsrituale) eingegrenzte Interessen, die 

den unmittelbaren Bedingungen und Bedürfnissen des Landlebens ent-
sprechen.

Diese Dynamik im Rahmen der invarianten Struktur zwischen Pries-

tern, Propheten und Zauberern entspricht einem ausdifferenzierten relativ 
autonomen Feld, also einer historischen Errungenschaft, die an bestimmte 

soziale Bedingungen ihrer Möglichkeit gebunden ist: 

„Die gesamten mit dem Aufkommen und der Entwicklung der Städte, insbeson-

dere mit der fortschreitenden Arbeitsteilung und dem Auftreten der Trennung 

von geistiger und materieller Arbeit einhergehenden technologischen, ökonomi-

schen und sozialen Umwälzungen sind zusammengenommen die Voraussetzung 

für zwei Prozesse, die nur in einem Verhältnis gegenseitiger Abhängigkeit und 

Verstärkung vonstatten gehen können, nämlich der Herausbildung eines relativ 

autonomen religiösen Feldes und der Entwicklung eines Bedürfnisses nach ‚Ethi-

sierung‘ und ‚Systematisierung‘ der religiösen Glaubensinhalte und Praktiken. 

Aufkommen und Entwicklungsverlauf der großen Weltreligionen stehen in en-

gem Zusammenhang mit Aufkommen und Entwicklung der Stadt.“ (Bourdieu 

2000: 49) 

Die Invarianz der Strukturen des religiösen Feldes ist damit bei Bourdieu 
ganz und gar historisch zu verstehen (vgl. Bourdieu 2000: 77). Im Ver-

bund mit den Umwälzungen der sozioökonomischen Bedingungen durch 

das Entstehen von Städten und die damit verbundenen Differenzierungen 
von Stadt/Land und geistiger/materieller Arbeit ist die religiöse Arbeitstei-

lung und die Genese der entsprechenden Laiengruppen möglich. Und erst 

in einem solchen historischen Entwicklungsstadium, das ungefähr dem eu-
ropäischen Mittelalter entspricht, erfüllt Religion vor allem auch politische 

Funktionen.

Die Betonung der materialistischen Bedingungen von Religion bedeu-
tet nun aber nicht, dass letztlich die Heilslehren erneut als Reflex der so-

zioökonomischen Strukturen des sozialen Raumes aufgefasst werden. Sie 

lassen sich in Bourdieus theoretischem Rahmen viel eher als Ausdruck des 
Verhältnisses des religiösen Feldes zu dem Feld der Macht konstruieren. 

Die inhaltliche Ausgestaltung der religiösen Heilslehren vollzieht sich 

durch mehrfache Brechungen und Übersetzungsleistungen im Hinblick 
und auf Basis der Justierung von religiösem Feld und sozialem Raum bzw. 

dem Feld der Macht. Zunächst werden die religiösen, aber auch politi-

schen Bedürfnisse und Interessen der Laiengruppen von religiösen Spezia-
listen aufgegriffen und in die vorhandenen religiösen oder magischen Wis-

sensbestände implementiert, wozu eine erste Übersetzungsarbeit notwen-

dig ist. So werden die politischen Erlösungsinteressen beherrschter Grup-
pen nicht einfach ungebrochen artikuliert, sondern zum Beispiel in Erlö-

sungsversprechen wie: „Die Letzten werden die Ersten sein“ übersetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 97 

Neben diese externen, politisch zu nennenden Faktoren, die auf die Ausge-

staltung der Heilslehren wirken, sind die Kämpfe im religiösen Feld selbst 

zu stellen. Interne Faktoren sind vor allem die Abdrängungs- oder Integra-
tionsversuche der Lehren der Propheten und Zauberer, die um das Mono-

pol konkurrieren (vgl. Bourdieu 2000: 91f.). Gleichermaßen ist damit auch 

die semiologische Gegenposition insofern vermieden, als die inhaltliche 
Gestaltung der Heilsbotschaften an die unterschiedlichen Interessengrup-

pen und ihre Kämpfe rückgebunden wird. 

Mit Weber kann Bourdieu schlüssig eine dritte und mittlere Position 
entwickeln, die die Transformationen der gegebenen Heilslehren auf die 

Kämpfe im Feld und deren Orientierung an externen Ansprüchen erklären 

kann. Ob eine Religionssoziologie über eine solche Analyse hinaus noch 
mit der Frage befasst sein sollte, was Religion eigentlich ist oder warum 

sie von Menschen in sozialen Zusammenhängen immer verschieden, aber 

dennoch immer erfunden wird, lässt Bourdieus Soziologie offen. Und ge-
nau darin zeigt sich ihre Webersche Attitüde, Soziologie als historische 

Wissenschaft zu verstehen, die von soziohistorischen, empirisch erfassba-

ren sozialen Situationen ausgeht und ein typisierbares (Weber) oder gene-
ralisierbares (Bourdieu) Wissen produziert.19

3.5.3 Symbolische Macht und die religiöse Verdrängung 
des Ökonomischen 

Mit dem Monopol über die Verwaltung der Heilsgüter verfügt das religiö-

se Feld zunächst auch über das Monopol der Ausübung der legitimen und 

die soziale Ordnung rechtfertigenden symbolischen Macht. Damit steht das 
zentrale Motiv von Bourdieus Soziologie auch bei der systematischen 

Formulierung seines Feldbegriffs im Vordergrund. Der Fluchtpunkt der 

Religionssoziologie ist die Erklärung der Naturalisierungsarbeit, die die 
unterschiedlichen Spezialisten in ihrer religiösen Praxis leisten. Naturali-

sierung meint die Erzeugung einer alternativlosen Weltsicht auf die be-

stehenden sozialen Strukturen, die es für die unterschiedlich positionierten 
Akteure selbstverständlich und erträglich erscheinen lässt, sich in ihre so-

ziale Situation einzufügen. Die religionssoziologische Analyse dient im 

Falle der so entfalteten Soziologie der Aufklärung über die Kontingenz der 
historischen Situation und der Herausarbeitung der sozialen Mechanismen, 

19 „Eine Definition dessen, was Religion ‚ist‘, kann unmöglich an der Spitze, 
sondern könnte allenfalls am Schlusse einer Erörterung wie der nachfolgen-
den stehen. Allein wir haben es überhaupt nicht mit dem ‚Wesen‘ der Reli-
gion, sondern mit den Bedingungen und Wirkungen einer bestimmten Art 
von Gemeinschaftshandeln zu tun, dessen Verständnis auch hier nur von den 
subjektiven Erlebnissen, Vorstellungen, Zwecken der Einzelnen – vom 
‚Sinn‘ – aus gewonnen werden kann, da der äußere Ablauf ein höchst vielge-
staltiger ist. Religiös oder magisch motiviertes Handeln ist, in seinem ur-
wüchsigen Bestande, diesseitig ausgerichtet.“ (Weber 1972: 245) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die auf Seiten der Akteure die Anerkennung der legitimen Weltsicht und 

sozialen Ordnung durch die Verkennung alternativer Möglichkeiten erzeu-

gen. Das Konzept symbolische Gewalt arbeitet auf Basis der Unterschei-
dung latent/manifest. Soziologie ist als Wissenschaft in der Lage, mehr 

und anderes zu beobachten als die Akteure der jeweiligen Felder selbst – 

dies betrifft freilich auch die wissenschaftlichen Akteure selbst –, und ge-
nau darin liegt ihre privilegierte Position in der sozialen Welt. Soziolo-

gisch lässt sich dann beobachten, dass die historisch gewachsene soziale 

Praxis maßgeblich davon abhängt, dass die Akteure an die Richtigkeit und 
Gerechtfertigtkeit der bestehenden sozialen Ordnung hinreichend glauben, 

wobei dieser Glaube nicht als solcher bewusst sein muss und es in der Re-

gel auch nicht ist. 
Die Weltsicht (vision) der Akteure, die die Produktion und Reproduk-

tion der sozialen Ordnung dadurch erzeugt, dass sie die soziale Welt in ih-

rer Einteilung bzw. Klassifikation (division) natürlich und selbstverständ-
lich erscheinen lässt und die soziale Praxis der Akteure orientiert, wird 

systematisch eingeübt: 

„Zum einen formt sie [die Kirche; GB] nachdrücklich die Praxis wie die Vorstel-

lungen der Laien, indem sie ihnen objektiv an die politischen Strukturen ange-

paßte Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata aufprägt, die daher die-

sen Strukturen die in der ‚Naturalisierung‘ bestehende höchste Legitimation zu 

verleihen vermögen. Sie begründet und erneuert die Übereinkunft über die Welt-

ordnung durch die Auferlegung und Einprägung allgemeingültiger Denkschema-

ta und durch die feierliche Bestätigung und Versicherung dieser Übereinkunft in 

der religiösen Feier oder Zeremonie, einer symbolischen Handlung zweiten Ran-

ges, welche die symbolische Wirksamkeit religiöser Symbole nutzt, um ihre 

symbolische Wirksamkeit durch die Stärkung des kollektiven Glaubens an eben 

ihre Wirksamkeit zu steigern. Zum anderen bringt sie die eigentümlich religiöse 

Autorität, über die sie verfügt, ein, um auf genuin symbolischem Terrain die pro-

phetischen oder häretischen Umkehrungsversuche der symbolischen Ordnung zu 

bekämpfen.“ (Bourdieu 2000: 97) 

Die (materielle) soziale Ordnung derart an die symbolische Ordnung zu 
binden, hat Konsequenzen für die Konzeption sozialen Wandels. Die so-

ziale Ordnung lässt sich dauerhaft nur ändern, wenn im gleichen Zuge die 

symbolische Ordnung an die neue materielle Ordnung adaptiert wird. Das 
Hierarchieverhältnis, das damit zwischen der materiellen und der symboli-

schen Ordnung benannt ist, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass für 

die Reproduktion und Transformation sozialer Ordnungen beide Ordnun-
gen gleichermaßen wichtig sind. Allerdings konstatiert Bourdieu die Vor-

rangigkeit der materiellen Ordnung dahingehend, dass zunächst diese brü-

chig werden muss, damit sich überhaupt eine neue symbolische Ordnung 
entwickeln und durchsetzen kann. Unabhängig davon bleiben die Systema-

tisierung und Rationalisierung religiöser Schriften, wenn eigens für ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 99 

Verwaltung und Bearbeitung zuständige Rollen ausdifferenziert sind. 

Nicht jede Veränderung der Heilsbotschaften muss mit einer Änderung der 

materiellen Strukturen korrelieren, sondern nur die umwälzenden oder re-
volutionären Neuerungen. Es ist wohl richtig, dass Bourdieu keine detail-

lierten Analysen religiöser oder anderer symbolischer Diskurse vornimmt, 

in dem Sinne, dass er deren interne Struktur im Sinne beispielsweise der 
Foucault’schen Diskursanalyse oder semiologischer Verfahrensweisen un-

terzieht, dennoch bleibt diese Möglichkeit ergänzend bestehen und wird 

durch Bourdieus Theorie nicht ausgeschlossen.20 Ausgeschlossen wird al-
lerdings die Möglichkeit einer symbolischen Revolution, die nicht von ei-

ner politischen Revolution begleitet wäre (vgl. Bourdieu 2000: 109). Dies 

alles schließt die Eigenlogik des Symbolischen und durch es bewirkte so-
zialstrukturelle Veränderungen nicht aus. Die feldinternen Kämpfe, die 

Bourdieu in seinen Studien beschreibt, sind ja nichts anderes als symboli-

sche Kämpfe bzw. Kämpfe um das Symbolische. Die Strategien der Kir-
che, um die gewonnene Macht zu festigen, bestehen in Erweiterungen der 

Dogmatik; und die Strategien der Propheten bestehen in einer symboli-

schen, also diskursiven Infragestellung dieser Dogmatik. Getragen wird 
dies alles durch die unterschiedlichen Interessengruppen, aber gerade da-

durch sind die möglichen Reduktionismen vermieden. Es bleibt doch 

durchaus vorstellbar und auch mit Bourdieus Theorie analysierbar, dass 
die prophetischen Lehren eine Laiengruppierung erst konstituieren, indem 

sie gemeinsame Interessen bewusst machen. Bourdieu interessiert sich je-

doch vornehmlich für die Naturalisierungs- bzw. Legitimierungsfunktion, 
die sie durch die zentrale Machtstellung der Kirche ausüben. 

Das Modellzeitalter seiner Analyse scheint dabei zunächst das Mittel-

alter zu sein. Aber auch für die moderne Gesellschaft, mit ihren (funktio-
nal) ausdifferenzierten und eigenlogisch autonomisierten Feldern (Reli-

gion, Politik, Kultur, Sport, Erziehung usw.), behauptet Bourdieu die Gel-

tung seiner allgemeinen religionssoziologischen Überlegungen. Das reli-

20 Man kann deshalb auch berechtigt fragen, ob Bourdieus Theorie nicht durch 
eine diskursanalytische Verfahrensweise ergänzt werden müsste, damit die 
Eigenlogik des Symbolischen im Rahmen der Theorie der Praxis stärker he-
rausgestellt werden kann. Ob dies dann aber mit Foucault’schen Mitteln er-
folgen sollte, wie Diaz-Bone (2004) vorschlägt, scheint mir zweifelhaft. Man 
übernimmt mit einem solchen Versuch die Bringschuld, zwei Theorien auch 
grundbegrifflich zusammenzubringen, was in diesem Fall nur funktionieren 
würde, wenn man Foucaults diskursive Praktiken an Bourdieus Habitus-
Konzept bindet; und dies würde bedeuten, Foucaults Ansatz des Primats der 
diskursiven Praktiken zu berauben oder vice versa Bourdieus Ansatz des 
Primats des Habitus und Feldkonzepts. Das wird m.E. nicht weniger proble-
matisch, wenn man noch eine dritte Theorie als Vermittlung zwischen einem 
Raum der Lebensstile und dem sozialen Raum hinzufügt, wie z.B. Pêcheux 
(vgl. Diaz-Bone 2004: 54ff.). Dies wird nur vor dem Hintergrund einer ‚On-
tologisierung‘ des Raumes der Lebensstile und des sozialen Raumes ver-
ständlich, die aber doch mit Bourdieu nur analytisch zu unterscheiden sind 
und phänomenal das gleiche bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

giöse Feld umfasst nun eine Vielzahl von Institutionen mit den dazugehö-

rigen professionalisierten Rollen. Die einzelnen Positionen verleihen ihren 

Inhabern relational je unterschiedliche Macht und Kraft im Feld. Struktu-
rell homolog zum sozialen Raum verhält sich das religiöse Feld insoweit, 

als die relationale Position im Feld mit der Position der Herkunftsfamilie 

im sozialen Raum korrespondiert. Konservierende und transformierende 
Strategien der Akteure lassen sich auf ihre Position im Feld und, dadurch 

vermittelt, durch ihre Position im sozialen Raum ableiten. Die mit der Re-

krutierung des Nachwuchses verteilten Positionen im Feld verteilen die re-
ligiösen Spezialisten je auf Fraktionen des interessierten Laienpublikums. 

Bourdieu untersucht diese Zusammenhänge ausführlich zusammen mit 

Monique de Saint Martin in der Studie La sainte famille – l’épiscopat 
francais dans le champ du pouvoir (Bourdieu/de Saint Martin 1982). Am 

Beispiel des Feldes der französischen Bischöfe weisen sie die soziale Un-

gleichheit im Feld entgegen der sozialstrukturellen Homogenitätsbehaup-
tung der kirchlichen Organe nach (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 2). 

Grundlegend ist das Feld der Bischöfe durch verschiedene Rekrutierungs-

modi polarisiert, an einem Pol finden sich die Oblaten und an dem anderen 
die ‚Erben‘ (Héritiers). Die Oblaten, die der kirchlichen Institution von 

Kindheit an verbunden sind und ihre soziale Existenz voll und ganz der 

Kirche verdanken und widmen, stammen zumeist aus den ‚beherrschten 
Klassen‘. Sie finden in der l‘école sacerdotale (Priesterschule) den einzi-

gen sozialen Bildungs-, Aus- und Aufstiegsweg in ländlichen und armen 

Gegenden Frankreichs (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 5). Charakte-
ristikum ist die frühe Zugehörigkeit zur Kirche, während sich am anderen 

Pol mit den Erben Bischöfe finden, die erst verhältnismäßig spät in den 

Kirchendienst getreten sind und zuvor, gleichsam von Haus aus, mit sozia-
lem und schulischem Kapital ausgestattet worden sind und so auch ein dis-

tanzierteres Verhältnis zur Kirche aufbauen können. Die Erben werden 

meist aus der gehobeneren Klasse des ländlichen, mittleren Bürgertums 
rekrutiert, Familien Industrieller, Unternehmer, leitender Angestellter 

(Führungskräfte; cadres), zuweilen Adliger usw. Insgesamt ist das religiö-

se Feld strukturhomolog zum sozialen Raum. Das religiöse Feld tendiert 
durch die Abstimmung der unterschiedlichen religiösen Gruppen mit den 

Klassen der interessierten Laien dazu, die soziale Struktur zu reproduzie-

ren. Dabei leistet die Kirche die Versöhnung der gegensätzlichen Interes-
sen auf Seiten der Laiengruppen durch strukturhomologe religiöse Spezia-

listen im Feld (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 39). Die internen Dif-

ferenzen und Kämpfe werden ebenso wie die externen vermittels eines 
Modells der sozialen Welt geeint, das an der Familie als einer autonomen 

sozialen Lebensform orientiert ist, die konsensfähig und vor allem klas-

senübergreifend (transclassiste) gedacht werden kann (vgl. Bourdieu/de 
Saint Martin 1982: 39). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 101 

Ohne an dieser Stelle weiter auf die Details der Studie eingehen zu 

müssen, lassen sich die in der Auseinandersetzung mit Weber erarbeiteten 

Kategorien der Feldanalyse sowie der spezifischen Analyse des religiösen 
Feldes im Untersuchungsdesign finden. Die benannte soziale Differenzie-

rung im Feld ist auch in der französischen Kirche des 20. Jahrhunderts Ba-

sis der sozialen Kämpfe im Feld. Oblaten tendieren zu konservativen Stra-
tegien der Erhaltung des Bestehenden, während die Erben eher intellek-

tuelle und öffentliche Positionen in den kirchlichen Institutionen einneh-

men und im Falle sozialer Umbrüche stärker transformierend auf die pro-
fanen Ansprüche der interessierten und interessierenden Laiengruppen 

eingehen. Im Feld der Religion, in welchem das Feld der Bischöfe seinen 

Platz hat, geraten die institutionell distanzierteren Erben in Zeiten sozialer 
Umbrüche eher in die Position der Propheten, die Oblaten bleiben in der 

Position und Funktion der Priester, die die Orthodoxie aufrechtzuerhalten 

trachten (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1982: 27f.). 
Für die Frage nach der Funktion der Religion, die Bourdieu in der 

Auseinandersetzung mit Weber noch als Bedingung der Möglichkeit einer 

Soziologie der Religion versteht, ist nun interessant, wie für die moderne 
Gesellschaft, die in eine Vielzahl verschiedener autonomer Felder ausdif-

ferenziert ist, das Verhältnis zu den anderen Feldern definiert wird. Dass 

die Funktion gesamtgesellschaftlicher Legitimierung der vorherrschenden 
Verhältnisse sozialer Ungleichheit nicht mehr hauptsächlich religiös er-

folgt, sondern auch rechtlich, politisch, massenmedial, wissenschaftlich 

usw. erscheint wohl ohne weitere Belege plausibel. Mit der Ablösung der 
religiösen Monopolstellung nicht nur im Hinblick auf die Heilsbotschaft, 

sondern auch im Hinblick auf die Durchsetzung einer legitimen Weltsicht, 

muss auch die Funktion der Religion differenzierter verstanden werden. 
Bourdieu und de Saint Martin stellen dieses Problem, das sich aus Bour-

dieus früheren Aufsätzen herauslesen lässt, nicht explizit, allerdings bieten 

sie dennoch eine Lösung an:  

„On ne peut comprendre complètement les propriétés attachées à la position 

épiscopale, et notamment les dispositions que les agent y importent, si l’on ne la 

resitue pas dans le champ du pouvoir religieux pris dans son ensemble et, plus 

largement, dans le champ du pouvoir symbolique: étant statutairement mandatés 

pour contrôler et orienter l’action d’un corps de clercs spécialement recrutés et 

formés pour exercer le pouvoir proprement symbolique d’imposer et d’inculquer 

une vision du monde, ils sont placés dans une relation de concurrence objective

(qui n’exclut pas la complémentarité) avec tous ceux qui exercent, directement 

ou indirectement, un tel pouvoir, et notamment les théologiens, clercs ou la�cs, 

les intellectuelles la�cs, catholiques ou non, dont les travaux peuvent avoir une 

efficace social (comme, aujourd’hui, les psychanalystes ou les sociologues), les 

responsables d’organisations syndicales ou politiques, catholiques ou non, etc. 

C’est dire que l’épiscopat comme champ du pouvoir religieux officiellement ins-

titué s’inscrit lui-même au centre du champ du pouvoir symbolique à compo-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sante religieuse qui le prolonge dans deux directions [...]“ (Bourdieu/de Saint 

Martin 1982: 23). 

Bourdieus Theorie der Moderne ist damit ganz auf der Linie der gegen-
wärtigen Differenzierungstheorien (vgl. Kap. 5 und 6). Religion tritt mit 

dem Aufkommen der Moderne durch die Ausdifferenzierung unterschied-

licher autonomer gesellschaftlicher Teilbereiche mit anderen Feldern in 
Konkurrenz um die Durchsetzung einer Weltsicht. Spezifizieren lassen 

sich die Konkurrenzfelder im Rahmen der allgemeinen Theorie der Praxis

durch ihre Bezogenheit auf die Produktion und Ausübung symbolischer 
Gewalt. Religion gerät so in einen (Poly-)Kontext alternativer Ausdeutun-

gen sozialer Wirklichkeit, wie sie unter anderem von den verschiedenen 

praxisbezogenen Wissenschaften, Intellektuellengruppen und vor allem 
den politischen Akteuren produziert werden. Weiterhin bietet Religion 

Heilsversprechen an und weiterhin enthalten diese Legitimierungen der 

sozialen Verhältnisse. Dies geschieht schon allein dadurch, dass die reli-
giösen Lehren durch die soziale Lage der professionellen Akteure im Feld 

der Religion auf die Interessen der homolog gelagerten Laien abgestimmt 

sind und im Hinblick auf die Laiengruppierungen auch die Heilslehren er-
weitert und systematisiert werden. Zudem sorgt die strukturell homologe 

Justierung von religiösem Feld und sozialem Raum dafür, dass die religiö-

sen Institutionen tendenziell die gegebene Sozialordnung erhalten (vgl. 
Bourdieu/de Saint Martin 1982: 30). Ein Ausnahmefall besteht bei sozial-

strukturellen Krisen, in denen im religiösen Feld, vermittelt durch die Spe-

zialistengruppen, die nun überkommenen Heilsbotschaften an die neu auf-
kommenden Interessen der Laiengruppen angepasst werden. 

Die spezifisch religiöse Verdrängung des Ökonomischen liegt nicht 

nur in den für ständische Gesellschaften einleuchtenden Legitimations-
funktionen, sondern vor allem in der Verdrängung der eigenständigen

Ökonomie des religiösen Feldes selbst. Die sozial ungleichen Strukturen im

Feld, die die Kämpfe der Klassen im sozialen Raum religiös übersetzen, 
verteilen die spezifisch religiöse Macht ungleich auf die unterscheidbaren 

Akteursgruppen, die um die Auslegungen der Heilsbotschaften im Feld 

und im Hinblick auf die korrespondierenden Laiengruppen kämpfen. Das 
religiöse Feld eint so nicht die unterschiedlichen und durch Klassen ver-

mittelten Akteure nach dem Modell der christlichen Familie, sondern ist 

gerade durch die intern kämpfenden Interessengruppen auf die Klassen des 
Laienpublikums abgestimmt und definiert. Die Semantiken und Selbstbe-

schreibungen des Dialogs, der Kommunion, Kommunikation und der Ge-

selligkeit verdrängen diese spezifischen Interessen der religiösen Akteure 
und damit auch die spezifische Ökonomie des religiösen Feldes. Zugleich 

tragen aber genau diese Maximen des religiösen Handelns die für das Feld 

spezifische Praxis. Die Logik der religiösen Praxis ist bei Bourdieu nach 
demselben Muster expliziert, die die allgemeine Theorie der Praxis kons-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 103 

truiert: Die objektiv konstruierbare Logik der Praxis wird systematisch 

subjektiv verkannt und kann erst dadurch aktualisiert werden. Gerade das 

christlich religiöse Feld transportiert mutatis mutandis die Verkennung der 
zugrunde liegenden Ökonomie in Kategorien der ‚Verwandtschaftsbezie-

hungen‘, in denen es um die Anerkennung des anderen als Bruder und 

Nächsten (Liebe deinen Nächsten) geht. Verkannt wird damit, dass gerade 
die soziale Ungleichheit im religiösen Feld gleichmäßige Versorgung des 

Laienpublikums mit Heilsbotschaften ermöglicht. Verkannt wird zudem 

der ökonomische Organisationscharakter der Kirchen und die Institution 
des Berufs der religiösen Spezialisten. Die doppelte Wahrheit des religiö-

sen Feldes, die in der zugleich objektiven Struktur und der subjektiven 

Sicht der Akteure als Selbstbeschreibung der Praxis zu finden ist, erfordert 
eine Doppelbezeichnung für die jeweiligen Praxisbereiche, die sich auch 

durch die Unterscheidung latent (objektiv)/manifest (subjektiv) fassen 

lässt:

„Und schon braucht man eigentlich wie bei den Kabylen zur Bezeichnung jeder 

Praxis zwei Wörter, die sich wie bei einem Akkord in der Musik überlagern: 

Apostolat/Marketing, Gläubige/Kundschaft, Gottesdienst/Lohnarbeit usw. Der 

religiöse Diskurs, der die Praxis begleitet, ist ein integraler Bestandteil der Öko-

nomie der Praktiken als Ökonomie von symbolischen Gütern.“ (Bourdieu 1998b: 

188)

3.6 Totale  sozia le  Phänomene und Mikro-  
und Makrokosmen 

In den religionssoziologischen Arbeiten Bourdieus wird zum einen die 

Umsetzung von Funktionsbegriffen für die Soziologie expliziert und zum 
anderen der Begriff des relativ autonomen Feldes zur Analyse und Kons-

truktion moderner Gesellschaften umgesetzt. Markantes Merkmal für au-

tonome Felder ist das Entstehen von Institutionen, die eine spezifische 
Praxis speziell ausgebildeter Akteure auf Dauer stellen. Webers regelmä-

ßiger Kultusbetrieb als Charakteristikum der mit Amtsautorität versehenen 

Priesterschaft ist erst durch die Etablierung der institutionellen Macht der 
Kirche realisiert. Erst dadurch ist auch die Spezialisierung und Konzentra-

tion auf die Ausarbeitung und Systematisierung der Heilsbotschaften mög-

lich und dies in dem Sinne einer intellektuellen Arbeit, die zum Beispiel 
der auf technische Probleme der Naturbeherrschung bezogenen magischen 

Praxis entgegenzusetzen ist. Die ermöglichenden Bedingungen für eine 

solche Entwicklung können in den Interessen einer Rationalisierung des 
Lebens der im Mittelalter neu auftretenden urbanen Bevölkerung und da-

runter vor allem mit den mittelalterlichen Bürgern gesehen werden. Mit 

dem Auftreten einer neuen Form des Zusammenlebens, die als Realisie-
rung neuer Relationen zwischen den Akteuren zu bestimmen ist, entstehen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

auch neue Klassifizierungsformen, mit denen die Welt eingeteilt und gese-

hen wird. Eine Artikulationsform einer neuen Weltsicht, die die soziale 

Realität symbolisch verdoppelt, ist das Interesse differenzierter Laien-
gruppen. Die religiösen Spezialisten multiplizieren die symbolische Ver-

doppelung der sozialen Realität, indem sie die neu aufgetretenen Interes-

sen und Relationen in eine autonomisierte religiöse Heilslehre übersetzen 
und diese als religiöse Weltsicht den Laien wiederum in umgekehrter Zir-

kulation habituell einprägen. 

Als weitere ermöglichende Bedingung ist die Kulturtechnik Schrift zu 
nennen, deren Relevanz für die kontinuierlich autonomisierte Institution 

Bourdieu nahezu völlig vernachlässigt. Im Rekurs auf Jack Goody (1981) 

nimmt er sie in Sozialer Sinn (Bourdieu 1987: 227f.) als Charakteristikum 
und Bedingung für die Bildung von Institutionen, die objektives kulturel-

les Kapital voraussetzen. Gesellschaften, die über Schrift verfügen, lassen 

sich dadurch von Gesellschaften unterscheiden, die nicht über Schrift ver-
fügen, dass sie ihr Kulturerbe unabhängig von spezifischen Personen (Ein-

zelgedächtnisse) und deren eingeschränkter Lebenszeit aufbewahren und 

durch schulische (scholastische) Bildung weitergeben können. Umgekehrt 
setzen schriftlose Gesellschaften Rituale und Zeremonien voraus, die in 

zeitaufwendigen Prozessen die entsprechenden kulturellen Wissensbestän-

de nicht einfach verfügbar halten, sondern mühsam leiblich einprägen und 
dies in der unter Anwesenheitsbedingungen stehenden sozialen Praxis vie-

ler.21 Dies kostet nicht nur Zeit und Kraft, sondern beschränkt entspre-

chende Gesellschaften auf die Perpetuierung des vorhandenen kulturellen 
Wissens und verhindert dadurch dessen Akkumulation. Erst mit der Ak-

kumulation schriftförmig objektivierter Kulturprodukte aber ist die Bil-

dung von Kultur als Kapital, von kulturellem Kapital möglich. Die objek-
tive Form kulturellen Kapitals bringt die Unterscheidung und Unter-

scheidbarkeit der verschiedenen Kapitalformen hervor. Grundlegend die 

zwischen kulturellem und ökonomischem, die wiederum auf Seiten des 
kulturellen Kapitals weiter differenziert wird: in die verschiedenen Aus-

prägungen und Transformationen des symbolischen Kapitals der unter-

schiedlichen sozialen Felder. Unschwer ist an der Unterscheidung der bei-
den Kapitalformen eine Variation von Marx’ Teilung geistiger und mate-

rieller Arbeit zu erkennen. Marx sieht in der Teilung der geistigen von der 

21 „Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit 
ererbten Kulturgüter in objektvierter Form akkumuliert und aufbewahrt wer-
den können, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Fähigkei-
ten und Dispositionen ausstattet, die für die erneute symbolische Aneignung 
unerläßlich sind, können ihr Kulturerbe nur in einverleibtem Zustand bewah-
ren. Folglich können sie die Weitergabe des Kulturerbes, das sonst zwangs-
läufig mit seinen Trägern unterginge, nur um den Preis einer mühsamen Ein-
prägungsarbeit gewährleisten, die z.B. bei Barden ebensoviel Lebenszeit er-
fordern kann, wie diese auf die Darbietung verwenden.“ (Bourdieu 1987: 
227)

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 105 

materiellen Arbeit die Bedingung für die Emanzipation des Bewusstseins 

von der Welt und damit auch die Bedingung für die Etablierung von ‚rei-

ner‘ Theorie in Form von „Theologie, Philosophie, Moral etc.“ (vgl. Marx 
1958: 31). Und Luhmann hat früh eine gesellschaftstheoretische Analyse 

der Schrift in ihrer Bedeutung für die Ausdifferenzierung unterschiedlicher 

Wissensformen und damit einer Ideenevolution vorgelegt. Dabei meint das 
Konzept ‚Ideenevolution‘ zunächst nichts anderes, als dass Wissen von 

den alltagspraktischen Zusammenhängen emanzipiert und inhaltlich ratio-

nalisierbar, systematisierbar wird; und vor allem werden verschiedene 
Wissenstypen voneinander unterscheidbar. Bedingung der Möglichkeit da-

für ist eine mit Wissensproduktion beauftragte Institution und die auf 

Schriftgebrauch spezialisierte klerikale Schicht (vgl. Luhmann 1980: 
47ff.). 

Diese fundamentale Form der Arbeitsteilung, die deutlich anderes und 

mehr meint als die schlichte Zerlegung komplexer Produktionszusammen-
hänge und die damit über das Grundprinzip der Durkheim’schen Idee so-

zialer Arbeitsteilung hinausgeht, geht für Bourdieu (Bourdieu 1987: 224ff. 

und 2001b: 28ff.) mit der Ausdifferenzierung sozialer Felder einher. Einer 
solchen differenzierungstheoretischen Denkfigur liegt die Annahme zu-

grunde, dass vor den Prozessen der Ausdifferenzierung spezialisierter 

Handlungsfelder und Institutionen verschiedene soziale Leistungen und 
Funktionen undifferenziert in regelmäßig ausgeübten sozialen Praktiken 

erfüllt werden. Das Modell für solche totalen sozialen Phänomene, die ein 

System von totalen sozialen Leistungen bilden, liefert Marcel Mauss’ Ana-
lyse des Gabentauschs: 

„In diesen (wie wir sie nennen möchten) ‚totalen‘ gesellschaftlichen Phänome-

nen kommen alle Arten von Institutionen gleichzeitig und mit einem Schlag zum 

Ausdruck: religiöse, rechtliche und moralische – sie betreffen Politik und Fami-

lie zugleich; ökonomische – diese setzen besondere Formen der Produktion und 

Konsumtion oder vielmehr der Leistung und Verteilung voraus; ganz zu schwei-

gen von den ästhetischen Phänomenen, in welche jene Tatsachen münden, und 

den morphologischen Phänomenen, die sich in diesen Institutionen offenbaren.“ 

(Mauss 1990: 17f.) 

Ganz im Sinne Bourdieus aktualisieren die totalen sozialen Phänomene 

den Gabentausch als eine nicht-ökonomische Ökonomie, die auf der Ver-
kennung der obligatorischen Reziprozität der Trias von Gabe, Annahme 

und Erwiderung ruht. Die von Mauss eingehend untersuchte agonistische 

Form des Gabentauschs (vgl. Mauss 1990: 24f.), der Potlatch, scheint für 
Bourdieu als Vorlage der Konzeption sozialer Felder zu dienen, in denen 

soziale Ungleichheit und damit Konkurrenzverhältnisse bestehen. Der Pot-

latch ist die spezifisch asymmetrische Form des Gabentauschs, in der der 
Gebende dadurch ein Herrschaftsverhältnis erzeugt und aufrecht erhält, 

dass er den Beschenkten ein derart übersteigertes Geschenk macht, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ches eine gleichwertige Gegengabe unmöglich macht und den beschenkten 

mithin dem Schenkenden gegenüber dauerhaft verpflichtet (vgl. Bourdieu 

1998b: 170f.).  
Die Konstruktion sozialer Felder als Netzwerk objektiver Relationen 

transzendiert zwar die interaktionistisch gebaute Idee des Gabentauschs, 

sie hält aber an der auf Anerkennung durch Verkennung beruhenden Idee 
der Konkurrenz um symbolische Güter fest. Die Verkennung der Rezipro-

zitätserwartung ist für Bourdieu in symbolischen Ökonomien zunächst 

durch das Zeitintervall zwischen Gabe und Gegengabe möglich. In sozia-
len Feldern wird die Notwendigkeit größerer Zeiträume irrelevant, da sie 

nicht mehr auf die unmittelbare Interaktion der gebenden Akteure ange-

wiesen sind. Durch die Etablierung von rationalen und formalen Institutio-
nen und späterhin Organisationen werden die sozialen Praktiken der Ak-

teure aufeinander orientiert, ohne dass die Akteure selbst aufeinander ori-

entiert sein müssen. Für moderne Sozialformationen, in denen soziale Un-
gleichheit als ein zentrales Strukturierungsprinzip fungiert, lassen sich 

dann tatsächlich alle Formen ‚sozialen Austauschs‘ nach dem Modell des 

Potlatch begreifen. Denn noch in symmetrischen Formen des sozialen 
Tauschs reproduzieren sich durch die Habitus der Akteure hindurch die 

sozialräumlichen Klassenmerkmale (vgl. Bourdieu 1998b: 170f. und in 

kritischer Absicht Bohn 1991). 
Im Falle des Potlatch als einer totalen sozialen Leistung ist allerdings 

der Umfang der reproduktiven Prozesse und Mechanismen in einer archai-

schen Gesellschaft mit den Tauschhandlungen deckungsgleich, die von 
den psychophysisch adjustierten Akteuren getragen werden. Sie sind ja ge-

rade insofern totale Phänomene, als sie alle gesellschaftlich relevanten In-

stitutionen umfassen und aktualisieren. Der Gabentausch reproduziert die 
religiöse, rechtliche, moralische, politische und eben auch wirtschaftliche 

Verfassung der jeweiligen segmentär differenzierten Gesellschaften. 

Mauss behält hier Durkheims Idee der Multifunktionalität oder Polysemie 
bei. Soziale Felder differenzieren sich aus solchen multifunktionalen Zu-

sammenhängen, die im Gabentausch realisiert sind: 

„Die Theorie der Felder beruht auf der Feststellung (die sich bereits bei Spencer, 

Durkheim, Weber usw. findet), daß in der sozialen Welt ein fortschreitender Dif-

ferenzierungsprozeß stattfindet. So kann man beobachten, Durkheim hat immer 

wieder daran erinnert, daß soziale Universen, die bei uns differenziert sind (wie 

Religion, Kunst, Wissenschaft), ursprünglich, das heißt in den archaischen und 

auch noch in vielen vorkapitalistischen Gesellschaften, noch undifferenziert sind, 

so daß man dort eine Polysemie und Multifunktionalität (ein Wort, das Durk-

heim in Les formes élémentaires de la vie religieuse oft gebraucht) des mensch-

lichen Verhaltens beobachtet, das als religiös, ökonomisch, ästhetisch usw. zu-

gleich interpretiert werden kann.“ (Bourdieu 1998b: 148)  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 107 

Soziale Felder hingegen erscheinen nicht als soziale Makro-, sondern als 

Mikrokosmen. Sie sind relativ autonome Handlungsfelder, in denen die 

zugehörigen Akteure je spezifische habituelle Dispositionen und Kapital-
verfügbarkeiten ausbilden, um den Regeln des Feldes gemäß handeln zu 

können. Trotz aller Verschiedenheit bleiben aber, und dies gilt es in den 

folgenden Kapiteln noch zu zeigen, die Grundzüge der Logik je spezifi-
scher, moderner symbolischer Ökonomien innerhalb der Felder erhalten. 

Insofern sind sie auch Mikrokosmen, also gewissermaßen ganze Welten 

für sich im Kontext eines umfassenderen Kosmos, der wiederum anderen 
Regeln folgt (vgl. Bourdieu 1998o: 18). 

Die Grundzüge hat Bourdieu an der funktionsbegrifflichen Lesart von 

Webers Religionssoziologie entwickelt. Aber erst im Zusammenhang mit 
dem ausgereiften Konstrukt des sozialen Raums und dem Feld der Macht 

als Makrokosmos kommt auch der theoretische Zuschnitt zustande, den 

die Feldtheorie in den späteren Arbeiten Bourdieus erlangt hat. Ihre ausge-
reifteste Fassung findet sich bisher in Die Regeln der Kunst, in der eine 

Systematisierung der Feldtheorie in Spezialisierung auf kulturelle Felder 

formuliert ist. Die in den religionssoziologischen Aufsätzen schon aufge-
rissenen Grundzüge sozialer Felder, ihre spezifischen Rollen, die Kapital-

form, die Regeln ihrer Eigenlogik, die Relationen zu Laien und deren so-

zialer Stellung sowie die dazugehörigen Habitus und Strukturhomologien 
werden weiter ausgearbeitet und terminologisch wie analytisch erweitert.  

3.7 Macht-Kraft -Spie l;  Spie l-Macht-Kraft ;  
Kraft -Macht-Spie l  

Mit der Theorie sozialer Felder soll die systematische Ausarbeitung von 

Bourdieus früh formulierter Idee einer allgemeinen Theorie der Ökonomie 
zum Abschluss gebracht werden. Dabei geht es nicht um die Übertragung 

der Logik der ökonomischen Ökonomie auf alle weiteren sozialen Hand-

lungsbereiche, sondern um eine erweiterte Fassung des Ökonomiebegriffs, 
der es erlaubt, noch die ökonomische Ökonomie als einen Sonderfall einer 

übergreifenden Ökonomie der sozialen Praktiken zu begreifen. Der Rück-

griff auf ökonomische Begriffe zur Gegenstandskonstruktion ist dann nicht 
als Ausgangsentscheidung zu verstehen, sondern ergibt sich für Bourdieu 

im Verlauf der Analysen zwangsläufig. Das Verständnis sozialer Prakti-

ken, so lässt sich als These formulieren, setzt deren Konstruktion in öko-
nomischen Kategorien voraus (vgl. Bourdieu 1999: 292f.). Darin spiegelt 

sich erneut die Grundorientierung am Modell des Gabentauschs, das 

Bourdieus gesamte Theorie der Praxis durchzieht.22

22 An solchen Äußerungen verwundert dabei durchaus, mit welcher Selbstver-
ständlichkeit das Tauschmodell als unausweichliches Analyseraster sozialer 
Prozesse angenommen wird, schließlich scheint hier doch weniger ein Sach-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Die systematische Entwicklung des Feldbegriffs erfolgt zwar zunächst 

am Feld der Religion, findet ihre vorläufige Vollendung aber in seiner Ex-

plikation an den Feldern der Kultur, insbesondere am Feld der Kunst. 
Wenn im Folgenden also von spezifischen Inhalten abstrahiert die genera-

lisierbaren Merkmale sozialer Felder dargestellt werden, dann sind diese 

den Analysen kultureller Felder abgewonnen und folgen Bourdieus Sys-
tematisierung in Die Regeln der Kunst (Bourdieu 1999). Damit ist die 

Feldtheorie am Gegenmodell der ökonomischen Ökonomie entwickelt; 

und erneut drängt sich das Problem auf, wie das Modell einer zwar moder-
nisierten, aber dennoch symbolischen Ökonomie auf die ökonomische

Ökonomie des Feldes der modernen Wirtschaft angewandt werden kann.

Der Begriff des sozialen Feldes dient schließlich auch dazu, Vergleichbar-
keit zwischen den unterschiedlichen sozialen Bereichen herzustellen und

gerade durch die Behandlung einzelner, historisch wie national einge-

grenzter, Fe lder als Sonderfälle des Möglichen verallgemeinerbare Er-
kenntnisse über die soziale Welt zu gewinnen. Die ‚Gesetze‘ sozialer Fel-

der, so lässt sich auch in Anlehnung an das Verhältnis von Einzelfall und

Gesetz, wie es sich bei Cassirer und Lewin findet (vgl. Kap. 3.2), formu-
lieren, sind anhand der umfassenden Analyse sozio-historischer Sonderfäl-

le zu konstruieren. Für eine allgemeine Theorie sozialer Fe lder hieße dies

dann, dass die genaue Analyse kultureller Fe lder durchaus Ergebnisse her-
vorbringt, die für die Untersuchung anderer F elder fruchtbar ge macht wer-

den können. Der umgekehrte Fall funktioniert schließlich schon für Kultur

und hat sich im Falle der Religion bewährt, nämlich das Modell der öko-
nomischen Ökonomie als Analysemodell für soziale Felder zu verwenden,

die der Wirtschaft in ihrer Logik zwar diametral entgegengesetzt, aber

dennoch kontrastiv vergleichbar sind. Problematisch bleibt allerd ings, dass 
die Wirtschaft dem Modell der reinen Ökonomie, das der kontrastiven

Analyse dient, gar nicht entsprechen kann, soll das Gegenmodell auch das

Grundmodell der ökonomischen Ökonomie sein.23 Zunächst geht es allein 
um die möglichst inhaltsarmen und damit verallgemeinerbaren Merkmale 

von kulturproduzierenden sozialen Feldern überhaupt, die letztlich in allen 

Einzelstudien von Bourdieu Verwendung finden. Bourdieu selbst macht in 
Die Regeln der Kunst darauf aufmerksam, dass der Schriftsteller als Prota-

gonist des von ihm dort behandelten literarischen Feldes durchgängig er-

setzt werden könnte durch Maler, Philosoph, Wissenschaftler usw., wenn 
die verallgemeinerbaren Strukturen sozialer Felder zur Sprache kommen 

(vgl. Bourdieu 1999: 341). 

                                                                                                                                   
zwang als eine werkgeschichtliche Tradition dominant, die Bourdieu mit 
seinen frühen Studien zur algerischen Ökonomie der Kabylen begründet hat 
und die in der französischen, ethnologisch beeinflussten Soziologie vor al-
lem mit der Durkheimschule (Marcel Mauss) vorgegeben ist. 

23  Dazu aber später (vgl. Kap. 4.6)! 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 109 

Allgemein lässt sich für alle sozialen Felder formulieren, dass sie als 

Macht-, Kraft- und Spielfelder konzipiert sind, die ihren theoretischen Sinn 

im Verbund mit den Konzepten des sozialen Raums in der Betrachtungs-
weise als Feld der Macht, des Habitus und des Kapitals erlangen. Analysen 

sozialer Felder umfassen dann drei miteinander verknüpfte Dimensionen: 

„Erstens muß man die Position des Feldes im Verhältnis zum Feld der Macht 

analysieren. Auf diese Weise bekommt man heraus, daß das literarische Feld 

zum Beispiel in das Feld der Macht eingeschlossen ist, wo es sich in der Position 

des Beherrschten befindet. (Oder in einer sehr viel weniger adäquaten Sprache: 

Die Künstler und die Schriftsteller, oder ganz allgemein die Intellektuellen, sind 

eine ‚beherrschte Fraktion der herrschenden Klasse‘). Zweitens muß man die ob-

jektive Struktur der Relationen zwischen den Positionen der im Feld miteinander 

konkurrierenden Akteure oder Institutionen ermitteln. Drittens muß man die Ha-

bitus der Akteure analysieren, die Dispositionensysteme, die sie jeweils durch 

Verinnerlichung eines bestimmten Typs von sozialen und ökonomischen Ver-

hältnissen erworben haben und für deren Aktualisierung ein bestimmter Lebens-

lauf in dem betreffenden Feld mehr oder weniger günstige Gelegenheiten bietet.“ 

(Bourdieu/Wacquant 1996: 136) 

Soziale Felder sind insofern Machtfelder, als ihre Struktur durch die sozial 

ungleiche Verteilung des feldspezifischen Kapitals die Akteure mit unter-

schiedlicher Macht gegenüber anderen Akteuren ausstattet (Bourdieu 
1999: 365ff.). Kapital meint dabei im Falle kultureller Felder vor allem ei-

ne feldspezifische Form symbolischen Kapitals, das auf Erkennen und An-

erkennen durch andere Akteure des Feldes beruht. So differenzieren sich 
Felder entlang unterschiedlicher Kapitalformen, z.B. einem spezifischen 

wissenschaftlichen (vgl. Bourdieu 1998o: 23) oder literarischen Kapital24

usw. Macht heißt dabei nicht in einem ‚interaktionistischen‘ Sinne, wie bei 
Weber, „jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen 

Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf diese 

Chance beruht“ (Weber 1972: 28), sondern meint vielmehr das tatsächli-
che Gewicht, dass die herrschenden Akteure innerhalb des Feldes haben. 

Akteure, die über mehr Kapital als andere verfügen, bestimmen zwar die 

Regeln des Feldes und das Worum, um das es im Feld zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt geht, sie müssen dies aber nicht mehr oder minder bewusst 

wollen. Es reicht, wenn sie tun, was sie tun. Die relational beherrschten 

Akteure müssen sich dann an den so geschaffenen Rahmenbedingungen 

24 „Die einzige legitime Akkumulation – für den Autor wie für den Kritiker, für 
den Gemäldehändler wie für den Verleger oder Theaterleiter – besteht darin, 
sich einen Namen zu machen, einen bekannten und anerkannten Namen: ein 
Konsekrationskapital, das die Macht zur Konsekration von Objekten (als Ef-
fekt des Namens. Eines Modeschöpfers etwa oder einer Unterschrift) und 
von Personen (durch Werbung, Ausstellung usw.) beinhaltet, Macht also, 
Wert zu verleihen und aus dieser Operation Gewinn zu schlagen.“ (Bourdieu 
1999: 239) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ihrer jeweiligen Praxis orientieren. Ein Feld als Machtfeld zu betrachten 

heißt also, die relational ungleich verteilte Kapitalstruktur zu explizieren, 

die den Akteuren ihren jeweiligen Stellenwert und Effekt im Feld verleiht. 
Für alle modernen Felder, die Bourdieu als relativ autonom konstruiert, ist 

diese Struktur bipolar gegliedert: An einem Pol tendiert das Feld zumin-

dest zu vollständiger Autonomie und am anderen Pol ist es ‚fremdbe-
stimmt‘, also heteronom. Heteronomie bedeutet für relativ autonome so-

ziale Felder, dass sie externen Anforderungen durch Abhängigkeiten ge-

nügen müssen. Den Grad der Autonomie misst Bourdieu dann auch daran, 
„daß mit zunehmender Autonomie eines Feldes seine Brechungsstärke 

umso größer ausfällt, äußere Zwänge umso stärker, oft bis zur Unkennt-

lichkeit umgestaltet werden“ (Bourdieu 1998o: 19). Die Akteure des Fel-
des verteilen sich zwischen den beiden Extrempunkten des autonomen und 

heteronomen Pols. Die Heteronomie des Feldes verweist gerade im Fall 

kultureller Felder auf eine ökonomische Infrastruktur, die nötig ist, um 
dauerhaft einen Mikrokosmos zur Produktion rein kultureller Güter zu re-

produzieren. Insgesamt geht Bourdieu davon aus, dass sich die Struktur 

der Felder homolog zu der Struktur des Feldes der Macht und des sozialen 
Raumes insgesamt bestimmt. Die Akteure sind im Produktionsfeld homo-

log wie ihr Publikum im Feld der Macht und im sozialen Raum positio-

niert. Ihre kulturellen Güter sind deshalb auch von vornherein mit den Er-
wartungen der Konsumenten abgestimmt: 

„Beteiligt und befangen in ihren internen Auseinandersetzungen, sind die Produ-

zenten überzeugt, in ihre Unternehmungen lediglich die eigenen spezifischen In-

teressen einzubringen, und können sich daher völlig uninteressiert an und fern 

den gesellschaftlichen Funktionen empfinden, die sie auf längere oder kürzere 

Sicht für ein bestimmtes Publikum erfüllen, ohne daß sie indessen aufhörten, den 

Erwartungen dieser oder jener Klasse oder Klassenfraktion zu entsprechen, und 

dies gelegentlich sehr genau. [...] So bietet das Boulevardtheater bewährte Auf-

führungen [...], die nach verläßlichen Rezepten gefertigt sind, besetzt sie mit be-

liebten Schauspielern und spricht damit ein betagtes, ‚bürgerliches‘ Publikum an 

[...]; es steht damit in jeder Hinsicht im Gegensatz zum Experimentiertheater 

[...].“ (Bourdieu 1982: 369) 

Für kulturelle Felder gilt mit Blick auf die Homologie, dass sie intern ein 

dem sozialen Raum insgesamt umgekehrtes hierarchisches Verhältnis aus-
bilden; eine anti-ökonomische symbolische Ökonomie (vgl. Bourdieu 

1999: 228 und Kap. 4.3). 

Als Kraftfelder können soziale Felder nun insofern betrachtet werden, 
als die Akteure sich in den Grenzen des Feldes an dessen Machtstruktur 

und den gegebenen Regeln orientieren müssen. Die Machtstruktur verteilt 

die Akteure wie in einem physikalischen Magnetfeld und übt insofern 
Kräfte auf sie aus, denen sie sich nicht entziehen können. Die relational 

beherrschten Akteure müssen sich den Regeln beugen, die die relational 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 111 

Herrschenden schon durchgesetzt haben; oder sie müssen versuchen, sie 

zu ändern. Nachdem z.B. Einstein das Feld der Physik mit seiner Relativi-

tätstheorie in herrschender Position betreten hat, ist es keinem (theoreti-
schen) Physiker mehr möglich, sich nicht irgendwie zu dieser Theorie zu 

positionieren. Die Kräfte, denen die Akteure auf ihrer jeweiligen Position 

im Feld unterliegen, bestimmen den Raum ihrer Möglichkeiten, ihre Posi-
tion zu erhalten oder zu verbessern.25 Die Theorie sozialer Felder erlaubt 

es dabei, Prognosen über die Strategien aufzustellen, die die Akteure in 

Abhängigkeit von ihrer Position im Feld verfolgen werden: Akteure, die 
sich in einer herrschenden Position befinden, werden tendenziell konserva-

tive Strategien verfolgen, um ihre Position zu sichern, während Akteure in 

beherrschter Position (Neulinge; Häretiker) tendenziell transformierende 
Strategien verfolgen, um die Struktur des Feldes (seine Regeln) ihren Dis-

positionen anzupassen (vgl. Bourdieu 1998o: 23ff.). 

Soziale Felder sind zudem Spielfelder, da in ihnen bestimmte Regeln 
vorherrschen, an denen die Handlungen der Akteure sich orientieren müs-

sen, wenn sie einen Effekt im Feld haben und damit dem Feld zugehörig 

sein sollen (vgl. Bourdieu 1998o: 20). Bei den ‚Spielen‘ handelt es sich 
um Kämpfe um die Position im Feld als Konkurrenzfeld sowie um die Re-

geln des Spiels selbst. Dadurch, dass in sozialen Feldern die Spielregeln 

selbst beständig auf dem Spiel stehen, sind soziale Felder von anderen 
Spielen markant unterschieden. Sie bilden eine besondere Form von Spie-

len aus, in denen die Regeln zugleich als konstitutiv und regulativ gedacht 

werden müssen. Bourdieu formuliert die praxistheoretische Konzeption
sozialer Felder als Spielfelder, in denen Regeln beständig aktualisiert wer-

den und mit der Aktualisierung (durch den Konkurrenzkampf im Feld) 

fortwährend auch Abweichungen produziert werden. Wie Sprachspiele
Regeln folgen, die in einem Kontext gemeinsamer sprachlicher Praxis rea-

lisiert und produziert werden, so folgt auch die soziale Praxis in den unter-

schiedlichen Feldern Regeln, die durch die historisch gewachsene und 
feldspezifische Praxis der Akteure hervorgebracht sind. Jedes Feld lässt 

sich dabei ganz explizit im Sinne Wittgensteins als eigenständige Lebens-

form begreifen, die den Kontext sehr spezieller (wissenschaftlicher, reli-
giöser, rechtlicher, politischer usw.) Sprachspiele bildet (vgl. Bourdieu 

2001b: 125). Diese Regeln lassen sich wissenschaftlich objektiv, mit der 

Struktur des Feldes, und subjektiv, mit Wissen, Motiven und Einstellungen 
der Akteure, konstruieren.26 Die Spiele nehmen dabei aufgrund der 

25 „Doch sie können auch den Kampf mit den Kräften des Feldes aufnehmen, 
können sich ihnen widersetzen und versuchen, statt ihre Dispositionen den 
Strukturen zu beugen, diese Strukturen so abzuwandeln, daß sie sich schließ-
lich ihren Dispositionen fügen.“ (Bourdieu 1998o: 25) 

26 Die allerdings spannende Frage beispielsweise nach den Transformationsre-
geln, die erläutern, wie eine geregelte Variation von statten gehen kann, die 
einem Feld revolutionär ein völlig neues Regelsystem überstülpen kann, oh-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Knappheitsbedingungen der jeweiligen Konkurrenzsituation die Form von 

Kämpfen an, die durch die subjektive Logik der Anerkennung durch Ver-

kennung dissimuliert sind. Insofern ist jedes Feld auch als Kampffeld kons-
tituiert.

3.8  Feld und Umfeld 

Soziale Felder werden als relativ autonome Mikrokosmen konstruiert (vgl. 
Bourdieu 1998o: 16ff.), in denen eine feldspezifische Kapitalform zirku-

liert, in denen spezialisierte und professionalisierte Akteure agieren und in 

denen nach bestimmten Regeln (nomos) bestimmte Interessen verfolgt 
werden, die auf einer affektiven Besetzung des Handlungsfeldes (illusio)

ruhen. Die Konzeptionen von Kapital, nomos und illusio eines Feldes er-

lauben die Abgrenzung verschiedener Felder voneinander. Erst durch die 
Bestimmung der Grundregel, der entsprechenden Glaubenssätze und der 

im Spiel als Einsatz und Trümpfe fungierenden Kapitalformen kann ein 

Feld als Mikrokosmos innerhalb eines Makrokosmos bestimmt werden. 
Nomos, illusio und Kapital sind mithin die theoretischen Grenzsteine, die 

ein Feld von seinem Umfeld scheiden und zugleich die Analyseraster, de-

ren inhaltliche Bestimmung die Untersuchung des jeweiligen Feldes anlei-
tet (vgl. Bourdieu 1999: 340ff.). 

Alle drei grenzdefinierenden Dimensionen sozialer Felder sind Spezi-

fikationen von historischer Kontingenz, d.h. Ausdruck der historischen 
Arbitrarität des jeweils ausdifferenzierten Feldes. Die genaue inhaltliche 

Bestimmung kann deshalb auch nur mit dem Vorzeichen der Vorläufigkeit 

und für ein historisch und territorial begrenztes, empirisch zu untersuchen-
des Feld erfolgen. Für die Konzeption der Begriffe bedeutet dies maximale 

Inhaltsarmut, damit sie für eine möglichst große Vielfalt historischer Ein-

zelfälle passen. In diesem Sinne ist der Begriff nomos zwar als Gesetz oder 
Grundnorm des Feldes eingeführt, dies aber im Sinne einer Satzung, die im 

Verlauf der Kämpfe dauerhaft als Einsatz mit auf dem Spiel steht. Wenn 

der nomos eines Feldes im Feld selbst thematisch explizit wird, dann in 
Form von Tautologien, an denen die Selbstbezüglichkeit und Allgemein-

zuständigkeit der feldspezifischen Praxis zum Ausdruck gelangt (vgl. 

Bourdieu 1999: 354). L’art pour l’art heißt es für das Feld der Kunst, bu-
siness is business für die Wirtschaft, genauso wird dann Wissenschaft um 

der Wissenschaft Willen betrieben und ist Recht Recht. Ganz analog wie in 

vergleichbaren differenzierungstheoretischen Ansätzen, hier vor allem der 
späteren Systemtheorie, werden solche tautologischen Semantiken als 

Ausdruck der vollständigen Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen 

Teilbereichs angesehen (vgl. exempl. Luhmann 1980a). Mit dem nomos

ne dass der Feldtyp sich ändert, bleibt in Bourdieus Fragerichtung unberück-
sichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 113 

wird ein Feld als eigenständiger Standpunkt im umfassenden sozialen 

Kosmos etabliert, der von keinem anderen Feld besetzt werden kann. Der 

nomos ist denn auch durch keinen eines anderen Feldes zu substituieren. 
Ähnlich sind Luhmanns Ausführungen zum Universalitätsanspruch der 

einzelnen Funktionssysteme für ihre je spezifische Funktion und die ent-

sprechenden Kommunikationsformen gelagert, wenn er zum Beispiel be-
tont, dass nur die Wirtschaft Zahlungen an Zahlungen anschließen kann 

und nicht das Recht oder ein anderes System und umgekehrt natürlich nur 

das Rechtssystem Recht sprechen kann oder das Wissenschaftssystem wis-
senschaftliche Wahrheit produzieren kann. Bei Bourdieu fehlt allerdings 

systematisch der funktionalistische Anspruch, die Felder auf eine Funktion 

für so etwas wie gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge zu beziehen. 
Die Alleinzuständigkeit der Felder ist dann nicht auf Exklusiverfüllung ei-

ner Funktion für ein übergeordnetes Ganzes bezogen, sondern auf Allein-

zuständigkeit für die Definition der sie definierenden sozialen Praktiken 
und Produkte sowie die damit verbundene Alleinzuständigkeit für eine 

singuläre Weltsicht. So ist der nomos der kulturellen Felder beispielsweise 

die genau umgekehrte Ökonomie des ökonomischen Feldes reiner Kosten-
Nutzen-Kalkulation (vgl. Bourdieu 1999: 134ff.).27 Auch damit bewegt 

sich Bourdieu in der klassischen Perspektive der Differenzierungstheorie, 

die diese Denkfigur der heute oft so genannten Polykontexturalität früh 
mit Weber als einen Polytheismus der Wertsphären schon auf den Punkt 

gebracht hatte. Der unauflösbare Kampf der Werte der in Spannung ste-

henden Wertsphären untereinander ist ja nichts anderes als der gewendete 
Ausdruck der Autonomisierung und Monopolisierung spezifischer Welt-

sichten in den unterschiedlichen sozialen Feldern der modernen sozialen 

Welt (vgl. Weber 1985: 507).  
Webers Kampf zwischen Gott und Teufel, der nicht nur die Spannung 

zwischen Religion und Wirtschaft, sondern zwischen Sinngebung und Ra-

tionalisierung meint, findet dann seine Fortsetzung bei Bourdieu in einem 
fortwährenden Kampf zwischen Kultur und wirtschaftlicher wie politi-

scher Macht. Das Feld der Macht, das den Kampf der verschiedenen Kapi-

talformen konstruiert, und seine Strukturen systematisieren diese Proble-
matik im Rahmen der Theorie der Praxis. Innerhalb der Felder ist der 

Kampf um die inhaltliche Bestimmung des nomos, der darüber entschei-

det, wer und welche Praxis zum Feld gehört und wer und welche Praxis 
nicht, ein Definitionskampf um die Grenzen des jeweiligen Feldes (vgl. 

Bourdieu 1999: 354). Zwischen den Feldern hat die Etablierung verschie-

27 „Aus der Perspektive der Geschäfte heißt das Spiel der Kunst: ‚Wer verliert, 
gewinnt‘. In dieser ökonomisch verkehrten Welt kann zu Geld, Ehren [...], 
legitimen oder illegitimen Frauen, kurzum: zu allen Symbolen des mondänen 
wie mundanen Erfolgs, nicht kommen, ohne sein Heil im Jenseits zu kom-
promittieren. Das grundlegende Gesetz dieses paradoxen Spiels besteht ge-
rade darin, an Interesselosigkeit, Uneigennützigkeit interessiert zu sein.“ 
(Bourdieu 1999: 49) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dener universaler Standpunkte im sozialen Universum den Effekt, dass je-

des Feld in einem Spannungsfeld der Macht zu den anderen Feldern steht. 

Mit der Ausdifferenzierung unterschiedlicher relativ autonomer Felder 
wird Macht dezentralisiert und verteilt. Ganz im Sinne von Durkheims Un-

terscheidung von mechanischer und organischer Solidarität entstehen Ab-

hängigkeitsbeziehungen zwischen den als unabhängig autonomisierten 
Feldern, die schließlich genau in diesem Sinne auch nur relativ autonom 

sind (vgl. Bourdieu 2001b: 130).  

Dem nomos als einer objektivistisch beschreibbaren Satzung der jewei-
ligen Felder in einem bestimmten sozio-historischen Kontext korrespon-

diert subjektivistisch eine je feldspezifische illusio, die als die affektive 

Bindung der Akteure an ein Feld und dessen spezifische Praxisformen be-
griffen wird. Illusio (vgl. Bourdieu 1999: 170 und 360ff.) bezeichnet den 

unbedingten Glauben der Akteure an den Sinn und vor allem den Wert des 

Spiels, an dem sie beteiligt sind. Bourdieu geht es mit diesem Begriff um 
die Formulierung der gemeinsamen Fundierung der Kämpfe in einem 

Feld, die noch die ärgsten Gegner in ihrer Komplizenschaft begreifbar 

macht. Die illusio meint die Unterwerfung unter den etablierten nomos ei-
nes Feldes. Sie umfasst die für die feldspezifische Praxis konstitutiven 

Glaubenssätze, deren systematische Infragestellung die Ordnung im Feld 

aufheben würde, da ihre Gewährleistung notwendige Bedingung für das 
Fortbestehen der feldspezifischen Praxis ist. Die Kämpfe können nur statt-

haben, wenn die an ihnen beteiligten Akteure nahezu unerschütterlich da-

ran glauben, dass es sich lohnt, sich und sein spezifisches Kapital in das 
Spiel zu investieren. Was dies meint, hat kaum jemand treffender be-

schrieben als Max Weber in Wissenschaft als Beruf:

„Und wer also nicht die Fähigkeit besitzt, sich einmal sozusagen Scheuklappen 

anzuziehen und sich hineinzusteigern in die Vorstellung, daß das Schicksal sei-

ner Seele davon abhängt: ob er diese, gerade diese Konjektur an dieser Stelle 

dieser Handschrift richtig macht, der bleibe der Wissenschaft nur ja fern. Nie-

mals wird er in sich das durchmachen, was man das ‚Erlebnis‘ der Wissenschaft 

nennen kann. Ohne diesen seltsamen, von jedem Draußenstehenden belächelten 

Rausch, diese Leidenschaft, dieses: ‚Jahrtausende mußten vergehen, ehe du ins 

Leben tratest, und andere Jahrtausende warten schweigend‘: – darauf, ob dir die-

se Konjektur gelingt, hat einer den Beruf zur Wissenschaft nicht und tue etwas 

anderes. Denn nichts ist für den Menschen als Menschen etwas wert, was er 

nicht mit Leidenschaft tun kann.“ (Weber 1985: 589) 

Es ist genau dieses Moment der Lächerlichkeit für Außenstehende, das 
auch Bourdieu zur Erläuterung der illusio als einer Unterwerfung unter 

den nomos eines Feldes einführt. Eine feldspezifische Praxis und die ihr 

zugrunde liegenden Glaubenssätze können von einem anderen Feld aus 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 115 

besehen nicht nur willkürlich, sondern eben auch deplaziert und lächerlich 

erscheinen (vgl. Bourdieu 2001b: 128).28

Die von Weber so treffend beschriebene emotional-affektive Hingabe 
an die Sache, wenn man so will: eine Hingabe ohne Wenn und Aber, er-

klärt Bourdieu als eine libidinöse Bindung. Die verschiedenen sozialen li-

bidones, die so zahlreich sind wie es verschiedene soziale Felder gibt (vgl. 
Bourdieu 1998b: 143 und 1999: 278), werden durch die Teilnahme an den 

feldspezifischen Praktiken erzeugt, sind jedoch zugleich deren Bedingung. 

Im Rahmen der allgemeinen Theorie sozialer Praxis bedeutet dies, dass der 
Primärhabitus einem im Feld geforderten und erzeugten Habitus hinrei-

chend homolog sein muss, damit der betreffende Akteur sich an ein Feld 

affektiv bindet. Die primär in der familiären Sozialisation erzeugten Dis-
positionen werden im Laufe der Zeit zu feldspezifischen umgewandelt. 

Bourdieu schwebt für Sozialisationsprozesse insgesamt ein psychoanalyti-

sches Modell vor, durch welches die Übertragung der narzisstischen Libi-
do des Kindes auf Objektbeziehungen erklärt werden soll. Die unbedingte 

Hingabe und Leidenschaft an ein Feld lässt sich für Bourdieu kaum anders 

begreifen als durch die Stärke einer libidinösen affektiven Bindung, die 
unter Lebensbedingungen generiert wird, die sich sozialräumlich und klas-

senspezifisch verorten lassen. Fordert er einerseits zu diesem Zweck eine 

Kooperation von Soziologie und Psychoanalyse ein, um die Erzeugung 
von Objektbeziehungen detailliert zu erklären, so begrenzt er den genuin 

soziologischen Beitrag auf die Explikation der sozialen Mechanismen, die 

solche Bindungen regelmäßig und dauerhaft generieren. Der Explikation 
liegt eine minimale und psychoanalytisch kompatible Anthropologie zu-

grunde, eine Annahme über die menschliche Natur, die Bourdieu wohl nur 

sehr ungern in den Meditationes formuliert hat, da eine solche Naturalisie-
rung dem Erkenntnisinteresse einer Soziologie entgegensteht, die eben 

über soziale Mechanismen aufklärt, die eigentlich historisch kontingente 

Klassifizierungen und Weltsichten erst erzeugen. Mit dem Signum der 
Wahrscheinlichkeit versehen, nennt er dennoch die Suche nach Anerken-

nung als mögliche anthropologische Konstante: 

„Hierin könnte die anthropologische Wurzel der Zwieschlächtigkeit des symbo-

lischen Kapitals – Ruhm, Ehre, Kredit, Ansehen, Ruf – liegen, der Urgrund einer 

egoistischen Suche nach Befriedigung von ‚Eigenliebe‘, die gleichzeitig ein fas-

zinierendes Jagen nach der Billigung anderer ist [...].“ (Bourdieu 2001b: 213) 

28 So schreibt Bourdieu: „Zugleich willkürlich oder sogar, von einem anderen 
Feld aus gesehen, deplaziert und lächerlich und doch notwendig, also (um 
den Preis, sonst grob oder lächerlich usw. zu erscheinen) unter dem Blick-
winkel der spezifischen Legalität des betreffenden Feldes unbedingt erfor-
derlich, besteht die konstitutive Einstellung in der stillschweigenden Unter-
werfung unter den nomos, jene besondere Glaubensform der illusio, die in 
den scholastischen Feldern erwartet wird [...].“ (Bourdieu 2001b: 128) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

In der Anerkennung durch andere liegt die höchste Form der Erfüllung der 

narzisstischen Eigenliebe, wenn die anderen dich gleichsam lieben, wie du 

dich selbst. Und im gleichen Zug sind mit einer Anthropologie der An-
erkennung als Implikation der Bourdieu’schen Sozialtheorie Macht und 

Herrschaft die zentrale Dimensionen des Sozialen sowie die Wurzel der 

herrschaftssoziologischen Perspektive in Bourdieus Werk. In den Prozes-
sen der Sozialisation von Dispositionen sieht er in den Méditationes den 

„geschichtlichen Ursprung politischer Ordnung“ (Bourdieu 2001b: 214). 

Im Rekurs auf die seiner Habitustheorie nahestehende Philosophie Pascals, 
den er als zentralen philosophischen Wegbereiter seiner Soziologie ver-

steht, geht Bourdieu davon aus, dass Gewohnheit der maßgebliche und 

wesentliche Träger sozialer Ordnung ist. Der Ursprung politischer Ord-
nung ist in der primären Sozialisation im Schoße der Familie impliziert, da 

hier nochmals deutlich die Willkür und das Arbiträre zum Ausdruck 

kommen, die auch jedem politischen Gesetz zugrunde liegen. Die vor al-
lem vermittels symbolischer Gewalt erzeugte Gewohnheit sorgt dafür, dass 

die sozial zugerichteten Akteure die Ordnung, in die sie sozialisiert sind, 

anerkennen und ihre Willkür verkennen (vgl. Bourdieu 2001b: 214ff.). 
Das Fundament sozialer Ordnung liegt damit in der Kombination von ei-

ner anthropologischen Suche nach Anerkennung und den zwar historisch 

generierten, aber dennoch arbiträren und willkürlichen, damit in eins ge-
waltsamen und herrschaftsorientierten Formen, durch welche Anerken-

nung verliehen wird. 

Die grundlegenden sozialen Mechanismen, die die habituellen Disposi-
tionen sozialisieren, finden sich vor allem in den erzieherischen Maßnah-

men der Eltern oder allgemeiner: der signifikanten anderen. In den fort-

währenden Interaktionen mit dem Kind werden die Triebe in den affektge-
ladenen familiären Situationen dadurch sozialisiert, dass das Kind sich 

„Verzicht und Opfer gegen Bezeugungen von Dankbarkeit, Anerkennung 

und Bewunderung einhandelt“ (Bourdieu 2001b: 213). Die erzieherische 
Interaktion begreift Bourdieu gemäß seiner Orientierung am Gabentausch 

und damit am Ökonomiemodell als ‚Austausch‘ oder besser: als transac-

tion (vgl. Bourdieu 1997a: 200). Das Kind erhält Anerkennung, wenn es 
gelernt hat, den Erwartungen zu entsprechen. Dies erfolgt nicht und wahr-

scheinlich auch nicht hauptsächlich durch Eingriffe mit erzieherischer In-

tention, sondern gerade durch die kleinen feinen und subtilen Zensurein-
griffe. Die Vehemenz der sozialen Effekte, die die sozialisierten Disposi-

tionen haben, erklärt Bourdieu durch ihre körperliche Verankerung. In die-

sem Gedankengang ist die aus der Habitustheorie formulierte Trägheit der 
Habitus angesprochen, die insofern starke soziale Effekte hat, als die ein-

mal erlernten, und das heißt: (an-)gewöhnten Dispositionen bewussten 

Entscheidungen zu ihrer Veränderung nicht zur Disposition stehen. Da-
rüber hinaus, und dies interessiert im hier behandelten Zusammenhang vor 

allem, geht Bourdieu davon aus, dass die durch Zensureingriffe erzeugte 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 117 

häusliche Ordnung als moralische Ordnung inkorporiert wird und als sol-

che mit verdrängten Wünschen einhergeht, die in als Leidenschaften trans-

formierte Schuldgefühle und Phobien beibehalten bleiben (vgl. Bourdieu 
2001b: 214). Ohne an dieser Stelle prüfen zu können, ob dieses Argument 

psychoanalytisch haltbar ist, liegt darin Bourdieus Herleitung der Erzeu-

gung von affektiven Besetzungen sozialer Handlungsfelder in Form von 
Leidenschaften, wie sie Weber für Wissenschaftler so eindringlich be-

schrieben hat. Mehr als ein Fingerzeig für zukünftige Forschungspro-

gramme enthält die Position nicht, aber dennoch expliziert Bourdieu, so-
weit ich sehe, an keiner anderen Stelle deutlicher seine psychoanalytischen 

Vorstellung der Sozialisation habitueller Dispositionen.  

3.9  Sozia l isat ion in  Feldern 

Die sekundären Sozialisationsprozesse in verschiedenen Feldern sind nach 

diesem Modell zu denken: Die schon im Rahmen der primären Sozialisa-

tion erzeugten Affinitäten für bestimmte Handlungsfelder werden, ange-
fangen in der Familie (Kinder von Unternehmern, Medizinern, Juristen, 

Wissenschaftlern usw.), peu à peu durch die Initiationsriten und die prakti-

sche Teilnahme an den feldspezifischen sozialen Situationen in feldspezi-
fische Habitus transformiert (vgl. Bourdieu 1998b: 211f.). Dabei werden 

affektuelle Besetzungen, die sich zunächst auf das familiäre Umfeld rich-

ten, auf Personen oder Institutionen der jeweiligen Felder übertragen. Und 
dabei, so lässt sich als Hypothese formulieren, greifen all die unbewussten 

Dispositionen, die sich weitgehend bewusster Kontrollen entziehen und 

die zudem ausgesprochen schwer empirisch zu erfassen sind. Zu denken 
ist dabei an die feinen Orientierungen, die darüber (mit-)entscheiden, wel-

che Wertpräferenzen der Einzelne ausbildet oder auch sehr banal: welche 

Personen sind sympathisch oder nicht, welche ihrer Handlungen haben 
Modellcharakter für das eigene Tun, welche nicht usw. Die so angelegte 

Theorie führt damit vor ungeheure forschungspraktische Probleme. Denn 

wie sollte man diese doch im Einzelfall nur biographisch zu klärenden dis-
positionellen Affinitäten allesamt in den Griff bekommen, um so die Über-

tragung familiärer libido auf feldspezifische libido zu erklären? 

Bourdieus Antwort auf diese Frage müsste in zweierlei Richtungen 
gehen: Zum einen könnte man formulieren, dass an dieser Theoriestelle 

die Zusammenarbeit von Soziologie und Psychoanalyse gefordert ist und 

dass die Soziologie die speziellen Probleme der Übertragung getrost dem 
Kooperationspartner überlassen könne. Zum Zweiten aber ist damit nichts 

über die forschungspraktischen Probleme der Soziologie selbst ausgesagt, 

und man muss wohl auf Bourdieus Überlegungen zur Erklärung der Er-
zeugung eines individuellen Habitus aus seinen Entstehungsbedingungen 

im sozialen Raum, unterschiedlichen Feldern und der daraus resultieren-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

den sozialen Laufbahn zurückgehen, um weiter zu kommen. Bourdieu 

selbst hat dies für seine soziale Laufbahn in seinem Versuch einer anti-

autobiographischen Autobiographie durchgeführt (vgl. Bourdieu 2002). 
Bourdieu beschreibt und analysiert in diesem Text seine eigene soziale 

Laufbahn mit den Mitteln seiner Soziologie. Weit entfernt von einer einfa-

chen Autobiographie, sucht Bourdieu seine spezifische Sicht auf die sozia-
le Welt, die Art und Weise seiner soziologischen Praxis und vor allem 

auch seine Abwendung von der Philosophie und die damit einhergehende 

Hinwendung zur Soziologie soziologisch zu erklären. Sich selbst zu erklä-
ren bedeutet für Bourdieu nicht, die eigene Person besser zu verstehen und 

das eigene Leben in der Manier einer „narzisstischen Selbstweihe“ einer 

breiteren Öffentlichkeit zur Schau zu stellen, sondern die Erkenntnisbe-
dingungen seiner Soziologie weiter zu reflektieren. Damit setzt er ein 

Grundthema seiner Arbeiten fort: in teilnehmender Objektivierung die Ob-

jektivierung des objektivierenden Subjekts zu betreiben (vgl. Schultheis 
2002: 144ff.). 

Vor diesem Hintergrund stehen die Beschreibungen seiner sozialen 

Herkunft im ländlichen Béarn Südfrankreichs als Sohn eines Postbeamten, 
dessen Habitus im Verhältnis zu dem seiner aus bäuerlichen Familien 

stammenden Mitschüler am Gymnasium von Pau abweicht. Dieses Gefühl 

des nie richtig Dazugehörens, des dauerhaften Abweichens und dem da-
raus letztlich (mit-)resultierenden dauerhaften Abweichler setzt sich die 

gesamte weitere Laufbahn fort: in der Zeit im Internat, das als totale Insti-

tution empfunden wird, über die Wahrnehmung der Distanz zu den Kin-
dern der bürgerlichen Familien am Lycée Louis le Grand in Paris und 

schließlich im Verlauf der wissenschaftlichen Karriere, beginnend mit dem 

Studium an den Elitehochschulen des bürgerlichen Paris, in denen der Ab-
stand zur Leichtigkeit und Selbstsicherheit der Abkömmlinge eines fran-

zösischen ‚Bildungsadels‘ besonders deutlich wurde. Der im Verlauf der 

Kindheit erworbene Habitus wird in diesem Sinne als ‚gespalten‘ und „von 
Spannungen und Widersprüchen“ beherrscht beschrieben (vgl. Bourdieu 

2002: 113). In den frühen Dispositionen sieht Bourdieu damit auch seine 

spätere Laufbahn angelegt, die durch die Orientierung und Justierung von 
Gegensätzen geprägt ist, sowohl auf der Ebene des sozialen Lebens als 

auch auf der Ebene des wissenschaftlichen Arbeitens. Der gespaltene Ha-

bitus determiniert zwar nicht die wissenschaftliche Laufbahn, aber doch 
die Orientierung im sozialen Feld und die damit verbundene soziale Posi-

tion des Eintritts. Von Anfang an verspürt Bourdieu eine Abneigung gegen 

die Intellektuellen der reinen Philosophie, gegen den Standesdünkel und 
ihre Verachtung für die (sozial-)wissenschaftliche Beschäftigung mit den 

banalen Themen des Lebens. Im Raum der Möglichkeiten des wissen-

schaftlichen Feldes der 1950er Jahre Frankreichs orientiert sich der junge 
Bourdieu deshalb an Randgestalten des Feldes, die von der Wissenschafts-

geschichte und Wissenschaftstheorie aus die Auseinandersetzung mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 119 

positiven Wissenschaften suchen. Im Abstand zu Sartre konnte man sich 

um Wissenschaftler wie Martial Guéroult, Jules Vuillemin und vor allem 

um Gaston Bachelard, Georges Canguilhem und Alexandre Koyré positio-
nieren (vgl. Bourdieu 2002: 17).  

„Der Raum der Möglichkeiten verwirklicht sich in jedem dieser Beteiligten, in-

dem er eine ‚Anziehung‘ oder ‚Abstoßung‘ in Gang setzt, die von ihrem ‚Ge-

wicht‘, ihrer Sichtbarkeit im Feld abhängt und auch von der mehr oder weniger 

großen Verwandtschaft im Habitus, die dazu anhält, ein Denken und Handeln 

‚sympathisch‘ oder ‚unsympathisch‘ zu finden. [...] Diese Sympathien und Anti-

pathien, die sich ebenso auf den Menschen selbst wie auf sein Werk richten, sind 

einer der Ursprünge zahlloser geistiger Berufungen, die völlig im Dunkeln blei-

ben und oft als unerklärlich erlebt werden, weil sie das Werk eines je auf den an-

deren bezogenen Habitus sind.“ (Bourdieu 2002: 29f.) 

An dieser Stelle wird Bourdieus Position im Hinblick auf die Bildung ei-

ner affektiven Besetzung eines sozialen Feldes im Rekurs auf die Habitus-

theorie nochmals deutlich. Die mit dem Primärhabitus erworbenen Dis-
positionen orientieren den Akteur auf sehr spezifische, diesem Habitus 

homologe Positionen in den unterschiedlichen Feldern seiner Aktualisie-

rung und Transformation. Für den ‚gespaltenen Habitus‘ Bourdieus wäre 
es ausgesprochen unwahrscheinlich gewesen, im Raum der Möglichkeiten, 

auf den er während seiner akademischen Ausbildung traf, die Position ei-

nes (bürgerlichen) Philosophen im Umkreis des totalen Intellektuellen Sar-
tre einzunehmen. Schon allein aufgrund der habituell begründeten Antipa-

thien, die er gegen die philosophischen Attitüden hegte. Für die Wahl 

Canguilhems führt Bourdieu denn auch den gegensätzlichen Fall sofortiger 
Sympathie an, die durch habituelle Ähnlichkeiten begründet werden; auch 

Canguilhem stammt aus einer ländlichen Gegend Frankreichs. Habituell 

fundierte Sympathie für Personen, Werke, aber auch Institutionen hat 
Bourdieu als Haftpunkte für eine affektive Bindung und eine Leidenschaft 

für die feldspezifische Praxis angegeben (vgl. auch Bourdieu 2001b: 210). 

Für die Übertragung der familiären libido bedeutet dies, so lässt sich plau-
sibel, aber hypothetisch formulieren, dass sie nur dann gelingt, wenn vor 

allem Personen (oder Werke) im Feld positioniert sind, die für die Soziali-

sation im Feld als funktionales Äquivalent für Eltern oder andere relevante 
signifikante andere eintreten können. Die körperliche Anziehung oder Ab-

stoßung zu Vertretern des Feldes entscheidet mithin darüber, ob jemand 

sich den Regeln und objektiven Strukturen des Feldes unterordnet, die 
immer auch Herrschaftsstrukturen sind.  

Die körperliche Verankerung der in Form von Dispositionen inkorpo-

rierten sozialen Strukturen, die zur Einverleibung der Feldstrukturen trans-
formiert werden, macht deutlich, dass äußere Zwänge, die zum Beispiel in 

den institutionalisierten Leistungsanforderungen und vorgeschriebenen 

Ausbildungsanforderungen sowie der erwarteten Unterordnung unter den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nomos des Feldes auftreten, nur dann erfolgreich wirksam sein können, 

wenn dazu passende Bereitschaften beim Akteur bestehen, die als innere 

Zwänge beschrieben werden, weil sie Ergebnis einer Sozialisation in be-
stimmte Herrschaftsstrukturen sind. Dass die inneren Zwänge vor allem 

körperliche Zwänge sind, die sich der bewussten Kontrolle weitgehend 

entziehen, ist daran ersichtlich, dass sie in Form körperlicher Reaktionen 
in sozialen Situationen auftreten. Scham, Schüchternheit, Ängstlichkeit, 

Schuldgefühle, Erröten, Zittern, Stottern, ungeschicktes Verhalten, all dies 

können Symptome sein, die zum Ausdruck bringen, dass Akteure in Situa-
tionen, auf die ihre Habitus nicht abgestimmt sind, ihre Exklusion aus dem 

betreffenden sozialen Kontext konfirmieren. Bourdieu deutet dies als den 

grundlegenden Mechanismus stabiler Herrschaftsbeziehungen, in denen 
die Beherrschten ihre Beherrschung akzeptieren und durch ihre Praktiken 

fortwährend befestigen. Der subtile, weil dem Bewusstsein sich entziehen-

de Mechanismus für die Stabilisierung der Herrschaftsbeziehungen besteht 
in solchen körperlichen Empfindungen und Verhaltensweisen, die darüber 

entscheiden, ob jemand dazu gehört (Inklusion) oder nicht (Exklusion) 

bzw. sich dazugehörig fühlt oder nicht (vgl. Bourdieu 2001b: 216f.). 
Lo�c Wacquant beschreibt in Leben für den Ring (2003) sehr eindring-

lich in ethnographischen Protokollen, wie der Habitus eines Boxers durch 

das tägliche Training in einem gym angeeignet wird. Auch wenn der Kör-
perbezug beim Boxen offensichtlicher ist als bei der Teilnahme an Feldern 

der kulturellen Produktion, so lässt sich an diesem Gegenstand sehr expli-

zit extrapolieren, was letztendlich, mutatis mutandis, im Rahmen der So-
zialisation in allen anderen Feldern statthat. Die Art und Weise der erzie-

herischen Arbeit in den unterschiedlichen Feldern variiert zwar stark und 

lässt sich vor allem nach Graden der Explizitheit unterscheiden, aber für 
die körperliche Einübung lässt sich vermuten, dass vor allem ein mehr    

oder minder bewusstes Lernen durch Teilnahme an der spezifischen Praxis 

stattfindet, in dem die erwarteten körperlichen Verhaltensweisen angeeig-
net werden. Nur durch die gleichsam beobachtende Teilnahme an feldtypi-

schen Interaktionen und darin eingebettete Hinweise, möglicherweise auch 

Zurechtweisungen, werden die passenden Dispositionen erworben. In die-
sem Sinne lässt sich auch vermuten, dass immer wenn durch körperliche 

Teilnahme gelernt wird, der scholastische „Unterschied zwischen intentio-

nal und habituell, rational und emotional, körperlich und mental“ ver-
wischt wird (vgl. Wacquant 2003: 101). Das Gefühl dafür, in welchem 

Kontext man wem zu welcher Zeit etwas wie sagen kann, wie dabei zu 

formulieren ist, wann man sich zurückzuziehen hat, das damit einherge-
hende Gefühl von Selbstsicherheit oder auch Unsicherheit usw., ist genau 

wie die antrainierten Reflexe im Ring vorreflexiv und als unmittelbare Re-

aktion eingeübt. Sicherlich ist die Praxis der Körper beim Boxen deutlich 
im Vordergrund und unterscheidet sich von einer akademischen Sozialisa-

tion, bei der ein starkes Gewicht auf der explizit sprachlichen und theoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 121 

schen Aneignung von theoretischem Wissen liegt, dennoch vermittelt sich 

auch im akademischen Bereich das notwendige Gespür für das soziale 

Spiel durch die Teilhabe an einer gemeinsamen Praxis, eben der des wis-
senschaftlichen Spiels. Das Boxen stellt durch die Konzentration auf die 

Körperlichkeit ein Musterbeispiel für die körperliche Sozialisation dar, an 

dem besonders gut zu beobachten ist, wie die dem Bewusstsein sich weit-
gehend entziehenden Wahrnehmungs-, Denk- und Verhaltensdispositionen 

angeeignet werden, deren Gesamt den vorreflexiven Hintergrund der feld-

spezifischen Praxis bildet. Wacquant stellt für das Boxen insbesondere den 
mimetischen und visuellen Lernmodus heraus, der sich an Vorbildern bzw. 

Modellen für die erwünschte Praxis orientiert (vgl. Wacquant 2003: 121f). 

Den Modus mimetischen Lernens betont auch Christoph Wulf in einem 
Aufsatz über Bourdieus Beitrag zur Ritualtheorie (vgl. Wulf 2003). Wulf 

sieht das mimetische Lernen als zentralen Lernmodus für die Aneignung 

performativen Wissens an, worunter er das praktische, habitualisierte Wis-
sen im Sinne Bourdieus fasst. Perfomatives Wissen, und ein solches ist je-

des primär körperlich verankerte Wissen, wird durch mimetische Prozesse 

erlernt, in denen die Akteure soziale Praktiken produzieren, die denen an-
derer ähneln, mit denen sie in einem Lebenszusammenhang stehen. Durch 

mimetische Prozesse werden mithin zugleich Ähnlichkeiten und Differen-

zen zu anderen und deren sozialen Praktiken produziert. Die Lernprozesse 
sind dabei in soziale Felder eingebettet, in denen Rituale für die regelmä-

ßige und möglichst dauerhafte mimetische Aneignung des performativen 

Wissens sorgen, das für die Teilnahme am Feld relevant ist (vgl. Wulf 
2003: 181ff.). Bezogen auf das Chicagoer gym, finden sich entsprechende 

Rituale in den gleichbleibenden Initiationsriten und den sich wiederholen-

den Trainingsabläufen (erstes Trainergespräch; Einführung in die Trai-
ningspraxis; Korrektur durch die Gruppe; erstes Sparring usw.). Im weni-

ger körperbetonten akademischen Betrieb finden sich Rituale für mimeti-

sches Lernen beispielsweise mit Referaten und anderen Formen des Leis-
tungsnachweises, in Prüfungssituationen, Teilnahme an Tagungsabläufen, 

ersten Publikationserfahrungen usw. Die Lernprozesse selbst vollziehen 

sich dabei zu weiten Teilen nicht bewusst und schlagen sich in einem kör-
perlich verankerten praktischen Sinn als eine Art soziales Gespür nieder. 

Im Hinblick auf die körperliche Dimension von Herrschaftsstrukturen 

macht Bourdieu dies am Beispiel eines schwarzen Kindes deutlich, das 
lange bevor es bewusst schwarz/weiß als Herrschaftskategorie begreift, auf 

den Unterschied reagiert und von ihm kontrolliert wird (vgl Bourdieu 

2001b: 217).29

29 Da der Modus des mimetischen Lernens weitgehend durch die nicht reflexi-
ven Momente der Teilnahme an einer kollektiven Praxis funktioniert, passt 
er theoriesystematisch in Bourdieus begriffliches Arrangement. Die Erklä-
rungsrichtung verläuft, zugespitzt formuliert, von körperlichen Lernprozes-
sen zu reflexivem Bewusstsein. Damit ist Bourdieu in dieser Hinsicht prag-
matistisch orientierten Theorien à la Mead oder leiborientierten Phänomeno-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Durch die Mischung expliziter Anweisungen, den Austausch mit 

Gleichgestellten und vor allem durch die Teilnahme an einer kollektiven

Praxis lernt der Neuling den feldspezifischen Habitus in mimetischen Pro-
zessen. Ein maßgeblicher Faktor ist dabei – erneut wird dies beim Boxen 

besonders deutlich sichtbar – eine Person, die als funktionales Äquivalent 

zu den signifikanten anderen im familiären Kontext fungiert. Wacquant 
beschreibt die Rolle des Coaches sehr eindringlich in ihrer Funktion als 

Dirigent der kollektiven Praxis wie auch im Hinblick auf die ‚väterliche‘ 

Beziehung zu seinen Schützlingen (vgl. Wacquant 2003: 113). Der Coach 
kümmert sich um seine Schützlinge und erzeugt derart eine affektuelle 

Bindung an seine Person und damit einhergehend auch als ‚Autoritätsper-

son‘ eine affektuelle Bindung an die Inhalte des Boxhabitus, den er ver-
mittelt. Auf diese Funktion zur Erzeugung einer affektuellen Bindung 

kommt es mir an dieser Stelle an, nicht auf die Rekonstruktion des Kon-

textes der boxerischen Pädagogik, die Wacquant herausarbeitet. Zentrales 
Moment der affektuellen Bindung scheinen (Identifikations-)Personen zu 

sein, an denen sich mimetische Lernprozesse orientieren und motivieren

können.30

Wacquant macht zwei weitere Merkmale des Habitus anhand seiner 

Studie deutlich: dass der feldspezifische Habitus zugleich eidos und ethos 

ist:

„Jedes Feld stellt die Institutionalisierung eines Standpunktes in den Dingen und 

in den Habitus dar. Der spezifische Habitus, der sich Neulingen als Zugangsvo-

raussetzung aufzwingt, ist nichts weiter als ein spezifischer Denkmodus (ein ei-

dos), das Prinzip einer spezifischen Wirklichkeitskonstruktion, das in einem prä-

reflexiven Glauben an den undiskutierten Wert der Erkenntnisinstrumente und 

der mit ihrer Hilfe konstruierten Gegenstände begründet ist (ein ethos).“ (Bour-

dieu 2001b: 126) 

Wacquant legt sein Augenmerk hauptsächlich auf die ethische Dimension 

des Habitus und damit genau auf die Stelle, die für die illusio eines Feldes 

logien à la Merleau-Ponty näher als bewusstseinsphilosophisch abgeleiteten 
Sozialphänomenologien à la Schütz oder Berger/Luckmann. Deshalb liegt es 
auch weniger nahe, als es auf einen ersten Blick scheinen könnte, das Kon-
zept des Habitus mit der von Berger/Luckmann bezogenen Theorie der Habi-
tualisierung zu ergänzen (vgl. exempl. Knoblauch 2003: 187ff.). 

30 Meines Wissens ist dieser Zusammenhang von primärer libido, Übertragung 
der primären libidinösen Bindung auf soziale Handlungsfelder und Identifi-
kationspersonen sowie rituellem mimetischen Lernen in sozialen Feldern 
noch nicht hinreichend erforscht. Bourdieu gibt lediglich wichtige Hinweise, 
die zuweilen ergänzt wurden, aber nicht zu einer systematischen Theoriebil-
dung geführt haben. Neben Bourdieus Verweis auf die Psychoanalyse als so-
ziologischer Kooperationsdisziplin scheint eine Theorie mimetischen Ler-
nens ebenso fruchtbar wie ergänzungsbedürftig durch Anleihen bei sozial-
kognitiven Theorien des Modellernens, die eine genauere Erfassung der re-
levanten Merkmal für geeignete Modelle bereitstellen könnten. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 123 

bedeutsam ist. In der Pädagogik des Boxens, die er analysiert, sind ethi-

sche Dimensionen implizit – und dies in der Form der körperlichen Ein-

übung: „eine individuelle Arbeitsmoral, gegenseitiger Respekt, physischer 
Mut und eine vom ‚Glauben an den heiligen Charakter seit jeher bestehen-

der Regeln‘ (Max Weber) genährte Bescheidenheit“ (Wacquant 2003: 

129). Wie genau die eidetischen Inhalte auch gefüllt sind, so ist es doch 
die ethische Dimension eines feldspezifischen Habitus, die die illusio als 

den unbedingten Glauben an Sinn und Wert des sozialen Spiels begründet. 

Die illusio erscheint mithin als Dimension des feldspezifischen Habitus, 
als inkorporierte und libidinöse Anerkennung des je geltenden nomos und 

damit auch als Verkennung der Arbitrarität, Willkür und auch Veränder-

barkeit der jeweiligen Satzung.
Über den unbedingten Glauben an das Spiel hinaus umfasst der feld-

spezifische Habitus als eidos zudem die selbstverständlichen Weltsichten 

und Überzeugungen, die das Fundament der sozialen Praxis bilden. Diese 
Selbstverständlichkeiten sind die unreflektierten historischen a priori der 

sozialen Praxis, die blinden Flecken und Verdrängungen, deren Aufklä-

rung die Soziologie zur Aufgabe hat. Kurzum: Sie bilden die feldspezifi-
sche doxa. Nomos, illusio, doxa, feldspezifisches Kapital und der eidos und 

ethos umfassende feldspezifische Habitus bilden zwar notwendige Grenz-

steine des sozialen Feldes, sie reichen zur Abgrenzung vom Umfeld und 
von anderen Feldern jedoch noch nicht hin. Offen bleibt schließlich noch 

die akteurstheoretisch wichtige Frage, welche Akteure denn zu welchem 

Feld gehören und welche nicht.  

Exkurs:  Das Feld und seine Akteure 

Einen ersten Weg zur Beantwortung der Frage, wer zu einem Feld gehört 

und wer nicht, liefern schon die vorangehend eingeführten Begriffe von 
nomos, illusio, doxa und eidos/ethos. Akteure, deren habituelle Dispositio-

nen hinreichend zu einem Feld passen und die im Verlauf einer feldinter-

nen Sozialisation den feldspezifischen Habitus verinnerlicht und durch 
Anerkennung von nomos und doxa die entsprechende illusio entwickelt 

haben, gehören zum Feld. Nun reicht dieses Kriterium allerdings nicht hin, 

sondern stellt lediglich eine notwendige Bedingung dar, die die Sinngren-
zen sozialer Felder absteckt. Es ist ja durchaus vorstellbar, dass Akteure in 

einem Feld sozialisiert sind, aber dennoch nicht zu dem Netzwerk der Ak-

teure gehören, die die Struktur des Feldes definieren und die feldinternen 
Kämpfe austragen. Gleichermaßen kann es sein, dass Akteure von den an-

erkannten Akteuren eines Feldes einfach nicht als zugehörig zum Feld be-

handelt werden. Dies ist vor allem für den Fall von Autodidakten wahr-
scheinlich, da Felder als professionalisierte Räume sozialer Praxis konstru-

iert sind, die auf der historisch etablierten Unterscheidung von Spezialisten 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

und Laien ruhen. Im Falle des Feldes der Religion ist der Stellenwert der 

Spezialisten und der Institutionen, die professionalisierte Spezialisten re-

gelmäßig hervorbringen, kenntlich geworden (vgl. Kap. 3.5). Heißt das 
aber im Gegenzug, dass nur professionalisierte und als solche auch kennt-

liche Akteure zum Feld gehören? Also dass die Feldzugehörigkeit sich an 

Titeln, Berufen und anderen Symbolen der legitimen Repräsentation eines 
Feldes festmachen lässt? Dies würde auf eine Rollentheorie hinauslaufen, 

die nur Akteure als feldzugehörig behandeln ließe, die institutionalisierte 

Professionsrollen innehaben. Dann wäre es aber beispielsweise unmöglich, 
den institutionell nicht angeschlossenen, aber von Kollegen anerkannten 

Privatgelehrten mit hohem Privatvermögen dem wissenschaftlichen Feld 

zuzurechnen, da er zwar Beachtenswertes publiziert, aber keine institutio-
nell eingrenzbare Professionsrolle einnimmt. Problematisch erscheinen 

somit die Prozesse der Zurechnung von Akteuren zu einem Feld durch an-

dere Akteure des Feldes. 
Problematisch ist dies für die Feldtheorie deshalb, weil Bourdieu so-

ziale Felder als Netzwerke von Akteurspositionen definiert, deren objekti-

ve Relationen durch unterschiedliche Kapitalverfügbarkeiten definiert sind 
und die Struktur des Feldes konstituieren (vgl. Bourdieu 1998o: 20f.). Die-

se ‚akteurstheoretische‘ Definition macht es erforderlich, auch die Grenzen 

des Feldes über die oben angegeben ‚Sinngrenzen‘ (nomos, illusio) hinaus 
anzugeben.31 Bourdieu schlägt scheinbar aufgrund vergleichbarer Proble-

me ein sehr schwaches Kriterium zur Bestimmung der Feldzugehörigkeit 

vor:

„Man kann von einer Institution, einer Person, einem Akteur sagen, daß sie in 

einem Feld existieren, wenn sie auf dieses einwirken.“ (Bourdieu 2001d: 33) 

Wenn es um die Bedingungen geht, die ein Akteur erfüllen muss, um im 

Feld anerkannt zu werden, verweist Bourdieu auf Eigenschaften, „die er-

forderlich sind, um im Feld Wirkungen zu entfalten“ (Bourdieu/Wacquant 
1996: 139). Primär geht es dann bei der Analyse der (kulturellen) Felder 

nicht darum, was z.B. Kunst, Wissenschaft usw. ist, sondern wer als 

Künstler, Wissenschaftler, Politiker anerkannt werden kann (vgl. Bour-
dieu/Wacquant 1996: 130). Diese Fragen lassen sich nicht in jeder Rich-

tung auseinanderhalten, da man schließlich wissen muss, was als Kunst, 

Wissenschaft, Politik gilt, um zu wissen, wer Künstler, Wissenschaftler 
usw. ist. Umgekehrt funktioniert die analytische Trennung unproblema-

tisch, da die Bestimmung eines Textes als Literatur oder Wissenschaft 

möglich ist, ohne angeben zu müssen, wer ein Wissenschaftler ist. Es sei 
denn, man begnügt sich bei der Beantwortung der Frage damit, zu sagen, 

31 Natürlich sind auch Klassifizierungen von Akteuren ‚Sinngrenzen‘, aller-
dings keine, die eindeutige Grenzen der sozialen Praktiken markieren, son-
dern der als feldzugehörig erachteten Akteure. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 125 

dass ein Wissenschaftler jemand ist, der wissenschaftliche Texte produ-

ziert oder dass ein Schriftsteller jemand ist, der literarische Texte produ-

ziert usw. Bourdieu fragt dennoch vor allem nach den Eigenschaften von 
Akteuren, wenn er zu Recht darauf aufmerksam macht, dass die konkreten 

Kriterien historische variabel und empirisch zu erarbeiten sind: 

„Wir tun das zum Beispiel, wenn wie sagen, X oder Y ist kein Soziologe, oder 

kein richtiger Soziologe, also keiner, der den Anforderungen entspricht, die im 

Grundgesetz des Feldes, wie wir es sehen, niedergelegt sind. Solche Bemühun-

gen um die Durchsetzung und Anerkennung eines bestimmten Kompetenz- und 

Zugehörigkeitskriteriums können je nach Konjunktur mehr oder weniger erfolg-

reich sein. Daher lassen sich die Grenzen eines Feldes nur durch eine empirische 

Untersuchung bestimmen.“ (Bourdieu/Wacquant 1996: 130f.) 

Theoretisch bleibt dann aber die empirische Beobachtung unkontrolliert, 

und man weiß nicht, ob primär nach Eigenschaften von kulturellen Pro-

dukten oder von Produzenten zu fragen ist. Das Kriterium, das Bourdieu 
für die Zurechnung von Akteuren anführt, gibt darüber keine Auskunft und 

erscheint zudem viel zu unscharf, weil schließlich auch feldexterne Akteu-

re Effekte im Feld haben und dennoch im Rahmen der Feldtheorie nicht 
als Akteure des Feldes behandelt werden. So wirken schließlich jeweils die 

Kosumenten auf das Feld ein, wenn ihre Erwartungen und Rezeptionswei-

sen die Struktur des Feldes mitdefinieren. Gleichermaßen wirkt Politik 
durch entsprechende Gesetzgebungen auf die Felder kultureller oder öko-

nomischer Produktion ein, ohne dadurch zu einem Akteur der betreffenden 

Felder zu werden usw. 
Solche Nachfragen werfen das Konstitutionsproblem und damit auch 

das Transformationsproblem der Felder in Analogie des Henne/Ei – Pro-

blems auf: Wer oder was ist zuerst gegeben, der literarische/wissenschaft-
liche usw. Text oder der Schriftsteller/Wissenschaftler usw. Und man gerät 

mit derartigen Fragen durchaus in Beantwortungsprobleme, da beides na-

türlich notwendig ist. Der Schriftsteller, der Literatur produziert, und Lite-
ratur, die es erlaubt, eine Person als Schriftsteller zu bezeichnen. Es bleibt 

dennoch problematisch, ob ein Schriftsteller durch die Produktion einer 

bestimmten Textgattung als solcher anerkannt wird oder ob ein Text auf-
grund seines Autors als beispielsweise literarischer anerkannt wird. Beides 

ist denkbar und historisch plausibel. Augenfällig ist an Bourdieus Kriterien 

jedoch, dass sie die Grenzproblematik tendenziell einseitig auf Akteurs-
dispositionen beziehen und die (möglicherweise) eigenständige Logik von 

Zurechnungsprozessen z.B. kultureller Produkte vernachlässigt. In der Lo-

gik der Theorie der Felder definieren die Eigenschaften der Akteure noch 
die Anerkennung ihrer kulturellen Produkte im Feld. Verfügen sie über die 

historisch etablierten und legitimierten Fähigkeiten und Dispositionen, so 

ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass sie im Feld als zugehörig anerkannt 
werden. Hinsichtlich des Transformationsproblems erscheint es dann 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

schwierig, verständlich zu machen, wie Akteure, die den etablierten An-

forderungen des Feldes nicht entsprechen, als Neulinge und Häretiker im 

Feld Anerkennung finden können.32 Worauf also beruhen die Möglichkei-
ten für Neulinge und zudem für häretische Neulinge überhaupt, einen Fuß 

ins Feld zu bekommen? Hinsichtlich des Konstitutionsproblems stellt sich 

zudem die Frage, wie ein Akteur über feldspezifische Eigenschaften ver-
fügen kann, bevor sich das Feld autonomisiert hat. 

Wie sich solche Theorieprobleme vermeiden ließen, lässt sich exem-

plarisch an Webers Konzept der Wertsphären in der Lesart und Systemati-
sierung durch Schluchter (Schluchter 1998) und Luhmanns Konzept ge-

sellschaftlicher Funktionssysteme vorführen. Im Fall von Weber treten die 

benannten Probleme in dieser Form nicht auf, da er die Definition der 
Wertsphären nicht an spezifische Akteure bindet, sondern an die Entfal-

tung und Rationalisierung bestimmter Wertbereiche als ideeller Ordnun-

gen, deren Aktualisierung dann erst an Akteure gebunden wird, die ihre 
materiell interessierten Handlungen von den Ideen der Wertsphäre orien-

tieren lassen. Sie definieren jedoch nicht die Sphäre selbst, sondern eine 

korrespondierende Lebensordnung (vgl. Schluchter 1998: 96ff.). 
Eine weitere Theorieoption, die das Akteursproblem zur Definition 

ausdifferenzierter sozialer Bereiche unterläuft, bietet Luhmanns System-

theorie an. Funktionssysteme der modernen Gesellschaft sind bei ihm von 
vornherein reine Kommunikationssysteme – wie alle sozialen Systeme nur 

aus Kommunikationen bestehen (vgl. Luhmann 1984: 191ff. und Göbel 

2000: 79ff.) –, in denen Kommunikationen vermittelt durch Programme
und symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien einem Code zuge-

ordnet werden, der die Grenze zu anderen Funktionssystemen systematisch 

und mit Ausschließlichkeit bestimmt (vgl. Luhmann 1997: 332ff. und 
743ff.). Wissenschaftliche Kommunikation wird dann beispielsweise nach 

historisch variablen Programmen (Theorien/Methoden) den Werten wahr/ 

falsch zugeordnet, politische Kommunikation mit den Programmen der 
Parteien den Werten Macht/Keine Macht; rechtliche Kommunikation mit 

der gesetzlichen Programmierung recht/unrecht; künstlerische Kommuni-

kation schön/hässlich usw. Die Zurechnung von Kommunikationen zu 
einem System erfolgt durch ihre entsprechende Form, die historisch varia-

bel definiert ist. 

Sowohl bei Weber als auch bei Luhmann stellt sich das Problem der 
Zuordnung von Akteuren zu einem sinnhaft abgegrenzten sozialen Hand-

lungs- bzw. Kommunikationsbereich in dieser Form nicht, da hier deutlich 

auf sinnhaft spezifisch wertorientierte Handlungen (Weber) bzw. spezifi-
sche codeorientierte Kommunikationen (Luhmann) abgestellt wird und 

nicht oder zumindest nicht primär auf Eigenschaften (Habitus) der Produ-

32 „Wobei gerade solche Leute oft Merkmale aufweisen, mit denen sie dort ei-
gentlich gar nicht sein dürften, mit denen sie von Vornherein hätten elimi-
niert werden müssen.“ (Bourdieu/Wacquant 1996: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 127 

zenten. Und damit scheint in beiden Theorien eines der Grundprinzipien 

theoretischer Begriffsbildung erreicht, das Bourdieu für die Soziologie be-

ansprucht: Die Konstruktion sozialer Phänomene wird von den Merkmals-
eigenschaften individueller Akteure abgekoppelt und auf genuin soziale 

Prozesse wie soziale Handlung und Kommunikation bezogen. Für die 

Handlung lässt sich bei Weber dann die Orientierung an einer Wertsphäre 
behaupten, für den Akteur Zugehörigkeit zu einer Lebensordnung. Die Le-

bensordnungen aktualisieren selektiv die prinzipiell umfassendere Wert-

sphäre inhaltlich.33

Man muss nun nicht in die Details der beiden Theorien gehen, um die 

Stoßrichtung der Konzepte mit Blick auf Bourdieus Theorie sozialer Fel-

der auszuwerten. Beide Ansätze rücken die Frage ins Zentrum, wie Hand-
lungen oder Kommunikationen auf eine Wertsphäre oder ein Funktions-

system bezogen werden und nicht die Frage danach, welche Eigenschaften 

ein Akteur haben muss, um einem Feld zugehören zu können. Dass Bour-
dieu die Kriterien der Zurechnung so dominant an den Akteur und seine 

Eigenschaften bindet, wie es in den eingangs angeführten Zitaten zum 

Ausdruck kommt, kann durchaus verwundern, weil Bourdieu in seinen 
Studien doch ganz ähnlich wie Schluchter mit Weber (Sinnorientierung) 

oder Luhmann (Codes und Programme) zunächst danach fragt, wie die Zu-

rechnung eines Akteurs zu einem Feld historisch spezifisch erfolgt. Für die 
abstrakte Erarbeitung der Logik solcher Zurechnungsprozesse können die 

Kriterien zudem deutlich schärfer gefasst werden, als Bourdieu es selbst 

mit dem Verweis auf die Wirkungen getan hat, die ein Akteur im Feld hat.
Am Beispiel kultureller Felder lässt sich für die Logik der Zurech-

nungsprozesse zunächst beobachten, dass das feldspezifische Kapital als 

eine je besondere Ausprägung symbolischen Kapitals konstruiert wird. 
Symbolisches Kapital ist aber in der Theorie der Praxis nichts anderes als 

das Ergebnis eines Zurechnungsprozesses: Die Akteure eines Feldes er-

kennen andere Akteure als Akteure des Feldes an oder nicht. Darüber hi-
naus variiert der Grad der Anerkennung, so dass das symbolische Kapital 

jeweils sozial ungleich verteilt ist und je nach Verfügbarkeit die Position 

des Akteurs im Feld definiert. Die Frage nach der Zurechnung symboli-
schen Kapitals lautet dann: Aufgrund welcher Kriterien wird wer zu einem 

33 So formuliert Schluchter: „Freilich reicht dies noch nicht aus, um die Dyna-
mik der Interessen in bestimmte Bahnen zu lenken. Dazu bedarf es vielmehr 
der Mittel und Wege, die zeigen, wie die durch das Weltbild ausgezeichneten 
Glücks- und Heilsgüter zu erreichen sind. Erst die Institutionalisierung eines 
Weltbildes entscheidet darüber, welche symbolisch vorgestellten Möglich-
keiten selektiv genutzt und wie dadurch Antriebe des Handelns gerichtet 
werden. Nicht auf die theologischen Lehren, sondern auf die durch eine reli-
giöse Lebensordnung gestifteten ‚psychologischen und pragmatischen‘ Zu-
sammenhänge kommt es Weber bekanntlich in seiner Religionssoziologie 
an. Lebensordnungen sind deshalb gewissermaßen Mittler zwischen Ideen 
und Interessen und insofern durch eine doppelte Kontingenz, aber auch 
durch eine doppelte Selektivität gekennzeichnet.“ (Schluchter 1998: 90) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

soziohistorischen Zeitpunkt in einem sozialen Feld anerkannt? Die Ant-

wort lautet aber zunächst nicht wie bei Bourdieu: ‚Derjenige, der habituell 

im Verbund mit der feldspezifischen illusio und dem feldspezifischen no-
mos am besten passt‘, sondern zunächst: ‚Derjenige, in dessen Kulturpro-

dukten die Regeln erfüllt sind, die für die bereits im Feld oder in der Kons-

titutionsphase des Feldes etablierten Akteure zu dieser Zeit gelten‘; zu-
mindest müssen die Regeln hinreichend erfüllt sein, um zu interessieren 

oder auch zu provozieren. 

Auch wenn die Art und Weise, in der ein Akteur die betreffenden Re-
geln erfüllt oder mit ihnen bricht, wiederum habituell (mit-)begründet ist, 

so findet sich bei Bourdieu dennoch kein simpler Automatismus, der die 

Positionierungen, die jemand im Feld in seinen Produkten hervorbringt, al-
lein aus seinem Habitus erklärbar macht. Bourdieu geht vielmehr davon 

aus, dass die Habitus im Verbund mit den Machtstrukturen des Feldes auf 

einen Raum der Positionierungen treffen, den er als Raum des Möglichen
beschreibt. Anders formuliert: Die bestehenden kulturellen Formen des 

jeweiligen Feldes begrenzen den Raum des Möglichen; und der Habitus 

des Akteurs entscheidet lediglich darüber, welche der Möglichkeiten er 
tendenziell aktualisiert oder modifiziert: 

„Die Beziehung zwischen Positionen und Positionierungen ist alles andere als 

mechanisch. Zwischen sie schiebt sich gewissermaßen der Raum des Möglichen, 

das heißt der Raum vollzogener Positionierungen, wie ihn die Wahrnehmungska-

tegorien eines bestimmten Habitus erfassen, nämlich als Raum, der von Positio-

nierungen strukturiert und ausgefüllt ist, die sich hier als objektive Möglichkei-

ten, als ‚machbar‘ abzeichnen: ‚Bewegungen‘, die man ins Leben rufen, Zeit-

schriften, die man gründen, Gegner, die man bekämpfen, Positionierungen, die 

man ‚hinter sich lassen‘ kann usw. Der Raum des Möglichen deckt die vorhan-

denen Dispositionen auf.“ (Bourdieu 1999: 371) 

Auch wenn Bourdieu im Zitat sein Augenmerk am Ende doch wieder auf 

die Habitusdispositionen lenkt – er führt weitere Überlegungen an, wie 

verschiedene Räume des Möglichen bei identischen Habitus unterschiedli-
che Dispositionen wachrufen könnten –, so lässt sich doch sehen, wie man 

sich die Wahrnehmung (das Erkennen) und die Anerkennung von Akteu-

ren im Feld vorzustellen hat: Erkannt und anerkannt werden zunächst die 
Positionierungen, und auf der habituellen Ebene entscheidet sich die Be-

wertung der Positionierungen. Letztere kann dann wiederum nicht beliebig 

gegen die Regeln des Feldes erfolgen, sondern muss für die anderen Ak-
teure erkennbar und auch anerkennbar sein.34

34 So kann man das folgende Beispiel zumindest auch lesen: „Wenn sie einen 
Mathematiker ausstechen wollen, muß es mathematisch gemacht werden, 
durch einen Beweis oder eine Widerlegung. Natürlich gibt es immer auch die 
Möglichkeit, daß ein römischer Soldat einen Mathematiker köpft, aber das 
ist ein ‚Kategorienfehler‘, wie die Philosophen sagen. Pascal sah darin einen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 129 

Mit Blick auf das Transformationsproblem bedeutet das, dass die Ab-

weichungen, die durch neue Habitus in ein (kulturelles) Feld gelangen, 

hinreichend an den Regeln des Feldes orientiert sein müssen. Und wenn 
man diese Logik für das Konstitutionsproblem auslegt, bedeutet sie, dass 

auch in diesem Fall vor der Autonomisierung des Feldes entsprechende 

Praktiken schon vorhanden sein müssen, die nach Regeln ablaufen, die die 
Konstitution des Feldes zunächst befördern und nach Abschluss der Kons-

titutionsphase beständig modifiziert werden. So gibt es vor der Konstitu-

tion des relativ autonomen Feldes der Kunst in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts (vgl. Kap. 4.3) schon lange Formen der Kunstproduktion, al-

so zum Beispiel Bilder, fiktionale Texte, Musik und deren Unterteilun-

gen.35 Die Formen der Kulturprodukte wechseln ja zum Beispiel nicht un-
mittelbar im Anschluss an die Auflösung des Mäzenatentums, sondern 

modifizieren sich langsam mit dem Aufkommen neuer, autonomer Krite-

rien der Kunstproduktion.36

An diese ausdifferenzierten Bereiche sozialer Praktiken können dann 

wiederum habituelle Erwartungen geknüpft werden. Dies führt Bourdieu 

in den Regeln der Kunst am Beispiel der Bohème vor, die als Vorbild für 
die Figur und den Lebenstil des autonomen Künstlers, letztlich für seinen 

Habitus, gewirkt haben (vgl. Bourdieu 1999: 93ff.). In der Konstitutions-

phase eines Feldes, in der verdichtete Erwartungen an den Habitus der Ak-
teure noch nicht bestehen sowie die Spielregeln zunächst ihre erste Gestalt 

annehmen, hängen die jeweiligen Praktiken zwar vom Raum des Mögli-

chen ab, die Dispositionen, die sie wachrufen, sind aber noch keine des 
später autonomen Feldes: 

„Nachdem die Beschaffenheit des intellektuellen Feldes in seiner Konstituie-

rungsphase dargelegt wurde – jener heroischen Periode, in der die Prinzipien der 

Autonomie, die sich in der Folge in objektive, der Logik des Feldes immanente 

Mechanismen umwandeln werden, zu einem Großteil noch auf Dispositionen 

und Handlungen der Akteure beruhen –, soll im folgenden ein Modell des Zu-

stands des literarischen Feldes entworfen werden, der sich in den achtziger Jah-

ren des vorigen Jahrhunderts herstellt.“ (Bourdieu 1999: 187) 

Solche Mechanismen, die die Eigenlogik relativ autonomer Felder auf 
Dauer stellen, können dann je nach Feld verschieden ausgeprägt und ver-

Akt der Tyrannei, die darin besteht, in einer Ordnung eine Macht zu benut-
zen, die einer anderen angehört.“ (Bourdieu 1998o: 28) 

35 Bourdieu beobachtet bspw. die Gliederung der Literatur am Beispiel von 
Gattungen, die wiederum auf das jeweilige Publikum bezogen werden kön-
nen (vgl. Bourdieu 1999: 187ff.). 

36 Beispielsweise hat ein Renaissancemaler wie Giotto di Bondone als Wegbe-
reiter moderner, diesseitsorientierter Kunst nicht aufgehört, religiöse Motive 
zu verwenden. Er hat aber die Motive aus der bedeutungsperspektivischen
Darstellungsweise herausgelöst und im Ansatz eine perspektivische Darstel-
lung entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

bindlich sein. Vorgreifend kann zwischen Feldern unterschieden werden, 

in denen die Anerkennungsmechanismen für Akteure stark institutionali-

siert sind oder eben kaum institutionalisiert sind. Ein Beispiel für ein Feld 
mit hohem Institutionalisierungsgrad ist das juristische, in dem Akteure 

eine festgelegte Ausbildung erfolgreich absolvieren müssen, die in ent-

sprechenden Titeln objektiviert ist (vgl. Kap. 4.4.1). Einen vergleichsweise 
niedrigen Institutionalisierungsgrad hat das Feld der Kunst, in dem die Zu-

gehörigkeit durch Anerkennung im Verbund mit den aktuellen Spielregeln 

selbst Gegenstand fortwährender Kämpfe ist (vgl. Kap. 4.3). Es gibt keine 
vergleichbar obligatorische Ausbildung, die in Form von Titeln dauerhaft 

zu symbolischem Kapital transformiert werden könnte. Es besteht viel-

mehr mit dem Kunsthandel, der Kunstkritik und dem Ausstellungswesen 
eine institutionelle Infrastruktur, die maßgeblich über die Verteilung des 

künstlerischen Kapitals verfügt. 

Zwischen den Extremen einer starken oder niedrigen Institutionalisie-
rung der Mechanismen der Zurechnung liegen Felder, in denen zwei Sor-

ten von Kapital nebeneinander bestehen, die die Positionen im Feld auf 

unterschiedlichen Wegen zuweisen. Als Beispiel kann die Wissenschaft 
dienen, in der einerseits ein rein symbolisches Kapital der Anerkennung 

wissenschaftlicher Leistungen vorherrscht, das nur durch das Erkennen 

und Anerkennen wissenschaftlicher Arbeiten verteilt wird und dem Akteur 
dadurch seine Position im Feld verschafft (vgl. Bourdieu 1998o: 31ff.). 

Daneben besteht ein institutionelles (wissenschaftliches) Kapital, über das 

Akteure verfügen, die zentrale Positionen in wichtigen Institutionen des 
wissenschaftlichen Feldes innehaben (beispielsweise Redaktionsposten bei 

wichtigen Zeitschriften; Mitgliedschaften in Gremien, die über Mittelver-

teilungen und Forschungsförderung entscheiden usw.). Den Unterschied 
kann man dadurch verdeutlichen, dass für die Akkumulation institutionel-

len Kapitals im wissenschaftlichen Feld Titel, also Formen institutionali-

sierten kulturellen Kapitals, notwendig sind. Für das symbolische Kapital 
ist dies nicht in gleichem Maße notwendig, da denkbar bleibt, dass ein Au-

todidakt wissenschaftliche Leistungen vollbringt, die ihm im Feld die ent-

sprechende Anerkennung verschaffen – denkbar ist dies, auch wenn solche 
Karrieren nicht sehr wahrscheinlich sind. 

Die Pointe der Betonung einer solchen Zurechnungslogik liegt nun da-

rin, dass man mit den Mitteln der Theorie der Praxis darauf verwiesen ist, 
neben den habituellen Dispositionen und ihrer Beziehung zu den objekti-

ven Kräfteverhältnissen in den Feldern verstärkt zu untersuchen, wie zu 

historisch zu bestimmenden Zeiträumen in einem Feld Praktiken und Ak-
teure zugerechnet und damit anerkannt werden. Wie müssen also vor allem 

Praktiken beschaffen sein, die hinreichend im Feld anschlussfähig sind, 

um ihre Produzenten als Akteure des Feldes anzuerkennen. Der feldzuge-
hörige Akteur ist dann eine Resultante solcher Zurechnungsprozesse, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 131 

durch institutionalisierte Absicherungen verwahrscheinlicht und damit auf 

Dauer gestellt werden können. 

Durch eine solche Ergänzung der Theorie der Felder würde der Blick 
stärker auf die historisch variable Typik oder Form feldspezifischer Prakti-

ken gerichtet.37 Wenn sich soziale Felder durch spezifische soziale Prakti-

ken (wissenschaftliche, politische, wirtschaftliche, künstlerische usw.) de-
finieren lassen, dann wird die Grenzbestimmung sozialer Felder insofern 

weniger problematisch, als Felder auch als ein Zusammenhang sinnhaft 

aufeinander verweisender sozialer Praktiken, Handlungen und (kultureller) 
Produkte verstanden werden können, die andere Praktiken, Handlungen 

und Produkte ausschließen. 

3.10 Geschichte und Soziologie  

Die Diskussion der Problematik, Grenzen der Felder zu bestimmen, hat 

dazu geführt, die historische Dimension der Feldtheorie zu markieren. 

Damit bewegt sich die bisherige Diskussion, die die Feldtheorie vor allem 
in ihrem genetischen Problembezug und ihrer methodologischen Dimen-

sion beschrieben hat, auf den Übergang zu den materialen Studien der mo-

dernen Gesellschaft zu. Allerdings ist die disziplinäre Problematik von So-
ziologie und Geschichte voranzustellen, da mit ihr nicht nur eine begrün-

dete Entscheidung für eine historisch arbeitende Soziologie verbunden, 

sondern auch ein Teil des Konstruktionsweges der modernen sozialen 
Welt vorgezeichnet ist. 

Die kontroverse Diskussion des Verhältnisses von Geschichtswissen-

schaft und Soziologie beschäftigt die beiden Disziplinen nahezu seit ihren 
Gründungsphasen. Die inhaltlichen wie auch teils methodischen Nähen 

haben stets dazu gezwungen, zu reflektieren, was eigentlich den Unter-

schied zwischen Soziologie und Geschichtswissenschaft ausmacht. 
Schließlich teilen sich beide Wissenschaften mit der umfassenden sozialen 

Welt einen Gegenstandsbereich. Sie konstruieren diesen allerdings zumeist 

mit unterschiedlichem Erkenntnisinteresse, aber nur teilweise mit unter-
schiedlichem methodischem Zugriff (vgl. Wehler 1972b: 13). Der Unter-

schied wurde lange Zeit und wird auch heute noch oftmals unreflektiert an 

einer Aufgabenteilung festgemacht, die Donald MacRae (Mac Rae 1957: 
302) spöttisch auf die Formel zugespitzt hat: „Sociology is history with the 

hard work left out; history is sociology with the brains left out.“ Der So-

ziologie wird dabei unterstellt, zumeist auf Basis unzureichender histori-
scher Primärquellenanalysen, vorschnell aus einmaligen historischen Pro-

zessen auf allgemeine soziologische Strukturaussagen zu schließen. Um-

37 Aus ähnlichen Gründen, aber mit anderen Theorie- und Problembezügen, 
versucht Rainer Diaz-Bone zu zeigen, dass Bourdieus Theorie der Praxis 
diskurstheoretisch erweitert werden muss (vgl. Diaz-Bone 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

gekehrt wird der Geschichtswissenschaft vorgeworfen, die Liebe zum De-

tail in Detailversessenheit zu übertreiben und dabei nicht zu berücksichti-

gen, dass auch in das noch so rechtschaffene Primärquellenstudium theore-
tische Annahmen ragen, die dann im schlechtesten Fall gänzlich unreflek-

tiert und damit unkontrolliert bleiben. Diese Einschätzung trifft allerdings 

nicht auf die Disziplinengeschichte insgesamt zu, da hier eine historisch 
arbeitende Soziologie und eine sozialwissenschaftlich arbeitende Ge-

schichtswissenschaft schon vorausgesetzt werden. Beide sind aber entwe-

der nicht durchgängig oder erst recht spät in den Disziplinengeschichten 
zu finden. Die Trennung und wechselseitige Abwertung der beiden Wis-

senschaften begründet Wehler in den 1970er Jahren, in denen die Debatte 

um das Verhältnis der Wissenschaften einen Höhepunkt hat, mit den histo-
rischen Bedingungen der Etablierung der Soziologie. Vor dem Hinter-

grund der ‚doppelten Revolution‘ Ende des 18. Jahrhunderts, einerseits der 

französischen und andererseits der industriellen Revolution Englands, tritt 
die Soziologie zunächst als „kritische Oppositionswissenschaft“ auf (vgl. 

Wehler 1972b: 12). Die Geschichtswissenschaft übernahm hingegen für 

das brüchig gewordene institutionelle Gefüge affirmative Funktionen. Die 
Entwicklung der beiden Disziplinen sieht Wehler dann als Kontinuierung 

dieser begründenden Spaltung: 

„Dieser prinzipielle Gegensatz ihrer Entstehungszeit haftet bis heute dem Ver-

hältnis beider Wissenschaften an. Auch im 20. Jahrhundert blieb der Unterschied 

lange noch genauso scharf markiert – er wurde durch den Methodenstreit der 

Neokantianer, die ihren Späthistorismus gegen die Naturwissenschaften und den 

westeuropäischen Positivismus verteidigten, vielleicht sogar noch zugespitzt.“ 

(Wehler 1972b: 13) 

Dem entsprechen die Beobachtung einer weitreichenden Enthistorisierung 

der Sozial- und Geisteswissenschaften und eine damit verbundene Isola-
tion der Geschichtswissenschaft, die wiederum in den 1970er Jahren als 

Krise der Historie als strenge Wissenschaft kommuniziert wird (vgl. Ko-

selleck 1976: 17ff.)). Die Enthistorisierung, insbesondere die der Soziolo-
gie, betrifft dann allerdings zunächst nicht die erste Klassikergeneration 

des Fachs. Das Interesse an langfristigen sozialen Prozessen findet sich bei 

Durkheim und Weber, die beide eine historische vergleichende Methode 
für Soziologie umgesetzt haben, wie auch bei ihren Zeitgenossen Tönnies 

und Simmel sowie den disziplinären Wegbereitern wie Comte, Spencer 

und Marx. Ein Zurückweichen dieser dominant historischen Orientierung 
tritt erst mit einem verstärkten Interesse an Systematisierung und Theoreti-

sierung der soziologischen Wissensbestände wie auch einer verstärkten 

quantitativ empirischen Forschung ein. Dies gilt wiederum weniger für die 
europäische Soziologie als vielmehr für die nordamerikanische (vgl. Tilly 

1972: 97), die durch die auch intellektuell grausame Zäsur des Zweiten 

Weltkriegs dominant die europäische Fachentwicklung beeinflusst hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 133 

Ohne auf die Unterschiede der einzelnen nationalen wissenschaftlichen 

Felder an dieser Stelle einzugehen, lässt sich aber wohl die These verteidi-

gen, dass zunächst nach dem zweiten Weltkrieg die strukturanalytisch ar-
beitende Soziologie durchgesetzt wird und Talcott Parsons sich gleichsam 

als Feldherr inthronisieren konnte. Von der Dominanz Parsons’ auch für 

die französische Soziolgie und den Problemen, sich gegen diese Orthodo-
xie zu stellen, berichtet Bourdieu in seiner Selbstanalyse: 

„Die amerikanische Soziologie hatte als Folge der Wirkung ihres kapitolinischen 

Dreigestirns Parsons, Merton und Lazarsfeld in den Sozialwissenschaften eine 

Unzahl von Verstümmelungen und Verzerrungen vorgenommen, die es galt, 

durch eine, wie mir schien, unumgängliche Rückbesinnung auf die Schriften 

Durkheims oder Webers ungeschehen zu machen, deren beider Werk von Par-

sons vereinnahmt und entstellt worden war (vor allem schien es mir nötig, Weber 

neu zu überdenken, um ihn von der neokantianischen Verkleidung zu befreien, in 

die ihn Aron, sein Wegbereiter in Frankreich, gesteckt hatte).“ (Bourdieu 2002: 

82)

Damit ist sicherlich auch gemeint, dass die Klassiker durch Parsons von 

ihren genuin historisch angelegten Erkenntnisinteressen und Erkenntnis-

richtungen entkleidet wurden, wie Dreitzel (vgl. Dreitzel 1972: 39) ver-
merkt. Eine insgesamt verstärkte Hinwendung zu historischen Fragen und 

Arbeitsweisen wird dann kurz darauf im Zuge der Modernisierungsfor-

schung beobachtet, die vornehmlich für die Diagnose und Therapie der so-
genannten Dritte-Welt-Länder lange Zeiträume der Entwicklung der west-

lichen modernen Gesellschaften heranzieht (vgl. Tilly 1972: 97). In diesem 

Zuge nimmt sich dann auch die strukturfunktionalistische Systemtheorie 
der historischen Perspektive an, allerdings nicht mit den Mitteln genuin 

geschichtswissenschaftlicher Forschung, sondern mit Hilfe einer Theorie 

der Evolution sozialer Systeme, die historisches Material zwar sortiert,  
aber selbst nicht mehr historisch zu informieren ist und zudem mit teleolo-

gisch geschichtsphilosophischer Tendenz Geschichte als Entfaltung der 

funktional spezifizierten Anpassungsleistungen im Ausgang von den west-
europäischen Entwicklungen beschreibt (vgl. Parsons 1972). Dies erfolgt, 

ohne eigentliche Kriterien dafür anbieten zu können, was es denn heißt, 

dass ein soziales System eine Adaptationsleistung erhöht hat und wie es 
die Notwendigkeit dafür überhaupt erkennen könnte. Es sei denn, man gibt 

sich damit zufrieden, das später Erreichte ganz im Sinne europäischen 

Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts auch für das Bessere zu halten. 
Für die gegenwärtige Soziologie scheint der Bezug zur historischen For-

schung vor allem für die gesellschaftstheoretisch arbeitende Soziologie 

durchgängig gegeben zu sein. Das Verhältnis der beiden Disziplinen bleibt 
dabei im klassischen Sinne aufgeteilt: Der Soziologie wird die Entwick-

lung von Strukturmodellen und bestenfalls die Formulierung von Theorien 

der Strukturänderung zugewiesen, verstanden als allgemeine evolutions-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

theoretische Modelle, die den geschichtsphilosophischen Zug allerdings 

ablegen konnten (vgl. Luhmann 1997: 569ff.). Eine starke geschichtswis-

senschaftliche Forschung im Dienste soziologischer Theorien findet sich 
aktuell mit den kritisch sich mit Parsons gegen Parsons etabliert habenden 

Neofunktionalisten um Alexander und Colomy. Die in diesem Umkreis 

entstehenden Detailanalysen historischer Prozesse, die Modelle des von 
Interessengruppen gesteuerten sozialen Wandels bevorzugen, finden je-

doch scharfe Kritiker, die monieren, dass so Soziologie als Soziologie auf-

gegeben würde, da sie vor lauter historischer Details nicht mehr zur Gene-
ralisierung des Wissens und damit zu Theoriebildung zurück findet (vgl. 

Schimank 1996: 239). 

Auf Seiten der Geschichtswissenschaft wird in der Abkehr von einem 
Historismus, der die Einmaligkeit historischer Abläufe untersucht und 

auch oft auf Individualentscheidungen zurechnet, im 20. Jahrhundert ver-

stärkt auf sozialwissenschaftliche und insbesondere soziologische Theo-
riemodelle und Methoden zurückgegriffen. Einen Prozess, den Eric Hobs-

bawm kürzlich nochmals als „Anti-Ranke-Reaktion“ (2004) bezeichnet 

hat, in der der eher naive Glaube an die Erklärung der Geschichte durch 
die Narration einer sich selbst in verfügbaren Dokumenten darbietenden 

objektiven Realität durch die Einsicht in den konstruktiven Charakter der 

an die historischen Abläufe herangetragenen Fragen und Problemstellun-
gen weichen musste (vgl. Hobsbawm 2004: 14 und Hobsbawm 1976: 

139). Insgesamt verbunden war damit zudem die Ablösung einer national-

staatlichen, politischen wie religiösen Geschichte durch eine sozio-öko-
nomische, die Abkehr von einer reinen Ideengeschichte und die damit ver-

bundene Hinwendung zu sozialen und materialistischen Erklärungsprinzi-

pien (vgl. Hobsbawm 1976: 141).  
Dieser Prozess lässt sich als Trend anscheinend in dieser Allgemein-

heit für die Entwicklung der Geschichtswissenschaften behaupten, auch 

wenn die Arten und Weisen je nach nationaler Tradition voneinander ab-
weichen. So sind es beispielsweise in Deutschland die Deutsche Histori-

sche Schule der Nationalökonomie und der Marxismus (vgl. Hobsbawm 

1976: 143) und in Frankreich die Orientierung an der Durkheim-Schule 
durch die Gründer der Annales-Geschichtsschreibung, die auf sozialwis-

senschaftliche Fragestellungen und Methoden orientieren. In Deutschland 

lässt sich die Abkehr vom Historismus am Streit der Nationalökonomen 
Schmoller und Menger und in der Folge an Max Webers harscher Kritik 

am Historismus der historischen Schule, vor allem im Aufsatz gegen Ro-

scher und Knies beobachten (vgl. Rossi 1987: 20ff.). Bei der französischen 
Bewegung handelt es sich um einen Autonomiekampf der Geschichtswis-

senschaft gegenüber den Sozialwissenschaften, die, wie die Durkheim-

Schule mit ihrer historisch-vergleichenden Methode, die Historie lediglich 
als Ergänzungswissenschaft verstanden und verarbeitet hat. Wiederum 

gemeinsam sind dann die weiteren Entwicklungen der institutionell auto-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 135 

nomen Geschichtswissenschaft im Bereich der Sozial- und Wirtschaftsge-

schichte, die darauf verpflichten, sozialwissenschaftliche Methoden ge-

genüber originär historischen zu integrieren. Gemeint ist damit vor allem 
eine quantitative Geschichte, die zur Erklärung der sozialen und wirt-

schaftlichen Entwicklungen hauptsächlich auf die Auswertung von Statis-

tiken zurückgreift (vgl. Kocka 1972). Die Entwicklung kann mithin auch 
als ein sukzessives Überwiegen der Strukturgeschichte gegenüber der Er-

eignisgeschichte beschrieben werden. 

Für Bourdieus Diskussion des Verhältnisses der beiden Fächer ist zu-
nächst die französische Geschichtsschreibung maßgeblich, auch wenn er, 

wie fast immer im Rahmen seines Werkes, seine Arbeiten an Weber rück-

bindet. Dennoch war die Debatte zwischen den Durkheimianern und den 
Forschern der Annales für Frankreich, und nicht nur für Frankreich, prä-

gend. Die beiden Disziplinen Soziologie und Geschichtswissenschaft wur-

den woanders kaum so sehr angenähert wie im französischen wissen-
schaftlichen Feld – vielleicht noch in Deutschland mit der Geschichte als 

historischer Sozialwissenschaft. Gegenüber einem gemeinsamen Gegner, 

der histoire historisante, entwickelte sich zwischen der Durkheim-Schule 
und Marc Bloch und Lucien Febvre, den Begründern der Zeitschrift Anna-

les d‘histoire économique et sociale, eine eher asymmetrische Komplizen-

schaft (vgl. Craig 1981: 298ff.). Die frühe Annales-Schule positionierte 
sich in der Position des Häretikers beständig mit und gegen die Durkheim-

Schule, während diese umgekehrt die Annales mit Sympathie, aber den-

noch weitgehend desinteressiert bzw. immer noch als Ergänzungswissen-
schaft beobachtete. Die späteren Entwicklungen einer nouvelle histoire

nach dem Zweiten Weltkrieg haben sich allerdings weitgehend von dem 

Erbe der Durkheim-Schule abgesetzt und die Annales stärker in Richtung 
der Erforschung der symbolisch-kulturellen Dimension sozialen Lebens 

orientiert. Zunächst im Rahmen der Mentalitätsgeschichte, dann in stärke-

rer Anbindung an ethnologische und neuere kultursoziologische For-
schungsmethoden und Theorien. Und diese Anbindung an Ethnologie und 

Kultursoziologie, einer Art historischer Anthropologie, schließt in Frank-

reich explizit auch an die bildungs- und kultursoziologischen Studien 
Bourdieus der 1960er und 1970er Jahre an (vgl. Raphael 1994: 386f.). Ne-

ben Analysen einer longue durée vor allem der Sozial- und Wirtschaftsge-

schichte treten nun auch Analysen der kulturell-symbolischen Diskontinui-
täten und im Vergleich zu den traditionellen Annales marginale Themen, 

wie „Marginalität, Volkskultur, Medizingeschichte, oder Mentalitäten und 

Religion“ (Raphael 1994: 401).  
Auch wenn Bourdieu Einfluss auf die Entwicklung der nouvelle histoi-

re in Frankreich geübt hat (Bourdieu 2004m: 98), so ist doch nicht dieser 

historische Sachverhalt das hier interessierende Thema. Darüber hinaus 
geht es vielmehr um Bourdieus Verhältnisbestimmung der beiden Wissen-

schaften und ihren Einfluss auf seine eigene Theorie- und Forschungspra-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

xis. Bourdieu beschreibt in einigen Gesprächen mit Historikern, dass die 

Trennung der beiden Disziplinen, ähnlich wie dies Wehler für die Grün-

dungsphasen dargestellt hat, weitgehend rein institutionelle Gründe und 
weniger wissenschaftliche bzw. wissenschaftstheoretische Gründe hat. 

Bestes Beispiel für Frankreich sind ihm dabei die Historiker der Annales,

die um die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung und ihre Auto-
nomisierung gegenüber den restlichen Sozialwissenschaften gekämpft ha-

ben, wobei die Position des Häretikers auf Dauer zu einer gleichermaßen 

die Soziologie abwertenden Positionierung geführt hat, die umgekehrt von 
der Soziologie der Geschichtswissenschaft gegenüber eingenommen wur-

de (vgl. Bourdieu 2004m). Die wechselseitige Verdrängung der Diszipli-

nen führt zur wechselseitigen Ignoranz – trotz der durchaus vorhandenen 
inhaltlichen und methodischen Nähen. Befördert wird diese Tendenz durch 

fruchtlose Diskurse, die sich in den Abstraktionshöhen der Wissenschafts-

theorie bewegen und die einzelnen Disziplinen zu begründen und gegenei-
nander abzugrenzen suchen, ohne die inhaltliche Arbeit und deren Pro-

bleme noch ernsthaft in den Blick zu bekommen oder auch nur inhaltlich 

und methodisch irgendetwas beizutragen. Hier ist eine Grundeinstellung 
von Bourdieus Arbeit angesprochen, in der erneut seine Abneigung ge-

genüber der theoretizistischen Theorie zum Ausdruck kommt, die häufig, 

zumindest seiner Ansicht nach, von jenen betrieben wird, die den fachli-
chen Grundanforderungen konkreter Forschung kaum entsprechen können 

und statt dessen unentscheidbare Diskurse anzetteln, mit denen sie sich ih-

re eigene wissenschaftliche Existenzberechtigung erarbeiten (vgl. Bour-
dieu 2004m: 108f.). Mehr als zwei Jahrzehnte zuvor moniert auch Charles 

Tilly die Langeweile und auch Hybris, die mit den wissenschaftstheoreti-

schen Debatten verbunden sind, die Hempel in die Geschichtswissenschaft 
und auch die Sozialwissenschaften hineingetragen hat (vgl. Tilly 1972: 

98f.). Wie schon Max Weber 1906 in seinem Text „Objektive Möglichkeit 

und adäquate Verursachung in der historischen Kausalbetrachtung“ (We-
ber 1985: 271) sehr deutlich und klar gegen den Intuitionismus des Histo-

rismus eingewandt hat, lässt sich das historische und soziologische Ver-

stehen und Erklären nicht sinnvoll unterscheiden und gegeneinander ab-
grenzen. Einen unmittelbaren, einfühlenden Zugang zu den historischen 

Primärquellen gibt es in der Geschichtswissenschaft genauso wenig wie es 

für die Soziologie so einfach möglich ist, in der historischen Fülle der so-
zialen Wirklichkeit einige wenige Gesetze zu finden, die zukünftige Ent-

wicklungen deduktiv und damit mit Falsifikationsanspruch prognostizier-

bar machte. Nomologisches Erfahrungswissen über das Handeln einzelner 
ist für Weber zwar hilfreich und notwendig, es reicht aber nicht zu einer 

Gesetzeserklärung, sondern dient der Beurteilung der Adäquanz der Ideal-

typischen Konstruktion historischer oder allgemein sozialer Prozesse. 
Dennoch verweisen die Notwendigkeit dieses nomologischen Erfahrungs-

wissens, das der alltäglichen sozialen Praxis entspringt, und die weitere 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 137 

Notwendigkeit, dass auch in historischen Erklärungen kausale Zurechnun-

gen auf Handlungen, Personen und andere Sachverhalte nur selektiv, nach 

im Historismus verdrängten Prämissen und Kriterien erfolgen, darauf, dass 
eben in jeder Tatsache Theorie steckt (vgl. Weber 1985: 275). Die umge-

kehrte Absage an die Gesetzeserklärung im Sinne der nomothetischen Na-

turwissenschaften findet sich im Objektivitätsaufsatz, wenn Weber 
schreibt:

„Daß es sich dabei stets, auch bei allen sog. ‚wirtschaftlichen Gesetzen‘ ohne 

Ausnahme, nicht um im engeren, exakt naturwissenschaftlichen Sinne ‚gesetzli-

che‘, sondern um in Regeln ausgedrückte adäquate ursächliche Zusammenhän-

ge, um eine hier nicht näher zu analysierende Anwendung der Kategorie der ‚ob-

jektiven Möglichkeit‘ handelt, tut diesem Satz nicht den mindesten Eintrag. [...] 

Was sich nun als Resultat des bisher Gesagten ergibt, ist, daß eine ‚objektive‘ 

Behandlung der Kulturvorgänge in dem Sinne, daß als idealer Zweck der wis-

senschaftlichen Arbeit die Reduktion des Empirischen auf ‚Gesetze‘ zu gelten 

hätte, sinnlos ist. Sie ist dies nicht etwa, wie oft behauptet worden ist, deshalb, 

weil die Kulturvorgänge oder etwa die geistige Vorgänge ‚objektiv‘ weniger ge-

setzlich abliefen, sondern weil 1) Erkenntnis von sozialen Gesetzen keine Er-

kenntnis des sozial Wirklichen ist, sondern nur eins von den verschiedenen 

Hilfsmitteln, die unser Denken zu diesem Behufe braucht, und weil 2) keine Er-

kenntnis von Kulturvorgängen anders denkbar ist, als auf der Grundlage der Be-

deutung, welche die stets individuell geartete Wirklichkeit des Lebens in be-

stimmten einzelnen Beziehungen für uns hat. In welchem Sinn und in welchen

Beziehungen dies der Fall ist, enthüllt uns aber kein Gesetz, denn das entscheidet 

sich nach den Wertideen, unter welchen wir die ‚Kultur‘ jeweils im einzelnen 

Falle betrachten. ‚Kultur‘ ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und 

Bedeutung bedachter endlicher Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des 

Weltgeschehens.“ (Weber 1985: 179f.) 

An diesem Zitat von Weber ist nun mit Blick auf Bourdieus Positionierung 

zum Verhältnis von Geschichte und Soziologie, wie auch für sein Verhält-

nis zur soziologischen Theorie allgemein, gleich mehreres interessant: ei-
nerseits die Hervorhebung der kausalen Zurechnung mit Hilfe der Katego-

rie der objektiven Möglichkeit und andererseits die Reflexion des Wissen-

schaftlers auf seinen kulturellen Standort und die Wertideen, die die Aus-
wahl seiner Untersuchungsgegenstände anleiten. Zunächst also ist die Ge-

schichtsschreibung von kausalen Zusammenhängen nichts anderes als ein 

Verfahren der kausalen Zurechnung. Ein solches ruht aber eben auf Selek-
tionen nicht nur des Quellenmaterials, sondern auch der Deutung und der 

kausalen Reihung. Die Logik der Zurechnung erfolgt dabei durch die Kon-

struktion alternativer objektiver Möglichkeiten eines historischen Verlaufs, 
um so den tatsächlichen historischen Prozess aus der Fülle der Ereignisse 

idealtypisch zu deuten. Das historische Geschehen kennt solche Möglich-

keiten zwar nicht, sondern verläuft, wie es verlaufen ist; aber  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

„die ‚Geschichte‘ kennt sie immer, vorausgesetzt, daß sie Wissenschaft sein will. 

In jeder Zeile jeder historischen Darstellung, ja in jeder Auswahl von Archiva-

lien und Urkunden zur Publikation, stecken ‚Möglichkeitsurteile‘ oder richtiger: 

müssen sie stecken, wenn die Publikation ‚Erkenntniswert‘ haben soll“ (Weber 

1985: 275). 

Vor dem Hintergrund nomologischen Erfahrungswissens werden die histo-
rischen Geschehnisse als eine Möglichkeit neben anderen ebenso mögli-

chen Möglichkeiten idealtypisch vermittels von Abstraktionen konstruiert 

und ihr Hergang durch Abgrenzung variiert gedachter Verläufe gedeutet. 
Fundiert ist dieser logische Prozess der Analyse in der grundlegenden 

Auswahl des Erkenntnisobjekts auf der Basis von Wertideen, die bestimm-

te historische Abläufe für den Forscher (kultur-)wichtig und interessant 
machen und andere vernachlässigen lassen. Darin steckt der klare Hinweis 

auf die kulturelle Wertgebundenheit jeglicher kulturwissenschaftlicher 

Forschungen, welcher Disziplin auch immer sie zugeordnet werden. 
Die Kausalzurechnung durch den Bezug auf einen Raum objektiver 

Möglichkeiten beinhaltet für Weber, dass die historische Forschung zu-

gleich Isolation singulärer Ereignisse und Prozesse betreibt und die Gene-
ralisierung von Erfahrungsregeln vornimmt, die mögliche Abläufe kons-

truierbar machen. Mit der Darstellung der Logik der Forschung wird somit 

schon die schulische Unterscheidung rein ideographischer versus rein no-
mothetischer Wissenschaften für Geschichte und Sozialwissenschaften, 

geradezu für alle Kulturwissenschaften hinfällig. Und mit dieser Argumen-

tation Webers gegen den Historismus lässt sich erneut Bourdieus Position 
schärfer erkennen, der mit Weber sowohl Historiker als auch Soziologen 

auf eine stärkere wechselseitige Bezugnahme zu verpflichten sucht. Dies 

vor dem Hintergrund der Befürwortung einer Aufhebung der Grenze zwi-
schen Geschichte, Soziologie, historischer Anthropologie und Ökonomie:  

„Weber kann Historikern jedenfalls die Kunst lehren, angesichts einzelner Ge-

genstände ‚universelle‘ Fragen zu stellen (und demgemäß ihr Objekt zu konstru-

ieren), und die aufgrund ihres Standpunkts ehrgeizigeren und eingebildeteren 

Soziologen können von ihm lernen, ihre Fragen universellen Anspruchs ange-

sichts konkreter Fallstudien zu stellen.“ (Bourdieu 2004g: 23) 

Unschwer lässt sich an dieser Textstelle Bourdieus grundlegende For-

schungsstrategie erkennen, die er zumeist nicht mit Weber, sondern mit 
Bachelards Formel: ‚das Besondere als Fall des Möglichen zu behandeln‘, 

auf den Punkt bringt. Und Bourdieu scheint auch eine ähnliche Vorstel-

lung des Verhältnisses beider Wissenschaften im Sinn zu haben, wenn er 
davon ausgeht, dass ihre Trennung eine institutionelle, damit gegenüber 

Gegenstand und Methode rein artifizielle ist. So sieht Bourdieu anschei-

nend tatsächlich kaum einen Unterschied zwischen einer, freilich in einem 
sehr speziellen Sinne gemeinten, Geschichtswissenschaft und einer, wiede-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 139 

rum in einem sehr spezifischen Sinne gemeinten, Soziologie. Die eine, die 

Geschichtswissenschaft, stellt er sich vor als eine „historische Soziologie 

der Vergangenheit“, die andere, die Soziologie, als „eine Sozialgeschichte 
der Gegenwart“ (vgl. Bourdieu 2004m: 104). Auch wenn diese Definitio-

nen mit Blick auf Überschneidungen in Gegenstandsbereich und Methode 

ihre Berechtigung haben und auch wenn hier die Disziplinen in einer idea-
len Praxis wechselseitiger Bezugnahme und Befruchtung gedacht werden, 

so handelt man sich mit einer solchen Bestimmung doch das sehr theoreti-

sche Problem ein, wie denn diese sehr vagen Zeitbegriffe Vergangenheit 
und Gegenwart ‚trennscharf‘ verwendet und als definierendes Kriterium 

wissenschaftlicher Disziplinen eingeführt werden können. Vergangen ist 

zwar alles, was nicht gegenwärtig oder zukünftig ist, aber was soll dann 
Gegenwart bedeuten? Gegenwart kann man ja nur als das begreifen, was 

weder vergangen, noch zukünftig ist. In diesem Fall hängt man aber an 

einer Definition, die einen zeitlich kaum benennbaren, erst recht nicht er-
forschbaren zeitlichen Bereich des punktuellen Umbruchs von Vergangen-

heit in Zukunft von Moment zu Moment fixiert. Dies kann aber wiederum 

kaum gemeint sein. Vielmehr scheint hier Gegenwart als jüngere Vergan-
genheit gedacht, im Gegensatz zu einer älteren Vergangenheit, die dann 

auch direkt ‚Vergangenheit‘ genannt wird. Die Bestimmung einer ‚jünge-

ren Vergangenheit‘ bereitet dann das eigentlich unlösbare Problem, zu 
welchem historischen Zeitpunkt man diese Gegenwart beginnen lassen 

will. 18., 19. oder 20. Jahrhundert? Und dann: Welches historisch kultur-

bedeutsame Ereignis soll die Zäsur von Vergangenheit und Gegenwart 
markieren? Ohne dass Bourdieu diesen gedanklichen Schritt macht, lässt 

sich doch mit Bourdieu im Rekurs auf Webers kulturelle Wertidee über 

Weber und Bourdieu hinaus an dieser Stelle weiterdenken: 
Zunächst kann die reflexive Denkfigur, die in Webers Selektionskrite-

rium der kulturellen Wertideen angelegt ist, mit Bourdieus von vornherein 

reflexiv angelegte Feldtheorie präzisiert werden. Die Konstruktion eines 
Feldes meint ja sehr grundlegend die Konstruktion eines Raumes objekti-

ver Möglichkeiten der Positionen und Positionierungen von Akteuren zu 

einem spezifischen historischen Zeitpunkt – und dies weiter eingebettet in 
eine historische Konstellation der sozialen Welt insgesamt. Der Feld- als 

Strukturbegriff erlaubt Bourdieu also die präzisere Erfassung der Mög-

lichkeiten, die für einen Wissenschaftler zu einem spezifischen Zeitpunkt 
bestehen, und darüber hinaus lassen sich kontrolliert Hypothesen über die 

gewählten Strategien formulieren, wenn die Position des Forschers im 

Feld genauso berücksichtigt wird wie seine Herkunft und Laufbahn im so-
zialen Raum. Das, was für einen Forscher also als kulturwichtiges Ereignis 

erscheint, hängt vom jeweiligen Stand des wissenschaftlichen Feldes und 

seiner Stellung in der sozialen Welt ab, dies nochmals spezifiziert für eine 
sozial- oder kulturwissenschaftliche Disziplin. Die Einteilung der Vergan-

genheit in kulturwichtig/irrelevant kann vermittels eines solchen Instru-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mentariums wiederum und nur historisch (re-)konstruiert werden und dies 

durch die reflexive Analyse der jeweiligen Position des Wissenschaftlers. 

Konsequenterweise und mit Blick auf die forschungspraktischen Einstel-
lungen sowohl von Weber als auch von Bourdieu dürfte dies der adäquate 

Weg zur Bestimmung dessen sein, was Bourdieu im Gespräch mit Lutz 

Raphael so voraussetzungsvoll als Selbstverständlichkeit äußert. Die Frage 
nach dem Zeitabschnitt, den die „Sozialgeschichte der Gegenwart“ er-

forscht, wird so tautologisch beantwortet: Das, was die Soziologie als Ge-

genwart zum Gegenstandsbereich hat, ist das, was die Soziologie im Laufe 
ihrer disziplinären Entwicklungen zu ihrem Gegenstandsbereich erklärt. 

Ganz in diesem Sinne fordert Bourdieu denn auch eine historisch re-

flexive Geschichtswissenschaft, die, wie eine Soziologie im besten Sinne, 
die eigenen Begrifflichkeiten beständig historisiert und damit kontrolliert 

und sich auch in diesem Verständnis dem scholastic fallacy weitestgehend 

entzieht. Über eine ‚reine‘ Ideengeschichte oder auch die von Bourdieu 
geschätzte Begriffsgeschichte von Koselleck hinaus fordert Bourdieu im 

Rekurs auf seine Feldtheorie eine „Begriffssozialwissenschaft“ (vgl. 

Bourdieu 2004m: 112)38, die neben den semantischen Feldern der Begriffe 
die korrelierenden sozialen Felder ihrer Produzenten erforscht. Bourdieu 

teilt der Geschichtswissenschaft damit dieselbe Aufgabe zu wie der Sozio-

logie: Beide konzipiert er als Wissenschaften der Aufklärung. Gerade der 
Geschichtswissenschaft wird damit die Hauptfunktion eines kulturellen 

Gedächtnisses im Verständnis soziokultureller Selbstvergewisserung und 

Identitätskonstruktion genommen, wie sie die Nationalgeschichten erfül-
len. Denaturalisierung auch der wissenschaftlichen Begriffe durch ihre 

konsequent reflexive Historisierung ist für Bourdieu eine zentrale Dimen-

sion einer historischen Soziologie wie einer soziologischen Historie. Da-
rauf die Begriffsbildung einzustellen, ist eines der Ziele von Bourdieus 

Theoriearbeit, wie er am Beispiel der Begriffs des symbolischen Kapitals

verdeutlicht. Der Begriff ist transhistorisch zu verwenden, ohne dabei 
ahistorisch zu sein. Die Art und Weise der sozialen Beziehung, in der die 

exponierte Stellung einer Person durch andere derart anerkannt wird, dass 

sie soziale Macht und Einfluss erhält, kann historisch hochgradig variie-
ren, ohne allerdings ihre Grundstruktur zu verlieren. Soziale Anerkennung 

und Zurechnung von Macht und Einfluss bleibt soziale Anerkennung 

durch andere, egal ob es sich um die Anerkennung göttlicher Berufung, 
magischer Fähigkeiten oder auch akademischer Titel handelt. Eine ver-

gleichbare Begriffskonstruktion war schon bei der Bestimmung von Feld-

38 „Sie machen den Schritt in diese Richtung, und das ist bereits außerordent-
lich wichtig. Aber es genügt nicht, eine historische Genealogie von isolierten 
Begriffen aufzustellen. Um die Begriffe wirklich zu historisieren, muß man 
eine soziohistorische Entstehungsgeschichte der unterschiedlichen semanti-
schen Felder machen, in dem zu jedem Zeitpunkt jedes Wort eingespannt ist 
in seine Relationen im Raum der Wörter und dem Raum jener, die sie ge-
schaffen haben oder benutzten.“ (Bourdieu 2004m: 112) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 141 

grenzen zu finden. Gleichermaßen ist schon in Kap. 2.2.4 vorgeschlagen 

worden, Bourdieus Begriffsbildung insgesamt an die Gegenstandskons-

truktion zu binden. Soziale Räume und Felder sind in einem weiten Sinne 
topologische Konzepte zur Gegenstandskonstruktion der sozialen Welt der 

Kabylen, sie werden aber im Laufe der Werksentwicklung und vor allem 

im Zuge der Anwendung auf moderne Gesellschaften präzisiert und für die 
Erfassung einer Vielzahl unterschiedlicher Felder spezifiziert. Bourdieus 

Begriffe sind inhaltsarm genug, um auf historisch hochgradig variable so-

ziale Welten angewandt zu werden; und zugleich sind sie spezifisch ge-
nug, um eine theoretisch kontrollierte Gegenstandskonstruktion durchzu-

führen. Nichts anderes meint Bourdieu, wenn er seine Begriffe als trans-

historisch, aber eben nicht ahistorisch beschreibt. 
Diese historisch sensiblen Konstruktionen von Begriffen beinhalten 

auch, dass die Art und Weise der Untersuchung und des Einsatzes von me-

thodischen und begrifflichen Mitteln je nach Gegenstand angemessen ent-
wickelt wird, also nicht eine Routinelösung für alle relevanten Untersu-

chungsgegenstände entwickelt und ihnen übergestülpt wird. Mit Bourdieu 

sucht man zwar nach Feld- und Habitusstrukturen, dies aber in einer Wei-
se, in der die Untersuchung inhaltlich nicht vorentschieden, aber systema-

tisch kontrolliert ist. Im Unterschied zu Webers Typenbildung ist ein mehr 

an Systematik mit mehr Detailverlusten, aber dafür einer höheren erkennt-
nisleitenden Funktion verbunden. Dies in dem Sinne, dass nur eine begriff-

lich systematisch durchgearbeitete Theorie und Terminologie an empiri-

schen Untersuchungen lernen, damit systematisch erweitert und verbessert 
werden kann. Vor diesem Hintergrund lässt sich dann auch verstehen, was 

sich Bourdieu von einer reflexiv und stärker auf Generalisierung angeleg-

ten Geschichtswissenschaft verspricht: eine systematische und fruchtbare 
Anbindung an die Sozialwissenschaften insgesamt und die Soziologie im 

Speziellen. Und mit Blick auf historisch vergleichende Untersuchungen – 

die Methode, auf die Bourdieu seine Instrumentarien anlegt, wenn er im-
mer wieder betont, Unvergleichbares vergleichbar machen zu müssen und 

dies in der Tradition von Durkheim und Weber – geraten beide Disziplinen 

in einen Überschneidungsbereich.  
Trotz Bourdieus Plädoyer für eine Wiedervereinigung der Sozialwis-

senschaften lässt sich aber wohl einwenden, dass die Anähnelung und Un-

terscheidung beider Disziplinen nur partiell und für die eben beschriebene 
vergleichende Forschung triftig ist. Zum einen sind die Problemorientie-

rungen doch andere, wenn Historiker in den Details der Quellen aufgehen 

und Soziologen Einzelfälle vor allem mit Blick auf Theorie konstruieren. 
Auch wenn die Methode und teils auch die verwendeten Theorien Über-

schneidungen haben, so sind die (disziplinenkonstitutiven) Problemorien-

tierungen doch andere. Lepsius hat die von Bourdieu herangezogene klas-
sische Unterscheidung durch die Erforschung der Vergangenheit bzw. Ge-

genwart einmal durch die Spezialkompetenzen präzisiert, über die vor al-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lem der Historiker gegenüber dem Soziologen verfügen muss, wenn er der 

näheren Vergangenheit nahezu unverfügbare Institutionen- und Kulturzu-

sammenhänge untersucht. Zudem bleibt das historische Interesse auch auf 
Verstehen und Erklären sogenannter sozialer Totalphänomene orientiert, 

während die Soziologie weiterhin hauptsächlich auf die Konstruktion von 

Strukturmodellen und Theorien zur Erklärung sozialer Prozesse insgesamt 
orientiert ist. Trotz der auf die Totalität des Sozialen ausgerichteten Kons-

truktion des Forschungsdesigns, fügen sich m.E. auch Bourdieus Arbeiten 

dieser Unterscheidung, sind sie doch an der Entwicklung von feld- und 
habitustheoretischen Strukturmodellen orientiert, dies allerdings hochgra-

dig historisch sensibel, auch wenn es sich bei den Theoriebegriffen um 

Generatoren für Fragen handelt (vgl. Bourdieu 2004i: 141). Bourdieu sieht 
zwar das Erkenntnisziel der Soziologie nicht darin, dass sie gültige Struk-

turmodelle beschreibt, sondern darin, „universelle Schemata für Fragestel-

lungen und Erklärungen zu liefern“ (Bourdieu/Chartier 2004: 77), gewis-
sermaßen einen soziologischen Denk- und Arbeitshabitus. Dennoch for-

muliert Lepsius eine Verhältnisbestimmung, die weitgehend mit der Bour-

dieus zu vereinbaren und zudem an den konkreten Forschungspragmatiken 
orientiert ist: 

„Die häufig geforderte ‚Historisierung der Soziologie‘ und der ‚Soziologisierung 

der Geschichte‘ kommen diesen Vorstellungen entgegen. Doch darf dazu be-

merkt werden, daß beides nicht zum gleichen Resultat führen wird. Unter Histo-

risierung der Soziologie oder der Entwicklung einer historischen Soziologie kann 

nur gemeint sein eine Ausweitung der soziologischen Analyse auf historische Er-

fahrungsobjekte, also die Verstärkung der komparativen Methode auf einen Ver-

gleich zu verschiedenen Zeitpunkten (t, t1, t2) bzw. eine Verlaufsanalyse; nicht 

jedoch kann damit gemeint sein, die Soziologie habe sich der Analyse histori-

scher Totalphänomene zuzuwenden und ihre eigenen Erkenntnisabsichten dabei 

aufzugeben. Gleichermaßen kann eine Soziologisierung der Geschichte nicht 

heißen, alle historischen Analysen hätten sich innerhalb soziologischer Fragestel-

lungen zu bewegen, sondern lediglich, die Geschichtswissenschaft solle explizi-

ter als bislang soziologische Hypothesen benutzen.“ (Lepsius 1976: 128) 

Da Lepsius’ Text in der ursprünglichen Fassung 1968 formuliert wurde, 
konnten sicherlich einige Entwicklungen gerade der nouvelle histoire und 

der Geschichte als historischer Sozialwissenschaft, wie etwa der Alltags-

geschichte mit ihrer Hinwendung zu gerade auch ‚mikrosoziologischen‘ 
und ethnologischen Ansätzen, nicht angemessen berücksichtigt werden. 

Was Bourdieu dem von Lepsius skizzierten Verhältnis hinzufügt, ist die 

Einforderung einer wissenschaftlichen Reflexivität gegenüber den Katego-
rien der Fächer. 

Damit verbunden ist im Bourdieuschen Theoriegebäude die Absage an 

sogenannte Großtheorien, die weitgehend ohne die Mühen einer histori-
schen Prüfung einzelne historische Entwicklungen zu einer Theorie genera-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER | 143 

lisieren und für transhistorisch gültig erklären. Immer wieder wird Parsons 

als Hauptvertreter einer solchen Großtheorie angeführt, die sich durch die 

historisch angelegte Empirie nicht mehr informieren lässt und ihr AGIL-
Evolutionsmodell der historischen Wirklichkeit überstülpt. Das gleiche gilt 

für alle Modelle, die für eine longue durée tendenzielle Gesetze formulie-

ren, wobei nicht nur die Forscher der Annales gemeint sind, sondern auch 
die ‚einfachen‘ Modernisierungstheorien sowie Klassiker der Soziologie 

wie Weber (Rationalisierung) und Elias (Zivilisationsprozess). Problema-

tisch erscheint bei solchen lois tendencielles, dass sie eine Vielzahl einzel-
ner äußerlich ähnlicher Phänomene unter ein Entwicklungsgesetz bringen, 

die bei genauerer historischer Analyse vielleicht nicht viel miteinander zu 

tun haben. Bourdieu führt exemplarisch die Zivilisationen der Ehre in der 
Kabylei an, die nur verstanden werden können, wenn bedacht wird, dass 

Beleidigungen mit dem Tode bestraft werden können: „Ich glaube, daß 

sich das Leben der Intellektuellen vollständig verändern würde, wenn sie 
jedesmal, wenn sie jemanden beleidigen, ihr Leben riskierten“ (Bourdieu/ 

Chartier 2004: 82). 

Bourdieu belässt es nicht damit, die inhaltlichen Nähen, die möglichen 
wechselseitigen Bezüge und die für eine wissenschaftliche Geschichtswis-

senschaft wie Soziologie notwendige Reflexivität zu benennen und einzu-

fordern, sondern sucht nach Gründen für die trotzdem andauernde wech-
selseitige Ignoranz und Abwertung der Fächer. Diese Punkte sind in seinen 

Arbeiten zwar nicht breit ausgeführt, aber er skizziert ein Forschungspro-

gramm, mit dem die Differenzen der Disziplinen – und damit sind im End-
effekt nicht nur Soziologie und Geschichte gemeint, sondern auch die wei-

teren ‚künstlich‘ getrennten Sozialwissenschaften –, die nicht auf Unter-

schiede der Problemstellungen, Methoden und Erkenntnisinteressen zu-
rückzuführen sind, erforscht und Mittel zu ihrer Beseitigung entworfen 

werden können. Es sind dies die eingangs mit Wehler benannten institu-

tionellen Gründe, die die Disziplinen in vielen Punkten unsinnig vonei-
nander trennen. In institutionen- und disziplinengeschichtlicher Perspekti-

ve würden feldtheoretisch angeleitete Untersuchungen Bedingungen der 

Etablierung der Soziologie als eigenständige Disziplin erforschen und die 
jeweiligen Bezüge der neuen und der alten Disziplin zum Feld der Macht 

und zueinander in den Blick nehmen. Ein weiteres Thema wären ein histo-

rischer Vergleich der nationalen Eigenheiten der Etablierung der Fächer 
und ihres Verhältnisses zueinander und zu anderen Feldern (vgl. Bour-

dieu/Chartier 2004: 75ff.; Bourdieu/Raphael 2004), damit verbunden eine 

Untersuchung des internationalen Ideenaustauschs (vgl. Bourdieu/Raphael 
2004: 107). Und das dritte Thema wären die nationalen reproduktiven Me-

chanismen, die vor allem auch in den jeweiligen Bildungssystemen zu 

verorten sind und die Habitus der Wissenschaftler (mit-)sozialisieren. 
Bourdieu denkt dabei beispielsweise an den Unterschied der universitären 

Ausbildung in Deutschland und Frankreich, wobei in Deutschland stärkere 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Nähen zu Nachbardisziplinen der Geschichtswissenschaft schon allein da-

durch hergestellt sind, dass die meisten Historiker ein Studium mit Neben-

fächern zu studieren haben (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 105). 
Mit einem nach diesem Muster umgesetzten Forschungsprogramm wä-

re dann die Perspektive auf das Verhältnis der Wissenschaften in eine his-

torische und soziologische Untersuchung überführt, deren Durchführung 
weiterhin Aufschlüsse zur Verhältnisbestimmung erbringen würde. Bour-

dieus fortwährendes Plädoyer dafür, dass Debatten nicht nur der Grenzbe-

stimmung unterschiedlicher Disziplinen, sondern auch divergierender wis-
senschaftlicher Paradigmen meist fruchtlos, unentscheidbar und Positio-

nierungskämpfe mit Blick auf die Position im Feld darstellen, wird als 

Entwurf für eine konkrete historische sozialwissenschaftliche Praxis ex-
emplifiziert (vgl. Bourdieu/Raphael 2004: 108). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Feld der Macht 

Für die Analyse der materialen Studien von Bourdieu zum Zweck der Ex-

traktion einer Theorie der Moderne als Differenzierungstheorie bildet das 

Feld der Macht m.E. den zentralen Schlüssel. Einerseits ist das Feld der 
Macht als gewöhnliches soziales Feld konstruiert (mit den gleichen Merk-

malen und Gesetzmäßigkeiten), andererseits ist es den Feldern der moder-

nen sozialen Welt gegenüber exponiert: Es umfasst die anderen sozialen 
Felder und deren Spannungsverhältnisse zueinander und erhält im Rahmen 

der Theorie so den Status eines Metafeldes (vgl. Bourdieu 2004h: 46): 

„La chaîne des interdépendances qui les relie au sein de cette entité particulière 

que Bourdieu appelle champ du pouvoir (une notion qu’il introduit au début des 

années 1970 mais qu’il élabore pour la première fois ici au double plan théorique 

et empirique) s’étend du champ économique, à une extrémité, au champ de pro-

duction culturelle à l’autre.“ (Wacquant 2004: 214f.) 

Das Feld der Macht bezeichnet mithin das Spannungsgefüge der gegenei-
nander differenzierten und doch voneinander abhängigen modernen sozia-

len Felder.1 Dabei ist zu betonen, dass nicht die gesamte soziale Welt mit 

dem Konzept ‚Feld der Macht‘ erfasst wird, sondern vor allem die obere 
Hälfte des sozialen Raumes, schließlich geht es bei den Kämpfen um die 

relationale Gewichtung der ausdifferenzierten Kapitalsorten und damit um 

die Konkurrenz der Felder, in denen die entsprechenden Kapitalsorten kur-
sieren. Die jeweils korrespondierenden Konsumtionsfelder geraten nicht in 

gleichem Maße in den Blick wie die Produktionsfelder. Die differenzie-

rungstheoretische Konstruktion moderner Gesellschaft wird so zunächst 
auf die ausdifferenzierten Produktionsfelder begrenzt, ohne dass damit ei-

1 Theoriesystematisch ist es in diesem Verständnis mit einem Gesellschaftsbe-
griff vergleichbar, der in anderen Theorien das gesellschaftliche Ganze er-
fassen können soll (vgl. Kap. 5.1.1 u. 5.1.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ne Ausweitung der analytischen Perspektive auf die Konsumtionsfelder 

wie auch andere Lebensbereiche des sozialen Raums insgesamt ausge-

schlossen wäre. 
Bourdieu ordnet sich explizit in die Tradition der Differenzierungs-

theorie von Durkheim ein (vgl. Bourdieu 2004n: 321) und bemerkt lapidar, 

dass dort schon das Wesentliche gesagt sei. Andererseits arbeitet Bourdieu 
jedoch mit seinen Feldanalysen nicht nur aus, was bei Durkheim schon 

formuliert ist, sondern führt mit strukturgeschichtlicher Intention Untersu-

chungen der deutlich komplexer differenzierten Gesellschaft Frankreichs 
als dem zu verallgemeinernden Einzelfall durch. Auch sind der herr-

schaftssoziologische Zugriff wie der Feldbegriff stärker von Weber inspi-

riert als von Durkheim (vgl. Kap. 3.5). 
Für die Analyse eines Feldes bedeutet das Konzept eines Metafeldes 

zu allererst, die Beziehung zum Feld der Macht zu klären, und das heißt, 

die Position in der hierarchischen Gliederung des Machtfeldes zu bestim-
men. Nur so lassen sich im Rahmen von Bourdieus Theorie Prozesse in ei-

nem Feld verstehen und erklären, die mit alleinigem Blick auf die autono-

me Logik des Feldes nicht zu verstehen und zu erklären sind – und, dies ist 
an dieser Stelle unbedingt hinzuzufügen, diese Prozesse sind auch in 

Bourdieus Augen nicht durch die unmittelbaren Beziehungen der unter-

schiedlichen Felder zueinander zu begreifen (vgl. Bourdieu/Wacquant 
1996: 136). Die Beziehung oder besser: die notwendig asymmetrische Re-

lation eines sozialen Feldes zu dem umfassenden Feld der Macht definiert 

den Grad der Autonomie des betreffenden Feldes. 
Interessant ist nun die Kontur, die Bourdieu seiner Gesellschaftsanaly-

se gibt, wenn er das Feld der Macht nicht einfach als Sammelbegriff ein-

führt, der die Einheit der Differenzen aller sozialen Felder benennt, son-
dern ihn staats- und dann bildungssoziologisch zuschneidet. Die über-, un-

ter- und auch nebeneinander angeordneten Felder wirken nicht unvermit-

telt kämpfend aufeinander, sondern vermitteln ihre Kämpfe vor allem – 
nicht nur – durch Einflussnahmen staatlicher Institutionen (vgl. Bourdieu 

1998h: 189; Bourdieu/Wacquant 1996: 143f.). Wenn die soziale Un-

gleichheit einer modernen Gesellschaft maßgeblich durch Distinktionsge-
winne habitueller Lebensstile symbolisch reproduziert wird und wenn die 

Habitus, die diese Lebensstile reproduzieren, wiederum durch die Kapital-

volumina und die Kapitalzusammensetzung definiert sind, die eine Posi-
tion im sozialen Raum zuweisen, und wenn zudem die Positionen durch 

ökonomisches und kulturelles Kapital bestimmt sind, das soziale Laufbah-

nen einzelner Akteure durch ihre Bildung und Ausbildung als Raum objek-
tiver Möglichkeiten vorzeichnet, dann sind Bildung und das Bildungssys-

tem wesentlich für die soziale Struktur einer sozialweltlichen Formation. 

Dann ist auch die staatliche Institutionalisierung eines Bildungssystems 
und die Festlegung der Bildungsinhalte für die gesamte sozialweltliche 

Formation fundierend. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 147 

Daher kommt es nicht von ungefähr, dass Bourdieu die systemati-

sche(re) Ausarbeitung des Konzeptes des Feldes der Macht anhand seiner 

Untersuchung zum Staatsadel (Bourdieu 2004n), der französischen Pro-
duktion einer nationalen Elite, durchführt und die Genese des Feldes der 

Macht an die Genese des modernen Nationalstaates knüpft.2 Für einen 

Einheitsbegriff, der äquivalent zu dem Gesellschaftsbegriff der sich genuin 
als Gesellschaftstheorie verstehenden Ansätze ist, stellt sich dann die Fra-

ge, wie Bourdieus Theorie, auch als kondensiertes Forschungsprogramm 

verstanden, an die aktuellen gesellschaftstheoretischen Diskurse anzu-
schließen ist, wobei zunächst an den Nationalstaat transzendierende For-

mationen zu denken ist (Globalisierung, Weltgesellschaft usw.). Bevor 

solche Fragen allerdings erörtert werden können, sind Bourdieus materiale 
Analysen genauer zu untersuchen. Zum Ersten mit Blick auf das Feld der 

Macht, die Logik seiner Genese, soweit Bourdieu hier eine Theorie in 

Grundzügen erarbeitet hat, und zum Zweiten seine Expansion und Logik 
ausgehend vom kulturellen Feld bis hin zum Feld der Wirtschaft. 

4.1  Ein Model l  der Genese des Staates 

In einigen recht kurz gehaltenen Texten (Bourdieu 1998b; 2004h) entwirft 
Bourdieu ein Modell der Genese des Staates, das nicht mehr sein soll als 

ein Modell der Logik dieser Genese. Daher wird keine Geschichtsschrei-

bung betrieben, sondern die Konstruktion einer Entwicklungslogik, die für 
jede Entstehung moderner Staaten aus ihren dynastischen Vorläufern Gel-

tung beansprucht.  

Die These lautet zunächst, dass die Analyse der Genese des modernen 
Nationalstaates darauf verwiesen ist, den dynastischen Staat als seinen 

vormodernen Vorläufer und zugleich als seinen Wegbereiter zu analysie-

ren. Wegbereiter insofern, als die Genese des modernen Staates durch die 
Logik der Produktion und Reproduktion des dynastischen Staates vorange-

trieben wird. Bourdieu beruft sich dabei auf Richard Bonneys Untersu-

chung der European Dynastic States, der genau die Vernachlässigung des 
dynastischen Staates bei der Betrachtung des Staates allgemein moniert hat 

(vgl. Bourdieu 2004h). 

2 „Diese Art Meta-Kapital, mit dem sich Macht über die anderen Kapitalsorten 
ausüben läßt, insbesondere über ihre Wechselkurse untereinander (und damit 
zugleich auch über die Machtverhältnisse zwischen ihren Besitzern), macht 
die eigentliche staatliche Macht aus. Daraus folgt, daß die Konstruktion des 
Staates Hand in Hand geht mit der Konstruktion des Feldes der Macht, ver-
standen als Spiel-Raum, in dem die Besitzer von Kapital (verschiedener Sor-
ten) vor allem um die Macht über den Staat kämpfen, das heißt über das 
staatliche Kapital, das Macht über die verschiedenen Kapitalsorten und ihre 
(vor allem über das Bildungssystem vermittelte) Reproduktion verleiht.“ 
(Bourdieu/Wacquant 1996: 146f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Wie in der Bezeichnung als dynastischer Staat deutlich markiert, ist 

diese Staatsform durch eine verwandtschaftlich organisierte Herrschafts-

form nach dem Modell des ‚Hauses‘ des jeweiligen Herrschers konstitu-
iert; eingeschlossen sind darin soziale Beziehungen von Schutz- und 

Lehnsherrschaft. Erbfolge sichert die Reproduktion der Dynastie, und Hei-

ratsstrategien sichern sowohl die Erbfolge als auch Erweiterung und Sym-
bolisierung der Herrschaftsansprüche der Dynastie. L‘état c’est moi bedeu-

tet dann, dass der König mitsamt seinen familiären Beziehungen tatsäch-

lich den Staat in persona verkörpert und damit, wenn man so formulieren 
darf, zu einem sich selbst transzendierenden Symbol seiner selbst wird. 

Die verwandtschaftliche Ordnung ist es nun aber auch, die innerhalb der 

Herrschaftsarbeit Widersprüche hervorbringt, die zur Auflösung des dy-
nastischen und seiner Ablösung durch den bürokratischen Staat führen. 

Zugespitzt formuliert, liegen die Widersprüche in der Vermengung von 

Eigeninteressen mit Allgemeininteressen, oder anders: von verwandt-
schaftlich Privatem und Öffentlichem:

(a) Die verwandtschaftliche Organisation des Hauses führt zum Ersten 

zu Konkurrenzbeziehungen der Mitglieder der Dynastie, die allesamt die 
höchste Herrschaftsposition anstreben und damit den je aktuellen Herr-

scher bedrohen (vgl. Bourdieu 2004h: 31f.). 

(b) Zum Zweiten führt diese Bedrohung durch die dynastischen Riva-
len zu einer verstärkten Teilung der Herrschaftsarbeit zwischen dem Erben 

und aufgrund von Kompetenzzuschreibungen rekrutierten Ministern, die 

nicht zur Verwandtschaft des dynastischen Herrschers zählen und allein 
aufgrund ihrer Kompetenzen, zumeist juristischen, eingestellt werden (vgl. 

Bourdieu 2004h: 31f.). 

(c) Die Vermengung von Familie und Politik als eine mögliche Über-
setzung der Abstrakta Privatheit/Öffentlichkeit befördert Missverständnis-

se der sprachlichen Reflexion der Herrschaftsarbeit, die sich den unpersön-

lichen und zu reinem Recht tendierenden Semantiken des römischen 
Rechts bedienen können. Damit stellen sie sukzessive die Grundlagen der 

Herrschaftsarbeit auf formale Prinzipien um und sind an der Stärkung der 

Bürokratie gegenüber der Familie (eine weitere mögliche Übersetzung) 
beteiligt. Als Beispiel dient Bourdieu der Begriff der Krone als eine Se-

mantik, die die gesamte Dynastie formal zu benennen erlaubt (Bourdieu 

2004h: 31). Diese Formalisierung leitet Bourdieu aus der Metapher des 
königlichen Blutes ab, das sich aus dem römisch rechtlichen iura sangui-

nis als Ausdruck der Filiation herleitet (vgl. Bourdieu 2004h: 31). 

Diese drei Faktoren sind es, die den dynastischen Staat zugleich repro-
duzieren und destruieren. Mit dem König, dessen Brüdern als dynastischen 

Rivalen und den Ministern des Königs benennt Bourdieu drei Akteurs-

gruppen, die die Dynamiken der Entwicklung historisch bestimmen. Im 
Zentrum der König, der darum bemüht ist, die beiden anderen Gruppen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 149 

gegeneinander zu justieren, so dass die Minister die Brüder und die Brüder 

die Minister kontrollieren und so die Machtposition des Königs erhalten. 

Diese Konstellation betreibt nun insofern die Auflösung des dynasti-
schen Staates, als dieser aufgrund der Vermengung von Privatem und Öf-

fentlichem zwei sich widersprechende Reproduktionsmodi umfasst: zum 

einen der genuin dynastische Modus der Vererbung, zum anderen der dem 
dynastischen Staat im Prinzip fremde, auf Ausbildung und Bürokratisie-

rung beruhende Modus. Die Durchsetzung des dynastischen Staates drängt 

durch die Etablierung eines Feldes der Macht, in dem die verschiedenen 
Modi konkurrieren, auf dessen Auflösung: 

„Das Prinzip des grundlegenden Widerspruchs des dynastischen Staates (zwi-

schen den Brüdern und den Ministern des Königs) gründet im Konflikt zweier 

Reproduktionsmodi. Mit fortschreitender Konstitution des dynastischen Staates 

und Differenzierung des Feldes der Macht (zuerst der König, die Bischöfe, die 

Mönche, die Ritter, dann die Juristen – die das römische Recht einführten –, spä-

ter dann das Parlament, dann die Kaufleute, die Bankiers und schließlich die Ge-

lehrten) und dem Beginn der Teilung der Herrschaftsarbeit wird der zweideutige, 

gemischte und widersprüchliche Charakter des Reproduktionsmodus deutlich, 

der auf dem Feld der Macht in Kraft ist: der dynastische Staat hält einen auf Erb-

lichkeit sowie Ideologie des Blutes und der Geburt gegründeten Reproduktions-

modus aufrecht, der im Gegensatz zu dem steht, den er bei der Staatsbürokratie 

einsetzt und der mit der Entwicklung der Ausbildung verbunden ist, die ihrerseits 

durch die Entstehung eines Corps von Amtsträgern bedingt ist: er betreibt somit 

die Koexistenz zweier sich ausschließender Reproduktionsmodi“ (Bourdieu 

2004h: 35f.). 

Mit dem Aufkommen von Bürokratie, Ausbildung und Amtsmacht der 

Minister konstituiert sich der für Bourdieus Arbeiten fortwährend so wich-

tige Staatsadel, der zunächst in Konkurrenz zum traditionellen Blutadel 
tritt, um diesen letztendlich im Entstehungsprozess der modernen Gesell-

schaft zu verdrängen. Der Ausgangspunkt dieser Verdrängung ist die Ve-

mengung von Privatem und Öffentlichem, konkretisiert in den sich wider-
sprechenden Reproduktionsmodi. Die Dominanz des Blutadels führt dazu, 

dass noch die bürokratisierten öffentlichen Belange für Einzelinteressen 

nutzbar gemacht werden. Neben der Konzentration aller staatlichen Pro-
zesse auf die Person des Königs sind es vor allem die Käuflichkeit und 

Erblichkeit von Vorteilen in Form von Ämtern und den damit verbunden 

Machtressourcen, die die Minister, aber auch die Rivalen stärken. Eine 
‚strukturelle Korruption‘ entsteht, die auf der Teilung der Herrschaftsarbeit 

fußt. Die Amtsinhaber, die Verwaltungsabläufe nach eigener Willkür be-

schleunigen und verzögern können, sind willentlich bestechlich und wirt-
schaften mithin am König vorbei in die eigenen Taschen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

„Demnach läßt sich Korruption als Leck im Prozess der Akkumulation und Kon-

zentration staatlichen Kapitals bezeichnen, wobei die direkten Akte der Entnah-

me und Redistribution, die eine Akkumulation ökonomischen und symbolischen 

Kapitals auf den unteren Ebenen ermöglichen (denen der Proconsuln oder 

Lehnsherren als ‚Königen‘ einer niederen Stufe), den Übergang vom Feudalis-

mus zum Empire verhindern oder erschweren, beziehungsweise den Rückfall 

vom Empire in feudale Zustände fördern.“ (Bourdieu 2004h: 38) 

Mit Weber vermerkt Bourdieu denn auch, dass moderne Staatenbildung 

und damit der Bruch mit dem dynastischen Staat mit der Differenzierung 

von imperium und dominium zusammenfällt, dies zunächst durch die Ent-
eignung derjenigen, die Verwaltungsmacht inne haben: 

„Allgemeiner gesagt, impliziert der Prozess der ‚Entfeudalisierung‘ einen Bruch 

der ‚natürlichen‘ (verwandtschaftlichen) Bindungen und der ‚natürlichen‘, nicht 

durch eine nicht-häusliche Instanz, königliche Macht, Bürokratie, Bildungsinsti-

tution usw. vermittelten Reproduktionsprozesse.“ (Bourdieu 2004h: 39) 

Der eigentliche Staat konstituiert sich also durch den Bruch mit familiären 
Herrschaftsbindungen und instituiert sich als Sozialgefüge mit „Ernen-

nungsmacht“. Posten und Ämter werden immer mehr nur noch aufgrund 

von Ausbildung und Kompetenz und nicht mehr durch Abstammung, also 
Erbfolge vergeben. Gemäß diesem Modell wird dann Bildung als Folge 

von schulischer Ausbildung zu dem zentralen Produktions- und Reproduk-

tionsmodus moderner, nicht-dynastischer Staaten. Der Staatsadel, der den 
Blutadel als Herrschaftsklasse ablöst, ist Adel durch staatlich-schulische 

Bildung und damit ‚Adel‘ kraft der Ernennungsmacht des Staates (beginnt 

sich ab dem 12. Jh. in England durchzusetzen) (vgl. Bourdieu 2004h: 
40f.). Als Trägerschicht fungiert dabei der schriftmächtige Klerus, in des-

sen Reihen sich erste systematische Vorstellungen der Rationalisierung 

von Macht und Herrschaft durchsetzen, dies unter Berufung auf die Heili-
ge Schrift und theologische wie antike philosophische Werke (hier vor al-

lem Aristoteles). Bürokratische Herrschaft und Entwicklungsschübe zu ei-

nem formalen Recht sind dabei untrennbar miteinander verknüpft. Gerade 
die Inquisition lässt sich von ihren formulierten Prinzipien – die natürlich 

von der konkreten Praxis zu unterscheiden sind – als Vorläufer moderner 

Rechtsformen verstehen, die auf Befragung, Argument und Gegenargu-
ment, auf Anhörung beruhen.  

Wenn Bourdieu sich hier auf Bonney, Duby und andere Historiker 

stützt und sein Entwicklungsmodell zugleich mit Bezug auf Sekundärlite-
ratur historisch vergleichend herausarbeitet, dann arbeitet er ganz im Sinne 

Webers typisierend und formuliert den Idealtypus eines historischen Ver-

laufs mit herausgehobener Kulturbedeutung. Wundern könnte man sich 
darüber, da doch gerade Bourdieu in der Auseinandersetzung mit Max 

Weber die Tauglichkeit von Idealtypen in Frage gestellt hat (vgl. Kap. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 151 

3.5.1). Gegen eine solche Problematisierung lässt sich allerdings einwen-

den, dass Bourdieu schließlich nicht gegen die Typisierung von histori-

schen Verläufen schlechthin, sondern allein gegen eine idealtypische Be-
griffsbildung argumentiert hat, die bei Begriffen, die durch empirische 

Ausnahmen beständig relativiert sind, stehen bleibt. Konsequenterweise 

muss Bourdieu demnach den typischen Verlauf mit Hilfe seiner theoreti-
schen Konzepte ordnen und zu einem über die Deskription hinausgehen-

den explanativen Verständnis führen.  

Mit Weber zu reden: Bourdieu muss eine Interessengruppe als Träger-
schicht ausmachen, deren Akteure derart in relationale Machtverhältnisse 

im Sinne von Kapitalrelationen eingelassen sind, dass sich durch ihre Posi-

tion auch die Positionierung ableiten, zumindest korrelieren lässt. Mit dem 
vornehmlich durch den systematisierenden Schriftgebrauch sich ausdiffe-

renzierenden Recht sind es die clercs und damit die ‚Juristen‘ als Verwal-

tungssachverständige, die in ihrer Wissensproduktion den Staat symbolisch 
wie faktisch erst hervorbringen: 

„Der Staat ist eine fictio juris, eine Fiktion von Juristen, die zur Schaffung des 

Staates beitragen, indem sie eine Theorie des Staates, einen performativen Dis-

kurs über die öffentliche Sache, schaffen. Die von ihnen geschaffene politische 

Philosophie ist nicht deskriptiv, sondern hinsichtlich ihres Objektes produktiv 

und prediktiv, und wer die Werke der Juristen, von Guicciardini (einer der ersten 

Verwender des Begriffs ‚raison d’Etat‘) oder Giovani Botero bis hin zu Loiseau 

oder Bodin, als einfache Staatstheorien abtut, verweigert sich der Einsicht, wel-

chen im wahrsten Sinn kreativen Beitrag das juristische Denken zur Entstehung 

der staatlichen Institutionen geleistet hat.“ (Bourdieu 2004h: 42) 

Das Ziel einer konkreten Soziologie einer spezifische Staatsgenese müsste 

also sein, das je ausdifferenzierte juristische Feld zu konstruieren, mitsamt 

den Akteuren, deren spezifischen Kapitalverfügbarkeiten und zudem den 
Dialektiken der juristischen Theorien und der faktischen staatlichen Praxis 

(vgl. Bourdieu 2004h: 43). Es reicht damit für Bourdieu gerade nicht, auf 

der Ebene der Semantik die Veränderungen der Staatstheorien zu ver-
zeichnen oder die Logik der Staatsgenese als Ausdifferenzierung eines ge-

genüber Wirtschaft und Politik relativ autonomen administrativen Feldes

zu rekonstruieren. Die Bedeutung des Staates und seine Rolle bei der Ge-
nese der modernen Gesellschaft(en) sowie seine Rolle bei der Genese des 

Feldes der Macht als Resultante der Ausdifferenzierung konkurrierender 

Kapitalsorten werden hingegen erst in vollem Umfang verständlich, wenn 
die konkreten Praktiken staatlicher Verwaltung als ‚entscheidende Erfin-

dungen‘ analysiert werden, die erst eine neue, formal-abstrakte Machtform 

generieren. Bourdieu denkt dabei an: „Büro, Unterschrift, Stempel, Ernen-
nungsurkunde, Zertifikat, Bescheinigung, Register und Registrierung, 

Rundschreiben, usw.“ (Bourdieu 2004h: 43f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Die Ausdifferenzierung der Macht geht mit einer Verlängerung der 

„Delegationsketten“ einher, also mit der Verteilung der Machtpraktiken 

auf eine erhöhte Anzahl von Akteuren. Formalisierung denkt Bourdieu 
damit ähnlich wie Elias in seinem Modell der Wandlungen der abendlän-

dischen Gesellschaft, die den Zivilisationsprozess auf Seiten des Habitus 

hervorbringen: 

„Von den frühesten Zeiten der abendländischen Geschichte bis zur Gegenwart 

differenzieren sich die gesellschaftlichen Funktionen unter einem starken Kon-

kurrenzdruck mehr und mehr. Je mehr sie sich differenzieren, desto größer wird 

die Zahl der Funktionen und damit der Menschen, von denen der Einzelne bei 

allen seinen Verrichtungen, bei den simpelsten und alltäglichen ebenso, wie bei 

den komplizierteren und selteneren, beständig abhängt.“ (Elias 1976b: 316f.) 

Bourdieu verdeutlicht die Verlängerung der Delegationsketten anhand ei-
ner Studie von F. W. Maitland (Constitutional History of England), in der 

der Wandel des Gebrauchs des königlichen Siegels als Beispiel eines his-

torischen Prozesses der Formalisierung von Verwaltungsprozessen dient. 
Königliche Verfügungen wurden durch das königliche Siegel authentifi-

ziert, dessen Verwendung dem chancellor anvertraut war, dem späteren 

Premierminister des Königs. Mit der Potenzierung der Verwendung des 
great seal für verschiedene Angelegenheiten wurden weitere Siegel zur 

Abstufung eingeführt, deren Verwendung wiederum an weitere Amtsträ-

ger delegiert wurde. Das privy seal wird für königliche Angelegenheiten 
vom keeper of the privy seal, einem Offizier verwaltet, das king’s signet

von dem king’s secretary. Die Verwendung des privy seal wurde abhängig

von Anweisungen, die vom König eigenhändig mit dem royal sign manual
und vom Staatssekretär, dem keeper of the privy seal, unterzeichnet waren. 

Diese Dokumente wurden dann zu Anweisungen für den chancellor und 

für die Verwendung des ehemals einzigen Siegels, dem great seal. Die 
Verwendung der Kette der Siegel hat zur Folge, dass die ausführenden 

Amtsträger darauf bedacht sind, die jeweiligen Anweisungsketten ge-

nauestens einzuhalten, da sie die Überführung eines nicht legitimierten 
Gebrauchs fürchten. Dementsprechend achten sie auf die korrekte Hand-

habung der Siegel auf jeder betreffenden Ebene. Umgekehrt, die Kette 

abwärts betrachtet, wird so eine Autoritätskontrolle ermöglicht und er-
reicht, wie sie zuvor unter der Bedingung größerer Autonomie der Amts-

träger nicht möglich war. Bourdieu formuliert deshalb, dass sich an diesem 

Beispiel das Entstehen einer öffentlichen Verwaltung zeigen lässt, die im-
mer weiter, gleichsam automatisch, formalisiert wird, bis zur „Auflösung 

der Akteure im Feld“ (Bourdieu 2004h: 46). Die kontrollierte Abhängig-

keit der Akteure nimmt proportional mit ihrer Verantwortung zu. 
Dieses Beispiel erlaubt es, mit Bourdieu die Etablierung und Konzen-

tration eines formalisierten, symbolischen Kapitals nachzuzeichnen und so 

an einem Einzelfall einen konkreten (Aus-)Differenzierungsprozess auf 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 153 

dem Weg zu einer modernen Gesellschaft im Sinne des Modells des büro-

kratischen Staates. An die Genese des Staates ist dann die Genese des Fel-

des der Macht insofern gebunden, als nun ökonomisches und kulturelles 
Kapital in ‚kontrollierter‘ Vermittlung durch den Staat als dem bürokrati-

schen Feld gegeneinander kämpfen.  

Schraubt man das analytische Vergrößerungsglas etwas zurück, kom-
men die eher makrologischen Prozesse der Staatenentstehung in den Blick, 

die mit den Ergebnissen der eher mikrologischen Analyse des Übergangs 

vom dynastischen zum bürokratischen Staat korrelieren. 
Aus dieser Perspektive stellt sich der bürokratische Staat als Kontroll-

organ der Ausübung physischer wie auch in Bourdieus Sinne symbolischer 

Gewalt dar. Auch wenn Bourdieu an mancher Stelle für sich die Originali-
tät des Verzeichnens territorialer Herrschaft über symbolische Gewalt 

gleichberechtigt neben der physischen reklamiert, so muss man doch zu-

mindest für Weber einräumen, dass in seiner Definition des Staates zwar 
nicht explizit die Rede von symbolischer Gewalt ist, aber dennoch seine 

Analysen in Wirtschaft und Gesellschaft ihr Hauptaugenmerk auf die Legi-

timationsgrundlagen von Herrschaft legen (vgl. Weber 1972: 122ff.). Wie 
die territoriale Kontrolle und Ausübung physischer Gewalt im modernen, 

bürokratischen Staat legitimiert ist und wie in anderen Staatsformen, er-

scheint als zentrale Frage. Den Unterschied macht bei Bourdieu nun vor 
allem die explizite Nennung und damit Fokussierung der symbolischen 

Dimension von Herrschaft.3

Wenn Bourdieu von symbolischer Gewalt bzw. Macht spricht, thema-
tisiert er diese auf dem Boden seiner Kapitaltheorie, die als vierte Kapital-

form das symbolische Kapital bestimmt. Zieht man diese Begrifflichkeit 

hinzu, so bekommt Bourdieus Definition des Staates als territoriale Herr-
schaft über physische und symbolische Gewalt tatsächlich eine eigenstän-

3 Warum Weber dies nicht schon getan hat, lässt sich möglicherweise durch 
eine kurze Überlegung zum Verhältnis von physischer und symbolischer 
Gewalt plausibilisieren: Dieses Verhältnis ist durch und durch asymmetrisch, 
so dass eine gleichrangige Behandlung eigentlich fehl geht. Dies scheint mir 
Weber gesehen zu haben, wenn er es für notwendig und als primäres Ziel er-
achtet, zwar die Legitimationsgründe der territorialen Ausübung physischer 
Gewalt zu befragen, aber es zugleich für selbstverständlich zu halten scheint, 
dass die Legitimationsgründe selbst wiederum keiner Legitimierung bedür-
fen. Wenn man so will, ist ja gerade dadurch der Kern von Bourdieus The-
matisierung symbolischer Gewalt als einer Naturalisierung und damit der 
Kern der Welt in natürlicher Einstellung im Sinne von Husserl oder auch 
Schütz getroffen. Im Verständnis Bourdieus lässt sich durchaus formulieren, 
dass analog zu physischer Gewalt auch das Symbolische Gewalt ist, da es 
jedem gegen seinen Willen willkürlich aufgezwungen wird. Allerdings ist 
festzuhalten, dass im Falle physischer Gewalt dem von dieser Gewalt Betrof-
fenen auch die Willkür und der auf ihn ausgeübte Zwang mehr als bewusst 
sind und dass dies für symbolische Gewalt gerade nicht zutrifft. Gegen den 
Willen willkürlich heißt in diesem Fall nichts anderes als: ohne Wissen will-
kürlich; und das wiederum heißt nichts anderes als selbstverständlich.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dige Wendung, die bei Weber zwar thematisiert, aber eben nicht theoreti-

siert ist. Konzipiert man das Symbolische als Kapital, dann kann es im 

Rahmen des erweiterten Ökonomiebegriffs als knappe und ungleich ver-
teilbare und verteilte Ressource begriffen werden. Es geht dann nicht um 

den trivialen Sinn, dass Herrschaft legitimierte Gewaltausübung bedeutet, 

sondern darum, dass auch die legitimierenden Instanzen im Rahmen der 
Theorie sozialer Praxis als Herrschaftsinstanzen mit einem Monopol zur 

‚Verwaltung‘ symbolischen Kapitals ausgestattet sind. Herrschaft über das 

Symbolische üben sie dahingehend aus, dass sie bestimmen können, wel-
che Kategorien des Wahrnehmens und Denkens dem Staat angemessen 

sind und zudem auch über die Möglichkeit verfügen, diese durchzusetzen; 

in diesem Sinne verfügen sie auch über symbolische Macht. Schließlich ist 
symbolisches Kapital insofern eine parasitäre Theoriefigur, als es die an-

deren Kapitalformen je zur Möglichkeitsbedingung hat. Ökonomisches, 

kulturelles oder auch soziales Kapital können allesamt auch symbolisches 
Kapital sein, wenn denn habituell Wahrnehmungskategorien in einer so-

zialen Welt verteilt sind, die jene in besonderem Maße erkennen und vor 

allem anerkennen (vgl. Bourdieu 1992a: 49ff.).  
Symbolische Macht bedeutet also die Möglichkeit, Erkenntnis- und 

Bewertungskategorien territorial durchzusetzen, und damit ist durchaus 

anderes gemeint, als die z.B. bei Weber diskutierten Legitimationsgründe 
der Herrschaft und die Verwaltungsmacht, die den Beamten im Verlauf 

der Genese des Staates zukommt – durch die Verteilung sozialer Ehre und 

die Verwaltung aller politischer Betriebsmittel, die auf der Enteignung 
privater Träger von Verwaltungsmacht fußt (vgl. Weber 1972: 823f.). Dies 

fällt bei Bourdieu zwar unter den Begriff symbolischen Kapitals, es ist so-

gar eines seiner häufigsten Beispiele dafür: so in Form von Titeln, die öf-
fentliche Institutionen an ihre Amtsträger, aber auch an Absolventen ver-

geben und die diese Akteure dauerhaft mit Prestige und in diesem Ver-

ständnis symbolischem Kapital ausstatten; die Ausübung symbolischer 
Macht, die Durchsetzung von Erkenntnis- und Bewertungskategorien 

selbst, die letztlich Voraussetzung für das Funktionieren symbolischen 

Kapitals sind, entziehen sich aber Webers systematischem Blick. Er analy-
siert doch hauptsächlich die Seite der professionellen Verwalter und blen-

det im Rahmen dieser Analysen seiner Herrschaftssoziologie die Struktu-

ren weitgehend aus, die dafür Sorge tragen, dass an die etablierte formale 
bürokratische Herrschaft des modernen Staates auch geglaubt wird. Dass 

Glaube daran bestehen muss, hat er freilich gesehen, aber nicht, wie dieser 

systematisch in weiten Teilen durch denselben Staat als ‚Glaubensanstalt‘ 
generiert wird (vgl. Weber 1972: 153). Kurzum: Es fehlt die von Bourdieu 

ins Zentrum gestellte Analyse der sozialisierenden Instanzen, die parallel 

zur Genese der objektiven Strukturen des modernen Staates die Genese der 
subjektiven Strukturen bewirken. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 155 

Für ein Modell der Genese des Staates steht zunächst die Seite der so-

zialen Strukturen im Vordergrund. Und auf dieser Seite stellt sich der mo-

derne Staat als Kapitalkonzentration dar. Hier geht es vor allem um die 
Konzentration symbolischen Kapitals mit dem Aufkommen und das heißt 

bei Bourdieu explizit: mit der Ausdifferenzierung des juristischen Feldes.4

Im Rahmen des mikrologischen Modells ist dies mit der Loslösung von 
Verfügungsmacht von Verwandten des Königs und anderen Fürsten und 

ihrer Übertragung auf Staatsbeamte, später meist Juristen, verzeichnet. Die 

Etablierung einer öffentlichen Sphäre geht dabei mit der Konzentration der 
Verfügungsmacht auf den König als letzter Instanz einher und gestaltet 

sich makrologisch als Bürokratisierung der Ausübung staatlicher Macht. 

Damit liegt Bourdieu wiederum ganz auf Webers – und auch Elias’ – Li-
nie, der den modernen Staat durch die Enteignung der ständischen Macht-

haber durch den König und sein Fachbeamtentum definiert (vgl. Weber 

1972: 824).  
Dem voran und parallel geht allerdings die Konzentration physischer 

Gewalt im Verbund mit der Verteidigung des (noch dynastischen) Staates 

nach außen und innen. Nach außen werden Grenzen gegenüber konkurrie-
renden Fürsten und deren territorialen Ansprüchen genauso notwendig wie 

nach innen die Aufrechterhaltung der etablierten Ordnung gegenüber kon-

kurrierenden Fürsten – also vor allem gegenüber den Verwandten des Kö-
nigs. Physische Gewalt wird in Form von Armeen (außen) und Polizei (in-

nen) konzentriert und realisiert. Die dauerhafte und zuverlässige Repro-

duktion von Armee und Polizei wird nur möglich durch ein durchgesetztes 
Steuersystem als einer vom Herrschenden erzwungenen Zahlung der Ein-

künfte der Beherrschten zum Zwecke des Interesses des Königs, seine 

Machtausübung territorial sicher zu stellen. Erst mit dem Entstehen des 
bürokratischen Staates und der öffentlichen Sphäre lässt sich in diesem 

Zusammenhang von einem öffentlichen Interesse reden. Für Frankreich 

datiert Bourdieu das Steuerwesen auf das 12. Jahrhundert, das sich mit der 
Steigerung der Kriegsausgaben entwickelt (Bourdieu 1998b: 102). Das 

Steuerwesen ist es nun, das für Bourdieu maßgeblich die Genese des mo-

dernen Staates befördert. Zunächst dient es zwar dem privaten Interesse 
des Herrschers, aber es benötigt zugleich eine Legitimation, die über die-

ses hinausgeht. In einem langen und schleichenden Prozess, der zunächst 

durch gewaltsame Eintreibung der Steuern angetrieben wird, ist es das 
aufkommende Bewusstsein des territorialen Staates bzw. des münzrecht-

lich symbolisierten Hoheitsgebietes, das die Durchsetzung der Steuer vor 

allem auch bei den Staatsbeamten legitimiert (vgl. Bourdieu 1998b: 104f.). 
Im Verbund mit dem Steuersystem entsteht nicht nur eine ökonomi-

sche Logik, die „auf einer Steuerzahlung ohne Gegenleistung und einer 

4 „Der Konzentrationsprozeß des juristischen Kapitals geht mit einem Diffe-
renzierungsprozeß einher, der zur Bildung eines autonomen juristischen Fel-
des führt.“ (Bourdieu 1998b: 110) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Wiederverteilung beruht und als Prinzip der Umwandlung des ökonomi-

schen Kapitals in ein zunächst auf die Person des Fürsten konzentrierten 

symbolischen Kapitals funktioniert“ (Bourdieu 1998b: 103), sondern auch 
ein Nationalismus. Die Konzentration physischer Gewalt in Form von 

Armee und Polizei sowie deren notwendige Finanzierung durch Steuern ist 

somit wahrscheinlich eine Mitbedingung der symbolischen Vereinheitli-
chung eines Territoriums zu einem den Einzelnen übergeordneten Ganzen, 

dem Staat. Das Steuersystem konzentriert zudem neben der physischen 

Gewalt auch das ökonomische Kapital auf die Verfügungsmacht des Staa-
tes.

Zusätzlich befördert wird ein Nationalismus durch die Vermessung der 

verfügbaren Ressourcen und, wenn man so sagen darf, des Volkes. Bour-
dieu spricht von einer parallel gehenden Konzentration informationellen 

Kapitals, das zu Teilen auch kulturelles Kapital ist und mit der Entstehung 

eines kulturellen Marktes einhergeht. Durch die statistische Erfassung der 
Ressourcen wie der Bevölkerung und deren Lebensbedingungen wird eine 

staatlich verordnete theoretische Einigung des territorialen Gebietes und 

seiner Bewohner durchgeführt, ein weiterer Schritt zu einem theoretischen 
Nationalismus, dessen Anfänge Bourdieu erneut früh auf das Ende des 12. 

Jahrhunderts datiert (vgl. Bourdieu 1998: 106). Die Behandlung des Staa-

tes als einer Ganzheit, die Summierung und Durchschnittsberechnung der 
Bevölkerung sowie die karthographische Darstellung des begrenzten Terri-

toriums wirken vereinheitlichend. Für die Perspektive der Theorie sozialer 

Praxis ist allerdings die einheitliche Kodifizierung zudem insofern wichtig, 
als sie die Grundlage für die Bildung angepasster psychophysischer Struk-

turen ist. Mit der Standardisierung der Archive für Regeln und Normen 

wie Recht, Sprache, Maße und Gewichte (vgl. Bourdieu 1998: 106) wird 
die Grundlage für eine Standardisierung der territorialen mentalen Struktu-

ren geschaffen und kontrolliert. Vermittelt wird diese neben den primären 

Sozialisationsinstanzen wie Familie und Peers hauptsächlich durch die 
Schule und das gesamte Bildungs- und Aus-bildungswesen. 

Die staatliche Konzentration symbolischen Kapitals erfolgt jedoch 

primär durch die Ausdifferenzierung des juristischen Feldes. Symbolisches 
Kapital wird juristisch objektiv und einheitlich kodifiziert und dadurch erst 

territorial einheitlich durchsetzbar. Diese Differenzierung, die Bourdieu als 

Konzentration des Kapitals beschreibt, wird wiederum nur durch die Ent-
eignung der legitimen Verfügung über rechtsförmiges symbolisches Kapi-

tal durch andere Institutionen möglich. Mit Marc Bloch beschreibt Bour-

dieu das schleichende Übergreifen der königlichen Justiz auf alle Bereiche 
des zunächst noch dynastischen Staates, also genau den Prozess, der mi-

krologisch mit der Verlängerung der Delegationsketten beschrieben ist 

(vgl. Bourdieu 1998: 109ff.). Für Frankreich lässt sich der Konzentra-
tionsprozess legitimen symbolischen Kapitals und die damit einhergehen-

de Differenzierung eines juristischen Feldes mit dem Erlass von 1670 fest-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 157 

legen, der regelt, dass „die per Delegation übertragene Zuständigkeit für 

einen bestimmten Bereich (ein Territorium) [...] an die Stelle des Vorrangs 

oder der direkt über die Menschen ausgeübten Autorität“ tritt (Bourdieu 
1998: 111). Für den Fall Deutschland dürfte das erst 1794 als Gesetz ver-

kündete Preußische Allgemeine Landrecht diesen Übergang markieren 

(vgl. Koselleck 1975). Erst diese Gesetzgebung des absolutistischen Staa-
tes Preußen beseitigt den Ständestaat des Spätmittelalters und setzt an die 

Stelle der Herrschaftspluralität vieler Fürsten eine für das Territorium ein-

heitliche Rechtsprechung vor dem naturrechtlichen Grundgedanken der 
Gleichheit der Menschen durch (vgl. Wesel 2000: 78). 

Die Konzentration symbolischer Macht, die sich als Gewalt eigener 

Logik begreifen lässt, sieht Bourdieu prototypisch in der Ernennungs-
macht. Die legitime Möglichkeit zu definieren, was, wer und wann etwas 

in dem staatlich regulierten Territorium als etwas, jemand und rechtzeitig 

zu gelten hat. Der Staat bietet mithin legitime Antworten auf die Grund-
fragen jeder Kindersendung: Wer? Wie? Was? Wieso? Weshalb? Warum? 

Nur dass nicht gefragt wird! Hinzuzufügen sind noch Wann? und Wo? 

Beginnend mit der Verteilung königlicher Ehrentitel in dynastischen, 
über Ehren- und Bildungstitel in bürokratischen bis hin zu den Insignien 

der zurechnungsfähigen Staatsbürgerschaft definiert der Staat den Rang 

einer Person durch Ernennung, die bei anderen Erkennen und Anerkennen 
provoziert. Die Ernennungsmacht ist damit zugleich auch eine Anerken-

nungsmacht, nicht nur auf Seiten der Anerkennung der anderen, sondern 

auch auf Seiten des Staates selbst, da dieser Leistungen oder Merkmale ei-
ner Person einer besonderen Würdigung unterzieht, diesen zu sozialer Gel-

tung verhilft und damit auch die affektive Bindung an die staatlich durch-

gesetzte und naturalisierte Weltsicht erzeugt. Die vor allem durch das Bil-
dungssystem staatlich hervorgebrachten mentalen Schemata, die den ob-

jektivierten sozialen Bedingungen angemessen sind, sind es schließlich 

auch, die das Erkennen und Anerkennen von Titeln tragen und sie für die 
eigene Person auch erstrebenswert machen, so dass der Kreislauf ‚objektiv 

– subjektiv – objektiv‘ im Idealfall geschlossen ist. Eine ideale Schließung 

ist dabei real mit Blick auf das beständige Abweichen von Erzeugungs- 
und Anwendungssituation von Habitus und Feld nicht möglich, der Ten-

denz nach jedoch beobachtbar, und dafür tragen sowohl die habituelle 

Hysteresis als auch die staatliche Kontrolle von Sozialisation und territo-
rialer Kapitalkonzentration Sorge. 

Beobachtet man dieses Modell der Staatsgenese in Hinsicht auf die 

noch weiter zu entfaltende differenzierungstheoretische und damit auch 
modernitätstheoretische Perspektive, dann lässt sich markieren, dass Bour-

dieu den Differenzierungsprozess einzelner sozialer Felder an die Entste-

hung des bürokratischen Staates bindet. Jede neu entstehende Kapitalform 
bedeutet auch die Entstehung einer neuen Herrschaftsform; und das heißt 

im Verständnis von Bourdieus Theorie sozialer Praxis auch, dass ein neues 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Feld ausdifferenziert wird bzw. sich autonomisiert. Dies erfolgt allerdings 

von vornherein in einer zunächst strikten Kopplung an die Grenzen des 

Staates. Die Ermöglichungsbedingung der Ausdifferenzierung der unter-
schiedlichen relativ autonomen Felder liegt in dem Prozess der Kapital-

konzentration auf den Staat. Erst durch diesen Konzentrationsprozess der 

verschiedenen Grundformen von Kapital, dem ökonomischen, dem kultu-
rellen, dem sozialen und – im Verbund mit der Ernennungsmacht – dem 

symbolischen sind die Fundamente für die Genese relativ autonomer Fel-

der gelegt. 
Im Folgenden werden nun in kurzer und auf Vergleichbarkeit, das 

heißt auf Generalisierbarkeit orientierter Weise die Charakteristika von 

Genese und Bestand der neben dem bürokratischen Feld zentralen Felder 
rekonstruiert. 

4.2 Reprodukt ion und Transformation 
des Feldes der  Macht  

Eine explizite Analyse der Struktur und Veränderung des Feldes der 

Macht legt Bourdieu in Der Staatsadel (Bourdieu 2004n) vor. Am Beispiel 
der Homologien des französischen Hochschulwesens und vor allem des 

ökonomischen Feldes der Macht, arbeitet er heraus, inwiefern das staatli-

che Bildungssystem dazu beiträgt, die soziale Ordnung des Staates mit 
Blick auf dessen Elite zu reproduzieren. In strukturgeschichtlicher Per-

spektive zeichnet er die Transformationen des Feldes der Macht am Bei-

spiel wirtschaftlicher Unternehmen nach und konzentriert die Analyse da-
bei zuletzt auf zwei unterscheidbare Reproduktionsmodi im Sinne von Re-

produktionsstrategien, die mit der jeweiligen sozialen Herkunft der Unter-

nehmer und der Nähe bzw. Distanz des Unternehmens zum privaten oder 
öffentlichen Sektor variieren. Bourdieu kann so nachzeichnen, dass die 

Transformationen an der ‚Oberfläche‘ des Feldes der Macht nicht bedeu-

ten, dass die Relationen sich zugunsten einer Angleichung der im sozialen 
Raum ungleich verteilten Akteure auflösen. Es lässt sich vielmehr zeigen, 

dass die Transformationen des Feldes letztlich Transformationen der Re-

produktionsmodi sind, die die Relationen der sozialen Ungleichheit des 
Feldes der Macht zum sozialen Raum und der Ungleichheiten im Feld der 

Macht selbst angemessen an veränderte Erwartungsstrukturen reproduzie-

ren:

„In Begriffen wie Entwicklung zu sprechen, den Niedergang der Eigentümer und 

den Aufstieg der Manager zu beschwören, das heißt, sich implizit für einen Sinn 

der Geschichte auszusprechen und als das Ende eines unausweichlichen Prozes-

ses zu beschreiben, was lediglich der Zustand eines Kräfteverhältnisses sein 

könnte, welches der Struktur des Feldes der Unternehmen und dessen Verände-

rungen im Laufe der Zeit bildet. [...] Von Konzentration und Bürokratisierung zu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 159 

sprechen, die mit schulischem Kapital wachsenden Chancen auf Zutritt zur öko-

nomischen Macht zu registrieren, die synchronisch und diachronisch existieren-

den Beziehungen zwischen den Tatsachen herauszustellen, bedeutet die still-

schweigende Unterstellung, daß die Zukunft den Technokraten gehört. Zu ver-

gessen, daß die Statistiken der Veränderung lediglich das Resultat eines politi-

schen Kampfes zu einem bestimmten Zeitpunkt verzeichnen, dessen Gegenstand 

die über die Beherrschung des Staates vermittelte Beherrschung des Feldes öko-

nomischer Macht ist, bedeutet, daß denjenigen eine zusätzliche Waffe in die 

Hand gegeben wird, die in der Lage waren, eine Orientierung durchzusetzen, die 

als objektives Potential innerhalb der Logik des Feldes eingeschrieben ist, indem 

sie sie als eine unabwendbare Entwicklung beschreiben.“ (Bourdieu 2004n: 

389ff.)

Die Studie ist insgesamt ausgesprochen komplex angelegt. Sie ist in fünf 

Teile gegliedert und analysiert das französische Feld der Macht in seiner 
nahezu homologen Struktur zum Bildungssystem. Im ersten Teil wird dazu 

der Zusammenhang der Fächerwahl der Studierenden und deren sozialer 

Herkunft herausgearbeitet und mit ihrer jeweiligen Bewertung durch die 
Lehrenden korreliert. Im zweiten Teil wird die habituelle Sozialisation un-

tersucht, in deren Rahmen die dem Feld der Macht angemessenen Habitus 

der Studierenden in Eliteschulen produziert werden, die wiederum an die 
habituellen Dispositionen zurückgebunden werden können, die die Studie-

renden durch ihre soziale Herkunft inkorporiert haben. Gewissermaßen so-

zialisieren die schulischen Institutionen ihre Schüler zu dem, was sie von 
Haus aus schon sind. Gelingende Sozialisation vollendet sich dann gleich-

sam nicht allein darin, zu wollen, was man soll, sondern auch darin, zu 

sein, wer man schon ist. Der dritte Teil konstruiert ergänzend die Relatio-
nen der Hochschulen zueinander als homolog zu den Relationen der sozia-

len Herkunft ihrer jeweiligen Studierenden. Im vierten Teil gelangt Bour-

dieu mit einer strukturgeschichtlich angelegten Analyse vor allem der 
Transformationen des Feldes der Macht zum Kern der Arbeit. Der fünfte 

Teil kann als Ausblick zur Problematisierung des Zusammenhangs von 

Klasse, Bildungssystem und Staat gelesen werden (vgl. Rehbein 2006: 
146).

Im zentralen vierten Teil geht es Bourdieu um die Reproduktion und 

Transformation des Feldes der Macht, die er mit Blick auf das Feld der 
Wirtschaft und den korrespondierenden Bildungskarrieren der Akteure un-

tersucht. Bourdieu kann anhand von Daten, die sich über einen Zeitraum 

von ungefähr dreißig Jahren erstrecken, zeigen, dass sich im Feld der 
Wirtschaft als dem herrschenden Pol des Feldes der Macht mit einerseits 

Familienunternehmen und andererseits staatsnahen Unternehmen zwei 

Typen von Unternehmen finden, die der Struktur des Feldes der Macht 
insgesamt homolog sind (Bourdieu 2004n: 326ff.). Homolog ist diese 

Grundstruktur insofern, als staatsnahe Unternehmen ihre Mitglieder und 

Führungseliten dominant über Bildungstitel rekrutieren und die familiären 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Privatunternehmen stärker durch Übertragung des Besitzes von einer auf 

die andere Generation (vgl. Bourdieu 2004n: 331). An einem Pol des Fel-

des dominiert somit das rein ökonomische (Besitz-)Kapital und am ande-
ren Pol ein durch Titel institutionalisiertes kulturelles Kapital. 

Bourdieu kann strukturgeschichtlich Transformationen des Feldes un-

tersuchen, die sich vor allem von der gewachsenen Bedeutung schulischer 
Titel gegenüber ökonomischen Eigentumstiteln und von der Abwertung 

von technischen Titeln gegenüber Titeln, „die eine Form von bürokrati-

scher Allgemeinbildung garantieren“ (Bourdieu 2004n: 330) herleiten. 
Neben den familiären Unternehmen des traditionellen Besitzbürgertums 

bildet sich in verhältnismäßig starker Gewichtung eine Führungsklasse he-

raus, die Bourdieu Staatsadel nennt und die sich vom Beginn der Genese 
des Staates an herausbildet (Bourdieu 2004n: 460ff.). Die Dominanz schu-

lischer Titel ist mit Blick auf die Rekrutierung der administrativen Eliten 

des Staates und staatsnaher Unternehmen kein Mittel zur Egalisierung der 
Chancen, sondern ganz im Gegenteil eine subtile Strategie zur Reproduk-

tion der Herrschaftsbeziehungen, die ähnlich wie Adelsbeziehungen funk-

tionieren. Ist einem der Adelstitel von Geburt an und ohne weiteres Dazu-
tun mitgegeben, so verhält es sich mit dem staatlich vergebenen Titel ver-

gleichbar, weil sich durch die Struktur und selektive Gliederung des Bil-

dungssystems mitsamt den korrespondierenden habituellen Selektionskri-
terien diejenigen Studenten als Absolventen der (französischen) Eliteschu-

len und Hochschulen durchsetzen, die von Haus aus dazu bestimmt sind 

(vgl. Bourdieu 2004n: 104ff.). 
Auf Seiten der Privatunternehmen hält sich hingegen ein familiärer auf 

verwandtschaftlicher Erbschaft basierter Reproduktionsmodus bis in die 

Gegenwart durch, wenn auch in sublimierter Form. Dies erfolgt dahinge-
hend, dass im Zuge der nationalstaatlichen Modernisierung die Legitima-

tion von sozialen Positionen durch schulische Bildungstitel erwartet wird. 

Allerdings kann Bourdieu zeigen, dass diese Titel zum einen auf relational 
weniger angesehenen und zudem von den Ausbildungsstandards geringer 

zu bewertenden französischen Hochschulen erworben wurden.5

Mit seiner strukturgeschichtlichen Perspektive auf einen Ausschnitt 
des Feldes der Macht, das Unternehmertum Frankreichs im Kontext des 

ökonomischen Feldes, wendet Bourdieu sich gegen aus seiner Sicht zu 

vorschnelle und geschichtsvergessene Schlussfolgerungen gängiger Mo-
dernisierungstheorien. Das Nebeneinanderbestehen der verschiedenen Re-

produktionsmodi, die Bourdieu für das Feld der Macht und dessen Kämpfe 

5 „Der stärkste Anstieg läßt sich bei den Titeln beobachten, die wie jene, die 
von Sciences-po, HEC oder selbst der Centrale verliehen werden, als Legi-
timationsinstrumente fungieren, die ein strukturelles und funktionelles Äqui-
valent dessen sind, was bei einem anderen Stand der Konkurrenz und bei an-
deren sozialen Legitimationserfordernissen das Abitur oder, bei den von ih-
rer Legitimität völlig überzeugten Dynastien aus der Provinz, der einfache 
Besuch eines Jesuitenkollegs war.“ (Bourdieu 2004n: 397) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 161 

in unterschiedliche Reproduktionstrategien kleinarbeitet, verweist darauf, 

dass Modernisierung nicht die Ablösung der Erreichung von sozialen Posi-

tionen auf Basis von ascription (Eigentümer) durch achievement (Mana-
ger) bedeutet. Vielmehr bleibt beides aktuell, lediglich an der Oberfläche 

der Legitimierungsarbeit scheint der Modus achievement vollständig 

durchgesetzt zu sein. Neben den verwandtschaftlich familiären Strategien 
der Reproduktion bilden sich zudem umgekehrt bei den titelbasierten Stra-

tegien mit der Zeit verwandtschaftsähnliche Strategien heraus, beispiels-

weise in Form von Nepotismus und Klientelismus. Die Reproduktionsstra-
tegien, wie Fortpflanzungs-, Nachfolge-, Erziehungs und Heiratsstrategien, 

sowie prophylaktische Strategien und solche der Soziodizee, die allesamt 

auf die Vererbung, Vermehrung und Anerkennung des akkumulierten Ka-
pitals zielen, kommen dabei in vielfältigen Verflechtungen vor, sei es im 

ländlichen Béarn, das Bourdieu mit Blick auf das zölibatäre Leben männ-

licher Singles untersucht hat, sei es im Feld der Unternehmen des ‚gegen-
wärtigen‘ (die verwendeten Daten sind aus den 1970er Jahren) Frankreichs 

im Allgemeinen und seines Zentrums Paris im Speziellen (vgl. Bourdieu 

2004n: 280ff.). 
Für eine differenzierungs- und modernitätstheoretische Lesart ist nun 

zunächst zweierlei an dieser Konstruktion des Feldes der Macht an einem 

Einzelfall interessant: Zum einen ist die erneute Fokussierung des Staates 
als zentrales Merkmal moderner Gesellschaft deutlich. Ein Merkmal, des-

sen zentrale Stellung enorme Folgen für die Theorie moderner Gesell-

schaft sowie auch für die damit verbundene Differenzierungstheorie hat. 
Von hier aus wird nicht nur der auf einem Kampfbegriff fußende herr-

schaftssoziologische und damit auch politische Zuschnitt der Theorie der 

Praxis erst richtig verständlich, sondern auch das historisch zu spezifizie-
rende immer schon hierarchisch gewichtete Verhältnis der ausdifferenzier-

ten autonomen sozialen Felder moderner Gesellschaft(en). Zum anderen 

wird für die Genese moderner Gesellschaft deutlich, dass Ausdifferenzie-
rungsprozesse relativ autonomer sozialer Felder relational zur Genese des 

Staates analysiert werden müssen, dessen Kapitalkonzentrationen die Eta-

blierung neuer Kapital- und damit jeweils neuer Herrschaftsformen erst 
ermöglichen. Die Entstehung des bürokratischen Feldes und – damit ein-

hergehend – die Entstehung des auf rechtlich gesicherter formaler Amts-

macht beruhenden Staates ist die Bedingung der Möglichkeit der relativen 
Autonomisierung sozialer Felder. Ähnlich argumentiert auch Hahn (vgl. 

Hahn 1993), wenn er in kritischem Andenken an die Luhmannsche Sys-

temtheorie diese daran erinnert, welche Rolle historisch der Staat für die 
Ausdifferenzierung gespielt hat. Vermittelt über das staatlich kontrollierte 

Bildungswesen müssen in diesem theoretischen Rahmen zudem die Inklu-

sionsbedingungen zu den zentralen Feldern staatlich reglementiert und 
damit auch territorialisiert gedacht werden. Dies müsste, so kann man als 

Hypothese formulieren, Auswirkungen für die Thematisierung von Phä-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nomenen wie Globalisierung oder auch Weltgesellschaft haben. Zumindest 

könnte hier ein kritisches Regulativ angelegt sein (vgl. Kap. 6.1).  

Des Weiteren wird aber an diesem kleinen Ausschnitt von Bourdieus 
strukturgeschichtlich angelegter Analyse des französischen Feldes der 

Macht weiterhin deutlich, was für die Theorie der Praxis historische For-

schung bedeutet: Im Zeitverlauf werden mit Hilfe der statistischen Verfah-
ren, vornehmlich der Korrespondenzanalyse, Strukturveränderungen ‚auf-

gezeichnet‘. So der Wechsel von familiären Legitimationen durch Eigen-

tum zu Legitimation durch Bildungstitel. Darauf aufbauend können dann 
Variationen der Reproduktionsstrategien beobachtet werden, die vor dem 

Hintergrund der Habitustheorie interpretiert und erklärt werden. Allerdings 

fehlt an dieser Stelle deutlich eine Theorie sozialen Wandels, die die Um-
stellung auf der Ebene der objektiven Strukturen verständlich und erklär-

bar machen könnte. Der Forschungslogik der Theorie der Praxis gemäß 

müssten an dieser Stelle historische Einzelfallerklärungen herangezogen 
werden, also beispielsweise die Geschichte der Industrialisierung in Euro-

pa und ihre Folgen. Ein Konkurrenzunternehmen dazu wäre eine Evolu-

tionstheorie gesellschaftlichen Wandels, wie sie von Parsons oder auch 
Luhmann vorgelegt wurde. Eine solche Theorie versucht, allgemeine Be-

dingungen für gesellschaftlichen Wandel abstrakt zu formulieren, dies in 

Analogie zur biologischen Evolutionstheorie. Mechanismen von Variation, 
Selektion und Stabilisierung müssen auf der Ebene des Sozialen gefunden 

und theoretisch herausgearbeitet sowie in kausale Zusammenhänge ge-

bracht werden. Das Problem dabei ist allerdings, dass man entweder eine 
teleologische Evolutionstheorie formulieren muss, die – wie im Fall von 

Parsons – klare Selektionskriterien angibt (Adaptationssteigerung), aber in 

die Verlegenheit gerät, genau dies nicht präzisieren zu können. Woran 
bemisst sich die bessere Anpassungsfähigkeit einer Gesellschaft? Und wo 

ist eine solche als konstant zu unterstellende Umwelt, die der Explikation 

des Kriteriums dienen kann (vgl. Kap. 5.1.6)? 
Im Falle Luhmanns läuft hingegen der Verzicht auf ein festes teleolo-

gisches Kriterium evolutionärer Prozesse auf eine geradezu tautologische 

(nicht autologische!) Variante hinaus. Irritationen durch die Umwelt (Psy-
chen; Organismen; Technik) werden in der Gesellschaft durch bestehende 

Systeme zugleich zu Variationen geformt, selektiert und stabilisiert. Wenn 

aber Selektion und Stabilisierung derart im mehrfachen Wortsinn zusam-
menfallen, dann fällt man hinter den eigentlichen Clou der biologischen 

Evolutionstheorie zurück, nämlich der Selektion durch die Umwelt. Erst 

durch die Triade von Variation, Selektion und Stabilisierung kann Struk-
turwandel gedacht werden, so dass auch noch die Stabilisierung der exter-

nen Selektion ausgesetzt ist. Dies ist mit Luhmann aber in keiner Weise 

denkbar. Stabilisierung ist gleich Selektion und kann so nicht selektiert 
werden, genausowenig kann im logischen Umkehrschluss Selektion nicht 

stabilisiert werden, da sie es immer schon sein muss (vgl. Kap. 5.1.6).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 163 

Bourdieus Verzicht auf große Theorie des gesellschaftlichen Wandels 

findet in den einzelnen Studien zu den zentralen Feldern, die das Feld der 

Macht durch ihre Relationen zueinander konstituieren, weitere Begrün-
dungen. Zudem sollen dabei die Signaturen der Moderne herausgefiltert 

werden, die in Bourdieus Feldstudien angelegt sind.  

4.3 Autonomisierung der  Kunst  und damit  
des kulturel len Feldes 

Wenn das Modell des sozialen Raumes der modernen Klassengesellschaft 
zugrunde gelegt wird und in diesem das Feld der Macht, dann setzt die 

vorliegende Analyse von oben links nach oben rechts an, wenn es zunächst 

um das Feld der Kultur geht. Da die allgemeinen Merkmale sozialer Fel-
der, die im Anschluss an Bourdieus Auseinandersetzung mit Webers Reli-

gionssoziologie rekonstruiert worden sind (Kap. 3.6; 3.7; 3.8), sich an den 

feldtheoretischen Systematisierungen aus dem kunstsoziologischen Haupt-
werk Die Regeln der Kunst orientieren, wird in diesem Kapitel der 

Schwerpunkt auf einen kurzen Überblick über die Besonderheiten kultu-

reller Felder und die generalisierbaren Charakteristika ihrer Autonomisie-
rung gelegt. 

Bourdieu beginnt seine Analyse des literarischen Feldes als Prototyp 

für das gesamte kulturell-künstlerische Feld nicht an den losen Enden des 
Beginns eines Autonomisierungsprozesses. Er versteigt sich nicht in die 

Tiefen der italienischen Renaissance oder des 18. Jahrhunderts, der begin-

nenden Ablösungen von Mäzenaten und anderen Abhängigkeiten und auch 
verfolgt er nicht die Frühformen literarischer Reflexivität, Ironie und 

Selbstdistanz bei den Romantikern. Bourdieu beginnt seine Analyse viel-

mehr am Ende des Autonomisierungsprozesses, wenn er Flaubert als Per-
son gewordene Generalperspektive des literarischen Feldes analysiert, in 

dessen Werk sich alle konstitutiven sozialen Positionen und Positionierun-

gen kreuzen und in Spannung zueinander geraten. Zudem ist dies auch die 
Zeit, in welcher l’art pour l’art als ‚Grundgesetz‘, als nomos des Feldes 

erkämpft wird, was Bourdieu wiederum an einer einzelnen Literatenfigur 

beobachtet: an Baudelaire als ‚Gesetzgeber‘ (vgl. Bourdieu 1999: 103ff.).  
In der groß angelegten Studie zu den Regeln der Kunst nimmt Bour-

dieu sein altes Projekt (Das intellektuelle Feld und der schöpferische Ent-

wurf) wieder auf, in welchem er Ende der 1960er Jahre den Feldbegriff 
erstmals systematisch zu verwenden beginnt. Allerdings in einer in seinem 

Sinne noch interaktionistischen Form, also ohne Begrifflichkeiten für ob-

jektive Relationen, die auch ohne den unmittelbaren Einfluss von Akteu-
ren aufeinander wirksam sind (vgl. Kap. 3.5). Die Zielsetzung der materia-

len Teile, des ersten und zweiten vor allem, ist, die Autonomisierung des 

Feldes der Kunst im 19. Jahrhundert nachzuvollziehen und zu zeigen, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die soziologische Analyse eines Kunstwerkes dieses nicht auf banale, öko-

nomisch-materielle soziologische Tatsachen reduziert, sondern ein Verste-

hen der individuellen Leistung erst ermöglicht. Flaubert ist die zeitge-
schichtlich prägnante Figur im sich autonomisierenden literarischen Feld 

Frankreichs, an der zweierlei gezeigt werden kann: zum einen die Ar-

beitsweise, Notwendigkeit und Fruchtbarkeit einer soziologischen Werks-
analyse (a) und zum anderen ein generalisierbarer Einzelfall der Autono-

misierung und damit Ausdifferenzierung eines modernen, relativ autono-

men sozialen Feldes (b). 
Ad (a): Da im Rahmen der hier verfolgten Fragestellung weniger 

Bourdieus Leistungen als Kunstsoziologe infrage stehen, sondern die Feld-

theorie als differenzierungstheoretischer Entwurf der Moderne gelesen 
wird, interessiert dieser erste Aspekt auch nur in kurzen Zügen. Bourdieu 

versucht anhand der Homologisierung des fiktiven sozialen Feldes, wie es 

Flaubert in Die Erziehung des Herzens durch die Relationen seiner Ro-
manfiguren entworfen hat, und des realen sozialen Feldes, in das Flaubert 

selbst in Paris der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verflochten war, zu 

zeigen, inwiefern der Inhalt des Romans durch die sozialstrukturelle Situa-
tion seiner Entstehungszeit geprägt ist – mit Mannheim möchte man sa-

gen: bis in die Aspektstruktur hinein. Dabei geht es nicht darum, zu bele-

gen, dass Flaubert selbst eine soziologische Analyse in disguise durchge-
führt hätte, oder auch nicht darum, dass literarische Werke grundsätzlich 

Projektionen des Realen in die Fiktion sind. Es geht vielmehr um die He-

rausarbeitung des Besonderen an Flauberts Werk (vgl. Bourdieu 1999: 14). 
Allerdings ist für Bourdieu die aufweisbare Homologie ein Beleg für die 

Fundierung eines Werks in einer sehr spezifischen sozialen Situation und 

sozialen Welt (vgl. Bourdieu 1999: 14ff.). Soweit, sowenig möchte man 
sagen! Dass Werke soziohistorisch kontextuiert werden müssen, um ver-

standen werden zu können, ist ja hermeneutisch nichts Neues, wie auch 

immer im Einzelnen methodisch vorgegangen wird. Die Gegner im Hin-
tergrund sind semiologische oder auch diskursanalytische sowie materia-

listische oder auch soziologistische Deutungsansätze. Aber auch, und dies 

scheint mir in diesem Kontext die Pointe, literaturwissenschaftliche und 
literaturphilosophische Ansätze, die ein Verständnis des schöpferischen 

Entwurfs aus der psychosozialen Individualität des Künstlers gewinnen 

wollen – aus dessen psychologisch, zumeist psychoanalytisch gedeuteter 
Biographie also. Einer der prominenten Autoren, der für Bourdieus Theo-

riebildung als Abgrenzungspunkt nicht wegzudenken ist, ist auch hier Sar-

tre (vgl. Bourdieu 1999: 142). Dieser hatte Flauberts künstlerischen An-
trieb als Antwort auf den „Fluch des Vaters“ und auf ein schlechtes Ver-

hältnis zum schulisch erfolgreicheren Bruder gelesen. Dagegen sprechen 

für Bourdieu Briefe des Vaters an Flaubert, in denen er seinem Sohn Le-
bensweisheiten und Ratschläge für literarische Reisen mit auf den Weg 

gibt (vgl. Bourdieu 1999: 142). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 165 

Bourdieu versucht nun gerade nicht, das Individuelle des Werks aus 

der Besonderheit der biographischen und psychologischen Person zu ver-

stehen, sondern ausgehend vom Allgemeinen der soziohistorischen Struk-
tur des sich autonomisierenden literarischen Feldes. Er verfolgt dabei die 

Hypothese, dass das Besondere von Flauberts „schöpferischem Entwurf“ 

erst und nur vor dem Hintergrund des Allgemeinen der sozialen Welt des 
literarischen Feldes verstanden werden kann. Natürlich setzen auch Analy-

sen, wie sie Sartre durchgeführt hat, die Individualität vom Allgemeinen 

ab; dieses bleibt dabei aber zu unbestimmt und erhält neben seiner Kon-
trastfunktion keinen analytischen Stellenwert. Sartre kann dann sagen: „Es 

besteht kein Zweifel, dass Valéry ein kleinbürgerlicher Intellektueller ist, 

aber nicht jeder kleinbürgerliche Intellektuelle ist Valéry“ (Sartre 1999: 
64). Allerdings ist diese logisch richtige Schlussfolgerung kein haltbarer 

Grund, um auf weitere soziologische Analysen zu verzichten, wie es Sartre 

tut. Seine Theorie des Imaginären kann sehr plausibel als Mittel gelesen 
werden, um die Abweichung vom soziohistorisch Allgemeinen verständ-

lich zu machen (vgl. Bonnemann 2007: 461ff.) – man sieht auch an Bour-

dieus Ausdruck ‚schöpferischer Entwurf‘ die Bezugnahme auf Sartre. 
Vielmehr lässt sich vermuten, dass Sartre mit den vulgärmarxistischen Li-

teraturtheorien, von denen er sich absetzt, Instrumentarien zur Hand hatte, 

die für seine Zwecke tatsächlich völlig unzureichend waren, so dass er sich 
von der Soziologie vielleicht zu schnell abgewendet hat. Bourdieu ver-

sucht gerade, auch noch den Entwurf soziologisch zu begründen. Mit 

Blick auf Sartre würde dies bedeuten, dass das Imaginäre, mit dem sich 
Flaubert von seiner sozialen Geschichte losreißen und als Schriftsteller 

entwerfen kann, noch soziologisch, also feldtheoretisch (und habitustheo-

retisch) zu begründen ist. Kurzum: Worin besteht soziologisch die Indivi-
dualität von Flauberts Werk und warum hat nicht jeder andere Sprössling 

seiner Zeit, der aus vergleichbaren sozialen Konstellationen hervorgegan-

gen ist, ein solches Werk geschaffen? Bourdieu geht davon aus, dass diese 
Frage nur mit Hilfe soziologischer Analyseinstrumentarien zu beantworten 

ist:

„Weit davon entfernt also, den Schaffenden durch die Rekonstruktion des Uni-

versums der gesellschaftlichen Festlegungen, denen er unterliegt, zu vernichten 

und das Werk auf das bloße Produkt eines Milieus zu reduzieren – statt darin 

Zeichen zu erblicken, daß sein Autor sich davon freizumachen vermochte –, wie 

Proust in Gegen Sainte-Beuve es zu befürchten schien, läßt sich vielmehr mit der 

soziologischen Analyse die ganz besondere Arbeit beschreiben und verstehen, 

die der Schriftsteller zugleich gegen jene Festlegungen und dank ihrer leisten 

mußte, um sich als schöpferisch Wirkenden hervorzubringen, das heißt als Sub-

jekt seiner eigenen Schöpfung.“ (Bourdieu 1999: 173) 

Verhindert werden soll also ein soziologischer Reduktionismus oder auch 

Soziologismus des schöpferischen Projektes, aber dennoch wird seine so-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ziologische Aufschlüsselung als ein feld- und habitustheoretisch angeleite-

ter Verstehensprozess versucht. 

Die soziale Konstellation, die für diesen Verstehensprozess relevant 
ist, wird mit dem Abschluss des Autonomisierungsprozesses des literari-

schen Feldes markiert. Bourdieu kann die Autonomisierung des Feldes am 

Bespiel von Flaubert und Baudelaire als eine Umbruchssituation konstru-
ieren, in der sich die ökonomische Ökonomie mit dem Erstarken des 

Kleinbürgertums in Paris durchsetzt. Die neue dominante und kulturferne 

Herrschaftsform der ökonomischen Ökonomie in Gestalt des neuen Bür-
gertums, der ‚Bourgeoisie‘6 trifft dort auf die gesamte aristokratische und 

staatlich reglementierte kulturelle Tradition und ihre institutionellen Über-

bleibsel: auf Seiten des Staates die Académie des beaux artes und auf Sei-
ten eines residualen aristokratischen Mäzenatentums verschiedene Salons 

(z.B. der von Prinzessin Mathilde) (vgl. Bourdieu 1999: 88f.). In den Sa-

lons7 ist es Literaten möglich, ihre Kunst zu definieren und zugleich 
Netzwerke zu knüpfen, die einen gewissen Grad an wirtschaftlicher Unab-

hängigkeit erlauben (vgl. Bourdieu 1999: 89; 152). Das Feld autonomisiert 

sich dann in einer Absetzbewegung zur neuen wirtschaftlichen Herr-
schaftsweise und etabliert einen entgegengesetzten Lebensstil – deren Pro-

totyp die erste Bohème ist – in Form einer der ökonomischen Ökonomie 

entgegengesetzten Logik, in der ‚der gewinnt, der verliert‘ (vgl. Bourdieu 
1999: 100). Gleichzeitig autonomisieren sich die Künstler auch von der 

überkommenen aristokratischen und staatlich durch die Académie des be-

aux artes regulierten Kunstproduktion (Bourdieu 1999: 222f.).  
Flaubert und Baudelaire sind zwei Beispiele für Schriftsteller, die habi-

tuell auf ihre je eigene Weise darauf orientiert waren, mit beiden kunstex-

ternen Herrschaftsformen des Feldes der Macht, dem Staat und der Wirt-
schaft, die beide Einfluss auf das Feld der Literatur in ihrer Zeit haben, zu 

brechen:

„Die Inhaber dieser widersprüchlichen Position sind gezwungen, sich in zweifa-

cher, je unterschiedlicher Hinsicht von den verschiedenen etablierten Positionen 

6 „Die Erfahrung, die die Schriftsteller und Künstler von den neuen Herr-
schaftsformen gewinnen konnten, denen sie sich in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts unterworfen sahen, und das Grauen, das ihnen zuweilen die 
Gestalt des ‚Bürgers‘, des ‚Bourgois‘, einflößen mochte, wird nur verständ-
lich, wenn man sich vergegenwärtigt, was das durch die industrielle Expan-
sion des Zweiten Kaiserreichs geförderte Auftauchen von Industriellen und 
Kaufleuten mit riesigen Vermögen (wie den Talabot, den de Wendel oder 
den Schneider) bedeutete, jenen bildungs- und kulturlosen Aufsteigern, die 
bereit waren, in der gesamten Gesellschaft den Mächten des Geldes und ihre 
allen geistigen Dingen zutiefst feindlich eingestellte Weltsicht zum Sieg zu 
verhelfen.“ (Bourdieu 1999: 84) 

7 Gemeint sind an dieser Stelle Salons, die von einzelnen Personen zumeist 
mit aristokratischer Herkunft veranstaltet werden. Davon ist der Salon zu un-
terscheiden, der von der Académie des beaux artes organisiert wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 167 

abzusetzen und damit zu versuchen, das Unversöhnbare zu versöhnen, nämlich 

die beiden entgegengesetzten Prinzipien, die diese doppelte Ablehnung bestim-

men. Gegen die ‚nützliche Kunst‘, die offizielle und konservative Variante der 

‚sozialen Kunst‘, die Maxime Du Camp, den engen Freund Flauberts, zu einem 

ihrer bekanntesten Verfechter zählte, wie gegen die bürgerliche Kunst, das be-

wußtlose und bereitwillige Vehikel einer ethisch-politischen Doxa, vertreten sie 

die ethische Freiheit, ja die prophetische Provokation; vor allem wollen sie die 

Distanz gegenüber allen Institutionen – Staat, Académie, Journalismus – zur 

Geltung bringen, ohne sich deshalb gleich im planlosen Sich-treiben-Lassen, der 

Bohémiens wiederzuerkennen, die sich ebenfalls auf diese Werte der Unabhän-

gigkeit berufen, freilich nur zur Legitimation folgenloser, genuin ästhetischer 

Transgressionen oder bloßer Regressionen auf Stufen der Leichtfertigkeit und 

‚Vulgarität‘.“ (Bourdieu 1999: 127f.) 

Dieser zweifache Bruch vollzieht sich vor dem Hintergrund radikaler sozi-

alstruktureller Veränderungen nicht nur der französischen Gesellschaft als 

ganzer, sondern insbesondere des Feldes kultureller Produktion. Die Auf-
lösung aristokratischer Herrschaftsformen und die damit verbundene 

Durchsetzung einer neuen, ökonomischen Herrschaftsform, die auch Do-

minanz gegenüber dem Staat gewinnt, löst für Künstler den Umbruch ihrer 
notwendigen institutionellen Infrastruktur aus. Vor allem ist es der Kunst-

markt, der Künstler immer stärker aus den vergangenen Strukturen eines 

Mäzenatentums reißt. Bourdieu beobachtet den entscheidenden histori-
schen Schritt hin zur Autonomisierung anhand der Entwertung der staatli-

chen Kunstförderung in Form der Pariser Académie des beaux artes (vgl. 

Bourdieu 1999: 104). Die königliche Académie hatte bis zu ihrer Entwer-
tung das Monopol auf die öffentliche Vermittlung, Ausstellung und Be-

wertung von Kunst (vgl. Zahner 2006: 26).8

Am Beispiel der Abwertung der Académie kann verdeutlicht werden, 
welchen Effekt das neue, bildungsferne Kleinbürgertum auf die Kultur-

produktion gehabt hat. Diese Wirkung konnte sich so dominant entfalten, 

weil zugleich im Zuge der gesellschaftsstrukturellen Umschichtungen ein 
Andrang von meist geisteswissenschaftlich ausgebildeten Neuankömmlin-

gen zu verzeichnen war. Da ihnen sowohl die finanziellen Mittel für geho-

bene Karrieren fehlten als auch ihre Anzahl für entsprechende Posten zu 

8 „Die von der Akademie ausgerichteten Salons erfüllten als frühe Institutio-
nen der Kunstvermittlung drei Zwecke: Sie organisierten den Verkauf von 
zeitgenössischen Gemälden, stellten das Hauptinstrument zur Beurteilung 
zeitgenössischer Kunst dar und präsentierten die neuen Arbeiten der Öffent-
lichkeit. Allerdings entwickelte sich der Salon im letzten Drittel des 19. Jahr-
hunderts immer mehr zu einer Art Bilderladen: Die Anpassung an die Inte-
ressen und finanziellen Möglichkeiten eines neu in die Salons strömenden 
kleinbürgerlichen Publikums führte zu einem Anstieg der Produktion klein-
formatiger Bilder und einer Blütezeit von Stillleben, Landschaften, Porträts 
und Genrebilder und somit zur Abwendung von den überlieferten Bildthe-
men – zumeist Historiengemälde – der offiziellen Akademiemalerei.“ (Zah-
ner 2006: 26) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

groß war, strebten sie in die neu entstehenden literarischen Berufe (vgl. 

Bourdieu 1999: 93).9 Für die Arbeit der Académie bedeutete dies eine

Überlast, weil neben den gezielt staatlich geförderten Künstlern sich immer
stärker ein eigenständiger Kunstmarkt herausgebildet hatte. Literaten und 

andere Künstler, die staatlich nicht mit Stipendien versehen werden konn-

ten, aber dennoch Kunst für ihren Lebensunterhalt betrieben, mussten an-
dere Wege der Vermittlung, Bewertung und des Verkaufs ihrer Kunst fin-

den.

Die zentralen institutionellen Faktoren, die zugleich die Autonomisie-
rung des Feldes der Kunst erst ermöglichen, aber auch seine Heteronomie 

(relative Autonomie!) verursachen, findet Bourdieu mit der neu entstande-

nen Presse, dem öffentlichen Ausstellungswesen und dem Kunsthandel 
(vgl. Zahner 2006: 83ff.). Der Kunsthandel wird vor allem durch Galeris-

ten/Verleger besorgt, die dem Künstler sowohl symbolische Reputation im 

Feld als auch durch den Verkauf seiner Werke kommerziellen Erfolg ver-
schaffen. Wie auch in anderen Feldern der Kultur, z.B. dem wissenschaft-

lichen, entscheiden Verleger/Galeristen maßgeblich über den Zugang eines 

Kulturschaffenden zum Feld. Nur wer gelesen, gesehen oder auch gehört 
wird, kann Anerkennung bei seiner Konkurrenz im Feld finden. Das Feld 

der Galerien und Verleger wird dabei, homolog strukturiert zum Feld der 

Macht, zwischen den Polen Kultur und Wirtschaft konstruiert. Diese 
Struktur findet sich zudem homolog, aber in umgekehrter Rangfolge im 

Feld der Kunst wieder, das an seinem autonomen Pol Kunst der Avantgar-

de hervorbringt und an seinem heteronomen Pol Massenkunst produziert 
(vgl. Bourdieu 1999: 270ff.). 

Die mit der Presse entstehende Kunstkritik übernimmt die Aufgabe der 

Vermittlung der Kunst für die Öffentlichkeit mit Blick auf ästhetische Kri-
terien ihrer Bewertung und mit Blick auf Sinngebung für die neu entstan-

dene Lebensform ‚zweckfreier‘ Kunst.10 Dadurch tritt die Kunstkritik aber 

auch in den fortwährenden Kampf mit den Künstlern selbst, die die Krite-
rien dessen, was Kunst ist und was nicht, autonom bestimmen wollen (vgl. 

Bourdieu 1999: 114). Ähnlich wie die Protagonisten des Kulturhandels 

9 „Drei spezifische Faktoren bewirken, daß die Kluft zwischen Angebot an 
und Nachfrage nach dominanten Positionen in Frankreich besonders ausge-
prägt ist: das relativ niedrige Durchschnittsalter der aus Revolution, Kaiser-
reich Restauration hervorgegangenen Verwaltungskader, die noch lange den 
Zugang zu jenen Karrieren verstopfen, die virtuell auch den Kindern des 
kleinen und mittleren Bürgertums offenstehen, also Armee, Medizin, Ver-
waltung [...]; der Zentralismus, der die erfolgreichen Absolventen des Bil-
dungssystems in Paris konzentriert; und der Exklusivitätsanspruch der Groß-
bougeoisie, die, durch die Erfahrungen der Revolution äußerst beunruhigt, 
jede Form von sozialer Aufstiegsmobilität als Bedrohung der gesellschaftli-
chen Ordnung wahrnimmt.“ (Bourdieu 1999: 93f.) 

10 „Es geht darum, die Voraussetzungen für einen neuen Glauben zu schaffen, 
der in der Lage ist, der Lebenskunst in dieser verkehrten Welt, dem Univer-
sum der Kunst, einen Sinn zu verleihen.“ (Bourdieu 1999: 220) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 169 

tragen Kritiker und Kritik schließlich dazu bei, wie die Werke eines Kul-

turschaffenden innerhalb des Feldes aufgenommen werden 

Das Ausstellungswesen sorgt vor allem durch Museen für die bestän-
dige Anerkennung kultureller Werke als Kunstwerke. Durch die Ausstel-

lung eines Kunstwerkes in einem Museum wird dieses als Kunstwerk für 

die Öffentlichkeit anerkannt, die dann in der Folge legitimerweise das 
Kunstwerk als solches auch rezipieren kann (vgl. Bourdieu 1999: 452f. 

und Zahner 2006: 87ff.). Für vergleichbare Felder der Kulturproduktion 

erfüllen äquivalente Formen der Präsentation von Werken diesen Zweck 
(Vorträge; Lesungen; Messen usw.). 

Kunsthandel, Kritik und das Ausstellungswesen sind im Verbund mit 

den Künstlern selbst, den häretischen wie orthodoxen, denen am autono-
men und denen am heteronomen Pol, diejenigen Akteure, die die Kämpfe 

im Feld um die Regeln des Feldes austragen. 

Die Autonomisierung eines Produktionsfeldes der Kunst geht für 
Bourdieu durch die Vermittlung der Kunst für die Öffentlichkeit Hand in 

Hand mit der Autonomisierung ihrer Rezeption bzw. ihrer Konsumtion. 

Bourdieu hat diesen Zusammenhang schon in den Feinen Unterschie-
den am Beispiel von Güterproduktion und Geschmacksproduktion als Dia-

lektik von Produktions- und Konsumtionsfeldern verdeutlicht (vgl. Bour-

dieu 1982: 362ff.). Für die Kunst bedeutet dies, dass die Vermittlung von 
Kunst durch Kritik, Ausstellungen, Handel (sicher auch durch Bildungsin-

stitutionen) spezifische Konsumtionsformen auf Seiten des Publikums 

hervorbringt, die sozial ungleich verteilt und den Polen des Feldes der 
Kunstproduktion homolog struktuiert sind. Umgekehrt ist die Vermittlung 

der Kunst schon von vornherein auf die Konsumenten abgestimmt, weil 

das Feld der Kunst seine Kulturproduzenten aus dem homolog strukturier-
ten gesamten sozialen Raum rekrutiert. 

Die Besonderheit der Felder kultureller Produktion besteht, beobacht-

bar an der Autonomisierung des Kunstfeldes, darin, dass am autonomen 
Pol die Konsumenten auch Produzenten des Feldes sind. Dies gilt wie alle 

verallgemeinerten Ausführungen zur Feldtheorie in Die Regeln der Kunst

dann auch zum Beispiel für das Feld Wissenschaft. Für das der Religion 
mit ihrer nahezu unmittelbaren Sanktionierung durch die Öffentlichkeit 

gilt dies gerade nicht (vgl. Kap. 3.5.2), auch nicht für die im Folgenden zu 

diskutierenden Felder des Rechts, der Politik, des Journalismus und der 
Wirtschaft (vgl. Kap. 4.4.1; 4.4.2; 4.5; 4.6). 

Die bipolare Struktur des sich etablierenden Feldes der Kunst, die um-

gekehrt homolog zur wirtschaftlich dominierten Struktur des Feldes der 
Macht konstituiert ist, liefert im Verbund mit den benannten historischen 

Entwicklungen, vor allem der Absetzbewegung von der Académie und den 

neu auftretenden Akteuren und Institutionen, den Strukturzusammenhang, 
den Bourdieu in Flauberts Werk wiederfindet; und den er deshalb auch als 

Erklärungszusammenhang für die Besonderheit des Werkes anführt: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

„An diesem geometrischen Ort der Gegensätze, dem nichts vom ‚Juste Milieu‘ 

eines Victor Cousin anhaftet, ist auch Flaubert situiert, ähnlich wie viele andere 

untereinander sehr verschiedene Autoren, die nie eine wirkliche Gruppe gebildet 

haben [...]. Ich führe nur eine höchst exemplarische Formulierung dieser doppel-

ten Ablehnung an, die sich auf alle Bereiche der Existenz bezieht, von der Politik 

bis zur eigentlichen Ästhetik, und die im Klartext lauten könnte: Ich verabscheue 

X (einen Schriftsteller, eine Manier, eine Bewegung, eine Theorie usw., hier: den 

Realismus, Champfleury), aber ich verabscheue nicht minder das Gegenteil von 

X (hier den falschen Idealismus der Augier oder Ponsard, die wie ich in Front zu 

X stehen, aber auf der anderen Seite auch zur Romantik, wie Champfleury). [...] 

Diese Erzeugungsformel, die umgewandelte Form der widersprüchlichen Merk-

male der Position, eröffnet den Zugang zu einem wirklich genetischen Verständ-

nis zahlreicher Besonderheiten der Positionierungen der Inhaber dieser Position, 

ein nachvollziehendes Verständnis, das nichts von einer projektiven Empathie an 

sich hat.“ (Bourdieu 1999: 129f.) 

In diesem Zitat kommt das kunstsoziologische Anliegen Bourdieus deut-

lich zum Vorschein, das, übertragbar für die allgemeine Theorie kultureller 
Felder, die Explikation der objektiven Position im Feld mit den Positionie-

rungen ursächlich korreliert. Flauberts Position befindet sich gleichsam 

zwischen den Extrempolen der Struktur des Feldes der Macht und des Fel-
des der Kunst, in welchem er sich sowohl gegen seine avantgardistischen 

Konkurrenten wie auch gegen ‚nützliche‘ (politische) Kunst wie auch ge-

gen Massenkunst abheben möchte. Die Individualität wird aus der Absetz-
bewegung gegen alle anderen Positionen begriffen, und bis zu dieser Stelle 

gelingt die Aufschlüsselung zumindest der objektiven Bedingungen des 

schöpferischen Projekts von Flaubert, wenn Bourdieu die Struktur der so-
zialen Welt in dessen Roman wiederfindet.11 Man könnte vermuten, Bour-

dieu würde nun Halt machen und die Grenzen der soziologischen Erklä-

rungskraft mit Verweis auf die Idiosynkrasien des individuellen Entwurfs 
markieren. Genau dies tut er allerdings nicht, sondern markiert, im Gegen-

satz dazu, die mit Blick auf die Idiosynkrasien unerledigten Aufgaben der 

soziologischen Analyse und Erklärung: 

„Zu untersuchen bliebe, wie das ‚schöpferische Projekt‘ aus dem Zusammentref-

fen der speziellen Dispositionen, die ein Produzent (oder eine Gruppe von Pro-

duzenten) in das Feld einführt (aufgrund seiner früheren Laufbahn und seiner 

Stellung im Feld), mit dem Raum der dem Feld innewohnenden Möglichkeiten 

(all das, was unter dem vagen Begriff der künstlerischen oder literarischen Tradi-

tion firmiert) hervorgehen kann. Im Fall Zola wäre zu analysieren, was in den 

Erfahrungen des Schriftstellers (bekanntlich hatte er durch den frühen Tod des 

11 „Tatsächlich reproduziert die Erziehung des Herzens auf außerordentlich ex-
akte Weise die Struktur der sozialen Welt, in der dieses Werk produziert 
wurde, ja sogar die mentalen Strukturen, die, durch jene sozialen Strukturen 
geformt, das Erzeugungsprinzip des Werks darstellen, in dem diese Struktu-
ren aufscheinen.“ (Bourdieu 1999: 66) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 171 

Vaters viele Jahre der Not zu ertragen) der Entwicklung einer Empörungshaltung 

gegenüber der ökonomischen und sozialen Notwendigkeit (ja Fatalität) Vorschub 

leisten konnte, die in seinem gesamten Œuvre zum Ausdruck kommt, wie auch 

der außergewöhnlichen Kraft zum Bruch und zum Widerstand (vermutlich aus 

denselben Dispositionen erwachsend), die nötig war, um dieses Werk zu voll-

bringen und es gegen die gesamte Logik des Feldes zu verteidigen.“ (Bourdieu 

1999: 209) 

Auch wenn Bourdieu an dieser Stelle nicht Flaubert, sondern Zola im 

Blick hat, so ist es doch der Systematik seiner Theorie geschuldet, dass die 

feldtheoretische Analyse durch die habitustheoretische ergänzt werden 
muss, wobei hier nicht ein Klassenhabitus, sondern ein Individualhabitus 

in Frage steht. Vielleicht ist es eine müßige Frage, an dieser Stelle das 

Verhältnis von Soziologie und Psychologie zu problematisieren, aber es 
liegt mehr als nahe. Zu fragen wäre: Wieviel Psychologie ist nötig, um das 

Problem zu bearbeiten, und wie soziologisch ist dann noch die Analyse? 

Wäre es nicht ungleich konsequenter und auch eleganter, dem Soziologis-
musvorwurf dadurch zu entgehen, dass man die Grenze der soziologischen 

Erklärung mit einer genauen Bestimmung der Individualität eines schöpfe-

rischen Entwurfs markiert und dies mit dem Erkenntnisgewinn, tatsächlich 
die Individualität in ihrer Tragweite dadurch erst sichtbar und intelligibel 

gemacht zu haben? Sartres Frage: „Warum nicht jeder kleinbürgerliche In-

tellektuelle Valéry ist“, ließe sich so präzisieren; und der soziologische, 
das heißt, der mit feld- und habitustheoretischen Mitteln nicht mehr zu

analysierende Rest lässt die Individualität scharf konturiert hervortreten.

Dieser Rest kann psychologisch weiter kleingearbeitet werden, und philo-
sophisch kann eine Theorie des Imaginären, wie sie Sartre auch mit ande-

rer Zielsetzung formuliert hat, an analytischer Schärfe gewinnen, da Be-

dingungen und Möglichkeiten der Imagination herausgearbeitet werden 
können.

Ad (b): Was kann man nun mit Blick auf die Autonomisierung des lite-

rarischen Feldes für die Verallgemeinerbarkeit der Feldtheorie lernen? Mit 
den methodologischen Grundlagen der Theorie sozialer Praxis ist schließ-

lich in Aussicht gestellt, verallgemeinerbare Aussagen aus der detaillierten 

Analyse von Einzelfällen gewinnen zu können und zu gewinnen. Versucht 
werden soll im Folgenden eine über inhaltliche Konkretisierungen hinaus-

gehende Metareflexion üder die Generalisierbarkeit des Einzelfalles, der 

letztlich auch die Theoretisierbarkeit historischer Analysen in Frage stellen 
muss. 

Mit Blick auf die allgemeinen Merkmale moderner Felder lässt sich 

formulieren, dass Bourdieu durch die historisch vergleichende Perspektive 
aus der empirischen Fülle tatsächlich generalisierbare Aspekte heraus-

arbeiten kann. Dies geschieht vor dem Hintergrund der Plausibilität und 

analytischen Schärfe des Feldbegriffs, wie er ihn in Auseinandersetzung 
mit Weber gewonnen hat. Das damit verfochtene Primat einer herrschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

soziologischen Perspektive, die Gewalt, Kampf, Macht und Herrschaft als 

die zentralen Kategorien zur Analyse der sozialen Welt versteht, ist einer-

seits als Übernahme dieser Perspektive von Weber begründet, ist anderer-
seits aber auch – und dies scheint für Weber und Bourdieu übergreifend zu 

gelten – das Resultat einer Theoriebildung, die auf jede konstitutionstheo-

retische Grundlegung verzichtet und statt dessen Theorie als grounded 
theory durch Abstraktion von empirischen Gegebenheiten entwickelt. Dass 

Herrschaft, Kampf, Konkurrenz, Macht und Gewalt zentrale Prinzipien 

sind, wird aus der Analyse vor allem moderner Gesellschaften abgeleitet 
und auch in allen anderen Formen von Gesellschaft beobachtet. Die Gene-

ralisierung lautet dann: Wo soziale Ordnung gegeben ist, dort hat man es 

mit einem Herrschaftsphänomen zu tun; und Herrschaft ist immer in aktu-
eller oder potenzieller Gewaltausübung begründet. Vor diesem Hinter-

grund ist verständlich, dass die Kategorien der Soziologie bei Weber und 

auch bei Bourdieu die Dimension des Politischen ins Zentrum rücken, und 
sei es, wie bei Bourdieus vielfältigen Formen symbolischer Gewalt, in 

noch so sublimierter Form. 

Der Unterschied zwischen beiden liegt dann in der theoretischen Fixie-
rung des Feldbegriffs, gegen die sich Weber mit Blick auf seine ‚empirisch 

offenere‘ Typenbildung wahrscheinlich gesträubt hätte. Vor dem Hinter-

grund der Prämissen der Feldtheorie, die ja behauptet, dass kulturelle Pro-
duktion durch die sozial ungleiche Verteilung von feldspezifischer Macht 

geprägt ist, macht Bourdieu eigentlich nicht viel anderes als Typenbil-

dung: Aus der empirischen Vielfalt historisch einmalig gegebener sozialer 
Strukturen und Prozesse abstrahiert er typische Aspekte von Feldern zu 

allgemeinen Merkmalen eines Feldtypus ‚Kulturelles Feld‘. Das gleiche 

führt er z.B. für die administrativen Felder (vgl. Kap. 4.4) wie das ökono-
mische Feld (vgl. Kap. 4.6) durch. 

Schaut man sich nun die Ausführungen zur Genese des kulturellen 

Feldes an, die zwar auf die Figur Flaubert fokussiert sind, aber dennoch 
ein Modell der Ausdifferenzierung und Autonomisierung des literarischen 

Feldes in Frankreich liefern sollen, so ist die Problematik einer historisch 

arbeitenden Soziologie sehr deutlich: Es wird vieles verständlich und auch 
durch die Einordung in soziohistorische Kontexte erklärt, aber eine Theo-

rie sozialen Wandels springt nicht dabei heraus. Die Generalisierung eines 

theoretischen Modells, das dem der Habitus- und Feldtheorie vergleichbar 
wäre, ist nicht auszumachen. Die sehr basalen Annahmen zum sozialen 

Wandel durch Novizen und dauerhafte Konkurrenzkämpfe wie auch die 

These, dass sozialer Wandel in einem Feld nur stattfinden kann, wenn sich 
die Struktur des Feldes der Macht insgesamt ändert bzw. wenn sich die so-

zialen Strukturen einer gesellschaftlichen Formation grundlegend ändern, 

bleiben die einzig theoriesystematischen Ansatzpunkte der Analyse sozia-
ler Wandlungsprozesse. Gleichermaßen war es für das religiöse Feld erst 

möglich, autonome Konturen zu gewinnen, sobald eine Trennung von 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 173 

politischen Zusammenhängen und die Etablierung neuer Interessengrup-

pen durch neue Anordnungen des sozialen Lebens z.B. in den mittelalterli-

chen Städten historisch stattgefunden hatten (vgl. Kap. 3.5). Eine Vielzahl 
äußerlicher Faktoren lässt sich anführen, damit Autonomisierungs- wie 

Differenzierungsprozesse verständlich werden können: demographische 

Faktoren, technologische Umwälzungen und damit einhergehende neue 
Lebensformen. Intern sind dann Antworten auf die von außen herangetra-

genen Anlässe für Transformationen der sozialen Ordnung zu verzeichnen. 

Eigenständige interne Transformatoren sind die Novizen oder aber Kämp-
fe, die sich als Konkurrenz, Krieg, aber auch Konsens und Kooperation 

ausprägen können.12 All dies findet sich bei den Klassikern der Soziologie 

und wird bis heute kontinuiert (vgl. Kap. 5.1.6). Vermutlich, weil histo-
risch vergleichende Analysen typische Strukturmuster und typische Ent-

wicklungsverläufe auch mit typischen ‚verursachenden‘ Kontexten he-

rausarbeiten; aber damit ist noch keine allgemeine Theoriebildung geleis-
tet oder auf dieser Basis auch nur möglich. Eine Evolutionstheorie der so-

zialen Welt würde dann tatsächlich das leisten, was Luhmann ihr zu-

schreibt: „Sie ist eine Theorie, die zu erklären versucht, wie Unvorherseh-
bares entsteht“ (Luhmann 1980: 41). 

Wenn man darauf verzichtet, dann bleibt Geschichtsschreibung übrig, 

die allerdings Modelle typischer Entwicklungsverläufe generalisieren 
kann. Dies bleibt dann zwar relativ trivial, ist aber mehr als nichts. Für 

Bourdieus Analysen der Genese des literarischen und damit des kulturellen 

Feldes insgesamt sind das verallgemeinerbare Aussagen des Typs:  

• Autonomisierung bedeutet, dass eine neue Kapitalform als neue Herr-

schaftsweise für einen sich ausdifferenzierenden Bereich sozialer Pra-

xis institutionalisiert wird. Hier also die Anerkennung der Kunst als 
Kunst und des Künstlers als Künstler (Bourdieu 1999: 103ff., 119 und 

134ff.). 

• Autonomisierung ist Teil und Ergebnis eines grundlegenden Wandels 
einer gesellschaftlichen Formation. Gemeint ist hier das Entstehen ei-

ner bürgerlichen, auf ökonomischem Kapital basierten Gesellschaft, in 

der die bürgerliche Klasse im Verbund mit der Formalisierung politi-
scher und rechtlicher Herrschaft gegenüber dem Adel dominieren 

kann, dessen Salons und Gehabe immer stärker ridicule erscheint (vgl. 

Bourdieu 1999: 98ff.). Die Salons werden aber auch zum Exerzierplatz 
für Literaten und autonomisierte Literatur, genauso wie sie Abhängig-

keiten zwischen Künstlern und dem ‚Feld der Macht‘ herstellen. Die 

12 Konsens und Kooperation werden hier als Ergebnisse von Kämpfen behan-
delt, die auch mit sogenannten friedlichen Mitteln wie z.B. politischen Dis-
kursen, aber auch Diskussionen geführt werden. Im Falle unmittelbarer Eini-
gung oder Kooperation sind diese Kämpfe als längst ausgetragen zu behan-
deln und in Brauch und Sitte übergegangen. In anderer Terminologie könnte 
auch von einem Erwartungshorizont oder etablierten Selektionen gesprochen 
werden.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Figur des Künstlers und sein Lebensstil entwickeln sich durch die Ab-

arbeitung an der neuen Herrschaft eines kulturfernen Bürgertums und 

durch die Anlehnung an kulturelle Traditionen, die noch in den Salons 
ausgelebt werden können (vgl. Bourdieu 1999: 91). 

• Autonomisierung ist nur möglich, wenn sie einerseits durch etablierte 

Institutionen gestützt wird, von denen sich das Feld dann abkoppeln 
kann. Bourdieu verweist auf die Protektion durch Salons und die dort 

verkehrenden politischen und ökonomischen Machthaber, aber auch 

auf staatliche Kulturinstitutionen, wie die Académie des beaux artes,
gegen deren Restriktionen das Bild des freien Künstlers vor allem 

durch Maler etabliert wird (vgl. Bourdieu 1999: 104f.). Mit diesen In-

stitutionen ist zudem schon eine Infrastruktur gegeben, die die Auto-
nomisierung von Kunst und Kultur befördert: Institutionen der Aus-

stellung von (legitimer) Kunst, genauso wie die Kritiker der Kunst und 

vor allem der Kunsthandel. Kritik, Museen und Handel sind die maß-
geblichen Größen, die die Autonomie von Kunst ermöglichen und zu-

gleich durch die ökonomischen Notwendigkeiten des Handels in Be-

zug auf den im 19. Jahrhundert mit dem Kleinbürgertum durchgeset-
zen Massengeschmack reglementieren (vgl. Bourdieu 1999: 259ff.). 

• Wandlungen werden von Habitus getragen, die auf objektive soziale 

Strukturen treffen, die ihnen relational widersprechen (vgl. Bourdieu 
1999: 98.). Dies wird deutlich, wenn Bourdieu die Entstehung des Fel-

des als Gegenbewegung zur ökonomischen Logik des Bürgertums be-

schreibt. Das Aufbegehren der Kultur gegen das Kapital oder auch, mit 
Weber, der für die Moderne konstitutive Kampf von ‚Teufel‘ ökono-

misches Kapital und ‚Gott‘ Kultur setzt sich vollends durch. Auf diese 

neue Situation treffen neue Habitus, die teils Dispositionen der Aristo-
kratie, teils der neuen Klasse der Kleinbürger an die Möglichkeiten 

kulturellen Ausdrucks herantragen. Einen Ausdruck eines solchen ge-

spaltenen Habitus findet Bourdieu darin, dass Flaubert für die noch 
gegensätzlichsten literarischen Schulen seiner Zeit vereinnahmt wurde: 

den Realisten einerseits, den Formalisten andererseits (vgl. Bourdieu 

1999: 152ff.). 

Augenfällig ist, dass Bourdieu in diesem Werk zwar von der Geschichte 

der großen Männer einerseits weit entfernt ist, weil er sie mit soziologi-
schen Mitteln vom Allgemeinen her begreift, andererseits aber doch an 

den individuellen Biographien klebt und deren Geschichte erzählt, wenn 

auch mit den elaborierten Mitteln der allgemeinen Theorie der Praxis. Eine 
Theorie der Autonomisierung von sozialen Feldern, im Sinne von syste-

matischen Aussagen über die autonomisierenden Prozesse, findet sich 

nicht. Allenfalls eine historisch informierte Generalisierung des Auftretens 
allgemeiner Merkmale und eine forschungsleitende Perspektive, die den 

sich autonomisierenden Bereich sozialer Praxis in Relation zur umfassen-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 175 

den gesellschaftlichen Formation, vor allem zum Feld der Macht begreift. 

Die Autonomisierung der Maler wird dann durch die Abgrenzung von der 

Académie des beaux artes verständlich, und der Typus des Malers lässt 
sich als Vorbild für den Typus der Schriftstellers und dann des Künstlers 

allgemein rekonstruieren. Theoretisch weitreichend ist auch die Feststel-

lung nicht, dass der „zur Konstitution eines Feldes führende Prozeß [...] 
einen Prozeß der Institutionalisierung von Anomie“ darstellt, „an dessen 

Abschluß sich niemand mehr als absoluter Herr und Besitzer des nomos,

des Prinzips legitimer Vision und Division aufspielen kann“ (Bourdieu 
1999: 216). Auch die Erweiterung, dass die Emergenz einer Struktur zuvor 

in einem neu entstandenen Raum von Möglichkeiten vorgebildet ist und 

erst daraufhin vollständig etabliert werden kann, ist eine zu vage Formulie-
rung, als dass sich hier von generalisierbaren theoretischen Aussagen re-

den ließe. Es sei denn, man sieht in solchen Termini wie ‚preadaptive ad-

vances‘, wie sie meist in systemtheoretischen Ansätzen verwendet werden 
(vgl. Kap. 5.1.6), tatsächlich theoretisch gehaltvolle Aussagen. Dass eine 

creatio ex nihilo nicht möglich ist, kann auch ohne dies gewusst werden. 

Wie das Voranstehende auch immer zu beurteilen ist, es muss zum 
Abschluss des Kapitels noch auf die für kulturelle Felder spezifischen Ver-

drängungen des Ökonomischen eingegangen werden: Verdrängt wird zum 

einen die im Verhältnis zur ökonomischen Ökonomie umgekehrte symbo-
lische Ökonomie des Feldes. Die Zweckfreiheit, die im nomos der Kunst, 

im l’art pour l’art (oder in anderen Feldern z.B.: Wissenschaft um der 

Wissenschaft Willen) zum Ausdruck kommt, wird durch die Verfolgung 
symbolischer Interessen konterkariert, die die Doppelbödigkeit des Feldes 

der Kunst konstituieren: 

„Die literarische (usw.) Ordnung hat sich im Verlauf eines langen und langsa-

men Autonomisierungsprozesses zum spiegelverkehrten Gegenbild der ökono-

mischen Welt – und damit zu einer wahren Provokation jeder Form von Ökono-

mismus – herausgebildet: Wer in sie eintritt, hat an Interesselosigkeit Interesse; 

wie die Prophetie, und insbesondere diejenige, die Unheil weissagt und Weber 

zufolge ihre Echtheit durch ihre Unentgeltlichkeit unter Beweis stellt, so findet 

auch der häretische Bruch mit den tonangebenden künstlerischen Traditionen 

den Maßstab seiner Glaubwürdigkeit in seiner materiellen Uninteressiertheit.“ 

(Bourdieu 1999: 342) 

Die materielle Interesselosigkeit wird praktisch zu einem nur logisch para-

doxen Interesse an der Interesselosigkeit. Durch die Leidenschaft und 
Hingabe an die reine Sache der autonomen Kunst erlangen die Akteure im 

Feld ihre Anerkennung13, die nichts anderes bedeutet als eine Akkumula-

tion des im Feld kursierenden symbolischen Kapitals. 

13 „Das Bild des verfemten Künstlers, ein zentrales Moment der neuen Welt-
sicht, stützt sich unmittelbar auf das Beispiel jener Großzügigkeit und 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Zum anderen wird auch die Abhängigkeit von der ökonomischen Öko-

nomie verdrängt, die trotz der Eigenlogik der feldspezifischen symboli-

schen Ökonomie weiter besteht (vgl. Bourdieu 1999: 343). Künstler und 
das Feld der Kunst bleiben von einer ökonomischen Infrastruktur abhän-

gig, die sie in ein Verhältnis zum umfassenden Feld der Macht stellt. Im 

Feld der Macht besetzt das Feld der Kunst durch diese asymmetrische Ab-
hängigkeitsbeziehung eine beherrschte Position gegenüber dem ökonomi-

schen Feld. Deutlich wird dies durch die extreme Polarisierung des Feldes 

in einen rein autonomen Pol, der sich tendenziell einem externen Publikum 
verschließt, und einem heteronomen Pol, der sich nahezu ungebrochen ei-

ner ökonomischen Logik unterwirft. Für beide Pole ist die Abhängigkeits-

beziehung an der Schnittstelle des Kunsthandels am Beispiel von Galeris-
ten und Verlegern zu beobachten (vgl. Bourdieu 1999: 343f.), die zwei 

Aufgaben zugleich erfüllen: Zum Ersten sind sie gleichsam die gatekeeper

für den Eintritt in das Feld, weil sie über Veröffentlichung oder Nicht-
Veröffentlichung maßgeblich entscheiden und so die symbolische Öko-

nomie befördern; zum Zweiten sorgen sie auch maßgeblich für den mögli-

chen finanziellen Erfolg eines Künstlers und dienen so der ökonomischen 
Ökonomie. Zum Dritten wird, wie in anderen Feldern auch, die Abhängig-

keit des Zugangs zum Feld durch die soziale Herkunft im Selbstverständ-

nis der Künstler und des Feldes insgesamt verdrängt. Diese Verdrängung 
ließe sich beispielsweise an Semantiken der Begabung (des ‚Genies‘!) oder 

auch des für universell gehaltenen ‚Blicks‘ für Kunst (vgl. Bourdieu 1999: 

490ff.) genauso beobachten wie umgekehrt an den strukturellen Homolo-
gien des Feldes der Kunst und des Feldes der Macht (vgl. Bourdieu 1999: 

259ff.) 

4.4 Recht  und Pol i t ik:  Administrat ive a ls  
intermediäre Felder? 

Recht und Politik als intermediäre Felder zu problematisieren, lässt sich 
dadurch begründen, dass die Pole des Feldes der Macht, die kulturellen 

Felder einerseits und das ökonomische Feld andererseits, im Rahmen von 

Bourdieus Analyse der sozialen Welt nicht unvermittelt um den Wert ihrer 
spezifischen Kapitalform kämpfen, sondern vermittelt durch staatliche 

Felder. Staat hat Bourdieu als ein Ensemble unterschiedlicher auf Öffent-

lichkeit und Allgemeinheit orientierter Felder begriffen, vor allem Felder 
der politischen und rechtlichen Verwaltung. Dies kann an seinem Modell 

der Genese des Staates sehr klar abgelesen werden (vgl. Kap.4.1). Durch 

die empirische Sättigung seiner Theoriebildung finden sich nun auch für 
diesen Bereich nicht allgemeine Abhandlungen, sondern auf konkrete Un-

Selbstlosigkeit, das die Maler dem gesamten intellektuellen Universum vor-
lebten.“ (Bourdieu 1999: 217f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 177 

tersuchungen gestützte Modelle des rechtlichen und politischen Feldes. 

Aufgrund dieser Textlage müssen die folgenden Ausführungen auf die 

zentralen Texte Bourdieus zu diesen beiden Feldern gestützt werden, wo-
bei auch hier differenzierungstheoretisch die jeweilige relative Autonomie 

und, mit stärkerem Akzent auf die darin implizierte Modernitätstheorie, 

auch die jeweiligen Verdrängungen der spezifischen Ökonomien heraus-
gearbeitet werden. Vergleichbar – und dies ist eine methodische Notwen-

digkeit – mit den Charakteristika der schon besprochenen kulturellen und 

religiösen Felder untersucht Bourdieu Recht und Politik bezüglich der spe-
zifischen Ausprägungen von symbolischem Kapital und bezüglich ihrer je 

spezifischen illusiones, nomoi und der Arbeitsteilung, welche die Konkur-

renzverhältnisse mitkonstituiert und dynamisiert, die in Feldern vorkom-
men. Recht und Politik sind die Felder der Öffentlichkeit, die Felder in de-

nen die symbolische Gewalt des Staates monopolisiert ist und durch die sie 

kollektiv durchsetzbar ausgeübt wird. Recht und Politik sind die Felder der 
Öffentlichkeit moderner Staaten und der internationalen sozialen Welt, de-

ren symbolische Produkte mit dem Anspruch auf allgemeine Verbindlich-

keit und damit auch auf Vertretung der Interessen einer angebbaren All-
gemeinheit hervorgebracht werden. Wenn es im Feld der Macht primär da-

rum geht, den Wert einer besonderen Kapitalform in Relation zu einer an-

deren höher zu gewichten, dann meint dies ja eine Gewichtung im öffent-
lichen Raum. Und diese Gewichtung erfolgt verbindlich durch entspre-

chende Kultur-, Wirtschafts- oder Bildungspolitik mit den entsprechenden 

Gesetzgebungen und darauf folgenden Rechtsprechungen. In dem Sinne, 
dass der Kampf um den Wert von Kapitalformen zumindest auch – und 

wenn, dann sehr wirkungsvoll – durch Einflussnahme auf Politik und 

Recht erfolgt, lässt sich auch von ‚intermediären‘ Feldern im Rahmen des 
Feldes der Macht sprechen.14

4.4.1 Das juristische Feld 

Wie bei jedem anderen Feld geht es im Fall des juristischen Feldes zu-

nächst darum, einen Bruch mit dessen Selbstverständnis, dessen Refle-
xionstheorie – wenn man so sagen will – und damit zugleich eine Grund-

lage zur Bestimmung der im Feld vorherrschenden illusio herzustellen. 

Die doppelte Wirklichkeit des Feldes besteht schließlich einerseits in den 
objektiven Konkurrenzbeziehungen der Akteure und andererseits aus dem 

subjektiven Wissen, mit dem die Akteure ihre Praxis definieren, dessen 

konstitutives Moment die feldspezifische illusio ist. Komplementär zur il-
lusio ist auf der objektiven Ebene der Semantik zudem der differenzieren-

de nomos zu bestimmen, der das jurististische Feld als einen Sinnzusam-

14 Dass damit nicht die intermediären Organisationen und Institutionen gemeint 
sind, wie sie gegenwärtig zum Beispiel mit Blick auf NGOs oder Soziale 
Bewegungen diskutiert werden, sollte an dieser Stelle klar sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

menhang sozialer Praxis von anderen sozialen Feldern differenziert, indem 

er eine besondere Perspektive auf die soziale Welt konstituiert (vision et 

division). Zu guter Letzt ist nach den feldspezifischen Verdrängungen des 
Ökonomischen zu fragen und damit auch nach der je spezifischen Ökono-

mie modernen Rechts. Wie bei jeder Feldanalyse ist aber die Relationie-

rung zum Feld der Macht und zum Feld der sozialen Welt insgesamt lei-
tend, um die feldspezifischen Prozesse verstehen und dadurch auch erklä-

ren zu können. 

Im vorangegangen Kapitel zur Genese des Staates (vgl. Kap. 4.1) wur-
de mit Blick auf die Verlängerung der Delegationsketten auf der Mikro-

ebene und deren makrologischen Entsprechung der Konzentration des 

formalen symbolischen Kapitals mit der langfristigen Transformation des 
dynastischen zum modernen Staat auch die Genese und damit Ausdiffe-

renzierung des juristischen Feldes analysiert. Das juristische Feld differen-

ziert sich durch die Formalisierung und Rationalisierung von Verfahren 
zur Durchsetzung von Entscheidungen des Staatsoberhauptes aus; und es 

gewinnt im historischen Verlauf eines Komplexitätsanstiegs der Entschei-

dungs- und Verfahrenswege – vermittelt durch Ämter und die daran ge-
bundenen Verbeamtungen professionalisierter Amtsträger – gegenüber 

dem Staatsoberhaupt relative Autonomie. Die Macht der Minister und ihre 

Möglichkeiten, eigene, amtsgebundene Interessen auszubilden, zu artiku-
lieren und durchzusetzen, nehmen im historischen Verlauf zu. Betrachtet 

man die deutsche Rechtsgeschichte mit Blick auf die Autonomisierung des 

Feldes gegenüber dem jeweiligen Staatsoberhaupt, so ist man auf das na-
turrechlich begründete Preußische Allgemeine Landrecht verwiesen, das 

eine territorial einheitliche Gesetzgebung durchsetzt und als Wegbereiter 

für das bürgerliche Recht fungiert, das am 1.1.1900 mit dem BGB in Kraft 
tritt und entgegen dem Allgemeinen Landrecht formal-rechtlich auf dem 

Römischen Recht aufbaut bzw. mutatis mutandis Römisches Recht ist 

(vgl. Koselleck 1975, Gose/Würtenberger 1999, Wesel 2000). Das ist das 
vorläufige Ende einer Autonomisierung, die im Spätmittelalter ungefähr 

im 12. Jahrhundert mit dem Anstieg der juristischen Ausbildung an der 

Universität Bologna und der darauf folgenden steigenden Relevanz von 
Juristen in ganz Europa ihren ungefähren Anfang nimmt – immer voraus-

gesetzt, man sucht einen analytischen Ausgangspunkt zur Untersuchung 

der Genese moderner Staaten. 
Die Entwicklung des Rechts der bürgerlichen Gesellschaft wird in 

Deutschland durch eine stetige Verwissenschaftlichung der Rechtsformu-

lierung vorangetrieben.15 Die naturrechtliche Begründung tritt zunächst 

15 „Die Bürger im zersplitterten Deutschland waren eben noch nicht stark ge-
nug, über den Staat ein bürgerliches Gesetzbuch durchzusetzen, wie es in 
Frankreich nach einer erfolgreichen Revolution mit dem Code Civil gelun-
gen war. Deshalb gehen sie den Weg über die Gesellschaft, über die bürger-
liche Wissenschaft, mit Friedrich Carl von Savigny und seiner historischen 
Schule. Das führte im Ergebnis zum gleichen Erfolg wie in Frankreich. Nur 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 179 

hinter die historische Schule zurück, die Recht aus der Geschichte eines 

Volkes herauszulesen versucht, und diese wird durch die wissenschaftlich-

formale Form der Rechtswissenschaft in der Dominanz abgelöst. Friedrich 
Carl von Savigny markiert in personam diese Wende auf dem Weg zum 

bürgerlichen Recht in Deutschland. Ohne eine solche Verwissenschaftli-

chung als notwendige Entwicklungsbedingung eines einheitlichen staatli-
chen bürgerlichen Rechts ist diese Entwicklungsstufe in Frankreich schon 

gut hundert Jahre zuvor mit dem Code Civil gelungen (vgl. Wesel 2000: 

84ff.). 
Wie auch immer der genaue historische Verlauf der Autonomisierung 

in den unterschiedlichen Ländern gewesen sein mag, an dessen vorläufi-

gem Ende steht ein einheitliches bürgerliches Recht und ein autonomisier-
tes juristisches Feld. Das Modell des juristischen Feldes beansprucht denn 

auch Gültigkeit für die Analyse jedes modernen juristichen Feldes, worauf 

auch Bourdieus Bezüge auf die deutsche Rechtswissenschaft hinweisen. 
Bourdieu bezieht sich auf Hans Kelsens ‚Reine Rechtslehre‘, die einen 

Höhepunkt in der Definition des Rechts als Normwissenschaft darstellt 

und auch gerade gegen Rechtsgeschichte und Rechtssoziologie formuliert 
wurde, die beide im Recht externe Faktoren als wirksam annehmen (vgl. 

Bourdieu 1986: 3). ‚Reine Rechtslehre‘ hingegen versteht Recht als ge-

samtstaatlich durch Zwangsmaßnahmen durchgesetzte Normen und Recht-
sprechung formal als die subsumtionslogische Auslegung dieser Normen 

(vgl. Wesel 2000: 35ff.). Und genau mit einer solchen Auffassung des 

Rechts und der Rechtswissenschaft will Bourdieu brechen, um letztlich ei-
ne ‚strenge Wissenschaft des Rechts‘ zu begründen. Und wie soll es an-

ders sein: Eine solche science rigoureuse wird durch die soziologische, al-

so feldtheoretische Analyse des juristischen Feldes erst gewonnen, die die 
Rechtswissenschaft selbst noch zum Gegenstandsbereich zählt.16

Wie in allen anderen Feldanalysen führt der Bruch mit der internen

Theorie des Feldes nicht zu ihrer gegenteiligen Position: der externen 
Theorie. In diesem Fall also marxistisch inspirierte Rechtstheorien, die 

Rechtsprechung nicht als Anwendung autonomer rechtlicher Regeln an-

sehen, sondern als Instrument, das Ausdruck ökonomischer Herrschafts-
verhältnisse sein soll. Die Feldtheorie positioniert sich quer zu solchen 

Rechtstheorien und fügt zwischen die Texte und ihre Auslegung sowie die 

eben wissenschaftlich. Am Ende des 19. Jahrhunderts haben sie es dann 
endgültig geschafft. Auf der Grundlage der Arbeiten dieser Juristen wurde 
das Bürgerliche Gesetzbuch nun auch vom Staat kodifiziert.“ (Wesel 2000: 
88)

16 Trotz aller kritischen Abgrenzung von Luhmanns Systemtheorie, die sich in 
diesem Aufsatz von Bourdieu wie nirgends anders findet, ist die Nähe zu 
Luhmanns Konzept der Reflexionstheorien doch mehr als deutlich. Echte 
Wissenschaft des Sozialen bleibt am Ende immer nur die Soziologie, da sie 
als einzige nicht im Dienst der sozialen Praktiken oder Kommunikationen 
steht, die ein Feld oder ein System System konstituieren (vgl. Luhmann 
1997: 958ff. u. für einen kritischen Überblick de Berg/Schmidt 2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ökonomischen Herrschaftsstrukturen das relativ autonome juristische Feld 

mit seiner Eigenlogik (vgl. Bourdieu 1986: 3). 

In eher plausibilisierend vergleichender Perspektive zu den Analysen 
des religiösen und des literarischen Feldes steht zunächst die für das juris-

tische Feld spezifische Arbeitsteilung im Vordergrund. Dies ist noch sehr 

nah an die frühe Analyse des religiösen Feldes angelegt: Wie die Priester, 
Propheten und Zauberer sich die religiöse Arbeit teilen, die Schriftsteller 

der Avantgarde und des Massengeschmacks sowie deren Kritiker und Ver-

leger die literarische Praxis bestimmen oder Wissenschaftler mit institu-
tionellem Kapitel solchen mit rein wissenschaftlichem Kapital gegenüber-

stehen, so findet sich im juristischen Feld eine Konkurrenz von Theoreti-

kern und Praktikern (Bourdieu 1986: 6): die Professoren der Rechtswis-
senschaft auf der einen und die Richter, Anwälte, Notare usw. auf der an-

deren Seite. 

Deren Praxis besteht nun maßgeblich darin, Rechtstexte auszulegen, 
also mit Blick auf Rechtsprobleme zu deuten und Überlegungen darüber 

anzustellen, durch welche Kriterien die jeweiligen Deutungen geleitet sein 

sollen – es geht schließlich um eine Normwissenschaft! Die Normativität 
und damit auch Unwillkürlichkeit der juristischen Hermeneutik wird zu 

diesem Zweck institutionell abgesichert. Im Unterschied zum religiösen 

und literarischen Feld, in denen auch hermeneutische Praktiken im Zen-
trum stehen, und in denen unterschiedliche Lesarten von Texten auch ne-

beneinander bestehen können, muss im juristischen Feld dafür Sorge ge-

tragen werden, dass trotz unterschiedlicher Lesarten eine juristische Ent-
scheidung, also Rechtsprechung zustande kommt. Zu diesem Zweck be-

stehen nicht nur strenge Hierarchien innerhalb der Institutionen (Amtsge-

richt, Landgericht, Oberlandgerichte und Bundesgerichtshof), sondern 
auch eine Hierarchie in den Rechtstexten (z.B. Zivilrecht, Strafrecht, Ver-

waltungsrecht usw. im Verhältnis zur Verfassung) (vgl. Bourdieu 1986: 5). 

In ‚ruhigen‘ Zeiten funktioniert das juristischen Feld dann weitgehend wie 
ein Apparat im Althusser’schen Sinn. Die Habitus der Juristen konzertie-

ren die juristische Praxis und dies ist durch Hierarchien und formale Pro-

zeduren der Konfliktbearbeitung gesichert. 
Die Deutungsarbeit der professionalisierten Juristen läuft darauf hi-

naus, die Rechtsprechung und die Rechtstexte sowie die Theorien über 

beide als universell gültig und damit rechtlich legitim darzustellen. 
Schließlich entsteht das juristische Feld als ein Feld mit dem Anspruch, In-

teressen der Allgemeinheit zu vertreten, zumindest gilt dies für das territo-

rial vereinheitlichte bürgerliche Gesetz. Dies lässt sich vor allem an der 
Sprache beobachten, die um Neutralität, Objektivität, Verallgemeinerbar-

keit bemüht ist; dies auch vor dem Hintergrund, die historisch gewachse-

nen Grundlagen der Rechtsentwicklung (das Römische Recht also und 
teils auch naturrechliche Grundsätze, wie die Menschenwürde) zu apriori-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 181 

sieren, also als universell legitime Ausgangspunkte der Rechtsentwicklung 

zu legitimieren (vgl. Bourdieu 1986: 5).  

Apriorisierung, Neutralisierung und Universalisierung im Grunde doch 
historisch arbiträrer Rechtssätze sind das Ergebnis der nicht-bewusst kon-

zertierten Konkurrenz der professionellen Akteure des juristischen Feldes. 

Die Form und Ausprägung der Kodifizierung des Rechts ist Ausdruck des 
relativen Kräfteverhältnisses der beiden Akteurstypen, der Theoretiker und 

der Praktiker: So ist deutsches und französisches Recht als Professoren-

recht stärker verwissenschaftlicht, während das englische case law die 
Präzedenzfälle als praktische Entscheidungen dominant setzt (vgl. Bour-

dieu 1986: 6). Trotz aller Konkurrenz sind aber beide Interessengruppen in 

ihrer Arbeitsteilung komplementär aufeinander bezogen und an der symbo-
lischen Herrschaft beteiligt, die die Ausübung staatlich konzentrierter 

symbolischer Gewalt ist. Recht funktioniert durch die unterschiedlichen 

Auslegungen der Rechtstexte, die wiederum zu unterschiedlichen Recht-
sprechungen führen und im Nachhinein dennoch dem einheitlichen Recht 

untergeordnet werden müssen.  

Dass die Anwendung identischer Texte auf nicht identische Einzelfälle 
nicht zu identischen Rechtsprechungen führt, lässt sich plausibel durch 

mehrere Faktoren begründen: 

Gerade weil juristische Regeln allgemein formuliert sind, erfassen sie 
nicht alle möglichen faktischen Variationen der Tatbestände, auf die sie 

angewendet werden können. Bourdieu rückt zudem die notwendige Nicht-

Identität zweier Einzelfälle in den Blick, so dass in Hinsicht auf die Ab-
weichungen nicht nur eine extensionale Auslegung der entsprechenden 

‚allgemeinen‘ Regel nötig ist, sondern auch eine Entscheidung darüber, ob 

die Regel überhaupt für den neuen Fall herangezogen werden kann (vgl. 
Bourdieu 1986: 8). Die juristische Praxis der Rechtsprechung erscheint 

dann nicht gemäß der illusio abzulaufen, die diejenigen mit ins Feld brin-

gen, die dort professionell arbeiten wollen. Bourdieu scheint die illusio des 
juristischen Feldes an dem Glauben festzumachen, dass die Rechtsordnung 

nicht arbiträr entstanden ist und auf Basis von arbiträren Entscheidungen 

in der Rechtsprechung funktioniert, sondern eine sozial geregelte Subsum-
tion von Einzelfällen unter Rechtsregeln darstellt, die durch die Rationali-

tät formaler Verfahren (vgl. Luhmann 1983) garantiert wird. Faktisch ver-

weist aber die Auslegungsbedürftigkeit der Rechtsregeln für die Anwen-
dung auf Einzelfälle auf eine anderes maßgebliches Funktionsprinzip der 

juristischen Praxis: 

„Bref, loin que le juge soit toujours un simple exécutant qui deduirait de la loi les 

conclusions directment applicables au cas particulier, il dispose d’une part d’au-

tonomie qui constitue sans doute la meilleure mesure de sa position dans la struc-

ture de la distribution du capital spécifique d’autorité juridique; ses jugement qui 

s’inspirent d’une logique et de valeurs très proches de celles des textes soumis a 

son interprétation, ont une veritable fonction d’invention. Si l’existance de règles 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

écrites tend sans aucun doute à réduire la variabilité comportementale, il reste 

que les conduites des agents juridiques peuvent se référer et se plier plus au 

moins strictement aux exigences de la loi et qu’il demeure toujours une part d’ar-

bitraire, imputable à des variables organisationelles comme la composition du 

groupe décisionel ou les attributs des justiciables, dans les décisions judiciaires 

(ainsi que dans l’ensemble des actes qui les précèdent et les prédéterminent 

comme les décisions de la police concernant l’arrestation).“ (Bourdieu 1986: 8) 

In letzter Instanz hängt die Rechtsprechung trotz aller formaler Verfahren 

auch an (relativ) arbiträren Auslegungen durch die entsprechenden profes-

sionellen Akteure. Bourdieu wendet diesen Rest Willkür sogleich in ein 
methodisches Kriterium, da die Ausprägung der Autonomie der Akteure 

das beste Maß für deren jeweilige Position in der Feldstruktur ist. Darauf 

verweist auch Bourdieus Angabe organisationeller Variablen, die den 
rechtlichen Zwängen mehr oder minder nicht entsprechen. Nicht selten 

würden ex post Entscheidungen auf Grundlage des Rechts rationalisiert, 

ohne dass das eine mit dem anderen im Entscheidungsprozess in Zusam-
menhang gestanden hätte. Wie aber funktioniert nun zuvor die Arbitrarität 

der Entscheidung innerhalb der Rechtsprechung? Bourdieu ist hier auf ei-

ner Argumentationslinie, die der Rechtswissenschaftler Uwe Wesel auch 
konsequent vertritt. Nicht maßgeblich sind es die formalen Verfahren, die 

zu Entscheidungsfindung führen und zur Legitimität dieser Entscheidun-

gen, wie Luhmann pointiert ausführt (vgl. Luhmann 1983), sondern zu-
nächst sind es Abwägungen der jeweiligen Juristen, die auf einem mehr 

oder minder individuellen Vorverständnis beruhen, das die Auslegung der 

Rechtstexte anleitet. Bei Wesel sind es relativ diffuse Strukturbegriffe, die 
dann wiederum Präferenzen einzelner Akteure bestimmen sollen. Bei-

spielsweise ist es die Zugehörigkeit zu einer politischen Partei, zumindest 

aber eine politisch eher liberale oder konservative Haltung, aber doch auch 
die Position in der juristischen Welt: 

„Auf den ersten Blick erscheint das wie so eine Art demokratischer Prozeß, wie 

die Bildung von Mehrheitsmeinungen. Es ist aber nicht sosehr die Mehrheit, die 

hier entscheidet, nicht die Breite der Meinungen, sondern mehr die Höhe. Das 

juristische Fußvolk hat da nicht viel zu sagen. Auch bei Juristen gibt es kleine 

Namen und große Namen. In der Justiz gibt es Untergerichte und Obergerichte. 

Es kommt sehr darauf an, wer das ist, der die eine oder andere Meinung vertritt.“ 

(Wesel 2000: 190) 

Die Beobachtung stimmt mit Bourdieus Analyse durchaus überein. Die 
Feldtheorie erlaubt es aber nun, eine solche etwas unkontrollierte Beob-

achtung theoretisch kontrolliert zu reformulieren. Und nichts anderes 

macht Bourdieu, wenn er die juristische Arbeitsteilung feldtheoretisch um 
die ungleiche Verteilung juristischen Kapitals, als einer spezifischen Form 

symbolischen Kapitals, ergänzt, und die Rechtsprechung und die Rationa-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 183 

lisierungsarbeit nicht allein als einen Effekt der internen Kämpfe um das 

symbolische Kapital erklärt, sondern diese Kämpfe auf die Relation des ju-

ristischen Feldes zum Feld der Macht und dem ‚sozialen Feld insgesamt‘17

– vermittelt durch das Feld der Macht – rückbezieht. Dies fordert er zu-

mindest programmatisch und löst es in dem einschlägigen Text lediglich 

plausibilisierend ein (vgl. Bourdieu 1986: 14). Das spezifische Kapital, das 
bei den internen Kämpfen zwischen den Rechtsprofessionellen im Spiel 

ist, ist vor allem eine spezifische juristische Kompetenz, die im Rahmen 

der juristischen Ausbildung vermittelt wird und die Eintrittshürde sowie 
das Eintrittsrecht für das juristische Feld ist. Die Ausdifferenzierung eines 

relativ autonomen juristischen Feldes ist gleichsam synonym mit der Pro-

fessionalisierung der legitimen juristischen Akteure, die in ihrer Vernet-
zung das juristische Feld wesentlich konstituieren. Ähnlich eng wie im re-

ligiösen Feld sind denn auch im juristischen die Professionsrollen an die 

Klientenrollen (Laiengruppen) gekoppelt (vgl. Kap. 3.5). Zur Erinnerung: 
Im Feld der Kunst wird Kunst zwar auch für Publikum produziert, dieses 

kann aber durchaus ausschließlich aus Künstlern bestehen (vgl. Kap. 4.3). 

Im juristischen Feld werden Theoriediskussionen zwar sicherlich auch nur 
von entsprechenden Rechtsexperten zur Kenntnis und zum Anlass für ent-

sprechende soziale Praktiken genommen, aber dennoch bleibt der primäre 

Bezug die Öffentlichkeit. 
In letzter Instanz, wenn man so sagen will, bleiben also die juristischen 

sozialen Praktiken immer auf Anwendung mit Bezug auf Klienten bezo-

gen. Darin liegt wahrscheinlich auch der Grund für das von Bourdieu an-
geführte Phänomen, dass Transformationen auf der Ebene der Strukturen 

der gesamten sozialen Welt schneller und direkter auf Transformationen 

des juristischen Feldes wirken: Mit der Differenzierung des ‚sozialen Fel-
des insgesamt‘ und des ‚politischen Feldes‘ im Speziellen geht auch eine 

Differenzierung innerhalb des juristischen Feldes einher. Bourdieu beob-

achtet dies für das 19. Jahrhundert am Beispiel des Erstarkens von Ge-
werkschaften und der ihnen zuzuordnenden politischen Parteien. Das juris-

tische Feld reagiert darauf sehr schnell mit der Formulierung des Sozial-

rechts (vgl. Bourdieu 1986: 18).18 Wie in jedem anderen Feld auch kommt 
so, nur in verstärkter Form, dem feldexternen sozialen Wandel eine zentra-

le Rolle zu, wenn der feldinterne Wandel verstanden und erklärt werden 

17 Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang vom „champ sociale dans son 
ensemble“ (1986a: 149), also vom sozialen Feld – nicht vom sozialen Raum 
– in seiner Gesamtheit! Dies nur als Verweis auf die begriffliche Problema-
tik, Raum und Feld theoretisch auseinanderzuhalten. 

18 „Il est clair par exemple que, à mesure que s’accroissent la force des domi-
nés dans le champ social et celle de leur représantants (partis ou syndicats) 
dans le champ politique, la différenciation du champ juridique tend à 
s’accroitre, avec par exemple, dans la deuxième moitié du 19e siècle, le dé-
veloppement du droit commercial, mais aussi du droit du travail et, plus gé-
néralement, du droit social.“ (Bourdieu 1986, 18) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

soll. In seiner ‚allgemeinen Theorie‘ finden sich ja lediglich einerseits die 

Annahme eines ständigen Abweichens von Entstehungs- und Anwen-

dungsbedingungen der Habitus und andererseits die Annahme, dass Neu-
linge, die nicht in das Feld ‚hineingeborenen‘ sind, im Unterschied zu den 

herrschenden Akteuren transformierende Strategien verfolgen (vgl. Bour-

dieu 2000c: 50f.). Die Neulinge jedoch befinden sich in der Hierarchie des 
Feldes an einer beherrschten Position, so dass intern auf Transformation 

gerichtete Strategien von ihnen kaum gegen die Dominanz der herrschen-

den Akteure durchgesetzt werden können. Dazu müssten starke Transfor-
mationen im externen sozialen Feld stattfinden, wie im Fall der Gewerk-

schaften des 19. Jahrhunderts, oder aber es müssen neue und extern hoch 

anerkannte Kriterien ins Feld eingeführt werden, die dort zumindest wahr-
genommen werden und auf die reagiert werden muss. Und Reagieren 

meint dann: sie müssen übersetzt werden. Primäre externe Bezüge, die kri-

tische Argumente gegen den Textformalismus der Orthodoxie im Feld lie-
fern sollen, sieht Bourdieu für den Fall des juristischen Feldes im Verhält-

nis zu Politik und Wissenschaft. Diese Argumente zielen auf politische 

Prämissen, Historizität und Bezüge zur ökonomischen Struktur der Recht-
sprechung und werden tendenziell von den dominierten Rechtsprofessio-

nellen eingebracht, die wiederum eine soziale Position im Feld besetzen, 

die zu der Position der von ihnen ‚repräsentierten‘ Bevölkerungsgruppen 
im sozialen Feld insgesamt homolog ist. Die im Feld dominanten Rechts-

wissenschaftler haben so eher einen Bezug zu im gesamten sozialen Feld 

dominierenden Bevölkerungsgruppen, während dominierte Rechtswissen-
schaftler eher Bezüge zu relational dominierten Bevölkerungsgruppen des 

sozialen Feldes haben. Aber, um es erneut im Sinne Bourdieus zu betonen, 

das heißt eben nicht, dass Rechtsprechung und Rechtstheorie lediglich ein 
Reflex der sozialen Struktur des sozialen Raums bzw. sozialen Feldes ins-

gesamt sind, sondern dass die jeweiligen Ansprüche und sozialen Struktu-

ren durch die Eigenlogik des Feldes gebrochen werden, die in den Kämp-
fen der beiden Protagonistengruppen in Relation zu ihrer Kapitalverfüg-

barkeit im Feld besteht. 

Die Autonomisierung des juristischen Feldes erfolgt nun im Unter-
schied zu anderen Feldern kultureller Produktion nicht durch Schließung 

vor externen Ansprüchen und durch Erhöhung der Eintrittshürden für sol-

che Ansprüche, sondern gerade durch die Konfrontation der Rechtstexte 
mit der sozialen Wirklichkeit, auf die sie bezogen sind; die sie also aus-

drücken und regeln, von der sie aber auch konstitutiv abhängen und die sie 

mitkonstituieren (vgl. Bourdieu 1986: 13 und 18).  
In Relation zum Feld der Macht geht es Bourdieu vornehmlich um die 

Effekte des Rechts mit Blick auf die Interessen der Rechtsprofessionellen 

sowie den rechtsexternen Akteuren des Feldes der Macht. Für das juristi-
sche Feld insgesamt werden Affinitäten zur herrschenden Klasse der Poli-

tik und Ökonomie angenommen, die auf vergleichbare soziale Herkunft 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 185 

und ähnliche Ausbildungsbiographien zurückgeführt werden können. Das 

heißt also auch, dass trotz aller Ungleichheiten im juristischen Feld selbst, 

auch zwischen Theoretikern und Praktikern, eine Homologie zur oberen 
Hälfte des sozialen Raumes angenommen wird. Die Homologie wird dabei 

vor allem in Richtung politischer Akteure gedacht, in dem weiten Sinne, 

die diese bei Bourdieu haben (vgl. Kap. 4.5). Historisch steht dies in Ein-
klang mit der Analyse der Genese des modernen, bürokratischen Staates. 

Durch den nahezu ‚unmittelbaren‘ Bezug der juristischen Praxis zu exter-

nen Anforderungen der Öffentlichkeit und der Etablierung des Rechts als 
eines Praxisfeldes, das zunächst die Interessen der politischen Herrscher 

durchsetzt und in Europa durch die Dominanz des Eigentumsrechts im 

Römischen Recht auch die der ökonomischen Herrscher, die in weiten Tei-
len des Mittelalters ohnehin konfundiert sind, ist diese Relation schon in 

statu nascendi der juristischen Praxis enthalten. Wenn Bourdieu nun die 

zentrale Praxis des juristischen Feldes darin sieht, partikulare Lebensfor-
men als einen Komplex von Bräuchen und Sitten sowie moralischen 

Wertvorstellungen zu universalisieren, indem sie in apriorisierten und neu-

tralisierten Rechtstexten aufgehoben werden, dann ist es auch folgerichtig, 
anzunehmen, dass es vor allem die herrschende Lebensform ist, die uni-

versalisiert und damit als eine legitime Ordnung zur Norm erhoben wird 

(vgl. Bourdieu 1986: 6f. u. 16).  
Thematisiert man vor diesem Hintergrund Wirkungen des juristischen 

Feldes mit Blick auf das soziale Feld bzw. den sozialen Raum insgesamt, 

dann gerät zunächst die Legitimation einer partikularen Weltsicht und de-
ren dauerhafte Durchsetzung mit den Mitteln der konzentrierten symboli-

schen Gewalt in den Blick. Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang 

von effets multiple, die das juristische Feld bewirkt, nicht z.B. von Funk-
tionen, obwohl dies mit Blick auf die so verhandelte Problemstellung der 

soziologisch doch gebräuchlichere Begriff wäre. Es lässt sich nur vermu-

ten, dass Bourdieu den Begriff mit Blick auf die Kritik am Funktionalis-
mus vermeidet und so zu betonen versucht, dass er keine vergleichbare 

Theoriekonstruktion und Methode verfolgt, bei der tautologisch von der 

Funktionsbestimmung auf die Erfüllungsbedingungen rückgeschlossen 
werden kann. Er scheint vielmehr in Richtung eines Äquivalenzfunktiona-

lismus zu denken, der ja die Funktionen als Problemlösungen begreift, die 

durch unterschiedliche Strukturen erfüllt werden können. So hat Bourdieu 
schon in den Texten zur Religionssoziologie Webers die Frage nach der 

Funktion der Religion gestellt und sie eigentlich genauso beantwortet wie 

im Falle des Rechts (vgl. Kap. 3.5.3). Beide konservieren und legitimieren 
eine zu historisierende Weltsicht und stimmen diese mit der Ungleich-

heitsstruktur des sozialen Raumes insgesamt ab. In dieser Hinsicht sind 

Religion und Recht zunächst funktional äquivalent. Für die Religion er-
folgt die Abstimmung mit dem sozialen Feld durch meist sehr langsame 

Umbauten der heiligen Texte und Neuauslegungen der Heilsbotschaft mit 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Blick auf eine strukturell und kulturell stark veränderte soziale Welt, und 

im Falle des Rechts ergibt sich die stabilisierende Funktion aus der opera-

tiven Praxis. Bourdieu betont in diesem Fall deutlich, dass die Rechtspra-
xis vor allem darin besteht, neue Fälle auf Basis der Gesetzestexte und vo-

rangegangener Entscheidungen zu behandeln. In der Gegenwart ist durch 

dieses Vorgehen die Vergangenheit notwendig eingeschrieben und die 
Rechtsprechung schon allein deshalb die historisch einmal etablierte sym-

bolische Ordnung, die maßgeblich an der Reproduktion der sozialstruktu-

rellen Ordnung beteiligt ist – dem sozialen Raum und den Feldern also 
(vgl. Bourdieu 1986: 16). Gerade für differenzierte, also moderne Gesell-

schaften erscheint die Universalisierung eines partikularen Lebensstils als 

ein zentraler Reproduktionsmodus dieser sozialen Ordnung, der auch in 
Richtung der Normalisierung dieser legitimen Ordnung wirkt, so dass ab-

weichende Lebensstile als solche erst konstituiert werden: 

„Par la promotion ontologique qu’elle opère en transmuant la régularité (ce qui 

se fait régulièrement) en règle (ce qu’il est de règle de faire), la normalité de fait 

en normalité de droit, la simple fides familiale, qui repose sur tout un travail 

d’entretien de la reconnaissance et du sentiment, en droit de la famille, armé de 

tout un arsenal d’institutions et de contraintes, sécurité sociale, allocations fami-

liales, etc., l’institution juridique contribue sans doute universellement à imposer 

une représentation de la normalité par rapport à laquelle toutes les pratiques dif-

férentes tendent à apparaître comme déviantes, anomiques, voire anormales, pa-

thologiques (spécialement lorsque la ‚médicalisation‘ vient justifier la ‚juridici-

sation‘).“ (Bourdieu 1986: 16) 

Welche Weltsichten aber universalisiert und damit rechtlich legitimiert 

werden, ist durch die Analyse der Rechtspraxis und ihrer Funktionen nicht 

zu beantworten, sondern durch den erneuten Bezug auf das Feld der 
Macht. Die Rechtstheorie und Rechtspraxis setzt sich einerseits durch die 

Konkurrenzbeziehungen im Feld selbst und andererseits durch dessen 

Bindung an das Feld der Macht und vor allem an das politische Feld zu-
sammen. Die Weltsichten, die universalisiert werden – immer natürlich auf 

dem Boden der schon etablierten Rechtswirklichkeit –, werden zuvor im 

Feld der Macht umkämpft und durch die Institutionen und Akteure des 
Feldes der Macht werden auch konkurrierende Weltsichten des sozialen 

Feldes insgesamt vermittelt. Erst dieses komplexe Netzwerk von Relatio-

nen einer Vielzahl von Akteuren ist der Wirkmechanismus, den die sozio-
logische Analyse in den Blick nehmen muss, will sie die Rechtspraxis ver-

stehen und erklären. Nicht einzelne Rechtsprofessionelle (Richter, Staats-

anwälte, Rechtstheoretiker) oder einzelne rechtsexterne Akteure bestim-
men die Inhalte, die durch ihre juristische Bearbeitung in entsprechenden 

juristischen Verfahren legitimiert und universalisiert werden, sondern die 

Konfiguration verschiedener Akteure, deren jeweiligen Positionierungen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 187 

wiederum durch ihre Position in den unterschiedlichen Felder verstanden 

und erklärt werden können: 

„De même que le véritable responsable de l’application du droit n’est pas tel ou 

tel magistrat singulier, mais tous l’ensemble des agents, souvent placés en con-

currence, qui procèdent au repérage et au marquage du délinquant et du délit, de 

même le veritable législateur n’est pas le rédacteur de la lois mais l’ensemble des 

agents qui, déterminés par les intérêts et les contraintes spécifiques associés à 

leurs positions dans des champ différents (champ juridique, mais aussi champ re-

ligieux, champ politiques, etc.), élaborent des aspirations ou des revendications 

privées et officieuse, les font accéder à l’état de ‚problèmes sociaux‘, organisent 

les expression (articles de presse, ouvrages, plate-formes d’associations ou de 

parties, etc.) et les pressions (manifestations, pétitions, démarches, etc.) destinées 

à les ,faire avancer‘. C’est tout ce travail de construction et de formulation des 

représentations que le travail juridique consacre, en lui ajoutant l’effet de généra-

lisation et d’universalisation qu’enferment la technique juridique et le moyens de 

coercition qu’elle permet de mobiliser.“ (Bourdieu 1986: 16f.) 

Gegenüber den differenzierten Akteuren, die um die Etablierung und 
Durchsetzung einer je spezifischen Weltsicht kämpfen, hebt sich das juris-

tische Feld durch den eigenständigen Beitrag ab, eine offizielle Repräsen-

tation der sozialen Welt in Verfahren der Universalisierung hervorzubrin-
gen, die mit den Interessen der herrschenden Klasse oder einer sozial auf-

steigenden Gruppe abgestimmt sind, also auch im Dienst von kritischen 

oder ‚revolutionären‘ Situationen stehen können (vgl. Bourdieu 1986: 17). 
Diese ‚Funktionsbestimmung‘ des juristischen Feldes ist mit Blick auf 

die herrschafts- und damit ungleichheitssoziologische Anlage der Theorie 

Bourdieus nur konsequent. Alternative Bestimmungen, wie sie mit der 
‚Regulierung von Konflikten‘ oder „als systemische Stabilisierung norma-

tiver (= kontrafaktischer) Erwartungen“ (Luhmann 1995a: 555) in der sys-

temtheoretischen Tradition von Parsons und Luhmann vorgenommen wer-
den, schließen die herrschaftssoziologische Analyse nicht aus; und umge-

kehrt bedeutet ja auch die Reproduktion einer etablierten Ordnung, dass 

Konflikte vor dem Hintergrund der rechtlich offiziellen Repräsentation der 
sozialen Welt reguliert werden müssen. Nimmt man also beide Funktions-

bestimmungen als gültig an und fragt nach ihrem Fundierungsverhältnis, 

so ist deutlich, dass Konflikte durch eine spezifischen Weltsicht erst kons-
truiert werden und so mit Blick auf Rechtsfragen das Fundierte sind, auch 

wenn sie als Motor für die Entwicklung alternativer Weltsichten dienen. 

Wenn man dies akzeptiert, dann kann folgerichtig formuliert werden, dass 
die herrschaftssoziologische Perspektive, die auf die soziale Welt bzw. das 

soziale Feld insgesamt geworfen wird, nicht lediglich eine und dann auch 

nur eine sehr spezielle mögliche Perspektive ist, sondern dass sie durchaus 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

zumindest mit modernitätstheoretischem Anspruch als die zentrale analy-

tische Perspektive angenommen werden kann.19

Für die Rekonstruktion des juristischen Feldes bleibt im Rahmen die-
ses Kapitels noch die grundlegende Fragestellung dieser Arbeit zu behan-

deln: Inwiefern kann im Fall des juristischen Feldes von einer Verdrän-

gung des Ökonomischen gesprochen werden?  
Mit Blick auf die Eigenlogik des juristischen Feldes steht die Ökono-

mie des Feldes selbst im Blick und damit auch der Wirkmechanismus, den 

die Feldtheorie aufdecken soll und für den im Gegenzug behauptet wird, 
die Akteure im Feld würden ihn verkennen. Wie bei allen anderen Feld-

analysen sucht Bourdieu die subjektivistische Einstellung zum Feld in den 

feldspezifischen Reflexionstexten, hier also in der Rechtstheorie, von der 
er behauptet, dass sie zu ‚reiner Rechtstheorie‘ à la Kelsen tendiert. Dies 

lässt sich mit Wesel für den deutschen Raum weitgehend bestätigen (vgl. 

Wesel 2000: 177ff.). Noch die unterschiedlichen Versionen der Rechts-
theorie – und mit Josef Essers (vgl. Esser 1990) eine dominante – sind 

bemüht, dem Problem der Willkür der Rechtsprechung mit einer Defini-

tion der Rechtssicherheit zu begegnen: Rechtsprechung ist keine logische 
Subsumtion eines Falls unter vorhandene Gesetzestexte, sondern sie funk-

tioniert stärker als case-law, ist in diesem Verständnis Richterrecht, dass 

sich faktisch an Präzedenzfällen orientiert (vgl. Wesel 2000: 186f.). In An-
lehnung an Luhmann definiert er dann späterhin Rechtssicherheit als Legi-

timität durch Verfahren, die vor dem Hinterrund einer konsensfähigen 

Entscheidung des jeweiligen Richters hergestellt wird. Wesel diskutiert 
diese Rechtspraxis dann als einen Prozess der herrschenden Meinung. Eine 

neue und beliebig erscheinende Entscheidung wird in einem größeren ju-

ristischen und teils auch politisch-öffentlichen Diskurs ‚ausgeglichen‘, und 
es wird eine herrschende Meinung etabliert, die die weitere Rechtspraxis 

orientiert (vgl. Wesel 2000: 189). Auch wenn also in der Rechtstheorie der 

auch von Bourdieu so ins Zentrum gerückten Arbitrarität Rechnung getra-
gen wird und wenn ein Theoretiker wie Wesel auch den Bezug zu Herr-

schaftsstrukturen, vor allem zu politischen Strukturen herstellt, geht Bour-

dieu doch mit den Mitteln der Feldtheorie darüber hinaus. Bei ihm ist es 
schließlich nicht in dem Sinne Richterrecht, dass ein Richter entscheidet, 

sondern ein, wenn man mit Wesel reden will, auf Dauer gestellter Prozess 

der herrschenden Meinung mit den Mitteln der historisch mit der Staatsge-
nese beginnenden und sich im juristischen Feld vollendenden Konzentra-

tion symbolischer Macht. Die Dynamik des Prozesses als Kampf um das 

spezifische juristische Kapital und um die Bewahrung oder Verbesserung 
von Positionen im Feld zu analysieren und darauf die entsprechenden the-

oretischen wie praktischen Positionen rückzubeziehen, geht über die 

19 Nur angenommen (!), da diese These mit dieser spezifischen Fragestellung 
in historisch-empirischer Forschung weiterer Bestätigung oder eben Wider-
legung bedürfte. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 189 

rechtstheoretischen Analysen des Feldes hinaus. Allerdings nicht im Sinne 

der Aufdeckung komplett verkannter Strukturen, sondern durch die An-

wendung einer analytisch fruchtbareren und systematisch kontrollierbaren 
Theorie. Der Abstand von rechtssoziologischer und rechtstheoretischer 

Perspektive lässt sich wohl nur an dem Bemühen der Rechtstheoretiker ab-

lesen, die illusio des Feldes in Form einer irgendwie formalisierbaren 
Rechtssicherheit zu bewahren (vgl. Bourdieu 1986: 7), während der Sozio-

loge darauf komplett verzichten kann und in der Lage ist, den Widerspruch 

des eigentlichen Funktionsmechanismus mit dem etablierten Selbstver-
ständnis unproblematisch auszuhalten und zum Ausgangspunkt der Analy-

se zu nehmen. Auch wenn die eigentliche Ökonomie mit Blick auf die Re-

levanz von Hierarchien im juristischen Feld nicht unbekannt ist, wenn also 
den Rechtsprofessionellen auch klar ist, dass es nicht gleichgültig ist, wer 

etwas über etwas sagt oder schreibt oder entscheidet, so fehlt doch ein be-

griffliches Instrumentarium, um diese Strukturen zu explizieren. Zudem 
wird ein Akteur im juristischen Feld kaum ungestraft zur Begründung sei-

ner Rechtsanwendungen explizit behaupten können, er würde diese oder 

jene Entscheidung treffen oder theoretische Position beziehen, damit er 
seine Position im juristischen Feld mit Blick auf eine angestrebte höhere 

Stellung verbessert. Dies ist keine legitime Begründung, und so muss trotz 

aller möglichen individuellen Motive doch die Form gewahrt werden, wie 
in jedem anderen Feld auch. In diesem Sinne muss eine Seite der doppel-

ten Realität des juristischen Feldes, die Seite der objektiven Konkurrenz-

beziehungen und ihre Rückbindung an den sozialen Raum, systematisch 
verkannt werden, damit die Rechtspraxis so funktionieren kann, wie sie 

funktioniert. 

Mit Blick auf die Genese des Staates ist für die Autonomisierung des 
juristischen Feldes die Verdrängung des Ökonomischen auch in einer 

zweiten Bedeutung deutlich: Sie geht einher mit der staatlichen Monopoli-

sierung symbolischen Kapitals neben der Monopolisierung ökonomischen 
Kapitals. Autonom wird das symbolische Kapital, indem es von dem öko-

nomischen differenziert werden kann, wenn symbolische Macht also nicht 

mehr mit ökonomischer Verfügbarkeit synonym ist. Die Vererbung von 
Herrschaftspositionen, wie sie im dynastischen Staat dominant ist, wird 

schließlich nicht durch den käuflichen Erwerb dieser Ämter, sondern 

durch die Übertragung der Ämter aufgrund einer besonderen, juristischen 
Ausbildung abgelöst; und mit Blick auf moderne Rechtsstaaten wird si-

chergestellt, dass Rechtsanwendung nicht käuflich ist. 

Dass nun mit Blick auf Bourdieus unterschiedliche Feldanalysen mehr 
als deutlich ist, dass das Verwandtschaftsprinzip einer ascription von so-

zialen Positionen nicht so deutlich durch das Leistungsprinzip achievement 

abgelöst worden ist, verweist auf eine dritte Bedeutung der Verdrängung 
des Ökonomischen: Die Verdrängung, dass die Positionen und Positionie-

rungen im juristischen Feld homolog zum Feld der Macht und damit ab-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

hängig von sozialer Herkunft sind, die maßgeblich durch ökonomisches 

und kulturelles Kapital in Volumen und Zusammensetzung definiert ist. 

4.4.2 Das politische Feld 

Gemeinsam mit dem religiösen Feld als dem Prototyp relativ autonomer 
sozialer Felder und mit dem juristischen Feld als dem zweiten Stützpfeiler 

von Nationalstaaten, deren Genese mit dessen Genese einhergehen, hat das 

politische Feld eine konstitutive Orientierung der eigenen Produzenten und 
Produkte an Laiengruppen als Charakteristikum. Insofern lässt sich die 

Unterscheidung von Öffentlich/Privat über die Fixierung von öffentlichen 

im Unterschied zu privaten Interessen auch an dieser strukturellen Unter-
scheidung zu den Feldern der Kultur und Ökonomie festmachen. Öffentli-

che Interessen vertreten heißt dann feldtheoretisch zunächst, die feldspezi-

fische Praxis an einer bestimmbaren Gruppe von Laien zu orientieren und 
von diesen in einem wiederum zu spezifizierenden Sinne abhängig zu sein. 

Im Unterschied zum juristischen, aber in Analogie zum religiösen Feld ist 

das politische Feld durch die ‚Konkurrenz um die Laien‘ charakterisiert 
(vgl. Bourdieu 2001: 42). Die feldeigene Praxis ist also zu einem Teil im-

mer auch auf die Beobachtung der entsprechenden Laiengruppierungen 

bezogen und versucht, die eigenen Produkte, hier im Sinn politischer Posi-
tionen, dort im Sinne der Auslegung der Heilsbotschaften, mit den Interes-

sen der Laien zu vereinbaren. In diesem Verständnis ist das juristische 

Feld gerade nicht auf die Öffentlichkeit eingestimmt, sondern primär 
durch die Vermittlung des politischen Feldes. In diesem Sinne ist es auch 

verständlich, dass Bourdieu das politische regelmäßig mit dem religiösen 

Feld vergleicht. Nicht nur die Beziehung zu Laien und die Konkurrenz um 
deren Gunst nähern beide Felder an, sondern auch ihre Funktion. Zwar 

wird Bourdieu kein Funktionalist, wenn er nach den Funktionen von Fel-

dern fragt, aber mit Blick auf Religion, Politik und Recht ist diese Frage-
richtung doch auffällig. Alle drei Felder haben die Funktion, die historisch 

einmal etablierte soziale Ordnung mit all ihren charakteristischen sozialen 

Ungleichheiten nicht nur zu reproduzieren, sondern als naturalisiert und 
das heißt als legitim durchzusetzen. Wie in manchen kulturellen Feldern 

(z.B. mit Differenzen zu den rein kulturellen Feldern ‚Journalismus‘ und 

‚Sozialwissenschaften‘) und im religiösen Feld steht im Feld der Politik 
der Definitionskampf um die legitime Sicht (vision) und Einteilung (divi-

sion) der sozialen Welt im Zentrum des Geschehens. Es geht um die Ver-

breitung und Durchsetzung einer legitimen Weltsicht. Und Bourdieu 
spannt an dem Problem der Legitimität die Thematisierung des politischen 

Feldes als Verhältnis von professionellen politischen Akteuren und den 

nicht zum Feld gehörenden Laien auf. Gerade der historisch mit der Diffe-
renzierung eines relativ autonomen politischen Feldes entstandene Ab-

stand zwischen professionellen Akteuren und Laien lässt als zentrale Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 191 

blematik die Repräsentation der Laien durch politische Akteure heraus-

arbeiten. Nimmt man diesen Abstand als Leitlinie, so geraten auf Seiten 

der Laien zunächst unterschiedliche Kompetenzen in den Blick. In den ers-
ten Studien zur modernen Form der Politik stehen Untersuchungen und 

Analysen zur spezifisch politischen Kompetenz. Kondensiert finden sich 

die Analysen der sozial ungleich verteilten kulturellen Kompetenz politi-
scher Partizipation in Die feinen Unterschiede und zuvor in dem Aufsatz 

„Questions de politique“ von 1977, worauf Philippe Fritsch aufmerksam 

macht (vgl. Fritsch 2001: 9). Zwar gibt es auch Anfang der siebziger Jahre 
Texte zur öffentlichen Meinung und zu Meinungsumfragen, aber erst An-

fang der 1980er Jahre wendet sich Bourdieu der Politik als relativ autono-

men Feld – der modernen differenzierten Welt – zu (vgl. Fritsch: 10f.). Im 
Folgenden geht es erneut nicht um eine werksgenetische Rekonstruktion 

des Feldes, sondern um eine systematisierende Befragung der unterschied-

lichen Texte Bourdieus, die mittlerweile gesammelt in deutscher Überset-
zung vorliegen (Bourdieu 2001c). Befragt werden die Texte mit Blick auf 

die Kategorien der Konstruktion sozialer Felder, die Vergleichbarkeit her-

stellen, und mit Blick auf die feldspezifischen Verdrängungen des Öko-
nomischen. 

Der eingangs gemachte Verweis auf den Unterschied zwischen den 

administrativen Feldern durch ihren Öffentlichkeitsbezug und den nicht-
administrativen Felder, die genau diesen Bezug nicht als konstitutives 

Charakteristikum aufweisen, kennzeichnet eine differenzierungstheoreti-

sche Reformulierung der Differenz von Öffentlich/Privat als Konstitu-
tionsmodus moderner sozialer Welt. Zugleich ist damit auch ein Unter-

schied im Verbund der Felder des Feldes der Macht inhaltlich markiert. 

Sind Politik und Recht die Felder der Öffentlichkeit, dann sind Kultur auf 
der einen und Wirtschaft auf der anderen Seite die Felder der Privatheit. 

Feld- und damit erneut strukturtheoretisch reformuliert, lässt sich dies am 

jeweils autonomen Pol kultureller Felder daran ablesen, dass Kulturprodu-
zenten für Kulturproduzenten Kultur produzieren und sich damit von dem 

Bezug auf Laien abkoppeln und die ökonomisch notwendigen Bezüge auf 

ein feldexternes Publikum lediglich am heteronomen Pol des Feldes einlö-
sen. In diesem Sinne lässt sich im Fall der Wirtschaft natürlich nicht von 

einem Feld des Privaten sprechen, aber doch in der Hinsicht, dass Wirt-

schaftspraxis weitgehend auf die Verteilung privaten Eigentums gerichtet 
ist, also individuelle Interessen bedient und sich nicht Interessen der All-

gemeinheit annimmt. Geschieht dies, dann handelt es sich um die Logik 

von Wirtschaftspolitik und nicht um die Logik der ‚reinen‘ Wirtschaft. 
Kultur und Wirtschaft sind so zunächst den administrativen Feldern ge-

genübergestellt, aber mit Blick auf die Kämpfe um die relationale Gewich-

tung der Kapitalformen wieder von regulierenden und durchsetzungsfähi-
gen Entscheidungen von Politik und Recht abhängig (vgl. Bourdieu 

1998h: 189): 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

„Aber unter allen auswärtigen Austauschbeziehungen des Feldes sind am wich-

tigsten diejenigen, die zum Staat hergestellt werden. Der Wettbewerb zwischen 

den Unternehmen nimmt oft die Form eines Wettkampfs um die Macht über die 

Staatsmacht an – namentlich über die Regelungsbefugnis und die Eigentums-

rechte – und um die Vorteile, die verschiedene staatliche Interventionen wie 

Vorzugstarife, Genehmigungen, Regelungen, Forschungs- und Entwicklungs-

kredite, öffentliche Bauaufträge, Fördermittel für Beschäftigung, Innovation, 

Modernisierung, Export, Wohnungswesen usw. verschaffen.“ (Bourdieu 1998h: 

189)

Da Bourdieu die moderne soziale Welt differenzierungstheoretisch als 

Feld der Macht konstruiert, lässt sich an dieser Stelle deutlich hervorhe-
ben, dass er damit gesellschaftstheoretisch in einer hegelianischen Be-

griffstradition der bürgerlichen Gesellschaft steht (vgl. Kap. 5.1.2 und 6.1). 

Die Trennung von Öffentlich und Privat und die Fokussierung von Natio-
nalstaaten meint ja modernitätstheoretisch zunächst nichts anderes als die 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, und dies meint wiederum bür-

gerliche Gesellschaft mit ihren Säulen Politik/Recht und Wirtschaft. Eine 
zentrale Erweiterung eines solchen Gesellschaftsbegriffs, den Marx mate-

rialistisch enggeführt hat, bietet die Kapitaltheorie mit dem Konzept kultu-

rellen Kapitals. Kulturelles Kapital als eigenständige Kapitalform neben 
das ökonomische zu stellen, erlaubt es Bourdieu, auch die Autonomie der 

kulturellen Felder als Gegenpol zum Feld der Ökonomie zu konstruieren. 

Die nationalstaatliche soziale Welt und auch die transnationale soziale 
Welt können dadurch komplexer analysiert werden (vgl. Kap. 6.2). ‚Ge-

sellschaft‘ ist dann weder als Basis und Überbau mit ökonomischer Domi-

nanz, noch als Auseinandertreten von Wirtschaft und Politik zu konstruie-
ren. Letzteres findet sich exemplarisch in Anthony Giddens’ Struktura-

tionstheorie, in welcher er Gesellschaft als Institutionenverbund konzi-

piert, der zugleich für eine räumlich, normativ-politische und affektiv-
gemeinschaftliche Bindung der Mitglieder der Gesellschaft sorgt (vgl. 

Giddens 1984: 218). Kern dieses Konzeptes bleibt aber letztendlich die in 

seiner Handlungstheorie grundgelegte Beziehung von Materialität (Kör-
per/ Raum) und Macht (Weltwirksamkeit als constraining und enableing). 

Das körperlich-materielle wird im Gesellschaftsbegriff auf das Ökonomi-

sche und die Macht auf Politik enggeführt. Für die Analyse von Globali-
sierung bedeutet das dann zum Beispiel, dass Politik und Wirtschaft not-

wendig auseinandertreten, wenn Wirtschaft entbettet, also räumlich nicht 

mehr mit den politischen Institutionen zu verbinden ist. Die Ausschließ-
lichkeit der zwei Sphären zeigt sich auch an Giddens’ Unterscheidung von 

Ressourcen, die einerseits allokativ, also ökonomisch, und andererseits au-

toritativ, also politisch, sein können (vgl. Giddens 1984: 86f.). 
Mit Bourdieu lässt sich das politische Feld nicht als regulierender Kon-

trapunkt zur Wirtschaft, sondern als administratives Feld zwischen Kultur 

und Wirtschaft verstehen. Und die Theorie der Praxis stellt die Politik da-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 193 

mit auch nicht mit einer Betonung auf enableing von Machtkonzentratio-

nen als Korrektiv für eigentlich politische Interessen in den Blick, sondern 

als ein Herrschaftsinstrument neben anderen, das durch seinen konstituti-
ven Bezug auf Öffentlichkeit und Interessen der Allgemeinheit im Feld der 

Macht insofern regulierend wirkt, als es maßgeblich an der relationalen 

Gewichtung der verschiedenen Kapitalformen beteiligt ist. Trotz des na-
tionalstaatlichen Zuschnittes der Konstruktion moderner sozialer Welt ist 

so die Differenzierung und auch ‚Globalisierung‘ einer Vielzahl von Pra-

xisfeldern im Kern der Analysen angelegt und kann über die Fokussierung 
auf Politik und Wirtschaft deutlich ausgedehnt und an alternative differen-

zierungstheoretische Theorien und Forschungen angeschlossen werden, 

ohne dass dabei der zentrale Bezug zum Nationalstaat verloren geht (vgl. 
Kap. 6). 

Für die Analyse des politischen Feldes als Produkt der modernen so-

zialen Welt nimmt Bourdieu eine historische Perspektive ein. Die Auto-
nomisierung des Feldes wird mit der Genese eines bürokratischen Staates 

gleichgesetzt, in dem sich zum einen verschiedene Kapitalformen, vor al-

lem ökonomisches und kulturelles, monopolisieren lassen und sich zu-
gleich Professionsrollen im Unterschied zu Klientenrollen der Laiengrup-

pen etablieren. Die konsequente Durchführung einer historischen und em-

pirischen Perspektive benötigt für die Konstruktion des politischen Feldes 
dann auch keinen allgemeinen Begriff des Politischen. Ein solcher Begriff 

ist in der Regel nicht auf das historisch gewachsene relativ autonome Feld 

moderner Politik einzugrenzen, sondern lässt sich auf weite Teile der so-
zialen Welt anwenden. Sei es, dass das Politische durch Begriffe von 

Macht oder Herrschaft begründet wird oder durch eine Unterscheidung 

von Freund/Feind im Schmittschen Verständnis (vgl. Mols 1994: 27ff.). 
Dies hieße im extremen Fall eines politisch verstandenen und für alle so-

zialen Bereiche generalisierten Macht- oder Herrschaftsbegriff, dass jede 

Form von Macht und Herrschaft als politische Ordnung zu analysieren und 
zu verstehen ist. Und wenn Bourdieu zwar seine gesamte Theorie herr-

schaftssoziologisch ausgerichtet hat, so steht doch die Unterscheidung von 

Herrschaftsweisen (vgl. Bourdieu 1987: 222ff. und Kap. 6.2) im Vorder-
grund, von denen die moderne Politik nur eine neben anderen ist und die 

deshalb gesondert und historisch spezifisch konstruiert werden muss. 

Der Begriff des ‚politischen Feldes‘ ist für Bourdieu stärker erklä-
rungsbedürftig als andere soziale Bereiche, z.B. Kultur oder Recht oder 

auch Wirtschaft. Das politische Feld als ein Feld im Sinne von Spiel-, 

Kampf- und Machtfeldern zu konstruieren, erscheint zu nahe am Alltags-
verständnis von Politik (vgl. Bourdieu 2001e: 41). Nichts scheint näher zu 

liegen, als Politik als ein kämpferisches Spiel um die Macht zu begreifen. 

In dem theoretisch kontrollierten Verständnis des Feldbegriffs, den Bour-
dieu verwendet, erlaubt der Begriff vor allem Vergleichbarkeit mit ande-

ren Feldern und auch eine theoretisch angeleitete und differenzierte Analy-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

se.20 Worauf Bourdieu nicht eingeht, was aber zumindest für den deutsch-

sprachigen Raum nötig ist, ist dass mögliche Missverständnis, eine Politik-

feldanalyse zu betreiben, wie es in der Politikwissenschaft getan wird. 
Trotz mancher Ähnlichkeit mit Blick auf den institutionentheoretischen 

Ansatz, der dabei meist favorisiert wird, geht es in diesem Fall maßgeblich 

um die Analyse einzelner politischer Bereiche, wie Wirtschaftspolitik oder 
Sozialpolitik, und es wird nach den auch politikexternen Faktoren gefragt, 

die konkrete Entscheidungsprozesse bestimmen, also nach der Steue-

rungsproblematik (vgl. Faust/Lauth 1994: 289ff.). Feld meint dann soviel 
wie ‚Bereich‘ und nicht einen eigenständigen ‚Theoriebegriff‘. 

Wonach aber fragt nun die Feldtheorie, wenn sie das moderne politi-

sche Feld zum Untersuchungsobjekt macht, wenn nicht nach den Prozes-
sen politischer Entscheidungen und den Steuerungsmöglichkeiten und 

Steuerungsbeschränkungen von Politik? Zunächst, wie erwähnt, nach dem 

Bruch mit den Laien und der dadurch ins Zentrum gerückten Repräsenta-
tionsproblematik. Anders formuliert: es geht um die gerade durch den Ab-

stand erzeugte Abhängigkeit von Politikern und Laien, die in demokratisch 

verfassten Nationalstaaten besteht. Vor dem Hintergrund der Theorie der 
Praxis stellt sich zunächst die Frage, wie sowohl die feldinternen mit feld-

internen als auch die feldinternen mit den feldexternen Prozessen im Be-

reich des Feldes der Macht, aber auch des sozialen Raumes insgesamt mit-
einander abgestimmt oder eben auch nicht abgestimmt sind, so dass die 

Reproduktion oder Transformation des Feldes der Politik erklärbar wird.  

Die Trennung von Professionellen und Laien verweist mit Blick auf 
die Repräsentation darauf, dass nicht primär Interessen der Wählerschaft 

im Feld der Politik verfolgt werden, sondern die in dem autonomen Feld 

entstandenen spezifisch politischen Interessen. Die Verfolgung politischer 
Interessen verlangt zudem nach einer spezifischen politischen Kompetenz,

über die Laien im entsprechenden Maße nicht verfügen und die es Politi-

kern erlaubt, legitime von nicht legitimen politischen Äußerungen und 
Einschätzungen zu unterscheiden (vgl. Bourdieu 2001e: 46f.). Die Kompe-

tenz ist das spezifische Gespür für das politische Spiel, für dessen Kräfte-

verhältnisse, also der im Feld erzeugte (Sekundär-)Habitus (vgl. Kap. 3.9). 
Zu diesem Gespür oder praktischen Sinn für das politische Spiel gehören 

entsprechendes Wissen über Theorien, Probleme, Konzepte, Traditionen 

und ökonomische Gegebenheiten sowie Grundkenntnisse des Verfassungs-
rechts. Hinzu kommen spezifische Fertigkeiten, wie 

„die Beherrschung eines bestimmten Jargons und einer bestimmten politischen 

Rhetorik, der Rhetorik des Tribuns, die unerläßlich im Verhältnis zu den Laien 

ist, oder der Rhetorik der politischen Debatte, die im Verhältnis der Professionel-

20 Dass Bourdieu auf seine Verwendungsweise des Begriffs in dieser Form 
eingeht, ist wohl der Publikumsorientierung dieses Vortragstextes geschul-
det.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 195 

len untereinander gebraucht wird. Aber es geht auch und vor allem um eine Art 

Initiation mit Prüfungen und Übergangsriten, mit denen die praktische Beherr-

schung der dem politischen Feld immanenten Logik eingeprägt und die Unter-

werfung unter die diesem Feld inhärenten Werte, Hierarchien und Zensuren oder 

die spezifische Form, die die parteieigenen Zwänge und Kontrollen innerhalb je-

der Partei annehmen, durchgesetzt wird.“ (Bourdieu 2001f: 75)  

Zur Bestimmung des politischen Feldes als eines autonomen Feldes ist es 

dann nötig, das besondere Kapital zu bestimmen, das die soziale Struktur 
im Feld nach einer eigenen Logik hervorbringt; und es ist nötig, den no-

mos als differenzierendes Prinzip herauszuarbeiten, der für einen histori-

schen Zeitraum die Grenzen des Feldes festlegt und damit auch die Zu-
rechnung der professionellen Akteure ermöglicht. Zunächst ist für das po-

litische Feld als nomos zu nennen, dass es um das spezifische politische 

Interesse im Verbund mit den Spielregeln geht. Die Formel für diese Au-
tonomie ist, wie in allen anderen Feldern auch, eine Tautologie: Politik ist 

Politik (vgl. Bourdieu 2001e: 45). Eine Besonderheit vor allem gegenüber 

den Feldern der Kultur besteht nun einerseits darin, dass, wie im religiösen 
Feld, die Autonomie immer von den Laiengruppen (mit-)sanktioniert wird. 

Diese Besonderheit findet einen weiteren Ausdruck darin, dass die Kämp-

fe im politischen Feld Kämpfe um idée forces sind, um fundamentale 
Ideen (vgl. Bourdieu 2001e: 51). Und fundamentale Ideen meinen die rich-

tige und legitime Sicht auf die soziale Welt, die durch diese Sicht in be-

sonderer Weise eingeteilt wird, nach dem Prinzip der notwendigen Ver-
bindung von vision (Sicht) und division (Einteilung). Ob die soziale Welt 

vor allem durch die Unterscheidung von arm/reich beschrieben wird oder 

zum Beispiel als nivellierter Mittelstand oder auch Neue Mitte, macht mit 
Blick auf politische Programme einen praktisch grundlegenden Unter-

schied. Die Kämpfe im Feld gehen nach Bourdieu nun um nichts anderes 

als solche Sichten und Einteilungen der sozialen Welt, die in Form politi-
scher Programme von den professionellen politischen Akteuren in entspre-

chenden Debatten und Entscheidungsprozessen meist gesetzesförmig 

durchgesetzt werden. 
Die Analyse des Feldes fragt dann nach den sozialen Bedingungen der 

jeweils unterschiedlichen politischen Positionierungen, also den auf dem 

gemeinsamen nomos fußenden voneinander abweichenden Weltsichten, 
die Politiker verschiedener Parteien produzieren. Die Antwort darauf muss 

der Logik der Theorie nach eine zweifache sein: Zum einen bestimmt, wie 

in jedem anderen untersuchten Feld, die Position, die ein politischer Ak-
teur im Feld einnimmt, über dessen politische Positionierung. Kurz, und 

dies ist medial alltäglich zu beobachten: Es macht offenbar einen Unter-

schied in einer demokratisch verfassten politischen Ordnung, ob ein Poli-
tiker auf seiten der Opposition oder auf Seiten der Regierung Positionie-

rungen produziert. Zum anderen ist die Struktur des politischen Feldes 

homolog zur Struktur des sozialen Raums insgesamt. Dies kann zum einen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

heißen, ohne dass Bourdieu darauf speziell eingeht, dass eine bestimmte 

soziale Herkunft im sozialen Raum zu einer homologen Position des ent-

sprechenden Akteurs im politischen Feld führt, wenn dieser Akteur denn 
professioneller politischer Akteur wird. Dies kann zum anderen heißen, 

und darauf geht Bourdieu explizit ein, dass die politischen Akteure, die in 

beherrschter oder herrschender Position im politischen Feld stehen, die In-
teressen der im sozialen Raum homolog positionierten Laien vertreten, 

zumindest dass ihre politischen Praktiken auf diese Gruppen bezogen 

sind.21

Für den untersuchten Einzelfall Frankreich kann Bourdieu dann die 

Aussage treffen, dass die professionellen Akteure durch die homologe 

Struktur des politischen Feldes und des sozialen Raumes die Interessen der 
von ihnen repräsentierten Laien verfolgen, indem sie die durch die Struk-

tur des politischen Feldes vorgegebenen genuin politischen Interessen ver-

folgen. In der Umkehrung heißt es daher bei Bourdieu,  

„daß sie noch in den Stellungnahmen, die am meisten dem Interesse derjenigen 

entsprechen, die sie zu repräsentieren behaupten, uneingestanden die Befriedi-

gung ihrer spezifischen Interessen als Repräsentanten verfolgen, die ihnen durch 

die Struktur der für den Innenraum des politischen Felds konstitutiven Positionen 

und Oppositionen zugeschrieben werden“ (Bourdieu 2001f: 85f.). 

Deutlich wird an dieser Stelle erneut, dass Bourdieus Theorie als ins Werk 

gesetztes Forschungsprogramm konstruiert ist. Die Aussagen zur Eigenlo-

gik des politischen Feldes sind einerseits verallgemeinerbar, da jedes mo-
derne, also zunächst nationalstaatliche Feld der Politik autonom sein muss. 

Das heißt, es muss einen spezifischen Habitus, ein nomos und auch eine 

dazugehörige illusio als unbedingten Glauben an den Wert des Spiels eta-
bliert haben, die im Gesamt das politische Feld von anderen Feldern diffe-

renziert. Im Fall demokratisch verfasster Politik ist zudem der konstitutive 

Bezug zu Laiengruppen generalisierbar. In eingeschränktem Maß gilt das 
selbst für legitimierende Selbstbeschreibungen nach sowjetischem Vorbild 

verfasster Staaten, wenn auch die Öffnung für Wahlen faktisch ad absur-

dum geführt ist. In welcher konkreten Form allerdings diese Autonomie 
realisiert ist, also welche Kompetenzen und Fertigkeiten, welche habituel-

len Eigenheiten sozialisiert und initiiert werden müssen, bleibt genauso ei-

ne historische und empirische Frage für komparative Analysen verschie-

21 „Genauer: Die Beziehungen, die die professionellen Verkäufer politischer 
Dienstleistungen (Politiker, politische Journalisten etc.) mit ihren Klienten 
unterhalten, sind immer durch die Beziehungen zu ihren Konkurrenten ver-
mittelt und mehr oder weniger vollständig determiniert. Sie bedienen die In-
teressen ihrer Klienten in dem Maße (und nur in dem Maße), wie sie dabei 
ihre eigenen Interessen bedienen, dies umso mehr, je mehr ihre Position in 
der Struktur des politischen Feldes sich mit der Position ihrer Klienten in 
der Struktur des sozialen Feldes deckt.“ (Bourdieu 2001f: 86) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 197 

dener, nationalstaatlich eingegrenzter politischer Felder. Dies gilt auch für 

die besondere Ausprägung, die die Homologie zwischen dem entsprechen-

den Feld und dem sozialen Raum insgesamt einnimmt oder dafür, ob eine 
solche Homologie überhaupt vorhanden ist. Diese Fragen lassen sich 

schlicht nicht theoretisch beantworten, sondern müssen empirisch unter-

sucht werden. Gleichwohl sind für westliche Gesellschaften solche Homo-
logien alltagsweltlich und durch das Wissen über die Genese zum Beispiel 

einzelner Parteien sehr wahrscheinlich und können als Hypothese aufge-

stellt werden, aber eben auch nur als Hypothese. Ein Kriterium dafür gibt 
Bourdieu mit auf den Weg, wenn er herausarbeitet, dass die fundamenta-

len Ideen, um die im politischen Feld gekämpft wird, erfolgreich durchge-

setzt werden können, wenn sie Gruppierungen im sozialen Raum mobili-
sieren können. Eine Bedingung dafür ist eine Entsprechung der Weltsicht 

mit einer Gliederung des sozialen Raumes insgesamt, die bis zu dem Zeit-

punkt ihrer Repräsentation implizit ist. Die ‚Klasse an sich‘ kann mit den 
entsprechenden idée forces zu einer ‚Klasse für sich‘ mobilisiert werden, 

nicht aber z.B. eine Neue Mitte, die offenbar an sich gar nicht vorhanden 

war oder zu schwach, um daraus eine reale Gruppierung zu machen. 
Mit dieser Konzeption bietet Bourdieus Feldanalyse die Möglichkeit, 

politische Orientierungen, die unter den gleichen Benennungen firmieren, 

im Verlauf der Zeit inhaltlich verschieden zu bestimmen. Je nach der rela-
tionalen Anordnung der Positionen im Feld der Politik und der je homolo-

gen Positionen im sozialen Raum insgesamt können Begriffe wie liberal,

konservativ oder auch links inhaltlich durchaus sehr verschieden bestimmt 
werden:

„Das erklärt das Scheitern aller Versuche, die ihnen angehängte Ismen absolut zu 

definieren, so der Versuch der Spezialisten für deutsche Geschichte, nach Ro-

senberg den Begriff des ‚Konservatismus‘ zu definieren, ohne dabei zu sehen, 

daß dieser seinen substantiellen Inhalt ständig ändern mußte, um seinen relatio-

nalen Wert zu bewahren.“ (Bourdieu 2001f: 89) 

Wie in jedem anderen Feld ergeben sich die Positionierungen immer nur 

im Abstand zu anderen Positionierungen die wiederum relational an die 
Abstände der Positionen im Feld zurückgebunden sind. Die Positionen 

selbst sind je nach der Kapitalverfügbarkeit der Positionsinhaber sozial 

ungleich im Feld verteilt und definieren den Raum der objektiven Mög-
lichkeiten des Feldes zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt; und das 

meint, dass aufgrund der durch das spezifische Kapital konstituierten 

Machtverhältnisse nicht alles gleich möglich oder unmöglich ist, dass also 
die Kontingenz, die jedes soziale Feld an seinen Wurzeln charakterisiert, 

historisch eingeschränkt ist. 

Das spezifische Kapital nun, das die professionellen politischen Akteu-
re im Feld verteilt, ist erneut eine Variation des symbolischen Kapitals. Im 

politischen Feld kursiert ein stark personengebundenes symbolisches Ka-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

pital in Form von öffentlicher Reputation, Anerkennung oder Prestige22,

das durch die öffentliche und mediale Biographie dieser Person erzeugt 

wird. Bourdieu selbst spricht zwar nicht von einer öffentlich medialen 
Biographie, aber von gesellschaftlicher Glaubwürdigkeit und von einem 

damit verbundenen Kredit dieser Person. Ich möchte an dieser Stelle präzi-

sierend vorschlagen, die sozialen Mechanismen der Erzeugung einer ‚ge-
sellschaftlichen Glaubwürdigkeit‘ zur Definition des politischen Kapitals 

zu berücksichtigen. Für moderne Verhältnisse sind dies die biographischen 

Auszüge, die der politisch professionellen Welt und den Laiengruppierun-
gen zugänglich gemacht werden, und dies geschieht neben der durch die 

Arbeit in öffentlichen Ämtern akkumulierten Anerkennung vor allem 

durch die (massen-)mediale Präsentation dieser Arbeit.23 Dies ist durchaus 
auch eine Besonderheit des Feldes der Politik, da sowohl in den speziali-

sierten kulturellen Feldern wie Literatur oder Kunst die jeweiligen Fach-

kollegen über die entsprechenden Qualitäten relativ autonom entscheiden 
und im juristischen Feld die institutionellen Hürden der Ausbildung sehr 

gut fixierbare Mechanismen der Kapitalakkumulation sind. Der konstituti-

ve Bezug auf das Urteil der Laien macht auch mit Blick auf das spezifisch 
politische Kapital einzelner professioneller Akteure einen grundlegenden 

Unterschied: Neben dem personengebundenen politischen Kapital findet 

Bourdieu im Institutionengefüge, das das politische Feld auch ist, als zwei-
te Kapitalform institutionelles Kapital. Die vor allem auch bürokratischen 

Strukturen der politischen Organisationen wie Partei oder Gewerkschaft 

bieten die für Bürokratien üblichen objektiven Strukturen, die als Kapital 
fungieren können. Gemeint sind damit die möglichen Stellen und Posten 

sowie die Wege zur Rekrutierung von Nachwuchs, der Ausbildung und 

Auswahl von Personen, die denjenigen, die darüber zu entscheiden haben, 
nicht nur Profite verschaffen, sondern auch die Möglichkeit, prägend auf 

die politische Praxis durch Personalentscheidungen zu wirken. 

Die für moderne Felder der Politik vergleichsweise schwierigere Frage 
ist aber, wer überhaupt als politischer Akteur zugerechnet werden kann 

und wer nicht. Bourdieu beantwortet die Grenzfrage für seine verschiede-

nen Feldanalysen wie gesehen mit einer Zurechnungslogik. Zum Feld der 
Literatur gehören diejenigen, die von anderen Akteuren des Feldes als 

Schriftsteller, Künstler, Musiker usw. anerkannt und damit zugerechnet 

22 „Die politische Macht hat die Eigenschaft, dem literarischen Kapital zu glei-
chen. Sie ist ein Prestigekapital, das an den Bekanntheitsgrad gebunden ist, 
daran, bekannt und anerkannt, notabel zu sein, von daher die wichtige Rolle 
des Fernsehens, wodurch etwas Außerordentliches eingeführt wurde, denn 
die Leute, die man nur aus den Wahlversammlungen im Gemeindesaal kann-
te, haben nichts mehr zu tun mit den stellvertretenden Ministern, die jeder 
vom Sehen kennt, vorausgesetzt, sie sind in ihrer Partei mächtig genug, um 
ins Fernsehen zu kommen.“ (Bourdieu 2000c: 52) 

23 Und sicher wäre es ein lohnendes Forschungsprojekt mit den Mitteln der 
Theorie sozialer Praxis die Akkumulation und Konstitution spezifisch politi-
schen Kapitals zu untersuchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 199 

werden. Warum aber gehören die zurechnenden Akteure zum Feld und 

nicht vielmehr nicht zum Feld, ist dann zurückzufragen. Mein Vorschlag, 

dieses Problem zu lösen, war, das Zurechnungsproblem der Akteure durch 
die Anerkennung ihrer Produkte aufzulösen (vgl. Exkurs). Kurzum: Wer-

den die künstlerischen Produkte als künstlerische Produkte erkannt und 

anerkannt, dann wird so ihr Produzent auch als Künstler und damit als Ak-
teur des Feldes zugerechnet. Bourdieu optiert mit Blick auf diese Frage je-

doch anders und meines Erachtens weniger präzise: Zum einen ist es mit 

Blick auf die Anlage seiner Theorie und der historischen Ausrichtung klar, 
dass das Kriterium weit gefasst sein muss, um in der historisch empiri-

schen Vielfalt greifen zu können, zum andern aber sollte es auch präzise 

genug sein, um tatsächlich so etwas wie Schließungen sozialer Felder be-
stimmen zu können. Bourdieu bietet jedoch ein eigentlich schwaches Kri-

terium an, wenn er auf die Frage nach den Grenzen antwortet: „Eine ‚phy-

sikalische Antwort‘: Man kann von einer Institution, einer Person, einem 
Akteur sagen, daß sie in einem Feld existieren, wenn sie auf dieses einwir-

ken“ (Bourdieu 2001d: 33). Wer oder was wirkt wie, also in einer politisch 

spezifischen Form derart auf das Feld ein? Im Rahmen der allgemeinen 
Definition eines sozialen Feldes als Kraftfeld müsste dies ja bedeuten, dass 

ein politischer Akteur eine Position innerhalb der Struktur des Feldes inne 

hat und diese dadurch mitkonstituiert. Gerade auch der metaphorische 
Verweis auf die Physik lässt sich so lesen, dass Bourdieu hier tatsächlich 

eine strukturelle Wirkung meint, die ein politischer Akteur haben muss, 

wenn er zum Feld gehören soll. In einem erweiterten Verständnis bezieht 
Bourdieu denn auch für die gegenwärtige Lage das journalistische Feld als 

einen politischen Akteur in das Feld der Politik selbst mit ein (vgl. Bour-

dieu 2001d: 33). Vertieft wird das Kriterium, das im Fall der Analyse des 
Feldes der Politik diesen Effekt hat, durch den Hinweis auf den Feldeffekt:

„Die Grenzen des Feldes liegen dort, wo die Feldeffekte aufhören“ (Bour-

dieu/Wacquant 1996: 131). Am Beispiel des Journalismus diskutiert Bour-
dieu solche Feldeffekt, die er eigentlich auch statistisch erfassen möchte 

(Bourdieu/Wacquant 1996: 131), mit Blick auf politische Talkshows im 

französischen Fernsehen. Dies ist sicher vergleichbar mit entsprechenden 
Politformaten (die ja auch so heißen) im deutschen Fernsehen. Insofern, 

als der politische Journalismus, vor allem der Fernsehjournalismus, die 

Agenda der politischen Themen und Probleme mitbestimmen kann und in-
sofern, als medialer Raum geboten wird, genuin politische Debatten vor 

den potenziellen Wählergruppen zu führen und dieser Raum in Sendefor-

maten derart gestaltet wird, dass professionelle Politiker sich ungeschoren 
ihren Interessen gemäß präsentieren können, insofern hat das Massenme-

dium Fernsehen strukturelle Effekte auf das politische Feld. Das Fernse-

hen lanciert Themen, Probleme, Personen, aber ist auch an der Durchset-
zung von fundamentalen Ideen beteiligt, so dass es in dieser Hinsicht auch 

an den politischen Kämpfen teil hat (vgl. Bourdieu 1998i und Kap. 4.5).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Aber wird es dadurch tatsächlich zu einem Akteur des relativ autono-

men Feldes der Politik? Wie können das Feld des Journalismus und das 

Feld der Politik je als eigenlogisch operierende Felder begriffen werden, 
wenn das eine angeblich die Logik des anderen betreibt? An dem Pro-

blemcharakter solcher Fragen ändert sich auch nichts, wenn Bourdieu 

Journalisten als gate keeper beschreibt, die den Zugang zum politischen 
Feld weitgehend kontrollieren (vgl. Bourdieu 2001c: 33). Dies mag für 

mancherlei Themen berechtigt sein, auch für den Auf- und Abbau der 

Glaubwürdigkeit einzelner Politiker, aber eben von Politikern, die schon 
welche sind. Würde dieses Kriterium in dieser Allgemeinheit beibehalten, 

wüsste man kaum zwischen politischen und nicht-politischen Akteuren zu 

unterscheiden, da eine Vielzahl denkbarer Akteure an der Konstruktion 
von Weltsichten arbeiten. Mit welchen Recht zum Beispiel würde man 

dann das Recht als nicht-politischen Akteur bestimmen können oder auch 

die Soziologie, der Bourdieu ja auch eine Konkurrenzposition zur Politik 
einräumt, die er aber dennoch nicht als politischen Akteur versteht? Und 

auch politisch engagierte Intellektuelle würden erst dann zum politischen 

Akteur, wenn sie von den etablierten politischen Professionellen als rele-
vante politische Gegner oder Freunde zugerechnet würden. Und an dieser 

Stelle hakt Bourdieus Grenzdefinition, da er nicht über eine verallgemei-

nerbare und allgemeine Theorie solcher Zurechnungsprozesse verfügt, die 
es erlauben würde, nach den Formen, den Symbolen solcher Schließungs-

prozesse als Grenzdefinitionen durch Zurechnung zu fragen. Ohne dies in-

haltlich an dieser Stelle beantworten zu können, scheint es doch notwen-
dig, erneut an diesem Beispiel auf dieses Desiderat hinzuweisen, das of-

fensichtlich immer in den Blick rückt, wenn das entsprechende Feld nicht 

durch institutionell garantierte Ausbildungen seine Eintrittshürden formal 
definiert hat, wie es zum Beispiel im Fall des Feldes des Rechts der Fall ist 

oder wie es auch im Fall der Wissenschaft am Beispiel von Titeln und zi-

tierten Publikationen thematisiert werden kann.  
Fragt man nun nach diesem Problemaufriss abschließend nach den 

modernitätstheoretischen Implikationen am Leitfaden der Verdrängungen 

des Ökonomischen, so ist die Autonomisierung gegenüber rein wirtschaft-
lichen Interessen wie in allen anderen Feldern – mit Ausnahme des öko-

nomischen natürlich – als erstes sichtbar. Wie am Beispiel des Modells der 

Staatsgenese gesehen, verläuft die Staatsgenese und damit einhergehend 
die Autonomisierung des politischen Feldes im Verbund mit Kapital-

monopolisierungen. Dennoch separiert sich in dieser Entwicklungslogik 

eine rein ökonomische Logik von der politischen Logik der bürokratisier-
ten Herrschaft. So kann vieles legitim gekauft werden, aber keine Ämter. 

Es lässt sich also ein konstitutives Bedingungsverhältnis und zugleich ein 

Differenzierungsprozess konstatieren. 
Eine zweite Form der Verdrängung, und dies ist die spezifisch politi-

sche Form, scheint fast zu offensichtlich, als dass sie ohne weiteres als 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 201 

Verdrängung begriffen werden kann. Die Rechtfertigung des Feldbegriffs 

zur Analyse des Feldes der Politik, die Bourdieu in seinem Vortragstext 

geführt hat, verweist auf diese Problematik. Den Laien als potenziellen 
Wählern ist es nur allzu offensichtlich, dass Politiker auch um die Berei-

cherung ihrer persönlichen Macht konkurrieren, wie diffus diese Vorstel-

lung alltagsweltlich auch immer ausfällt. Dennoch ist es für das Funktio-
nieren der politischen Praxis notwendig, die Eigeninteressen als Motiv po-

litischen Handelns zu verkennen und allgemeine Interessen zu vertreten. 

Einer der Gründe, warum das regelmäßig funktioniert, ist die von Bour-
dieu behauptete Homologie zwischen der Struktur des politischen Feldes 

und der Struktur des sozialen Raumes insgesamt. Allerdings ist in der Au-

tonomisierung des politischen Feldes durch den Bruch mit den Laien auch 
die Entstehung einer systematischen Abweichung von den Interessen der 

Laien angelegt und damit die Tendenz, die politischen Interessen ohne 

Rückbindung an den sozialen Raum zu verfolgen. Bourdieu sieht diese 
Tendenz stärker am Beispiel linker Parteien bestätigt als am Beispiel libe-

raler oder konservativer Parteien. Dies ist dadurch begründet, dass Partei-

en, die strukturschwache Laiengruppierungen vertreten, kein legitimes Re-
gulativ durch die repräsentierten Gruppen erfahren. Die sozial schwachen 

Gruppierung sind auch meist die politisch tatsächlich inkompetenten Ak-

teure, die mangels entsprechenden kulturellen Kapitals nicht in der Lage 
sind, ihre Interessen öffentlich wirksam zu artikulieren. Zudem verfügen 

sie auch nicht über hinreichend ökonomisches Kapital, das ihnen ein Ge-

wicht in der Abhängigkeitsbeziehung des Feldes der Politik zum Feld der 
Wirtschaft einräumen würde: 

„Auch wenn in jedem politischen Unternehmen, so monolithisch es auch zu sein 

scheint, divergierende Tendenzen und Interessen miteinander konfrontiert sind, 

ist es doch so, daß die Parteien umso mehr nach der Logik des Apparats funktio-

nieren, der unverzüglich auf die in die Logik des politischen Felds eingeschrie-

benen strategischen Erfordernissen zu reagieren vermag, je weniger ihre Man-

danten über kulturelle Güter verfügen und je höher für sie der Stellenwert der 

Treue ist, je mehr sie also zur bedingungslosen und dauerhaften Delegierung 

tendieren, ferner, je älter die Parteien sind und je größer ihr objektiviertes politi-

sches Kapital ist, je mehr ihre Strategien darauf abzielen, ‚ihre Errungenschaften 

zu verteidigen‘, je ausdrücklicher sie auf den Kampf ausgerichtet und damit nach 

dem militärischen Modell eines Mobilisierungsapparates organisiert sind und je 

weniger ihre Kader und Funktionäre über ökonomisches und politisches Kapital 

verfügen, je mehr sie also abhängig sind von der Partei.“ (Bourdieu 2001f.: 

107f.)

Erweitert auf die professionellen politischen Akteure bedeutet dies, dass 

vor allem im Falle von Politikern, die den Status von Oblaten haben, die 
also ihr ganzes soziales Gewicht durch die institutionelle Bindung an Poli-

tik erworben haben, auch die Verfolgung der rein politischen Interessen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

am wahrscheinlichsten ist. Insofern sind die Parteien am stärksten der Ei-

genlogik des Feldes unterworfen, die sich als Repräsentanten der Masse 

sehen. Wendet man dieses Argument nun auf unseren Versuch, mit Bour-
dieu das Feld der Macht zu konstruieren und innerhalb dieses Metafeldes 

das politische und das juristische Feld als vermittelnde Felder zu begrei-

fen, so bietet sich hier ein theoretischer Einsatzort für die Artikulation ex-
terner, vor allem kultureller und ökonomischer Interessen. 

Wenn Bourdieu davon ausgeht, dass die verschiedenen Kapitalsorten 

im Feld der Macht konkurrieren und dass vor allem das politische Feld die 
relationale Gewichtung stark regulieren kann, dann kann man vor dem 

Hintergrund von Bourdieus Analyse des Feldes vermuten, dass diese An-

sprüche vornehmlich durch die Parteien und politischen Organisationen 
durchgesetzt werden, deren Vertreter zum einen keine politischen Oblaten 

sind und die ohnehin herrschende Laiengruppierungen faktisch oder ver-

meintlich repräsentieren. Dieser Schluss führt nun nicht auf eine vulgär-
marxistische oder auch vulgäre herrschaftssoziologische Position zurück 

und ist in diesem Sinne nach dem analytischen Aufwand auch nicht 

schlicht regressiv. Dass Argument lautet schließlich nicht, die herrschen-
den Interessen setzen sich im politischen Feld durch, weil sie eben die In-

teressen der im Feld der Macht Herrschenden sind. Das Argument lautet 

vielmehr: Die herrschenden Interessen, ob ökonomische oder kulturelle, 
setzen sich in politischen Interessen durch, weil die repräsentierenden Par-

teien derart an den sozialen Raum insgesamt zurückgebunden sind, dass 

sich die rein politischen Interessen nicht in dem gleichen Maße monopoli-
sieren können wie in Parteien, deren Vertreter sozial schwache Klassen re-

präsentieren. Der Verlust des Bezugs zu den Interessen der Laiengruppen 

wird somit nicht relativ schlicht mit dem Fehlen oder dem Wegfall der 
vermeintlich repräsentierten Gruppierung im sozialen Raum insgesamt be-

antwortet, sondern als ein Effekt der Autonomisierung des Feldes in Rela-

tion zum sozialen Raum erfasst.  
Wenn die Analyse des Feldes der Politik eine überraschende Erkennt-

nis neben der Konkurrenzlogik herausarbeitet, dann diese. Zumindest bie-

tet sich so eine Perspektive auf parteipolitische Politik, die wiederum theo-
retisch gut kontrolliert in Untersuchungsdesigns umgesetzt werden kann. 

Zu beginnen wäre damit, an verschiedenen Einzelfällen die Homologien 

zum sozialen Raum zu konstruieren, um dann die Parteien wiederum als 
Felder zu begreifen, die in das politische Feld insgesamt einzuordnen sind 

und mehrfach gebrochen mit den Homologien des politischen Feldes und 

des sozialen Raumes insgesamt korrespondieren können. Zudem sind mit 
der Bürokratie und dem objektiven politischen Kapital Mechanismen he-

rausgearbeitet, die dazu führen können, dass Parteien und andere politische 

Institutionen dazu beitragen, politische Interessen von den tatsächlichen 
Interessen der vermeintlich Repräsentierten zu entfremden bzw. die konsti-

tutive Abweichung zu verstärken. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 203 

Und genau diese Konkurrenzlogik und die Autonomisierung rein in-

terner Interessenverfolgung konstituieren die zu verdrängende Ökonomie 

des politischen Feldes. Auch hier spiegelt sich erneut in moderner Bre-
chung die von Bourdieu am Beispiel der Kabylen herausgearbeitete allge-

meine Logik sozialer Praxis: die Doppelbödigkeit der subjektiven und ob-

jektiven Logik sozialer Praxis. An dieser Stelle lässt sich allerdings schon 
vorsichtig für die moderne soziale Welt vermuten, dass diese Doppelbö-

digkeit den (weitgehend medial) aufgeklärt reflektierten Akteuren selbst 

eher als Widerspruch zugänglich ist. Wenn dies zutrifft, lässt sich zudem 
mit Bourdieu über Bourdieu hinaus eine darauf ausgerichtete Forschungs-

perspektive entwerfen. Zu fragen wäre dann zum Ersten, ob diese These 

stimmt, und zum Zweiten, ob die alltagsweltliche Einsicht in diese Dop-
pelbödigkeit je nach Praxisfeld variiert. Zu vermuten ist, dass sie mit Blick 

auf Politik gewusst wird, aber vielleicht mit Blick auf das Feld des Rechts 

und der Wissenschaft nicht in gleichem Maße. So befindet sich jeder 
Staatsbürger tendenziell bei jeder Wahl und im Rahmen jedes Wahlkamp-

fes in einer Art ‚Bewerbungsparadoxie‘; ‚Bewerbungsparadoxie‘ deshalb, 

weil in typischen Bewerbungssituationen von beiden Seiten, dem poten-
ziellen Arbeitgeber und dem potenziellen Arbeitnehmer, im Gespräch 

Images aufgebaut werden, von denen jeder weiß, dass sie sehr wahrschein-

lich nur zu Teilen faktisch zutreffen, weitgehend aber entweder überhöhte 
Erwartungen oder beschönigende Selbstdarstellungen sind. Die Krux dabei 

ist, dass beide Seiten dies wissen, aber es nicht artikulieren dürfen, da da-

mit die spezifische Praxis des Bewerbungsgesprächs scheitern würde. Im 
Falle von Wahlkämpfen ist es analog, da sowohl Wähler als auch Politiker 

wissen, dass die Programme und Zusagen, die auf Seiten der Kandidaten 

gemacht werden, zu großen Teilen nach der Wahl nicht umgesetzt werden 
und werden können und dass dadurch mehr versprochen wird, als einge-

halten werden kann. Und dennoch müssen politische Kandidaten auf den 

Wahrheitsanspruch ihrer Wahlkampfversprechen bestehen, und auch die 
Wähler – wenn sie denn wählen gehen – müssen es hinbekommen, ihrem 

Kandidaten eine gewisse Glaubwürdigkeit entgegenzubringen, da sonst die 

Wahl selbst kaum sinnvoll erscheinen kann. Als Indikator dafür, dass diese 
hypothetisch aufgestellte Analyse zu einem gewissen Grade triftig ist, 

kann die geringe und auch zwischen Parteien schwankende Wahlbeteili-

gung in westlichen Demokratien herhalten.24

Mit Blick auf die komparativen Analysen einzelner Felder könnte dann 

die Einsicht in die Doppelbödigkeit sozialer Praxis zudem hinsichtlich der 

Differenz der Akteure der jeweiligen Felder und der Laien sowie des Pu-
blikums untersucht werden. An dieser Stelle kann dies nur angedeutet wer-

den; aber mit einer solchen an Bourdieu geschulten Perspektive ließe sich 

24 Um es nochmals zu betonen: Dies ist eine mögliche Forschungsperspektive, 
die aus Bourdieus Analysen generiert werden kann, aber in dieser Form m. 
W. nicht umgesetzt ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die Lebenswelt unter Bedingungen einer differenzierten Gesellschaft kons-

truieren. Damit ist erneut mit Bourdieu eine Perspektive über Bourdieu hi-

naus genannt, da Bourdieu dieses Potenzial seiner Analyse entweder nicht 
gesehen hat oder nicht mehr ausschöpfen konnte. Fragt man in dieser Wei-

se jedoch nach dem Verhältnis von relativ autonomen Feldern und dem 

sozialen Raum insgesamt mit den je spezifischen Habitus, dann kommt 
man über die rein nach Derivaten von oben/unten fahndende herrschafts-

soziologische Perspektive hinaus, die Bourdieu letztendlich doch immer 

durchgehalten hat, wenn er die Positionen in Feldern immer auf die hierar-
chische Struktur des sozialen Raumes insgesamt zurückbezogen hat und 

letztlich zu wenig die Erkenntnisrichtung verkehrt hat, indem er von den 

ausdifferenzierten Feldern nach ihren Effekten auf die Konstruktion des 
sozialen Raums insgesamt zurückfragt. Dies mag an werkgeschichtlichen 

Gründen liegen, die einfach von der Theorie des Raumes immer stärker zu 

differenzierungstheoretischen Problemen vorgedrungen sind. Wie dem 
auch sei, so liegt hier, wie mir scheint, ein großes Forschungsprojekt einer 

allgemeinen Theorie sozialer Praxis offen. Auf dieses Thema komme ich 

im abschließenden Kapitel bezüglich des Problems, globale Zusammen-
hänge zu thematisieren, erneut zurück (vgl. Kap. 7). Zuvor ist die systema-

tisierende Konstruktion des Felds der Macht als eines differenzierungs-

theoretischen Modells der Moderne mit einer Analyse von Bourdieus 
Untersuchungen zum journalistischen und zum ökonomischen Feld zu En-

de zu bringen. Das journalistische Feld wird besprochen, um mit Blick auf 

Bourdieus Vorschlag, es als einen politischen Akteur zu begreifen, die Au-
tonomie gegenüber der Politik deutlich hervorzuheben. 

4.5  Das Feld des Journal ismus – 
e in pol i t ischer  Akteur? 

In der kleinen Schriftenzusammenstellung „Über das Fernsehen“ (Bour-

dieu 1998j) versammelt Bourdieu zentrale Texte zur Analyse des Feldes 
des Journalismus. Während der ersten Durchsicht fällt unmittelbar auf, 

dass er dabei sein Hauptaugenmerk auf einen sehr kleinen Bereich der 

Massenmedien, weitgehend auf das Fernsehen, und im Bereich des Journa-
lismus wiederum auf den politischen Journalismus legt. Dabei geht es aber 

dennoch um ein verallgemeinerbares Modell der Eigenlogik des Feldes des 

Journalismus insgesamt und darüber hinaus auch um die Logik der Mas-
senmedien. 

Die Analyse folgt den Anweisungen der Theorie sozialer Felder und 

konstruiert mithin auch das Feld des Journalismus als ein Praxisfeld, das 
durch ein Netzwerk von Akteuren konstituiert ist, deren sozial ungleiche 

Positionen durch eine spezifische Form von Kapital definiert ist und die 

einen feldspezifischen Habitus ausgeprägt haben. Dieser macht den prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 205 

schen Sinn für das Spiel verständlich und trägt die Doppelbödigkeit auch 

des journalistischen Feldes, die wiederum darin liegt, dass auf der Ebene 

der Selbstbeschreibung des Feldes sowie des Selbstverständnisses der pro-
fessionellen Akteure die zugrunde liegende objektive Ökonomie des Fel-

des verkannt und damit verdrängt wird; zugleich ist diese Verkennung und 

Verdrängung aber eine notwendige Bedingung der Möglichkeit des Spiels.  
Die Analyse der Fernsehsendungen folgt zunächst einem deskriptiven 

Anspruch, die selektiven Formen politischer Fernsehdebatten und die Rol-

le des Moderators nachzuzeichnen, um dann mit der Feldtheorie ein erklä-
rendes Strukturmodell zu konstruieren. Deskriptiv lässt sich erfassen, dass 

das Fernsehen als Medium der Präsentation von Themen und vor allem 

von intellektuellen Themen Grenzen setzt. Zunächst ist die Zeit begrenzt, 
um komplexe Sachverhalte zu präsentieren. Mit Blick auf politische Talk-

shows und andere interviewförmige Beiträge fällt zudem auf, dass die In-

terviewer und Moderatoren zensierend eingreifen. Dies beginnt mit der 
Einschränkung des Themas und setzt sich mit der Auswahl der Fragen 

zum Thema fort, die den Raum möglicher Beiträge stark begrenzen. Die 

Auswahl der Themen scheint zudem einer Anzahl bestimmbarer Katego-
rien zu folgen, so dass das Sensationelle und Spektakuläre, kurzum: das 

Außeralltägliche, ins Zentrum der Nachrichtenproduktion gerückt werden 

und das Alltägliche als Hintergrund ausgeblendet bleibt. Insofern das Mas-
senmedium Fernsehen in dieser Art selektiv Welt konstruiert, übt es im 

Verständnis von Bourdieu symbolische Gewalt aus, denn Nachrichten 

werden mit dem Anspruch auf Glaubwürdigkeit und als Bericht über die 
faktische Welt gesendet. Die Zensuren und die Selektionskriterien selbst 

bleiben dabei systematisch ausgeblendet, werden also systematisch ver-

kannt (vgl. Bourdieu 1998j: 22). 
In diesem Sinn unterscheidet Bourdieu auch die informierenden Fern-

sehformate von der Soziologie und ‚echten‘ intellektuellen Debatten. So-

ziologie hat als ein Aufklärungsprojekt die Aufgabe, das Gewöhnliche, al-
so das Wahrscheinliche als ungewöhnlich und damit unwahrscheinlich he-

rauszuarbeiten. Erneut verpflichtet er somit die Soziologie auf ein „abge-

klärtes Aufklärungsprojekt“ in dem Verständnis, dass sie Kontingenzen 
sichtbar macht.25 Massenmedien im Allgemeinen und das Fernsehen im 

Speziellen verdecken das Wahrscheinliche, indem der Fokus auf das Un-

wahrscheinliche, das Außeralltägliche gerichtet und dadurch veralltäglicht 
wird (vgl. Bourdieu 1998j: 26f.). Die zentralen Mechanismen, die dafür 

25 Dies ist sicher sehr „luhmannesk“ formuliert, trifft m. E. aber den Kern    
von Bourdieus Aufklärungsprojekt, das die Nichtnotwendigkeit der medial 
durchgesetzten Weltsichten und die Logik ihrer Reproduktion zwar bewusst 
macht, aber zugleich weiß, dass Bewusstmachung mit Blick auf die Habitus 
nicht hinreicht, um Veränderungen zu bewirken. Dass Bourdieu seine Vor-
träge über das Fernsehen dennoch als „Eingriffe“ in einem von Adorno ab-
leitbaren Verständnis vornimmt (vgl. Ziemann 2006b: 54), widerspricht der 
Abgeklärtheit dieser Aufklärung gerade nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sorgen, dass die medialen Inhalte letztlich uniformiert sind, finden sich ei-

nerseits mit dem, was Bourdieu die zirkuläre Zirkulation der Nachricht

nennt (vgl. Bourdieu 1998j: 30), und andererseits durch die Einschaltquo-
tenmentalität (vgl. Bourdieu 1998j: 74). Mit der zirkulären Zirkulation

konstruiert Bourdieu den Journalismus als eine Art selbstreferenzielles 

System, dessen Zirkularität auf kontrafaktischen oder zumindest ungeprüf-
ten Erwartungs-Erwartungen beruht. Neuigkeiten werden in der Erwartung 

produziert, dass sie ein Publikum finden und dass dieses Publikum die 

Neuigkeiten eines Produzenten mit der Präsentation ähnlicher Inhalte eines 
konkurrierenden Produzenten vergleicht. Auf der Grundlage dieser Unter-

stellung beobachten sich die konkurrierenden Produzenten von Neuigkei-

ten wechselseitig und erwarten, dass sie sich gegen die Konkurrenz nur 
dann durchsetzen können, wenn sie ein bestimmtes Thema in neuer, also 

von der Konkurrenz abweichender Form präsentieren.26 Dies kann einfach 

durch das Hinzufügen von neuen Einzelheiten geschehen, durch das Be-
fragen eines Augenzeugen oder eines Experten, die anderswo noch nicht 

aufgetreten sind, oder auch durch das Aufdecken neuer Hintergründe oder 

auch durch eine neue visuelle Inszenierung des Sachverhaltes, über den 
berichtet wird. Die Möglichkeiten, gleiche Inhalte abweichend zu präsen-

tieren, sind kaum zu übersehen, so dass das Voranstehende lediglich ex-

emplarischen Charakter haben kann. 
Das journalistische Feld entkoppelt sich so selbstreferenziell von den 

faktischen Erwartungen des Publikums und produziert einen autonomen 

Mikrokosmos, indem seine Akteure strukturell begründet davon ausgehen, 
dass das Publikum immer den Nachrichtenanbieter präferiert, der am 

schnellsten und von der Konkurrenz abweichend die neuesten Neuigkeiten 

der Öffentlichkeit zugänglich macht. Die treibende Kraft hinter der zirku-
lären Logik des Feldes ist die Orientierung an der Einschaltquote und die 

dadurch habitualisierte Einschaltquotenmentalität vor allem der für die 

Sendungen oder Zeitungen verantwortlichen Akteure wie Herausgeber und 
Redakteure. Die Einschaltquote wird zum „göttlichen Urteil“ im Verlauf 

der Entwicklung und immer weiteren Kommerzialisierung der Massenme-

dien; und durch die Einschaltquote als letzturteilende Instanz über Senden 
oder Nicht-senden bzw. Publizieren oder Nicht-publizieren, setzt sich die 

„Logik des Kommerzes auf die Kulturerzeugnisse durch“ (Bourdieu 

26 „Vom Durchschnittszuschauer absolut nicht wahrnehmbare Differenzen – er 
könnte sie nur wahrnehmen, wenn er gleichzeitig mehrere Programme ver-
folgte –, Differenzen also, die völlig unbemerkt bleiben, sind von den Produ-
zenten aus gesehen äußerst wichtig, denn wenn sie wahrgenommen würden 
– so stellen sich die Produzenten vor –, trügen sie zu einer höheren Ein-
schaltquote bei, dem verborgenen Gott dieses Universums, und der Verlust 
von einem Prozent bei der Einschaltquote kann schon der Tod der Sendung 
sein. Dies ist nur ein Beispiel für die in meinen Augen falsche Gleichsetzun-
gen zwischen dem Inhalt von Sendungen und der unterstellten Wirkung.“ 
(Bourdieu 1998j: 33) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 207 

1998j: 37). Letztlich führt Bourdieu die Kommerzialisierung der kulturel-

len Felder auf die Autonomisierung des Feldes des Journalismus und all-

gemein der Massenmedien zurück. Indem selbst noch auf Intellektuelle die 
Einschaltquotenmentalität durchschlägt, wenn beispielsweise Ranglisten 

der angeblich wichtigsten Intellektuellen oder der besten Bücher, klassi-

schen Musikstücke usw. meist von Zeitschriften initiiert und erstellt wer-
den, dann werden nicht-quantifizierbare und in weiten Teilen auch über-

haupt nicht vergleichbare Kulturprodukte (dazu können die Kulturprodu-

zenten und Intellektuellen auch selbst gezählt werden) quantifiziert und 
dies nach rein marktwirtschaftlichen Kriterien. Solche Kriterien sind Ver-

kaufszahlen, Nennungen in wichtigen Zeitschriften, Auftritte im Fernsehen 

und für die in Deutschland neuerdings reformierten Universitäten sind es 
die Zahl der Abschlüsse und die Höhe der Drittmitteleinnahmen. Über die 

Qualität der so bewerteten Produkte, vor allem in der Beurteilung der je 

sich etabliert habenden spezifischen kulturellen Kriterien ist damit noch 
nichts gesagt. Bourdieu zeigt sich aufgrund solcher Analysen besorgt, da 

die kulturellen Produkte, die der marktwirtschaftlichen Logik subsumiert 

werden, historisch nur entstehen konnten, indem sie sich gerade gegen die 
Logik der Wirtschaft etabliert haben. Zu denken ist hier an Bourdieus 

Analyse des literarischen Feldes am Beispiel von Flaubert und der darin 

deutlich werdenden Abgrenzung gegenüber dem kulturfernen Wirtschafts-
bürgertum (vgl. Bourdieu 1999: 134ff.; Kap. 4.3). 

Man kann nun in Frage stellen, ob Bourdieu nicht auch an dieser Stelle 

als Intellektueller und als wissenschaftlich geschulter, aber doch politi-
scher Akteur in die Öffentlichkeit geht und damit die Ansprüche überstra-

paziert, die man an soziologische Analysen stellen kann. So ist es doch 

fraglich, ob der Verweis auf die harte Arbeit und die Kämpfe, die Kunst, 
Literatur, Wissenschaft und auch z.B. Sozialpolitik hervorgebracht haben, 

als normativer Maßstab der Kritik dienen kann. Man kann zwar bedauern, 

dass die Entwicklung moderner sozialer Welt offenbar zu einer Dominanz 
der Wirtschaftslogik und des Effizienzdenkens geführt hat, das wiederum 

dazu führt, dass wichtige Errungenschaften der Moderne wieder abgebaut 

werden, aber damit hat man keine theoretisch haltbare normative Grundla-
ge der Kritik benannt; es sei denn, man ginge von einem unbedingten Ei-

genwert der kulturellen Errungenschaften aus und verfängt sich damit in 

der Reflexionsfalle, die die eigene Theorie aufstellt. Aufklärung soll ja ge-
rade gegen Naturalisierungen historisch entstandener Weltsichten und 

symbolischer Ordnungen wirken und kann auf Basis wissenschaftlicher 

Mittel nicht zu normativen Kriterien gelangen, wenn zugleich die eigene 
Theorie soziohistorisch relationiert wird. Zwar geht Bourdieu sicherlich zu 

Recht davon aus, dass Historizität und Universalität wissenschaftlicher Er-

kenntnisse im Sinne der Unterscheidung von Genesis und Geltung durch-
aus miteinander vereinbar sind (vgl. Bourdieu 2001a: 141ff.), aber den-

noch: Wer soll das mit welchen Mitteln von welchem Standort und zu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

welchem Zeitpunkt ein für alle mal entscheiden? Bourdieu müsste die 

Theorie dann konsequenterweise ähnlich der kritischen Theorie von Ha-

bermas anlegen und nach universalisierbaren normativen Maßstäben der 
Kritik suchen, sei es in Form einer wie auch immer gearteten Rationalität, 

Vernunft oder der Begründung allgemeiner Werte und Rechte. Dies aber 

kann eine soziologisch auf- und abgeklärte Theorie à la Bourdieu nicht; 
und man kann deshalb unterstellen, dass er in diesem Text nicht nur von 

der Rahmung des Vortrags als Fernsehauftritt, sondern auch inhaltlich eine 

politisch intellektuelle Rede hält, die nicht allein den wissenschaftlichen 
Spielregeln folgt. 

Für die hier verhandelte Frage nach Bourdieus Theorie der Moderne 

als einer differenzierungstheoretischen Variante sind hingegen nicht die 
normativen, sondern die strukturellen Argumente interessant, die das Feld 

des Journalismus in seiner Besonderheit gegenüber und seinen Beziehun-

gen zu anderen Feldern darstellen. Das komparativ entscheidende Charak-
teristikum ist dabei, dass das Feld des Journalismus zunächst eine Gemein-

samkeit zu Religion, Recht und Politik aufweist, da es auch auf die Öffent-

lichkeit ausgerichtet ist und in diesem Fall in Form von Einschaltquoten 
auch durch die Öffentlichkeit sanktioniert wird. Bourdieu vermerkt nun 

aber einen grundlegenden Unterschied dieses Bezugs zur Öffentlichkeit, 

wenn er das Feld des Journalismus als ein Monopol über die öffentliche 
Meinung analysiert: 

„Die Journalisten (genauer gesagt: das journalistische Feld) verdanken ihre Be-

deutung in der sozialen Welt dem Umstand, daß sie ein faktisches Monopol über 

die Instrumente zur Herstellung und Verbreitung von Informationen auf nationa-

ler Ebene innehaben, und vermittels dieser Instrumente ein Monopol über den 

Zugang einfacher Bürger, aber auch anderer Kulturproduzenten – Wissenschaft-

ler, Künstler, Schriftsteller – zu dem, was man manchmal ‚Öffentlichkeit‘ nennt, 

das heißt zum breiten Publikum. [...] Obwohl sie eine untergeordnete, dominierte 

Stellung in den Feldern der Kulturproduktion einnehmen, üben sie eine ganz sel-

tene Form von Herrschaft aus: Sie haben die Verfügungsgewalt über die Mittel, 

sich öffentlich zu äußern, öffentlich zu existieren, gekannt zu werden, zu öffent-

licher Bekanntheit zu gelangen (was für Politiker und für mache Intellektuelle 

ein entscheidendes Ziel darstellt).“ (Bourdieu 1998j: 65f.) 

Etwas polemischer heißt es an anderer Stelle auch, das Monopol beziehe 

sich auf die „Bildung der Hirne eines Großteils der Menschen“ (Bourdieu 

1998j: 23). Und an diesem Punkt setzt Bourdieu auch seine Überlegung 
an, die Massenmedien seien ein politischer Akteur oder auch die gate kee-

per, die den Zugang zur Öffentlichkeit, eben auch den Zugang der Politik 

zur Öffentlichkeit kontrollieren und maßgeblich daran beteiligt sind, die 
Glaubwürdigkeit und damit eine Form des politischen Kapitals zu erzeu-

gen, das ich im vorangegangenen Kapitel öffentlich-mediale Biographie

genannt habe (vgl. Kap. 4.4.2). Reicht das aber hin, um von einem Akteur 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 209 

des politischen Feldes zu sprechen? Ein weiterer Punkt, den Bourdieu he-

rausstellt, ist die Form der Fernsehdebatten, in denen Politikern die Mög-

lichkeit gegeben wird, sich und das Parteiprogramm zu präsentieren – und 
dies, ohne dass wirklich kritische Fragen gestellt würden. Dies würde 

schließlich darauf hinauslaufen können, dass niemand wichtiges mehr ein-

geladen werden kann, und das wiederum hätte die unterstellten Auswir-
kungen auf die Einschaltquote (vgl. Bourdieu 1998j: 44ff.). Die Weltsicht, 

die das Fernsehen produziert, ist dann eine, die vor dem Hintergrund der 

Einschaltquotenmentalität nicht allein das Außeralltägliche selektiert, son-
dern auch das, was erwartbar alle interessiert. Der bevorzugte Informa-

tionstyp sind die von Bourdieu so getauften Omnibusmeldungen (vgl. 

Bourdieu 1998j: 22). Und dies wiederum führt zu Uniformierungstenden-
zen, da alle nach der Logik der zirkulären Zirkulation agieren. 

Die Positionierungen einzelner Journalisten werden feldtheoretisch mit 

den Positionen im Feld und mit Blick auf das spezifische Medium (Markt-
anteile) und auf den symbolischen Stellenwert des Mediums relationiert 

(vgl. Bourdieu 1998j: 58). Mit Blick auf die Marktanteile und den symbo-

lischen Stellenwert zum Beispiel eines Fernsehsenders ist der Bezug zum 
Feld der Macht hergestellt. Vor allem die Eigentumsverhältnisse der Sen-

der können Aufschluss über die Selektionskriterien für Themenpräsenta-

tionen liefern (Bourdieu 1998j: 20).27

Ebenso ist das Gewicht des Mediums in Relation zu anderen Medien 

zu berücksichtigen. So das relative Gewicht der Printmedien gegenüber 

den audiovisuellen Medien im Medienverbund, wobei wohl nicht nur für 
Frankreich eine Dominanz des Fernsehens zu bemerken ist. Für eine um-

fangreiche Analyse fordert Bourdieu zudem, die kulturelle Dominanz des 

US-amerikanischen Fernsehens auf die Angebote anderer nationaler Fern-
sehproduktion zu berücksichtigen (vgl. Bourdieu 1998j: 58). Die Wir-

kungsrichtung kann nun jeweils gewechselt werden: Einerseits wirken die 

Massenmedien, vor allem das Fernsehen, sehr exklusiv und breitenpubli-
kumswirksam auf die Bildung einer öffentlichen Meinung als einer norma-

lisierten Weltsicht ein, andererseits sind sie eine Bühne zur Präsentation 

vor allem parteipolitischer Inhalte und dienen dazu, diese zu verbreiten. 
Vermittelt wiederum durch die parteipolitischen Inhalte setzt sich auch in 

unterschiedlichen Brechungen der soziale Raum insgesamt durch, aber in 

Form der nur durch die Autonomie der jeweiligen Felder zu erklärenden 
Brechungen. In dieser Weise lässt sich jede Feldanalyse von Bourdieu auf-

schlüsseln, ohne dass dabei eine Art Schema-F-Analyseform gefunden wä-

re. Die Unterschiede zu anderen Feldern bleiben deutlich, so dass sich 

27 Dies gilt natürlich hauptsächlich für private Fernsehanstalten und kann durch 
eine Vermengung mit politischen Ämtern zu einer Erosion der nationalen 
massenmedialen Eigenlogik führen, wie sich wahrscheinlich am Beispiel des 
Berlusconi-Italien zeigen ließe. Für öffentliche Sender findet sich ein Äqui-
valent zu den Eigentumsverhältnissen mit mit den parteipolitischen Bindun-
gen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nicht nur die Felder durch den Aufweis ihrer Unterschiede immer genauer 

definieren lassen, sie bestätigen und relativeren zugleich die Dominanz des 

sozialen Raumes mit seinen Ungleichheitsverhältnissen insgesamt. 
Das journalistische Feld verdeutlicht dies in besonderem Maße, da es 

einerseits wie das religiöse und politische Feld auf die Öffentlichkeit an-

gewiesen ist, zugleich aber – und dies im Unterschied zur Politik – der 
Logik kultureller Felder folgt, aber gegenüber den ‚reinen‘ kulturellen 

Feldern eine deutlich stärkere Abhängigkeit zum ökonomischen Feld auf-

weist; und zudem trägt es dazu bei, die ökonomische Logik in den anderen 
kulturellen Feldern durchzusetzen. 

Die Bipolarität des journalistischen Feldes ist durch die Differenz von 

‚ernsthaftem‘ Journalismus auf der einen und der Boulevardpresse auf der 
anderen Seite markiert. Als kulturelles Feld folgt auch das Feld des Jour-

nalismus zunächst einer der ökonomischen entgegengesetzen Logik und 

unterwirft die jeweiligen Produkte der Kontrolle durch die konkurrieren-
den Kollegen. Es ist also ein journalistischer Ethos zu unterstellen, der die 

Vorstellung von seriösem Journalismus anleitet und der die einzelnen 

Journalisten verpflichtet, ihre Praxis an diesem Ideal zu orientieren. Im 
Unterschied zu den kulturellen Feldern wie denen der Kunst oder der Lite-

ratur ist das journalistische Feld jedoch nicht mit vergleichbaren positiven 

wie negativen Sanktionsmechanismen ausgestattet (vgl. Bourdieu 1998k: 
108). Zwar kritisieren Journalisten sich beständig wechselseitig, aber es 

finden sich, nach Bourdieu, keine klaren Kriterien, die über positive oder 

negative Sanktionen entscheiden können.  

„Allerdings gibt es über Zitate aus erschienenen Artikeln hinaus – Verweise, de-

ren Wert und Bedeutung ganz von der Position des Zitierenden und des Zitierten 

im Feld abhängt – wenig an einigermaßen unbestrittenen positiven Sanktionen; 

und die negativen – gegenüber denen zum Beispiel, die vergessen, ihre Quellen 

anzugeben – sind nahezu inexistent, so daß journalistische Quellen, zumal wenn 

es sich um ein weniger wichtiges Organ handelt, fast nur zitiert werden, um sich 

einer Formalität zu entledigen.“ (Bourdieu 1998k: 108) 

Man könnte vermuten, dass dies auch daran liegt, dass der Bezug zur Öf-

fentlichkeit auch am autonomen Pol des journalistischen Feldes konstitutiv 
bleibt. Eine Schließung gegenüber externen Anforderungen und Bewer-

tungen ist nicht in gleichem Maße möglich wie in kulturellen Feldern. 

Noch der seriöseste Journalismus ist für eine, wenn auch vergleichsweise 
kleine, Öffentlichkeit bestimmt und muss sich seiner Form nach an den 

Erwartungen des externen Publikums orientieren. 

Vielleicht lässt sich dies am besten an der auf Dauer gestellten kriti-
schen Selbstaufklärung der Massenmedien verdeutlichen. Schließlich ist es 

eine mögliche Kritik an Bourdieus aufklärender Soziologie des journalisti-

schen Feldes, dass dieses Feld die Kritik schon längst selbst in die Hand 
genommen hat. Die Funktionsmechanismen der kommerziellen Orientie-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 211 

rung an den Auflagenzahlen oder an der Einschaltquote ist im Feld selbst 

ja kein Geheimnis; und wenn im seriösen Journalismus zu sehr eine Ver-

beugung gegenüber dieser Logik gemacht wird, dann ist dies regelmäßig 
Anlass zur Kritik seitens der Konkurrenz. Wenn zum Beispiel der Spiegel

dauerhaft mit Nacktfotos titeln würde – was er zwischenzeitlich durchaus 

macht – wie es mittlerweile der Stern tut, dann führt dies zu Kritik, genau-
so wie die Kritik an der Angleichung von öffentlichen Fernsehsendern an 

die Inhalte und Formen privater Sender in dem Medium selbst Thema der 

Kritik ist. Für das deutsche Fernsehen denke man nur an die Harald 
Schmidt Show oder andere vergleichbare Formate, die die flachen Inhalte 

des durchkommerzialisierten Fernsehens in Deutschland im Fernsehen 

teils sehr scharf kritisieren, dies aber in Form von Comedy und Satire. 
Worin liegt nun der von Bourdieu behauptete Unterschied zwischen 

Journalismus und Soziologie entlang der Achse von Verdunkelung versus 

Aufklärung? Wenn die Medien ihre zunächst verdrängten Funktionsme-
chanismen selbst aufdecken und sogar über die ökonomischen und politi-

schen Abhängigkeiten noch der seriösen Presse aufklären, dann kann 

kaum von Verdunklung gesprochen werden. Allerdings müssen die jewei-
ligen Medien gemäß den Regeln des Formates und mit Blick auf das ent-

sprechende Publikum die Kritik lancieren. Das heißt, die Aufklärung über 

die Abhängigkeiten in der seriösen Presse folgt der Logik des Massenme-
diums und ist in der Formung des Inhaltswahrscheinlichen – dies müsste 

natürlich erneut in Einzelfällen geprüft werden – auf Skandalisierung eines 

Konkurrenten aus und rückt dadurch den aufgeklärten Sachverhalt in die 
Rolle des Außeralltäglichen, des Abweichenden. Kurzum: Die seriöse 

Presse stellt sich so dar, dass sie normalerweise seriös arbeitet – vor allem 

das kritisierende Medium –, und sie bestätigt diese Selbstdarstellung, in-
dem sie Abweichungen von der vermeintlichen Norm sofort durch Öffent-

lichmachen des zu kritisierenden Tatbestandes eines unseriös arbeitenden 

Konkurrenten korrigiert. Und mit Blick auf satirische und komödiantische
Kritiken ist sehr deutlich, dass sie in Form von Unterhaltung gebracht 

werden. Darüber muss gelacht und geschmunzelt werden können, und sie 

werden gerahmt von unterschiedlichsten weiteren Themen und Fernseh-
formaten, über die gelacht werden muss; und in diesem Kontext sind sie 

dazu bestimmt, als Witz und nicht als Kritik aufgenommen und, wie bei 

Witzen und beim Scherzen üblich, dem Vergessen allzu schnell anheim 
gestellt zu werden. Die Verdunkelung liegt gewissermaßen im Unernst der 

Präsentation, die sich den Formen des Mediums bedienen muss und sie ge-

rade dabei nicht aufs Spiel setzt.28 Es ist keine Ironie, die zum Medium 
echte Distanz schafft, sondern eine Ironisierung, die es einem im Nachhi-

nein erlaubt, zu sagen, es war doch alles nur ein Spaß. 

28 Auch eine so wunderbar anarchische Idee, die Harald Schmidt umgesetzt 
hat, als er eine Sendung im Jahr 2000 im Dunkeln als ‚Radio im Fernsehen‘ 
präsentierte, bestätigt im Endeffekt nur die Normalform des Mediums. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Diese Dauerbewährung vor einem faktischen und imaginierten feldex-

ternen Publikum verhindert die Ausbildung von Sanktionsmechanismen, 

die denen der autonomen kulturellen Feldern vergleichbar wären, so lässt 
sich meines Erachtens plausibel schließen. Und damit ist auch ein konsti-

tutiver Unterschied zu den kulturellen Feldern markiert, auch wenn deren 

Produkte in den Massenmedien vorkommen. Zum politischen Feld ist zu-
dem ein Unterschied dadurch markiert, dass die Massenmedien dauerhaft 

der Zensur der Einschaltquoten ausgesetzt sind, während Politik in weiten 

Teilen zwischen den Wahlen sehr autonom agieren und entscheiden kann. 
Die Präsentation und Bewertung dieser politischen Entscheidungen 

wird zwar durch die Massenmedien und letztlich nur durch die Massen-

medien öffentlich; und diese haben tatsächlich das nationale Monopol da-
rauf, die öffentliche Meinung auch über die Praxis der regierenden Politi-

ker zu bilden, aber damit sind sie noch kein eigentlich politischer Akteur 

in dem hier diskutierten differenzierungstheoretischen Verständnis. Würde 
man das Kriterium von Bourdieu durchhalten und jeden Akteur und jede 

Institution, die Feldeffekte hat, als politischen Akteur zulassen, dann wür-

de man letztlich ein funktionierendes Abgrenzungskriterium verlieren. Die 
Wähler müssten dann genauso zum politischen Feld gehören, wie auch das 

Feld des Rechts. Denn welche Institutionen sonst können derart starke 

Struktureffekte im Feld der Politik bewirken? Und wenn die Funktion der 
Etablierung und Durchsetzung einer legitimen Weltsicht ins Zentrum ge-

rückt wird, dann dürften auch die Wissenschaften nicht vom politischen 

Feld ausgenommen werden, sofern sie sich vermittelt durch die Massen-
medien an die Öffentlichkeit wenden. Wie anders ließe sich das Agenda-

Setting der sogenannten Lebenswissenschaften oder auch die politische 

Umsetzung von einer Mittelstandsgesellschaft begreifen als eine Etablie-
rung einer legitimen Weltsicht durch politische Akteure? Diese Hinweise 

verdeutlichen, dass es begrifflich nicht sinnvoll ist, das Kriterium von 

Bourdieu in dieser Allgemeinheit zu übernehmen. Mit Blick auf die viel-
fältige Konkurrenz im Geschäft der Produktion legitimer Weltsichten wäre 

es beispielsweise hilfreich, die unterschiedlichen Formen von Legitimität 

als Kriterium der Abgrenzung der Felder in die Begriffsbildung aufzu-
nehmen. Bourdieu tut dies bei der Einführung des Feldbegriffs und den 

feldtheoretischen Analysen natürlich, wenn er die Übersetzung von exter-

nen Anforderungen in das Feld betont oder auch die damit einhergehenden 
Brechungseffekte (vgl. Bourdieu 1998o: 19 und 1999: 344). Bei der Ana-

lyse des politischen Feldes scheint er dies gerade mit Blick auf die Ab-

grenzung von Massenmedien und auch Recht zu wenig zu beachten. Die 
auch im Sinne der Bourdieu’schen Theoriebildung entscheidende Frage 

wäre dann: Wie werden Weltsichten, die in den Massenmedien als legitim

produziert werden, in das politische Feld als politisch legitim übersetzt und 
lassen sich dabei Brechungen beobachten? Natürlich ist auch vice versa

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 213 

nach der Übersetzung und Brechung der politischen Legitimität in eine 

journalistische Legitimität zu fragen. 

Der stärker heteronome Pol des journalistischen Feldes, der maßgeb-
lich durch die Boulevardpresse besetzt ist, konterkariert nun die Logik kul-

tureller Felder, deren umgekehrte ökonomische Ökonomie Bourdieu ja mit 

dem Motto: „Wer gewinnt, verliert“ (vgl. Bourdieu 1998: 49) zugespitzt 
hat. Funktioniert dieser Ausdruck kultureller Autonomie schon nicht für 

den Pol der seriösen Presse, obwohl dort das Berufen auf einen journalisti-

schen Ethos hochgehalten wird, so findet sich am entgegengesetzten Pol 
die entgegengesetzte Logik der ökonomischen Ökonomie nahezu in Rein-

form. Und dadurch, dass eine autonome Schließung der Produktionskrite-

rien offenbar durch die Daueradressierung der Öffentlichkeit nicht gelin-
gen kann, übt das journalistische Feld Intrusionseffekte auf andere Felder 

aus. Dies gilt vor allem für solche Felder, die ebenfalls an zumindest ei-

nem der Pole an der Logik der externen Anforderungen des ökonomischen 
Marktes orientiert sind (vgl. Bourdieu 1998k: 112). Vor allem also trifft 

dies vermittelt durch die heteronomen Pole auf die Felder der kulturellen 

Produktion ebenso zu wie auf das Feld der Politik. Die Vermittlung der 
Einschaltquotenmentalität oder besser: die durch die Einschaltquotenmen-

talität durchgesetzten ökonomisch quantifizierbaren Werte gelangen vor 

allem vermittelt durch sogenannte Medienintellektuelle in die Felder kul-
tureller Produktion, die in jeweils zwei Feldern, dem spezifisch kulturel-

len, dem sie entstammen, und dem journalistischen agieren und zwar der-

art, dass sie die Produkte und Prinzipien der kulturellen Felder mit Blick 
auf die Regeln des journalistischen Feldes aufweichen. Damit lancieren sie 

einerseits neue Formen kultureller Produktion und andererseits, dies 

scheint wichtiger zu sein, tragen sie dazu bei, dass die kulturellen Produkte 
dauerhaft anders bewertet werden: „daß sie, die ‚Medienintellektuellen‘, 

den Sanktionen des Marktes namentlich durch ihre kritischen Urteile einen 

Schein intellektueller Autorität verleihen und somit die spontane Neigung 
bestimmter Verbraucherkategorien zur Allodoxia verstärken, was den Ein-

fluß der Einschaltquoten und Bestsellerlisten auf die Rezeption kultureller 

Produkte und, indirekt und auf Dauer gesehen, auch auf deren Produktion 
zu verstärken tendiert und die Entscheidungen (von Verlegern zum Bei-

spiel) auf weniger anspruchsvolle, besser verkäufliche Produkte lenkt“ 

(Bourdieu 1998k: 115). 
Die Intrusion ist mit Blick auf die autonomisierten Felder der Kultur 

wie beispielsweise Literatur und Kunst gerade dadurch forciert, dass zwi-

schen den professionellen Akteuren dieser Felder und den Laien ein Bruch 
besteht. Dieser jeweilige Bruch und damit erzeugte Abstand zwischen 

feldinternen und feldexternen Akteuren bewirkt in dieser Auslegung dann 

zweierlei: Zum einen ist er notwendige Bedingung der Möglichkeit kultu-
reller Produktion überhaupt und zum anderen ist er konstitutive Bedingung 

dafür, dass in den Massenmedien die autonomen Werte kultureller Produk-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

tion gegenüber der von Bourdieu so getauften Allodoxia oder auch vor 

dem Hintergrund des sens commun um- oder auch abgewertet werden. Als 

Beispiel für die Abwertung kann die Beurteilung moderner Kunst (mei-
netwegen sogenannter Avantgarden) auf Basis eines alltagsweltlichen 

Kunstverständnisses dienen (vgl. Bourdieu 1998k: 117), wenn beispiels-

weise pornographische Ausdrucksformen in Museen getragen werden und 
dies, auch vermittelt über Organe der Boulevardpresse, zur Artikulation 

öffentlicher Empörung führen kann. In solchen Fällen liegt dann meist die 

Frage nahe, ob die finanzielle Förderung solcher Kunstprojekte durch öf-
fentliche Mittel legitim ist. Auch für wissenschaftliche Grundlagenfor-

schung lassen sich zumindest hypothetisch ähnliche Beobachtungen anstel-

len, wenn Themen der öffentlichen Agenda, wie Forschungen zu Gender, 
Medien, Gewalt und Krieg, offensichtlich stärker gefördert werden als rein 

theoretische Grundlagenarbeiten, deren öffentliches Interesse nicht offen-

kundig ist – wenn es denn eines gibt. Entscheidend für eine autonome 
Wissenschaft wie auch eine autonome Kunst wären die Beurteilungskrite-

rien des Feldes selbst, diejenigen, die in den Frühphasen der Autonomisie-

rung gerade gegen die Ansprüche der Ökonomie oder andere externe An-
sprüche formuliert worden sind (Bourdieu 1998k: 116). Mit Blick auf die 

ökonomischen und kulturellen Voraussetzungen von autonomer Kunst und 

autonomer Wissenschaft wird der in den Medien artikulierte Anspruch auf 
Partizipation an künstlerischer und wissenschaftlicher Praxis verständlich, 

dennoch ist die journalistische Erfüllung dieses Anspruchs in Bourdieus 

Verständnis tendenziell für die autonome Kulturproduktion schädlich. 
Bourdieu weist auf zwei Therapien hin, um diesem Problem zu begegnen: 

Zum einen die Möglichkeit, die Grenzen des Feldes deutlich zu markieren 

und gegen die Regeln des journalistischen Feldes und dessen Brechungs-
möglichkeiten zu verteidigen; und zum anderen die Möglichkeit, als Intel-

lektueller an die Öffentlichkeit zu gehen und die Werte zur Geltung zu 

bringen, die im Feld etabliert sind, und herauszustellen, dass sie nur unter 
der Bedingungen der Autonomie und der Schließung des Feldes gegenüber 

externen Anforderungen möglich geworden sind. Mit Blick auf das Feld 

der Politik erscheint erneut dessen konstitutive Öffnung zur Öffentlichkeit 
problematisch, da die zwar durch die Autonomisierung gewonnenen pro-

fessionellen politischen Werte und Regeln etabliert, aber auch der dauer-

haften Sanktion durch die Öffentlichkeit ausgesetzt sind. Im Ringen um 
die Gunst der Wählerschaft und durch die Omnipräsenz der medialen Öf-

fentlichkeit drängt diese Funktionslogik dazu, dass Politiker stärker den 

Regeln des Feldes des Journalismus, oder besser: der Massenmedien fol-
gen, als ‚rein‘ politischen Spielregeln. Dies lässt sich mit Bourdieu mit den 

demagogischen Effekten von Meinungsumfragen vergleichen und dahin-

gehend auslegen, dass Politiker ihrem Anspruch, politische Experten zu 
sein, nicht mehr in gleichem Maße wie zuvor zugesprochen bekommen: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 215 

„All dies bewirkt, daß der unaufhörlich zunehmende Einfluß eines selbst einem 

wachsenden Einfluß der kommerziellen Logik unterliegenden journalistischen 

Feldes auf ein der ständigen Versuchung zur Demagogie (und ganz besonders 

dann, wenn die Umfrage sie in rationaler Version praktizierbar macht) ausgesetz-

tes politisches Feld dazu beiträgt, die Autonomie dieses politischen Feldes zu 

schwächen und mit ihr zugleich die den (politischen oder sonstigen) Repräsen-

tanten zuerkannte Befugnis, sich auf ihre Kompetenz als Experten oder auf ihre 

Autorität als Hüter kollektiver Werte zu berufen.“ (Bourdieu 1998k: 119) 

Mit dieser letztlich gesellschaftstheoretischen Analyse des Feldes des 
Journalismus, die sich auf die Massenmedien ausdehnen lässt und die 

wechselseitigen Effekte unterschiedlicher Felder aufeinander in den Blick 

rückt, ist Bourdieu auch an aktuelle Diskurse der Soziologie der Massen-
medien anschlussfähig. Diese Diskurse drehen sich zurzeit vor allem um 

zeitdiagnostische Begrifflichkeiten wie ‚Mediengesellschaft‘, reflektieren 

solche schwer durchzuhaltenden Generalisierungen aber auch zugleich kri-
tisch. Im Zentrum steht das Verhältnis von Medien – ohne dass dieser Be-

griff von vornherein auf Massenmedien eingegrenzt ist – und von Gesell-

schaft. Befragt wird dieses Verhältnis in allen erdenklichen Dimensionen: 
So stehen medientheoretische neben gesellschafts- und kulturtheoretischen 

Fragerichtungen. Das Interesse richtet sich auf einen distinkten Begriff 

von ‚Medien‘ wie auf die Unterscheidung von Medientypen und ihrer Ge-
schichte, auf die Funktion der Medien für die Genese der Moderne, auf die 

Effekte der einmal etablierten Massenmedien auf die weitere gesellschaft-

liche Entwicklung und auch auf die kognitiven Effekte sowie die kulturell 
wahrscheinlich hegemonialen Wirkungen der autonomisierten Massenme-

dien (vgl. Ziemann 2006a: 7ff.). 

Ordnet man nun Bourdieus Untersuchungen zum journalistischen Feld 
in diese Problembereiche, so finden sich vor allem für die Fragen nach den 

transformierenden Effekten der autonomisierten Massenmedien, für die 

Frage ihres Zusammenspiels mit anderen autonomen Feldern der sozialen 
Welt, den kognitiven oder auch habituellen Effekten und eben den kultu-

rellen Wirkungen Anknüpfungspunkte und – wie im Vorangegangenen 

deutlich geworden sein sollte – auch schon durchaus weit vorangeschritte-
ne Überlegungen zu den entsprechenden Themen. Was Bourdieus Theorie 

wie auch andere Werke mit gesellschaftstheoretischem Anspruch nicht 

hinreichend berücksichtigen, ist die Rolle, die die (Echtzeit-)Medien bei 
der Genese der Moderne gespielt haben (vgl. Wenzel 2001). In diesem 

Sinne ist bei ihm keine Theoriestelle vorgesehen, die das strukturelle 

Transformationspotenzial29 gerade von Medien für das Gesamt der sozia-
len Welt problematisiert. Aber es ist gleichermaßen deutlich, dass dies vor 

dem Hintergrund von Bourdieus Arbeitsweise kaum verwundern kann, 

29 In anderen Theoriesprachen würde man vermutlich von evolutionärem Po-
tenzial oder von Variationsmechanismen sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

weil es sich nur mit Blick auf empirische Forschungen formulieren lässt, 

die Bourdieu in dieser Form nicht angestellt hat. Zu diesem Zweck wäre 

schließlich eine praxeologisch angeleitete Strukturgeschichte der Medien 
für einen zu bestimmenden Zeitraum zu schreiben. 

Was aber vorliegt, ist eine Analyse kultureller Uniformierungsprozes-

se, die durch die als Einschaltquotenmentalität (Habitus) und zirkuläre 
Zirkularität der Nachricht (Eigenlogik des Journalismus) gebrochene öko-

nomische Logik sich immer mehr in den verschiedenen kulturellen Feldern 

und im politischen Feld durchsetzt (Intrusionseffekt; vgl. Bourdieu 1998k: 
112ff.). 

Wenn man Bourdieu nun in dieser Weise systematisiert und an dieser 

Stelle erneut nach den regulierenden Kräften im Feld der Macht fragt, die 
darüber entscheiden, welche Kapitalform relational zu den anderen einen 

höheren Wert hat, dann ist man über die rein politischen und juristischen 

Felder der Administration hinaus auf das Feld des Journalismus verwiesen, 
das zwar meines Erachtens nicht als Akteur des Feldes der Politik aufge-

fasst werden sollte, aber doch als die zentrale Instanz zur Bildung einer öf-

fentlichen Weltsicht, an der sich offenbar andere Felder, die mit der Pro-
duktion von Weltsichten beschäftigt sind, orientieren müssen und dies aus 

ökonomischen, aber auch legitimatorischen Gründen. Die Sonderstellung 

der Ökonomie ist in letzter Instanz – diese Rückbettung in Marx Theorie 
sei erlaubt – dadurch begründet, dass die Autonomisierung von Kultur in 

allen Bereichen und damit auch die kulturellen Errungenschaften nur mög-

lich wurden, weil spezialisierte Praxisfelder von der Notwendigkeit, die 
ökonomisch-materielle Existenz zu sichern, freigestellt wurden und damit 

das ökonomisch Ökonomische aus ihnen verdrängt werden konnte. Aber 

wie auch im Fall der Verdrängung in der Psychoanalyse, so bleibt auf der 
Ebene der sozialen Welt das Problem mehr oder minder hintergründig be-

stehen und drängt von Zeit zu Zeit in das Bewusstsein bzw. in die relativ 

autonomen Felder zurück. Und gegenwärtig scheint ein struktureller Um-
bruch zu verzeichnen zu sein, der die in einem langen historischen Prozess 

etablierten kulturellen Felder in ihrer Autonomie, die sie gerade gegen die 

ökonomische Ökonomie gewonnen haben, einschränkt und an ihre exklu-
sive soziale Position erinnert. 

Das Feld des Journalismus trägt insofern besonders zu diesem Prozess 

bei, als in ihm die Logiken symbolischer und ökonomischer Ökonomien 
offensichtlicher miteinander verbunden sind, als in den kulturellen Feldern 

sowie im ökonomischen. Das Selbstverständnis der Journalisten, das sich 

am Ethos beobachten lässt, verdrängt zunächst die eigenständige Ökono-
mie des Feldes, die sich an der zirkulären Zirkulation und an der Ein-

schaltquotenmentalität beobachten lässt. Gleichzeitig orientieren sich die 

Massenmedien, in denen Journalisten ihre Produkte hervorbringen, be-
wusst an den wirtschaftlichen Kriterien der Einschaltquote: Sie unterwer-

fen die eigene Praxis gleichsam der Logik der ökonomischen Ökonomie 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 217 

und sind zumindest als private Anbieter auch Akteure des Feldes der Öko-

nomie. Das journalistische Feld funktioniert dann nach der widersprüchli-

chen Logik, Produkte mit Blick auf ökonomische Kriterien (privat) produ-
zieren zu müssen, die aber zugleich an Werten unabhängiger Berichterstat-

tung (öffentlich) orientiert sein müssen. Die für die moderne (bürgerliche) 

Gesellschaft konstitutive Unterscheidung von Privatheit und Öffentlichkeit 
ist im Feld der Massenmedien gewissermaßen aufgehoben. 

4.6  Zur  Konstrukt ion der Ökonomie 
der ökonomischen Ökonomie 

Dass eine für alle Bereiche des sozialen Kosmos verallgemeinerte Theorie 

der Ökonomie sozialer Praxis ihren Prüfstein in der Konstruktion der öko-
nomischen Ökonomie hat, war Bourdieu durchaus bewusst (vgl. Kieser-

ling 2000: 382). Dafür sprechen auch seine recht späten Texte zum öko-

nomischen Feld, die zunächst in deutscher Sprache 1998 erschienen 
(Bourdieu 1998c) sind und zum einen einzelne empirische Studien zum 

Markt der Eigenheime in Frankreich versammeln und zum anderen ab-

schließend eine theoretische Abstraktion zum ökonomischen Feld anbie-
ten. Das Problem, das mit der Konstruktion des Feldes der ökonomischen 

Ökonomie verbunden ist, hat sich schon eingangs dieser Arbeit bei der Er-

örterung der Unterscheidung der symbolischen von der ökonomischen 
Ökonomie gestellt und ist dort auf dieses Kapitel verschoben worden (vgl. 

Kap. 2.2). Dort ist schon deutlich geworden, dass das Problem der Kons-

truktion der ökonomischen Ökonomie nicht erst auf der Ebene der Feld-
theorie virulent wird, sondern schon früh in den ethno-soziologischen Stu-

dien zur Kabylei nicht nur angelegt, sondern enthalten ist. Zwar sind an 

dieser Stelle schon Raum und Feldbegriffe in Anwendung gebracht, aber 
kaum in dem Sinne der relativ autonomen Felder und des umfassenden so-

zialen Feldes in seiner querintentionalen Betrachtungsweise als sozialer 

Raum von Klassen. Bourdieu spielt dennoch zur besseren Herausarbeitung 
der Logik der Praxis in der Agrargesellschaft der Kabylei die moderne

ökonomische gegen die ‚vormoderne‘ symbolische Ökonomie aus. Dabei

wird die Logik der Praxis insgesamt nochmals gegen die Logik der wis-
senschaftlichen Objektbeziehung abgegrenzt, wodurch erst die soziale 

Praxis als soziale Praxis in den Blick gerät, einerlei um welche praktische 

Ökonomie es sich handelt. Die symbolische Ökonomie wird so durch die 
zweifache Negation zweier konträrer praktischer Logiken definiert, zum 

einen durch die Negation der Logik wissenschaftlicher Forschungspraxis 

und zum anderen durch die Negation der Logik der modernen Ökonomie. 
Für die Konstruktion der modernen sozialen Welt und des Feldes der 

Macht wird nun die Analyse des ökonomischen Feldes drängend, da es für 

die Studien aller anderen, insbesondere der kulturellen Felder, das Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

trastmittel ist, durch welches die strukturellen Konturen der kulturellen 

Felder in ökonomischer Distanzierung erst erkennbar werden. Vom An-

fang der Theorieentwicklung an und aufgrund der Themen der empiri-
schen Studien in Algerien ist das ökonomische Denkmodell in der Theorie 

der Praxis dominant (vgl. Lebaron 2004: 117ff.). Theoriesystematisch, und 

Theoriesystematik ist auch für eine nicht theoretizistische Theorie rele-
vant, stellt sich dann das kompositorische Problem, wie der soziale Be-

reich, dessen Logik zur Verfremdung anderer sozialer Felder und als be-

griffliches Instrumentarium ihrer Konstruktion dient, nun selbst mit seinen 
eigenen Begriffen wissenschaftlich und das heißt: aus einer mit der Ak-

teurssicht brechenden, Begriff und Wirklichkeit unterscheidenden, ver-

fremdenden Perspektive analysiert werden kann. Welcher Erkenntnisge-
winn über das Feld der modernen Ökonomie kann von einer Theorie er-

wartet werden, die ihre Erkenntnisgewinne für alle anderen sozialen Felder 

dadurch erzielt hat, dass sie deren Selbstverständnis mit den Begrifflich-
keiten der ökonomischen Ökonomie gebrochen und ihre eigentliche Logik 

in diesen ökonomischen Begriffen beschrieben hat? Egal ob es um Reli-

gion, Politik, Wissenschaft, Kunst oder auch das französische Episkopat 
geht, immer wird die Beschreibung der Praxis für das Funktionieren der 

Praxisfelder ernst genommen, über die die Akteure oder die ‚Reflexions-

theorien‘ der Felder verfügen, sie werden aber für die Erklärung dieser 
Praxis durch die Enthüllung der Strukturen einer latenten Ökonomie not-

wendig ergänzt. In diesem Sinne geht es dann innerhalb der Kirchen weni-

ger um die Entfaltung einer Brüderlichkeitsethik als vielmehr um die Kon-
kurrenz um das Monopol der Heilsbotschaft für das Laienpublikum und 

die Position im religiösen Feld; im gleichen Sinne geht es in der Wissen-

schaft nicht allein um die Produktion von wissenschaftlichen Wahrheiten 
gemäß der Logik der normativen Wissenschaftstheorien, sondern um die 

Konkurrenz um das symbolische Kapital der Anerkennung und um institu-

tionelle Macht; damit geht es auch um die Position im Feld. Selbst in der 
Kunst verfolgen die Künstler, nach Bourdieu, mit ihrer Interesselosigkeit 

das Interesse, ihre Position im Feld zu sichern oder zu verbessern. Dies al-

les im Kontrast zum Selbstverständnis der Akteure und der sozialen Fel-
der! Die symbolische Gewalt, die in dieser Analyseperspektive mitgemeint 

ist, ist die Anerkennung des Spiels durch die Verkennung seiner primären, 

ökonomischen Logik der Praxis. Und nun also soll die Anerkennung durch 
die Verkennung einer dissimulierten Ökonomie auch für die ökonomische 

Ökonomie enthüllt werden, in der doch die im Spiel investierten Interes-

sen, seinen Nutzen und Gewinn durch wirtschaftliche Tauschhandlungen 
zu maximieren, offen geäußert werden. Was also ist verborgen und was 

kann die Konstruktion der ökonomischen Ökonomie zur Entwicklung von 

Bourdieus allgemeiner Theorie beitragen? 
Die Zielsetzung gerade auch der Analyse der ökonomischen Ökonomie 

sieht Bourdieu darin, sie als eine spezifische Ökonomie neben vielfältigen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 219 

Varianten anderer Ökonomien einzuordnen. Damit ist das Interesse ver-

bunden, ihr das Primat zur Erklärung sozialen Handelns und von Gesell-

schaft zu entziehen, wie es sich in anderen Theorieoptionen findet, die das 
ökonomische Paradigma als Anfangs- und Endpunkt sozialwissenschaftli-

cher Theoriebildung setzen. Trotz Anleihen ist damit natürlich zunächst 

eine Abkehr von einem (vulgären) Marxismus gemeint; aber hauptsächlich 
zielt Bourdieu für den gegenwärtigen Theoriediskurs gegen die mittlerwei-

le klassische Rational-Choice-Theorie und ihre Derivate. Das anvisierte 

Ziel seiner Analyse formuliert Bourdieu klar: 

„Nichts hatte mich darauf vorbereitet, die Ökonomie, und erst recht nicht die ei-

gene, als ein Glaubenssystem zu denken, und ich mußte nach und nach auf dem 

Wege der ethnographischen Beobachtung und verstärkt durch meine statistischen 

Untersuchungen die praktische Logik der vorkapitalistischen Ökonomie erler-

nen, während ich gleichzeitig damit befaßt war, deren Grammatik mehr schlecht 

als recht zu beschreiben.“ (Bourdieu 2000a: 16) 

Bourdieu markiert an dieser Stelle deutlich die Schwierigkeiten, die ihm 
die sprachliche Darstellung der Logik der symbolischen Ökonomie berei-

tet hat, und dies lässt sich auch an allen frühen Texten, auch in Entwurf ei-

ner Theorie der Praxis und Sozialer Sinn beobachten, in denen sie durch 
die doppelte Negation erläutert wird. Sie ist eine Logik des Ungefähren, 

des notwendigen Verzichts auf Exaktheit einer wissenschaftlichen Logik 

und der Kosten-Nutzen-Berechnung einer wirtschaftlichen Logik. Erst die 
Ausarbeitung und Weiterentwicklung der Theorie sozialer Felder soll ein 

hinreichendes theoretisches wie begriffliches Instrumentarium bereitstel-

len, mit dessen Hilfe nicht nur die symbolische Ökonomie, sondern gerade 
auch die ökonomische Ökonomie über die deskriptive Ebene hinaus einem 

übergreifenden, explikativen Theorierahmen subsumiert werden können 

(vgl. Bourdieu 1999: 293). Erst dadurch wird die Forschungsstrategie des 
Vergleichs des Unvergleichbaren systematisch für alle relativ autonomen 

sozialen Felder möglich. Der sehr späte Text zum ökonomischen Feld bil-

det damit den zentralen Beitrag zur Komplettierung von Bourdieus Theo-
rieentwurf. Soll dies gelingen, so muss sich das ökonomische Feld ent-

gegen seinem Selbstverständnis als ein Glaubenssystem, in diesem Sinne 

als symbolisch doppelbödig, konstruieren lassen. 

4.6.1 Der Entwurf 

Den Ausgangspunkt der Konstruktion bildet das Selbstverständnis moder-

ner Ökonomie, wie es in den Wirtschaftswissenschaften, darunter fasst er 

auch den Großteil gegenwärtiger Wirtschaftssoziologie, formuliert ist. Es 
sind vor allem zwei idealisierende Abstraktionen, die Bourdieu als „töner-

ne Füße“ des Kolosses der Wirtschaftswissenschaften ausmacht: zum Ers-

ten das allgemeine Gleichgewichtsmodell des Marktes und zum Zweiten 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die Theorie „des rationalen Agenten“ (vgl. Bourdieu 1998h: 173). Beides 

sind wissenschaftliche Konstruktionen, mit denen versucht wird, das öko-

nomische Geschehen durch eine allgemeine Theorie deduzieren zu kön-
nen. Das Gleichgewichtsmodell ist auf den Markt bezogen, der von den 

Wirtschaftswissenschaften als Erklärungsprinzip für das wirtschaftliche 

Handeln gesetzt ist, das durch Preise vermittelt wird. Der rationale Agent 
ist der korrespondierende Akteurstypus, der als homo oeconomicus seine 

wirtschaftlichen Handlungen im besten Fall unter Bedingungen vollständi-

ger Information und mit dem Interesse an individueller Nutzenmaximie-
rung rein zweckrational kalkuliert. Der Markt als Ort des Zusammentref-

fens von Angebot und Nachfrage gerät unter diesen kontrafaktischen Be-

dingungen immer in ein Gleichgewicht, das durch die aufeinander bezoge-
nen rationalen wirtschaftlichen Handlungen der beteiligten Akteursgrup-

pen zustande kommt, den Produzenten einerseits und den Verbrauchern 

andererseits (unter den infrastrukturellen Bedingungen staatlicher Regulie-
rung des Marktgeschehens). Ganz im Sinne von Adam Smith ist es die in-

visible hand, die das Marktgeschehen zu einem Ausgleich unter den Be-

dingungen freier Konkurrenz führt. In dieser orthodoxen, neoklassischen 
Wirtschaftstheorie sieht Bourdieu eine ahistorische Wissenschaft am 

Werk, die der Realität der sozialen Praxis der wirklichen Wirtschaftsakteu-

re nicht gerecht wird.30 Mit Bezug auf Bourdieu selbst lässt sich formulie-
ren, dass in Bourdieus Verständnis hier die Logik der Dinge mit den Din-

gen der Logik verwechselt wird, auch wenn im Rückgriff auf spieltheoreti-

sche Modelle in mathematischer Formalisierung fiktive Szenarien des 
Marktgeschehens als Analysemittel für die realen Abläufe konstruiert 

werden.

Bourdieu führt jedoch zunächst keine theoretische Auseinandersetzung 
und scheut diese sogar vor dem Hintergrund des diversifizierten Feldes der 

Wirtschaftswissenschaften, in dem die konkurrierenden Theorien die je-

weiligen Gegenpositionen schon allen Kritiken ausgesetzt haben, die zu 
formulieren sind (vgl. Bourdieu 1998h: 162).31 Stattdessen geht er dazu 

30 „Ihr eng intellektualistischer (oder intellektualozentrischer) Ultrarationalis-
mus steht mit seiner Maßlosigkeit und Gleichgültigkeit gegenüber der Erfah-
rung in direktem Widerspruch zu den gesichertsten Errungenschaften der 
historischen Wissenschaften von den menschlichen Praktiken. Wenn es not-
wendig schien zu zeigen, daß vieles aus dem Erkenntnisstand der ökonomi-
schen Wissenschaft – dieser Art Koloß auf tönernen Füßen – durchaus kom-
patibel ist mit einer ganz anderen Philosophie des Agenten, der Aktion, der 
Zeit und der sozialen Welt als jener, welche die meisten Ökonomen gewöhn-
lich produzieren oder übernehmen, dann soll damit nicht einer Art von philo-
sophischem Ehrgefühl gehuldigt, sondern nur versucht werden, die Sozial-
wissenschaften wieder zu vereinigen, indem darauf hingewirkt wird, die 
Ökonomie zu ihrer Wahrheit als historische Wissenschaft finden zu lassen.“ 
(Bourdieu 1998h: 204) 

31 Auf diesen Sachverhalt verweist auch Mikl-Horke, wenn sie einerseits die 
wirtschaftswissenschaftliche Selbstkritik schon mit Marx beginnen lässt, um 
dann die verschiedenen gegenwärtigen Theorien darzustellen, in denen Öko-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 221 

über, theoretische Annahmen der Wirtschaftswissenschaften in seinen em-

pirischen Studien zum Eigenheimmarkt zum Gegenstand der Kritik zu ma-

chen und so zu zeigen, dass die Prinzipien der Gegenstandskonstruktion 
nicht haltbar sind.  

So versucht er zu zeigen, dass der Markt keineswegs nach den Prinzi-

pien des Gleichgewichtsmodells im Sinne der gleichsam automatischen 
Adjustierung von Angebot und Nachfrage funktioniert, sondern von sehr 

konkreten und soziohistorisch eingebetteten Akteuren konstruiert wird, 

wobei der Staat eine maßgebliche Rolle bei der Erzeugung der Nachfrage 
spielt. Für den französischen Markt der Eigenheime wird die Wohnungs-

bau und Kreditpolitik der siebziger Jahre als eine Ursache der wachsenden 

Nachfrage an Eigenheimen angeführt (Bourdieu 1998d). Gegen die Ratio-
nal-Choice-Fundierung der Mikroökonomie wendet Bourdieu die Analyse 

von Verkaufsgesprächen zwischen Häusermaklern und potentiellen Käu-

fern, um zu zeigen, dass es keineswegs freie, rational kalkulierte Entschei-
dungen der Käufer sind, die das wirtschaftliche Handeln motivieren, son-

dern dass die Makler vermittels subtiler Gesprächstechniken das schon 

vorhandene Begehren nach einem Eigenheim forcieren – dies vor allem 
durch die Möglichkeiten der Verwendung zweier Sprachen: zum einen die 

neutrale Sprache „der Bankbürokratie“, zum anderen die der persönlichen 

und familiären Existenz (vgl. Bourdieu 1998: 97f.). Dabei sind die Interak-
tionen des Verkaufsgesprächs jeweils als Ausdruck der objektiven Bezie-

hungen zu verstehen, die das Feld des Eigenheimmarktes konstituieren, sie 

sind strukturiert durch die gesamten finanzierungsrechtlichen Möglichkei-
ten der Kreditvergabe wie eben auch durch die ökonomischen und kultu-

rellen Bedingungen, die die Käufer für eine mögliche Transaktion einbrin-

gen müssen (vgl. Bourdieu 1998g).  
Der Gegenentwurf, den Bourdieu dann tatsächlich mit der Absicht 

formuliert, gegen die etablierten eine ‚wahrhaft historische Wirtschafts-

wissenschaft‘ zu skizzieren, soll mit der Theorie sozialer Felder erfolgen. 
Vorwegnehmen möchte ich an dieser Stelle, dass hier nicht der Ort ist, zu 

entscheiden, ob Bourdieus Kritik denn wirklich eine Alternative zu den

etablierten und sehr erfolgreich arbeitenden Wirtschaftswissenschaften ist,
die sich über die Idealtypik ihrer Grundannahmen sehr bewusst sind und 

die sich zudem auch als normative Wissenschaften verstehen, so dass die 

Orientierung an idealen Marktmodellen durchaus sinnvoll ist (vgl. Feess 
2004: 1ff.). Im Folgenden geht es mit Blick auf die übergreifende Frage-

stellung vielmehr um die Konsistenz der feldtheoretisch durchgeführten 

Theorie der Praxis als einer generalisierten ökonomischen Theorie. 

                                                                                                                                   
nomie entweder als wertfrei oder als Ideologie gesetzt wird (vgl. Mikl-Horke 
1999: 604ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

4.6.2 Der Gegenentwurf 

4.6.2.1 Kräftefeld 

Wie jedes soziale Feld wird das ökonomische Feld als Netzwerk von Ak-

teurspositionen konstruiert, dessen Struktur durch die Relationen der Ak-

teure zueinander bestimmt ist, deren für das Feld spezifische Kapitalver-
fügbarkeiten ungleich verteilt sind. Als Akteure nimmt Bourdieu Unter-

nehmen an, die das Feld konstituieren. Ihr Gewicht und ihre Stärke im 

Feld, die sie in Relationen zueinander bringen, erhalten Sie durch finan-
zielles, technologisches, kulturelles, juristisches, kommerzielles, symboli-

sches und das Organisationskapital (vgl. Bourdieu 1998h, 174). Finanziel-

les Kapital ist die Grundbedingung für den „Zugriff auf finanzielle Res-
sourcen“ und erlaubt die Anhäufung und Beibehaltung aller anderen rele-

vanten Kapitalformen. Das technologische Kapital umfasst Potenziale 

wissenschaftlicher Forschung, also beispielsweise privatwirtschaftliche 
Forschungseinrichtungen, sowie technische Ressourcen in Form von Pro-

duktionsverfahren, Maschinen und anderen Technologien. Kommerzielles 

Kapital bezeichnet die Verkaufskraft, Lagerhaltung, Transportmöglichkei-
ten, Marketing- und Kundendienst, kurzum: die gesamte Vertriebslogistik, 

über die ein Unternehmen verfügt. Das juristische Kapital ist selbstexpli-

kativ durch die rechtlichen Möglichkeiten eines Unternehmens zu bestim-
men, und das Organisationskapital erstreckt sich auf Informationen über 

das Feld, in dem das Unternehmen platziert ist. Wie in den kulturellen 

Feldern erlangt auch hier das symbolische Kapital ein besonderes Ge-
wicht. Für wirtschaftliche Unternehmen nimmt es die Form der Bekannt-

heit und Anerkennung eines Images an, das in einer „Treue zur Marke 

(brand loyality)“ Ausdruck finden kann (vgl. Bourdieu 1998h: 175). Das 
Volumen und die Zusammensetzung dieser für das ökonomische Feld spe-

zifischen Kapitalformen definieren die Position, die ein Akteur im ökono-

mischen Feld relational zu den konkurrierenden Akteuren einnimmt. Die 
Position bestimmt seine Macht, das heißt seine Wirkungsmöglichkeiten im 

Feld, die darin bestehen, den konkurrierenden Unternehmen einen Mög-

lichkeitsraum für ihre Transaktionsstrategien weitgehend vorzugeben. Dies 
meint wiederum, die Möglichkeiten anderer Akteure zur Festigung oder 

Verbesserung der eigenen Position im Feld einzuschränken oder zu erwei-

tern. Für die Gegenstandskonstruktion mit Hilfe des Feldbegriffs ist es 
wichtig zu markieren, dass es sich bei der Einschränkung oder Erweite-

rung der Möglichkeitsspielräume nicht um absichtlich geplante Strategien 

mit Blick auf spezifische Unternehmen handeln muss, die wiederum in 
bewusster Berücksichtigung des herrschenden Unternehmens ihre wirt-

schaftlichen Handlungen abstimmen: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 223 

„Die dominanten Firmen üben ihren Druck auf die dominierten Firmen und de-

ren Strategien eher mittels ihres Gewichts in dieser Struktur aus als durch die di-

rekten Interventionen, die sie auch unternehmen können (namentlich durch die 

Netzwerke wechselseitiger Beschickung der Aufsichtsräte – interlocking directo-

rates –, die dies mehr oder minder verformt zum Ausdruck bringen). Ihre Posi-

tion in der Struktur (die Struktur also) bewirkt, daß sie die Regelhaftigkeit und 

bisweilen die Spielregeln und die Grenzen des Spiels definieren; daß sie durch 

ihre bloße Existenz und durch ihre Aktion (z.B. eine Investitionsentscheidung 

oder eine Preisänderung) die gesamte Umgebung der anderen Unternehmen und 

das System der auf sie einwirkenden Zwänge oder ihren Möglichkeitsraum mo-

difizieren, indem sie den Raum der möglichen taktischen und strategischen Ver-

schiebungen begrenzen und eingrenzen.“ (Bourdieu 1998h: 176) 

Konkrete Vorteile können sich dabei die big player vor allem durch Mas-

senproduktion, technologische Vorteile, aber auch schnellere Entwicklung 
neuer Verfahren, durch höhere Investitionen in Forschungsprojekte und 

Technologieentwicklungen verschaffen.  

Die Investitionsvorteile, die mit einer dominierenden Position inner-
halb des Feldes verbunden sind, haben den Effekt, dass das ökonomische 

Feld streng konservativ dazu tendiert, die einmal etablierte Struktur zu re-

produzieren. Dies erfolgt einerseits durch den schlichten Mechanismus der 
Investitionsvorteile durch hohe Kapitalverfügbarkeit und Kapitalzusam-

mensetzung und andererseits durch eine rechtliche Infrastruktur (Tarifver-

träge, Schuldenvereinbarung, Richtpreise, Handelsabkommen), die es er-
schwert, die einmal hervorgebrachte Struktur zu dynamisieren (vgl. Bour-

dieu 1998h: 177). Diese Regelmäßigkeit und Dauer der Feldstruktur er-

zeugt ihr korrespondierende und sie stützende Dispositionen bei den Ak-
teuren in Form eines ökonomischen Habitus, der Rezeptwissen für erfolg-

reiche Standardstrategien bei unterschiedlichen, aber vergleichbaren 

‚Marktlagen‘ und angemessene Antizipationen ermöglicht. Das ökonomi-
sche Feld ist damit auch der soziale Kontext, in dem der homo oeconomi-

cus produziert wird. Darin liegt die schroffe Zurückweisung der Anthropo-

logie des Rational-Choice, nach dem jedes Handeln durch mehr oder min-
der bewusst rational kalkulierte Nutzenkalkulation definiert ist und in der 

der homo oeconomicus nicht historisch begriffen, sondern als anthropolo-

gisch konstant gesetzt wird. Etwas bescheidener kann die oftmals sehr 
scharf vorgetragene Kritik auch als Plädoyer dafür gelesen werden, den 

Geltungsbereich dieses Akteurstypus auf die spezifisch moderne ökonomi-

sche Struktur einzugrenzen und damit radikal zu historisieren. 

4.6.2.2 Kampffeld, Spielfeld 

Wird die Struktur durch die relationale Anordnung der durch ungleich ver-

teilte Kapitalverfügbarkeiten charakterisierten Positionen bestimmt, so 

wird das ökonomische Feld ebenfalls als Kampffeld konstruiert. Kampf 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nimmt im Rahmen von Bourdieus allgemeiner ökonomischer Theorie der 

Praxis die Form von Konkurrenz um knappe Güter an, sei diese nun ver-

deckt oder offen ausgetragen. Im Unterschied zu den Feldern kultureller 
Produktion ist die ökonomische Ökonomie allerdings das einzige Feld, in 

welchem die Konkurrenz offen ausgetragen wird. Nirgends sonst werden 

die individuellen und kollektiven Interessen an Nutzenmaximierung auf 
Basis möglichst rein zweckrationalen Handelns offen verfolgt. In den kul-

turellen Feldern sind die Interessen verborgen und müssen dies als Funk-

tionsbedingung der Praxis im jeweiligen Feld auch bleiben. Der Literat, 
der verkündet, hohe Literatur nur zur Erhöhung des persönlichen An-

sehens zu schreiben, kann gerade aus diesem Grund mit einer solchen 

Aussage provozieren. Ebenso wird der im Akkord arbeitende Groschen-
heftserienautor nicht als Schriftsteller ernst genommen. Das gleiche gilt 

für den Wissenschaftler, der zwar mal erwähnen darf, dass der Zweck sei-

nes Forschens auch die eigene Existenzsicherung und Prestigestreben ist, 
aber diese Begründung wird sich fachöffentlich kaum als Hauptlegitimie-

rung durchhalten lassen, will man in der scientific community anerkannt 

bleiben. Genau umgekehrt also verhält es sich in der ökonomischen Öko-
nomie: Nicht: Wer verliert, gewinnt, sondern: Wer gewinnt, gewinnt!  

Die Kämpfe werden dabei als Definitionskämpfe verstanden, in denen 

die Grenzen des jeweiligen Feldes festgelegt und Akteure von den mehr 
oder minder dominierenden Akteuren im Feld als zugehörig oder nicht zu-

gehörig qualifiziert werden. Für die kulturellen Felder ist dies gut zu plau-

sibilisieren, wenn es darum geht, dass Künstler darum kämpfen, wer und 
was als Kunst oder als Künstler zu gelten hat und wer oder was nicht. 

Gleiches gilt für Literatur, die den Anspruch hat, Literatur zu sein, und 

auch für Wissenschaft, die auf dauerhaft wechselseitige Kritik orientiert 
ist, in der immerfort, trotz konträrer Positionen, ein Konsens der Prinzipien 

der Erkenntnisproduktion umkämpft ist. In der Religion geht es um die 

wahre Heilsbotschaft und in der Politik um die durchsetzungsfähige Welt-
anschauung. Immer also geht es um Grenzdefinitionen, bei denen die Sat-

zung des Feldes, sein definierendes nomos, zu einem bestimmten histori-

schen Zeitpunkt insgesamt auf dem Spiel steht. Dabei geht es um die Re-
geln des Feldes, das bei Bourdieu ja immer als Kräftefeld (Kapital), 

Kampffeld (Konkurrenz) und Spielfeld (Regeln) bestimmt ist (vgl. Kap. 

3.7). Zwar stehen mit der historischen Autonomisierung eines Feldes in 
der Moderne (zumindest bislang) nicht die tautologischen nomoi, die eine 

Grenze zu anderen Feldern ausbilden, zur Disposition, aber die Art und 

Weise, wie sie aktualisiert werden. Fraglich ist dann nicht das l’art pour 
l’art der Kunst oder das Betreiben der Wissenschaft um der Wissenschaft 

Willen oder eben das business is business der ökonomischen Ökonomie. 

Aufs Spiel gesetzt wird hingegen die konkrete Definition von Kunst, Wis-
senschaft usw. zu einem bestimmten Zeitpunkt. Das heißt aber für den Be-

reich der kulturellen Felder, dass die Kämpfe in der feldspezifischen Pra-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 225 

xis immer auch ‚Theoriekämpfe‘ sind, in denen die Produzenten auch ten-

denziell die legitimierenden Kriterien für ihre Produkte liefern, indem sie 

sich beispielsweise auf Theorien der Ästhetik, Erkenntnis, auf die Verfas-
sung (Politik) und das Grundgesetz (Recht) berufen können. Für Politik 

und Recht könnte man nun behaupten, liegt die Sachlage anders als in 

Kunst und Literatur, da hier fest institutionalisierte Regelungen zur Aktua-
lisierung der entsprechenden Praxis vorliegen. Hierbei handelt es sich um 

Feldtypen mit einem hohen Grad an Kodifizierung, also um Felder, deren 

Grenzen rechtlich-institutionell abgesichert und deren Zugangswege (Aus-
bildung) streng reglementiert sind. Dennoch handelt es sich bei jeder 

Rechtsprechung und bei jeder politischen Entscheidung um legitimie-

rungsnotwendige Produkte. Das andere Extrem sind die feldintern nahezu 
sanktionsfreien Kämpfe im Feld des Journalismus, die gerade das Eindrin-

gen der ökonomischen Logik in das Feld und vermittelt darüber auch in 

andere Felder befördern 
Mit dem ökonomischen Feld scheint es durchaus anders bestellt zu 

sein, denn offensichtlich stehen die konstitutiven Regeln nicht auf dem 

Spiel, wenn ein dominierendes Unternehmen eine Großinvestition tätigt 
oder neue Produktionsverfahren einrichtet oder auch neue Produktbereiche 

erschließt. In all diesen Fällen bleibt Wirtschaft Wirtschaft und die Grund-

regeln des wirtschaftlichen Geschehens bleiben unverändert. Solange die 
politische und rechtliche Infrastruktur stabil bleibt und eine weitgehend li-

berale Marktwirtschaft unter relativ freier Konkurrenz ermöglicht, werden 

auch die Regeln des Spiels dauerhaft stabilisiert. Worum also geht es ei-
gentlich in den Kämpfen im ökonomischen Feld, wenn auch sie gemäß der 

Theorie sozialer Felder als Definitionskämpfe aufgefasst werden sollen, 

ein Kampfgegenstand, den Bourdieu zu den verallgemeinerbaren Charak-
teristika von Feldern zählt? 

Im Rahmen des Raumes der Möglichkeiten, den das strukturierte Feld 

der Ökonomie bildet, werden schlichte ökonomische Konkurrenzkämpfe 
um ökonomische Gewinne ausgetragen, die die Position eines Unterneh-

mens festigen oder verbessern sollen und dies in den wirtschaftlichen Sek-

toren, in denen das Unternehmen agiert. Zentral für die Definitionskämpfe 
als Grenzkämpfe ist für Bourdieu die Untergliederung des ökonomischen 

Feldes in Unter- oder Teilfelder, die eine andere Nomenklatur für Produk-

tionsbereiche bzw. Marktsegmente bereitstellen.32 Jedes Segment wird 
wiederum als Feld im ökonomischen Feld verstanden, das mit den glei-

chen theoretischen Instrumentarien zu analysieren ist. Die Kämpfe gehen 

dann zunächst darum, die Position im Feld zu festigen oder eine bessere 

32 „Außer zu Grenzüberschreitungen kommt es zu Neudefinitionen der Grenzen
zwischen den Feldern: Manche Felder können in enger begrenzte Sektor-   
en segmentiert werden, so wie sich die Luftfahrtindustrie in Produzenten  
von Verkehrsflugzeugen, Kampfflugzeugen und Reiseflugzeugen aufteilt.“ 
(Bourdieu 1998h: 188) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Position im Feld zu erlangen oder überhaupt erst in ein Teilfeld einzutre-

ten.

Die Gliederung des ökonomischen Feldes in die zwei Pole der domi-
nierenden und der dominierten Positionen ist ein weiteres Strukturmerk-

mal, das es mit den kulturellen Feldern teilt. Je nach Positionierung verfol-

gen denn auch die dominierenden Unternehmen Strategien der Reproduk-
tion und die dominierten Strategien der Transformation. Allerdings lässt 

sich nicht sehen, dass es bei diesen Kämpfen tatsächlich um Definitions-

kämpfe geht, die denen in kulturellen Feldern vergleichbar sind, in denen 
die Zugehörigkeit eines Akteurs zum Feld mit Blick auf seine Produkte in 

Frage gestellt wird. Im ökonomischen Feld hingegen drehen sich die 

Kämpfe schlichter, aber auch viel klarer um die Verdrängung eines Kon-
kurrenten, unter Verwendung gleicher Produkte. Auch hier wird mögli-

cherweise ein Akteur ausgeschlossen, aber nicht aus dem Grund, dass er 

den neuen legitimen Definitionen der Praxis nicht mehr entspräche, son-
dern aus dem schlichten Grund, dass sein Kapital zum Mitspielen einfach 

nicht mehr ausreicht. Wenn man einen vergleichbaren Fall für kulturelle 

Felder konstruieren müssten, dann müsste man sich eine Situation vorstel-
len, in denen die Spielregeln eines Feldes und dessen Orthodoxie immer-

noch bestehen, unter denen ein Akteur X sich an herrschender Position 

etablieren konnte. Wenn er nun vergleichbar sein Kapital verlieren würde, 
müsste er bei dem Versuch, nach den geltenden Regeln zu spielen, die ihn 

groß gemacht haben, dauerhaft versagen, also zum Beispiel schlechte Bü-

cher schreiben oder unsinnige wissenschaftliche Aussagen produzieren 
und so seinen erworbenen sozialen Kredit im wahrsten Sinne des Wortes 

verspielen. Allerdings berücksichtigt Bourdieu bei kulturellen Feldern sol-

che Fälle gerade nicht, wenn er die Grenzkämpfe als Definitionskämpfe 
einführt. Die Krux an dem fingierten Beispiel ist ja, dass nach den akzep-

tierten geltenden Regeln schlecht gespielt wird und es nicht darum geht, 

neue Regeln einzuführen. Im Falle der Wirtschaft hingegen scheinen die 
Kämpfe stärker auf die Befreiung von infrastrukturellen Begrenzungen zu 

zielen, auf eine komplette Autonomie der ökonomischen Ökonomie im 

Sinne einer völlig freien, das heißt politisch nicht einschränkend regulier-
ten Marktwirtschaft. Inhaltlich entspricht das in etwa der Etikettierung 

Neoliberalismus als eine Art entfesselter globalisierter Kapitalismus, in 

dem ausschließlich und idealisiert Angebot und Nachfrage den Preis regu-
lieren (vgl. Bourdieu 2001k). Paradoxerweise kann dies aber nur auf Basis 

einer politischen Regulierung funktionieren, zumindest auf der Ebene na-

tionalstaatlicher Wirtschaft, aber auch im Falle globalisierter wirtschaftli-
cher Transaktionen, denn dort greift eine Politik des Verzichts auf Regu-

lierung, die allerdings der historisch gewachsenen Situation nationalstaat-

licher Souveränität geschuldet ist und nur durch supra- oder internationale 
Institutionen geändert werden kann, die erst seit kurzer Zeit politisch auf 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 227 

den Weg gebracht sind. Wandel innerhalb des Feldes aufgrund seiner Ei-

genlogik folgt anderen Anlässen als politischen.  

Mit Blick auf die tendenzielle Reproduktion der einmal etablierten 
Struktur lässt sich Wandel fast ausschließlich durch neue Technologien, 

Produktionsverfahren oder auch die Etablierung neuer Marktsegmente 

aufgrund neuer Produkte denken. Nur so kann die Position der dominie-
renden Unternehmen streitig gemacht werden, weswegen diese der fort-

währenden Bedrohung zu entgehen versuchen: 

„Gegen diese Bedrohung kann das dominante Unternehmen zwei ganz unter-

schiedliche Strategien anwenden, d.h. entweder auf die Verbesserung der Ge-

samtposition des Feldes durch Steigerung der Gesamtnachfrage hinwirken oder 

vielmehr seine eigenen, im Feld erworbenen Positionen (seine Marktanteile) ver-

teidigen oder verstärken.“ (Bourdieu 1998h: 186) 

Im Unterschied dazu können die dominierten Unternehmen entweder di-
rekt durch technologische Erneuerungen angreifen, indem sie Preise und 

Kosten senken oder sie können den unmittelbaren Konflikt durch Speziali-

sierungen auf neue Segmente vermeiden. Grenzkämpfe finden dann spezi-
fisch für das ökonomische Feld insofern statt, als Unternehmen die Gren-

zen der Marktsegmente, also der Teilfelder, überschreiten oder neu unter-

gliedern können. So sind vor allem Großunternehmen in der Lage, ehe-
mals getrennte Teilfelder zu vereinen (Informationstechnologie und Tele-

kommunikation) oder zu differenzieren (Kampfflugzeuge; Reiseflugzeuge) 

(vgl. Bourdieu 1998h: 188). Bourdieu sieht darin die Verallgemeinerungen 
seiner Feldtheorie vollauf bestätigt: 

„Man sieht nebenbei, daß ökonomische Felder wie alle anderen Arten von Fel-

dern die Grenzen des Feldes zum Objekt von Kämpfen innerhalb der Feldes 

werden lassen (namentlich bei der Frage nach eventuellen Alternativlösungen 

und den Konkurrenzfaktoren, die sie hineintragen) und daß diese Grenzen in je-

dem Fall nur durch die empirische Analyse bestimmt werden können. (Nicht sel-

ten besitzen die Felder eine quasi-institutionalisierte Existenz als Tätigkeitszwei-

ge mit berufsständischen Organisationen, die sowohl als Klubs von Industriellen, 

als Schutzgruppen für die bestehenden Grenzen und die ihnen unterliegenden 

Ausgrenzungsprinzipien wie auch als Vertretungsinstanzen gegenüber den öf-

fentlichen Gewalten, den Gewerkschaften und anderen analogen und mit bestän-

digen Aktions- und Ausdrucksmitteln ausgestatteten Instanzen fungieren).“ 

(Bourdieu 1998h: 188f.) 

Es lässt sich allerdings durchaus, wie oben geschehen, in Frage stellen, ob 

es sich hierbei tatsächlich um den gleichen Typus von Grenzkämpfen han-

delt wie in den kulturellen Feldern oder ob es nicht nötig wäre, hier typi-
sierende Unterscheidungen für Felder einzuführen. So beispielsweise Fel-

der, die, wie das ökonomische Feld, ihre Grenzen weitgehend durch die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Institutionalisierungen, also durch institutionelles Kapital der jeweiligen 

Akteure in Form von Märkten definieren und schließen; und andererseits 

Felder kultureller Produktion, in denen Grenzen stärker durch legitimie-
rende Definitionen in Form von mehr oder minder theoretischen Kriterien 

der Zugehörigkeit oder Nichtzugehörigkeit gesetzt werden – diese können 

zwar auch z.B. in Form von Titeln institutionalisiert sein, aber bedeuten in 
diesen Fällen doch nichts anderes als legitimes symbolisches Kapital (Le-

gitimierung bleibt der zentrale Modus). Die Definition dessen verändern, 

was als Literatur gelten kann oder nicht, schließt zwar bestimmte Autoren 
vom Feld aus, ist aber dennoch etwas anderes, als einem Autor schlicht 

durch Einsatz von Macht Publikationsmöglichkeiten zu verweigern. Dies 

schafft zwar auch personale Grenzen, aber doch keine inhaltlichen, die den 
nomos des Feldes und die definierenden Spielregeln betreffen. 

Diese speziellere Form der Grenzkämpfe vermittels legitimierender 

Definitionen symbolischen Kapitals greift Bourdieu erst dann auf, wenn er 
das ökonomische Feld in seiner Relation zu anderen Feldern bestimmt, 

insbesondere zum Feld der Politik und das heißt zunächst: zum Staat. 

Durch eine Neudefinition der Außenbeziehungen zum Staat können mäch-
tige Wirtschaftsunternehmen durchaus auch auf die Regeln des ökonomi-

schen Spiels zu ihren Gunsten einwirken. Die staatliche Regulierung des 

Marktes beispielsweise durch Subventionierungen, Genehmigungen, öf-
fentliche Aufträge usw. erfordert den Kampf von Unternehmen um die 

staatliche Macht (vgl. Bourdieu 1998h: 189). 

Grundlegende Veränderungen der Spielregeln kann das ökonomische 
Feld, durchaus im Unterschied zu anderen Feldern, nicht aus sich selbst 

heraus, sondern ausschließlich über den Umweg externer Vorgaben erzie-

len. Insofern erscheint das so dominant wirkende ökonomische Feld zu-
nächst ausgesprochen abhängig und wenig autonom. Allerdings nur in 

dem Maße, in dem die Infrastruktur von außen gesetzt wird, nicht jedoch 

mit Blick auf die ‚Steuerung‘ der externen Prozesse, die die Dominanz des 
wirtschaftlichen Feldes gegenüber dem politischen Feld in ihrer Potenzia-

lität verdeutlichen; umgekehrt aber auch Chancen der politischen Steue-

rung in den Blick geraten lassen. Um die Frage nach einer Typisierung un-
terschiedlicher Formen von Grenzkämpfen noch einmal aufzugreifen, 

kann das ökonomische Feld als ein solches begriffen werden, das die legi-

timierende Definition seiner selbst nicht an die eigenen Akteure richtet, 
sondern vor allem nach außen zur Beeinflussung der notwendigen Infra-

struktur in Form administrativer Felder. Zu unterscheiden sind dann grob 

Grenzen, deren Legitimierung auf die innere Autonomie oder deren Legi-
timierung auf die externe Anerkennung gerichtet ist, und dies aus Gründen 

der Reproduktion des Feldes. Akzeptiert man nun diese Unterscheidung 

von Feldtypen, die entlang der Orientierung der Legitimierung gewonnen 
wird, dann können die Felder des Feldes der Macht an Hand dieses Krite-

riums graduell unterschieden werden: Kulturelle Felder behaupten ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 229 

Autonomie primär durch intern orientierte legitime Definitionen, Recht ist 

ein wiederum intern durch Verfahren legitimiertes Feld, das durch den ho-

hen Grad der Institutionalisierung autonomisiert ist, Politik und Journalis-
mus hingegen sind radikal auf die Sanktionen der Öffentlichkeit verwiesen 

und deshalb müssen sie sich vor allem vor ihrem jeweiligen Publikum le-

gitimieren – für kulturelle Felder gilt dies nur am heteronomen Pol. Das 
Feld der Ökonomie hingegen ist zwar auch radikal auf die Nachfrage und 

damit auf Konsumenten verwiesen, hat aber diesen gegenüber keine ver-

gleichbare Legitimationspflicht, da die eigennützigen Interessen konstitu-
tiver und auch für Konsumenten akzeptierter Bestandteil des Feldes sind. 

Das Feld der Ökonomie zielt vielmehr auf eine volle Entfaltung dieser Lo-

gik und ist dabei auf politische und rechtliche Rahmenbedingungen ange-
wiesen, die wiederum vor den auf Politik bezogenen Laiengruppen legiti-

miert werden müssen. Und dies geschieht vor allem durch die Verbreitung 

der Idee, dass Wirtschaft einer reinen Sachzwanglogik folgt, die völlig   
ideologiefrei und kulturell ungebunden funktioniert. Wirtschaftsakteure 

versuchen nun, diese Theorie der Sachzwanglogik durch Beeinflussung des 

politischen Feldes durchzusetzen und zu legitimieren. Der Grad, mit dem 
das gelingt oder gelungen ist, lässt sich mit Bourdieus Theorierahmen und 

mit ihm über ihn hinaus anhand eines Kriteriums strukturlogisch beschrei-

ben: Wenn sich die Felder des Feldes der Macht graduell nach ihrem Be-
zug zur Öffentlichkeit zur Reproduktion der eigenen Autonomie typisie-

rend unterscheiden lassen, dann müsste sich umgekehrt die Verbreitung 

der Logik der ökonomischen Ökonomie daran zeigen, dass die am stärks-
ten auf sich selbst bezogenen Felder immer stärker gezwungen sind, ihre 

Eigenlogik öffentlich zu legitimieren. Und genau dies lässt sich zurzeit be-

obachten, wenn Kultur, Wissenschaft und Bildung sich an immer strenge-
ren Effizienzkriterien ausrichten. 

Die Anbindung der Analyse an das Feld der Macht ist also deutlich zu 

markieren, da das politische Feld nun als vermittelndes Feld im Kampf um 
die Gewichtung der Kapitalformen begriffen werden kann. Auch wenn das 

Feld der Ökonomie in einer starken Abhängigkeitsbeziehung zum moder-

nen Staat und dessen konstituierenden administrativen Feldern, vor allem 
Recht und Politik, steht und wenn es nur vermittelt durch diese Felder sei-

ne Struktur festigen und seine Gewichtung im Feld der Macht stabilisieren 

oder erhöhen kann, so ist doch auch die umgekehrte starke Abhängigkeit 
des modernen Nationalstaates von dem nicht mehr nationalstaatlich einzu-

grenzenden, globalisierenden Feld der Ökonomie nicht zu unterschätzen. 

Worauf Bourdieu allerdings vor allem in seinen intellektuellen, also poli-
tisch engagierten Schriften (vgl. Bourdieu 1998n und 2001k) immer wie-

der und vor dem Hintergrund seiner soziologischen Arbeiten auch zu 

Recht hingewiesen hat, ist, dass die Politik an der Legitimierung nur einer 
Theorie der Ökonomie und deren Universalisierung und Naturalisierung 

mitarbeitet. Auch wenn Bourdieus Texte an machen Stellen polemisch 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sind, so widersprechen sie doch nicht gänzlich den strengen soziologi-

schen Analysen, die hier zur Diskussion stehen. Exemplarisch für die The-

se der politischen Durchsetzung einer kontingenten Definition von Öko-
nomie kann ein Zitat aus Gegenfeuer 2 dienen: 

„Diese Tradition eines speziellen kulturellen Internationalismus ist, auch wenn 

es auf den ersten Blick anders scheinen mag, etwas radikal anderes als das, was 

gemeinhin ‚globalization‘ genannt wird. Denn dieses Wort, das wie eine Art Lo-

sungswort oder Parole verwendet wird, dient als Deckmäntelchen und Legitima-

tion einer Politik, die auf die Universalisierung partikularer Interessen und einer 

spezifischen Tradition der ökonomisch und politisch herrschenden Mächte – ins-

besondere der USA – abzielt und versucht, das ökonomische und kulturelle Mo-

dell, das diesen Mächten am meisten entgegen kommt, auf die ganze Welt zu 

übertragen. Es wird als eine Art Norm, ein Muss, und zugleich als Unausweich-

lichkeit, als universelles Schicksal dargestellt, um dadurch weltweite Zustim-

mung oder zumindest Resignation auszulösen.“ (Bourdieu 2001k: 92) 

4.6.2.3 Habitus und Feld 

Die Konstruktion des ökonomischen Feldes ist mit seiner Struktur, den 

Strategien der dominierenden und dominierten Unternehmen sowie den 

weiteren dynamisierenden Faktoren nicht abgeschlossen, denn die konkre-
ten wirtschaftlichen Aktionen eines Unternehmens können durch diese 

Momente allein nicht erklärt werden. Soziale Praxis erklärt Bourdieu 

schließlich im Rahmen seiner allgemeinen Theorie der Praxis durch das 
Aufeinandertreffen von Habitus und Feld. Das konkrete wirtschaftliche 

Handeln lässt sich also nur erklären, wenn die Habitus der Akteure in die 

Analyse mit einbezogen werden (vgl. Bourdieu 1998h: 195ff.); und da-
durch ist die Analyse darauf verwiesen, auf einzelne Akteure zuzurechnen, 

die für ein Unternehmen die Entscheidungen treffen. Hiermit ist erneut 

kein Rückfall in einen methodologischen Individualismus oder Interak-
tionismus verbunden, da die soziale Praxis der verantwortlichen Akteure 

wiederum an Dispositionen gebunden ist, die aus den (Makro-)Strukturen 

des sozialen Raums und des spezifischen Feldes resultieren.33 Notwendig 
erscheint es Bourdieu allerdings von der Ebene des gesamten Feldes der 

Ökonomie auf die einzelnen Unternehmen herunterzubrechen, die es ent-

hält und deren Struktur relativ autonom von der des gesamten Feldes die 
Praktiken der entscheidenden Akteure mitbestimmt. 

Das Unternehmen funktioniert als Feld nach Maßgabe der internen 

Struktur, die Bourdieu mit Indikatoren wie „der hierarchischen Zusam-
mensetzung des Arbeitskräftebestands, dem schulischen und insbesondere 

wissenschaftlichen Kapital des Leitungspersonals, dem Grad der bürokra-

33 „Der soziale Agent hat einen Habitus, und dadurch ist er ein kollektives Ein-
zelwesen oder ein durch Inkorporation vereinzeltes Kollektivwesen.“ (Bour-
dieu 1998h: 197) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 231 

tischen Differenzierung, dem Gewicht der Gewerkschaften usw.“ (Bour-

dieu 1998h: 191) erfasst. In anderer Nomenklatur ausgedrückt, zielt Bour-

dieu hier weitgehend auf Organisationsstrukturen, wie sie in der Organisa-
tionssoziologie vor allem durch Kommunikationswege, Entscheidungspro-

gramme und Personen Berücksichtigung finden (vgl. exempl. Luhmann 

1992a). Indem Bourdieu allerdings den gesamten Machtraum, der ein Un-
ternehmen bildet, miteinbezieht, geht er über die drei Organisationsstruk-

turen hinaus und thematisiert in einem herrschaftssoziologischen Zugriff 

sowohl die Eigenlogik des Unternehmens wie auch seine unmittelbare 
Einbettung in umfassende gesellschaftliche Zusammenhänge, die bei-

spielsweise durch Gewerkschaftsmacht in das Unternehmen ‚hineinragen‘, 

aber auch durch die sozialräumlich generierten primären Habitus des Lei-
tungspersonals.34 Zudem müssen die internen Machtstrukturen, vermittelt 

durch das Personal, mit den Strukturen des umgebenden ökonomischen 

Feldes abgestimmt werden. Damit wird für die Konstruktion des ökonomi-
schen Feldes neben dem Bruch mit dem Individualismus auch noch der 

Bruch mit dem Strukturalismus vollzogen. 

Für das Feld der Ökonomie bedeutet dies konkret und erneut die Ab-
sage an die besprochene mikroökonomische Theoriepräferenz des Ratio-

nal-Choice und interaktionistisch zu denkender Derivate und zugleich die 

Absage an einen Strukturalismus, der jegliche wirtschaftliche Praxis allein 
aus der Struktur zu erklären hätte und auf der Mikroebene keine Spielräu-

me mehr kennen könnte (vgl. Kap.2). Auch wenn die Struktur bei Bour-

dieu das dominante Erklärungsprinzip ist und er unablässig darauf ver-
weist, dass er keineswegs eine subjektivistische Position vertritt und die 

Praxis aus den Strukturen weitgehend erklärt, so konzediert er doch Spiel-

räume auf der Mikroebene. Auf Bestimmtheit im großen und Unbe-
stimmtheit im kleinen Bereich insistiert Bourdieu mit Verweis auf Paul 

Weiss’ ‚stratifizierten Determinismus‘ (vgl. Bourdieu 1998h: 178). Für die 

Unternehmen bedeutet dies, die Praktiken des leitenden Personals durch 
ihren Bezug zum gesamten ökonomischen Feld, zu ihrer Position inner-

halb der Machtstruktur des Unternehmens und darüber hinaus durch ihren 

Bezug zu den ihnen verfügbaren dominanten Kapitalformen zu erklären, 
die ihren Habitus prägen. Erneut kommt dadurch auf der unternehmeri-

schen Mikroebene die Makroebene der sozialen Welt herein, indem durch 

die spezifische Form vor allem des kulturellen Kapitals (Ausbildung, Bil-
dung) der leitenden Angestellten erneut der Bezug wirtschaftlicher Praxis 

zum umfassenden Feld der Macht hergestellt wird (vgl. Bourdieu 1998h: 

34 Dass die Einbettung einer potenziellen Organisationssoziologie – potenziell, 
da Bourdieu sie nicht erarbeitet hat – in den Gesamtzusammenhang der so-
zialen Welt oder der Gesellschaft für diese Bindestrichsoziologie nicht 
selbstverständlich ist, hat Thomas Drepper mit seiner systemtheoretischen 
Untersuchung zum Verhältnis von Organisationen und moderner Gesell-
schaft herausgearbeitet und auf die Formel „Bringing society back in“ ge-
bracht (vgl. Drepper 2003: 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

193). Vorstellen lassen sich Kämpfe um die Dominanz von z.B. „kulturel-

lem Kapital mit finanzieller, technischer oder kommerzieller Dimension“ 

bei den Managern des Unternehmens, das für Frankreich mit der Ausbil-
dung auf konkurrierenden Elitehochschulen in Verbindung zu bringen ist: 

„Es ist klar, daß diese Ziele Kampfobjekte sind und daß man die rationalen Kal-

küle eines aufgeklärten ‚Entscheidungsträgers‘ vergessen muß. Statt ihrer gibt es 

den politischen Kampf zwischen Agenten, die dazu neigen, ihre spezifischen In-

teressen (die mit ihrer Position im Unternehmen zusammenhängen) als Interes-

sen des Unternehmens hinzustellen und deren Macht sich zweifellos an ihrer Fä-

higkeit mißt, die Interessen des Unternehmens zu Wohl oder Übel (wie das Bei-

spiel Henry Fords zeigt) mit ihren Interessen im Unternehmen zu identifizieren.“ 

(Bourdieu 1998h: 193) 

Henry Ford hatte zunächst sein Unternehmen zum günstigsten Automobil-

hersteller weltweit aufgebaut, um nach dem Ersten Weltkrieg seine leiten-
den Mitarbeiter zu entlassen, die daraufhin in Konkurrenzunternehmen 

Ford die Marktanteile streitig machten. Dies ist ein Beispiel, das die Ent-

wicklung eines Unternehmens vorführt, die sich nur durch die Kombina-
tion des umgebenen Feldes des Unternehmens, des umgebenden Feldes 

der Ökonomie und der habituell geprägten Persönlichkeit Fords erklären 

lässt, der seine persönlichen Interessen zu denen des Unternehmens macht, 
die in ihrem Effekt nicht viel mit rational kalkulierender Planung zu tun 

haben, wie es von den kritisierten Ansätzen der Ökonomie oft kontrafak-

tisch behauptet wird. 
Komplett ausgeklammert sind bis hierher die Konsumenten, denen 

Bourdieu im Rahmen seines kleinen Textes zum ökonomischen Feld auch 

nur wenig Raum gibt. Dies wohl auch vor dem Hintergrund, dass er in sei-
ner großen Studie Die feinen Unterschiede die Geschmacksproduktion und 

die Abstimmung in diesem Fall der Kulturproduzenten mit den Konsu-

menten hinreichend untersucht hat (vgl. Bourdieu 1982: 355ff.). Das öko-
nomische Feld bildet in dieser Grundabstimmung keine Ausnahme. Jedes 

soziale Feld stimmt seine Produkte gleichsam automatisch auf eine spezi-

fische Gruppe von Konsumenten ab, deren Geschmäcker und Konsumver-
halten von ihrer jeweiligen Position im sozialen Raum als Raum der sozia-

len Klassen abhängen. Jedes Mitglied der sozialen Welt insgesamt wird 

mit Bourdieus Konzept des sozialen Raumes durch Volumen und Struktur 
seiner Kapitalverfügbarkeiten definiert; nach dem identischen Muster also, 

nach dem die Positionen der Akteure in den sozialen Feldern bestimmt 

werden. Die Kapitalformen sind in diesem Fall jedoch nicht feldspezifi-
sche, sondern die allgemeinen Grundformen von ökonomischem, kulturel-

lem (inkorporiert; institutionalisiert), sozialem (Beziehungsnetzwerke) und 

symbolischem Kapital (Renommee; Prestige). Bourdieu behauptet nun 
auch für die Ökonomie, dass zwischen einem relativ autonomen sozialen 

Feld und dem sozialen Raum insgesamt homologe Strukturverhältnisse zu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 233 

beobachten sind, die die Konsumenten mit den Produzenten adjustieren, 

vermittelt durch ihre je homologen Habitus. Relativ hohes kulturelles und 

ökonomisches Kapital bedeutet dann beispielsweise auch relativ ‚gehobe-
nen‘ Kunst-, Musik-, Literaturgeschmack wie auch einen insgesamt feiner 

ästhetisierten Lebensstil als beispielsweise in Arbeitermilieus. Übertragen 

auf das ökonomische Feld, dürfte die Homologie schon allein mit Blick 
auf die finanziellen Möglichkeiten sehr einfach zu konstruieren sein. Al-

lerdings spielen natürlich auch in die ‚rein wirtschaftliche‘ Produktion kul-

turelle und ästhetische Faktoren ein, so dass hier die Analyse der ästheti-
schen Dispositionen erneut anwendbar ist. Gedacht ist hier z.B. daran, wa-

rum bei gleicher finanzieller Ausstattung und gleichem Kaufinteresse ein 

Kunde einen Mercedes, ein anderer einen BMW, ein dritter einen Volvo, 
ein vierter einen Saab und ein fünfter einen Lexus kauft. Dies zu beant-

worten, ist dann allerdings ein empirisches Problem! Die These müsste  

aber sein, dass die Position eines der Automobilunternehmen im wirt-
schaftlichen Teilfeld ‚Automobilhandel‘ eine homologe Position im sozia-

len Raum auf Seiten der Konsumenten voraussetzt und dass mit dieser 

Position bestimmte kulturelle Dispositionen verbunden sind. Inwiefern 
solche kulturellen Dispositionen die Kaufentscheidung beeinflussen, führt 

Bourdieu auch in einer der Studien zum Eigenheimmarkt vor, in der er den 

symbolischen Wert des Eigenheimerwerbs herausarbeitet. Symbolisiert 
wird vor allem die familiäre Existenz und ihr Fortdauern mit Blick auf 

Vererbung – dies freilich neben dem Zweck des Hauskaufs als Geldanlage 

(vgl. Bourdieu 1998c).35

4.6.3 Ökonomie als historische Wissenschaft? 

Wenn Bourdieu mit der Konstruktionsweise der vorherrschenden Para-

digmen der ökonomischen Wissenschaften bricht, dann mit der Absicht, 

die Wissenschaft der Ökonomie erneut als eine historische Sozialwissen-
schaft zu begründen. Erneut, da die frühe Nationalökonomie, vor allem die 

historische Schule (Wilhelm Roscher, Bruno Hildebrand, Karl Knies, Gus-

tav Schmoller), von vornherein eine wirtschafts- und sozialgeschichtliche 
Gesellschaftsanalyse war und als solche wenig mit dem starken Drang zu 

einer mathematischen Formalwissenschaft zu tun hatte, wie sie die libera-

listische neoklassische Wirtschaftstheorie hervorgebracht hat (vgl. Mikl-
Horke 1999: 560ff.). Die Begründung für die im Sinne Bourdieus wieder 

weitgehend aufzuhebende Trennung der Ökonomie und Soziologie argu-

35 „Aber all die Investitionen in den Gegenstand Haus – Geld, Arbeit, Zeit, 
Affekte – werden nur dann vollends begreiflich, wenn man sich den Dop-
pelsinn des Wortes klarmacht, das sowohl das Wohngebäude als auch sei-
ne Bewohner als Ganzheit bezeichnet. Das Haus ist nicht zu trennen von 
der Hausgemeinschaft, der Familie als beständiger sozialer Gruppe, und 
von dem gemeinsamen Vorsatz, sie weiterzuführen.“ (Bourdieu 1998e: 
27)

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mentiert beispielsweise Mikl-Horke institutionengeschichtlich: Zum einen 

sind die unterschiedlichen nationalen Traditionen der Ökonomien zu be-

trachten, beispielsweise hat die deutsche Nationalökonomie zunächst eine 
historische Sozialwissenschaft befördert, während in England eine liberale 

Wirtschaftstheorie à la Smith durchgesetzt war und so eine auf Formalisie-

rung und ‚Rational-Choice‘ ausgerichtete Theoriebildung hervorgebracht 
hat. Zum anderen verzeichnet sie für das Ende des 19. Jahrhunderts und 

die institutionelle Durchsetzung der Soziologie als eigenständiger Wissen-

schaft eine soziologische Absetzbewegung von der Wirtschaftsthematik. 
Wie auch im Verhältnis von Soziologie und Geschichtswissenschaft ver-

sucht die jüngere Disziplin Soziologie zunächst einen harten Bruch, um 

disziplinäre Identität zu erlangen. Des Weiteren lassen sich gesellschafts-
politische Gründe finden: einerseits die liberale Vorstellung, das Wohl (die 

Wohlfahrt?) des Ganzen aus den Eigeninteressen der kleinsten Teile her-

vorgehen zu sehen und Gesellschaft daraus zu erklären (Menger, Mises); 
und andererseits die kollektivistische Annahme, dass soziale Ordnung im 

Großen, also Gesellschaft, nur auf der Basis von Kollektivvorstellungen in 

Form integrierender Werte zu begründen sei (Durkheim) (vgl. Mikl-Horke 
1999: 564). Eine Unterscheidung, die weiterhin die theoretischen Debatten 

der beiden Disziplinen geprägt hat und die gerade Bourdieu von Beginn 

seiner Theoriearbeit an und in der Konstruktion des ökonomischen Feldes 
zu vermeiden sucht. 

Ökonomie als historische Wissenschaft heißt dann für Bourdieu die 

realitäts- und damit praxisnahe Untersuchung konkreter wirtschaftlicher 
Prozesse und ihre Einordnung in umfassende sozio-politische Prozesse ih-

rer historischen Genese. Um dies umzusetzen, werden die grundlegend auf 

historisch dimensionierte Forschung angelegten Begriffe Habitus und Feld 
eingesetzt, die wiederum mit dem Konzept von Kapital als akkumulierter 

Arbeit verbunden sind. Der Habitusbegriff verweist darauf, dass die wirt-

schaftlich handelnden Personen durch und durch geschichtlich sind und 
Dispositionen ihr Tun leiten, die weder auf rationaler Wahl beruhen noch 

durch sie verändert werden können. Anders lässt sich z.B. kaum die Träg-

heit begreifen, mit der in ehemals nicht-kapitalistischen Ländern auf eine 
neue Wirtschaftsordnung reagiert wird und an welche personalen Grenzen 

sie stößt. Bourdieu selbst hat dies eindringlich in seinen frühen Studien zur 

Kabylei aufzeigen können (vgl. Bourdieu 2000a). Dort war es eine vorka-
pitalistische Gesellschaft, die auf einer Form symbolischer Ökonomie von 

Treu und Ehre gegründet und in der der offen artikulierte und berechnende 

Tausch aus Eigeninteresse tabuisiert war. Die Geschichtlichkeit des Habi-
tus und die damit verbundene Trägheit begründet Bourdieu mit der leibli-

chen Verankerung der Dispositionen. Es sind dies Dispositionen, auf de-

nen das bewusste und rationale Denken fußt, ohne diese Prämissen des 
Denkens wiederum bewusst verfügbar zu haben. Und gerade weil auch die 

ökonomische Praxis eine habituelle Praxis ist, die unter den Bedingungen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 235 

passend aktualisiert wird, unter denen die ihr zugrunde liegenden Disposi-

tionen erzeugt wurden, erscheint im Verständnis Bourdieus auch die Theo-

rie der rationalen Wahl plausibel.36 Die wirtschaftlichen Handlungen der 
Akteure sind derart gut auf das Feld abgestimmt, dass sie antizipatorisch 

rational erscheinen und eine Theorie, die von der rationalen Wahl als 

Handlungsprinzip ausgeht, sie auch erfolgreich erklären kann. Natürlich 
nur solange die Habitus auf die objektiven Strukturen des Feldes passen. 

Eine Erkenntnis der Habitustheorie ist schließlich, dass der Habitus nur als 

solcher erkennbar ist, wenn die objektiven Strukturen, unter denen er aktu-
alisiert wird, nicht mit den Strukturen, unter denen er erzeugt wurde, abzu-

stimmen sind. 

Auch der Feldbegriff ist theoretisch so angelegt, dass mit ihm insofern 
historisch geforscht werden muss, als ein Feld zu einem bestimmten Zeit-

punkt immer als ein historischer Zustand dieser Feldes begriffen wird, der 

sich nur aus vorangegangenen historischen Zuständen ableiten lässt. Will 
man also beispielsweise verstehen, warum sich die Soziologie in Frank-

reich mit Bourdieu so entwickelt hat, wie sie sich entwickelt hat, ist man 

darauf verwiesen, die historisch gewachsenen Machtkonstellationen zum 
Zeitpunkt von Bourdieus Eintritt in das wissenschaftliche Feld Frankreichs 

mit den vorangehenden des Feldes, die zu diesem Punkt geführt haben, in 

Beziehung setzen. In jedes Ereignis eines Feldes ragt in gewisser Hinsicht 
im Gegenwartspunkt die gesamte (relevante) Vergangenheit hinein und 

verflicht sich mit der spezifischen Geschichte der habituellen Akteure. 

Damit ist die Feldtheorie weit entfernt von ökonomischen kontrafaktischen 
Szenarien, die wirtschaftliches Geschehen durch die Abstimmung rationa-

ler Wahlhandlungen erklären, die durch einen sich selbststeuernden und 

ahistorischen Markt durch das Preiskriterium koordiniert werden. Produ-
zenten und Konsumenten werden so als price takers konstruiert, während 

Bourdieus Analyse des wirtschaftlichen Geschehens aufgrund von ver-

schachtelten Machtkonstellationen die soziale und historische Konstruk-
tion des Marktes selbst zu untersuchen trachtet und die Wirtschaftsakteure 

als Macher der Geschichte, als price setters einsetzt (vgl. Bourdieu 1998h: 

179).
Bourdieus Analyse des ökonomischen Feldes kennzeichnen folgende 

Momente: Zum einen der Bruch mit der orthodoxen Wirtschaftstheorie 

und ihren Paradigmen des Gleichgewichtsmodells und der rationalen Ak-

36 „Die Theorie des Habitus gestattet somit, die scheinbare Wahrheit der von 
ihr widerlegten Theorie zu erklären. Wenn eine so irreale Annahme, wie sie 
der Theorie der Aktion oder der rationalen Antizipation zugrunde liegt, 
scheinbar durch Tatsachen bestätigt wird, liegt das daran, daß die Agenten 
wegen der Entsprechung zwischen den Dispositionen und den Positionen in 
der großen Mehrzahl der Fälle [...] vernünftige Erwartungen ausbilden, d.h. 
solche, die zu den objektiven Chancen passen – und fast immer durch den di-
rekten Effekt der kollektiven Steuerungen, namentlich seitens der Familie, 
kontrolliert und bestärkt werden.“ (Bourdieu 1998h: 203) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

teure. Damit verbunden ist zugleich der Bruch mit der Gegenposition des 

Strukturalismus, der die Akteure an die Schnüre der Machtstrukturen hän-

gen würde, die Bourdieu für die soziale Praxis im ökonomischen Feld als 
im Großen determinierend, aber auf der Mikroebene die habituellen Ak-

teure mit Spielräumen ausstattend verstanden wissen will. Dies zielt also 

auf Kritik und Korrektur der Wirtschaftswissenschaften in Richtung einer 
historischen Sozialwissenschaft, die allein die Möglichkeit bietet, scholas-

tischen Fehlschlüssen zu entgehen. Das Verhältnis von Ökonomie und So-

ziologie wird also genau andersherum gedacht, als es von Seiten einer RC-
Soziologie geschieht, die umgekehrt den Anschluss der Soziologie an die 

Theorie und Methodik der Wirtschaftswissenschaften anzugleichen sucht. 

Die ahistorischen Theoriekonzepte von Markt und rationalem Akteur 
werden dazu durch Feld und Habitus ersetzt. Damit formuliert Bourdieu 

ein durchaus eigenständiges Untersuchungsdesign und Erklärungsmodell 

auch für das ökonomische Feld insgesamt. Die Erkenntnis, dass wirtschaft-
liches Handeln auch kulturelle Dimensionen hat und durch Macht moti-

viert ist, ist zwar Usus in der Wirtschaftssoziologie37, allerdings ist es we-

der die zentrale Aussage Bourdieus noch bleibt Bourdieu bei dieser For-
mulierung stehen. Schließlich liefert er ein kohärentes theoretisches Kon-

zept und damit verbunden eine systematische Anleitung zur Gegenstands-

konstruktion, die so sonst kaum zu finden ist. 
Vor diesem Hintergrund lässt sich auch eine Stoßrichtung der Kritik 

an Bourdieus Theorie zurückweisen, die André Kieserling pointiert for-

muliert hat: Bourdieus Theorie hätte einer Soziologie der Wirtschaft 
nichts hinzuzufügen und würde zudem nicht das gesamte wirtschaftliche 

Feld (der normative Richtpunkt für das ‚gesamte Feld der Wirtschaft‘ ist 

in diesem Fall Luhmanns Begrifflichkeit des Wirtschaftssystems!), son-
dern lediglich einzelne Unternehmen und Interaktionen erreichen (vgl. 

Kieserling 2000: 383). Man muss sich auch nicht davor verwundern, dass 

Bourdieu die „Kultur der Wirtschaft“, statt „die Wirtschaft der Wirt-
schaft“ beschreibt, denn das Interessante, das Kieserling, wie vieles ande-

re auch, übersieht, ist doch gerade, dass Bourdieu die ökonomische Öko-

nomie als Kontrastmittel zum Sichtbarmachen der ‚wirklichen‘ sozialen 
Praxis durchhalten kann. Die Praxis der Wirtschaft wird so gegen ihr 

Selbstverständnis konstruiert, wie dies in den Analysen der anderen Fel-

der auch der Fall ist. Nur ist hier die Differenz nicht so groß, da das kal-
kulierende Streben nach Nutzenmaximierung und das Vertreten von 

Eigeninteressen tatsächlich die Logik mitbestimmt. Gleichermaßen sind 

die Motivatoren nicht die ahistorischen, zynisch kalkulierten rationalen 
Entscheidungen der wirtschaftlichen Akteure, sondern die allgemeine 

37 Man braucht hier nur an Webers Protestantische Ethik (Weber 1988) oder 
auch an Simmels Philosophie des Geldes (Simmel 2001) zu denken, um 
nachzuvollziehen, dass die kulturelle Dimension moderner kapitalistischer 
Wirtschaft seit den Klassikern des Fachs bekannt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FELD DER MACHT | 237 

Theorie der Praxis findet auch im Fall der Ökonomie ihre Bestätigung: 

Durch die Anerkennung der Logik der reinen Ökonomie ist die symboli-

sche Logik der auch kulturellen Orientiertheit wirtschaftlichen Gesche-
hens verkannt.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Der Diskurs der Differenzierungstheorie(n) 

Im Rahmen dieses Kapitels werden die zentralen Problembereiche des dif-

ferenzierungstheoretischen Diskurses herausgearbeitet, die als Kontext für 

die Diskussion der Theorie sozialer Felder als Differenzierungstheorie der 
Moderne dienen. Dies geschieht zunächst in kritischer Abgrenzung von 

Arbeiten, die in den letzten Jahren Differenzierungstheorie als Exerzier-

platz für die Konfrontation konkurrierender Sozialtheorien genutzt haben, 
um dann alternativ zu einer solchen Vorgehensweise einschlägige Theo-

rien diskutierend auf fünf seit den Klassikern immer wiederkehrende Pro-

blembereiche der Differenzierungstheorie zu beziehen. 
Will man auf der Ebene der Positionierungen im Diskurs das Feld der 

gegenwärtigen Differenzierungstheorien abstecken, so kann man dies, wie 

Schimank (Schimank 1996), durch die Unterscheidung der prominenten 
Paradigmen der allgemeinen Sozialtheorie tun. In Opposition stehen – zu-

mindest werden beide immer wieder gegenübergestellt – die two sociolo-

gies, also einerseits die Handlungstheorie und andererseits systemtheoreti-
sche Ansätze. Und auch Thomas Schwinn (Schwinn 2001) sortiert die Dif-

ferenzierungstheorien mit dieser Unterscheidung, um letztlich eine hand-

lungstheoretische Position zu präferieren. Die Problematisierung einer 
handlungstheoretischen Alternative zu den systemtheoretischen Ansätzen 

erscheint so als markanter Zug der gegenwärtigen Debatte, da ein hand-

lungstheoretischer Ansatz, sieht man von den handlungstheoretischen Ex-
plizierungen der Systemtheorien ab, bislang kaum vorgelegt worden ist. 

Eine Ausnahme bilden die Anschlüsse an Webers Theorem der Wertsphä-

ren, wie es zunächst von Schluchter (Schluchter 1998) ‚evolutionstheore-
tisch‘ gelesen und neuerdings von Schwinn als Differenzierungstheorie 

entfaltet wird. Ansonsten kann aber Hartmann Tyrell 1978 seinen instruk-

tiven Literaturbericht über den damaligen Stand der Differenzierungstheo-
rie im Rückgriff vor allem auf Parsons und Luhmann formulieren, ohne 

auch nur in Erwägung zu ziehen, dass Differenzierungstheorie anders als 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

funktionalistisch und systemtheoretisch betrieben werden könnte. Und 

auch ein Verweis auf Weber schränkt ein, dass Weber zwar ab und an Dif-

ferenzierung sagt, aber dies sehr selten, wahrscheinlich mit losem Bezug 
zum Formtheoretiker Simmel, um das Theorem der Rationalisierung zu 

formulieren (Tyrell 1978: 175). Und noch 2001 formuliert Tyrell pointiert: 

„Nimmt man nun die differenzierungstheoretische Tradition insgesamt in den 

Blick (und sieht dabei von Herbert Spencer ab), so gilt unbedingt: Differenzie-

rungstheorie ist bislang [...] vor allem Theorie der funktionalen Differenzierung 

und damit Strukturtheorie der modernen Gesellschaft.“ (Tyrell 2001: 511f.) 

Auch wenn sich diese Passage an der Fokussierung der Differenzierungs-

theorie auf das Moderne der modernen Gesellschaft reibt und der Artikel 

sich auf eine stärkere Einbindung vormoderner Differenzierungsformen 
richtet, so kommt doch auch deutlich die paradigmatische Dominanz der 

funktionalen Analyse, somit der Systemtheorie zum Ausdruck. Allerdings 

zeichnet Tyrell (Tyrell 1998) in einem ideengeschichtlich orientierten Ar-
tikel genau zwanzig Jahre nach seinem Literaturbericht das Bild der Diffe-

renzierungstheorie deutlich differenzierter und macht drei zu unterschei-

dende Ansätze aus, die je anders bestimmen, was sich wie gegeneinander 
differenziert: Ansätze, die Differenzierung (1) gemäß dem Schema Gan-

zes/Teil, (2) als Trennung ursprünglich verflochtener Funktionsbereiche 

und schließlich (3) als Sonderung sozialer Sinnbereiche modellieren. Im 
ersten Fall wird von einem gesellschaftlichen Ganzen ausgegangen, das 

sich intern differenziert und demnach dekomponiert wird, wobei die in der 

Dekomposition komponierten Teile funktional auf das Ganze bezogen und 
untereinander deshalb in notwendigen Interdependenzbeziehungen zuei-

nander stehen. Im zweiten Fall geht es um die Trennung von ehemals un-

differenzierten Funktionen in sich autonomisierende Bereiche, wie „Haus-
halt und Beruf, Politik und Wirtschaft, Religion und Wissenschaft usw.“ 

(Tyrell 1998: 126), wobei die Frage nach dem Ganzen nicht mehr gestellt 

ist. Es bleibt allerdings fraglich, wie es sich vorstellen lässt, dass sich aus 
einem ehemals funktional diffusen Ganzen funktional autonomisierte Be-

reiche trennen, ohne dass diese wiederum in derart notwendigen Interde-

pendenzbeziehungen stehen, dass sie auf ein Ganzes zu beziehen sind. 
Man hat es in diesem Fall also mit einem Ganzes/Teil-Schema in disguise

zu tun. Wie anders als in dieser Art ließe sich denn auch Dekomposition 

vorstellen, wenn die Teile nicht zuvor einheitlich und funktional diffus 
verflochten waren, um dann entflochten werden zu können. Im dritten Fall 

schließlich werden sich autonomisierende Sinnbereiche angenommen, die 

weder auf ein Ganzes bezogen noch die Trennung einer vormals funktio-
nal diffusen Einheit darstellen, sondern Sonderungen in dem Sinne sind, 

dass historisch einzelne Sinnbereiche entstehen, die eine Umweltrelation 

bilden, indem sie sich selbst von dieser unterscheiden. Diese Systematisie-
rung der differenzierungstheoretischen Paradigmen stellt sich bewusst quer 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 241 

zur Ableitung aus entweder einer Handlungs- oder einer Systemtheorie, 

wie Schimank sie vorschlägt. Tyrell wendet sich vor allem gegen die von 

Alan Dawe (Dawe 1970) stammende simplifizierende Unterscheidung der 
two sociologies, die „soziologiehistorisch über eine gewisse Strecke hin-

weg tragfähig ist, die sich insgesamt aber übernimmt“ (Tyrell 1998: 120). 

Dies ist sicherlich für die Fassung triftig, die Schimank (Schimank 1996: 
205ff.) präsentiert. Dies beginnt damit, dass Dawe in den beiden Paradig-

men den Ausdruck einer zweifachen Alltagserfahrung der Akteure sieht, 

einen praktischen Dualismus: Zum einen erlebt sich der (vornehmlich mo-
derne) Akteur als mit Kreativität ausgestattet, zielverfolgend und wählend; 

zum anderen sieht sich der Akteur Institutionen wie beispielsweise Büro-

kratien gegenüber, die sich seinem wirkenden Einfluss entziehen und 
vielmehr Begrenzungen seiner Wahl- und Handlungsfreiheit sind. Der 

Freiheitserfahrung entspricht dann die sociology of social action und der 

Ohnmachtserfahrung die sociology of social system.
Gerade im Rekurs auf Bourdieu, der auch zwei Seiten der Sozialität 

unterscheidet, kann dieser Version eines Fundierungsmythos soziologi-

scher Paradigmen widersprochen werden. Die beiden Paradigmen tauchen 
bei ihm in der Gestalt eines Objektivismus und eines Subjektivismus auf. 

Allerdings werden sie gerade nicht aus der Alltagserfahrung der Akteure 

hergeleitet, sondern sind im Bruch der Wissenschaft mit dem Alltag fun-
diert. Die dem Akteur vom Subjektivismus konzedierte Freiheit ist nicht 

die alltäglich erfahrene, sondern die des Wissenschaftlers seinem Objekt 

gegenüber. Gleichermaßen ist es für Bourdieu nicht die kafkaeske Ohn-
machtserfahrung vor den anonymen Regeln der Bürokratie, die den Objek-

tivismus einer sociology of social system hervorbringt, sondern die privi-

legierte Position des Wissenschaftlers, der mit seinen Hilfsmitteln wissen-
schaftlichen Arbeitens eine Vielzahl in Zeit und Raum verteilter Handlun-

gen und Handlungszusammenhänge in einer Synopse überblicken kann 

(vgl. Kap. 2). Damit bezieht Bourdieu keine außergewöhnliche Position. 
Die Unterscheidung von wissenschaftlichem Begriff und sozialer Wirk-

lichkeit lässt sich als Konstituens der Soziologie als Wissenschaft ausma-

chen und findet sich bei so unterschiedlichen Autoren wie Durkheim (so-
ziologischer Tatbestand vs. Phänomen), Weber (Idealtypus vs. soziale 

Wirklichkeit), Parsons (analytischer Realismus vs. reale Entitäten), Luh-

mann im Rekurs auf Burke (inkongruente Perspektive) oder Schütz (Sinn-
bereich der Wissenschaft vs. Alltagswelt). Darin ist jeweils die Annahme 

enthalten, dass Wissenschaft als spezifische Praxis Situationen institutio-

nalisiert und ermöglicht, die eine erkennende Reflexion auf zeitlich irre-
versible Handlungszusammenhänge alltäglich gelebter Praxis erlaubt. Das 

heißt dann auch, dass die objektiven Strukturen, die die alltägliche Praxis 

der Akteure begrenzen, den Akteuren selbst nicht bewusst sein müssen. 
Sie können sich im Prinzip ganz und gar frei fühlen und dennoch durch 

objektivierbare Strukturen des sozialen Geschehens orientiert werden. Ei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ne soziologische Analyse müsste dann eben die Bedingungen angeben 

können, unter denen ein solches Freiheitsempfinden möglich ist. 

In diesem Verständnis hat Dawe sicherlich dann recht, wenn er die 
Stoßrichtungen und Anthropologien, die der sociology of action und der 

sociology of system je zugrunde liegen, in wissenssoziologischer Perspek-

tive mit unterschiedlichen historischen Epochen korreliert. Die sociology 
of action referiert auf ein Menschenbild, das mit der Aufklärung hervorge-

bracht wird und auf politisch aktivistische Kontrolle und Steuerung sozia-

ler Verhältnisse durch die Menschen orientiert ist. Demgegenüber verbirgt 
sich hinter der sociology of social system das pessimistische Bild des 

egoistischen Menschen, der des Menschen Wolf ist und durch die Verfol-

gung seiner Individualinteressen die gesellschaftliche Ordnung tendenziell 
zerstört. Daraus kann man dann schließen, dass die sociology of social sys-

tem sich um die Vorkehrungen sorgt, „die getroffen werden müssen, um 

die Gesellschaft vor den Menschen zu schützen“ (Schimank 1996: 207). In 
der Systemsoziologie wird dabei das deutlich ältere Menschen- und So-

zialbild generalisiert, das vor allem im Mittelalter vorherrschend war, wohl 

aber auch in jeder anderen totalisiert religiös gedeckelten Gesellschafts-
formation. Schimank stellt hier also mit Dawe zwei grundsätzlich poli-

tisch-moralische Orientierungen gegenüber, die Einzug in die Soziologie 

gefunden haben.1 In historisch wissenssoziologischer Perspektive leiten 
sich die beiden Paradigmen daher ab, dass mit der Aufklärung die sozialen 

Verhältnisse und Gesellschaft als Menschenwerk bewusst werden. Die von 

Dawe reklamierte ‚fallacy of the single vision‘ (Dawe 1978: 393; Schi-
mank 1996: 208), sowohl für die historische Genese der beiden Soziolo-

gien als auch für die Varianten der modernen Soziologie, führt bei Schi-

mank recht unmittelbar zu der Annahme, dass sich in der Geschichte des 
Handlungskonzepts die „zwei grundlegenden anthropologischen Eigen-

schaften des Menschen, die dessen Sozialität bestimmen“ (Schimank 

1996: 208), finden. Für die sociology of social system ist dies die an Geh-
len ablesbare und abgelesene Anthropologie des Menschen als Mängelwe-

sen, der seine Instinktarmut und damit einhergehende Weltoffenheit insti-

tutionell entlasten muss. Für die sociology of action ist dies eine Anthropo-
logie, für die die Instinktarmut nicht nur als Mangel, sondern auch als 

Chance zu begreifen ist. Menschen können sich Ziele setzen (aber wel-

che?) und ihre Ziele bewusst verfolgen (vgl. Schimank 1996: 209). Sozio-
logie und ihre Paradigmen werden so als Explikationen zweier Anthropo-

logien begriffen, die beide den Menschen meinen, somit lediglich zwei 

Seiten desselben, also Einheit bezeichnen. 
Und genau in diesem Argument liegt das Problem, das Tyrell bezeich-

net, wenn er schreibt, dass ihn die Beschreibung der Soziologie in genau 

1 Er unterstellt sogar, dass die Klassiker der Soziologie vor allem durch die 
politisch aufgeladene Sozialphilosophie der Gegenaufklärung orientiert wa-
ren, also gegen Aufklärung waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 243 

zwei Paradigmen, die genau zwei Seiten des Sozialen zum Ausdruck brin-

gen, nicht überzeugt (Tyrell 1998: 120). Dies ist natürlich selbst kein Ar-

gument, aber es kommt die Abneigung zum Ausdruck, den Objektbereich 
des Sozialen sowie die Paradigmen der Soziologie aus soziologieexternen 

Quellen zu schöpfen, die ein für allemal klären könnten, mit welchen Mit-

teln die Soziologie auf theoretischer Ebene ihrem Gegenstand zu begegnen 
hat. Und die Kritik lässt sich ohne weiteres weiter treiben, wenn man be-

denkt, dass ein solcher Argumentationsweg dazu führt, Soziologie als 

Wissenschaft der Kontingenz sozialer Ordnung auf eine anthropologische 
Konstante zurückzuführen und damit weitgehend zu enthistorisieren. 

Entlang dieser paradigmatischen Grenzziehung kann man wie Schi-

mank und Schwinn – obwohl Schwinn sicher nicht anthropologisch argu-
mentiert – die unterschiedlichen Ansätze sozialer Differenzierung sortie-

ren. Die Konstruktion der Moderne, als in heterogene und abgrenzbare Be-

reiche differenziert, bildet dann das gemeinsame Bezugsproblem, das die 
Theorien vergleichbar macht. Aber wie dieses Bezugsproblem wiederum 

inhaltlich zu bestimmen ist, damit ein wechselseitig kritischer Vergleich 

möglich wird, bleibt unbeantwortet. Es erscheint zudem auch schwierig, 
zu behaupten, dass die unterschiedlichen Sozialtheorien ihren Gegen-

standsbereich notwendig verschieden konstruieren und sie dann auf einen 

gemeinsamen Gegenstand hin vergleichen zu wollen. Sinnvoller erscheint 
es, zunächst den gemeinsamen Problembereich zu rekonstruieren, auf den 

die verschiedenen Sozialtheorien bezogen werden, wenn sie die moderne 

Gesellschaft als differenzierte Gesellschaft beschreiben. Im Anschluss an 
die Konturierung einer solchen differenzierungstheoretischen Perspektive 

ist es dann möglich, Bourdieus praxeologisch angeleitete Konstruktion der 

modernen sozialen Welt im Rahmen dieses Diskurses kritisch und kons-
truktiv zu diskutieren. 

5.1 Perspekt iven und Probleme 
des Diskurses der Dif ferenzierungstheor ie(n)  

5.1.1 Das gesellschaftliche Ganze? 

Für eine Zusammenstellung zentraler Problembereiche der verschiedenen 

Differenzierungstheorien lohnt noch immer der Rückgriff auf die Klassi-

ker dieses Paradigmas. Bei ihnen finden sich sowohl die kontinuierten 
Fragen, zum Teil auch schon die Antworten, als auch die kontinuierten 

Probleme, die in Variationen bis heute den Diskurs bestimmen. Die para-

digmatische Konkurrenz von Struktur- und Handlungstheorien war natür-
lich noch nicht in der gegenwärtigen Form zugespitzt, auch waren manche 

zeitdiagnostischen Aspekte des Differenzierungsthemas noch nicht in 

Sicht, aber dennoch finden sich Vorläufer der typischen Themen und Bei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

träge. Im Folgenden wird es jedoch nicht um eine Klassikerexegese gehen, 

sondern vielmehr um eine Rückversicherung des gegenwärtigen Dikurses 

und der ihn bestimmenden Probleme bei den Klassikern. Es geht also nicht 
nur um die originalen Positionen klassischer Texte, sondern auch um die 

Art und Weise wie im differenzierungstheoretischen Diskurs auf sie zu-

rückgegriffen wird. 
Mit Blick auf die wohl als soziologische Gründerfiguren der Differen-

zierungstheorie zu betrachtenden Georg Simmel und Emile Durkheim sind 

m.E. fünf zentrale Problembereiche auszumachen: zum Ersten das Pro-
blem des Ganzen der Gesellschaft; zum Zweiten die Unterscheidung von 

modernen und vormodernen Gesellschaften; zum Dritten die Problematik 

von Differenzierung und Integration; zum Vierten die Problematik von 
Differenzierung und Individualität/Individualisierung; zum Fünften die 

Frage nach Reproduktion und Wandel von Gesellschaften mit einem 

Schwerpunkt auf die Bedingungen der Genese der modernen differenzier-
ten Gesellschaft. 

Damit wird an dieser Stelle bewusst ein anderer Weg gewählt als in 

einschlägigen Arbeiten zum Differenzierungsthema in den vergangenen 
Jahren (z.B. Schimank 1996; Schwinn 2001). Neben der Sondierung der 

Theorien als Handlungs- oder Strukturtheorien eröffnen diese Arbeiten 

den Diskurs mit theoretizistischen Problemen im Verständnis Bourdieus. 
Theoretizistisch insofern, als diese Probleme nicht unmittelbar gegen-

standsbezogen, sondern genuin theoretisch induziert sind. Die Objektkons-

truktion erfolgt zunächst mit Blick auf Kritik oder Affirmation der jeweili-
gen Theoriekonstruktion; so wenn die Frage nach der Einheit der Gesell-

schaft als dem Ganzen, auf das jede Form von sozialer Differenzierung zu 

beziehen ist, ins Zentrum des Diskurses gestellt wird. Thomas Schwinn 
kann als Beispiel für eine solche theoretizistische Problemstellung dienen, 

wenn er in einer groß angelegten Monographie mit Weber versucht, „Dif-

ferenzierung ohne Gesellschaft“ (Schwinn 2001) zu denken. Die gegen-
wärtigen Theorieangebote werden zunächst auf ihren im Endeffekt nicht 

zufriedenstellend vorhandenen Begriff des gesellschaftlichen Ganzen be-

fragt. Und auch dieses Theorieproblem findet sich schon bei den Klassi-
kern; explizit zum Beispiel, wenn Simmel den Begriff ‚Gesellschaft‘ kri-

tisch als ontologischen Begriff diskutiert, der die Summe aller Einzelnen 

bezeichnet und dann eigentlich keinen eigenständigen Objektbezug hat, 
aber eine ontologisch eigenständige Referenz haben müsste. Da letzteres 

in der vom damaligen Individualismus gestellten Alternative nicht zu den-

ken ist, greift Simmel auf die später von Luhmann aufgenommene Kritik 
an der ontologischen Einheit der Einzelnen, also des Menschen zurück und 

löst diesen Kompaktbegriff in die Wechselwirkungen des organischen Zu-

sammenhangs auf. Die Übertragung dieses Gedankens auf die soziale Welt 
führt zu der Bestimmung der Gesellschaft als der „Summe der Wechsel-

wirkungen ihrer Teilhaber“ (Simmel 1989: 130) und wird explizit in die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 245 

moderne Logik von Funktions- bzw. Relationsbegriffen gestellt. So findet 

sich bei Simmel ein Summenbegriff für Gesellschaft, der die Summe aller 

sozialen Elemente umfasst, hier verstanden als Wechselwirkungen (vgl. 
Ziemann 2000: 313f.). 

Mit Weber findet Schwinn dann den Klassiker, der komplett auf den 

Gesellschaftsbegriff als Theoriebegriff verzichtet. Seine Soziologie tritt ja 
gerade an, gegen Allgemein- und Makrobegriffe zu argumentieren und 

noch die komplexesten sozialen Gebilde als das soziale Handeln einzelner 

Handelnder bzw. sie als deren soziale Beziehungen zu begreifen. Der me-
thodologische Individualismus als Maxime soziologischer Kategorienbil-

dung, „der alle Kollektivgebilde auf das Zusammenhandeln der beteiligten 

Akteure zurückführt, wird aus einer Frontstellung zu Versuchen seiner 
Zeit verständlich, einen formalen, das heißt definitiven Gesellschaftsbe-

griff zu entwickeln“ (Schwinn 2001: 42). Und dieses begriffliche Interesse 

sieht Schwinn letztlich auch bei gegenwärtigen Gesellschaftstheorien, die 
explizit in einer funktionalistischen Tradition stehen. Das, was funktiona-

listische Tradition genannt werden kann, weist zurück auf das an die Bio-

logie angelehnte organizistische Denken innerhalb der Soziologie und da-
mit für die eigentliche Gründergeneration der Soziologie vor allem auf 

Emile Durkheim.2 Aber auch bei Simmel finden sich ganz zeitgeistgemäß 

sehr vergleichbare Überlegungen zur Genese der Differenzierung aus ei-
nem zunächst funktional konfundierten sozialen Zusammenhang (vgl. 

Durkheim 1992: 118ff.; Simmel 1989: 139ff.). Auch sind die Gedanken 

zum Verhältnis von Individuum und Gesellschaft in wenig differenzierten 
Gesellschaften und zur Genese von mehr Differenzierung zwar nicht iden-

tisch, aber durchaus vergleichbar. Bei Simmel heißt die vermeintliche Ver-

schmelzung von Individuum und Gesellschaft Kollektivverantwortlichkeit,
bei Durkheim findet sich der analoge Gedanke mit dem Begriff conscience 

collective, das am repressiven Recht in diesen Gesellschaften gemessen 

werden kann. Auch sind die mehr oder minder expliziten Annahmen de-
mographischer Gründe, die zu spezialisierten Interessen führen und Diffe-

renzierung durch Konkurrenz fördern, vergleichbar. Bei Durkheim führt 

dies alles zu der Beobachtung der sozialen Arbeitsteilung und damit zur 
Fokussierung des wirtschaftlichen Lebens zur Analyse von moderner Dif-

ferenzierung; bei Simmel heißt es dann ‚Über die Kreuzung sozialer Krei-

se‘, und die Individualisierung des Individuums als Kreuzungspunkt sach-
lich spezialisierter im Unterschied zu konzentrischen Kreisen wird fokus-

siert.

2 Es soll hier nicht darum gehen, diese Tradition bis ins letzte Glied zurück zu 
verfolgen, sondern lediglich darum, die Traditionslinie der gegenwärtigen 
Theorien anzuzeigen. Für eine ausführliche Kontextualisierung des Denkens 
noch von Simmel und Durkheim sowie deren Tradition bei Comte, Spencer 
und für Simmel vor allem auch bei Dilthey vgl. Tyrell (1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Für die gegenwärtigen Theorieangebote spitzt Schwinn die Diskussion 

auf die Frage nach dem gesellschaftlichen Ganzen zu, um zu dem präin-

tendierten Schluss zu gelangen, dass keines der Angebote einen solchen 
Begriff liefern kann. Luhmann an erster Stelle schwanke zwischen zwei 

Begriffen: zum einen einem Dekompositionsbegriff, der in der Tradition 

des systemtheoretischen Paradigmas Ganzes/Teil Gesellschaft als ein be-
stimmbares übergeordnetes Ganzes annimmt und Differenzierung als Sys-

tembildung innerhalb dieses Ganzen beschreibt; und zum anderen einem 

Konstitutionsbegriff, der die ungleiche Entwicklung der einzelnen Funk-
tionssysteme und die Unmöglichkeit der Repräsentation und Erkennbarkeit 

der Einheit der Gesellschaft fokussiert. Schon mit Blick auf den Dekom-

positionsbegriff möchte man hier im Sinne Tyrells vom differenzierungs-
theoretischen Paradigma der Sonderung sprechen, aber Schwinn argumen-

tiert dahingehend, dass die Definition eines bestimmten Typus von Gesell-

schaft bei Luhmann durch die Form der Differenzierung angegeben ist und 
dass sich diese Form aus den besonderen Verhältnissen der Teilsysteme 

zueinander ergibt. Gesellschaft erscheint als ein theoretisch notwendiger 

Begriff, da nur er angeben kann, was die Einheit der Teilsysteme garantiert 
(vgl. Schwinn 2001: 78). Die Form, die durch die Verhältnisse der Teilsys-

teme zueinander bestimmt ist, ist wiederum nur Form, wenn es Vorgaben 

des Gesamtsystems gibt. Aber Schwinn findet bei Luhmann auch einen 
Konstitutionsbegriff, der das Ganze der Gesellschaft im Sinne der Sonde-

rungen von Teilbereichen und vor allem der völlig uneinheitlichen Ent-

wicklung und Entwicklungslogik dieser Teilbereiche thematisiert. Auch 
dieser Begriff veranlasst Schwinn dazu, ‚Gesellschaft‘ als theoretischen 

Begriff aufzugeben: 

„In diesem Konstitutionsprozess des Ein- und Anpassens der Teilsysteme wird 

aber niemals ein Gesamtsystem erreicht bzw. vorausgesetzt, wie es die Dekom-

positionsperspektive unterstellt.“ (Schwinn 2001: 79) 

Der Gesellschaftsbegriff erscheint so viel zu schwach, als dass durch ihn 

analytisch Forschungsperspektiven aufgeschlüsselt werden könnten. So 
kritisiert Schwinn denn auch, dass Luhmann in seiner Definition der Funk-

tionssysteme drei Relationen dieser Systeme einführt: Zum Ersten den 

Funktionsbezug zur Gesellschaft, zum Zweiten den Leistungsbezug zu an-
deren Funktionssystemen und zum Dritten den Reflexionsbezug zu sich 

selbst. Den Funktionsbezug, so Schwinn, kann man nicht beobachten, son-

dern nur die Leistungsbezüge zwischen den Teilsystemen. Für den Funk-
tionsbezug auf das gesellschaftliche Ganze fehle die beobachtbare Adres-

se, da eben kein Gesellschaftsbegriff zu finden ist, der die wissenschaftli-

che Beobachtung über Leistungs- oder Selbstbezüge hinaus orientieren 
und angeben könnte, welche Vorgaben Gesamtgesellschaft dem Teilsys-

tem macht (vgl. Schwinn 2001: 80). Schwinn geht noch weiter und will 

die Leistungsbeziehungen auf die Organisationsebene als einzig beobacht-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 247 

bare und damit instruktiv analysierbare Ebene herunterbrechen und damit 

der Systemtheorie ein handlungstheoretisches Desiderat nachweisen. In-

wiefern das triftig und haltbar ist, kann an dieser Stelle dahingestellt sein, 
da es mir lediglich um die Rekonstruktion einiger theoretizistischer 

Grundzüge des differenzierungstheoretischen Diskurses geht. Dass Luh-

mann eher so zu lesen ist, dass natürlich auf der Ebene von Semantiken 
der Funktionsbezug als Selbstbestimmung der Funktionssysteme zu lesen 

und deshalb auch nicht so ohne weiteres zu negieren ist, tut hier also nichts 

zur Sache. Auch nicht, dass das Argument von Schwinn nur vor der Hin-
tergrundannahme funktioniert, dass Funktionsbezug auch immer ‚objekti-

ve Funktion‘ für Gesellschaft bedeutet. An dieser Stelle interessiert nur, 

dass Schwinn den Gesellschaftsbegriff ins Zentrum rückt und Theorien, 
die auf diesem beharren, mit Blick auf die jeweiligen Unschärfen und ana-

lytischen Unfruchtbarkeiten des Begriffs kritisiert. 

Richard Münch, der ebenso wie Luhmann Parsons’ Systemtheorie be-
erbt, aber deutlich weniger gebrochen an sie anschließt, wird gleicherma-

ßen mit Blick auf das Fehlen eines tragfähigen Gesellschaftsbegriffs kriti-

siert. Münch übernimmt ganz im Gegensatz zu Luhmann Parsons’ AGIL-
Schema und distanziert es zugleich von einer rein funktionalistischen Les-

art, in der davon ausgegangen wird, dass Parsons Systeme ausschließlich 

durch die Funktionserfüllung definiert. Ein System besteht dann nur, wenn 
alle vier und genau diese vier Funktionen auch erfüllt sind. Münch hin-

gegen reinterpretiert die Leistung des AGIL-Schemas dahingehend, dass 

es ein analytisches Raster bereitstellt, mit dem letztlich alle sozialen Tat-
bestände theoretisch kontrolliert beschrieben und erklärt werden können. 

Die Besonderheit liegt dabei in der in anderen Theorien so nicht zusam-

mengeführten Verknüpfung von steuernden und dynamisierenden Syste-
men. Im somit ins Zentrum gerückten Verständnis der kybernetischen 

Kontrollhierarchie, die das AGIL-Schema durch die Betonung der Steue-

rungskapazitäten der Funktionen in das LIGA-Schema transformiert, 
kommt dann dem kulturellen System mit seinen handlungsorientierenden 

symbolischen Codes die höchste steuernde Funktion zu, die in der Reihen-

folge von sozialem System, Persönlichkeit und Verhaltenssystem ab-
nimmt. In umgekehrter Reihenfolge AGIL werden hingegen die dynami-

sierenden Systeme zuerst genannt, so dass das Verhaltenssystem mit sei-

nem unmittelbaren Bezug zur physikalischen Umwelt die höchsten Dyna-
misierungskapazitäten hat, die dann vermittelt über Persönlichkeit, sozia-

lem System und kulturellem System relational abnehmen (vgl. Par-

sons/Platt 1990: 25ff.). Mit Blick auf Gesellschaftsanalysen liest Münch 
das AGIL-Schema als ein Kräftefeld, das in seinem Zusammenwirken in 

den Blick genommen werden muss, um den entsprechenden sozialen Tat-

bestand hinreichend zu untersuchen. Der Befund für die moderne Gesell-
schaft ist dann: nicht ein immer Mehr an autonomisierender Differenzie-

rung wie bei Luhmann, sondern ein immer Mehr an Interpenetration der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

zuvor differenzierten Teilbereiche. Moderne Gesellschaften sind für 

Münch nur als soziale Ordnungen möglich, weil sich zwischen den steu-

ernden und den dynamisierenden Systemen stabile Interpenetrationsbezie-
hungen ausgebildet haben (vgl. Münch 1982: 509ff.). Im abweichenden 

Fall kommt es nicht zu einer stabilisierten sozialen Ordnung, da eine Do-

minanz der dynamisierenden Systeme die steuernden daran hindert, zu 
steuern und Ordnungsleistungen für die dynamisierenden Systeme zu er-

bringen; umgekehrt führt eine Dominanz der steuernden Systeme zu An-

passungsproblemen und Einschnürungen des Systems. Eine autonomisie-
rende Differenzierung der Systeme hingegen würde zu wechselseitiger 

Isolierung und damit zu einem Abstimmungsverlust der Systeme führen. 

Die höchste Ordnungsleistung kommt dem vierten Fall zu, in dem die dif-
ferenzierten Systeme interpenetrieren, sich somit wechselseitig durchdrin-

gen und dadurch Leistungen bereitstellen. Ganz im Sinne der kyberneti-

schen Kontrollhierarchie, die besagt, dass die steuernden Systeme hierar-
chisch das Handeln auf der Ebene der dynamisierenden Systeme orientie-

ren, findet Münch in okzidentalen Wertorientierungen als dem modernen 

Wertmuster die generalisierten Werte: Rationalismus, Individualismus,
Universalismus und Aktivismus. Die vier nur im Okzident durchgesetzen 

Werte tragen im Sinne Münchs dafür Sorge, dass die zunächst vormodern 

ausdifferenzierten Funktionssysteme durch Interpenetration in ein Ver-
hältnis stabiler Ordnung gelangen. Wenn umgekehrt das normative Muster 

nicht in der Lage ist, Konflikte dauerhaft durch Interpenetrationsschübe 

aufzufangen, dann kann ihm nicht die universelle Gültigkeit zugesprochen 
werden, die Münch konzediert. 

Mit Blick auf spätere Arbeiten kann Schwinn dann durchaus kritisie-

ren, dass Münch seine Theorie letztlich selbst widerlegt, wenn er nicht 
mehr eine Harmonisierung durch das moderne Wertmuster am Werk sieht, 

sondern durch die Ausweitung der einzelnen Systemrationalitäten sich 

steigerndes Konfliktpotenzial, das nicht nur nicht durch die okzidentalen 
Wertorientierungen gemildert werden kann, sondern durch in den Wert-

orientierungen angelegte Paradoxien mit hervorgebracht wird (vgl. 

Schwinn 2001: 106f.). So birgt der Rationalismus das Paradox, dass Wis-
sensproduktion auch immer mehr Nicht-Wissen produziert; der Individua-

lismus bedeutet mehr Freiheit, aber auch mehr abstrakte Entscheidungsbe-

dingungen und damit Unfreiheit des Einzelnen; der Universalismus führt 
zwar zu einer Erosion zu enger traditionaler Bindungen, kann aber die so 

entstehende affektive Bindungslosigkeit nicht auffangen, genausowenig 

wie mit Blick auf den Aktivismus durch den gut meinenden Eingriff in die 
Welt nicht verhindert werden kann, dass neue Risiken und Gefahrenlagen 

entstehen (vgl. Schwinn 2001: 105). Wenn nun einerseits das normative 

Muster der Moderne der Garant für die das spezifische soziale Ordnungs-
gefüge gewährleistenden Interpenetrationsbeziehungen von ökonomi-

schem, politischem, gemeinschaftlichem und sozial-kulturellem System 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 249 

sein und damit zugleich auch die Einheit der Gesellschaft repräsentieren 

soll sowie andererseits in den Wertorientierungen Paradoxien angelegt 

sind, die nicht mehr durch Interpenetration zu integrieren sind, dann kann 
Schwinn auch folgerichtig schließen, dass Münch nicht nur einen Selbst-

widerspruch produziert hat, sondern vor allem auch keinen tragfähigen 

Begriff der Einheit der Gesellschaft entwickelt. 
Dieser Vorwurf wird dann für die Neofunktionalisten Alexander und 

Colomy variiert, die ebenfalls an Parsons anknüpfen, aber ähnlich wie 

Luhmann das AGIL-Schema verabschieden. Letztlich erscheint es frag-
lich, was von Parsons’ Funktionalismus übrig bleibt, wenn die Neofunk-

tionalisten dazu übergehen, Differenzierungsprozesse auf reflexive Inte-

ressen handelnder Trägergruppen zurückzuführen und eine Theorieseman-
tik, die beispielsweise von allgemeinen Systemspannungen und abstrakten 

Adaptationssteigerungen ausgeht, ablehnen. Das Problem-Solving von so-

zialen Systemen wird so in Interessenlagen konkreter Akteure übersetzt. 
Alexanders Kritik richtet sich ja gerade gegen den zu hohen Abstraktions-

grad der Parsons’schen und auch Luhmann’schen Systemtheorie. Mit 

Blick auf gesellschaftliche Evolution sei die Theorie zu sehr auf Langzeit-
tendenzen orientiert und damit nicht in der Lage, konkrete historische Dif-

ferenzierungsprozesse zu erklären (vgl. Alexander 1993: 107ff.). Eine sol-

che Übersetzung von systemtheoretischen und damit für Schwinn im Re-
kurs auf Giddens auch funktionalistischen Begriffen in handlungstheoreti-

sche führt eigentlich zur Aufgabe der Systemtheorie, was von Alexander 

allerdings begrifflich nicht bemerkt wird. Schwinn kritisiert deshalb, dass 
der Systembegriff zum Strukturbegriff mutiert, wenn man ihn zur Be-

zeichnung von Handlungsbedingungen verwendet. Woher der einge-

schränkte System- und auch Strukturbegriff kommt, den Schwinn hier und 
ja auch schon bei der Kritik an Luhmann verwendet, bleibt völlig unklar. 

Was aber um Himmels Willen sollen denn Systeme anderes sein als Struk-

turen und warum sollen sich beide Begriffe ausschließen? Dies bleibt doch 
letztlich eine Definitionsfrage; und wenn nicht, wie es bei Schwinn nahe-

liegt, dann handelt man sich einen Begriffsrealismus ein, den man weder 

begründen noch begrüßen kann. Folgerichtig wird dann auch lediglich be-
hauptet, dass der Funktionalismus letztlich ein Systemganzes voraussetzt, 

das den Zusammenhang der Teile determiniert: 

„Der Funktionalismus muss die Gesellschaft als System verstehen, aus dessen 

Erfordernissen sich die entsprechenden Teile und aus dessen objektiven Span-

nungen sich die erforderlichen Differenzierungsprozesse ableiten lassen.“ 

(Schwinn 2001: 127) 

Damit ist auch der Kern von Schwinns Kritik an den verschiedenen Diffe-

renzierungstheorien ins Zentrum gerückt: Es geht ihm um die komplette 

Verabschiedung systemtheoretischen und damit funktionalistischen Den-
kens zugunsten einer mit Weber gearbeiteten handlungstheoretischen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

arbeitung des Differenzierungsthemas. Das immergleiche, aber je auf die 

Besonderheiten der kritisierten Theorie angepasste Argument lautet: Hand-

lungstheorie und Systemtheorie sind nicht zu vereinbaren; und da die Im-
plikationen der Systemtheorie weder theoretisch durchgehalten noch empi-

risch fruchtbar gemacht werden können, da letztlich immer nur Akteurse-

benen beobachtbar sind, muss die Handlungstheorie stark gemacht wer-
den. Auch gegen Habermas’ Versuch einer Integration von System- und 

Handlungstheorie in seinem Gesellschaftsbegriff von System und Lebens-

welt wird eingewandt, dass beide Perspektiven nicht konsistent aufeinan-
der zu beziehen sind, da Schwinn den Perspektivenwechsel von Teilneh-

mer- und Beobachterperspektive, der bei Habermas mit der Analyse der 

Lebenswelt und des Systems korrespondiert, nicht mitmachen will. Und 
auch dabei krankt Schwinns Kritik letztlich an einem Begriffsrealismus, 

der eine methodische Einstellung mit einer ontologischen verwechselt, 

wenn er schreibt: 

„Die Leistungsgrenzen der Handlungstheorie sollen aus der Komplexität der 

Handlungsfolgen resultieren, die sich zu systemisch selbstregulativen Prozessen 

vernetzen, die keine zurechnungsfähigen Akteure mehr benötigen. [...] Der me-

thodologische Primat der Lebensweltanalyse kann dies aber nicht zulassen, weil, 

wie gesehen, die Systemanalyse in der Feststellung der Selbsterhaltungsbedin-

gungen der Subsysteme nicht autark ist. Wenn sich die Systeme nicht vom kultu-

rellen Selbstverständnis der Beteiligten emanzipieren können, bleibt es Haber-

mas’ Rätsel, wie sie trotzdem Systeme, das heißt von den Intentionen der Betei-

ligten nicht tangierte, abgekoppelte Abläufe, sein können.“ (Schwinn 2001: 147) 

Damit wird bei Schwinn ein altes Missverständnis über die Systemtheorie 
von Seiten der Handlungstheorie erneut angeführt. Von Formulierungen 

der Art, dass Systeme nicht auf Intentionen der Handelnden reduziert wer-

den können, dass sie also emergente Gegebenheiten sind, wird geschlos-
sen, dass Systeme unabhängig von Handelnden bestehen. Auch wenn rei-

fizierende Beschreibungsweisen wie ‚Selbstselektion‘, ‚Selbstorganisa-

tion‘ und ‚Selbsterhaltung‘ solche Missverständnisse auf einen ersten – 
und offenbar auch auf einen zweiten und dritten – Blick nahe legen kön-

nen, so ist bei genauerem Hinschauen doch auch deutlich, was mit Blick 

auf soziales Geschehen gemeint ist, wenn diese systemtheoretischen Ter-
mini verwendet werden: Es geht darum, dass die Systeme als sinnhafte 

Handlungs- oder auch Kommunikationszusammenhänge nicht in den In-

tentionen einzelner Akteure aufgehen bzw. dort repräsentiert sind, sondern 
dass sie ihren Sinn durch die Verknüpfung vieler Einzelhandlungen oder 

Kommunikationen gewinnen. Dieser Sinnzusammenhang ist dann für ei-

nen externen Beobachter durch seine privilegierte Position konstruierbar, 
aber findet sich nicht in den individuellen Handlungsorientierungen wie-

der. Und für Habermas gilt noch spezieller in der Theorie des kommunika-

tiven Handelns, dass der Systembegriff auf die Koordination von Hand-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 251 

lungsfolgen beschränkt ist. Natürlich finden sich davor Handlungen mit 

individuellen Intentionen. Aber der Clou ist doch, dass es in Systemen 

nicht darum geht, die Intentionen kommunikativ zu koordinieren, sondern 
dass davon im Unterschied zur Lebenswelt abgesehen werden kann. Wa-

rum jemand einen Porsche kauft, ob als Geschenk, Dienstwagen oder als 

Kompensation der Midlifecrisis kann dem System der Wirtschaft auch bei 
Habermas und Parsons egal sein – wenn man in diesem Duktus formulie-

ren will –, die Transaktion kommt unabhängig einfach dadurch zustande, 

dass einer legal legales Geld gibt und der andere legal legale Ware da-
gegen vertraglich abgesichert tauscht.  

Von dieser Überlegung aus kann auch auf Bourdieus Feldtheorie ver-

wiesen werden, in der ja ganz ähnlich wie in Habermas’ Ansatz zwei me-
thodische Einstellungen miteinander verbunden sind, wenn Subjektivismus 

und Objektivismus zusammengedacht werden. Zwar geht es in der Feld-

theorie nicht vordergründig um die Selbsterhaltung sozialer Systeme, und 
auch der Funktionsbegriff fehlt weitgehend. Aber dennoch geht es darum, 

dass die Handlungen der einzelnen Akteure maßgeblich durch die Struktur 

des Feldes bestimmt werden und dass diese Struktur sich zudem weitge-
hend nicht-bewusst reproduziert und transformiert. Die objektivistische 

Position ist zudem den Handelnden selbst nicht zugänglich, sondern das 

surplus des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses gegenüber dem All-
tagswissen. Letztlich muss auch davon ausgegangen werden, dass noch die 

Handlungstheorie in Schwinns’ Variante auf eine objektivistische Perspek-

tive zurückgreifen muss, will sie mit Weber Differenzierung mit dem in 
den Gesammelten Werken nicht mehr als sechsmal (vgl. Weber 2001) er-

wähnten Begriff der Wertsphäre erfassen. Schon allein die Konstruktion 

von differenzierten Wertsphären wie Recht, Politik, Wirtschaft, Kunst, 
Wissenschaft, Erotik, die nicht den einzelnen Akteuren in aller Tiefe prä-

sent sein müssen, genauso wie die zum Teil korrespondierenden Institutio-

nalisierungen der Wertsphären setzen methodisch eine objektivistische 
Perspektive in Bourdieus oder auch in Habermas’ Verständnis voraus. Und 

auch wenn nur Beziehungen einzelner Wertsphären vermittelt durch Insti-

tutionen, die Handlungen mit Blick auf Wertsphären koordinieren, faktisch 
zu beobachten sind, so bleibt doch die Plausibilität des letztlich idealtypi-

schen Konstrukts der Wertsphären bei Schwinn unangetastet. Das Problem 

des Bezugs auf ein Ganzes, das sich schon allein logisch ergibt, wenn man 
davon ausgeht, dass differenzierte Teilbereiche in Abhängigkeiten vonei-

nander stehen, ist damit also nicht aus der Welt, und es bedarf eines Subs-

titutes für einen noch so schwachen Begriffs von ‚Gesellschaft‘. Dieses 
Substitut findet Schwinn dann auf Basis seiner konsequenten handlungs-

theoretischen Beobachterperspektive im Subjekt (vgl. Schwinn 2001: 

443ff.), das aber dadurch theoretisch völlig überfordert wird. Ganz im Ge-
gensatz zu Bourdieu, der Weber einer feld- und damit strukturtheoreti-

schen Lektüre unterzieht, entwickelt Schwinn eine konsequent subjektivis-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

tische Lesart. Bourdieu hat seine Feldtheorie ja gerade entwickelt, um das 

in Webers Analysen steckende Potenzial auszuarbeiten, das seiner Ansicht 

nach aufgrund der Weber’schen Grundbegriffe nicht ausgeschöpft werden 
kann. Soziales Handeln und soziale Beziehungen können kaum Strukturen 

erfassen, die den Akteuren nicht auf einer Interaktionsebene zugänglich 

sind, und taugen deshalb auch nicht, die Strukturen zu konstruieren, auf-
grund derer die Akteure ihre Handlungsorientierungen gebildet haben. Bei 

Schwinn findet sich aber gerade die Reduktion auf bewusste Vorstellungen 

der jeweils sphärenorientierten Subjekte; so wenn die Vorstellungen über 
die Wertsphären, die sich die jeweiligen Trägergruppen von der Sphäre 

machen, in Umfang und Detailliertheit erheblich variieren (vgl. Schwinn 

2001: 436f.). Auch hier darf man fragen, wer mit welchen theoretischen 
Mitteln denn soviel mehr weiß als die Trägergruppen, so dass die graduel-

le Abstufung des Wissens über das Ganze der Wertsphäre überhaupt be-

urteilt werden kann? 
Dasselbe Beobachtungsproblem ergibt sich, wenn Schwinn die Diffe-

renzierung des modernen Subjekts als Substitut für die Differenzierung der 

modernen Gesellschaft ins Rennen führt. Dies erscheint aus der hand-
lungstheoretischen Kritik heraus die einzige noch verbleibende Möglich-

keit, dem Differenzierungsbegriff einen gehaltvollen Sinn zu geben. Die 

Persönlichkeiten differenzieren sich, so das Argument, weil sich offenbar 
Wertsphären differenzieren. Die Wertsphären müssen dem modernen Sub-

jekt dann im Prinzip alle mehr oder weniger detailliert zugänglich sein, das 

Subjekt muss über ein Sensorium für sie verfügen (vgl. Schwinn 2001: 
445). Schwinn versteht den Einheitsbezug im Subjekt nun nicht gleichbe-

deutend mit dem Einheitsbezug in der Gesellschaft, sondern reserviert das 

Subjekt als einzig zurechenbare Adresse, als einen Knotenpunkt und Be-
dingung der Möglichkeit dafür, „die Sphären und ihren Zusammenhang 

fassen zu können“ (Schwinn 2001: 446). Aber setzt das nicht schon wieder 

voraus, dass die Sphären auf ihren Zusammenhang verweisen; und bleibt 
dann das Subjekt nicht bloßer Indikator für das notwendig zu denkende 

gesellschaftliche Ganze, das zwar als Ganzes in der Moderne nicht reprä-

sentierbar ist, aber in der intentional unabgestimmten Praxis vieler sich be-
ständig reproduziert und transformiert? Wenn also ein noch so diffuser 

Begriff von einem übergreifenden sozialen Zusammenhang notwendig ist, 

um das moderne Subjekt als differenziertes Subjekt zu denken, dann gibt 
es auch keinen ersichtlichen Grund, darauf zu verzichten. Ein Diskurs, der 

offensichtlich die Kritik am konkurrierenden Paradigma durch eine frag-

würdige Reifikation und ontologische Lesart der konkurrierenden, aber 
auch der eigenen Begrifflichkeiten aufbaut und wahrscheinlich auch nur in 

dieser Form aufbauen kann, verfährt begriffsrealistisch und letztlich er-

kenntnis- und wissenschaftstheoretisch naiv. Man muss nur an die schon 
bei Simmel geführte Dekonstruktion des Begriffs ‚Mensch‘ denken (Sim-

mel 1989: 127ff.) und diese auf den Akteur oder gar das Subjekt übertra-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 253 

gen, um zu sehen, dass auch der Handelnde nur soviel Realitätsgehalt hat, 

wie die Kriterien seiner wissenschaftlichen Konstruktion es zulassen. Geht 

es nur um die Intentionen oder gehört auch die Körperlichkeit hinzu und 
wenn ja, in welchem Maße? Sinnesorgane, Gehirn, Innereien? 

Man kann durchaus vermuten, dass schon die Wiederbelebung des 

Subjektbegriffs eine Art romantische Sehnsucht nach festem Boden ist, die 
selbst noch hinter den Handlungsbegriff zurückgeht, der doch eigentlich 

auch bei Weber den Objektbereich der Soziologie bestimmt; und dies auch 

nur, weil er noch analytisch von der sozialen Beziehung zu unterscheiden 
ist, von denen die Formen von Gemeinschaft und Gesellschaft letztlich 

Spezifizierungen sind. 

Wird der Diskurs in dieser theoretizistischen Form geführt, so geraten 
zwar die üblichen Problembereiche in den Blick, aber doch weitgehend 

mit theoriepolitischen Interessen. Dies geschieht auch insofern, als die Ab-

lehnung systemtheoretischer Ansätze schon von vornherein feststeht und 
nicht konstruktiv nach den Erträgen dieser jahrzehntelang währenden For-

schungen gefragt wird. Das Ergebnis ist dann die Engführung der Soziolo-

gie auf eine ihrer Theorieoptionen, die mit der Prognose einhergehen kann, 
dass so der Paradigmenstreit weiter angefacht wird und Publikationen pro-

voziert, die wieder eine systemtheoretische oder inhaltlich äquivalente Po-

sition stärkt. Fruchtbarer scheint zunächst eine Bestandsaufnahme von 
Problembereichen, ohne dies unmittelbar paradigmatisch entscheiden zu 

müssen. Was sollte denn auch genau eine systemtheoretische und was eine 

handlungstheoretische Differenzierungstheorie sein? Die Details werden 
sicher anders ausgearbeitet, die Nomenklaturen sind zum Teil grundver-

schieden und führen, wie bei Schwinn zu sehen, auch regelmäßig zu Miss-

verständnissen und darauf aufbauenden Scheinproblemen. Festzuhalten 
bleibt aber trotz allem die differenzierungstheoretische Beobachtung der 

modernen Gesellschaft, unabhängig davon, wie diese Beobachtung ausge-

arbeitet wird, ob handlungs- oder systemtheoretisch oder eklektizistisch. 
Die differenzierten Bereiche heißen lediglich anders und werden nach un-

terschiedlichen Kriterien konstruiert. Solange diese Kriterien plausibel 

gemacht werden können, gibt es keinen Grund, eine Theorie auf Grundla-
ge der Kriterien einer anderen ohne weiteres wegzukritisieren, es sei denn, 

man kann tatsächlich dadurch einen analytischen Vorteil gewinnen. Wel-

che theoretische Position zu bevorzugen oder mit welcher anderen zu 
kombinieren ist, um den Beobachtungen gerecht zu werden, muss bei der 

Gegenstandskonstruktion erprobt werden – und zwar in Abhängigkeit von 

Beobachtungen der Moderne als differenzierter Gesellschaft, die in Form 
der verschiedenen Theorien vorkommen. In diesem Verständnis tritt die 

vorliegende Arbeit auch nicht an, die ‚beste‘ Differenzierungstheorie auf 

der Grundlage von Bourdieus Feldtheorie zu erarbeiten, sondern eine wei-
tere um das Thema Differenzierung gearbeitete Beobachtung der Moderne 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

vorzustellen und anhand einiger weniger Problembereiche in den Diskurs 

der einschlägigen Differenzierungstheorien einzuordnen. 

5.1.2 Welche Einheit? 

Wählt man einen problemorientierten Zugang, dann lässt sich auch das 
zurzeit im Vordergrund stehende Problem der Einheit des sich differenzie-

renden Ganzen anders beobachten und anders stellen. Zunächst lässt es 

sich verschieben, und das Ganze kann sehr weit als eine Bezugsgröße für 
das Gesamt der Differenzierungsformen und der differenzierungstheoreti-

schen Problembereiche eingeführt werden. Inhaltlich ist damit nicht viel 

spezifiziert. Dies ist dementsprechend auch zunächst der von Schwinn kri-
tisierte Summenbegriff, aber ohne ihn kommt die Beobachtung der sozia-

len Welt insgesamt nicht aus. Auch Bourdieu optiert sehr ähnlich, wenn er 

den natürlich – und daraus erklären sich letztlich auch die Kontroversen 
über diesen Begriff – stark traditionsbelasteten Begriff ‚Gesellschaft‘ ver-

meidet und stattdessen regelmäßig von sozialer Welt oder, und dies ist in-

haltlich gehaltvoller, vom sozialen Raum insgesamt schreibt. Das Ganze 
kommt gleichsam in den Analysen der Problembereiche zum Ausdruck 

und lässt sich in komparativen Bezügen als Einheit oder im Sinne Luh-

manns als Differenz von Einheit und Differenz konstruieren. Beobachtet 
man nun die Versuche, die Einheit der Gesellschaft inhaltlich zu bestim-

men, also nicht als formalen Abschlussbegriff3, so stößt man auf sehr un-

terschiedliche Konzepte, die vor dem Hintergrund verschiedener soziohis-
torischer Entwicklungen plausibel sind. Eine Beurteilung darüber, ob einer 

der Begriffe mehr oder minder gut geeignet ist, um den Gegenstand zu 

einem bestimmten soziohistorischen Zeitpunkt zu konstruieren, bleibt 
dann letztlich eine auch empirisch anzuleitende Frage. Ob und in welcher 

Hinsicht es für Gesellschaftsanalysen sinnvoll und fruchtbar ist, von Glo-

balisierung oder eher von Weltgesellschaft zu sprechen, ist dann zunächst 
genauso fraglich wie die Reservierung des Gesellschaftsbegriffs für Natio-

nalstaaten.

Inhaltlich gefasst wird der Gesellschaftsbegriff also zu einem histori-
schen Begriff, dessen Karriere im 17. und 18. Jahrhundert zunächst als 

Bezeichnung der höfischen Gesellschaft, aber auch als Bezeichnung von 

ökonomischen, zu dieser Zeit also bürgerlichen Geschäftspartnern beginnt 
und der mithin auf Teile einer beispielsweise ständisch differenzierten so-

zialen Welt bezogen ist (vgl. Mikl-Horke 2001: 7). Als Theoriebegriff 

wird Gesellschaft zur gleichen Zeit auch nicht als umfassender Begriff al-
ler ‚relevanten‘ sozialen Relationen, sondern für Teile der sozialen Welt 

3 Abschlussbegriff meint hier lediglich einen empirisch nicht mehr zu beleh-
renden, nach abschließenden Kriterien eingeführten Begriff. Ein solcher fin-
det sich für Gesellschaft beispielsweise bei Parsons, wenn er Gesellschaften 
als diejenigen sozialen Systeme definiert, die über das höchste Maß an 
Selbstgenügsamkeit verfügen (vgl. Parsons 1972: 16). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 255 

vorbehalten. In den Sozialvertragstheorien, prominent vertreten von Hob-

bes und Rousseau, werden letztlich ohne übergreifenden Einheitsbezug 

Staat und Gesellschaft einander gegenübergestellt. Über die Theorietole-
ranz dieser Differenz kann man sich wie Luhmann verwundern (vgl. Luh-

mann 1994: 71), weil damit für die theologischen (Gott), ontologischen 

(Dinge) und auch metaphysischen (Subjekt/Vernunft) Einheitsgaranten, 
die das Denken zuvor bestimmt haben, kein Substitut aufkommt. Erst im 

19. Jahrhundert sucht Hegel als erster Theoretiker der bürgerlichen Gesell-

schaft, die sich mit der Autonomisierung der Wirtschaft durchsetzt, einen 
Einheitsbegriff. Die gesellschaftliche Differenz, die er zunächst nicht in 

Politik vs. Wirtschaft, sondern gemäß der Philosophie der Sittlichkeit in 

Familie vs. Wirtschaft (bürgerliche Gesellschaft) beobachtet, findet ihre 
Identität von Identität und Nicht-Identität im Staat. Dies als Ergebnis der 

Entwicklung der Sittlichkeit hin zur Entzweiung von bürgerlicher Gesell-

schaft und regulativ wirkendem Staat, in dem die Identität und Nichtidenti-
tät der Sittlichkeit im dreifachen Sinne aufgehoben ist (vgl. Hegel 1970: 

338ff.; Schnädelbach 2001: 137ff.). 

Auch Lorenz von Stein reflektiert die frühe moderne soziale Welt mit 
der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft (vgl. Mikl-Horke 2001: 10; 

Pankoke 1991), wobei Gesellschaft die Interessen der einzelnen umfasst 

und der Staat als gemeinschaftsorientierte Verwaltung diesen Interessen 
entgegensteht. Dominant findet sich mithin die Gegenüberstellung von Po-

litik und Wirtschaft, die aus der Perspektive der Differenzierungstheorie 

als Registrierung der autonomisierten Teilbereiche von Politik und Wirt-
schaft interpretiert werden und die damit von sozialphilosophischen Be-

gründungen unterschieden werden kann. Sozialphilosophien lassen die 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft in eine Moralphilosophie 
münden, wie im Fall der frühen englischen Ökonomie à la Adam Smith; 

oder sie sehen darin die soziale Entfaltung von Natur (Eigeninteresse) und 

Vernunft (Staat als institutionalisiertes Kollektivinteresse), wie exempla-
risch in Hobbes’ Leviathan mit der Unterscheidung des Naturzustandes der 

Menschen und ihrer sozialvertraglichen Einigung auf den Staat. Vor dem 

Hintergrund des römischen Rechts mit seiner grundlegenden und kontinu-
ierten Unterscheidung von Besitz und Eigentum und der konstitutiven Rol-

le, die gerade das Eigentumsrecht für die Durchsetzung der modernen so-

zialen Welt mit ihrer kapitalistischen Ökonomie gespielt hat, wird die Dif-
ferenz von Staat und bürgerlicher Gesellschaft auch mit der Unterschei-

dung von Öffentlichkeit und Privatsphäre reflektiert. Darin findet sich in 

abstrahierter Form auch Hegels ursprüngliche Sittlichkeit realisiert, näm-
lich in der Familie gegenüber der bürgerlichen Gesellschaft als Gefüge, 

das durch Einzelinteressen bestimmt ist. Das Auseinandertreten von pri-

vat/öffentlich kann wiederum als Ergebnis der primären abendländischen 
Differenzierung von Staat und Kirche und als Grundlage für die Etablie-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

rung einer an ökonomischen Interessen orientierten Bürgerlichkeit gelesen 

werden (vgl. Folkers 1985: 42ff.). 

Eine genuin soziologische Kontinuität finden diese sozialtheoretischen 
Unterscheidungen bei Ferdinand Tönnies und daran anschließend bei Max 

Weber. Gemeinschaft und Gesellschaft werden bei Tönnies schließlich 

entlang der Unterscheidungen von organisch/mechanisch, natürlich/künst-
lich, Natur/Idee, Wesenwille/Kürwille und letztlich privat/öffentlich einge-

führt (vgl. Tönnies 1991). Und ähnlich zu diesen Begriffsbestimmungen 

sind bei Weber die Formen der Vergemeinschaftungen auf einer subjektiv 
gefühlten Zusammengehörigkeit und die Vergesellschaftungen auf rational 

motiviertem Interessenausgleich oder einer ebenso motivierten Interessen-

verbindung gegründet (vgl. Weber 1972: 21). 
Neben der Entgegensetzung von Politik und Gesellschaft ortet Joachim 

Renn eine zweite Unterscheidung, die Gesellschaft als Teil des gesamten 

relationalen Sozialgefüges einführt: die von Kultur und Gesellschaft. In 
diesem Fall bezeichnet ‚Gesellschaft‘ nicht die Wirtschaft, sondern die Po-

litik und wird der Kultur gegenübergestellt, die hier dann durchaus eine li-

beralistische und damit bürgerliche Kultur sein kann (vgl. Renn 2006: 49). 
Kultur wird so zum Beispiel auf liberale Wertsysteme bezogen und damit 

nicht auf Felder der Kunst oder Intellektualität. Gefragt werden kann dann 

danach, inwiefern der Staat berechtigt ist, die individuellen Freiheiten ein-
zuschränken, beispielsweise indem er Steuern erhebt. Dann geht es um die 

kulturelle Ausprägung der bürgerlichen Gesellschaft, oder marxistisch ge-

sprochen: um ihren Überbau. Renn verweist darüber hinaus auf Merton, 
der das Anomieproblem Durkheims im Verhältnis von Sozialstruktur und 

Kultur verortet. Und auch bei Parsons ist das kulturelle System vom sozia-

len System bzw. der Gesellschaft unterschieden. Nicht zuletzt findet sich 
in Habermas’ Lebenswelt-Konzept eine dreidimensionale Definition durch 

Persönlichkeit, Kultur und Gesellschaft (vgl. Habermas 1981b: 209). Für 

die gegenwärtigen Gesellschaftstheorien lässt sich dann konstatieren, dass 
einige von ihnen die Tradition der Entzweiung, wenn man so sagen darf, 

fortschreiben und zugleich nach einem darüber hinausgehenden Einheits-

bezug suchen (vgl. Renn 2006: 47). So im Fall von Parsons, der im AGIL-
Schema zum einen das soziale System als Gesellschaft begreift, wenn es 

dem Kriterium der Selbstgenügsamkeit entspricht, und zum anderen auch 

Habermas, der ‚Gesellschaft‘ einerseits als Dimension der Lebenswelt und 
andererseits auch als den umfassenden Begriff für die Einheit von System 

und Lebenswelt verwendet. Wenn man dies philosophisch aufladen möch-

te, dann kann diese Begriffslogik hegelianisch als der Versuch beschrieben 
werden, die Identität von Identität und Nicht-Identität zu denken, und man 

kann dann an diesem intellektuellen Nebenschauplatz kurz stutzen, dass 

zwei eigentlich kantianisch interpretierte Theorien dann doch auch ein we-
nig Hegel integrieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 257 

Ebenfalls ganz in hegelianischer Tradition findet sich in vielen sozio-

logischen Theorien der Einheitsbezug für moderne Gesellschaften mit dem 

territorial begrenzten Nationalstaat oder diesem doch sehr angenäherten 
Begriffsbestimmungen. So bei Giddens, der zwar den Gesellschaftsbegriff 

durch die Verschränkung von drei Institutionen fasst, um vormoderne von 

modernen Gesellschaften unterscheiden zu können, der aber dann für die 
modernen Gesellschaften die Durchsetzung staatlicher Organisation in al-

len Bereichen annimmt (vgl. Giddens 1988: 236). Grundsätzlich spricht 

Giddens von Gesellschaft, wenn erstens eine Verbindung zwischen einem 
sozialen System und einem Territorium besteht, wenn zweitens ein norma-

tives Muster zur Legitimation der Besetzung des Territoriums vorhanden 

ist und wenn die Mitglieder der Gesellschaft drittens affektiv an eine ge-
meinsame kollektive Identität gebunden sind (vgl. Giddens 1988: 218). 

Für moderne Gesellschaften im Sinne von Nationalstaaten findet Giddens 

dann alle drei miteinander verschränkten Institutionen und ihre jeweiligen 
Ausprägungen unter staatlicher Kontrolle. Von wirtschaftlichen Interde-

pendenzen über politische und militärische Macht bis hin zur Organisation 

von Verwandtschaft und Routinen des Alltagslebens finden sich Verwal-
tungsprozeduren, die staatlich reguliert sind (vgl. Giddens 1988: 238). Der 

Nationalstaat umfasst dabei vor allem Politik und Wirtschaft, eine Unter-

scheidung, die Giddens schon in seiner handlungstheoretischen Begriffs-
bildung präfiguriert, wenn er Handeln als materiellen Eingriff in die Welt 

als Macht mit einschränkenden, aber auch ermöglichenden Potenzialen 

begreift und in Ausdehnung auf jede Form von Herrschaft auf zwei Typen 
von Ressourcen aufbaut: allokativen und autoritativen (vgl. Giddens 1988: 

315f.). Allokativ sind wirtschaftliche Güter und autoritativ politische Herr-

schaftsmittel zur Regulierung und Organisation von Raum/Zeit, Körper 
und Lebenschancen. Kurzum: Allokativ ist Wirtschaft und autoritativ Poli-

tik resp. Staat, so dass die Grundbegriffe schon einen nationalstaatlich ge-

fassten Gesellschaftsbegriff projizieren. Die Entwicklung hin zu einer glo-
balen Durchsetzung gesellschaftlicher Relationen wird vor diesem Hinter-

grund dann im Rekurs auf Wallerstein als Weltsystem miteinander in Kon-

takt stehender Nationalstaaten begriffen. Zugleich wird die Entfaltung ei-
nes in modernen Gesellschaften angelegten Widerspruchs beobachtet, mit 

dessen Hilfe Globalisierungsphänomene aufgeschlüsselt werden sollen. So 

findet Giddens im Nationalstaat und der kapitalistischen Wirtschaft ein 
wechselseitig konstitutives Abhängigkeitsverhältnis, wie es auch von 

Bourdieu und lange zuvor vor allem von Weber herausgearbeitet wurde: 

„Wie der Kapitalismus in seinem heutigen Entwicklungsstadium die Bürokratie 

fordert – obwohl er und sie aus verschiedenen Wurzeln gewachsen sind –, so ist 

er auch die rationalste, weil fiskalisch die nötigen Geldmittel zur Verfügung stel-

lende, wirtschaftliche Grundlage, auf der sie in rationalster Form bestehen kann.“ 

(Weber 1972: 129) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Dieser Zusammenhang birgt für Giddens nun den strukturellen Wider-

spruch des Auseinandertretens von Staat und Wirtschaft durch ein globali-

siertes und damit territorial nicht staatlich gebundenes Wirtschaftssystem 
(vgl. Giddens 1988: 253). Giddens verzeichnet den Globalisierungsschub 

als ein Phänomen der Entbettung, das heißt des raum-zeitlichen Auseinan-

dertretens von sozialen Beziehungen. Globalisiert werden das System der 
Nationalstaaten genauso wie die schon zuvor global greifende kapitalisti-

sche Weltwirtschaft, die militärische Weltordnung und die internationale 

Arbeitsteilung, die zusammen die vier Dimensionen der Globalisierung 
bilden, die Giddens unterscheidet (vgl. Giddens 1995: 93). Und auch bei 

der Konstruktion der vier Dimensionen der Globalisierung bleibt der Kern 

des nationalstaatlichen Gesellschaftsbegriffs in der Tradition bürgerlicher 
Gesellschaft erhalten. Dies muss nun gerade bei Giddens nicht verwun-

dern, dessen Theorie in weiten Teilen eine Umarbeitung der Gesellschafts-

analysen von Marx ist. Dass das System von Nationalstaaten und die mili-
tärische Weltordnung politische und die kapitalistische Weltwirtschaft und 

die internationale Arbeitsteilung wirtschaftliche Kategorien sind, ist deut-

lich zu erkennen. 
Ist bei Giddens die Tradition der Unterscheidung von Politik und Wirt-

schaft dominant, so findet sich in den meisten nationalstaatlich gefassten 

Gesellschaftsbegriffen gegenwärtiger Soziologie die Unterscheidung von 
Kultur und Politik mindestens gleich gewichtet. Bei Parsons AGIL-Sche-

ma ist Kultur mit Blick auf die Steuerungskapazitäten hierarchisch höher 

gewichtet als Politik. Die kulturellen Symbolsysteme und institutionali-
sierte Wertmuster stehen für die Erhaltung der Struktur, die eine Gesell-

schaft letztlich identifiziert und die institutionelle Ordnung, damit auch die 

politische Ordnung, legitimiert (vgl. Parsons 1972: 18). Politik ist mit der 
Durchsetzung und Stabilisierung dieser Ordnung territorial nach außen 

durch militärische und nach innen durch polizeiliche Macht befasst (vgl. 

Parsons 1972: 17). In der Steuerungshierarchie ist Wirtschaft im parsonia-
nischen Gesellschaftskonzept an unterster Position darauf ausgerichtet, das 

Verhältnis zur physischen Umwelt mit Blick auf die Produktion und Allo-

kation von gesellschaftlich relevanten Gütern und Ressourcen zu regulie-
ren. Auch für das Wirtschaftssystem ist dabei die Anbindung an die Terri-

torialität der Arbeitsteilung als notwendig gedacht (vgl. Parsons 1972: 17). 

Globalisierte soziale Zusammenhänge werden denn auch von Parsons als 
ein System moderner Gesellschaften konzipiert. Die Etablierung des Sys-

tems moderner Gesellschaften verläuft vor allem durch die Generalisie-

rung des okzidentalen Wertmusters, das Parsons sowie später Münch in 
Max Webers Rationalisierungstheorem finden. Globalisierung wird als 

Abstraktion und Generalisierung des okzidentalen und das heißt zunächst 

europäisch etablierten Wertmusters und der dadurch legitimierten Institu-
tionen begriffen. Politische Globalisierung wird auch weiterhin sehr stark 

nach dem Muster des Nationalstaates gedacht, wenn transnationalen Orga-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 259 

nisationen vor allem mit Blick auf die wirtschaftliche Globalisierung, aber 

auch mit Blick auf Grundwerte wie Menschenrechte globale Regulierungs- 

und Steuerungsaufgaben zuerkannt werden (vgl. Münch 1998). 
Ähnlich findet sich auch bei Habermas ein stark am Nationalstaat an-

gelehnter Gesellschaftsbegriff für die moderne soziale Welt. Die moderne 

Gesellschaft wird als evolutionäre Resultante eines Differenzierungspro-
zesses von Lebenswelt und System vorgestellt. Lebenswelt ist der auf 

kommunikatives Handeln, also auf Verständigungsorientierung ausgelegte 

primäre soziale Zusammenhang von Akteuren. Je nach Gesellschaftsform 
nehmen ihre strukturellen Komponenten Gesellschaft, Kultur und Persön-

lichkeit durch evolutionäre Lernprozesse unterschiedliche Ausprägungen 

an. Für die modernen Gesellschaften stellt Kultur technisches und prakti-
sches Wissen zur Verfügung; die Persönlichkeiten entwickeln angemesse-

ne Lernkapazitäten sowohl in technischer als auch in moralischer Hinsicht; 

und Gesellschaft als Dimension der Lebenswelt liefert das basale Organi-
sationsprinzip der Gesellschaft, das in modernen Gesellschaften das posi-

tive Recht ist (vgl. Habermas 1981b: 275). Im Laufe der gesellschaftlichen 

Evolution differenzieren sich aus dem Lebensweltzusammenhang die Sys-
teme Wirtschaft und Politik aus. Sie bleiben durch das Recht an die Le-

benswelt gebunden, ergänzen diese aber durch einen anderen Reprodukti-

ons- und Integrationsmodus, der eine komplexere gesellschaftliche Orga-
nisation ermöglicht. Geld und politische Macht etablieren sich als genera-

lisierte Kommunikationsmedien und vernetzten politische und wirtschaft-

liche Handlungsfolgen und sind somit auf strategisches bzw. instrumentel-
les Handeln orientiert und lassen sich von verständigungsorientierten In-

tentionen des kommunikativen Handelns relativ abkoppeln. Bekannterma-

ßen führt die Verselbstständigung der Systeme zu einer Kolonisierung der 
Lebenswelt insofern, als die Systeme nicht wie ursprünglich gedacht, zur 

Versorgung der Lebenswelt mit materiellen und politischen Ressourcen 

dienen, sondern umgekehrt die Logik der Systeme der Lebenswelt oktro-
yiert wird. Für den Gesellschaftsbegriff muss an dieser Stelle darauf nicht 

weiter eingegangen werden. Wichtig aber ist, dass Habermas moderne Ge-

sellschaften mit der Bildung von Nationalstaaten gleichsetzt, wenn er die 
Differenzierung von Lebenswelt und System herausarbeitet. Der lebens-

weltliche und zunächst kulturell dominierte Zusammenhang wird so dop-

pelt einerseits gegen den Staat und andererseits gegen die Wirtschaft abge-
setzt, und es finden sich mithin beide Leitunterscheidungen dieser Tradi-

tion des Gesellschaftsbegriffs. Die Differenzierung von Staat und Wirt-

schaft wird zudem rechtlich durch die Differenzierung von öffentlichem 
und privatem Recht an die Lebenswelt zurückgebunden (vgl. Habermas 

1996: 132). Habermas betreibt in seinen Analysen damit auch historische 

Begriffsbildung, da Nation und Staat schon zwei Seiten der modernen Ge-
sellschaft bezeichnen: einerseits der administrative Staatsapparat, der, um 

legitim funktionieren zu können, andererseits auf ein Volk bzw. eine Na-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

tion angewiesen ist, die Habermas primär als (historisch artifizielle) Kultur 

definiert (gemeinsame Abstammung, gemeinsame Sprache, Kultur und 

Geschichte) (vgl. Habermas 1996: 131). Nationalstaaten etablieren sich 
dann durch die territoriale Verknüpfung und Durchsetzung einer bürokra-

tisch verwalteten politischen Ordnung, einer kapitalistischen Wirtschaft 

und der Lebenswelt mit ihren drei modern ausgeprägten strukturellen 
Komponenten. In späteren Arbeiten kann Habermas dann nicht nur eine 

Problematik der Kolonialisierung der Lebenswelt durch Systemrationalitä-

ten herausarbeiten, sondern mit Blick auf eine kulturelle Diversifizierung 
in Form von multikulturellen Lebenszusammenhängen auch ein Aufbre-

chen der nationalstaatlichen Struktur von Seiten der Kultur. Die Homoge-

nisierung der Nation durch Kultur wird durch Multikultur aufgehoben, und 
es wird fraglich, ob Nationalstaaten in ihrem historischen Verständnis dies 

aushalten können (vgl. Habermas 1996: 143). 

Ohne die darin liegenden Probleme der Integration hier vorwegzuneh-
men, lässt sich an dieser Diskussion ersehen, dass Habermas auch mit 

Blick auf Globalisierung dem nationalstaatlichen Gesellschaftsbegriff ver-

haftet bleibt, auch wenn er umsichtig bemerkt, dass das weltweite System 
von Nationalstaaten eine politische Weltgesellschaft ist, also nicht die 

Weltgesellschaft insgesamt, wie z.B. Luhmann sie konstruiert. Für Ha-

bermas offenbaren die Prozesse der Globalisierung nun die Grenzen des 
Nationalstaates. Die weltweite Vernetzung von Wirtschafts- und Finanz-

märkten führt die von Anfang an sich globalisierende kapitalistische Wirt-

schaft zu einer Abkopplung von der Territorialität des Nationalstaates, und 
die ehemals wechselseitige Stützung dieser beiden Systeme hebt sich in 

der Deutung von Habermas auf. Die Politik wird gleichsam zu einem 

ohnmächtigen Beobachter eines globalisierten Wirtschaftssystems und ge-
rät in das Problem, die entzogenen wirtschaftlichen Leistungen aufzufan-

gen, auf die Nationalstaaten als Sozial- und Wohlfahrtsstaaten angewiesen 

sind. Globalisierung der Wirtschaft heißt dann auch nicht Welthandelsbe-
ziehungen, die Nationalstaaten ja immer untereinander gepflegt hatten, 

sondern global vernetzte Produktionsverhältnisse, die die wirtschaftliche 

Säule der Nationalstaaten erodieren lassen. Wenn nun Habermas ein trag-
fähiges Gesellschaftsmodell unter globalisierten Bedingungen entwirft, 

dann bleibt der Nationalstaat als Modell bestehen. Internationale politische 

Institutionen sind allein in der Lage, eine „friedlichere und gerechtere 
Welt- und Weltwirtschaftsordnung“ (Habermas 1996: 153) herzustellen. 

Im Hegelschen Sinne würde der Nationalstaat dann weltweit ‚aufgehoben‘, 

ohne allerdings die Frage der lebensweltlichen, normativen Integration ge-
löst zu haben. In diesem Sinne handelt es sich bei Habermas’ Diagnose 

letztlich auch um eine Fortführung des Kolonialisierungsgedankens für 

globalisierte Verhältnisse. Und diese Verhältnisse werden weiterhin mit 
den Konzepten von Lebenswelt und System sowie einer Vorstellung einer 

stabilen gesellschaftlichen Ordnung durch die Verknüpfung von globaler 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 261 

Wirtschaft, globaler Politik und einer normativen, also lebensweltlichen 

Ordnung gedacht. 

Es ist an dieser Stelle schon unschwer zu erkennen, dass Bourdieus 
Deutung der modernen sozialen Welt trotz grundverschiedener Termino-

logien und Konzepte doch auch in dieser nationalstaatlichen Tradition 

steht. Gerade die Relevanz der durch das Bildungssystem in Formen sym-
bolischer Gewalt durchgesetzten politischen Ordnung auf einem angebba-

ren Territorium bestätigt dies gleichermaßen wie seine Konstruktion des 

Feldes der Macht entlang der beiden Unterscheidungen von Politik vs. 
Wirtschaft einerseits und Politik vs. Kultur andererseits. Und auch die 

Konsequenzen für Globalisierung, die zumeist in intellektuellen Schriften 

publiziert sind, erfolgen nach dem Muster einer Globalisierung von (zu na-
tionalstaatlichen Institutionen äquivalenten) inter- oder auch supranationa-

len Institutionen, die die politisch nicht regulierten Wirtschaftsprozesse 

mit Blick auf die sozialstaatlichen Errungenschaften einzugrenzen in der 
Lage sein sollen. Mit Blick auf Habermas, und in eingeschränkterem Maße 

auch auf Parsons und Münch, findet sich auch die intersubjektive Symbo-

lik in Form von umkämpften Weltsichten in Bourdieus Konzeption sozia-
ler Welten wieder. Die Reproduktion einer sozialen Welt, hier verstanden 

als nationalstaatliche Gesellschaft, hängt bei ihm schließlich maßgeblich 

an der Versorgung der Akteure mit den zu sozialen Strukturen homologen 
Unterscheidungen im alltäglichen Wissensvorrat. Die Deregulierung der 

globalen Märkte sieht er allerdings als Resultat gezielter politischer Ent-

scheidungen und nicht als einen Rückzug (vgl. Bourdieu 2001k: 120ff.).4

Einen gegenüber dem nationalstaatlichen Begriff konsequent anderen 

Zuschnitt von ‚Gesellschaft‘ formuliert letztlich allein Luhmann. Dabei 

geht es nicht primär wie bei Schwinn um einen formal abschließenden 
Einheitsbegriff, sondern um eine spezifische Auslegung sich globalisie-

render sozialer Zusammenhänge. Insofern lässt sich bei Luhmann auch die 

formale Begriffskonstruktion nicht von der historischen Begriffsbildung 
trennen, als sie, wie in jeder Erfahrungswissenschaft, auf soziohistorische 

Entwicklungen und Beobachtungen bezogen ist. Wahrscheinlich wird 

Luhmanns formal sehr allgemein gehaltener Gesellschaftsbegriff auch nur 
vor dem Hintergrund der Entwicklung der modernen Gesellschaft ver-

ständlich, da er schon früh auf einen expliziten Territorialitätsbezug zur 

4 Bourdieu denkt hier an die Deregulierung der Finanzmärkte in Industriena-
tionen, an Anhebungen der Zinssätze, die dazu dienten, „die Kapitalrenditen 
in die Höhe zu treiben und die Stellung der Eigentümer, der owners im Ver-
hältnis zu den Geschäftsführern und Managern wiederherzustellen. Diese Se-
rie von Maßnahmen führte zu einer verstärkten Autonomisierung des Feldes 
der globalen Hochfinanz, der Welt des Finanzkapitals, die nun nach ihrer ei-
genen Logik, nämlich der des reinen Profits funktioniert, und das gewisser-
maßen unabhängig von der Entwicklung der Industrie, so dass die Finanz-
welt in verhältnismäßig geringem Maße in den Ablauf des industriellen Fel-
des eingreift (bekanntlich ist ja der Anteil des Börsenmarktes an den Realin-
vestitionen recht schwach ausgeprägt).“ (Bourdieu 2001k: 121) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Definition von ‚Gesellschaft‘ verzichtet und damit die Begriffstradition 

des Staates für seine Soziologie verabschiedet. Gesellschaft wird als ein 

besonderer Systemtypus neben Interaktion und Organisation eingeführt 
(vgl. Luhmann 1975a). Definiert wird sie als „das umfassende Sozialsys-

tem aller kommunikativ füreinander erreichbaren Handlungen“ (Luhmann 

1975a: 11). Die Grenzen des Systems sind mithin die Grenzen der kom-
munikativ erreichbaren Handlungen, und diese Grenzen sind nicht (zu-

mindest unter modernen Bedingungen nicht) identisch mit den themati-

schen und anwesenheitsdefinierten Grenzen von Interaktionssystemen o-
der den durch Mitgliedschaft definierten Grenzen von Organisationssys-

temen. Der Bezug auf Territorialität ist dann historisch mit Blick auf Ge-

sellschaftsformen anzugeben, die eben konstitutiv territorial begrenzt wa-
ren. Für vormoderne Gesellschaften wie segmentäre oder stratifikatorisch 

differenzierte trifft dies weitgehend zu. Für die moderne Gesellschaft kon-

statiert Luhmann hingegen, dass solche territorialen Begrenzungen auf-
grund der weltweiten kommunikativen Erreichbarkeit von Handlungen 

oder in der späteren Nomenklatur: von Kommunikationen, nicht bestehen. 

Die moderne Weltgesellschaft wird als Zusammenhang von sinnhaft aus-
differenzierten Kommunikationszusammenhängen konstruiert, die als 

Funktionssysteme gefasst werden. Nicht nur Wirtschaft und Politik, son-

dern auch Erziehung, Kunst, Wissenschaft und Recht werden gleichrangig 
auf eine Funktion bezogen und als ein Funktionssystem der modernen Ge-

sellschaft begriffen, das weder durch ein anderes Funktionssysteme substi-

tuierbar noch mit Blick auf die gegenwärtige soziohistorische Entwicklung 
territorial zu begrenzen ist. Die spezifisch sinnhaft aufeinander bezogenen 

Kommunikationen des Wissenschaftssystems machen aus diesem Blick-

winkel genausowenig vor nationalstaatlichen Grenzen halt wie die sinnhaft 
aufeinander bezogenen Kommunikationen des Kunstsystems, des Wirt-

schaftssystems, des Religionssystems oder auch des Politik- und Rechts-

systems, obwohl den beiden letzteren bei Luhmann der Sonderstatus einer 
internen territorialen Gebundenheit eingeräumt wird. Intern insofern, als 

auch im Falle von Politik und Recht weltweite kommunikative Erreichbar-

keit besteht, aber beide dennoch legitime Rechtsprechung und kollektiv 
verbindliche Entscheidungen innerhalb ihrer Strukturen an Territorien 

knüpfen. 

Nationalstaaten werden im Rahmen dieses theoretischen Zugriffs dann 
als segmentäre Formen der Differenzierung innerhalb des Politiksystems 

verstanden, und so muss man wohl ergänzen, dass das Gleiche für die 

Rechtsstaaten innerhalb des Rechtssystems gilt (vgl. Luhmann 1997: 809). 
Die nationalstaatliche Verknüpfung und Stützung von Recht und Politik 

wird vor dem Hintergrund weltgesellschaftlicher Verhältnisse bei Luh-

mann dann auch als nicht tragfähig eingeschätzt. Im Unterschied aber zu 
Theoretikern, die am Nationalstaat als Modell festhalten, interpretiert 

Luhmann als nüchterner wissenschaftlicher Beobachter, dass die „eigen-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 263 

tümliche Kombination von Recht und Politik gerade in ihrer besonderen 

Leistungsfähigkeit eine Fehlspezialisierung der Menschheitsentwicklung 

war, die sich, vorläufig jedenfalls, nicht auf das System der Weltgesell-
schaft übertragen läßt“ (Luhmann 1975: 57). Andererseits war es zuvor 

aber gerade diese Kombination, die es ermöglicht hat, verlässliche Motiva-

tionen für beliebig spezialisierbares Handeln bereitzustellen (vgl. Luh-
mann 1975: 57). Man kann dies so interpretieren, dass Nationalstaaten das 

Fundament für die dauerhafte Ausdifferenzierung und Globalisierung von 

Funktionssystemen waren und befindet sich – wenn man dies so interpre-
tiert – theoretisch in der Nähe des Modells der Staatsgenese von Bourdieu, 

die mit der Monopolisierung und damit auch Durchsetzung verschiedener 

Kapitalformen einhergegangen ist. Während aber Bourdieu oder Habermas 
die regionalen Unterschiede hervorheben und von diesen ausgehend Glo-

balisierungsprozesse thematisieren, argumentiert Luhmann mit seiner 

Theorie der Weltgesellschaft weitgehend umgekehrt und thematisiert die 
regionalen, also auch kulturellen Eigenheiten vor dem Hintergrund der 

Annahme einer schon realisierten Weltgesellschaft. Verflechtungen funk-

tionaler Bezüge auf regionaler Ebene wären dann kein Gegenargument zur 
These der realisierten Weltgesellschaft, sondern werden als ein besonderer 

Fall der weltgesellschaftlichen Konditionierung regionaler Sonderbedin-

gungen beobachtet (vgl. Luhmann 1997: 811).5

Luhmann ist es mithin aufgrund seines entterritorialisiert angelegten 

Gesellschaftsbegriffs möglich, Weltgesellschaft zu problematisieren, ohne 

auf einen politischen Gesellschaftsbegriff zurückzugreifen, der das politi-
sche System als Hauptbezugspunkt der Gesellschaftsanalyse wählt. Den-

noch erlaubt es die Konzentration auf kommunikative Erreichbarkeit für 

die Gesellschaftskonstruktion auch, vormoderne Gesellschaftsformen mit 
einem konstitutiven territorialen Bezug zu thematisieren, wie es in von 

vornherein eher räumlich und damit auch politisch angelegten Begriffs-

konzepten unmittelbar gedacht wird. Dies konnte ja in den vorangegange-
nen Ausführungen beobachtet werden: Wenn die soziologische Theorie 

den Gesellschaftsbegriff insofern historisch herleitet, als sie bei der Be-

griffskonstruktion soziohistorische Entwicklungen im Blick hat, haftet sie 
an einem konkret politischen Modell der Gesamtgesellschaft. Der Natio-

nalstaat wird offenbar als höchst entwickelte Form gesellschaftlicher For-

mationen angenommen, und an ihm werden die konstitutiven Merkmale 
für moderne Gesellschaft abgelesen, die, wenn die historische Entwick-

lung den Staat langsam überholt, auf internationale und globale Zusam-

menhänge erweitert werden. Im Zentrum steht dann aber auch immer Re-
gulation, Steuerung, Normativität, Planung etc., kurzum: politisch relevan-

5 Die Sharia als religöses Rechtssystem des Iran müsste dann nicht als Bruch 
mit der Weltgesellschaft verstanden werden, sondern mit Blick auf die welt-
gesellschaftlichen Bedingungen analysiert werden, die das Rechtssystem der 
Sharia konditionieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

tes Handeln. Luhmann hingegen scheint einen Gesellschaftsbegriff zu 

entwickeln, der zwar auch historisch gesättigt ist, aber an weltgesellschaft-

lichen Entwicklungen ansetzt, die eben kein politisches Zentrum haben, 
sondern in eine Vielzahl von Teilsystemen dezentriert erscheinen. Letzt-

lich ist es dann die soziohistorische Weltlage, die diesen Begriff ermög-

licht und damit auch eine ‚genuin soziologische‘ Perspektive eröffnet, die 
sich nicht endgültig von den Vorgaben anderer Teilsysteme emanzipieren 

kann. Dies läuft bei Luhmann schlussendlich auf die Münchhausen’sche 

Figur hinaus, dass die Systemtheorie die moderne Weltgesellschaft als die 
Bedingung ihrer Möglichkeit explizieren und daran an Plausibilität und 

Bestätigung gewinnen kann. In diesem Sinne ist sie dann tatsächlich die 

einzige Gesellschaftstheorie, die die behauptete Komplexität der modernen 
Weltgesellschaft en gros – und das bedeutet ganz gewiss nicht: unverkürzt 

– in den Blick bekommt. Man kann schließlich auch berechtigt kritisieren, 

dass Luhmanns Theorie zu wenig bis gar keine Instrumentarien bereit-
stellt, um kulturelle Handlungs- oder Kommunikationszusammenhänge zu 

analysieren (vgl. Renn 2006: 109). 

5.1.3  Abgrenzung moderner von  
vormodernen Gesellschaften 

Der gegenwärtige Diskurs der Differenzierungstheorie fokussiert haupt-

sächlich die moderne Gesellschaft und bezieht seine theoretischen Kons-
truktionsprobleme auf diese. Dies ist vor dem Hintergrund der Soziologie 

als einer Reflexionswissenschaft der Moderne verständlich und lässt sich 

erneut bis zu den Klassikern der Differenzierungstheorie, maßgeblich bis 
Simmel und Durkheim zurückverfolgen.6 Die Fokussierung der modernen 

Gesellschaften oder – je nach Theorie – der modernen Gesellschaft setzt 

dabei eine Abgrenzung von nicht-modernen bzw. vormodernen Gesell-
schaften voraus. Dies musste von Beginn der soziologischen Überlegun-

gen an eine historische, also zeitliche Vergleichsdimension sein, da die 

moderne Gesellschaft sich gleichsam ohne Vorbild zum ersten Mal im 19. 
Jahrhundert durchsetzt. Deshalb konstituiert sich die Soziologie letztlich 

auch als eine historisch komparativ verfahrende Wissenschaft, die die 

sichtbar gewordenen und revolutionären Veränderungen der industriali-
sierten und kapitalisierten sozialen Welt zu verstehen und zu erklären ver-

sucht. Auch dabei ist zunächst die kapitalistische Wirtschaftsform als öko-

nomischer Ausdruck der bürgerlichen Gesellschaft besonders augenfällig, 
und es verwundert nicht, dass das Feld der Ökonomie von den Klassikern 

auch als erstes und markantes Charakteristikum der Moderne in den Blick 

6 Erneut ausgeblendet sind damit an dieser Stelle die Protosoziologen Comte, 
Marx, Spencer, die auch eine Unterscheidung von modernen und vormoder-
nen Gesellschaften mit geschichtsphilosophischen Mitteln formuliert haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 265 

gerät. Die Nationalökonomie als eine der Wurzeln der Soziologie als 

Fachdisziplin hat dazu beigetragen. 

Sowohl bei Simmel als auch bei Durkheim steht denn auch die Ar-
beitsteilung (vgl. Simmel 1989: 247; Durkheim 1992) im Zentrum der dif-

ferenzierungstheoretischen Analyse der Organisation höherer Gesellschaf-

ten, wie Durkheim im Untertitel formuliert. Durkheim und Simmel argu-
mentieren sehr ähnlich, wenn sie die Ursachen und die ‚Form‘ der moder-

nen Gesellschaft erarbeiten, so dass ich mich hier kurz auf Durkheim be-

schränken kann, der an diesem Problem m.E. begrifflich genauer gearbei-
tet hat, zumal Simmel sich ohnehin mehr für die Effekte auf Individuali-

sierung interessiert hat. Mit der Unterscheidung von segmentären und ar-

beitsteiligen Gesellschaften führt Durkheim eine mutatis mutandis bis in 
die gegenwärtigen Theorien gebräuchliche Unterscheidung von vormoder-

nen und modernen Gesellschaften ein. In diesem Sinne formuliert Luh-

mann auch in seiner Einleitung zu Durkheims soziologischem Klassiker: 

„Klassisch ist eine Theorie, wenn sie einen Aussagenzusammenhang herstellt, 

der in dieser Form später nicht mehr möglich ist, aber als Desiderat oder als Pro-

blem fortlebt. Die Bedingungen dieser Form sind historische, sie können als sol-

che ermittelt werden. Was aber der Klassiker den Späteren zu sagen hat, liegt auf 

der Ebene der Theorie.“ (Luhmann 1992: 19f.) 

Kontinuiert werden die Problembereiche, die die Klassiker eröffnet haben, 

nicht die theoretischen Lösungen der Probleme. Für Luhmann beginnt dies 

mit der Begriffsbildung. Er verortet Durkheims Theorie in der Tradition 
utilitaristischer Ökonomien und bemängelt die Ausdehnung des Begriffs 

‚Arbeitsteilung‘ auf auch nicht ökonomische Bereiche, die spätestens bei 

der sexuellen Arbeitsteilung ad absurdum geführt sind, da hier sicherlich 
nicht – selbstverständlich bis auf bekannte Ausnahmen – von Arbeit die 

Rede sein kann (vgl. Luhmann 1992: 23). Die Ausdehnung von Differen-

zierungsformen auf nicht-ökonomische soziale Bereiche bezeichnet aber 
zugleich den Startpunkt der soziologischen Differenzierungstheorie, nur 

dass in der Folge nicht mehr von Arbeitsteilung, sondern von Differenzie-

rung von Teilbereichen, Systemen, Sphären oder auch Feldern die Rede 
ist.

Bei Durkheim heißt es zunächst jedoch Arbeitsteilung, und die moder-

ne Gesellschaft wird durch die Spezialisierung von Arbeitsbereichen von 
vormodernen Gesellschaften unterschieden. Vormodern sind segmentäre 

Gesellschaften, in denen die später geteilten Arbeitsbereiche und deren 

Funktionen miteinander in den einzelnen Segmenten verflochten sind. Das 
Beispiel sind Stammesgesellschaften oder solche, die in Horden oder 

Clans gegliedert sind. Durkheim knüpft die Form der Differenzierung vor 

allem an die Form der Integration der Gesellschaft, die er als moralisch de-
finierte Form von Solidarität begreift. Bekanntlich korrespondiert mit 

segmentärer Differenzierung eine mechanische Solidarität, die durch die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ähnlichkeit der segmentär organisierten Lebensformen erzeugt wird. Mit 

der Genese der arbeitsteiligen Gesellschaft wird die mechanische dann mit 

Blick auf den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang durch die organi-
sche abgelöst.7 In Durkheims Konzeption dieser beiden Gesellschaftsfor-

men sind zwei der Problembereiche der Differenzierungstheorie unauflös-

bar miteinander verknüpft: zum einen die Unterscheidung von modern und 
vormodern und zum anderen die Frage nach der Integration von Gesell-

schaften und damit das Problem sozialer Ordnung auf gleichsam makrolo-

gischer Ebene. Diese Verknüpfung wird in der Entwicklung der Differen-
zierungstheorien gelockert, und die Thematisierung von Formen gesell-

schaftlicher Differenzierung und von Formen der Integration wird stärker 

auseinandergehalten, vor allem auch, weil Formen von Sozial- und Sys-
temintegration unterschieden werden können. Ob dies dann auch wie bei 

Durkheim bedeutet, dass in den Segmenten Funktionen erfüllt wurden, die 

dann später lediglich arbeitsteilig ausdifferenziert werden, kann dahinge-
stellt bleiben. Jeffrey Alexander (vgl. 1993) hat die Entwicklungsrichtung 

denn auch nicht auf die Funktionen, sondern mit Blick auf die Organisa-

tionsweise der Gesellschaftsform mit Entfamiliarisierung auf den Begriff 
gebracht. Die soziale Entwicklung verläuft in diesem Verständnis von 

verwandtschaftlich oder verwandtschaftsähnlich organisierten Gesellschaf-

ten zu Formen, in denen die verwandtschaftlichen oder verwandtschafts-
ähnlichen Organisationsformen zurücktreten. 

Ohne dass sich bei Weber eine vergleichbare Unterscheidung von Ge-

sellschaftsformen differenzierungstheoretisch so pägnant findet, so bringt 
er den Kern der Entfamiliarisierung doch mit seinem die Moderne charak-

terisierenden Begriff der Rationalisierung von differenzierten Wertsphären 

auf den Punkt. Vormoderne Gesellschaften sind auch bei ihm als Formen 
von Vergemeinschaftungen gedacht, z.B. als Hausgemeinschaft, die sich 

nach „natürlich vorgefundenen Kriterien der Verwandtschaft (Sippe), der 

‚räumlichen Nähe‘ (Nachbarschaftsgemeinschaft, Gemeinde)“ (Schwinn, 
2001: 212; Schluchter 1998: 163) verbinden. Auch wenn es durchaus strit-

tig ist, was in den unterschiedlichen Sphären alles unter dem Oberbegriff 

der Rationalisierung zu verstehen ist (vgl. Schluchter 1998: 67f.), so ist 
doch gerade für die administrativen Sphären die Bürokratisierung, die Or-

ganisation sozialer Beziehungen durch Verwaltungsbürokratien zentral. 

Verdichtet auf das Thema Rationalisierung des Okzidents, findet sich so 

7 „Es ist also ein Gesetz der Geschichte, daß die mechanische Solidarität, die 
zuerst allein oder fast allein stand, nach und nach an Boden verliert und daß 
die organische Solidarität ein immer stärkeres Übergewicht erhält. Aber 
wenn sich die Art und Weise, wie die Menschen untereinander solidarisch 
sind, verändert, dann kann die Struktur der Gesellschaft nicht unverändert 
bleiben. Die Form eines Körpers wandelt sich notwendigerweise, wenn seine 
molekularen Verbindungen nicht mehr dieselben sind. Wenn also der obige 
Satz richtig ist, dann muß es zwei soziale Typen geben, die diesen beiden 
Arten der Solidarität entsprechen.“ (Durkheim 1992: 229) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 267 

auch bei Weber die Idee der vormals gering differenzierten verwandt-

schaftsähnlichen Hausgemeinschaft und vermittelt über komplexe histori-

sche Prozesse dann die Ausdifferenzierung unterschiedlicher Wertsphären 
mitsamt anonymer, formaler und in diesem Sinne auch rationalisierter Le-

bensordnungen, von denen Familie nur eine neben vor allem Politik, Wirt-

schaft und Religion ist. Für die Institutionalisierung der Wertsphären in 
unterschiedlichen Lebensordnungen sorgen vor allem professionalisierte 

Rollen und Organisationen als formale und anonyme Organisationsprinzi-

pien. Der Bruch zwischen professionellen Akteuren und Laiengruppierun-
gen markiert für die Sphären des öffentlichen Lebens die Institutionalisie-

rung der Wertsphären. Eine Ausnahme ist hier für die Familie als private 

Sphäre zu machen. 
Im Laufe der Theorieentwicklung wird die Unterscheidung zweier 

grundlegender Formen der gesellschaftlichen Differenzierung erweitert. 

Bei Parsons (vgl. Parsons 1972) finden sich evolutionstheoretische Über-
legungen, die von ungeschichteten segmentären Formen der Gesellschaft, 

archaischen Gesellschaften, über geschichtete Hochkulturen, die schon bü-

rokratische Herrschaft ausbilden, bis hin zur modernen funktional diffe-
renzierten Gesellschaft verlaufen. Der Prozess wird am Beispiel des AGIL-

Schemas so vorgestellt, dass sich in archaischen Gesellschaften die analy-

tisch gedachten Subsysteme zur Funktionserfüllung von Adaptation, Ziel-
erreichung, Integration und Strukturerhaltung auf der empirischen Ebene 

nicht trennen lassen, aber im Laufe gesellschaftlicher Evolution in ver-

schiedenen Institutionen auch empirisch ausdifferenziert werden. Je mo-
derner die Gesellschaft, desto mehr entsprechen ihre faktischen Institutio-

nengefüge den im AGIL-Schema zunächst analytisch unterschiedenen 

Subsystemen des sozialen Systems. Charakteristisch und konstitutiv für 
unterschiedliche evolutionäre Stadien und Schübe sind evolutionäre Uni-

versalien, die Parsons als soziale Einrichtungen oder Institutionen begreift, 

die in allen Gesellschaften die adaptive Leistungsfähigkeit steigern – und 
das mit Blick auf die vier notwendig zu erfüllenden Funktionen (vgl. Par-

sons 1979). Der Übergang von segmentären Gesellschaften zu vormoder-

nen Hochkulturen verläuft dann durch die Etablierung von Universalien 
wie soziale Schichtung als Bedingung für eine dauerhafte Herrschafts-

struktur, die durch Legitimierung als weiterem Universal gesichert und 

dann durch Bürokratisierung von Amtsautorität in Hochkulturen effekti-
viert wird. Geld als Tauschmedium wird zur Voraussetzung einer Markt-

wirtschaft, die im Verbund mit den Universalien ‚universalistisches Recht‘ 

und ‚demokratische Assoziation‘ zu modernen Gesellschaften führt. 
Schichtung, kulturelle Legitimierung, Bürokratie, Geld und Recht bilden 

damit einen Institutionenkomplex, durch den Parsons in der Lage ist, für 

moderne Gesellschaft das konstitutive Organisationsprinzip in einer stär-
ker werdenden Distanzierung von Verwandtschaftsverhältnissen zu erfas-

sen.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Auch Habermas unterscheidet verschiedene Gesellschaftsformationen 

mit den Kriterien der Organisationsprinzipien. Mit der Unterscheidung von 

Tausch- und Machtbeziehungen identifiziert er in Anlehnung an Weber 
und vor allem an Parsons vier verschiedene Typen von Gesellschaften: 

segmentär differenzierte Gesellschaften, die als egalitäre Stammesgesell-

schaften maßgeblich durch verwandtschaftsähnliche Tauschbeziehungen 
(Frauentausch) charakterisiert sind und als hierarchisierte Stammesgesell-

schaften zudem durch soziale Schichtung als Machtbeziehung. In beiden 

Fällen sind Lebenswelt und Gesellschaft weitgehend deckungsgleich, und 
die strukturellen Komponenten der Lebenswelt (Persönlichkeit, Kultur, 

Gesellschaft) beginnen erst mit dem Auftreten sozialer Schichtung ausei-

nanderzutreten. Sobald die stratifizierte Gesellschaft staatlich organisiert, 
also eine politische Sphäre etabliert wird und damit im Verständnis von 

Habermas System und Lebenswelt auseinandertreten, lässt sich eine poli-

tisch stratifizierte Klassengesellschaft konstruieren. Erst mit der Ausdiffe-
renzierung der autonomen Wirtschaft als dem zweiten Funktionssystem 

und der korrespondierenden Differenzierung der strukturellen Komponen-

ten der Lebenswelt sind alle institutionellen Merkmale zur Konstruktion 
der modernen Gesellschaft als viertem Formationstypus, der ökonomisch 

konstituierten Klassengesellschaft, benannt (vgl. Habermas 1981b: 240ff.). 

In ähnlicher Weise, aber unter Ablehnung an Parsons geschulter sys-
temtheoretischer Mittel unterscheidet auch Giddens vormoderne von mo-

dernen Gesellschaften anhand der von ihm sogenannten Strukturprinzipi-

en, die inhaltlich aber ungefähr das gleiche erfassen wie die Organisa-
tionsprinzipien bei Habermas. Die drei von Giddens eingeführten und den 

Gesellschaftsbegriff definierenden Institutionenkomplexe, die die Bindung 

einer Gruppe an ein Territorium, die Durchsetzung einer normativen Ord-
nung auf diesem Territorium und eine affektiv-gemeinschaftliche Verbin-

dung der Gesellschaftsmitglieder herstellen, werden in den unterschiedli-

chen Gesellschaftsformen verschieden besetzt: Stammesgesellschaften
nennt Giddens solche Gesellschaften, in denen die normative Ordnung und 

die gemeinschaftlichen Affekte durch Tradition und Verwandtschaft gere-

gelt werden und die räumliche Organisation durch Nomadengruppen oder 
Dörfer bestimmt ist. Klassengegliederte Gesellschaften differenzieren tra-

ditionelle und verwandtschaftlichen Institutionen und Politik und Wirt-

schaft, die in diesem Fall an den Staat gebunden bleibt. Die räumliche Or-
ganisation ist durch die Unterscheidung von Stadt und Land bestimmt. Die 

moderne Gesellschaft konstruiert Giddens nun in marxistischer Tradition 

als (kapitalistische) Klassengesellschaft, in der das Prinzip staatlicher Or-
ganisation in alle sozialen Bereiche hineinreicht, einschließlich Tradition 

und Verwandtschaft (vgl. Giddens 1988: 235ff.). Die Ähnlichkeiten zu 

Habermas und Parsons sind im Ergebnis nicht zu übersehen. Gerade das 
Auseinandertreten von Traditionsbezügen und von staatlichen Institutio-

nen ließe sich recht unproblematisch mit Habermas’ Differenzierung von 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 269 

Lebenswelt und System übersetzen. Dafür spricht auch, dass beide an die-

se Unterscheidung auch das historische Auseinandertreten von Sozial- und 

Systemintegration binden. 
An den bis hierher vorgestellten Konzepten der Unterscheidung vor-

moderner von modernen Gesellschaften lässt sich erneut die Fassung des 

Gesellschaftsbegriffs in nationalstaatlicher Tradition als Gegensatz von 
Politik und Kultur bzw. Politik und Wirtschaft beobachten, denn alle The-

oretiker beobachten die Entstehung moderner Gesellschaften entlang der 

Etablierung von politischen und wirtschaftlichen Institutionen, die sich aus 
den kulturellen Fundamenten der Tradition lösen. Dies gilt auch für Par-

sons, wenn er zwar Kultur als steuerndes Moment hierarchisch hervorhebt, 

aber dennoch das kulturelle Subsystem mit fortschreitender Modernisie-
rung von den anderen faktisch durch Institutionalisierung abheben kann. 

Das Treuhandsystem moderner Gesellschaft, das die normative, in Werten 

verankerte Struktur umfasst, institutionalisiert sich zum Beispiel im uni-
versalen Recht und der Religion, während in vormodernen Gesellschaften 

durch religiöse Bezüge alle Funktionen steuernd orientiert sind.  

Eine Ausnahme ist auch bei diesem Problembereich mit der System-
theorie Luhmanns zu verzeichnen, in der die Abkopplung des Gesell-

schaftsbegriffs von der politischen Kategorie Staat die Konstruktion ver-

schiedener Differenzierungsformen prägt. Systemtheoretisch sind nämlich 
die Kriterien der Unterscheidung von Gesellschaftsformationen nicht an 

letztlich politische und rechtliche Organisations-, also Herrschaftsprinzipi-

en gebunden, sondern sehr abstrakt und formal aus der Logik der System-
theorie abgeleitet und dann für konkrete historische Formationen spezifi-

ziert. Dadurch wird die formale Eleganz von Durkheims Unterscheidung 

von Differenzierungstypen erneut aufgenommen und nicht in Richtung 
normativer Organisation und Integration und dadurch – mit Blick auf ‚mo-

ralische‘ Integration – in Form von normativen, kulturellen und werthaften 

Ordnungsmustern reinterpretiert, wie es bei Parsons und auch Habermas 
der Fall ist. Die Organisationsprinzipien oder auch Strukturprinzipien zur 

Unterscheidung der Gesellschaftsformationen sind ja bislang an Institutio-

nen gebunden, die kollektive Verbindlichkeit territorial herstellen, wie 
zum Beispiel Verwandtschaft oder politische und rechtliche Administra-

tion. Luhmann nimmt nun die formale Überlegung Durkheims auf, dass 

Gesellschaften sich durch die Beziehungen ihrer Teile zueinander unter-
scheiden lassen. Nimmt dies bei Durkheim dann die Form von mechani-

scher Solidarität aufgrund von Ähnlichkeit der Teile und organischer So-

lidarität aufgrund von Abhängigkeit der Teile an, so reformuliert Luh-
mann zunächst abstrahierend, dass die Teile der Gesellschaft als Systeme 

begriffen werden und dass diese Systeme füreinander System-zu-System-

Beziehungen bilden, anhand derer Differenzierungsformen unterschieden 
werden können. Systemtheoretisch abgeleitet ist dies insofern, als der Kern 

systemtheoretischer Beobachtung die Unterscheidung von System/Umwelt 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ist, so dass sich in der Umwelt wiederum Systeme beobachten lassen und 

somit System-zu-System-Beziehungen konstruiert werden können (vgl. 

Luhmann 1997: 600ff.). 
Ganz im Sinne Durkheims wird so die primäre Differenzierung einer 

Gesellschaft durch die Beobachtung der wechselseitigen Beobachtung der 

Teilsysteme einer Gesellschaft untereinander konstruiert: Sie erscheinen 
sich aus der je eigenen Perspektive ähnlich oder unähnlich bzw. gleich

oder ungleich (Luhmann 1997: 609ff.). Mit Hilfe der Unterscheidung von 

Gleichheit und Ungleichheit der Teilsysteme kann Luhmann vier Diffe-
renzierungsformen konstruieren, die in irgendeiner Annäherung historisch 

beobachtbar sind. Ohne dabei unmittelbar konkrete Mechanismen der Or-

ganisation sozialer Ordnung angeben zu müssen, können bei Gleichheit 
der Teilsysteme segmentär differenzierte, bei Ungleichheit der Teilsystem 

je nach Ausprägung entweder nach Zentrum und Peripherie oder stratifi-

katorisch differenzierte und im Fall der Gleichzeitigkeit von Gleichheit 
und Ungleichheit auch funktional differenzierte Gesellschaften konstruiert 

werden (vgl. dazu auch Göbel 2000: 101f.). Die Form Zentrum/Peripherie 

wird dabei vom Zentrum aus definiert, in dem schon andere soziale Struk-
turen (z.B. Schichtung) durchgesetzt sind als in der Peripherie. Luhmann 

denkt dabei an die hochkulturelle Unterscheidung von einer Stadt und dem 

territorial prinzipiell unbegrenzten Land. Im Fall stratifikatorischer Diffe-
renzierung greift er auf die Unterscheidbarkeit der Relation von oben und 

unten zurück, die von jeder Schicht aus beobachtet werden kann. Funktio-

nale Differenzierung bedeutet Gleichheit und Ungleichheit zugleich, da die 
ausdifferenzierten Funktionssysteme je eine nicht-substituierbare Funktion 

erfüllen, aber in der Alleinverantwortlichkeit für genau eine gesamtgesell-

schaftlich orientierte Funktion auch wieder gleich sind. Luhmann vermerkt 
explizit, dass in dieser Definition funktional differenzierter Gesellschaft 

der Verzicht der Annahme einer gesamtgesellschaftlich regulierenden In-

stanz bzw. eines gesamtgesellschaftlich die Beziehungen der Systeme un-
tereinander regulierenden Systems liegt. Weder Politik, noch Recht, noch 

Wirtschaft oder ein Feld der Macht, wie bei Bourdieu, haben ein Monopol 

der Steuerung oder Vermittlung der einzelnen Funktionssysteme. Und 
auch die ‚Gesellschaft‘ bezeichnet dann als der von Schwinn kritisierte 

Summenbegriff nicht mehr als das Gesamt aller Funktionssysteme und 

bietet darüber hinaus keine Strukturvorgabe. Dennoch bezeichnet Gesell-
schaft mehr als einzelne System-zu-System-Beziehungen, die als Leis-

tungsbeziehungen konstruiert werden, da auf das Gesamtarrangement ge-

blickt wird, das das Erkenntnisinteresse orientiert. 
Wie nun die Gleichheits- und Ungleichheitsbeziehungen inhaltlich be-

stimmt sind, lässt sich nach den Formbestimmungen genauer herausarbei-

ten, auch wenn man sehen muss, dass die formale Unterscheidung der Dif-
ferenzierungsformen nicht ganz ohne inhaltliche Orientierung erfolgen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 271 

kann.8 So sind segmentär differenzierte Gesellschaften durch Interaktionen 

konstituiert, die an der Dominanz eines Territorial- und Verwandtschafts-

prinzips orientiert sind (vgl. Luhmann 1997: 635). Nach Zentrum und Pe-
ripherie differenzierte Gesellschaften lösen segmentäre Differenzierung als 

Primat ab, sobald sich im Zentrum ungleichheitsbasierte Differenzierungs-

formen durchsetzen, zunächst Rollendifferenzierung und Arbeitsteilung. 
Die Einheit der Gesellschaft kann historisch ausgehend vom Zentrum und 

nur in dieser einseitigen Beziehung bestimmt werden. Mit Blick auf Groß-

reiche (z.B. Rom) ist dann das Zentrum zugleich das Zentrum der Welt 
und damit eine gleichsam kontrafaktische Weltgesellschaft.9

Stratifikatorische Differenzierung tritt nun als zweite Variante konsti-

tutiver Ungleichheitsbeziehungen der Teilsysteme auf, wenn die Un-
gleichheit für jedes Teilsystem, in diesem Fall die strata, hierarchisiert 

wird. Erst dadurch wird eine für alle Teilsysteme gleichermaßen legiti-

mierbare Repräsentation des Ganzen der Gesellschaft semantisch möglich 
(vgl. Göbel 2000: 112). Religion leistet dann beispielsweise die Legitimie-

rung von oben und unten der strata und realisiert so tatsächlich, dem Wort-

stamm von Hierarchie gemäß, eine heilige Herrschaft. Wichtig ist für 
Luhmann gerade die stratifikatorische Differenzierung, weil sie die in der 

europäischen Neuzeit zu beobachtende Form vor der Etablierung der Mo-

derne als einer funktional differenzierten Gesellschaft ist. Die an histori-
schen Quellen ablesbare radikale Umstellung des Wissens der Gesellschaft 

kann mit dem Wechsel der primären Differenzierungsform von Stratifika-

tion auf Funktion korreliert werden. Die Unterscheidung von Semantik 
und Struktur dient Luhmann dabei dazu, seiner Systemtheorie ein wissens-

soziologisches Programm einzuschreiben (vgl. Luhmann 1980: 9ff.), mit 

dessen Hilfe die Differenzierungstheorie an Plausibilität gewinnen kann. 
Es lassen sich dann Kondensierungen und Systematisierungen unterschied-

licher Sinnbereiche wie Recht, Religion, Erziehung beobachten, aber auch 

die Umstellung von Begriffsbedeutungen wie Zeit, Individuum, Staat und
Staatsräson, Liebe usw. (vgl. Luhmann 1980; 1981a; 1982; 1989; 1995). 

Ähnlich wie in Webers Konzept von Wertsphären verzeichnet Luhmann so 

in wissenssoziologischer Einstellung die Etablierung autonomer Sinnzu-
sammenhänge und bringt diese Entwicklung mit der strukturellen Durch-

setzung der funktional differenzierten Gesellschaft zusammen. Dies hat 

auch Ähnlichkeiten zu Bourdieus vereinzelten Analysen zur Genese relativ 
autonomer sozialer Felder, die er schließlich auch mit dem Aufkommen 

von Theorien verbindet, die eine autonome Logik der jeweiligen Praxis-

form erarbeiten. Luhmann interpretiert jedoch von vornherein insofern ge-

8 Gerade für die Analysen von stratifikatorischer im Übergang zu funktionaler 
Differenzierung lässt sich die historisch-semantische Orientierung dominant 
beobachten (vgl. Göbel 2000: 110). 

9 Rudolf Stichweh spricht in einem ähnlichen Zusammenhang auch von einer 
in „phänomenologischer Hinsicht“ realisierten Weltgesellschaft (vgl. Stich-
weh 2000: 249). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sellschaftstheoretisch, als er die Ausdifferenzierung der Funktionssysteme 

mit der Erosion einer Repräsentationsmöglichkeit der Gesamtgesellschaft 

gleichsetzt. Weder Religion noch Politik noch Wissenschaft noch Wirt-
schaft haben ein Primat gesellschaftlicher Strukturvorgaben, sondern sind 

nebeneinander gleichberechtigt ausdifferenziert und deshalb auch nicht in 

der Lage, ihre jeweilige Eigenlogik gesellschaftsweit durchzusetzen. Sind 
Zentrum und Peripherie sowie Stratifikation durch die Repräsentation des 

Ganzen durch eines seiner Teile charakterisiert, so bricht genau dieses 

Merkmal mit dem Aufkommen der Moderne weg, die konsequent dezen-
triert konstruiert wird. Mit Luhmann kann man dann formulieren, dass ein 

am politischen System abgelesener Gesellschaftsbegriff insofern alteuro-

päisches Denken ist, als er mit Kategorien erarbeitet wird, die mit Blick 
auf funktionale Differenzierung als vormodern einzustufen sind. Auch die 

soziologische Beobachtung kann dann nicht den Anspruch auf Repräsenta-

tion erheben, selbst wenn sie für sich das Erkenntnisinteresse formuliert, 
als einzige Wissenschaft das gesamtgesellschaftliche Arrangement sozialer 

Systeme zu beobachten. Die soziologische Beobachtung bleibt eine Beob-

achtung von Gesellschaft neben anderen; der rechtlichen, wirtschaftlich, 
politischen, massenmedialen usw. Indem sie das jedoch bemerkt, beobach-

tet sie sich selbst im Modus einer Beobachtung zweiter Ordnung und ist 

als Wissenschaft auch darauf verpflichtet, die eigene Beobachtungsweise 
der Beobachtung auszusetzen, um sie mit Blick auf möglicherweise besse-

re Methoden und Theorien beurteilen und falsifizieren zu können. In die-

sem Sinne kommt der Wissenschaft und auch der Soziologie im Vergleich 
zu anderen Systemen eine privilegierte Position zu, die mehr und anders 

beobachtet als andere Funktionssysteme. In dieser Spezialisierung ist sie 

dann im Verhältnis zu den anderen Systemen gleich und ungleich zu-
gleich.

Dies bedeutet dann aber weiterhin nicht, dass hier ein Substitut einer 

Repräsentationsinstanz der Gesellschaft gefunden wäre, die auf die Einheit 
der Differenzen der unterschiedlichen Systeme wirken könnte, sondern le-

diglich eine konsequente Auslegung des Theorems funktionaler Differen-

zierung. Akzeptiert man diese Auslegung in dieser Form der Verabschie-
dung eines dominanten Systems und setzt sie mit den am Nationalstaat an-

gelehnten Theorien ins Verhältnis, kann man auch formulieren, dass „die 

klassische [!] Gesellschaftstheorie immer eine Form politischer Theorie“ 
(Renn 2006: 84) ist. Für die Akzeptanz von Luhmanns Position sprechen 

zurzeit gute Gründe. Genausowenig wie Wirtschaft grundsätzlich national 

begrenzt gedacht werden kann, ist dies für Wissenschaft, Erziehung (z.B. 
PISA), Religion und auch (trotz interner territorial-segmentärer Differen-

zierung) für Politik und Recht möglich. Inwiefern die Abstraktionshöhe 

von Luhmanns Theorie jedoch über regionale und nationalstaatliche, also 
politisch induzierte Feinheiten und Unterschiede zu schnell hinwegsieht 

und inwiefern diese Auslegung für den Fall einer global verbindlichen po-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 273 

litischen Ordnung aufrecht erhalten werden kann, bleibt fraglich. Festzu-

halten bleibt aber, dass die gegenwärtigen Theorieangebote den Unter-

schied von vormoderner und moderner Gesellschaft entweder an die Ent-
stehung eines nationalen Rechtsstaates mit kapitalistischer Wirtschaftsord-

nung binden oder an global ausdifferenzierte hoch spezialisierte Funk-

tionssysteme, die nicht an territoriale Grenzen gebunden sind. 

5.1.4 Differenzierung und Integration 

Ein weiterer Problembereich, der die Differenzierungstheorien von Beginn 

an mitbestimmt und eng mit dem Problem des Ganzen der Gesellschaft 

verkoppelt ist, ist das Verhältnis von Differenzierung und Integration. Die-
ser Problembereich ist in den vergangenen Jahren neben der Frage nach 

der paradigmatischen Grundorientierung auch zu einer Art Kernthema des 

Diskurses geworden (vgl. Münch 1998; Schimank 2005; Renn 2006). 
Auch in diesem Fall findet sich schon bei Durkheim die klassische und 

das heißt in Variationen kontinuierte Begriffsbildung. Wie im voranste-

henden Kapitel dargestellt wurde, bindet Durkheim den Begriff der Ar-
beitsteilung eng an den Begriff der Solidarität, die er als Moral versteht. 

Differenzierung und Integration sind bei ihm somit kaum getrennt zu er-

fassen; und Integration scheint allein auf werthafte, normative, moralische 
Weise zustande kommen zu können. Allerdings findet sich bei Durkheim 

ein Weg vorgezeichnet, der Integration denkbar macht, ohne ein homoge-

nes kulturelles Orientierungsmuster (Normen, Werte, Moral, Solidaritäts-
form) einzuführen, das die Mitglieder und Teilbereiche der Gesellschaft 

verbindet. Ist es im Fall segmentärer Differenzierung die mechanische So-

lidarität aufgrund von Ähnlichkeit, die die Integration der Segmente ge-
währleistet, so wird sie von Durkheim als Kollektivbewusstsein genauer 

gefasst. Das Kollektivbewusstsein ist bekanntlich insofern ein kollektives 

Bewusstsein, als es nahezu homogene kulturelle Orientierungsmuster auf 
die Bewusstseine der Mitglieder der jeweiligen Gesellschaft verteilt. Inten-

sionale Homogenität bei extensionaler Heterogenität, wenn man so will. 

Durkheim setzt hier auf den später von Parsons ins Zentrum gerückten In-
tegrationsmodus der shared values in Form des conscience collective.

Gleichzeitig formuliert er aber mit dem Konzept der organischen Solidari-

tät eine Idee von Integration, die auf einen solchen Fundus geteilter homo-
gener Orientierungsmuster komplett verzichten kann. Die Solidarität kom-

plexer arbeitsteiliger Gesellschaften kann zunächst darauf verzichten (vgl. 

Tyrell 1985: 209), weil auf die Abhängigkeitsbeziehungen zwischen den 
einzelnen gesellschaftlichen Funktionsbereichen gesetzt wird. Die moder-

ne Gesellschaft ist gleichermaßen auf Wirtschaft, Bildung, Recht, Politik 

usw. angewiesen; und jeder der Teilbereiche ist wiederum auf Leistungen 
durch andere Teilbereiche angewiesen, um seine Funktion erfüllen zu 

können. Obwohl Durkheim diese elegante Lösung der Integration vor-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

denkt, bleibt er an seine Verflechtung von Arbeitsteilung und Moral ge-

bunden und muss nach einer für arbeitsteilige Gesellschaften passenden 

Moral suchen, die nicht durch die utilitaristische Abstimmung egoistischer 
Interessen ersetzt werden kann. Dies wäre schließlich eine mögliche kon-

sequente Auslegung der Effekte der Arbeitsteilung, die vor allem auch die 

Individualität der Akteure in den einzelnen Berufsfeldern fördert und da-
mit auch die Individualität der Interessen, was Durkheim mit Blick auf das 

Privatrecht und auch das Vertragsrecht ausgiebig diskutiert (vgl. Durkheim 

1992: 162ff.). Die Moral muss sich letztlich auf die Individualität einstel-
len; und die Kooperationsmoral, die aus der Abhängigkeit der spezialisier-

ten Akteure entsteht und im Vertrag zum Ausdruck kommt, verweist in 

letzter Instanz noch auf ein lien sociale, das als nichtkontraktuelle Bedin-
gung dem Vertrag zugrunde liegt (vgl. Durkheim 1992: 165). Anders ge-

sagt, muss die Gesellschaft ihre „Solidaritätsgrundlagen von Gleichheit auf 

Ungleichheit umstellen“ (Luhmann 1992: 34); und das heißt für Luhmann 
weiter, dass das Kollektivbewusstsein auch im Fall arbeitsteiliger Gesell-

schaften für die Solidaritätsproblematik in Durkheims Theorie unhinter-

gehbar ist, aber eben die „Notwendigkeit individueller Zielsetzungen“ 
(Luhmann 1992: 34) einbauen muss. 

Durkheims Begriff der organischen Solidarität aufgrund von Abhän-

gigkeit verzichtet mithin nicht einfach auf eine homogene Kulturorientie-
rung, sondern kann so ausgelegt werden, dass die Kulturorientierung abs-

trakt genug sein muss, um die Heterogenität der individuellen Interessen 

und Lebensbezüge auszuhalten (vgl. auch Habermas 1981b: 177). Auch 
wenn die Solidarität aus Abhängigkeit der Idee nach zunächst ohne Moral 

auskommt, so holt Durkheim sie wieder ein, letztlich in kritischer Ausei-

nandersetzung mit Spencers Ansatz einer an der Wirtschaftslogik abge-
lesenen spontanen Abstimmung der Einzelinteressen. Dekliniert man aber 

den Grundgedanken der Abhängigkeit von Funktionen und akzeptiert man 

ihn zugleich als eine mögliche Form von Integration, dann kann man im 
Ausgang von Durkheim zu der die Integrationsdiskussionen bestimmenden 

Unterscheidung von Sozial- und Systemintegration gelangen, wie Lock-

wood 1964 im Anschluss an Parsons erstmals formuliert (vgl. Lockwood 
1979). Dabei geht es Lockwood um die Erklärung endogener Faktoren so-

zialen Wandels im Rahmen einer funktionalistischen Gesellschaftstheorie; 

und damit geht es zudem um die Verteidigung der funktionalistischen Sys-
temtheorie gegenüber einigen Kritikern, die das Fehlen einer Theorie so-

zialen Wandels bemängelt haben. Soziale Integration bezieht sich auf das 

geordnete oder ungeordnete normativ definierte Verhältnis einzelner oder 
kollektiver Akteure zueinander, und Systemintegration wird auf das Ver-

hältnis gesellschaftlicher Subsysteme zueinander bezogen. So können zum 

Beispiel in totalitären Gesellschaften die Akteure aufgrund homogener 
Kulturorientierungen normativ sozial integriert sein, aber gleichzeitig kann 

auf der Ebene der Systemintegration das politische System mit der wirt-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 275 

schaftlichen Ordnung in Konflikt geraten und sozialen Wandel auslösen 

(vgl. Lockwood 1979). Diese Unterscheidung wird wiederum in Variation 

kontinuiert, bietet sie doch offenbar die Möglichkeit, den Integrationsbe-
griff analytisch fruchtbar anzuwenden, ohne den Kulturbegriff mit seinem 

Homogenitätsanspruch zu überlasten. Dies ist letztlich noch bei Parsons 

der Fall, wenn er in der AGIL-Phase seiner Theorie zwar einerseits sym-
bolisch generalisierte Austauschmedien wie Geld, Macht, Einfluss und 

Wertbindung für das Zusammenwirken und damit auch die Integration der 

vier Funktionssysteme der Gesellschaft einführt (vgl. Brandt 1993: 169), 
andererseits diese Medien aber genau wie die Logiken der Funktionssys-

teme im Rahmen des übergeordneten Handlungsschemas an übergreifende 

Wertorientierungen und universalistische Normen rückbindet (vgl. Parsons 
1972: 26; Parsons 1979: 66ff.). Die Leistungsabhängigkeiten zwischen den 

einzelnen Funktionssystemen, die durch die symbolisch generalisierten 

Austauschmedien vermittelt werden – unter Absehen von Situation und 
Person und in diesem Sinne auch unter Absehen von regional kulturellen 

Unterschieden – zeichnet aber den Begriff der Systemintegration vor. Es 

ist ja die Leistung der Austauschmedien, dass sie unabhängig von Kennt-
nissen der individuellen Person und der besonderen Situation eingesetzt 

werden können und den Austausch von Leistungen deshalb in komplex 

differenzierten Gesellschaften mit ebenso komplex differenzierten Situa-
tionen und Rollen gewährleisten. 

Habermas reinterpretiert dann für die Theorie des kommunikativen 

Handelns die Sozialintegration als Integrationsform, die sich auf die Inten-
tionen der Akteure bezieht, die ihr kommunikatives Handeln auf konsen-

suelle Verständigung in der Lebenswelt orientieren. Systemintegration 

entkoppelt sich von Sozialintegration, so lautet das Argument, mit der 
Entkopplung von Lebenswelt und System und bezieht sich auf die Integra-

tion von Handlungsfolgen durch die symbolisch generalisierten Aus-

tauschmedien Geld und Macht, die relativ unabhängig von den Intentionen 
der daran beteiligten Akteure funktioniert. 

„Im einen Fall wird das Handlungssystem durch einen, sei es normativ gesicher-

ten oder kommunikativ erzielten Konsens, im anderen Fall durch die nicht-nor-

mative Steuerung von subjektiv unkoordinierten Einzelentscheidungen inte-

griert.“ (Habermas 1981b: 226) 

In Theorien, die den Gesellschaftsbegriff an kulturelle Orientierungen bin-
den und damit weitgehend als einen politischen Begriff fassen, wie es in 

den meisten der hier behandelten Ansätzen der Fall ist, finden sich dann 

entweder die Einschränkung auf Sozialintegration oder die Verknüpfung 
beider Integrationsformen. Mit anderen Akzentuierungen findet sich die 

Verknüpfung beispielsweise noch bei Giddens, der Sozialintegration auf 

die Mikroebene der face-to-face Kommunikation bezieht und die System-
integration auf die Koordination von Handlungen, die räumlich und zeit-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lich füreinander physisch abwesend sind (vgl. Giddens 1988: 80).10 Durk-

heim und Parsons hingegen setzen im Endeffekt auf allen Ebenen auf So-

zialintegration. 
Ein Verzicht auf ein Konzept der Sozialintegration findet sich erneut 

allein bei Luhmann, der konsequent soziale Systeme als sinnspezifizierte 

Kommunikationszusammenhänge von den Intentionen psychischer Syste-
me schon in den Grundlagen der allgemeinen Theorie sozialer Systeme 

abkoppelt. Nicht nur für Funktionssysteme fokussiert die Systemtheorie 

Luhmanns deshalb von vornherein die sozialen Strukturen, die mehr oder 
minder dauerhaft die Reproduktion autopoietischer sozialer Systeme her-

vorbringen. Für Interaktionssysteme können dies sehr flüchtige Kommu-

nikationen sein, die kurzfristig als Struktur für Anschlusskommunikatio-
nen dienen, solange physische Anwesenheitsbedingungen für die beteilig-

ten psychischen Systeme bestehen. Im Fall von Organisationen sind es ge-

satzte Mitgliedschaftsregeln, Kommunikationswege, Rollen und Personen,
die spezifische Systeme auf Dauer stellen und in ihrer ‚Grundstruktur‘ re-

produzieren. Dabei sind es gerade die formalen Strukturen, die das System 

von den individuellen Orientierungen der beteiligten psychischen Systeme 
unabhängig machen. Letztere tauchen im System als kommunikativ er-

zeugte Persönlichkeiten, als Strukturen des Systems wieder auf – und zwar 

als schwer veränderbare Strukturen. Sie bleiben dabei im Rahmen der 
Theorie kommunikativ erzeugte Adressen von Kommunikation in einem 

System, und es werden keine akteurstheoretischen Annahmen durch die 

Hintertür eingeführt. 
Auf der Ebene von Funktionssystemen sind es vor allem drei Struktu-

ren, die die Autopoiesis und damit die Reproduktion der Systeme auf Dau-

er stellen: Codes, Programme und symbolisch generalisierte Kommunika-
tionsmedien. Sorgen die zweiwertigen Codes dafür, den Sinnzusammen-

hang zu differenzieren und von anderen Sinnzusammenhängen schließend 

abzugrenzen, so sorgen Programme dafür, Kommunikationen einem der 
Codewerte zuzurechnen oder eben nicht dem System zuzurechnen. Für die 

Wissenschaft sind es dann Theorien und Methoden, die Kommunikationen 

den Werten wahr/unwahr zuordnen; oder für die Politik sind es Parteipro-
gramme, die über Macht/Nicht-Macht entscheiden; und Gesetze sortieren 

Rechtskommunikationen als recht/unrecht usw. Die Anschlussfähigkeit 

von systemspezifischen Kommunikationen innerhalb des Systems sichern 
symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien (Recht im Rechtssys-

tem, Wahrheit im Wissenschaftssystem, Macht im Politiksystem usw.). 

Ähnlich wie bei Parsons sorgen diese generalisierten Kommunikationsme-
dien dafür, dass die eigentlich unwahrscheinliche Annahme eines ‚Kom-

munikationsangebots‘ in Wahrscheinlichkeit transformiert wird. Gegen 

10 Auch Schimank behält mit Blick auf seinen Eklektizismus von Akteurs- und 
Systemtheorie die Unterscheidung von Formen der Sozial- und der System-
integration bei (vgl. Schimank 2006: 222ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 277 

Geld tauscht man auch sein letztes Hemd, wenn man sich dafür ein neues 

kaufen kann; und den rechtskräftigen Bußgeldbescheid akzeptiert man, 

wenn Sanktionen im Verweigerungsfall erwartbar sind usw. Symbolisch 
generalisierte Kommunikationsmedien verknüpfen so die Motivation zur 

Annahme einer Kommunikationsselektion (vgl. Göbel 2000: 79ff.). 

Der Unterschied zu Parsons ist aber genau wie die Ähnlichkeiten nicht 
zu übersehen, da Luhmann die symbolisch generalisierten Kommunika-

tionsmedien nicht wie Parsons als Austauschmedien begreift und nach 

Maßgabe seiner theoretischen Grundannahmen selbstverständlich auch 
nicht begreifen kann. Soziale Systeme sind schließlich als geschlossene 

Systeme gedacht, deren Elemente ausschließlich innerhalb des Systems 

vorkommen und aneinander anschließen können. Strukturelle Kopplung 
statt Systeme der Interpenetration, kann man formulieren und strukturelle 

Kopplung dann zur Bezeichnung der sozialen Infrastruktur der Autopoie-

sis der einzelnen Funktionssysteme begreifen. So sind Wissenschaft, Poli-
tik, Recht, Erziehung usw. auf Leistungen des Wirtschaftssystems ange-

wiesen; und umgekehrt benötigt ein kapitalistisch ausdifferenziertes Wirt-

schaftssystem Leistungen der Politik, des Rechts, der Wissenschaft, der 
Erziehung usw. Mit der Explikation dieser Abhängigkeitsbeziehungen, die 

Luhmann als strukturelle Kopplungen beschreibt, versucht er im Kern, den 

klassischen Integrationsbegriff der Soziologie normfrei zu reinterpretieren 
(vgl. Luhmann 1997: 601ff.; 759ff.). Integration wird dann als die wech-

selseitige Eingrenzung der Freiheitsgrade der Funktionssysteme gefasst, 

ohne dass für dieses Einspielen des Zusammenhangs der Funktionssyste-
me noch eine Strukturvorgabe zu verzeichnen ist, die den einzelnen Funk-

tionssystemen äußerlich wäre. Gesellschaft bezeichnet in diesem Fall als 

Ganzheitsbegriff die Form des Zusammenhangs der Funktionssysteme und 
ist dann für die modernen Verhältnisse synonym mit dem Begriff funktio-

nale Differenzierung zu verstehen. Mehr nicht, aber auch nicht weniger! 

Die Polykontexturalität (Luhmann 1997: 88; die Gesellschaft aus der Sicht 
des Rechts, der Politik, der Wissenschaft usw.), die durch die je gesamtge-

sellschaftliche Beobachtung von Seiten eines jeden Funktionssystems auf-

gespannt wird, bedeutet für Integration, dass die Abhängigkeiten und Leis-
tungen die Funktionssysteme wechselseitig einschränken und dann mit 

Blick auf ihren Zusammenhang auch verschränken – eben strukturell kop-

peln. Wenn man so formulieren möchte, bietet diese Variante des Integra-
tionsbegriffs die konsequente und systemtheoretisch gewendete Auslegung 

der von Durkheim an Spencer kritisierten Vorstellung einer wert- und 

normfrei zu denkenden Integration durch Abstimmung egoistischer Einzel-
interessen. Nur dass es bei Luhmann nicht um Interessen einzelner Wirt-

schaftsakteure geht, sondern um die Leistungen und Abhängigkeiten der 

sehr verschiedenen Rationalitäten und Eigenlogiken moderner Funktions-
systeme. Wie erwähnt, ist keines der Funktionssysteme per se hierarchisch 

im Verhältnis zu einem anderen. Allerdings bedeutet dies für Luhmann 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nicht, dass sich solche Ungleichheiten in der Relevanz einzelner Funk-

tionssysteme nicht historisch einrichten könnten. Dabei formuliert er eine 

Art negative Herrschaftssoziologie, wenn er davon ausgeht, dass jenes 
Funktionssystem wichtiger wird als andere, welches Probleme hat, seine 

Funktion zu erfüllen: 

„In funktional differenzierten Gesellschaften gilt eher die umgekehrte Ordnung: 

das System mit der höchsten Versagensquote dominiert, weil der Ausfall von 

spezifischen Funktionsbedingungen nirgendwo kompensiert werden kann und 

überall zu gravierenden Anpassungen zwingt. Je unwahrscheinlicher die Leis-

tung, je voraussetzungsvoller die Errungenschaften, desto größer ist auch das ge-

samtgesellschaftliche Ausfallrisiko. Wenn Recht nicht mehr durchsetzbar wäre 

oder wenn Geld nicht mehr angenommen werden würde, wären auch andere 

Funktionssysteme vor kaum mehr lösbare Probleme gestellt.“ (Luhmann 1997: 

769)

Auch wenn Luhmann im Anschluss davon spricht, dass das Versagen von 

Wissenschaft und Religion Auswirkungen hat, dann ist doch auffällig, dass 
diese Konsequenzen wiederum als politische Konsequenzen gedacht wer-

den (vgl. Luhmann 1997: 770). Das Versagen von religiösen Welterklä-

rungen dominiert dann eigentlich nicht, weil es wegfällt, sondern weil es 
politisch Konsequenzen zeitigt; und dasselbe gilt für das Versagen von 

Wissenschaft, das auch politische, auch wirtschaftliche und rechtliche 

Konsequenzen auslösen dürfte. Ist das aber das gleiche Maß an Auswir-
kungen und Konsequenzen? Bedeutet das Versagen von Systemen wie 

Kunst, Religion, Wissenschaft ein Zusammenbrechen von Wirtschaft, Po-

litik und Recht, wie wohl umgekehrt mit guten Gründen angenommen 
werden kann? Eher lässt sich vermuten, dass auch Luhmann indirekt in 

letzter Instanz vor allem Wirtschaft, Politik und Recht als die die Moderne 

definierenden Funktionssysteme annimmt, die weitere Funktionssystem-
differenzierungen ermöglichen. Konsequenterweise müssten dann doch 

Gewichtungen eingeführt werden, was aber wiederum nicht heißt, dass 

dies eine Rückkehr zu einem nationalstaatlichen Gesellschaftsbegriff oder 
zu einem die Gesamtgesellschaft repräsentierenden Funktionssystem füh-

ren würde. Beide Annahmen: die einer Weltgesellschaft und die einer De-

zentrierung, bleiben davon unberührt, da lediglich behauptet wird, dass 
manche Funktionssysteme konstitutiv wichtiger sind als andere. Damit ist 

nicht gesagt, dass diese auch eine dominante Beobachterperspektive inne 

hätten.11

Wie dem im Einzelnen auch sein mag, wichtig ist an dieser Stelle zu-

nächst, dass Luhmann im Rahmen seiner Systemtheorie ein Konzept von 

Integration entwickelt, das weder einen repräsentativen Einheitsbezug be-

11 Es wäre sicher lohnend, die Luhmann’sche Theorie und vor allem einzelne 
Analysen der Funktionssysteme mit Blick auf diese Fragestellung sekundär-
analytisch auszuwerten. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 279 

nötigt noch auf Differenzen übergreifende Kulturorientierungen abzielt. 

Dies kann man nun wieder kritisieren und auch in Luhmanns Fassung der 

Gesellschaftstheorie Desiderate entdecken, die nur durch Formen von So-
zialintegration zu füllen sind: 

„Die Systemtheorie verwirft – unnötigerweise – zusammen mit dem Prinzip der 

normativen oder kulturellen Integration der gesamten Gesellschaft die Möglich-

keit, kulturelle oder normative Integration als eine Sonderform der Teilintegra-

tion begrifflich zu berücksichtigen.“ (Renn 2006: 105) 

Renn verweist auf Handlungskontexte, die sich den Kriterien von Funk-
tionssystemen und denen von Organisationen nicht fügen, die gegenüber 

Interaktionen aber Strukturen dauerhafter Reproduktion eingerichtet ha-

ben. Dabei denkt er explizit an habituell integrierte Gruppen wie Netzwer-
ke, soziokulturelle Milieus oder auch Lebensformen. Dies sind allesamt so-

ziale Phänomenbereiche, die durch die abstrakten und auf Gesamtgesell-

schaftstheorie eingestellten Raster der systemtheoretischen Terminologie 
fallen. ‚Kultur‘ erscheint im Rahmen der Systemtheorie immer als Beob-

achterkategorie, als Form von Selbstbeobachtung und als Zweitcodierung, 

die sich von der primären Differenzierungsform der Moderne ableitet 
(Renn 2006: 107f.). Formen kultureller Praxis, wie sie in der Lebensstil-

forschung, der Multikulturforschung, den Cultural Studies und natürlich 

auch in Bourdieus Habitustheorie herausgearbeitet werden, haben so kei-
nen Platz in Luhmanns Theorie. Renn selbst verfolgt in seiner kritischen 

Auseinandersetzung mit den verschiedenen Theorien gesellschaftlicher In-

tegration das Erkenntnisinteresse, letztlich Habermas’ Gesellschaftstheorie 
mit anderen Mitteln fortzusetzen und versucht die Verknüpfung von prag-

matistischer Handlungstheorie und Luhmann’scher Systemtheorie. Mit 

Blick auf das Problem der Integration unterscheidet er dann nicht nur So-
zial- und Systemintegration, sondern konstatiert die Notwendigkeit ihrer 

Verknüpfung durch Formen der Integration zweiter Ordnung, die er als 

Übersetzungsverhältnisse konstruiert. Übersetzung soll die Integration von 
Integrationsformen leisten und dabei eine theoretische Zwischenstellung 

zwischen entweder der einseitigen Annahme einer kulturellen und reprä-

sentativen Einheit der Gesellschaft oder dem Vollverzicht auf eine solche 
Annahme bei einseitiger Annahme von Systemintegration bieten. 

5.1.5 Individuum, Individualität und Differenzierung 

Bei Durkheim ist der Problembereich des Verhältnisses von Individu-

um/Individualität und Differenzierung noch eng mit dem Problem der In-
tegration funktional differenzierter Gesellschaften verbunden. Zum einen 

geht es ihm schließlich um Integration der differenzierten Teilbereiche 

zum Ganzen der Gesellschaft, aber zum anderen auch um die Integration 
der einzelnen Akteure in die umfassende Gesellschaft oder zumindest in 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

die Teilbereiche, in denen sie handeln. Arbeitsteilung erodiert das auf 

Ähnlichkeit beruhende Kollektivbewusstsein, das Durkheim für segmentä-

re Gesellschaften konstatiert, und etabliert durch die nun unähnlichen Le-
bensbezüge der einzelnen Akteure die Vorstellung von Individualität der 

Individuen. Beobachtbar wird dies für Durkheim an der auf Individualität 

und Autonomie ausgerichteten Moral der organischen Solidarität. Gelingt 
diese Umstellung für die Individuen nicht und bleibt das Verhältnis von 

individualisiertem Individuum und Gesellschaft anomisch, kann Durkheim 

von pathologischen Formen der Integration bzw. Desintegration ausgehen. 
Er untersucht dies bekanntlich am Phänomen des Selbstmordes sehr ein-

dringlich (vgl. Durkheim 1983). Individualität steigert sich mithin mit der 

Steigerung der arbeitsteiligen funktionalen Differenzierung der Gesell-
schaft insgesamt und wird zu einem notwendig moralisch zu bearbeitenden 

Wert, der Integration moderner Gesellschaft mitermöglicht. 

Den eigentlich klassischen Text zu diesem Thema hat allerdings nicht 
Durkheim, sondern Simmel geschrieben. Er ist der erste Autor, der Indivi-

dualisierung als Problembereich eigenen Rechts herausarbeitet und nicht 

sofort einem anderen Problem unterordnet, wie bei Durkheim dem der In-
tegration. Individualisierung wird durch die Kreuzung sozialer Kreise und 

das heißt durch Differenzierung erklärt. Die Arbeitsteilung moderner Ge-

sellschaften bedeutet eine Differenzierung einer Vielzahl sozialer Kreise, 
in die das Individuum eingebunden sein kann. Simmel nennt für den mo-

dernen Menschen vor allem die Kreise der elterlichen Familie, der selbst 

gegründeten Familie, der Familie des Partners, des Berufs (der wiederum 
in weitere Kreise differenziert sein kann) und des Staates (vgl. Simmel, 

1989: 241). Das Differenzierungsthema wird von Simmel somit nicht pri-

mär mit Blick auf das sich differenzierende gesellschaftliche Ganze ausge-
arbeitet, sondern als Rollendifferenzierung (vgl. Luhmann 1997: 596). Die 

Einbindung in unterschiedliche soziale Kreise bedeutet für das Individuum 

konstitutiv das Innehaben unterschiedlicher Rollen, wie zum Beispiel 
Sohn/Tochter, Vater/Mutter, Schwester/Bruder, Ehemann/Ehefrau, Arbeit-

geber/Arbeitnehmer, Experte/Laie usw.  

Die Kombination der spezifischen Kreise, an denen das Individuum 
teilnimmt, konstituiert und bewahrt seine Individualität im Sinne seiner 

(quantitativen) Einmaligkeit. Gleichzeitig sieht Simmel eine Gefahr durch 

ein zu hohes Maß an Individualisierung und findet mit der „Herstellung 
von Kreisen und Genossenschaften, in denen sich beliebig viele, für den 

gleichen Zweck interessierte Menschen finden können, eine Ausgleichung 

jener Vereinsamung der Persönlichkeit, die aus dem Bruch mit der engen 
Umschränktheit früherer Zustände hervorgeht“ (Simmel 1989: 244f.). Und 

auch bei Simmel ist Individualisierung zwar Resultante von Differenzie-

rung, bleibt aber zugleich Bedingung der Integration nicht nur der Teile 
zueinander, sondern auch der Individuen in die sozialen Kreise: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 281 

„[...] die Freiheit des Individuums gewinnt mehr und mehr Gebiete für sich. Die-

se aber werden von neuen Gruppenbildungen besetzt, aber so, daß die Interessen 

des Einzelnen frei entscheiden, zu welcher er gehören will; infolge dessen ge-

nügt statt äußerer Zwangsmittel schon das Gefühl der Ehre, um ihn an diejenigen 

Normen zu fesseln, deren es zum Bestande der Gruppe bedarf.“ (Simmel 1989: 

245)

Der Gedanke des Zusammenhangs der Steigerung von Individualität durch 

Differenzierung mit der Integration von Differenzierung durch Individuali-
tät wird dann von Parsons gewissermaßen abgeschlossen (vgl. Luhmann 

1989a: 152). Letztlich handelt es sich um das Problem, wie soziale Ord-

nung trotz Individualisierung möglich ist, und dieses Problem wird nach 
den Gründungsklassikern mit Sozialisationstheorien gelöst. Sozialisation 

in moderne Gesellschaften ist eine Sozialisation von Individualität in plu-

ralisierte soziale Zusammenhänge. Eine Reflexion auf solche Theorien er-
laubt es dann Luhmann in wissenssoziologischer Fragerichtung, Individua-

lisierung als eine gesellschaftlich erzeugte Unterscheidung von Individu-

um und Gesellschaft (und deren theoretische Bearbeitung) zu begreifen. 
Kenntlich ist dies an der gedoppelten Fassung des Identitätsbegriffs zum 

Beispiel bei George Herbert Mead, der das Self durch die Differenz von I

und Me konstruiert, wobei Me die gesellschaftliche und das I eine Art 
nicht-gesellschaftlich konditionierte Identität bezeichnet. Als Kriterium 

dient die Abweichung des I als konkreten Verhaltens von dem sozial er-

wartbaren Handeln. Bei Goffman findet sich ganz ähnlich die Unterschei-
dung von personaler und sozialer Identität (vgl. Goffman 1974: 255f.; 

Luhmann 1989: 152). Bei Parsons wiederum wird die Individualisierung 

als notwendiger Wert zum institutionalisierten Individualismus, der dann 
wieder ganz explizit auf Integrationserfordernisse einer funktional diffe-

renzierten Gesellschaft bezogen ist. Die moderne Sozialordnung bedarf 

gemäß Parsons sowohl moralischer Autorität als auch intelligenter flexib-
ler Handelnder: 

„Sie ist individualistisch im Sinne des Durkheimschen Kultes des Individuums, 

der besonderen Wert auf individuelle Autonomie und Wohlfahrt legt. Sie ist plu-

ralistisch im Sinne einer extensiven Arbeitsteilung [...]. Eine solche Gesellschaft 

benötigt für ihr Funktionieren ein hohes Niveau an affektiver Integration und So-

lidarität unter ihren Mitgliedern, aber auch an kognitiver Fähigkeit und Intelli-

genz. Diese beiden Bestandteile des institutionalisierten Individualismus sind

analytisch zu unterscheiden.“ (Parsons/Platt 1990: 119) 

Dem kann Luhmann letztlich mit Blick auf die integrativen Notwendigkei-
ten und auch mit Blick auf Sozialisation nichts hinzufügen. Er reflektiert 

stattdessen die Begriffe von Individuum, Individualisierung und Individua-

lismus als wissenssoziologisch zu lesenden Ausdruck funktionaler Diffe-
renzierung. Dies geschieht insofern, als an der Veränderung von Indivi-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dualitätssemantiken der Übergang von stratifikatorischer zu funktionaler 

Differenzierung abgelesen werden kann – zumindest wenn man Luhmanns 

Programm der Relationierung von sozialer Struktur im Verständnis der 
primären Differenzierungsform und einer korrespondierenden gepflegten 

Semantik im Verständnis von schriftlich bewahrten und damit für bewah-

renswert gehaltenen, weitgehend theoretischen Texten folgt (vgl. Luhmann 
1980: 9ff.). Individualisierung wird dann durch die Exklusion des Indivi-

duums aus der Gesellschaft im Zuge der Umstellung ihrer primären Diffe-

renzierungsform von stratifikatorisch auf funktional differenziert analy-
siert. Ist es für vormoderne Differenzierungsformen charakteristisch, dass 

Individuen je als Teil eines Kollektivs in die Gesellschaft vollinkludiert 

sind, so bietet die funktional differenzierte Gesellschaft keinen sozialen 
Zusammenhang mehr, in dem Individuen vollständig aufgehen können. 

Die Segmente archaischer Gesellschaften oder die wiederum segmentär 

gegliederten Schichten in stratifikatorischen Gesellschaften sind hingegen 
solche Zusammenhänge, in denen Individuen von Geburt an bis zu ihrem 

Tode ihre Identität als Mitglied der Horde, des Clans oder der Familie zu-

geschrieben bekommen – und dies ist mit Ausnahme von Heirat weitge-
hend unabänderlich. Durch die Auflösung der strata und die Ausdifferen-

zierung der unterschiedlichen Funktionssysteme besteht genau diese Mög-

lichkeit nicht mehr. Das Individuum hat keinen Platz mehr in der Gesell-
schaft, der es definiert, sondern nur noch die Möglichkeit, an Leistungen 

der verschiedenen Funktionssysteme zu partizipieren. Kein Individuum ist 

ein reines Rechts-, Wissenschafts-, Familien-, Erziehungs-, Politik- oder 
Wirtschaftsindividuum im Sinne einer Vollinklusion in eines der Funk-

tionssysteme. In einer Umkehrbewegung wird die so verstandene Exklu-

sion des Individuums insofern zu einer prinzipiellen Totalinklusion (vgl. 
Luhmann 1980a: 32), als nun jedem Individuum konzediert wird, an allen 

Funktionssystemen im Laufe der Zeit teilhaben zu können. Die Differenz 

von Individuum und Gesellschaft liest Luhmann somit nicht als ein uni-
versales sozialtheoretisches Problem, sondern als ein mit dem Aufkommen 

der modernen Gesellschaft historisch gewachsenes.  

„Begriffe wie Inklusion, Freiheit, Gleichheit, Individuum, Privatheit, Autonomie, 

Funktionen, Reflexion, Leistung machen schon sichtbar, entlang welcher Leitli-

nien Erfordernisse und Folgeprobleme der neu eingerichteten Vorordnung funk-

tionaler Differenzierung über Schichtung und Segmentierung in einer neuen Se-

mantik verarbeitet werden.“ (Luhmann 1980a: 32) 

Die Individualisierung der individuellen Existenz des nun gesellschaftlich 
auf sich gestellten Individuums liest Luhmann dann später an Begriffen 

der Biographie und Karriere ab. Erst mit dem Aufkommen funktionaler 

Differenzierung wird es überhaupt gesellschaftlich wichtig, individuelle 
Existenz beobachtbar zu machen – zum Beispiel in Form einer mehr oder 

minder konsistenten Biographie. Am Beispiel der Beichte als eines Bio-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 283 

graphiegenerators hat dies Alois Hahn herausgearbeitet (vgl. Hahn 2000a). 

Luhmann untersucht die Biographie mit Blick auf Individualisierung und 

die Möglichkeit der Zurechenbarkeit und Kontrollierbarkeit von Seiten der 
Funktionssysteme am Begriff der Karriere. Ist das Individuum nicht mehr 

durch seine Herkunft komplett bis in einzelne Lebensphasen hinein defi-

niert, dann wird die Karriere zum Biographiegenerator. Und Karriere 
meint dann nicht allein eine berufliche Karriere, sondern übergreifende in-

dividuelle Partizipationsgeschichten an Funktionssystemen, so dass Luh-

mann gleichermaßen von Schul-, Ausbildungs-, Reputations-, aber auch 
Krankheitskarrieren sprechen kann (vgl. Luhmann 1989: 233). Mit dem 

Karrierebegriff kommt auch Leistung als Maß der individuellen Biogra-

phie auf. Karriere und Leistung werden gleichsam zum funktionalen Äqui-
valent der vormals durch Herkunft zugeschriebenen Eigenschaften des In-

dividuums. Luhmann reformuliert somit konsequent differenzierungstheo-

retisch das im Anschluss an Parsons’ pattern variables zur Unterscheidung 
von vormodernen und modernen Gesellschaften verwendete Begriffspaar 

ascription vs. achievememt (vgl. Schimank 1996: 85f.). Nicht nur die In-

dividualisierung des Individuums ist Resultante funktionaler Differenzie-
rung, sondern auch die damit verbundene Umstellung der gesellschaftli-

chen Zurechnung seiner sozialen Position von herkunftsbezogener Zu-

schreibung (ascription) auf leistungsbezogene Karriere (achievement). 
Deutlich ist bei Luhmann der Bezug vor allem zu Simmels Theorem 

der Kreuzung sozialer Kreise, das die Individualität auch durch die Parti-

zipation an einer Vielzahl sozialer Kreise erklärt. Luhmann geht darüber 
aber weit hinaus, wenn er zum einen eine ausgearbeitete Theorie unter-

schiedlicher Differenzierungsformen vorlegt und zudem nicht die Partizi-

pation, sondern zunächst die Exklusion des Individuums als Grund für die 
Differenz von Individuum und Gesellschaft und für die Individualisierung 

des Individuums anführen kann. Dies hat nun auch nicht viel mit dem Dis-

kurs zu tun, der in den vergangenen zwanzig Jahren als Individualisie-
rungsthese prominent zum Beispiel in Deutschland von Ulrich Beck ge-

führt wurde (vgl. Beck 1986; Schroer 2001). Dort geht es vielmehr um ei-

ne Reflexion von Steigerungen der Individualität in der längst etablierten 
funktional differenzierten Moderne, wenn man dies mit der Nomenklatur 

von Luhmann beschreiben möchte. Individualisierung erscheint dort als 

ein Merkmal der modernen Risikogesellschaft, deren Risiken durch die Er-
folge der Industriegesellschaft produziert werden. In dem Sinne, dass die 

Industriegesellschaft Risiken durch ihre Erfolge produziert, ist sie dann 

auch eine reflexive, auf sich selbst zurückgebogene Moderne. Neben den 
Risiken der Technologien sind es dann auch Risiken einer sich durch so-

ziale Sicherungen und die Etablierung des Wohlfahrtsstaats durchgesetzten 

Individualisierung der Lebenslagen mitsamt individualisierten Chancen 
und Risiken. Sofern die sozialen Absicherungen und Leistungen von der 

existenziellen Not befreien, schaffen sie zugleich individualisierte Lebens-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lagen, die die sozialen Sicherungssysteme reflexiv gefährden und insofern 

ein Risiko darstellen. Dies ist aber nicht differenzierungstheoretisch reflek-

tiert und wird sozialstrukturell auf Phänomene sozialer Ungleichheit bezo-
gen, die die Industriegesellschaften mit ermöglicht haben (vgl. Beck 1986: 

115ff.).  

5.1.6  Differenzierung, sozialer Wandel und 
gesellschaftliche Evolution 

Neben der theoretischen Ausarbeitung der Differenzierungsform moderner 

Gesellschaften bieten die unterschiedlichen Differenzierungstheorien auch 
Erklärungsansätze für sozialen Wandel, der Differenzierungsprozesse her-

vorbringt. Dieser Problembereich ist sicherlich einer der am meisten um-

kämpften und kritisierten, da die Tradition evolutionstheoretische Ansätze 
präferiert, die von verschiedenen Seiten stark zum Gegenstand der Kritik 

wurden. Mit Blick auf Bourdieu wurde dies in dieser Arbeit (Kap. 3.1, 4.2) 

schon im Kontrast zu seinem strukturgeschichtlichen Zugriff und der 
Transformation des Feldes der Macht diskutiert. Im Rahmen des differen-

zierungstheoretischen Diskurses findet sich prominente Kritik zum Bei-

spiel von Anthony Giddens, der zwar keine Differenzierungstheorie im 
hier vorgestellten Verständnis vorlegt, aber doch auch eine Gesellschafts-

theorie mitsamt einer Theorie sozialen Wandels formuliert. Auch die in 

der parsonianischen Tradition stehenden Neofunktionalisten um Alexander 
und Colomy lehnen evolutionstheoretische Erklärungsansätze ab. Gerade 

in ihrem evolutionstheoretischen Zuschnitt, so könnte man einen Kern der 

Kritik pointieren, kommt zum einen die biologistische Tradition der Diffe-
renzierungstheorie mit einer Orientierung am Organismus als Analogon 

der Gesellschaft und zum anderen auch ihr fortschrittsoptimistischer Euro-

zentrismus zum Tragen. Beides verstanden als eine Verlängerung von 
Ideengut, das sich im 19. Jahrhundert findet. 

Für Durkheim – und vergleichbar auch für Simmel – ist dies sehr deut-

lich, wenn er im zweiten Hauptteil der Arbeitsteilung nach der Unterschei-
dung von mechanischer und organischer Solidarität auf die Ursachen der 

Differenzierung zu sprechen kommt. Durkheim gibt zunächst als Ursache 

das Verschwinden des segmentären Typs durch eine Zunahme an materiel-
ler und moralischer Dichte an. Dichte soll die Ausweitung der sozialen 

Kontakte über die Grenzen der sich verflüchtigenden segmentär differen-

zierten Gesellschaften bedeuten, die mit einer Vervielfältigung sozialer 
Kontakte und der Regelung dieser Kontakte einhergehen. Durkheim 

spricht auch von dynamischer Dichte (vgl. Durkheim 1992: 315). Die ma-

terielle Dichte (Menge der sozialen Kontakte und Individuen) steht also in 
einem wechselseitigen Steigerungsverhältnis mit der moralischen Dichte. 

Beobachtbar ist dies für Durkheim im Kontrast von segmentären und wei-

ter fortgeschrittenen Gesellschaften an der Bildung der europäischen Städ-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 285 

te und schließlich an der Zunahme der Zahl der „Kommunikations- und 

Verkehrswege“ (vgl. Durkheim 1992: 315ff.). Dienen diese Beobachtun-

gen vor allem zum Beleg dafür, dass die Steigerung von materieller und 
moralischer Dichte mit dem Verschwinden segmentärer Differenzierung 

zusammenhängt, so versucht Durkheim aber auch, mit diesem Verhältnis 

die kausale Ursache für Arbeitsteilung zu begründen. Er greift dabei eben 
auf evolutionstheoretische Grundideen zurück. Wachstum und Verdich-

tung der Gesellschaft rufen zwangsläufig Arbeitsteilung hervor (vgl. 

Durkheim 1992: 321).  

„Wenn sich die Arbeit in dem Maß immer weiter teilt, in dem die Gesellschaften 

umfangreicher und dichter werden, so nicht, weil die äußeren Umstände mannig-

faltiger sind, sondern weil der Überlebenskampf hitziger ist. Darwin hat zu Recht 

bemerkt, daß die Konkurrenz zwischen zwei Organismen umso heftiger ist, je 

ähnlicher sie einander sind.“ (Durkheim 1992: 325) 

Das Argument lautet dann sehr schlicht, dass immer mehr Individuen um 

identische Ziele in räumlicher Nähe kämpfen und dass dieser Kampf um 

knappes Gut eine Spannung erzeugt, die durch Arbeitsteilung, verstanden 
als Vervielfältigung möglicher individueller Ziele, gelöst wird. In dieser 

Abstraktion und Einfachheit kann diesem Theorem durchaus berechtigt 

widersprochen werden (vgl. Alexander 1993: 89; Giddens 1988). Denn es 
ist zum einen nicht ausgemacht, dass Arbeitsteilung die einzige oder sogar 

die bevorzugte Lösung solcher Konfliktsituationen ist; und zum anderen 

ist das Argument in dieser Form zu abstrakt, da die Bedingungen, unter 
denen Arbeitsteilung als Lösung möglich wird, genauer eingegrenzt wer-

den müssten. Zudem erscheint die Verknüpfung der Differenzierung von 

kulturellen und politischen Phänomenen mit dem Theorem des Überle-
benskampfes nur schwerlich möglich (vgl. Alexander 1993: 89). 

Die meisten Ressentiments richten sich allerdings gegen die Evolu-

tionstheorie sozialen Wandels, die Parsons vorgelegt hat und an der neben 
der Kritik am Evolutionismus auch ein Fortschrittsdenken, Euro- bzw. 

Amerikozentrismus sowie ein geschichtsphilosophischer Grundzug mo-

niert werden (vgl. Giddens 1988: 322ff.). Parsons analogisiert sozialen 
Wandel explizit mit biologischer Evolution, was auch vor dem Hinter-

grund der Adaptation eines für lebende Systeme spezifizierten Systembe-

griffs für das allgemeine Handlungssystem und soziale Systeme plausibel 
ist. Parsons identifiziert dann zum einen Ausgangsbedingungen gesell-

schaftlicher Evolution und zum anderen Kriterien, an denen evolutionäre 

Sprünge beobachtet werden können. Beides fasst er in seinem Konzept der 
evolutionären Universalien, die er je als Entwicklung begreift, „die für die 

weitere Evolution so wichtig ist, daß sie nicht nur an einer Stelle auftritt, 

sondern daß mit großer Wahrscheinlichkeit mehrere Systeme unter ganz 
verschiedenen Bedingungen diese ‚Erfindung‘ machen“ (Parsons1979: 

55ff.). Als Kriterium für die Wichtigkeit der jeweiligen Erfindung gilt 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

dann ganz biologisch die Erhöhung der Anpassungsfähigkeit des Systems 

(Organismus, Gesellschaft) an seine jeweilige natürliche oder für den Fall 

sozialer Systeme eben auch soziale, kulturelle, persönliche und organismi-
sche bis hin zur physischen und transzendenten Umwelt. Das soziale Sys-

tem ist dann selbstverständlich das für Integration zuständige Subsystem 

des allgemeinen Handlungssystems, das zudem das Verhaltenssystem mit 
seiner Funktion der Anpassung an die physische Umwelt, das Persönlich-

keitssystem mit seiner Funktion der Zielerreichung (Goalattainement) und 

das kulturelle System mit seiner Funktion der Strukturerhaltung (Latent 
pattern maintanance) umfasst. Analog dazu, dass der Gesichtssinn im Be-

reich der Evolution verschiedener Tiergattungen wahrscheinlich eine not-

wendige Vorbedingung für „jede höhere Stufe“ (Parsons 1979: 55) ist, 
nennt Parsons für gesellschaftliche Entwicklungen die Universalien Kul-

tur, Sprache, soziale Organisation und Technologie als notwendige Vorbe-

dingungen für jede ‚weiterführende‘ gesellschaftliche Entwicklung (Par-
sons 1979: 56). 

Für einfache, also segmentäre, Gesellschaften fallen Kultur mit Reli-

gion und soziale Organisation mit Verwandtschaft zusammen. Vor dem 
Hintergrund der vier Funktionen und Subsysteme des AGIL-Schemas 

können Technologie auf die Anpassung an die physische Umwelt, Ver-

wandtschaftsordnung auf bisexuelle Reproduktion, symbolische und 
sprachliche Kommunikation auf Persönlichkeitsbildung sowie die Integra-

tion der sozialen Beziehungen und schlussendlich Religion auf die kultu-

relle Einbettung und Legitimation der sozialen, persönlichen und organi-
schen Ebene bezogen werden. Gesellschaftliche Evolution bedeutet dann 

im Rahmen dieser Theorie zunächst eine Weiterentwicklung der jeweili-

gen Mechanismen, die die Funktionen der vier Subsysteme erfüllen, und 
dies mit Blick auf eine gesteigerte Anpassungskapazität auf die jeweiligen 

Umwelten des sozialen Systems ‚Gesellschaft‘. 

Parsons analysiert die Universalien mit dem Erkenntnisinteresse, struk-
turelle Bedingungen der modernen funktional differenzierten Gesellschaft 

herauszuarbeiten. In diesem Sinne argumentiert er sehr ähnlich wie Max 

Weber, wenn dieser in seinen historisch komparativen Untersuchungen der 
Besonderheit der okzidentalen Entwicklung nachgeht und dort auf verall-

gemeinerbare Bedingungen für moderne Gesellschaften stößt, wie sie bei-

spielsweise in kapitalistischer Wirtschaft, formalem Recht, demokratie-
ähnlicher politischer Führung und bürokratischer Verwaltung zu sehen 

sind. Parsons sieht denn auch zunächst in sozialer Schichtung und kulturel-

ler Legitimation zwei weitere evolutionäre Universalien, die auftreten 
müssen, damit segmentäre Differenzierung aufgelöst werden kann. Soziale 

Schichtung ist ein erster Schritt zu einer Vielzahl von Entwicklungsschrit-

ten, die jeweils von der verwandtschaftlich egalitären Organisation seg-
mentärer Gesellschaft wegführen. Wird zunächst durch privilegierte Grup-

pen eine Schichtung eingeführt, dann können darauf Strukturen politischer 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 287 

Führung aufbauen, die sich immer mehr von der askriptiven Organisation 

der Verwandtschaftsbeziehungen lösen. Im Effekt entstehen Vorläufer von 

Klassengesellschaften mit einer funktional spezifizierten und damit diffe-
renzierten politischen Führung, die dann einer zur verwandtschaftlichen 

Herkunft alternativen Legitimation bedürfen. Kulturelle Legitimation ist 

für Parsons denn auch die zweite höherstufige evolutionäre Universalie, 
die, im Verbund mit sozialer Schichtung, die Organisation segmentär dif-

ferenzierter Gesellschaften aufbrechen kann und dafür eine notwendige 

Vorbedingung ist (vgl. Parsons 1979: 61f.). Einen zu archaischen Gesell-
schaften erhöhten Abstand markiert Parsons dann mit zwei weiteren Uni-

versalien: einerseits das Aufkommen von Verwaltungsbürokratien, ande-

rerseits Geld- und Marktorganisation. Mit Weber bestimmt Parsons die 
Bürokratie vor allem durch das Entstehen der Amtsautorität und der damit 

verbundenen Machtkonzentration auf die Amtsinhaber. Mit Bürokratisie-

rung ist die Rollendifferenzierung von Amtsperson und Privatperson ver-
bunden, die die askriptive soziale Organisation aufbricht. Auch die Geld- 

und Marktorganisation kann als weitere Struktur zur Auflösung askriptiver 

Verwandtschaftsverhältnisse gelesen werden, da mit Blick auf die Vertei-
lung und Aneignung knapper Ressourcen für nutzenorientierte Unterneh-

mungen keine anderen als marktorientierte Verpflichtungen eingegangen 

und berücksichtigt werden müssen, wie sie zum Beispiel mit Ehr- oder 
Verwandtschaftsansprüchen gegeben sein können (vgl. Parsons 1979: 

64ff.). Die Einhaltung der universalistischen Normen, die mit Bürokratie 

und Marktorganisation verbindlich werden, impliziert als weitere Univer-
salie für moderne Gesellschaften das formale Recht. Nur so lassen sich die 

persönlichen mit den öffentlichen Interessen, die mit Verwaltung und 

Markt entstehen, gesamtgesellschaftlich verbindlich aufeinander beziehen 
und regeln (z.B. Eigentumsrechte). Als letzte für moderne Gesellschaften 

konstitutive Universalie führt Parsons die demokratische Assoziation ein, 

also eine politische Organisation mit gewählter Führung. In dem Argu-
ment, das die demokratische Assoziation als evolutionäre Universalie 

rechtfertigt, ist zugleich der Kritikpunkt am Eurozentrismus und am ge-

schichtsphilosophischen Zuschnitt der Theorie abzulesen: 

„Das grundlegende Argument dafür, die demokratische Assoziation trotz solcher 

Probleme als ein Universale zu betrachten, ist folgendes: Je größer eine Gesell-

schaft wird, desto wichtiger ist eine effektive politische Organisation, und zwar 

nicht nur hinsichtlich ihrer Verwaltungskapazität, sondern auch und vor allem 

hinsichtlich ihrer Unterstützung einer universalistischen Rechtsordnung. Politi-

sche Effektivität beruht sowohl auf dem Ausmaß als auch auf der Flexibilität der 

Organisation der Macht. Macht aber, im strengen Sinn eines generellen gesell-

schaftlichen Mediums, enthält ganz wesentlich ein Konsensuselement. [...] Nicht 

die allgemeine Legitimierung von Macht und Herrschaft ist die besondere Leis-

tung demokratischer Institutionen, sondern die Vermittlung von Konsens über 

die Ausübung von Macht und Herrschaft [...]; keine Institution, die sich von den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

demokratischen Institutionen grundlegend unterscheidet, ist zu dieser Leistung in 

der Lage.“ (Parsons 1979: 70)  

Liest man die evolutionären Universalien im Verbund mit Parsons’ anti-
quiert teleologischer Grundannahme, dass evolutionäre Entwicklungen 

sich nur durchsetzen, wenn Anpassungsvorteile damit verbunden sind, 

dann fällt es nicht schwer, die Kritik nachzuvollziehen, Parsons ver-
schmelze seine mit Allgemeinheitsanspruch auftretende Theorie mit der 

realhistorischen und auch realpolitischen Entwicklung der Vereinigten 

Staaten von Amerika. Nicht nur, dass Parsons mit seiner evolutionären 
Logik gesellschaftlicher Entwicklung eine „world-growth-story“ schreibt, 

eine Geschichte also, in der eine Gesellschaftsformation sich weltweit 

durchsetzt; und dies ausgehend von einem besonderen Kulturmuster, das 
er in den sogenannten Saat-Beet-Gesellschaften des antiken Griechenland 

und des römischen Reiches zu finden vermeint. Er versieht seine Theorie 

darüber hinaus mit starken normativen Gehalten, wenn letztlich der Struk-
turkomplex der USA rückblickend als evolutionäre Universalie interpre-

tiert wird und damit allen anderen historisch aufgetretenen Gesellschafts-

formationen gegenüber aus ‚theoretischen‘ Gründen insofern als überlegen 
angesehen werden kann, als er eine höhere adaptive Kapazität aufweist 

(vgl. Giddens 1988: 332f.). Dass nun einerseits überhaupt nicht seriös aus-

zumachen ist, was denn adaptive Kapazität und deren Steigerungsformen 
genau bedeuten und ob ihr nahezu alleiniger Bezug auf Steuerungsleistun-

gen in komplexeren sozialen Zusammenhängen schon ein hinreichendes 

und dann noch ein zentrales Kriterium liefert, steht neben einer von Ale-
xander diagnostizierten kompletten Ausblendung von Kriegen als einem 

Motor sozialer Evolution (vgl. Alexander 1993: 101ff.). Parsons kann 

durch diese Ausblendung letztlich weite Phasen des Prozesses der Evolu-
tion der modernen Gesellschaften nicht mit den Mitteln seiner Theorie ver-

ständlich machen, wie er auch nicht die Entstehung repressiver und totali-

tärer Staaten begreifen kann. Mit Keynes Diktum, dass wir auf lange Sicht 
alle tot sind, verweist Alexander in seiner Kritik an Parsons auf die Not-

wendigkeit von Theorien für kurze historische Phasen, die Kriege, repres-

sive und totalitäre Systeme als Bestandteil der gesellschaftlicher Evolution 
moderner Gesellschaften interpretieren können und diese nicht lediglich 

als von vornherein zum Scheitern verurteilte Zwischenspiele abtun müssen 

(vgl. Alexander 1993: 103f.). Aus diesen und vergleichbaren Gründen 
lehnt der sogenannte Neofunktionalismus auch eine abstrakte Evolutions-

theorie sozialen und gesellschaftlichen Wandels grundsätzlich ab und plä-

diert, mit Blick etwa auf Webers Analysen institutioneller Entwicklungen, 
für historische Analysen von Phasen, von institutionellen Trägern der Dif-

ferenzierungsprozesse (z.B. Eliten) sowie für eine stärkere Berücksichti-

gung von nicht differenzierten, sondern funktional noch verflochtenen In-
stitutionen, wie beispielsweise ökonomisch und politisch regulierte Mas-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 289 

senmedien (vgl. Alexander 1993: 108) – man denke nur an das Berlusconi-

Italien oder Putin-Russland. 

Konstruktive Anschlüsse an Parsons’ Evolutionstheorie finden sich 
aber dann sehr prominent bei Habermas und auch bei Luhmann. Beide Au-

toren halten an dem Konzept einer Evolutionstheorie zur Erklärung gesell-

schaftlichen Wandels fest, korrigieren ihre jeweiligen Ansätze aber mit 
Blick auf die genannten Kritikpunkte. 

Habermas rekonstruiert gesellschaftliche Evolution mit Blick auf die 

Entkopplung von Lebenswelt und System aus zwei komplementären Per-
spektiven: zum Ersten aus systemtheoretischer und damit objektivistischer 

Perspektive und zum Zweiten aus handlungstheoretischer und damit sub-

jektivistischer Perspektive. Systemtheoretisch geht es dann zunächst um 
die Verknüpfung von Handlungsfolgen unter Bedingungen steigender 

Komplexität; und handlungstheoretisch geht es um Lernprozesse, die zur 

Rationalisierung der drei Strukturkomponenten der Lebenswelt führen. 
Handlungstheoretisch erscheinen archaische Gesellschaften als das ge-

samte soziale Leben umfassende Lebenswelten, die zwar nicht so einfach 

aufgebaut sind, wie es bei Durkheims segmentären Gesellschaften scheint, 
die aber dennoch diesem Typus nahe stehen. Stammesgesellschaften, die 

den Typus für archaische Gesellschaften bilden, zeichnen sich durch ein 

ausgeprägtes Kollektivbewusstsein aus, das zugleich ein meist mythisches 
Weltbild umfasst, mit welchem die gesamte Welt, ob sozial oder natürlich, 

ausgedeutet wird. Die Organisationsprinzipien werden in dem kollektiven 

Bewusstsein nicht von den Identitäten der Personen und den kulturellen 
Weltansichten getrennt. Persönlichkeit, Gesellschaft und Kultur bleiben 

genauso eng miteinander verflochten wie Subjektives, Objektives und So-

ziales nicht unterschieden werden. Als Organisationsprinzip fungieren die 
Verwandtschaftssysteme, in denen durch Heiratsregeln, die dem Inzesttabu 

folgen, Abstammungsgruppen gebildet werden (vgl. Habermas 1981b: 

234f.). Die Verwandtschaftsbeziehungen fasst Habermas als totale Institu-
tionen, die über die soziale Zugehörigkeit entscheiden und innerhalb derer 

allein Differenzierung in Form von Rollendifferenzierungen nach Maßga-

be von Alter und Geschlecht vorkommt. 
Die Lebenswelt, die die Gesellschaft in diesem Fall ist, produziert, re-

produziert und transformiert sich dann im Rahmen der Interaktionen von 

Verwandten und Nicht-Verwandten. Interaktion ist insofern der zentrale 
Modus dieser Gesellschaftsform, als Zusammenleben und Zusammenhan-

deln in räumlicher Nähe immer im Nahkontakt stattfinden. Dies gilt solan-

ge, bis Kommunikationsmedien entstehen, die eine Herauslösung der Mit-
teilung aus dem hic et nunc ermöglichen; allen voran Schrift. Transforma-

tionsprozesse sozialer Evolution kommen aber nach Habermas grundle-

gend erst dann zustande, wenn Situationen entstehen, die mit den bisheri-
gen Mitteln sozialer Organisation nicht mehr bewältigt werden können. 

Für archaische Gesellschaften heißt dies, dass die Kooperationen in Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

aktionen in Richtung Arbeitsteilung verändert werden. Als Ausgangsbe-

dingung für solche evolutionären Prozesse nimmt Habermas Änderungen 

„im Bereich der materiellen Reproduktion“ an (Habermas 1981b: 239). 
Als einfaches Beispiel dienen „koordinierte Eingriffe in die objektive 

Welt“ wie der Bau eines Kanus oder die Vorbereitung eines Festes, für die 

spezialisierte Tätigkeiten arbeitsteilig koordiniert werden müssen, wobei 
die „kompetente Zusammenfügung“ der Tätigkeiten auf Delegation von 

Weisungsbefugnissen und mithin von Macht drängt (vgl. Habermas 

1981b: 239). Differenzierungsprozesse erscheinen aus der handlungstheo-
retischen Perspektive der Lebenswelt mithin als Lösungen für Handlungs-

probleme, die auftauchen, wenn zunächst mit Blick auf die materielle Re-

produktion und den Austausch mit der objektiven Welt Handlungen koor-
diniert werden müssen, um das jeweilige Handlungsziel zu erreichen.  

Wechselt man mit Habermas in die Systemperspektive, dann erscheint 

Differenzierung als Ausdruck steigender Systemkomplexität. Auf der 
Ebene segmentärer Gesellschaft ist die Komplexität dann gering genug, 

dass die lebensweltlichen, meist mythologisch verfassten, Wissensvorräte 

im Verbund mit dem Organisationsprinzip ‚Verwandtschaft‘ ausreichen, 
um die Interaktionen, in denen und durch die sich Gesellschaft reprodu-

ziert, mit Blick auf die Handlungsorientierungen der Akteure zu koordinie-

ren. Systemische Mechanismen differenzieren sich erst von den Institutio-
nen sozialer Integration durch die zunehmende Ablösung segmentärer Dif-

ferenzierungsformen, die durch vier evolutionär aufeinander folgende Me-

chanismen der Systemdifferenzierung entlang der Unterscheidung von 
Tausch und Macht charakterisiert werden: Zum Ersten segmentäre Diffe-

renzierung ähnlich strukturierter Einheiten als Tauschbeziehung, dann 

stratifikatorische Differenzierung ähnlich strukturierter Einheiten als 
Machtbeziehung, dann staatliche Organisation unähnlich und funktional 

spezifizierter Einheiten als Machtbeziehung und durch Steuerungsmedien

vermittelte Tauschbeziehungen unähnlicher und funktional spezifizierter 
Einheiten (vgl. Habermas 1981b: 248). 

Wie im vorangegangen Kapitel schon dargestellt, rechnet Habermas 

den Mechanismen der Systemdifferenzierung dann vier entsprechende Ge-
sellschaftsformationen zu: egalitäre Stammesgesellschaften, hierarchisier-

te Stammesgesellschaften, politisch stratifizierte Klassengesellschaften

und für die Moderne die ökonomisch konstituierte Klassengesellschaft. Die 
Motoren evolutionärer Prozesse sind auch aus der systemtheoretischen 

Perspektive Veränderungen auf der Ebene der materiellen Reproduktion.

In Anlehnung an eine von Kautsky ausgehende evolutionstheoretische In-
terpretation von Marx’ Basis/Überbau-Modell kann die Basis als der insti-

tutionelle Komplex begriffen werden, der den jeweils komplexeren Sys-

temmechanismus in der Lebenswelt verankert (vgl. Habermas 1981b: 
251). Nicht nur die Systemkomplexität, sondern auch der institutionelle 

Komplex der Verankerung der Systeme in der Lebenswelt wird berück-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 291 

sichtigt, um gesellschaftliche Evolution zu erklären. Für die verschiedenen 

Gesellschaftsformationen sind es dann die schon bekannten Organisa-

tionsprinzipien, die auch im klassisch Marx’schen Sinne insofern als Basis 
fungieren, als sie Arbeitskräfte mit den Produktionsmitteln verknüpfen. 

Für Stammesgesellschaften auch in hierarchisierter Formation wird dies 

durch Verwandtschaft geleistet; in traditionalen Gesellschaften ist es die 
politische Gesamtordnung zuzüglich religiöser Legitimation; und in der 

ökonomisch konstituierten Klassengesellschaft erfüllt diese Funktion vor 

allem das formale Recht mit seinem Schwerpunkt auf Eigentumsrechten 
(vgl. Habermas 1981b: 252). Erst ab diesem Zeitpunkt differenzieren sich 

auch Basis und Überbau, also Lebenswelt und System im Sinne einer Dif-

ferenzierung zweiter Ordnung.12 Von Seiten der Lebenswelt lässt sich die-
ser Prozess der Systemdifferenzierung durch Komplexitätssteigerungen 

komplementär anhand der Rationalisierung der lebensweltlichen Struktur-

komponenten beobachten. Die Verankerung der Systemmechanismen 
durch die institutionellen Komplexe Status, Amtsautorität, Privatrecht ist 

nur möglich, wenn wiederum die Lebenswelt „hinreichend rationalisiert 

worden ist“ (vgl. Habermas 1981b: 259). Indem Habermas Webers Idee 
der Rationalisierung von Wertsphären als Rationalisierung der Struktur-

komponenten der Lebenswelt reinterpretiert und gegen Parsons’ Konzept 

wendet, gleichsam die Lebenswelt als kulturelles Subsystem des allgemei-
nen Handlungssystems gleichrangig wie die Systeme Wirtschaft und Recht 

zu behandeln, gewinnt er letztlich auch eine evolutionslogische Perspekti-

ve auf kommunikatives Handeln als dem formalen und normativen Maß-
stab seiner Fortführung der kritischen Theorie. Komplexe Systemmecha-

nismen lassen sich nur in der Lebenswelt verankern, wenn die Modi der 

Koordination lebensweltlichen Handelns transformiert worden sind. Dies 
lässt sich vor allem anhand der sich verändernden Rechtsformen ablesen, 

die mit einer Wertgeneralisierung einhergehen, die wiederum zum einen 

Interaktionen von normativen Verhaltensmustern löst und damit die dis-
kursive Möglichkeit kommunikativer Rationalität ermöglicht, die zum an-

deren aber auch dazu führt, dass sich verständigungsorientiertes von er-

folgsorientiertem Handeln unterscheiden lässt. In dieser Unterscheidung 
drückt sich für Habermas erneut die Differenzierung zweiter Ordnung von 

System und Lebenswelt aus. Je weiter gesellschaftliche Differenzierung 

sich von segmentären Formen und von Verwandtschaft als Organisations-
prinzip entfernt, umso mehr treten auch die Strukturkomponenten der Le-

benswelt selbst auseinander. 

12 Dieser Differenzierung zweiter Ordnung fügt Joachim Renn (vgl. Renn 
2006) konsequent ein Konzept der Integration zweiter Ordnung hinzu – auch 
wenn sein theoretisches Rüstzeug gerade mit Blick auf die Abkehr von einer 
Formalpragmatik deutlich von Habermas Ausarbeitung einer Gesellschafts-
theorie abweicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Ohne dies an dieser Stelle weiterführen zu können, kann deutlich mar-

kiert werden, dass Habermas’ Theorie sozialer Evolution trotz aller offen-

sichtlichen Nähen und Anbindungen an Parsons’ Theorie dessen Probleme 
vermeidet – und dies vor allem durch den Verzicht auf eine teleologische 

Perspektive. Bei Habermas findet sich schließlich kein Konzept, das der 

Steigerung der Anpassungskapazität bei Parsons vergleichbar wäre. Der 
Zusammenhang von Systemmechanismen und Rationalisierungsprozessen 

der Lebenswelt gibt vielmehr ein Bedingungsgefüge an, das erfüllt sein 

muss, wenn Differenzierung stattfinden können soll. Eine notwendige 
Richtungsangabe, ein Telos ist damit genausowenig verbunden wie eine 

Idee evolutionärer Universalien. Allerdings fehlt damit auch eine generali-

sierbare Evolutionstheorie, die der biologischen Version formal gleichzu-
setzen ist. Für die Evolution lebender Systeme weiß die Biologie seit Dar-

win im Verbund mit Mendel abstrakte Mechanismen anzugeben, die so-

wohl eine Erklärung für Variationen der Systeme wie auch für die Selek-
tion bestimmter Variationen und deren Stabilisierung liefern. Auch wenn 

Parsons letztlich eine geschichtsphilosophisch teleologische Variante for-

muliert, so kann er doch einen zwar nicht sehr plausiblen, aber generali-
sierbaren Mechanismus der Selektion von Veränderungen angeben, die 

durch endogene und exogene Quellen gespeist sind. Die Steigerung der 

Adaptationskapazität ist auf die jeweils relevante Umwelt bezogen und 
muss sich mit Blick auf diese bewähren. Dies ist analog zur natürlichen 

Selektion der biologischen Evolutionstheorie gedacht, die schließlich die 

Durchsetzung und Stabilisierung einer evolutionären Neuerung mit Vortei-
len der Anpassung an die jeweilige Umwelt begründen kann. Stabilisie-

rung fällt dann mit positiver Selektion durch die Umwelt zusammen, wäh-

rend alle Variationen, die keinen Vorteil bieten, negativ selektiert und so-
mit eben nicht durchgesetzt werden. Die analytische Perspektive auf Pro-

bleme auf der Ebene materieller Reproduktion, die die Umstellung der in-

stitutionellen Basis einer Gesellschaft erfordern, bietet eher umgekehrt zur 
konstitutiv evolutionstheoretischen Idee der Variation ein Modell umwelt-

induzierter Anlässe zur Transformation des institutionellen Komplexes. In 

diesem Sinne bleibt sie, wenn man so formulieren möchte, eine handlungs-
theoretische Konzeption sozialen Wandels, die Transformationsprozesse 

an Handlungsprobleme andockt; und dies nicht nur aus der Perspektive der 

Lebenswelt, sondern auch, wenn es um die Erklärung der Steigerung und 
Implantation von komplexeren Systemmechanismen geht.  

Luhmann formuliert dann eine Theorie gesellschaftlicher Evolution, 

die stärker an die um die Genetik erweiterte biologische Evolutionstheorie 
angelehnt ist. Luhmann nimmt die neodarwinistische Evolutionstheorie 

mit den drei evolutionären Mechanismen Variation, Selektion und (Re-

)Stabilisierung zum Vorbild für eine Generalisierung und soziologische 
Respezifizierung dieses Theoriepotenzials. Die Evolutionstheorie wird zu-

nächst auf das Erkenntnisinteresse bezogen, Strukturänderungen zu erklä-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 293 

ren. Dies ist dann mit Blick auf soziale Evolution unabhängig davon, ob 

intentional geplante oder nicht intentional geplante Veränderungen befragt 

werden, da beide als Momente von Evolution betrachtet werden können 
und noch Intentionen als evolutionäre Effekte mit Blick auf das begriffen 

werden, was daraufhin gefolgt ist oder sein wird. Evolutionstheorie ist 

damit zunächst von jeglicher Form einer Schöpfungstheorie zu unterschei-
den (vgl. Luhmann 1997: 418ff.). Ebenfalls unterscheidet Luhmann Evolu-

tionstheorien von sogenannten Entwicklungstheorien oder auch Phasen-

theorien, die gesellschaftliche Entwicklung als eine Abfolge notwendig 
aneinandergereihter Phasen begreifen – als Ent-Wicklung von einfachen 

zu komplexeren Zuständen – und diese zudem an eine Vorstellung von 

Fortschritt koppeln (vgl. Luhmann 1997: 421ff.). Als Beispiele können 
hier das Drei-Stadien-Gesetz von Comte ebenso dienen wie die Ge-

schichtsphilosophie Hegels, aber auch der historische Materialismus mit 

der kommunistischen Revolution als Telos geschichtlicher Entwicklungen. 
Mit Blick auf die formalen Kriterien der neodarwinistischen Evolutions-

theorie(n) sind solche Theorien sozialen Wandels für Luhmann explizit 

keine Evolutionstheorien. Interessant ist diese Beurteilung vor dem Hin-
tergrund der Kritik, die Giddens gegen die Evolutionstheorien geführt hat 

und die, wie dargestellt, genau die Kriterien, die Luhmann als Unterschei-

dungskriterien wählt, letztlich als konstitutive Momente von Evolutions-
theorien ansieht. Mit Blick darauf, dass Giddens vor allem gegen Parsons’ 

teleologische Version argumentiert hat, wird dies verständlich. Dennoch 

muss an dieser Stelle der Unterschied deutlich markiert werden. Luhmann 
also sieht gerade das Fehlen eines Plans und eines immanenten Telos als 

Hauptcharakteristikum einer Evolutionstheorie im neodarwinistischen 

Sinne an. Mit der Aufgabe einer teleologischen Annahme wird auch die 
Idee eines Anfangs für evolutionstheoretische Ansätze abgelehnt. Evolu-

tionstheorie als Theorie der Strukturveränderung setzt erfahrungswissen-

schaftlich an historisch etablierten Strukturen an und sucht nach Mecha-
nismen, die diese verändern, wobei Progressionen und Regressionen – ver-

standen als mehr oder weniger Komplexität – mögliche Ergebnisse solcher 

Strukturveränderungen sind:  

„Und das eben: daß man es nicht wissen, nicht berechnen, nicht planen kann, ist 

diejenige Aussage, die eine Evolutionstheorie auszeichnet.“ (Luhmann 1997: 

426)

Für die biologische Evolution konstatiert Luhmann mit Blick auf das Kon-
zept natürlicher Selektion immerhin so etwas wie erwartbare Stabilität, 

soweit sich die natürliche Umwelt nicht ändert. Für autopoietische Syste-

me, die wechselseitig füreinander ausgesprochen unruhige Umwelten bil-
den, also für psychische Systeme, die strukturell an soziale Systeme ge-

koppelt sind, und vor allem für strukturell verkoppelte soziale Systeme ist 

diese Form von Stabilität für Luhmann nicht denkbar. Für den Fall der na-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

türlichen Selektion benötigt die Evolutionstheorie dann nur zwei Mecha-

nismen, einen für Variation und eben einen für Selektion, der zugleich 

auch Stabilisierung bedeutet. Strukturelle Kopplungen autopoietischer 
Systeme können hingegen nicht mit einer einigermaßen stabilen Umwelt 

rechnen und müssen deshalb eigenständig Mechanismen der (Re-)Stabili-

sierung ausbilden: 

„Man braucht jetzt drei evolutionäre Funktionen oder Mechanismen, von denen 

Variation und Selektion Ereignisse bezeichnen, die Funktion der Restabilisierung 

dagegen die Selbstorganisation evoluierender Systeme als Voraussetzung dafür, 

daß Variation und Selektion überhaupt möglich sind.“ (Luhmann 1997: 427) 

Koppelt man in dieser Weise die Möglichkeit der Variation und der Selek-

tion an die Selbstorganisation der evoluierenden Systeme, dann ist Luh-
mann konsequent, wenn er alle drei Mechanismen als systeminterne Me-

chanismen konstruiert. Alternativ zu Schöpfung und Entwicklung kann ei-

ne letztlich auf Zufall rekurrierende Evolutionstheorie sozialer Evolution 
aufgebaut werden. Der Zufall übernimmt die Rolle, die evolutionäre Pro-

zesse vor dem Hintergrund einer gegebenen Struktur in Gang bringt, und 

kann mit Blick auf die die systemtheoretische Analyse anleitende Diffe-
renz von System und Umwelt nur bedeuten, dass ein bestimmtes Ereignis 

nicht im Rahmen der Selbstorganisation des Systems ‚vorgesehen‘ war. 

Um es nochmals im Unterschied zu Parsons zu betonen: Weder ein wie 
auch immer beobachteter Fortschritt der Anpassungskapazität an die je-

weilige Umwelt noch irgendeine Form von Planung bringt gesellschaftli-

che Wandlungsprozesse voran, sondern Zufälle veranlassen evolutionäre 
Strukturänderungen oder auch nicht. Ob Variationen zu positiven oder 

auch negativen Selektionen führen, also zu Strukturänderungen oder Bei-

behaltung der gegeben Struktur, sie müssen in beiden Fällen systemintern 
produziert und selektiert werden; und für den Fall positiver Selektion ist 

nach dem Voranstehenden ohnehin klar, dass auch und gerade die Restabi-

lisierungsmechanismen innersystemisch gedacht werden. Die drei evolu-
tionären Mechanismen ordnet Luhmann den drei für soziale Systeme 

grundlegenden Komponenten zu, die insofern grundlegend sind, als sie die 

sinnhaft aufeinander bezogenen Kommunikationen ermöglichen, die sich 
von anderen sinnhaft aufeinander bezogenen Kommunikationszusammen-

hängen unterscheiden. Variationen finden auf der Ebene der Elemente so-

zialer Systeme statt, die als Kommunikationen definiert sind. Variation 
bedeutet dann überraschende Kommunikation. Überraschend kann aber 

nur kommuniziert werden, wenn anderes und anders erwartet. Das heißt, 

dass Strukturen der Kommunikation bestehen, die bestimmte Kommunika-
tionen anderen gegenüber bevorzugen. Damit ist im Kern Luhmanns Me-

chanismus der Selektion benannt: Selektionen finden auf der Ebene von 

Erwartungsstrukturen statt, die überraschende Kommunikationen beobach-
ten und positiv oder negativ selektieren können. Als Kriterium für positive 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 295 

oder negative Selektion dient Luhmann dabei der Hinweis auf die Beob-

achtung von Kommunikationen mit Blick auf ihren Wert für Strukturauf-

bau, also für die Sicherstellung von kommunikativen Anschlüssen und 
damit letztlich für die Reproduktion bzw. die Erhaltung der Autopoiesis 

des Systems. Restabilisierung wird auf das System insgesamt bezogen, al-

so auf den Zusammenhang der Strukturen und Elemente in Differenz zu 
einer Umwelt (vgl. Luhmann 1997: 454f.). Mit Blick auf evolutionäre 

Strukturänderungen bedeutet Restabilisierung dann Systemdifferenzie-

rung; vor allem für den Fall positiver Selektion. Im Falle negativer Selek-
tion wird Restabilisierung als die „Neueinrichtung der durch die Selektion 

von Variationen provozierten und gestörten Redundanz des Systems“ 

(Göbel 1999: 132) durch die Bestätigung der vor der Variation bestehen-
den Struktur erzielt. Die auf diesen drei Mechanismen basierte Evolutions-

theorie bezieht Luhmann vor allem auf die Evolution der Gesamtgesell-

schaft und mit Blick auf die moderne, funktional differenzierte Gesell-
schaft zudem auf Teilsystemevolutionen und im Verbund damit auf Ideen-

evolution. Evolutionstheorie als Theorie der Strukturänderung auf der 

Ebene von Gesamtgesellschaft ist mit der Theorie der Differenzierungs-
formen verkoppelt und soll die Änderung der primären Differenzierungs-

form verständlich machen, also zum Beispiel Bedingungen angeben, die 

von segmentärer zu stratifikatorischer und von stratifikatorischer zu funk-
tional differenzierter Gesellschaft führen. Dabei geht Luhmann von soge-

nannten evolutionären Errungenschaften aus, die erfunden sein müssen, 

damit Differenzierungsformen höherer Komplexität entstehen können. 
Solche Errungenschaften können dann, nachdem sie entstanden sind, zum 

einen die Mechanismen der Evolution und zum anderen die Differenzie-

rungsform der Gesellschaft mit verändern. Es geht Luhmann dabei zum 
Beispiel um Techniken unterschiedlichster Art, die die Art und Weise ge-

sellschaftlicher Kommunikationszusammenhänge nachhaltig beeinflussen 

können, dies aber nicht tun müssen. Darin liegt erneut eine Ablehnung 
teleologischer Denkfiguren. 

„Der Begriff der evolutionären Errungenschaft sagt noch nichts aus über das re-

lative Gewicht der entsprechenden Einrichtungen. Die Landwirtschaft gehört da-

zu, aber auch der Füllfederhalter, der von der Anwesenheit des Tintenfasses be-

freit; die Erfindung der Töpferscheibe und die Verlängerung des Familienbe-

wußtseins durch die Erfindung von Großvätern, der Computer und das Fegefeuer 

zur Überbrückung der Zeitdistanz bis zum jüngsten Gericht, die Druckpresse, 

aber auch die (schon vorher eingeführte) Pagination, die Sachregister und leich-

tere Verweisungen in Büchern ermöglicht.“ (Luhmann 1997: 515) 

An solche Techniken können dann Variationen, Selektionen und Restabili-

sierungen anschließen, und solche Techniken können wiederum strukturel-
le Voraussetzungen für weitere evolutionäre Schritte in Form von Umstel-

lungen der primären Differenzierungsform werden. So lässt sich im histo-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

rischen Rückblick beobachten, dass keine Sprünge von segmentären zu 

funktional stratifizierten Gesellschaften vorkommen, da der Komplexitäts-

unterschied zwischen diesen beiden Formen zu groß ist; gleichermaßen 
setzt die Entwicklung hin zu funktionaler Differenzierung die Erfindung 

besonderer Kommunikationsmedien wie Verbreitungsmedien (Schrift po-

tenziert durch Buchdruck, dann Telekommunikation und Computertechno-
logien) und symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien (Macht, 

Recht, Wahrheit, Geld usw.) voraus. Solche Kommunikationsmedien er-

möglichen letztlich komplexere gesellschaftliche Verhältnisse, die in der 
Systemtheorie als komplexer werdende Differenzierungsformen konstru-

iert werden. Am Beispiel der Evolutionstheorie zeigt sich so sehr deutlich, 

wie Luhmann die drei Theoriestränge, die seine Variante der Systemtheo-
rie konstituieren, miteinander verknüpft: Kommunikationstheorie, Diffe-

renzierungstheorie und Evolutionstheorie bilden die Säulen einer komplex 

angelegten Gesellschaftstheorie und verweisen mit Blick auf unterschied-
liche Untersuchungsebenen (Systembildung durch Kommunikation �

Differenzierung durch Systembildung � Differenzierung durch Evolution 

� Evolution durch Systembildung � Systembildung durch Kommunika-
tion usw.) beständig zirkulär aufeinander.  

Aber wie werden eigentlich Variationen und die daran anschließenden 

Prozesse der Selektion und Stabilisierung hervorgebracht? Trotz seines 
nicht auf Sprache eingeschränkten Kommunikationsbegriffs nimmt Luh-

mann sprachliche Kommunikation als den Variationsmechanismus an, der 

soziale Evolution mit der genetischen Mutation in der Biologie analogi-
sierbar macht. Auch wenn Kommunikation nicht konstitutiv auf Sprache 

angewiesen ist, sondern als die dreifache Selektion von Information, Mit-

teilung und (sozialem) Verstehen so konstruiert ist, dass alle drei Selektio-
nen durch zwei aufeinander bezogene Verhaltensweisen definiert werden 

können, von denen eine die vorangegangene so behandelt, als wäre sie die 

Mitteilung einer Information gewesen (sie also Handlung zurechnet), be-
nötigt Luhmann doch Sprache, um verständlich zu machen, wie soziale 

Ordnung im Sinne von Systembildung auf Dauer gestellt werden kann 

(vgl. Luhmann 2005: 88). Im Unterschied zu nicht-sprachlicher Kommu-
nikation, bei der die im Verstehen kommunizierte Zurechnung der Mittei-

lung einer Information durch irgendein beobachtbares Verhalten immer 

zurückgewiesen werden kann, ist dies im Fall sprachlicher Kommunika-
tion gerade nicht möglich. Wer spricht, teilt auch mit, dass er eine Infor-

mation mitteilen will, und handelt in diesem Sinne auch. Sozial relevant 

wird ein solches Handeln im Rahmen der Systemtheorie allerdings erst, 
wenn ein anderer Kommunikationsteilnehmer auf diese sprachliche Mittei-

lung verstehend reagiert, also zum Beispiel auf eine Frage antwortet. Spra-

che kann so funktional auf die Reproduktion der Autopoiesis sozialer Sys-
teme bezogen werden. Fragt man nach deren Evolution, wird der Akzent 

auf die in der Sprache angelegten Negationsmöglichkeiten gelegt. Varia-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 297 

tionen sind als Kommunikationen überraschend, wenn sie eine Erwartung 

negieren, wenn also Nein erwartet und Ja gesagt wird und vice versa. Auf 

der Ebene von Strukturen kann positiv oder negativ selektiert und dann re-
stabilisiert werden. An einem Beispiel konkretisiert: Wenn Galileo zu-

nächst sein Nein gegen die Kirchendogmatik in Form einer wissenschaftli-

chen Wahrheit kommuniziert und in dieser Form eine Variation produ-
ziert, dann stößt diese Variation auf Strukturen, die nicht davon ausgehen, 

dass dieses Nein einen positiven Wert für zukünftigen Strukturaufbau hat 

und sie selektieren negativ vor dem Hintergrund der herrschenden Dogma-
tik in Form einer Anklage von Galileo mit einer Verpflichtung zum Wider-

ruf. Damit ist dann auch schon der Prozess der Restabilisierung eingeleitet, 

der gleichsam symbolisch mit Galileos Negation seiner Variation abge-
schlossen wird. Mit der Figur Galileos ist gewissermaßen eine Situation zu 

markieren, in der die Produktion wissenschaftlicher Erkenntnis durch Be-

obachtung schon als evolutionäre Errungenschaft vorbereitet ist, aber zu-
gleich auf gesellschaftlich dominierende Strukturen trifft, die die Ausdiffe-

renzierung von Wissenschaft zu diesem Zeitpunkt verhindern, diese aber 

dann auch nicht mehr aus der Welt schaffen können. Die Rehabilitation 
Galileis über 300 Jahre nach dem Prozess von 1633 durch die römisch-

katholische Kirche unter Papst Johannes Paul II. muss dann wohl schon als 

Resultat der Teilsystemevolution des modernen Funktionssystems Reli-
gion angesehen werden. 

Die Wahrscheinlichkeit evolutionärer Schritte nimmt im Rahmen der 

Luhmann’schen Theorie mit dem Komplexitätsniveau der jeweiligen pri-
mären Differenzierungsform zu. Fällt in segmentär differenzierten Gesell-

schaften Gesellschaft mit den Interaktionen zusammen, durch die sie re-

produziert wird, sind Strukturänderungen eher unwahrscheinlich. Interak-
tion als Kommunikation unter Anwesenheitsbedingungen hat einen hohen 

Verbindlichkeitsgrad und hemmt tendenziell Ablehnungen und damit Va-

riationen von Kommunikationen. Durch die meist mythologisch verfassten 
Kosmologien werden alle Ereignisse der natürlichen und der sozialen Welt 

letztlich religiös gedeutet; und die gleichheitsbasierte Struktur solcher Ge-

sellschaften wird durch regelmäßige Maßnahmen restabilisiert, sollten 
Abweichungen von der Gleichheit auftreten. Das Verprassen von materiel-

ler Ungleichheit in rituellen Festen ist ein Beispiel dafür, Ungleichheiten 

wieder einzuebnen und die segmentäre Form der Differenzierung zu kon-
tinuieren (vgl. Luhmann 2005: 249). Es müssen also Ereignisse auftreten, 

die es unwahrscheinlich oder unmöglich machen, die Gleichheitsbedin-

gungen aufrecht zu erhalten und die letztlich zu ersten Formen der Stratifi-
kation führen. Luhmann denkt dabei zum Beispiel an ‚kriegerische Über-

lagerungen‘ oder auch an erwirtschafteten Reichtum, der plötzlich aus ir-

gendwelchen historischen Gründen Anerkennung findet. 
Auf Zentrum/Peripherie und auf Stratifikation beruhende Gesellschaf-

ten setzen des Weiteren Schrift als evolutionäre Errungenschaft voraus, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

mit Blick auf Zentrum/Peripherie zunächst das Problem der Kontrolle der 

Peripherie vom Zentrum aus erleichtert, indem die Kommunikationen 

schriftlich kontrolliert und archiviert werden können (vgl. Luhmann 1997: 
671). Schließlich definiert sich die Peripherie allein vom Zentrum aus. In 

einer stratifikatorisch differenzierten Gesellschaft ist die Ungleichheit der 

verschiedenen Teilsysteme aus der Sicht jedes Teilsystems zu beobachten. 
Damit diese Form hierarchischer Ungleichheit stabilisiert werden kann, ist 

eine Legitimation für die Positionen der in den Schichten wiederum seg-

mentär differenzierten Familien und ihrer jeweiligen Mitglieder notwen-
dig. Dies erfolgt zumindest für Europa – als der Wiege der modernen 

funktional differenzierten Gesellschaft – vor allem durch religiöse Welt-

deutungen und Heilsbotschaften. Stratifikation ist aber zugleich die zu-
mindest historisch beobachtbare Bedingung für die Evolution funktionaler 

Differenzierung: zum einen mit Blick auf die Ressourcenkonzentration in 

der Oberschicht von ökonomischen Eigentum und Geld sowie den Medien 
Macht und Wahrheit (vgl. Luhmann 1997: 708). Zum anderen treten die 

politischen und auch rechtlichen Regulierungen von Arbeit hinzu. An die-

ser Stelle trifft sich Luhmann auch mit Bourdieus Modell der Staatsgenese, 
nur dass es bei ihm um die Umstellung von stratifikatorischer auf funktio-

nale Differenzierung geht und nicht primär um die Transformation vor al-

lem des politischen Systems. Für Luhmann ist entscheidend, dass sich, 
ausgehend von stratifikatorischer Differenzierung und im Zusammenhang 

mit der Ressourcenkonzentration, Probleme ergeben, die wiederum eine 

Spezialisierung von Funktionen befördern. Zu denken ist dabei zum Bei-
spiel an den immer komplexer werdenden Fernhandel, der darauf drängt, 

eigenständig und unabhängig von den Problemen der Religion oder territo-

rialer Politik ‚organisiert‘ zu werden. Zudem sind Familien in den europäi-
schen Staaten nicht in Clanstrukturen verwandtschaftsähnlich eingebun-

den, sondern weitgehend ‚individualisiert‘, was Effekte auf die Nutzung 

von Eigentum hat. Mit der Freistellung einer Schrift gebrauchenden 
Schicht (vgl. Luhmann 1997: 541) und dann dem Buchdruck kommt ein 

weiterer Faktor ins Spiel, der es erlaubt, die verschiedenen Sinnbereiche 

wie Politik, Religion, Recht Wirtschaft, Wissenschaft usw. voneinander 
systematisch zu unterscheiden, was letztlich auf die Differenzierung sinn-

haft aufeinander verweisender Kommunikationszusammenhänge als aus-

differenzierte Funktionssysteme drängt. 
Ohne im Detail an dieser Stelle darauf eingehen zu können, ist doch 

deutlich, dass Luhmann eine Vielzahl von strukturellen Merkmalen an-

führt, die letztlich die westeuropäische Basis für die Ausdifferenzierung 
von Funktionssystemen in einer evolutionären Entwicklung angestoßen 

haben. Ist diese Entwicklung historisch bis zu funktionaler Differenzierung 

vollzogen, dann müssen die evolutionären Mechanismen für jedes Teilsys-
tem eigenständig bestimmt werden. Variationen sind dann überraschende 

Kommunikationen vor dem Hintergrund der Erwartungsstrukturen des je-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 299 

weiligen Funktionssystems, wobei die Negationsmöglichkeit als Varia-

tionsbedingung nicht mehr auf Sprache, sondern auf die zweiwertigen Co-

des des Systems bezogen wird: Zahlen/Nicht-Zahlen, Recht/Unrecht, 
wahr/nicht-wahr, Regierung/Opposition usw. In ihrer Allgemeinheit sind 

die Codes dann mit Blick auf die Negationsmöglichkeit gleichermaßen 

unbestimmt wie Sprache und sind somit ein eigenständiger Mechanismus, 
der sich von den Strukturen der Selektion, die Luhmann in die historisch 

variablen Programmen der Teilsysteme verlegt, klar unterscheiden lässt. 

Programme wie Gesetze, Parteiprogramme, Preise, Theorien und Metho-
den, spannen den Erwartungshorizont auf, vor dem Negationen überra-

schen und auch unter historisch günstigen Bedingungen positiv selektiert 

und damit stabilisiert werden können (vgl. Luhmann 1997: 557ff.). Die 
Stabilisierung muss dann erneut auf der Ebene des Systems erfolgen, und 

das kann in diesem Fall nur heißen: auf der Ebene des Funktionssystems, 

wobei den symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien die Rolle 
zukommt, die systemspezifischen Kommunikationen füreinander an-

schlussfähig zu machen. Ganz in diesem Sinne sind es auch die Kommu-

nikationsmedien, die zunächst für Stabilisierung verantwortlich scheinen. 
Allerdings kann man natürlich auch umgekehrt argumentieren, dass im 

Fall positiver Selektionen die Medien, die überraschende Kommunikatio-

nen angeschlossen haben, durch Änderungen auf der Programmebene re-
stabilisiert werden müssen. Man denke dabei zum Beispiel an Rechtspre-

chungen, die zu entsprechenden Gesetzesänderungen führen, oder auch an 

wissenschaftliche Erkenntnisse, die in den Theorien und Methoden so 
nicht vorgesehen waren usw. Eine strikte Trennung und Zuordnung 

scheint hier nicht möglich, sofern man den unterschiedlichen Konstituen-

ten der Systeme nicht mehrere evolutionäre Mechanismen zuordnen möch-
te. Luhmann verhält sich zu dieser Frage nicht explizit, wenn ich recht se-

he, und belässt es bei der Unterscheidung von Variation und Selektion 

(vgl. Luhmann 1997: 557ff.; Göbel 2000: 130ff.). Aber dennoch ist auch 
hier deutlich, dass Variation, Selektion und Stabilisierung systeminterne 

Mechanismen sind. Gesellschaftstheoretisch liegt der Ertrag dann vor al-

lem darin, dass eine Mehrzahl von Funktionssystemevolutionen im Ne-
beneinander zu berücksichtigen ist, will man moderne Gesellschaft mit 

Blick auf Entwicklungsdynamiken beobachten. Dies steht vor allem im 

Gegensatz zu Modernisierungstheorien, die von einer wechselseitigen 
Stützung der Evolutionen einzelner Teilsysteme ausgehen. Zum Beispiel: 

Kapitalistische Wirtschaft befördert demokratische Politik, die wiederum 

freie Wissenschaft und auch die Etablierung von Menschenrechten stützt 
usw. Im Prinzip ist dies dem Modell von Parsons sehr ähnlich. 

Neben der Teilsystemevolution behandelt Luhmann mit Blick auf die 

Evolution funktionaler Differenzierung auch ein Konzept der Ideenevolu-
tion, das sein wissenssoziologisches Programm konstituiert. Die These ist, 

dass mit dem Aufkommen der Schrift und der Freistellung von Schrift ge-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

brauchenden Experten (zunächst Mönche) und später verstärkt durch den 

Buchdruck Prozesse in Gang gesetzt werden, die von einer Evolution der 

Ideen als Semantik im Unterschied zur Evolution der Gesellschaftsstruktur 
sprechen lassen (vgl. Luhmann 1980a).13 Die Beschäftigung mit Schrift 

zwingt zu Systematisierung und Vereinheitlichung. Beides wird durch den 

Buchdruck noch verstärkt, da schriftliche Kommunikationen als ein Ver-
breitungsmedium nun immer mehr über Raum und Zeit verständlich gehal-

ten werden müssen, während Schrift zuvor vor allem als eine Art Ge-

dächtnisstütze für ein in Interaktionen erworbenes Wissen gedient hat (vgl. 
Giesecke 1992: 186ff.). Die Autonomisierung einer Ideenevolution beob-

achtet Luhmann vor allem im Verbund mit der Entstehung funktionaler 

Differenzierung und nimmt sie als Verifizierung der These der Umstellung 
der primären Differenzierungsform. Die Veränderung unterschiedlicher 

Semantiken wird durch die Veränderung der Gesellschaftsstruktur plausi-

bilisiert. Dies lässt sich bis hin zu den mit klarem Funktionssystembezug 
formulierten Reflexionstheorien verfolgen, in denen dann Vorstellungen 

autonomer Kunst, Wissenschaft, Politik usw. zum Ausdruck kommen. 

Ähnlich wie Bourdieu beobachtet Luhmann also auch anhand der Theo-
rien, die in Teilbereichen der Gesellschaft aufkommen, die Autonomisie-

rung dieser Teilbereiche. Nur dass bei ihm dahinter die Bestätigung seiner 

Differenzierungs- und Evolutionstheorie steht, die als Erklärungsprinzipi-
en – oder besser: als Plausibilisierungsarrangements – für die beobachtba-

ren Transformationen der Semantiken dienen.  

Auch wenn Luhmanns Evolutionstheorie ausgesprochen komplex an-
gelegt ist und mit Blick auf den Verzicht auf ein Telos und auf die Fokus-

sierung von Zufall und eine daran anschließende Abweichungsverstärkung 

(vgl. Luhmann 1997, 461ff.) eine Ausnahme zu evolutionstheoretischen 
Vorläufern bildet, sind ihre Grundprinzipien mit den drei evolutionären 

Mechanismen Variation, Selektion und (Re-) Stabilisierung sehr übersicht-

lich ausgefallen. Wenn man zudem nochmals in den Vordergrund rückt, 
dass die drei Mechanismen allesamt in das System verlegt werden, dann 

kann man erneut nach dem Erklärungspotenzial für gesellschaftlichen 

Wandel fragen. Der Verzicht auf ein Analogon zur natürlichen Selektion 
im Rahmen der biologischen Evolutionstheorie, die nur dadurch tatsäch-

lich ein Prinzip zur Erklärung von selektierten Strukturänderungen hat, 

impliziert m.E. letztlich auch den Verzicht auf eine wirkliche Theorie von 
Strukturänderungen. Schließlich müssen die Anlässe für Variationen au-

ßerhalb des Systems stattfinden, damit plausibel werden kann, dass über-

haupt Variationen stattfinden können. Wer, wann und aus welchem Grund 
eine Negation der erwarteten Kommunikationen lanciert und wie, wann 

und warum sich die Selektionskriterien mit der Zeit ändern, bleiben doch 

die entscheidenden Fragen, wenn man den Variationsmechanismus auf die 

13 „Die internen Evolutionen können entweder Evolution der Semantik (Ideen-
evolution) oder Evolution der Teilsysteme sein.“ (Luhmann 1980a: 44) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIFFERENZIERUNGSTHEORIEN | 301 

Negationsmöglichkeit sprachlicher Kommunikation und vor allem die se-

lektiven Strukturen in das evoluierende System verlegt. Und fragt man in 

dieser Richtung weiter, müsste man auf die strukturell gekoppelten psychi-
schen Systeme als primäre Umwelten sozialer System kommen und dem-

entsprechend dieses Verhältnis mit Blick auf Variationen und sich verän-

dernde selektive Strukturen genauer in den Blick nehmen. Neu auftretende 
Kommunikationsmöglichkeiten, die zum Beispiel durch neue Techniken 

wie den Buchdruck möglich werden, wirken schließlich nicht unmittelbar 

auf das soziale Geschehen kommunikativer Zusammenhänge, sondern 
vermittelt durch psychisch wahrgenommene Möglichkeiten ihres Einsat-

zes. Galileis Fernrohr führt nicht unmittelbar zur Negation des geozentri-

schen Weltbildes. Genausowenig führt seine Negation der herrschenden 
Dogmatik zu ihrer Annahme, sondern im Gegenteil zunächst zu vehemen-

ter und institutionell durchgesetzer Ablehnung, die wiederum systemtheo-

retisch als verfestigte Erwartungen konstruiert werden, wobei dann frag-
lich bleibt, was der Trägermechnismus wiederum dieser Erwartungen ist 

und warum sie einige Jahre später derart verändert sein können, dass es 

unproblematisch wird, das heliozentrische Weltbild durchzusetzen. Luh-
mann verweist auf sukzessive strukturelle Abweichungen, die die Annah-

me der Negation vorbereiten, aber auch dann bleibt es doch fraglich, wie 

die Erwartungen umgestellt werden. Schließlich geht es um Plausibilität 
der überraschenden Kommunikationen, und diese Plausibilität verweist auf 

Plausibilität für die an den sozialen Systemen beteiligten psychischen Sys-

teme und deren Lebenswelt, wenn man so sagen will, die damit in letzter 
Instanz für die Selektion sorgen. Dies heißt nun zweierlei nicht: Erstens 

fallen Variation und Selektion in einer solchen Lesart nicht zusammen, da 

mit Blick auf die Variation Kommunikationen immer die auf Dauer ge-
stellten nicht intendierten Nebenfolgen meinen; sie können also nicht auf 

eine einzelne Psyche zugerechnet werden, sondern auf die kommunizierte 

Abweichung. Selektionen müssen zwar letztlich auch in Form kommuni-
kativer Strukturen überführt werden, aber zuvor müssen sie plausibel oder 

unplausibel sein, also alltags- und lebensweltlich anschlussfähig sein oder 

eben nicht (vgl. Luhmann 1980: 49). Und diese Abhängigkeit der Struk-
turänderung von alltagsweltlicher Plausibilität, die m.E. Plausibilität für 

die an den Systemen beteiligten Psychen bedeuten muss, blendet Luhmann 

zweitens systematisch aus, wenn er die Mechanismen in das soziale Sys-
tem verlegt. Würde man dies so akzeptieren, dann könnte man die Trias 

von Variation, Selektion und Stabilisierung auch als reine Tautologie le-

sen. Denn Variationen werden durch Strukturen hervorgebracht, die sie als 
Strukturen selektieren und durch dieselben Strukturen wiederum stabilisie-

ren, ohne dass man angeben könnte, warum etwas positiv oder negativ se-

lektiert wird. Da Luhmann mit sehr guten Gründen auf Denkfiguren wie 
Parsons’ Adaptationssteigerung, aber eben auch auf Umweltselektion ver-

zichtet, muss er, wenn dieses Problem in den Blick rückt, auf die besonde-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ren historischen Zusammenhänge verweisen. Man darf dann fragen, was 

die Evolutionstheorie, die doch mit verhältnismäßig großem Aufwand be-

trieben wird, dann über die historische Untersuchung hinaus für Erkennt-
nisgewinn verspricht. Zumindest gegenüber einer historisch angeleiteten 

und auf Generalisierung angelegten Modellbildung, wie Bourdieu sie mit 

seiner Strukturgeschichte vorschlägt.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Die Theorie sozialer Felder im Kontext des 

Diskurses der Differenzierungstheorie(n) 

Blickt man nun mit dem differenzierungstheoretischen Problembewusst-
sein zurück auf Bourdieus Theorie sozialer Felder in der hier entwickelten 

Lesart als Theorie moderner Gesellschaft(en), dann fällt zunächst auf, dass 

sich die einzelnen Problembezüge als Orientierung der Theorie- und For-
schungsarbeit explizit nicht finden lassen. Seine Theorie sozialer Felder 

stellt er zwar in die Tradition von Spencer, Durkheim und Weber, er han-

delt diesen Traditionsbezug aber innerhalb einer längeren Fußnote ab und 
verweist dort darauf, dass der Prozess der Differenzierung „bereits von 

Durkheim“ analysiert worden ist (Bourdieu 2004n: 321). Eine weitere 

Einordnung vor allem in den Kontext gegenwärtiger Entwicklungen der 
Differenzierungstheorie findet sich meines Wissens nicht; und es lässt sich 

mit Blick auf Bourdieus Abneigung gegen jedwede Theoretizismen auch 

begründet vermuten, dass diese Diskurse ihm zu empiriefern und abge-
koppelt von konkreter historischer Forschung abgelaufen sind. Jemandem 

mit Bourdieus wissenschaftstheoretischer Einstellung muss es schließlich 

auch befremdlich vorkommen, wenn ganze Bücher und Abhandlungen un-
ter so große Fragestellungen wie ‚Differenzierung mit oder ohne Gesell-

schaft‘ gestellt werden oder direkt nach dem Problem von ‚Differenzie-

rung und Integration‘ gefragt wird. Dies trifft sicher vor allem zu, wenn 
diese Untersuchungen vornehmlich rein theoretische Überlegungen und 

Auseinandersetzungen mit Theorien enthalten und nach logischen Inkon-

sistenzen fragen, ohne dieses Fragen mit konkreten Forschungsproblemen 
zu verbinden. Gerade die von Durkheim zu Beginn des differenzierungs-

theoretischen Diskurses aufgeworfene Frage nach dem Verhältnis von Dif-

ferenzierung und Integration scheint doch eher eine an Organismen ange-
ähnelte logische Frage und nicht empirisch induziert zu sein. Mit Bourdieu 

müsste man gleichsam im Verlauf der Forschung auf Integrationsprobleme 

im Verbund mit Differenzierungsprozessen stoßen, um sie zu einem auch 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

theoretischen Problem machen zu können und das heißt: um sie zu genera-

lisieren. Ebenso müsste die Unterscheidung von Differenzierung mit oder 

ohne Gesellschaft einen Unterschied in der Forschung machen, um zur ei-
nen oder zur anderen Seite hin problematisiert zu werden. Mit Blick auf 

gegenwärtige empirisch auch beobachtbare Entwicklungen, die als Globa-

lisierung, Weltgesellschaft oder im französischsprachigen Raum als mon-
dialisation bezeichnet werden, kann man dies sicher konzedieren. Es wird 

für die Analyse dieser Zusammenhänge wichtig, ob man das gesellschaft-

liche Ganze nationalstaatlich oder nicht nationalstaatlich begreift; und 
auch, dass man diese Zusammenhänge eben als einen Zusammenhang be-

greift und somit von einer wie auch immer explizierten Vorstellung eines 

Ganzen ausgehen muss, zumindest wenn man Unterschiede beobachten 
möchte – wie zum Beispiel solche zu vormodernen oder frühmodernen 

Gesellschaften oder zu den Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen. Die 

Blickrichtung ist ja durchaus verschoben, wenn man von realisierter Welt-
gesellschaft oder von sich zunehmend globalisierenden Nationalstaaten 

ausgeht. Für Bourdieu ist letzteres anzunehmen, mit einigen Vor- aber

eben auch Nachteilen zur Beobachtung globaler Zusammenhänge, wie noch
deutlich werden wird. 

Auch mit Blick auf die Unterscheidung von vormodernen und moder-

nen Gesellschaften macht Bourdieu letztlich keine Annahmen, die er nicht 
irgendwie mit seiner eigenen Forschung decken kann. Eine Ausnahme bil-

det hier vielleicht der kleine Text zur Genese des Staates. Für die Analysen 

der sozialen Welt bleiben allerdings vormoderne Formen, wie sie in der 
Kabylei vorzufinden waren, und moderne Formen, wie der französische 

Nationalstaat, begriffsbildend. Wenn man in diesem Fall überhaupt von 

Begriffen sprechen kann, da Bourdieu zunächst keine differenzierungs-
theoretische Unterscheidung wie segmentär versus funktional differenziert 

einführt, sondern von der Ausdifferenzierung von Herrschaftsweisen 

spricht (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.). Wenn man so will, heißt für ihn Ar-
beitsteilung Teilung der Herrschaftsarbeit, und dies wird mit der Theorie 

der Kapitalformen zusammengedacht. Als zentrales Charakteristikum zur 

Unterscheidung von Gesellschaftsformen steht zu Beginn seiner Arbeiten 
über die Kabylei auch die Unterscheidung von einer symbolischen und ei-

ner ökonomischen Ökonomie. 

Gleichermaßen indifferent gegenüber den kanonisierten Problemen der 
Differenzierungstheorie ist Bourdieu mit Blick auf das Thema Individuali-

tät und Gesellschaft. Blickt man genau hin, so ist es für ihn letztlich kein 

Thema, da auf Basis der Habitustheorie vor allem kollektive Dispositionen 
und deren Ausdruck in unterschiedlichen Lebensformen in den Blick gera-

ten. Für moderne Gesellschaften findet sich dann mit der Klassenstruktur, 

aber auch durch eine mögliche milieuspezifische Kleinarbeit dieser Struk-
tur, eine Diversifizierung von Lebensstilen, die homolog zum sozialen 

Raum geordnet sind, die aber nicht als individualisierte Lebenslagen oder 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 305 

eine Gesellschaft individualisierter Individuen interpretiert werden, son-

dern eher als habituelle Schicksalsgemeinschaften. 

Das Habituskonzept lenkt auch den Blick auf das bei Bourdieu wiede-
rum nicht explizit formulierte Problem der Integration differenzierter Ge-

sellschaften. Für Bourdieu scheint dieses Problem gar keines zu sein, 

schließlich drückt er in Bezug auf symbolische Gewalt am Beispiel der 
Männlichen Herrschaft eher seine Verwunderung darüber aus, dass soziale 

Ordnung sich regelmäßig so ungestört reproduzieren kann und dies trotz 

aller wahrnehmbaren und empfundenen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Als empirische Beobachtung von Desin-

tegration oder Anomie könnte man aber vor allem seine frühen Arbeiten 

zur Kabylei begreifen. Sein Interesse ist in diesem Fall auf geregelte Im-
provisationen gerichtet, die durch die fehlende Integration von zwei habi-

tualisierten Erwartungsmustern hervorgerufenen werden. Mit Blick auf 

ausdifferenzierte moderne Gesellschaften findet sich Vergleichbares nicht, 
was unter anderem auch Michel de Certeau zu der Kritik veranlasst hat, 

dass Bourdieu die in den frühen Studien beobachteten geregelten Improvi-

sationen aus dem Blick verliert und statt dessen eine scheinbar doch struk-
turalistische Theorie sozialer Reproduktion formuliert, die in einem Habi-

tuskonzept ihren Ausdruck findet, in dem kein Raum für subversive Prak-

tiken kultureller Aneignungsprozesse zu finden ist (vgl. de Certeau 1988: 
113ff.). 

Zu guter Letzt findet sich auch kein vergleichbares Konzept sozialen 

Wandels, das in irgendeiner Form an evolutionstheoretisches Gedankengut 
anknüpft. Wie schon im Kapitel zum Verhältnis von Geschichte und So-

ziologie deutlich geworden ist, präferiert Bourdieu gegenüber allzu schnell 

verallgemeinernden Theorien sozialen Wandels eine an der nouvelle his-
toire orientierte Strukturgeschichte, die von Einzelfallanalysen zu generel-

len Aussagen vergleichbarer Fälle sozialen Wandels gelangen möchte (vgl. 

Kap. 3.10). Eine skizzenhafte Umsetzung findet sich zum einen im be-
sprochenen Modell der Genese des Staates, aber auch in der Beobachtung 

der Transformationen des Feldes der Macht. Evolutionstheoretische An-

sätze geraten meines Wissens nur als Gegenstand der Kritik in Form mo-
dernisierungstheoretischer Ansätze, wie dem von Lerner, schon früh in den 

Studien zur Kabylei in den Blick (vgl. Bourdieu 2000a). 

Im Folgenden werde ich nun versuchen, Bourdieus Theorie mit Blick 
auf die Problembereiche der differenzierungstheoretischen Perspektive 

nicht nur negativ abzugrenzen, sondern auch positiv zu übersetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

6.1 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und das Ganze 
der Gesel lschaft  

Die Einordnung der Konzepte und Ergebnisse der Theorie der sozialen 
Felder in den Diskurs der Differenzierungstheorie(n) macht den Arbeits- 

und Denkstil Bourdieus besonders deutlich. Dass die einzelnen differen-

zierungstheoretischen Problemfelder nicht gesondert behandelt werden, 
verweist auf die Distanz zu ‚reiner Theorie‘. Der tiefer liegende Grund da-

für scheint mir aber darin zu bestehen, dass die Grenzen von Bourdieus 

Begriffen mit ihren im weitesten Sinne empirischen Erprobungen zusam-
menfallen. Worüber Du empirisch nichts sagen kannst, darüber musst Du 

schweigen, scheint das verborgene Motto zu sein. Dies trifft nun zunächst 

weniger auf gut bestätigte und auch plausibel zu generalisierende allge-
meine Begriffe seiner Sozialtheorie wie denen des Habitus sowie des so-

zialen Raumes und des Feldes zu, aber doch sehr stark für die Konstruk-

tion der modernen Gesellschaft zunächst als Nationalstaat, die zudem be-
ständig in Transformationsprozessen steckt. Das Ausmaß solcher Trans-

formationsprozesse wird für Bourdieu anscheinend erst in der Auseinan-

dersetzung mit dem neoliberalistischen Diskurs der globalen Finanzwirt-
schaft deutlich, mit dem er sich in seinen späten und zumeist intellektuell-

politischen Schriften auseinandersetzt (vgl. Bourdieu 1998n; 2001k). 

Ob dies zu einer Revision seiner Grundbegriffe zwingt, wie Rehbein 
meint (Rehbein 2006: 231), wird aus den Texten selbst nicht ersichtlich 

und erscheint m.E. zunächst auch nicht zwingend. Zwar verlässt Bourdieu 

mit den intellektuellen Analysen globaler Finanzmärkte und diesen kor-
respondierenden globalen Politiken und internationalen politischen Orga-

nisationen seine fokale Untersuchungsperspektive auf den Nationalstaat, 

aber er konstruiert diesen neuen Untersuchungsgegenstand mit den Mitteln 
seiner Habitus- und Feldtheorie, die plausibel auch auf internationale so-

ziale Zusammenhänge zu übertragen ist. Dass sich auf globaler Ebene kein 

dem Feld der Macht Frankreichs vergleichbarer Konkurrenzzusammen-
hang findet, der durch seine spezifischen Kämpfe auch die Reproduktion 

der Teilung der Herrschaftsarbeit besorgt (vgl. Rehbein 2006: 233), son-

dern vielmehr eine symbolisch geeinte Gruppe des neoliberalen Diskurses 
in den Blick gerät, scheint mir kein Argument dafür, dass die allgemeinen 

Begriffe der Theorie der Praxis nicht mehr greifen. Sie müssen sich viel-

mehr an einem ‚neuen‘ sozialen Phänomen in ihrer Konstruktionsleistung 
bewähren. Wenn diese Analysen von etwas zeugen, dann davon, dass sich 

auf globaler Ebene noch kein sozialer Zusammenhang herausgebildet hat, 

der dem der Nationalstaaten vergleichbar wäre. Mehr nicht! Die grund-
begriffliche Anlage der Theorie ist davon nicht berührt. Wie diese globale 

soziale Welt en détail formiert ist, ist dann eine empirische Frage, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 307 

nicht von vornherein in die Begriffe einer allgemeinen Sozial- und Gesell-

schaftstheorie eingehen kann. 

Die Analyse der Globalisierung oder mondialisation (vgl. Bohn 2005: 
44) konstruiert Bourdieu als (De-)Konstruktion des neoliberalistischen 

Diskurses, um daraus dann die politisch notwendige Konstitution einer 

europäischen sozialen Bewegung abzuleiten (vgl. Bourdieu 2001k). Für 
eine europäische soziale Bewegung plädiert Bourdieu, weil er in den histo-

rischen kulturellen Errungenschaften gerade Europas, die mit der Ge-

schichte der sozialen Bewegungen auf dem Weg zu den europäischen So-
zialstaaten verwoben sind, ein kritisches und politisch aktivierbares Poten-

zial gegen den neoliberalistischen Diskurs entdeckt, den er in der US-

amerikanischen Gesellschaftsgeschichte eingebettet und begründet sieht. 
Globalisierung ist Amerikanisierung und Anti-Globalisierung heißt dann 

auch Anti-Amerikanisierung, nicht Antiamerikanismus (vgl. Bourdieu 

2001k: 27). Vielmehr geht es ihm darum, den Neoliberalismus als ein 
symbolisches Produkt zu begreifen, das historisch im Kontext des US-

amerikanischen Staates in dieser Form entstehen und auch durch symboli-

sche Gewalt naturalisiert werden konnte. Drei Merkmale des neoliberalis-
tischen Diskurses bringt Bourdieu mit der soziohistorischen Formation 

seines Entstehungskontextes in Verbindung: Die sozialstaatliche Schwä-

che der USA in Relation zu ihrer wirtschaftlichen und politischen Stärke, 
die sich auch in der liberalistischen Zurechnung der Verantwortlichkeiten 

für die eigene soziale Position auf die erfolgreichen oder gescheiterten In-

dividuen spiegelt, die aber auch durch den Rückzug des Staates aus wirt-
schaftlichen Bereichen, die öffentliche Güter betreffen, sowie durch den 

Kult des Individuums als Fundament jeder neoliberalistischen Ideologie 

charakterisiert ist, korrespondiert mit den Dogmen des neoliberalistischen 
Diskurses. Diese beinhalten vor allem die Annahme, dass die Ökonomie 

eine unabhängige, also autarke Welt sei, die von natürlichen und univer-

sellen Gesetzen bestimmt werde und auch die Annahmen, dass der Markt 
das beste Mittel für eine gerechte Verteilung in demokratischen Gesell-

schaften sei, und dass Globalisierung eine Rückführung der Ausgaben für 

sozialstaatliche Leistungen erfordere (vgl. Bourdieu 2001k: 28f.). Die Auf-
gabe nicht nur der Soziologie als Wissenschaft, sondern auch einer Bewe-

gung eines der Aufklärung verpflichteten Expertenverbandes, den Bour-

dieu als kollektiven Intellektuellen begreift, der die Bedingungen der Pro-
duktion der von ihm produzierten und verbreiteten kulturellen Güter selbst 

bestimmt (eigene Verlage und Zeitschriften usw.), liegt nun darin, die Ar-

bitrarität des neoliberalistischen Diskurses und seiner Prämissen sowie die 
Mechanismen symbolischer Gewalt herauszuarbeiten, die ihn naturalisie-

ren und damit faktisch werden lassen. Diese Aufgabenstellung deckt sich 

durchaus mit Bourdieus rein soziologischen Untersuchungen des Feldes 
der ökonomischen Ökonomie, da auch in den intellektuellen Schriften der 

neoliberalistische Diskurs eben als ein Diskurs und damit als ein kulturel-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

les Produkt konstruiert wird, das keineswegs natürlichen Gesetzen, son-

dern konkretisierbaren und historisch wie kulturell gewachsenen Herr-

schaftsinteressen folgt. Dabei handelt es sich vornehmlich um die Interes-
sen der Anlagegesellschaften sowie um Formen kulturellen Kapitals, die, 

vermittelt durch Fachleute, Analytiker und Finanzexperten, in das globale 

Feld der Finanzmärkte eingebracht werden (vgl. Bourdieu 2001k: 51f.). 
Auch das internationale Feld der Finanzmärkte und das internationale Feld 

der politischen Organisationen werden mit den Mitteln der Feldtheorie und 

der Habitustheorie gedacht, wenn auch die Formulierungen durch die 
Form der Vortrags- und Agitationstexte etwas plakativ geraten. So wenn 

Bourdieu beispielsweise formuliert, dass „der Staat in zweierlei Gestalt 

auftritt: nicht nur in der objektiven Realität, in einer Gesamtheit von Insti-
tutionen, von Satzungen, Ämtern, Ministerien, sondern auch in den Köp-

fen der Menschen“ (Bourdieu 1998n: 42). Habitustheoretisch dürfte man 

wohl nicht so ohne weiteres auf die Köpfe der Menschen rekurrieren und 
einen naiv aufklärerischen Anschein erwecken, aber dennoch setzt Bour-

dieus Plädoyer für eine europäische soziale Bewegung an dieser Theorie-

stelle ein, weil die Kultur, die eine solche soziale Bewegung befördern 
können soll, vor allem habituell bei den Mitgliedern von Staaten ausge-

prägt ist, die einen einigermaßen funktionierenden Sozialstaat gewohnt 

sind. Nur wer einmal habitualisierte Erwartungen an sichere und lebens-
lange Arbeit sowie sozialstaatliche Auffangnetze im Falle einer Arbeitslo-

sigkeit habitualisiert hat, kann den Abstand dieser sozialen Errungenschaf-

ten gegenüber ihrem Abbau erkennen, der in Euphemismen wie Flexibili-
tät und Individualisierung des Arbeitslebens und in ihren Varianten zur 

Bezeichnung der Umgestaltung ganzer institutioneller Bereiche wie den 

Wissenschaften gekleidet und annehmbar gemacht werden soll.1

An dieser Stelle muss diesen inhaltlichen Problemen nicht weiter 

nachgegangen, sondern der Blick erneut auf den hier verhandelten Pro-

blembereich der Einheit der Gesellschaft gelenkt werden. Der kleine Ex-
kurs zu Bourdieus intellektuellen Schriften sollte zunächst deutlich ma-

chen, dass auch Bourdieu sich mit Phänomenen globaler sozialer Felder 

beschäftigt hat und dies auf Basis seiner empirisch am französischen Na-
tionalstaat erprobten Grundbegriffe der allgemeinen Theorie sozialer Pra-

xis. Durch die Forschungsstrategie, an einem Einzelfall ein generalisierba-

res Modell zu entwickeln, hat er die Analysen der sozialen Welt, verstan-
den als Analyse auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher Zusammenhänge, 

mit nationalstaatlichen Kategorien angeleitet. Die soziale Welt wird dabei 

in einer doppelten Differenz konstruiert, die die beiden die moderne 

1 Für die deutsche Entwicklung denke man nur an den euphemisierenden Be-
griff des Hochschulfreiheitsgesetzes, das einen weiteren Schritt bezeichnet, 
Universitäten analog zu wirtschaftlichen Organisationen zu strukturieren und 
so verstärkt wissenschaftliche Produkte nach Maßgabe letztlich außerwiss-
eschaftlicher Kriterien bewertet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 309 

Ideengeschichte des Gesellschaftsbegriffs kennzeichnenden Unterschei-

dungen von Politik und Wirtschaft (Gesellschaft) und Politik (Gesell-

schaft) und Kultur miteinander verknüpft (vgl. Kap. 5.1.2). Diese Kons-
truktion der sozialen Welt auf gesamtgesellschaftlicher Ebene kommt 

deutlich in den intellektuellen Artikeln zum Tragen, wenn Bourdieu Glo-

balisierungsprozesse2 letztlich auch als ein Auseinandertreten von globaler 
Wirtschaft und begleitender (inter-)nationaler Politik auf der einen und na-

tionaler Kultur auf der anderen Seite analysiert. In dieser Form betrifft der 

Begriff der sozialen Welt aber zunächst ‚nur‘ das Feld der Macht in seiner 
Ausdehnung von Kultur über Administration bis hin zur Wirtschaft. Die 

soziale Welt im Gesamt, wie sie Bourdieu am Beispiel Frankreichs kons-

truiert, umfasst aber über diese professionalisierten Bereiche relativ auto-
nomer sozialer Felder hinaus den sozialen Raum bzw. das soziale Feld 

insgesamt. Erinnert man sich daran, dass das Feld der Macht eine theoreti-

sche Weiterentwicklung des Begriffs der herrschenden Klasse ist, wird 
deutlich, dass in dieser Fassung die mittleren und unteren Klassen und 

damit ein großer Teil des sozialen Raumes weitgehend ausgeblendet sind. 

Und wenn die Akteure der unteren Klassen dennoch thematisiert werden, 
dann nur als Leidtragende der globalen Entwicklung. Für die Analyse des 

sozialen Raumes ist es zudem konstitutiv, die symbolische Ebene der 

Klassifikationssysteme (strukturierende Strukturen) zu berücksichtigen, 
mit denen die Akteure alltäglich ihre soziale Welt ausdeuten und vermittelt 

durch ihre Habitus zur Reproduktion eben dieser symbolischen Ordnung 

und damit auch der objektiven Ordnung (strukturierte Strukturen) beitra-
gen.

Im Rekurs auf die Schütz’sche Tradition der Sozialphänomenologie 

kann man darin das Wissen in der Alltagswelt erkennen, welches das all-
tägliche Handeln, Denken und Fühlen begleitet, mit dem feinen Unter-

schied allerdings, dass dieses Wissen im Falle der Theorie von Bourdieu in 

weiten Teilen inkorporiert und das heißt konstitutiv nicht bewusst ist.3

Man könnte diese Klassifikationssysteme, die Bourdieu als sens commun

oder auf deutsch als gemeinen Menschenverstand bezeichnet, mit Haber-

mas’ Lebensweltbegriff analogisieren, der sich auch aus der phänomeno-
logischen Tradition von Husserl über Schütz bis Berger/Luckmann speist, 

2 Ich meine an dieser Stelle mit Globalisierung lediglich globale Zusammen-
hänge von Wirtschaft und Politik und nicht das, was Bourdieu als „Mythos 
der Globalisierung“ bezeichnet hat. Letzteres meint die Erklärung der wirt-
schaftlichen Sachzwänge durch Globalisierung und ist Bestandteil des von 
Bourdieu kritisierten neoliberalistischen Diskurses. 

3 Unter konstitutiv nicht bewusstem Wissen verstehe ich Dispositionen, die 
nicht bewusst gelernt wurden. In etwa die Sensibilität für und das Empfinden 
von Diskriminierung, das kaum im klassischen handlungstheoretischen Ver-
ständnis gelernt wurde, demgemäß Lernen einem bewussten Ziel folgt, das 
dann in den Bereich des Unbewussten herabsinken kann, wenn es Routine 
geworden ist (vgl. Bongaerts 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

weil Bourdieu darunter einen „Fonds von allen geteilten Überzeugungen“ 

versteht,

„der in den Grenzen des jeweiligen sozialen Universums eine grundlegende 

Übereinstimmung über den Sinn der Welt und einen Bestand von (stillschwei-

gend akzeptierten) Gemeinplätzen sichert, die Konfrontationen, Dialog, Konkur-

renz, ja Konflikte überhaupt erst ermöglichen und unter denen die Klassifizie-

rungsprinzipien wie etwa die großen, die Wahrnehmung der Welt strukturieren-

den Gegensätze eine Sonderstellung einnehmen“ (Bourdieu 2001b: 123f.). 

Es geht hier also um die Selbstverständlichkeiten einer naiv natürlichen 

Weltsicht, auf die in den Habitus subjektivierten Resultate der über ver-
schiedene sozialstrukturelle Mechanismen durchgesetzten symbolischen 

Gewalt. Den zentralen Mechanismus der Verbreitung dieser Klassifika-

tionssysteme sieht Bourdieu im Bildungssystem und damit vor allem auf 
der nationalstaatlichen, territorial eingegrenzten Ebene (vgl. Bourdieu 

2001b: 124). Dieser sens commun ermöglicht letztlich gegenüber den 

hochspezialisierten Akteuren der relativ autonomen sozialen Felder eine 
Verständigung auf allen Ebenen, also vor allem außerhalb der Felder. 

Mit Blick auf eines der zentralen Themen dieser Arbeit, auf die He-

rausarbeitung der Verdrängungen des Ökonomischen durch die Naturali-
sierung einer arbiträr strukturierten sozialen Welt durch Mechanismen 

symbolischer Gewalt, wird deutlich, dass Bourdieu die Grenzen der Ein-

heit einer sozialen Welt oder der Gesellschaft auch eng an die Grenzen der 
Verteilung des sens commun bindet. Wenn dies so richtig ist, dann kann 

Bourdieu mit Blick auf Entwicklungen, die die Grenzen des Staates trans-

zendieren, keine gesellschaftliche Einheit in Form von Weltgesellschaft
denken. Ähnlich wie bei den meisten im voranstehenden Kapitel diskutier-

ten Ansätzen, die Gesellschaft mehr oder minder explizit an den Staatsbe-

griff knüpfen, muss auch Bourdieu globale Zusammenhänge in Begriffen 
von Inter-Nationalität denken. Zudem müssen neben dem Bildungssystem 

andere Mechanismen symbolischer Gewalt in den Blick genommen wer-

den, die in vergleichbarer Weise die Arbitrarität der globalen zunächst 
wirtschaftlichen und politischen Zusammenhänge naturalisieren; und als 

naheliegende Kandidaten geraten dafür die Massenmedien, insbesondere 

der politische Journalismus, in den Blick, der die Euphemismen des neoli-
beralistischen Diskurses verbreitet und einübt (vgl. Bourdieu 1998n: 39). 

Des Weiteren sind mit Bourdieu Anschlüsse an den Neoinstitutionalismus 

zu untersuchen, der gerade die Problematik der Ausdehnung eines moder-
nen Kulturmusters (world polity) zum Thema hat und vor allem politische 

Regierungs- und Nichtregierungsorganisationen auf globaler Ebene in den 

Blick nimmt und deren Einflüsse wiederum auf Nationalstaaten unter-
sucht; dies erfolgt meist am Beispiel von Entwicklungsländern (vgl. Meyer 

2005; Wobbe 2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 311 

Von einem faktischen globalen Zusammenhang einer sozialen Welt, 

also von Weltgesellschaft, könnte mit Bourdieu erst gesprochen werden, 

wenn ein sens commun auf globaler Ebene auch unterhalb der sozialen 
Felder durchgesetzt wäre. Für Wirtschaft und Politik scheinen wie in ande-

ren, vor allem kulturellen Feldern solcherlei transnationale oder internatio-

nale Zusammenhänge durch die Spezialisierung der von Anfang an auf In-
ternationalisierung ausgerichteten Logiken (illusiones und nomoi) kein 

Problem und faktisch realisiert zu sein. Wissenschaft funktioniert seit ih-

rem Beginn transnational, genauso wie auch Kunst; auch wenn auf natio-
naler Ebene Differenzen stark gemacht werden können. Als Beispiel kann 

Bourdieus Verweis auf die „entnationalisierte Internationale der Kultur-

schaffenden“ dienen (Bourdieu 2001k: 91). 
Von ‚Globalisierung‘ im Sinne des neoliberalistischen Diskurses und 

damit verstanden als Sachzwang für wirtschaftspolitische Entscheidungen 

könnte aber nur dann gesprochen werden, wenn solche Zusammenhänge 
auch den empirisch gewonnen Daten entsprechen würden und dagegen 

führt Bourdieu einige Beispiele an. So wenn er darauf hinweist, dass der 

europäische Wettbewerb der Arbeitskräfte hauptsächlich ein in Europa er-
zeugtes Problem ist und keineswegs mit außereuropäischen Entwicklungen 

in Zusammenhang gebracht werden muss. Dementsprechend spricht er 

auch von dem „Mythos der ‚Globalisierung‘“ und man müsste mit ihm 
dann mit Blick auf den systemtheoretischen Anspruch, die auf operativer 

Ebene global vernetzten Kommunikationen der Funktionssysteme als ein 

Erklärungsprinzip für regional Entwicklungen in Anschlag zu bringen, 
auch von einem ‚Mythos der Weltgesellschaft‘ sprechen (vgl. Bourdieu 

1998n: 45). Auch wenn beispielsweise offensichtlich ist, dass ein Staat wie 

der Iran, in dem Religion und Recht nicht differenziert sind, sich allein 
durch die Orientierung am formalen Recht für internationale Rechtskom-

munikationen anschlussfähig hält und damit an die funktionale Differen-

zierungen der führenden Nationen anknüpft, ist damit nur sehr wenig über 
die konkrete Genese dieser sozialen Formation ausgesagt. Zudem könnte 

immer noch eingewendet werden, dass hier nicht Effekte von Weltgesell-

schaft zu beobachten sind, sondern einfach Sonderentwicklungen eines 
allgemeinen Modells der Staatenentstehung, die nicht durch ein solches 

Abstraktum wie Weltgesellschaft oder Globalisierung analysiert und noch 

weniger erklärt werden können. Das Plädoyer von Bourdieus Seite aus 
müsste dann lauten: nicht vorschnell auf abstrakte Erklärungsprinzipien 

auszuweichen, sondern in theoretisch angeleiteten empirisch-historischen 

Untersuchungen solche Zusammenhänge auf Dauer erst herauszuarbeiten, 
um sie dann theoretisch verallgemeinern zu können. Globalisierung und 

Weltgesellschaft können als Forschungshypothesen dienen und mögli-

cherweise am Ende auch verallgemeinert werden, aber sie können nicht 
am Beginn der Forschung theoretisch gesetzt werden. Und dies geschieht, 

wenn zum Beispiel für einen Begriff der Weltgesellschaft als einzig mög-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lichem soziologischen Gesellschaftsbegriff plädiert wird, weil die alterna-

tiven Optionen eines kulturalistischen (Gesellschaft als Kultur) oder eines 

politischen (Gesellschaft als Staat) Begriffs, die Soziologie entweder der 
Kulturanthropologie oder der Politikwissenschaft opfern würden (Stich-

weh 2000: 11). Auch wenn man davon absieht, dass dies wohl kaum ein 

wissenschaftliches Argument für Begriffsbildung sein kann, weil es sich 
doch eher um Fachpolitik zu handeln scheint, bleibt die inhaltliche Gestal-

tung des Gesellschaftsbegriffs, der dann die Weltgesellschaft logisch aus 

sich entlassen soll, gleichermaßen wenig überzeugend. So geht Stichweh 
von Parsons’ Begriff des Sozialsystems höchster Ordnung aus, das durch 

Selbstgenügsamkeit gekennzeichnet ist, und generalisiert für diesen Be-

griff, dass Gesellschaft dann „alle Strukturen und Prozesse“ umfasst, „an 
denen ein Analytiker sozialer Systeme interessiert sein könne“ und die 

„eine relativ vollständige und stabile Entwicklung finden“ (Stichweh 

2000: 12). Stichweh schließt daraus dann logisch, dass Soziologie es im-
mer mit Weltgesellschaft zu tun hat, wenn sie Gesellschaft thematisiert. 

Warum auch immer, möchte man fragen, da doch das, was an Strukturen 

und Prozessen gemeint ist, durchaus offen ist und noch in keiner Weise 
weltgesellschaftlich gedacht werden muss. Es können schließlich immer 

noch nebeneinander bestehende Formationen teils staatlicher Institutionen 

und teils kultureller Heterogenitäten konstruiert werden, die durch die 
Subsumption unter einen Gesellschaftsbegriffs nicht unbedingt verständli-

cher werden. Und die Zielsetzung der Theorie der Weltgesellschaft ist bei 

Stichweh explizit die Erklärung von Inhomogenitäten durch eine global als 
faktisch etabliert angenommene Ordnungsebene (vgl. Stichweh 2000: 14).  

Bourdieu hingegen konstruiert internationale Zusammenhänge durch 

die Verknüpfung einer Vielzahl von lokalen sozialen Ordnungen, so wenn 
er die globale Wirtschaft als „Gesamtheit weltweiter Einzelfelder“ defi-

niert, „die jeweils eine eigene ‚industry‘ aufweisen, eine Gesamtheit von 

Unternehmen, die bezüglich der Produktion und Vermarktung einer ho-
mogenen Kategorie von Produkten miteinander konkurrieren“ (Bourdieu 

2001k: 110). Deutlich wird an dieser Definition, dass Bourdieu hier nicht 

auf nationalstaatliche Kategorien zurückgreift, sondern auf Produktkatego-
rien und dabei annimmt, dass sich weltweit verteilt unterschiedliche Indus-

trien finden, die nicht mit Staaten zusammenfallen. Auch mit Blick auf den 

Neoliberalismus geht er ja davon aus, dass nicht die USA, sondern be-
stimmte Anlagefirmen die Akteure der globalen Finanzmärkte sind. Es 

scheinen sich also an dieser Stelle tatsächlich bei Bourdieu zwei Optionen 

zu finden: Zum einen findet sich der nationalstaatliche Begriff, der vor al-
lem auf Kultur in Form eines über ein territorial abgrenzbares Bildungs-

system verbreiteten sens commun abstellt und zum anderen finden sich die 

relativ autonomen sozialen Felder, die globale Zusammenhänge ausbilden 
können und dabei nicht auf die nationalen kulturellen Eigenheiten be-

schränkt und angewiesen bleiben, auch wenn Bourdieu durchaus von den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 313 

nationalen Traditionen in Wissenschaft, Kunst, Politik und Wirtschaft aus-

geht. Dies ist eine Prämisse, die wohl mit der Idee verbunden werden 

kann, dass erst die Genese einzelner Staaten eine Monopolisierung der 
verschiedenen Kapitalformen in der Art und Weise ermöglicht, dass sich 

daran anschließend Differenzierungsprozesse der relativ autonomen Felder 

anschließen können. In anderer Nomenklatur gesprochen: Funktionale Dif-
ferenzierung korreliert mit der Genese moderner Nationalstaaten (vgl. 

Hahn 1993: 194ff.). Damit bleibt aber das Problem der strukturhomologen 

Justierung der Produktions- und Konsumtionsfelder bestehen, wie noch-
mals in Bezug auf den Problembereich der Integration deutlich werden 

wird.

6.2  Die  Theor ie soz ialer  Felder und 
moderne versus vormoderne Gesel lschaften 

Die Unterscheidung von modernen und vormodernen Gesellschaften leitet 
Bourdieus Soziologie gleichermaßen an wie die vorangehend besproche-

nen Theorien gesellschaftlicher Differenzierung. Auch für diesen Pro-

blembereich ist auffällig, dass über die von Bourdieu empirisch oder histo-
risch erforschten Differenzierungsformen hinaus keine ausgearbeiteten 

Konzepte vorliegen: Die gesellschaftlichen Formationen der kabylischen 

Gesellschaft mit ihrer symbolischen Ökonomie und die Formation der mo-
dernen, französischen Gesellschaft mit ihrer ökonomischen Ökonomie ori-

entieren die Unterscheidung von vormodern und modern. Eine Ausnahme 

findet sich lediglich in der Untersuchung des dynastischen Staates (vgl. 
Kap. 4.1), der aber ausschließlich als eine Übergangsphase zur modernen, 

ausdifferenzierten sozialen Welt in den Blick gerät. In dieser Hinsicht geht 

Bourdieu anscheinend bewusst nicht über Durkheims klassische Theorie 
zur sozialen Arbeitsteilung hinaus: 

„Das Aufkommen des Feldes der Macht ist eng verbunden mit dem Aufkommen 

einer Vielzahl relativ autonomer Felder, also mit einer Differenzierung der sozia-

len Welt […]. Dieser Prozeß ist bereits von Durkheim analysiert worden, der in 

der Nachfolge Spencers, für den sich Welt ‚vom Homogenen zum Heterogenen‘ 

bewegt, dem ‚unitarischen Vitalismus‘ Bergsons die Entwicklung entgegensetzt, 

die vom ‚primitiven Zustand der Gemeinschaft‘, in dem die ‚verschiedenen 

Funktionen‘ bereits vorhanden sind, sich aber ‚in einem Zustand der Konfusion‘ 

befinden […], der zur ‚allmählichen Abtrennung all dieser verschiedenen und 

gleichwohl ursprünglich miteinander verwechselten Funktionen‘ führt [...]“ 

(Bourdieu 2004n: 321). 

Im Unterschied zu Durkheim konstruiert und erklärt Bourdieu den Diffe-
renzierungsprozess vor dem Hintergrund seiner Theorie der verschiedenen 

Kapitalformen durch die Umstellung der Herrschaftsweisen (vgl. Bourdieu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

1987: 222ff. und Kap. 3.6). Der Begriff der ‚Herrschaftsweise‘ wird durch 

die jeweilige Kapitalform definiert, die zu einer historischen Zeit innerhalb 

einer sozialen Welt dominant ist. In vormodernen Gesellschaften wie der 
Kabylei, die Bourdieu nach dem Muster eines totalen sozialen Phänomens 

(vgl. Kap. 3.6) denkt, ist symbolisches Kapitals und eine daraus resultie-

rende symbolische Ökonomie dominant, die die gesamte Praxis innerhalb 
dieser sozialen Welt verwandtschaftsähnlich durch Verpflichtungen auf 

Treue, Ehre, Gabe, Schuld, Dankbarkeit, Gastfreundschaft usw. organisiert 

(vgl. Bourdieu 1987: 232 und Kap. 2.1). Herrschaftsverhältnisse werden 
durch euphemisierende Umdeutungen des asymmetrischen Verhältnisses 

zwischen zwei Akteuren systematisch verkannt.4 In der Kabylei konnte 

Bourdieu die Differenz zwischen der symbolischen Ökonomie (vorkapita-
listisch) und der modernen, ökonomischen Ökonomie (kapitalistisch) vor 

allem daran beobachten, dass in der symbolischen Ökonomie die Verfol-

gung von Eigennutz und die damit verbundenen Zweck-Mittel-Kalkula-
tionen tabuisiert waren, während beide in kapitalistischen Gesellschaften 

geradezu als idealtypischer Handlungsmodus erscheinen (vgl. Bourdieu 

2000a).
Wenn Bourdieu diese beiden grundlegenden Ökonomien zur Kons-

truktion vormoderner und moderner sozialer Welten verwendet, so heißt 

das für ihn nicht, dass die symbolische Ökonomie durch die ökonomische 
komplett ab- und aufgelöst wird – dies kann an der Extension des Feldes 

der Macht beobachtet werden (vgl. Kap. 4). Beide Herrschaftsweisen dif-

ferenzieren sich vielmehr voneinander und konstituieren dann durch ihre 
Verhältnisse zueinander die Struktur der modernen sozialen Welt. Wie 

Bourdieu in den Meditationen schreibt, steht die Ausdifferenzierung und 

damit die Autonomisierung des ökonomischen Feldes dabei am Endpunkt 
des Prozesses einer großen Verdrängung (vgl. Bourdieu 2001b: 28ff. und 

Kap. 7). Zuvor oder doch zumindest zeitgleich diversifizieren sich unter-

schiedliche Formen kulturellen und symbolischen Kapitals, die die Auto-
nomisierung der verschiedenen kulturellen (Religion, Wissenschaft, 

Kunst) und vor allem der administrativen Felder des Rechts und der Politik 

ermöglichen. Bourdieu geht in seinem Modell der Genese des Staates 
schließlich davon aus, dass die staatliche Konzentration des ökonomischen 

und verschiedener Arten symbolischen Kapitals die Möglichkeitsbedin-

4 „Damit er nicht verlor, was häufig sein ganzer Nutzen aus der Beziehung 
war, d.h. für viele Grundherrn, die kaum vermögender als ihre khammes und 
durchaus interessiert waren, ihren Boden selber zu bestellen, seinen Status 
als Herr und Meister (oder Nicht-kahmmes), mußte dem Verpächter daran 
gelegen sein, die Tugenden seines Rangs zu demonstrieren, indem er in der 
‚ökonomischen‘ Beziehung jede andere Gewähr außer der von der Ehre ge-
botenen Treue ausschloß und den khammes wie einen Partner behandelte, 
der seinerseits nur zu gern bereit war, im stillschweigenden Einverständnis 
mit der gesamten Gruppe auf diese Fiktion einzugehen, die zwar eigennützig 
war, ihm aber eine ehrenvolle Vorstellung seiner Lage gestattete.“ (Bourdieu 
1987: 233) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 315 

gung für die Entstehung der modernen Gesellschaft ist (vgl. Kap. 4.1). Die 

Differenzierung von kulturellem und ökonomischem Kapital sowie die 

Diversifizierung des symbolischen Kapitals, die beide nötig sind, damit 
moderne Gesellschaft sich konstituieren kann, setzen für Bourdieu voraus, 

dass Mechanismen oder Techniken entstehen, die es möglich machen, dass 

kulturelles Kapital objektiviert und dadurch erst dauerhaft akkumuliert 
werden kann: 

„Alles läßt die Vermutung zu, daß die Akkumulation ‚ökonomischen‘ Kapitals 

nach Georges Duby im Feudalismus erst dann möglich wird, wenn sich die Mög-

lichkeit eröffnet, die Reproduktion des symbolischen Kapitals dauerhaft und zu 

geringsten Kosten zu gewährleisten und den eigentlich politischen Krieg um 

Rang, Auszeichnung, Überlegenheit mit anderen, ‚sparsameren‘ Mitteln weiter-

zuführen.“ (Bourdieu 1987: 240f.) 

Die gesteigerte Effizienz der Akkumulation kulturellen und symbolischen 

Kapitals wird durch Kulturtechniken wie Schrift und in der Folge vor al-

lem durch Institutionen erreicht, die dem betreffenden Akteur langfristig 
das Erkennen und Anerkennen seiner sozialen Position sichern. Die Erfin-

dung der Schrift ist die zentrale Kulturtechnik, die die Akkumulation kul-

turellen Kapitals in seiner objektiven Form ermöglicht; und ein sich insti-
tutionalisierendes Schul- oder Bildungswesen, das in der Lage ist, das ob-

jektivierte kulturelle Kapital bei beliebigen sozialen Akteuren regelmäßig 

erneut zu aktualisieren und letztlich in Form von Titeln sichtbar zu ma-
chen, ermöglicht die Loslösung der Akteure aus einer repetetiven Praxis 

der körpergebunden Einprägung der sozialen Wissensbestände.5

Die Umstellung der Herrschaftsweise ist mit Bourdieu also im Ver-
bund mit solchen Institutionen zu denken, die innerhalb der sozialen Welt 

davon entlasten, die entsprechenden Praktiken, die das symbolische Kapi-

tal des jeweiligen Akteurs demonstrieren, geradezu in jeder sozialen Situa-
tion zu reproduzieren (vgl. Bourdieu 1987: 239). Die Einsparung ist dabei 

auf die aufwendige Arbeit der Sicherung sozialer Beziehungen bezogen, 

die in verwandtschaftsähnlich organisierten gesellschaftlichen Formatio-
nen wie der Kabylei nötig ist. Institutionen, die symbolisches (z.B. Titel) 

und auch materielles Kapital (z.B. Eigentumsrechte) für den sozialen Ak-

teur garantieren, objektivieren und legitimieren zugleich soziale Ungleich-

5 „Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit 
ererbten Kulturgüter in objektivierter Form akkumuliert und aufbewahrt 
werden können, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Fähig-
keiten und Dispositionen ausstattet, die für die erneute symbolische Aneig-
nung unerläßlich sind, können ihr Kulturerbe nur in einverleibtem Zustand
bewahren. [...]: indem sie Kulturgüter von der Person löst, ermöglicht die 
Schrift das Überwinden anthropologischer Grenzen – besonders des Einzel-
gedächtnisses – und hebt die Zwänge auf, die von Merkhilfen wie der Dicht-
kunst gesetzt werden, der bevorzugten Bewahrtechnik in Gesellschaften oh-
ne Schrift.“ (Bourdieu 1987: 227) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

heits- und Abhängigkeitsverhältnisse, so dass die Akteure die euphemisie-

rende Arbeit der Umdeutung ihrer sozialen Beziehung unterlassen können, 

die Bourdieu am Beispiel des khammes beschrieben hat. Am Ende eines 
solchen Entwicklungsprozesses der Institutionalisierung von symboli-

schem und ökonomischem Kapital stehen dann eine Vielzahl relativ auto-

nomer sozialer Felder, die im Feld der Macht miteinander verbunden sind: 

„Paradoxerweise bewirkt gerade das Vorhandensein relativ autonomer Felder, 

die nach strengen Mechanismen funktionieren und den Handlungssubjekten ihre 

Notwendigkeit aufzwingen können, daß die Besitzer der Mittel zur Beherrschung 

dieser Mechanismen und zur Aneignung der durch ihr Funktionieren erzeugten 

materiellen und symbolischen Gewinne sich ersparen können, unmittelbar und 

ausdrücklich auf die Herrschaft über Menschen gerichtete Strategien anzuwen-

den. Es handelt sich hier durchaus um eine Einsparung, weil die Strategien, mit 

denen dauerhafte Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Menschen erzeugt und 

aufrechterhalten werden sollen, wie bereits bemerkt, äußerst aufwendig sind, 

wodurch das Mittel den Zweck aufzehrt und Handlungen, die zur Erhaltung der 

Macht nötig sind, zu ihrer Schwächung beitragen.“ (Bourdieu 1987: 239f.) 

Die Umstellung der Herrschaftsweisen von einer vormodernen Ökonomie 

zu den modernen Ökonomien sozialer Praxis bedeutet dann auch das He-

rauslösen der Reproduktion und Transformation der sozialen Welt aus In-
teraktionssituationen. Damit liegt Bourdieu auf einer Linie mit nahezu al-

len der zuvor besprochenen Differenzierungstheorien, die, wie Alexander 

formuliert hat, den Prozess sozialer Differenzierung als einen Prozess der 
Entfamiliarisierung (vgl. Alexander 1993: 95) konstruieren. Nur dass 

Bourdieu bis auf die entwicklungslogisch angelegten Analysen zum dy-

nastischen Staat keine Zwischenstufen zwischen seinen Konzeptionen ei-
ner segmentären und einer arbeitsteiligen Gesellschaft systematisch er-

arbeitet hat. Bei Parsons finden sich neben segmentären und funktional 

differenzierten Gesellschaften zudem noch ‚geschichtete Hochkulturen‘ 
mitsamt bürokratischen Herrschaftsformen; bei Habermas ‚hierarchisierte 

Stammesgesellschaften‘ und ‚politisch stratifizierte Gesellschaften‘; bei 

Giddens zudem die ‚klassengegliederten Gesellschaften‘ und bei Luhmann 
primär nach ‚Zentrum und Peripherie‘ wie auch nach ‚strata‘ differenzierte 

Gesellschaften (vgl. Kap. 5.1.3).  

Auch wenn Bourdieu mit Blick auf dieses Problemfeld im Vergleich 
zu den genannten Theorieoptionen weniger Gesellschaftsformationen sys-

tematisch unterscheidet, so kann man doch sehen, dass die Konstruktions-

weise der verschiedenen sozialen Welten durchaus vergleichbar ist. Dies 
ist zumindest so, wenn man die mit politischen Kategorien gewonnenen 

und letztlich staatlich konturierten Gesellschaftsbegriffe von Parsons, Ha-

bermas und Giddens zum Vergleich nimmt. Luhmanns Gesellschaftsbe-
griff bildet insofern eine Ausnahme, als sein Konstruktionskriterium der 

Gleichheit oder Ungleichheit der Verhältnisse von Teilsystemen zueinan-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 317 

der deutlich formaler erscheint und nicht notwendig mit Blick auf Herr-

schaftsverhältnisse politisch zugespitzt ist. Die inhaltlichen Bestimmungen 

der vormodernen Differenzierungsformen zielen zwar auch bei Luhmann 
auf Formen von Herrschaftsverhältnissen, sobald Ungleichheitsbeziehun-

gen der Teilsysteme dominant sind (Zentrum/Peripherie und Stratifika-

tion), aber für die moderne Gesellschaft geht er von einem (zumindest ana-
lytischen) symmetrischen Nebeneinander der ausdifferenzierten Funk-

tionssysteme aus (vgl. dazu und für das Folgende Kap. 5.1.3). Parsons, der 

Schichtung, dauerhafte Herrschaftsstrukturen, kulturelle Legitimierung, 
Bürokratisierung und Amtsautorität, Geld, formales Recht und ‚demokrati-

sche Assoziation‘ ins Zentrum seiner Theorie der Genese funktional diffe-

renzierter Gesellschaft stellt, konstruiert moderne Gesellschaften vor allem 
entlang der Unterscheidung von Staat (Herrschaft, Politik, Recht,) und 

Wirtschaft sowie Staat und Kultur (legitimierende Werte; Treuhand); ähn-

liche Kriterien verwendet Habermas, wenn er verschiedene Gesellschafts-
formationen durch unterschiedliche Organisationsprinzipien definiert, die 

Macht- (Hierarchie) und Tauschbeziehungen regeln und die in den kultu-

rellen Ressourcen der Lebenswelt verankert sind; und auch Giddens ge-
winnt im Rahmen seiner Theorie verschiedene Gesellschaftsformationen 

durch Strukturprinzipien, die zunächst territorial begrenzt eine normative 

Ordnung und affektive Bindung herstellen und die in klassengegliederten
und kapitalistischen Gesellschaften weitgehend staatlich reguliert sind. 

Die Begriffe und Konzepte der Theorien von Bourdieu, Giddens, Ha-

bermas und Parsons (und auch Luhmann) sind zwar unterschiedlich, der 
Zugriff auf vormoderne und moderne Gesellschaften erscheint aber doch 

sehr ähnlich. Soweit liegen Annahmen von Organisationsprinzipien, Struk-

turprinzipien und Herrschaftsweisen nicht auseinander, wenn sie vor allem 
politische, kulturelle und wirtschaftliche Institutionen in den Blick rücken, 

um Gesellschaftsformationen zu unterscheiden; und dies geschieht vor al-

lem mit dem Ziel, die Besonderheit der modernen Gesellschaft(en) kon-
trastiv herauszuarbeiten. 

Die eingangs dieses Kapitels nochmals formulierte Vermutung, dass 

Bourdieu seine Begriffe nur soweit entwickelt hat, wie sie für seine kon-
kreten Forschungen notwendig waren, könnte gerade bei solchen Konzep-

ten Zweifel an deren Generalisierbarkeit aufkommen lassen, die historisch 

einmalige Phänomene konstruieren. Mit Blick darauf, dass er seine Theo-
rie fast ausschließlich am Beispiel der französischen Gegenwartsgesell-

schaft (und der Kabylei) entwickelt hat, hat sich Bourdieu dieses Problem 

selbst gestellt (vgl. Bourdieu 1998b: 28). Es geht ihm dabei vor allem um 
den Nachweis, dass sein Modell des sozialen Raumes, wie er es in den 

Feinen Unterschieden formuliert hat, ein universelles Modell ist, das auch 

auf historische Variationen der modernen Gesellschaftsform übertragen 
werden kann. Es geht in diesem Fall um moderne, also differenzierte, aber 

nicht kapitalistische Gesellschaften wie jene der ehemaligen UDSSR oder 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

der DDR. Bourdieu variiert sein Modell des sozialen Raumes tentativ am 

Beispiel der DDR. Er geht dabei davon aus, dass die Struktur sozialer Un-

gleichheit auch in der ehemaligen DDR zu finden war, nur dass die Kapi-
talform, die über eine gehobene Position im sozialen Raum entschieden 

hat, eine andere als die ökonomische gewesen ist. Er sucht gleichsam nach 

einem funktionalen Äquivalent für die Dominanz ökonomischen Kapitals 
in einer Gesellschaft, in der es offiziell kein Privateigentum (an Produk-

tionsmitteln) geben kann: 

„Daher ist von der Hypothese auszugehen, daß es ein anderes Unterscheidungs-

prinzip gibt, eine andere Kapitalsorte, deren Ungleichverteilung der Ursprung 

der insbesondere beim Konsum und bei den Lebensstilen festzustellenden Unter-

schiede ist. Real denke ich hier an das, was man das politische Kapital nennen 

kann und was seinen Besitzern eine Art privater Aneignung von öffentlichen Gü-

tern und Dienstleistungen (Wohnungen, Autos, Krankenhäuser, Schulen usw.) 

sichert.“ (Bourdieu 1998b: 30) 

Empirisch ist dann die besondere Ausformung des politischen Kapitals 

beispielsweise als ‚politisches Kapital sowjetischen Typs‘ (vgl. Bourdieu 

1998b: 31) zu bestimmen, um die Differenz zu kapitalistisch und demokra-
tisch verfassten modernen Gesellschaften genauer herauszuarbeiten. Wie 

dies dann im Einzelfall auch aussehen mag, so ist an diesem kurzen Bei-

spiel doch ersichtlich, dass Bourdieu sein Modell des sozialen Raumes, 
unter der Voraussetzung weiterer Detailarbeit, für sozialistische Gesell-

schaftformen generalisieren kann. Die Übertragung auf das allgemeinere 

Modell der Herrschaftsweisen kann daran gleichermaßen plausibilisiert 
werden: Da es nach Maßgabe der Theorie der Praxis im Prinzip so viele 

Herrschaftsweisen gibt, wie es relativ autonome soziale Felder und gesam-

te soziale Welten gibt, ist eine weitere Ausarbeitung der Theorie mit Blick 
auf historisch beobachtbare gesellschaftliche Formationen darauf zu orien-

tieren, das je dominante Unterscheidungsprinzip als Herrschaftsweise in 

differenzierten und geschichteten Gesellschaften durch Variation der 
schon erforschten Einzelfälle herauszuarbeiten. 

6.3 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und das Problem 
von ‚Dif ferenzierung und Integrat ion‘  

Wenn Bourdieus Theorie mit Blick auf den differenzierungstheoretischen 

Problembereich von Differenzierung und Integration befragt wird, rückt 
die Differenz von sozialen Feldern und des kulturellen sens commun ver-

stärkt in den Blick, da sie die Homologie der Strukturen von Produktions- 

und Konsumtionsfeld auf globaler Ebene problematisch werden lässt (vgl. 
Kap. 6.1). Zunächst scheint Integration für Bourdieu überhaupt kein Pro-

blem zu sein. Die Blickrichtung, die Bourdieu durch seine zentrale Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 319 

nach den Mechanismen symbolischer Gewalt als Fluchtpunkt hat, konzen-

triert sich geradezu auf das entgegengesetzte Problem: Nicht ein zu wenig 

an Integration durch Differenzierung, sondern die überraschend gut gelun-
gene Integration der Akteure in ihre sozialen Felder bringt Bourdieu zum 

Staunen (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Auch hier scheinen Probleme und Be-

griffe auf die in seiner Forschung auftretenden Probleme beschränkt zu 
sein, und offenbar sind Integrationsprobleme im differenzierungstheoreti-

schen Verständnis im Falle der französischen Einzelfallanalyse nicht be-

obachtet worden. Bourdieu geht schließlich auch von Kampf als grundle-
gendem Modus sozialer Prozesse aus (vgl. Wacquant 2003a: 64f.) und 

kann so von vornherein auch nicht fehlenden Konsens als Integrationspro-

blem begreifen, genausowenig wie Konsens als Gegenbegriff zu Konflikt 
auftaucht, sondern diesen fundiert. So sind es ja gerade im Fall der Feld-

analysen die Anerkennung der nomoi und die Inkorporation der illusiones,

die Konflikte erst ermöglichen. Noch der offensichtlichste Kampf er-
scheint so als Ausdruck von Komplizenschaft und diese Komplizenschaft 

wird durch aufeinander abgestimmte Habitus erklärt, die den objektiven 

Strukturen des sozialen Feldes, aber auch des sozialen Raumes homolog 
sind.

Genau dieses Theoriestück, das die Homologie und Feinjustierung 

subjektiver Habitus mit den objektiven Strukturen der sozialen Welt be-
hauptet, hat Bourdieu zunächst und vor allem auch in der deutschen Re-

zeption den Vorwurf eingebracht, Wandel nicht denken zu können (vgl. 

Eder 1989). Erst mit der Zeit ist dann deutlich geworden, dass nicht Re-
produktion, sondern Kampf der Modus ist, mit dem Bourdieu soziale Pro-

zesse konstruiert und das damit auch Veränderung und Dynamik konstitu-

tiv in die Grundlagen der theoretischen Konzepte eingelassen sind (vgl. 
Wacquant 2003a). Solange jedoch die objektiven sozialen Strukturen keine 

grundlegenden Veränderungen erfahren, solange bleiben die Transforma-

tionen schleichend und im Rahmen der gegebenen Strukturen. 
Was aber nun Integration betrifft, so ist das Habituskonzept das domi-

nante Erklärungsprinzip. Die Funktionsweise des Habitus ist Bourdieu ja 

schon früh in seinen Studien zur Kabylei deutlich geworden, in denen er 
gerade zu Beginn seiner Theoriearbeit den Habitusbegriff am Beispiel ei-

ner Situation der Desintegration gewinnt. Das Aufeinandertreffen zweier 

unterschiedlicher Erwartungszusammenhänge, einer kapitalistischen Öko-
nomie einerseits und der symbolischen Ökonomie der Kabylen anderer-

seits, war schließlich am besten an den Problemen und Abweichungen zu 

beobachten, die die Kabylen bei dem Versuch produzierten, sich mit Blick 
auf die völlig neuen objektiven Strukturen der kapitalistischen Ökonomie 

zu verhalten. Die Umstellung auf eine Logik der Praxis, die egoistische 

Nutzenkalküle belohnt, gelingt vor dem Hintergrund einer symbolischen 
Ökonomie nicht oder nur schwerlich, in der genau eine solche Handlungs-

orientierung tabuisiert ist. Entweder werden komplett unpassende subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ve Erwartungen mit Blick auf die objektiven Möglichkeiten produziert

oder es werden sehr eigentümliche Aneignungen der neuen Ordnung in

Formen hervorgebracht, die Bourdieu durch die gegebenen Habitus als ge-
regelte Improvisationen begreift (vgl. Bourdieu 2000a). Letztlich kommt 

aber immer der primäre Habitus zum Ausdruck.  

Der Habitus scheint nun der Integrationsmodus auf allen Ebenen der 
sozialen Welt zu sein, sowohl auf der Ebene alltagsweltlicher als auch auf 

der Ebene feldspezifischer sozialer Praxis. Im zweiten Fall werden jedoch 

weitere habituelle Prägungen, die in der Sozialisation in Feldern vermittelt 
werden, erforderlich. Hier greifen alle Analysen der Initiationsriten, Ritua-

le usw. als Mechanismen einer sekundären Sozialisation in professionali-

sierte soziale Felder, die, ähnlich wie die Mechanismen der primären So-
zialisation innerhalb der Familie, vor allem auch eine affektive Bindung an 

die objektiven Strukturen herstellen müssen (vgl. Kap. 3.9). Bourdieu ar-

beitet diesen Punkt nicht wirklich aus, weist aber die Richtung, in der er es 
tun würde, wenn er in den Meditationen die feldspezifische illusio als 

Umwandlung der libidinösen Besetzung des familiären Raumes beschreibt 

und mit Blick auf psychonanalytische Theorien der Objektbeziehungen 
fragt, wie die ursprünglich narzisstische Organisation der Libido auf ande-

re Individuen und damit auf die Welt der Objektbeziehungen übertragen 

wird (vgl. Bourdieu 2001b: 212; Kap. 3.9). 
In dieser Fassung bezieht sich im Rahmen der Theorie der Felder die 

habituelle Integration ausschließlich auf den internen Zusammenhang der 

je feldspezifischen Praxis sowie die Integration der Akteure in ihre jewei-
ligen Praxisfelder. Der Zusammenhang der differenzierten Felder ist damit 

nicht berücksichtigt. 

Wenn man in diese Richtung fragt, wird man spätestens mit Blick auf 
globale Zusammenhänge etwas im Stich gelassen, da bis zur Untersuchung 

des Staatsadels letztlich das Feld der Macht auch den Zusammenhang der 

Felder konstruiert und dies in der Weise, dass weitgehend durch Recht und 
Politik vermittelte Kämpfe zwischen den unterschiedlichen Kapitalformen 

stattfinden. Die Integrationsleistung für Beziehungen zwischen Feldern 

müsste dann durch die formal legitimierten Verfahren rechtlicher und poli-
tischer Institutionen geleistet werden, die zwar den Interessen der herr-

schenden Herrschenden entsprechend Rahmenbedingungen erzeugen, dies 

aber in der Brechung durch die ihnen je spezifische Feldlogik. Am Globa-
lisierungsdiskurs kann dies schnell plausibel gemacht werden, wenn man 

bedenkt, dass politische Entscheidungen sich an den scheinbaren wirt-

schaftlichen Sachzwängen wie zum Beispiel der Standortfrage orientieren. 
Dies wäre aber dann doch für eine Theorie, die Kampf ins Zentrum stellt 

und gerade mit Blick auf das politische Feld betont, dass dieses mit ande-

ren, vor allem wissenschaftlichen Feldern der Produktion von Weltsichten 
in Konkurrenz steht, zu konsensuell gedacht. Eine Integration in Form von 

Politik und Recht scheint mir deshalb bei Bourdieu nicht vorzuliegen, ge-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 321 

nausowenig wie ein übergeordneter Wertkonsens, der irgendwie einheit-

lich repräsentierbar wäre, wie im Rahmen der Theorien von Parsons und 

Münch angenommen wird. Auch wenn eine solche Annahme etwas 
schwächer im Sinne einer erzielbaren Form von abstrakter Solidarität for-

muliert wird, wobei an „kommunikative Öffentlichkeit“, „Bürgergesell-

schaft“ oder „kosmopolisierter Zivilgesellschaft“ gedacht werden kann 
(vgl. Renn 2006: 137).  

Am besten ist Bourdieus Ansatz mit Blick auf die Relationen zwischen 

den Feldern in der Nähe von Luhmanns Reformulierung des Integrations-
begriffs zu platzieren. Integration bezeichnet im Rahmen der Systemtheo-

rie ja wechselseitige Beschränkung der Freiheitsgrade von Funktionssys-

temen durch andere Funktionssysteme (vgl. Kap. 5.1.4). Und genau eine 
solche Logik findet sich auch bei Bourdieu, wenn er für soziale Felder an-

nimmt, dass sie in sozialen Kämpfen ihre je eigene Kapitalform relational 

zu den anderen aufwerten wollen. Auch wenn Politik und Recht mit Blick 
auf die Regulierung solcher Kämpfe eine exponierte Stellung zukommt, so 

sind sie aber dennoch nicht als die integrativen Instanzen misszuverstehen. 

Sie sind eher Mittel und zugleich Akteure in der Konkurrenz im Rahmen 
des Feldes der Macht. Dass dabei nicht die Wirtschaft die herrschende Po-

sition einnehmen muss und die Kämpfe durchaus andere Resultate haben 

können, hat Bourdieu in seiner kurzen Skizze zur Konstruktion realsozia-
listischer Staaten aufgezeigt, in denen eben nicht wirtschaftliches Kapital, 

sondern vor allem eine besondere Ausprägung politischen Kapitals domi-

nant ist und den Einsatz sowie die Akkumulationsbedingungen für andere 
Kapitalformen mitbestimmt (nicht determiniert!) (vgl. Bourdieu 1998b: 

28ff. und Kap. 6.2). Hierbei handelt es sich gleichsam um einen sich au-

tomatisch einspielenden Integrationsmodus, der aber doch letztlich auf ei-
ne Abhängigkeit der differenzierten Felder voneinander hinweist. Eine 

Denkfigur, die Bourdieu nicht explizit ausführt, aber doch von Durkheim 

her kennt und übernimmt. Diese Abhängigkeiten müssen dann allerdings 
nicht zu einem Funktionalismusverdacht führen, da bei Bourdieu lediglich 

in den frühen Schriften zum religiösen Feld ein expliziter Funktionsbezug 

auf gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge zu finden ist, wenn er dort 
den Legitimationseffekt von Heilsbotschaften als Bedingung der soziolo-

gischen Analyse von Religion benennt (vgl. Bourdieu 2000: 70). Mit Blick 

auf Bourdieus Analysen lassen sich die wechselseitigen Bezüge der sozia-
len Felder als Leistungsbeziehungen denken, wie Schwinn dies im An-

schluss an Luhmann bezeichnet. Bourdieu geht aber an dieser Stelle wei-

ter, wenn er davon spricht, dass Ansprüche, die von anderen Felder erho-
ben werden, zunächst in die Logik des Feldes übersetzt werden müssen 

und dass die Autonomie eines Feldes daran zu messen ist, wie stark dieser 

Übersetzungseffekt in Form einer Brechung (auch: Brechungseffekt) ist 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

(vgl. Bourdieu 1998o: 19; 1999: 351).6 So müssen beispielsweise politi-

sche Anforderungen an das wissenschaftliche Feld in die Logik der Wis-

senschaft, in diesem Fall vor allem in die relational geringer autonomisier-
ten geistes- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen übersetzt werden, 

und umgekehrt gerät wissenschaftliches Wissen in eine eigenlogische 

Form der Politik, wenn Theorien in politische Programme oder in Ent-
scheidungen Eingang finden (vgl. Bourdieu 1998o: 19f.). 

Aber in welcher Hinsicht lässt einen Bourdieus Theorie nun mit Blick 

auf globale Zusammenhänge und die Integrationsproblematik im Stich, 
wie ich zuvor behauptet habe? Im Vergleich zu den anderen besprochenen 

Theorien gesellschaftlicher Differenzierung fehlt Bourdieu augenfällig ein 

Äquivalent zu dem von Parsons zuerst entwickelten Konzept symbolisch 
generalisierter Austauschmedien, die dann bei Habermas und Luhmann zu 

symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien werden. Auch wenn 

bei Bourdieu habituelle Integration und die Implikation einer Integration 
zwischen Feldern durch Übersetzungen7 bedacht werden, wie immer das 

dann ausgearbeitet werden könnte, so bleibt er durch die Bindung an das 

Habituskonzept und die damit subjektivierte Kenntnis der Spielregeln der 
spezifischen Felder auf der Ebene einer kulturellen Integration durch im-

plizites Wissen. Dieser Hinweis auf die Relevanz impliziten im Sinne ha-

bitualisierten Wissens ist nicht wenig und Bourdieu ist im Rund der eta-
blierten Ansätze auch der einzige Theoretiker, der einer solchen Wissens-

form eine tragende Rolle für die Ebene gesellschaftlicher Zusammenhänge 

in den Formen von Reproduktion, Transformation und auch Integration 
zuerkennt. Die Abstimmung oder stärker mit Bourdieu formuliert: die 

Konzertierung einer Vielzahl von Handlungen in Feldern erfolgt auf Basis 

aufeinander hinreichend – was immer das im konkreten Fall heißen mag – 
abgestimmter Habitus. Wie gesagt, macht Bourdieu ja noch den ärgsten 

Konflikt und Kampf in der sozialen Welt im Allgemeinen und in den so-

zialen Feldern im Besonderen von einer faktischen habituellen Kompli-
zenschaft abhängig.  

Für globale soziale Felder muss dann unterstellt werden, dass die spe-

zialisierten Spielregeln und nomoi, die an die feldspezifischen Habitus und 
illusiones gebunden werden, relativ unabhängig von dem je nationalstaat-

lichen sens commun funktionieren, von diesem also abgekoppelt sind. Da 

es sich bei sozialen Feldern um hoch spezialisierte und professionalisierte 
Praxisbereiche handelt, die zudem schon mit ihrem Entstehen internationa-

lisiert sind, kann man dies plausibel denken.  

6 „Das Ausmaß an Autonomie, das in einem Feld der kulturellen Produktion 
jeweils herrscht, zeigt sich an dem Ausmaß, in dem das Prinzip externer Hie-
rarchisierung hier dem Prinzip interner Hierarchisierung untergeordnet ist.“ 
(Bourdieu 1999: 344) 

7 Einen Habermas mit anderen theoretischen Mitteln fortführenden Ansatz ge-
sellschaftlicher Integrationsformen mit Hilfe eines pragmatistisch gewonnen 
Begriffs der ‚Übersetzung‘ legt erstmals Joachim Renn vor (vgl. Renn 2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 323 

Problematisch wird die Konstruktion globaler sozialer Felder erst, 

wenn man die Unterscheidung von Professionellen und Laien, die die 

Ausdifferenzierung relativ autonomer sozialer Felder begleitet, an dieser 
Stelle stark macht. Symbolisch generalisierte Kommunikations- oder Aus-

tauschmedien, die in verschiedenem Zuschnitt Bestandteil der Theorien 

von Parsons, Luhmann, Münch und auch Habermas sind, leisten ja etwas 
Besonderes: Sie verknüpfen Handlungen oder Kommunikationen weitge-

hend unabhängig von den kulturellen Prägungen (z.B. Habitus, Intentionen 

usw.) der Akteure. Unter Absehen von Situation und Person wird die An-
nahme einer Handlungs- oder Kommunikationsofferte durch Medien wie 

Geld und Macht – bei Luhmann dann auch Wahrheit, Recht usw. – wahr-

scheinlich gemacht. Um diesen Gedanken an Bourdieus frühe Studien an-
zuknüpfen, kann man formulieren, dass Geld das Medium ist, das es er-

möglicht, eine symbolische Ökonomie durch eine ökonomische Ökonomie 

abzulösen. Mit dem Aufkommen eines autonomisierten Geldverkehrs wird 
es möglich, unter Absehen von Person und Situation, also auch mit völlig 

Fremden, zu tauschen, die dann auch nicht mehr als Wucherer moralisch 

diskreditiert sind. Durch die Abkopplung von Person und Situation können 
dann wirtschaftliche Prozesse mit Blick auf durch Geld vermittelte Trans-

aktionen auch räumlich und zeitlich entkoppelt ablaufen. Deshalb umfasst 

in systemtheoretisch angeleiteten Differenzierungstheorien der Funktions-
systembegriff auch nicht nur den je professionalisierten Handlungszu-

sammenhang, sondern bezieht Professions- und Konsumentenrollen mit je 

komplementären Erwartungen aufeinander (vgl. Göbel 2000: 114ff.). Es 
sind dann nicht nur die Produzenten, die zum Feld gehören, sondern durch 

symbolisch generalisierte Medien verknüpfte Handlungen oder Kommuni-

kationen. Ein globales Wirtschaftssystem umfasst den gesamten wirt-
schaftlichen Verkehr sowohl mit Blick auf Produktion als auch mit Blick 

auf Konsumtion. Die Integration von Wirtschaft erfolgt dann durch den 

globalen Zahlungsverkehr unabhängig davon, wer, wann, was und warum 
zahlt. Genauso werden die Rechtsprechung durch das Medium Recht und 

politische Entscheidung durch das Medium Macht und eben wissenschaft-

liche Erkenntnis durch das Medium Wahrheit verknüpft (vgl. Luhmann 
1997: 332ff.). 

In solchen Theoriearrangements meint dann aber Integration durchaus 

auch etwas anderes, nämlich die faktische Verknüpfung von entsprechen-
den Handlungen oder Kommunikationen. Bei Habermas und bei Luhmann 

geht es ja genauso wie bei Parsons um die alte Frage sozialer Ordnung im 

Gewand des Konzeptes doppelter Kontingenz (vgl. Parsons/Shils 1951; 
Luhmann 1984). Abstrahiert von theoretischen Besonderheiten der ver-

schiedenen Ansätze geht es immer darum, wie es kommt, dass Handlun-

gen von individuierten, füreinander zunächst nicht transparenten Akteuren, 
die ihr Verhalten und Handeln voneinander abhängig machen, überhaupt 

mit Blick auf ihre sozial geordnete und sozial ordnende Koordinierung und 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Koorientierung aneinander angeschlossen werden. Und dies so regelmä-

ßig, dass sich eine soziale Ordnung von Strukturen und Prozessen in und 

durch diese Handlungen konstituiert und tendenziell reproduziert. Die Ant-
worten lauten dann alle in Richtung Normen (Parsons), aber auch viel 

grundlegender auf die Medien der Kommunikation bezogen: Sprache mit 

ihren korrespondierenden Deutungssystemen. Damit ist aber inhaltlich 
noch nicht viel bestimmt und eine Ebene angesprochen, die bei Bourdieu 

in dieser Form nicht thematisch ist, die, so kann man wohl unterstellen, 

von ihm als trivial und damit theoretisch nicht weiter bedeutsam behandelt 
wird.

Dies lässt sich auch daran plausibilisieren, dass Bourdieu, wenn er 

Sprache behandelt, unmittelbar auf die herrschaftsproduzierenden und 
herrschaftsreproduzierenden Effekte von Sprachverwendung in konkreten 

sprachlichen Märkten blickt und nicht zunächst auf allgemeine Überle-

gungen zur Funktionsweise von Sprache überhaupt eingeht (vgl. Bourdieu 
2005b). Sein Interesse richtet sich in diesem Fall zwar gegen eine Linguis-

tik, die Sprache von ihrem Gebrauch loslöst, es setzt aber auch einfach vo-

raus, dass Sprache kommunikativ verwendet wird und dass dies zunächst 
recht unproblematisch funktioniert. Genauso könnte man sagen, dass er 

wohl einfach davon ausgeht, dass Geldverkehr funktioniert, wenn er eta-

bliert wurde, und dass Macht politische Entscheidungen durchsetzt, ohne 
dass dies nochmals in allgemeine sozialtheoretische Kategorien gegossen 

werden müsste. Bourdieus Arbeiten interessieren sich vielmehr für histo-

risch und sozial sehr konkrete Ausprägungen der jeweiligen sozialen Pra-
xis, handelt es sich dabei nun um sprachliche Kommunikation, um wirt-

schaftliche Transaktionen, um Rechtsprechungen, politische Entscheidun-

gen oder auch um Kunstproduktionen. 
Bei der Kontextualisierung von Bourdieu mit Blick auf das Integra-

tionsthema ist sehr deutlich, dass es sich bei seiner Theorie der Praxis um 

eine kultursoziologische Variante der Herrschaftssoziologie handelt, denn 
zum einen wird die Integration innerhalb wie auch zwischen Feldern und 

mit Blick auf die soziale Welt bzw. den sozialen Raum insgesamt durch 

die sozialen Kämpfe auf Basis von Herrschaftsverhältnissen konstruiert 
und zum anderen sind diese Herrschaftsverhältnisse maßgeblich durch die 

kulturell geformten Habitus definiert. Dies ist für die Felder kultureller 

Produktion, deren sozial ungleiche Struktur durch Formen kulturellen und 
symbolischen Kapitals produziert wird, sehr plausibel. Für das Feld der 

ökonomischen Ökonomie wird es erst auf den zweiten Blick verständlich, 

wenn erneut darauf hingewiesen wird, dass es Bourdieu auch in diesem 
Fall nicht um das an Geld und Preisen wie von unsichtbarer Hand gesteu-

erte Wirtschaftsgeschehen geht, sondern dezidiert um die kulturellen Ori-

entierungen der Wirtschaftsakteure, die wiederum einerseits habituell sind, 
aber andererseits und vor allem in Form von wissenschaftlich legitimierten 

Wirtschaftstheorien auftreten (vgl. Kap. 4.6). Genau unter diesem Blick-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 325 

winkel werden auch der ‚Mythos der Globalisierung‘ und das daran orien-

tierte globale Wirtschaftsgeschehen analysiert, das vor allem mit Blick auf 

die globale Wirtschaftspolitik betrachtet wird (vgl. Kap. 6.1). Für Wirt-
schaft wird mithin keine Ausnahme gemacht, wenn es darum geht, Ver-

drängungen des Ökonomischen herauszuarbeiten, nur dass es sich hierbei 

um die Verdrängung der partikularen Interessen handelt, die der als nach 
universellen Gesetzen ablaufend konstruierten ökonomischen Ökonomie 

zugrunde liegen und diese in der Art und Weise des neoliberalistischen 

Diskurses erst ermöglichen sollen.  
Wenn man also mit der Theorie der Praxis und mit der Theorie sozialer 

Felder und ihrer Differenz von Professionellen und Laien an die Integra-

tion globaler Zusammenhänge denkt, und dies mit Blick auf Feldtypen, 
wie Wirtschaft und Politik, die ja im Unterschied zu einer Mehrzahl der 

Felder kultureller Produktion genau wie das Feld der Religion dadurch 

charakterisiert sind, dass sie den Sanktionen der Laiengruppierungen in 
vergleichsweise ungefiltertem Maß unterliegen, dann drängt sich die Frage 

nach der habituellen Justierung von Feldern und dem sozialen Raum ins-

gesamt auf, der ja der soziale Raum ist, in dem Professionelle und Laien 
aufeinandertreffen. Das Zusammentreffen und die Verständigung funktio-

niert dabei auf Basis des gesunden Menschenverstandes bzw. des sens

commun, der alle Akteure mit hinreichend gleichen Klassifizierungssche-
mata versorgt, so dass Übersetzungen vom einen in den anderen Praxisbe-

reich möglich sind. Dies funktioniert insofern, als jedem Feld der Produk-

tion kultureller und wirtschaftlicher Güter ein Feld der Konsumtion hinzu-
gedacht werden muss, wie Bourdieu dies mit Blick auf klassenspezifische 

Geschmacksproduktion in den Feinen Unterschieden herausgearbeitet hat 

(vgl. Bourdieu 1982: 362ff.). Am Beispiel des Zusammenspiels von Gü-
ter- und Geschmacksproduktion formuliert Bourdieu an dieser Stelle sein 

Konzept der Homologie der Strukturen, das letztlich zwar auch über die 

Habitus vermittelt wird, aber doch auf die Integration von relativ autono-
men Feldern und den korrespondierenden Laiengruppen zielt, die als Kon-

sumfelder konstruiert werden können. Die Position der Produzenten im 

Feld wird homolog zu der Position der Konsumenten kultureller Güter 
konstruiert, so dass beide Felder aufeinander abgestimmt sind und auch 

neue Produkte den Geschmack des Konsumenten treffen, je nachdem, 

welcher Klasse sie zuzurechnen sind und mit welcher Position im Feld der 
Produzenten diese Klasse korrespondiert. Für kulturelle Felder, vor allem 

für die von Laiensanktionen in ihren autonomen Bereichen nahezu kom-

plett abgekoppelten Felder der Kunst, hat Bourdieu eine umgekehrt homo-
loge Beziehung der Felder der Produktion und Konsumtion konstruiert, da 

das soziale Feld insgesamt durch ökonomisches Kapital dominiert ist, 

während dies in den Feldern der Kunst umgekehrt nicht der Fall ist (vgl. 
Bourdieu 1999: 134ff.; Kap. 4.3). Bourdieus kultursoziologischer Zu-

schnitt lenkt das Erkenntnisinteresse an globalen sozialen Feldern also 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

auch auf einen möglicherweise globalen kulturellen Zusammenhang von 

Klassifikationssystemen, der dem sozialen Raum der Konsumenten ent-

sprechen würde, welcher dem feldspezifischen Raum der Produzenten 
homolog strukturiert ist. Dies ist dann aber zunächst ein Problem der Kon-

struktion einer sozialen Ordnung auf transnationaler Ebene und zugleich 

eine empirische Frage, da Bourdieu in dieser Weise ‚lediglich‘ den franzö-
sischen Nationalstaat erforscht und keine vergleichbaren Daten für darüber 

hinausgehende soziale Zusammenhänge produziert hat. So ist eine Kons-

truktion der Felder mitsamt ihren notwendig korrespondierenden Konsum-
feldern zunächst ein empirisches, aber auch vor dem Hintergrund des 

Konzepts des sozialen Raumes ein theoretisch konstruktives Problem. 

Mit den theoretischen Mitteln der Theorie der Praxis kann man nun in 
zwei Richtungen denken: Zum Ersten kann empirisch auf die Etablierung 

einer globalen Massenkultur (à la McDonaldisierung der Welt; vgl. Ritzer 

2006) eingegangen werden, ein Prozess, der ja durchaus in den verschie-
denen kulturellen und wirtschaftlichen Bereichen zu beobachten ist und 

vor allem durch massenmediale Formate durchgesetzt wird, die immer 

stärker aneinander angeglichen, also trotz aller regionalen Unterschiede 
homogenisiert werden. In diesem Fall schafft sich dann zum Beispiel das 

Feld der Wirtschaft weltweit habitualisierte Erwartungen auf Seiten des 

Feldes der Konsumenten. Diese sind aber notwendig regional und dann im 
Sinne von Bourdieus nationalstaatlicher Analyse gebrochen, werden aber 

an diese Brechung wiederum angepasst (man kann hier an den Unterschied 

von Hollywood und Bollywood denken). Denkt man in dieser Richtung 
weiter, dann ist es notwendig, die Rolle gerade der Massenmedien für die 

‚kulturelle‘ Integration globaler Zusammenhänge, sei es in Wirtschaft oder 

auch in Politik (politischer Journalismus) neu zu überdenken und stärker 
für die Produktion homologer Klassifizierungssysteme in Rechnung zu 

stellen.8 Dies würde auch die weitgehend auf globale politische Organisa-

tionen eingeschränkte Forschungsperspektive des Neoninstitutionalismus 
erweitern (vgl. Meyer 2005). Gegenüber letzterem würde mit Bourdieu 

zudem stärker der Kampf um die je durchzusetzende Weltsicht in den 

Blick gerückt und an Feldstrukturen zurückgebunden. 
Zum Zweiten kann und müsste man gerade die regionalen Unterschie-

de mit sozialstrukturellen Kategorien fassen, die die kulturellen Unter-

schiede mit Blick auf die Habitus wiederum fundieren. Eine der zentralen 
Einsichten der Theorie der Praxis ist ja ihre in die allgemeine Sozialtheorie 

konstitutiv integrierte wissenssoziologische Annahme der Korrelation von 

sozialer Position und sozialer Positionierung, die am Beispiel des sozialen 
Raumes in der Korrespondenz der sozialräumlich definierten Position mit 

bestimmten Lebensstilen zum Ausdruck kommt (vgl. Bourdieu 1982: 

8 Einen Ansatz, der die Massenmedien in für moderne Gesellschaften konsti-
tutiver Weise und im Unterschied zu Bourdieu in affirmativer Wendung 
möglicher Kritiken diskutiert, hat Harald Wenzel vorgelegt (Wenzel 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 327 

405ff.). Kurzum: Damit dieser Kern der Theorie der Praxis auch in dem 

hier verhandelten Problemfeld durchgehalten werden kann, müssen die 

kulturellen Unterschiede auf ihre sozialstrukturell zu bestimmenden ‚Trä-
gergruppen‘ zugerechnet werden. Bourdieu gibt mit seiner Definition des 

globalen Feldes der Wirtschaft einen Hinweis darauf, wie dies umgesetzt 

werden kann: Das globale Feld wird als Zusammenhang von Einzelfeldern 
mit eigener Industrie konstruiert und damit zwar transnational, aber doch 

auch an die national regulierten Industrien zurückgebunden: 

„Die Stellung der einzelnen Unternehmen im nationalen wie internationalen Feld 

hängt also nicht nur von eigenen Wettbewerbsvorteilen ab, sondern auch von den 

wirtschaftlichen, politischen, kulturellen und sprachlichen Vorteilen, die sich aus 

einer jeweiligen nationalen Zugehörigkeit ergeben, so dass diese Form ‚nationa-

len Kapitals‘ sich – positiv oder negativ – verstärkend auf die strukturelle Wett-

bewerbsfähigkeit der einzelnen Unternehmen auswirkt.“ (Bourdieu 2001k: 110f.) 

Sucht man nun nach einem korrespondierenden sozialen Raum der Felder 

der Konsumenten, dann wird man wohl analog vor allem von den jeweili-
gen nationalen Konsumfeldern ausgehen müssen. Und diese jeweiligen 

Konsumfelder können wiederum international als ein Feld begriffen wer-

den, an dem sich die globale Produktion von Wirtschaftsgütern orientieren 
muss, indem sie einerseits ihre Produkte daraufhin abstimmt und indem sie 

andererseits durch kulturelle Homogenisierung darauf hinwirkt, sich ein 

passendes Konsumfeld zu produzieren. Man kann dies an der Differenzie-
rung gleicher Produkte für unterschiedliche nationale Märkte beobachten. 

Beispielsweise daran, das Automobilkonzerne ihre Produkte auf die natio-

nale Verteilung von ökonomischem und kulturellem Kapital abstimmt, 
wenn sie verschiedene Versionen des gleichen Modells in verschiedenen 

Staaten vertreiben. 

Inwiefern dies dann aber noch im Rahmen der gleichsam automati-
schen Justierung durch eine zugrunde liegende Abstimmung der Habitus 

von Produzenten und Konsumenten bestimmt ist, ist auf dieser Ebene dann 

allerdings fraglich und müsste empirisch untersucht werden. Und es ist si-
cher auch berechtigt, zu befürchten, dass das Habituskonzept überfordert 

wird, wenn es in letzter Instanz jede Integrationsebene sich global gestal-

tender sozialer Ordnungen und deren Differenzierung erklären soll: 

„Sollten soziale Felder in Bourdieus Sinne modernen differenzierten Einheiten 

(auch: Systemen) der Handlungsintegration entsprechen, wären Handelnde mit 

immer nur einem feldspezifischen Habitus ausgestattet, oder aber Felder könnten 

nicht über die soziale Extension eines homogenen Habitus voneinander abge-

grenzt werden. Eine alternative Abgrenzungsform von ‚Systemen‘ steht im 

Rahmen der Bourdieuschen Analyse jedoch nicht zur Verfügung. Mit Ausblick 

auf die Gesellschaftstheorie erscheint der Bourdieusche Vorschlag deshalb als 

eine Überdehnung des Habitusbegriffs.“ (Renn 2006: 317) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Dieser Kritik kann ich nur begrenzt zustimmen, auch wenn ich die Zweifel 

an der Leistungsfähigkeit des Habituskonzeptes durchaus nachvollziehen 

kann. Allerdings unterstellt Renn in diesem Zusammenhang, dass bei 
Bourdieu nun wirklich kein anderes Instrumentarium zur Analyse der dif-

ferenzierten Felder vorgesehen ist; und zum anderen unterstellt er, und 

dies halte ich für unhaltbar, dass die Verknüpfung von Habitus und Feld-
theorie bedeuten würde, dass jeder Akteur nur mit einem der jeweils feld-

spezifischen Habitus ausgestattet und deshalb auch nur Akteur in je einem 

Feld sein kann (vgl. Renn 2006: 316). Jeder nur ein Kreuz? Renn unter-
stellt dies mit Blick darauf, dass er Bourdieu so interpretiert, dass die Ex-

tension eines Sonderhabitus die Grenzen eines Feldes definiert und dass in 

modernen, ausdifferenzierten Gesellschaften jedoch davon ausgegangen 
werden muss, dass Akteure an unterschiedlichen Feldern partizipieren. 

Deshalb könne auch nicht von einer Habitushomogenität innerhalb der 

einzelnen Felder ausgegangen werden. Mit Blick auf die bisherigen Erträ-
ge der Kontextualisierung des Bourdieuschen Ansatzes in die differenzie-

rungstheoretischen Problemfelder kann aber nun markiert werden, dass 

Felder zum einen nicht allein durch die Habitus, sondern vor allem durch 
nomoi abgegrenzt sind, die freilich ihren Ausdruck in habitualisierten illu-

siones finden, die wiederum aber nicht den jeweiligen Habitus bedeuten, 

sondern lediglich als Komponente eines Habitus auftreten können. Da-
rüber hinaus werden die Grenzen durch die je feldspezifischen Kapital-

formen definiert, die auch keinesfalls synonym mit dem Habituskonzept 

sind. Dies ist für ökonomisches Kapital sofort einsichtig und kann mit 
einen Verweis auf das Kursieren symbolischen Kapitals in den kulturellen 

Feldern sofort auch für Kultur plausibel gemacht werden, da das symboli-

sche Kapital ja durch die Anerkennung durch andere hervorgebracht wird 
und in diesem Sinne wohl mit einem feldspezifischen Habitus korreliert, 

aber nicht dieser Habitus ist (vgl. Exkurs). Es handelt sich dabei immer 

noch um einen Zusammenhang von aktualisierten Praktiken, die durch 
Habitus an objektiven Strukturen orientiert sind, die aber nicht allein in der 

Explikation der korrelierenden Habitus aufgehen. Renn unterstellt ja eine 

Reduktion aller sozialen Strukturen auf die Habitus und dies würde bedeu-
ten, dass auch die objektivistische Perspektive letztlich auf die subjektivis-

tische reduziert würde und durch die habituellen Dispositionen beschrie-

ben werden könnte. Dagegen ist nachdrücklich die gesamte wissenschaft-
liche Arbeit Bourdieus einzuwenden, die auch und gerade auf dem Bruch 

mit dem Subjektivismus ruht. Eine Reduktion auf die Habitus würde be-

deuten, sich vom Objektivismus zu verabschieden und den Bruch mit dem 
Subjektivismus aufzuheben, was kaum mit Bourdieus Theorie der Praxis 

in Einklang gebracht werden kann. Zudem ist es mit dem Konzept des Ha-

bitus nicht unmöglich, Mehrfelderpartizipationen zu denken, denn Habitus 
bedeutet schließlich kein statisches Dispositionensystem, sondern eines, 

das sich in sekundären und tertiären Sozialisationsprozessen beständig än-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 329 

dern kann, allerdings ohne die langfristigen Prägungen abschütteln zu 

können. Die professionellen Akteure der jeweiligen Felder können durch-

aus in anderen Feldern agieren und dort weiterhin sozialisiert werden, al-
lerdings werden sie nicht in beliebig vielen Feldern professionelle Akteure 

werden und sein können, da dies schon allein aus zeitlichen Gründen nur 

sehr begrenzt möglich ist. Es ist kaum möglich, hauptberuflich Wissen-
schaft und Politik oder und Wirtschaft oder und Kunst oder und Recht zu 

betreiben.

Auch wenn das Habituskonzept für die Integrationsproblematik stark 
strapaziert wird, so scheint mir darin doch nicht die Originalität von Bour-

dieus Ansatz in Anwendung auf diesen differenzierungstheoretischen Pro-

blembereich zu liegen. Vielmehr ist es die konsequente Perspektive auf die 
Doppelbödigkeit sozialer Praxis, die auf allen Ebenen der Praxis darin be-

steht, dass eine objektivierbare Logik der sozialen Struktur durch eine 

symbolische Verkennung und damit Anerkennung dieser Logik durchge-
setzt und aufrechterhalten wird. Bourdieu kann diesen Aspekt der Logik 

der Praxis in unterschiedliche Ausprägungen auch in den differenzierten 

Feldern der modernen Gesellschaften explizieren und so seine allgemeine 
Theorie der Praxis auch dort bestätigt finden (vgl. Kap. 4). Um es noch-

mals deutlich hervorzuheben: die Explikation dieser Doppelbödigkeiten ist 

keine simple Ideologiekritik oder Besserwisserei, sondern beschreibt den 
Kern der Funktionsweise sozialer Praxis. Nur wenn die subjektive Aus-

deutung der objektiven Logik von letzterer abweicht und sie verkennen

kann, kann auch die jeweilige Praxis durchgeführt werden. Dies trifft für 
die einzelnen Felder in der Doppelung von einer ökonomischen und einer 

symbolisch-kulturellen Logik genauso zu, die durch die kulturelle Fundie-

rung einer spezifischen Form des Wirtschaftens auch für die ökonomische 
Ökonomie durchgehalten werden kann, wie für die symbolische Ökonomie 

der Kabylen und Der Gabe.

6.4 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und ‚ Individuum, 
Individual i tät  und Differenzierung‘  

Für den Problembereich von Differenzierung und Individualität, der so-
wohl bei Durkheim als auch und insbesondere bei Simmel und ihren je-

weiligen Folgen eine recht dominante Position im differenzierungstheore-

tischen Diskurs einnimmt (vgl. Kap. 5.1.5), lässt sich nun zunächst eben-
falls feststellen, dass dieses Problem als ein solches bei Bourdieu gar nicht 

vorkommt. Und auch in diesem Fall ist es plausibel anzunehmen, dass das 

Habituskonzept ähnlich wie im Fall der Integration das Problem theore-
tisch weitgehend ausblendet und empirisch letztlich dazu auffordert, beob-

achtbare Individualisierung an kollektive Strukturen zurückzubinden. The-

oretisch tauchen dann ein Problem der Differenz von Individuum und Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sellschaft und daran anknüpfende Formen der Individualität, die mit zu-

nehmender Differenzierung die Distanz zur Gesellschaft verstärken, nicht 

auf. Jedes Individuum ist schließlich im Rahmen von Bourdieus Habitus-
theorie durch die objektiven Strukturen im Innersten seiner Subjektivität 

definiert und die Habitus sind konstitutiv kollektiv. Individualität, die im 

Rahmen dieser Theorie thematisch wird, muss dann als individuelle Varia-
tion des kollektiven Habitus konstruiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 113). 

In dieser Form führt Bourdieu im Sozialen Sinn denn auch den Individual-

habitus im Unterschied zum Klassenhabitus ein. Trotz aller Fragmentie-
rungen, Ausdifferenzierungen und Multiplizierungen sozialer Felder, so-

zialer Milieus, sozialer Lebensformen, die als Individualisierungsschübe 

gegen eine am Klassen- oder Schichtbegriff gebaute Theorie sozialer Un-
gleichheit gelesen werden können (vgl. Beck 1986; Schroer 2001), hält 

Bourdieu gerade an objektiven Strukturen fest, die noch die am individu-

ellsten erscheinenden Mannigfaltigkeiten beobachtbarer Lebensformen auf 
kollektive Habitus reduzieren: 

„Der ‚eigene‘ Stil, d.h. jenes besondere Markenzeichen, das alle Hervorbringun-

gen desselben Habitus tragen, seien es nun Praktiken oder Werke, ist im Ver-

gleich zum Stil einer Epoche oder Klasse immer nur eine Abwandlung, weswe-

gen der Habitus nicht nur durch Einhaltung des Stils – wie bei Phidias, der Hegel 

zufolge keine ‚Machart‘ besaß – auf den gemeinsamen Stil verweist, sondern 

auch durch den Unterschied, aus dem die ‚Machart‘ besteht.“ (Bourdieu 1987: 

113)

Gleichgültig gegenüber den konkreten Inhalten der Tätigkeiten eines Ak-
teurs, setzt sich doch der Bezug zur Herkunftsklasse vermittelt durch die 

Dispositionensysteme des Habitus dauerhaft und jede weitere Transforma-

tion fundierend durch. Der Kleinbürger kann zur wirtschaftlichen oder bil-
dungsbürgerlichen Elite im Einzelfall aufsteigen, aber an der Art und Wei-

se, in der er sich die entsprechende Lebensform aneignet, wird sich sein 

primärer Habitus als Stil bemerkbar machen, der wiederum eine Ver-
gleichbarkeit zu dem Kleinbürger herstellt, der sein Herkunftsmilieu nicht 

verlassen hat. So lautet an einem Beispiel verdeutlicht Bourdieus These 

und so muss sie mit Blick auf den Problembereich von Individualität und 
Differenzierung auch entfaltet werden. In diesem Sinne ist auch die The-

matisierung von Individualität in den Regeln der Kunst zu verstehen, in 

denen zwar Flauberts individuelle Leistung herausgearbeitet werden soll, 
aber dies als Abweichung von seiner allgemeinen sozialen Bestimmung 

(vgl. Kap. 4.3). Die Multiplizierung der sozialen Felder von Professions- 

und Konsumentengruppen, an denen die Akteure in unterschiedlichen Rol-
len partizipieren können, bedeutet nicht, dass die habituellen Prägungen 

nicht doch auf soziale Klassen im Bourdieu’schen Verständnis zurückge-

führt werden können. Individualität hat mithin in den Kategorien der The-
orie der Praxis keinen eigentlichen Platz und kommt lediglich als Oberflä-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 331 

chenphänomen vor. Dies ist nun in keiner Weise eine Widerlegung der 

Beobachtung, dass Individualität erst mit dem Aufkommen und der 

Durchsetzung der modernen Gesellschaft thematisch wird, so wie es durch 
die Klassiker des Faches früh reflektiert wurde. 

Eine zweite Form der Thematisierung von Individualität findet sich in 

den Studien zum Elend der Welt, in denen die subjektiven Erfahrungen 
von Mitgliedern der französischen Gesellschaft dokumentiert werden. 

Subjektives Leiden an moderner Gesellschaft wird hier als Ausdruck 

struktureller und das heißt: habitueller Reibungsflächen konstruiert. Indi-
viduelles Leiden als Ausdruck von Individualität deckt sich mithin mit 

dem Konzept des individuellen Habitus. So geht es Bourdieu in den me-

thodologischen Überlegungen zum Verstehen zentral um das Problem, 
„die Lebensschicksale gleichzeitig in ihrer Einmaligkeit und in ihrer All-

gemeinheit zu verstehen“ (Bourdieu et al. 1997: 788). Der Sozialreporta-

gen teils verwandte Stil der Präsentation der Studien lässt oberflächlich be-
trachtet schnell vergessen, dass darunter Bourdieus komplette Theorie der 

Praxis und vor allem die Konzepte des Habitus und des Sozialraumes fun-

gieren (vgl. Schultheis 1997: 881ff.). Die individuellen und individuali-
sierten Leiden sind Ausdruck der Position im sozialen Raum und sie sind 

durch die einzelne soziale Laufbahn im soziologischen Sinne tatsächlich 

subjektiv, aber nicht individuell (vgl. Rehbein 2006: 96). 
Generalisiert man dies nun, dann lässt sich Bourdieu unproblematisch 

in die Reihe der differenzierungstheoretischen Klassiker einordnen, da er 

Individualität als Resultante sozialstruktureller Transformationen konstru-
iert. Dies liegt dann auf einer Linie mit Simmels Kreuzung sozialer Kreise, 

mit Durkheims Individualisierung durch Arbeitsteilung bis hin zu Luh-

manns Umstellung der Semantik auf Individualität durch die Durchsetzung 
funktionaler Differenzierung. Im Unterschied zu den meisten dieser Theo-

retiker hält Bourdieu allerdings an sozialer Ungleichheit als einer Art 

Metadifferenzierung moderner sozialer Welt fest, wenn er den Habitusbe-
griff durch alle Feld- und Lebensstildifferenzierungen hinweg auf klar 

unterscheidbare Klassenstrukturen zurückführt. Diese ungleichheits- und 

damit auch herrschaftssoziologische Engführung der Gesellschaftsanalyse 
hat Bourdieu sicher die meiste Kritik eingebracht (vgl. Bohn 1991; Reh-

bein 2006: 199 und mit gesellschaftstheoretischem Fokus zuletzt Renn 

2006: 315). Allerdings erlaubt gerade diese strukturtheoretische Behand-
lung des Themas von Individualität die Bestimmung des Ausmaßes der in-

dividualbiographischen Abweichung von dem jeweiligen Habitus einer 

Klasse oder eines Feldes. Auch dies bezeugen die Analysen von Flauberts 
schöpferischem Entwurf. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

6.5 Theor ie  sozialer  Felder und ‚Sozia ler  Wandel 
und gesel lschaft l iche Evolut ion‘  

Die Kontextualisierung von Bourdieus Theorie sozialer Felder in den Pro-
blembereich sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution kann an die-

ser Stelle kurz gehalten werden, da in den Kapiteln zum Verhältnis von 

Geschichte und Soziologie (vgl. Kap. 3.10) und zur Transformation des 
Feldes der Macht (vgl. Kap. 4.2) Bourdieus Position und die darin weitge-

hend implizite Kritik an evolutionstheoretisch angelegten Theorien zum 

Ausdruck gekommen ist. Seine grundlegende Ablehnung gegenüber theo-
retizistisch verfahrenden Theorien lässt sich recht unproblematisch auf 

Evolutionstheorien gesellschaftlichen Wandels übertragen, die für ihn 

wohl weitgehend mit den klassischen Modernisierungstheorien der 1960er 
Jahre gleichbedeutend sind. Die Kritik würde dann in die gleiche Richtung 

gehen wie Giddens’ explizit begründete Ablehnung vor allem von Par-

sons’ teleologischer Theorie gesellschaftlicher Evolution (vgl. Kap. 5.1.6). 
Der Kern der Kritik am Theoretizismus liegt darin, dass solche Theorien 

vorschnell und ohne Prüfung der empirischen Tragfähigkeit Aussagen und 

Konzepte generalisieren, die möglicherweise nur für sehr eingeschränkte 
Fälle Geltung beanspruchen können, spontansoziologische Vorurteile in 

wissenschaftliches Gewand kleiden oder so allgemein gehalten sind, dass 

sie eigentlich keine Erkenntnis produzieren. Als Beispiele dieser Art von 
Ablehnung modernisierungstheoretischer, evolutionstheoretischer und 

auch ‚großtheoretischer‘ Unternehmungen können zwei Zitate dienen, in 

denen zum einen eine verkürzte Sicht auf die komplexe soziale Welt durch 
die Konstatierung von Entwicklungsgesetzen und zum anderen die Alter-

native von einer rein empirischen oder einer rein theoretischen Soziologie 

gleichermaßen zurückgewiesen werden: 

„Ich predige Mißtrauen gegen Vergleiche und a fortiori gegen die großen ten-

denziellen Gesetze, etwa den Prozeß der Rationalisierung bei Weber und oder 

den Prozeß der Monopolisierung physischer Gewalt durch den Staat, den Elias 

teilweise aufgezeigt hat. Außer der Gefahr der Teleologie besteht zudem die 

Tendenz, Beschreibungen zu Erklärungen zu machen.“ (Bourdieu 2004f: 81) 

Im zweiten Zitat geht es dann auch explizit und sehr polemisch gegen 

Luhmann und man wird diese Interview-Äußerung, die in den wissen-

schaftlichen Arbeiten nirgends wissenschaftlich begründet wurde, auch auf 
seine Position zu Luhmanns Evolutionstheorie ausdehnen können: 

„Man hat nicht zu wählen zwischen der rein idiographischen Monographie, die 

immer noch viel in der Geschichtswissenschaft und der Soziologie praktiziert 

wird [...], und den großen historischen Gesamtgemälden, die auf unsichere Cha-

rakterisierungen riesiger, schlecht definierter Prozesse (Professionalisierung, 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 333 

Modernisierung, Zivilisation, Einschließung usw.) hinauslaufen oder gar wort-

reichen Allgemeinheiten einer Systemtheorie à la Luhmann.“ (Bourdieu 2004m: 

118)

Eine Theorie sozialen Wandels nimmt bei Bourdieu die Gestalt einer 

strukturellen Geschichte an, die gegenüber der reinen Geschichtswissen-
schaft daran interessiert ist, anhand von Einzelfallanalysen generalisierba-

re Modelle zu konstruieren und damit auch empirisch und historisch fun-

dierte Theoriebildung zu betreiben. Die im Staatsadel vorgelegten Analy-
sen zur Transformation des Feldes der Macht sind dafür ein Beispiel, die 

als Umstellung der Relationen verschiedener Kapitalsorten analysiert wird, 

wobei lediglich die legitimen Formen der Herrschaft der herrschenden 
Klasse beobachtet werden. Die Durchsetzung schulischer Titel zur Erlan-

gung führender Positionen im ökonomischen Feld, die die familiäre Her-

kunft als Herrschaftsprinzip des Besitzbürgertums ablösen, haben nicht die 
Auflösung der Klassen in eine nivellierte Mittelschicht zum Effekt, son-

dern die Neudefinition des Kapitals, das Herrschaftspositionen legitimiert. 

Letztlich bleibt die Dominanz ökonomischen Kapitals auch im Fall der 
neuen bürgerlichen Arbeitnehmerschaft insofern sublimiert erhalten, als 

die Akteure in Führungspositionen zum einen durch ihre Herkunft auf die 

entsprechende zum Erfolg führende akademische Karriere vorbereitet sind 
und zum anderen insofern, als die Führungspositionen der akademisch gut 

gebildeten Manager, Unternehmer usw. nicht mehr ein Besitz-, sondern 

ein Angestelltenverhältnis ausprägen, das noch die herrschenden Akteure 
am herrschenden Pol des Feldes der Macht in weiten Teilen zu Beherrsch-

ten macht (vgl. Bourdieu 2004n: 409ff.). In Führungspositionen ist das 

kulturelle Kapital der Akteure erneut in verstärkter Abhängigkeit von der 
ökonomischen Infrastruktur, die das Angestelltenverhältnis bietet. Die 

Verhältnisse der Kapitalformen werden durch diese Transformationen 

immer komplexer und die Analyse muss sich bemühen, die Verflechtun-
gen von kulturellem und ökonomischem Kapital im Detail zu untersuchen 

sowie deren Effekte herauszuarbeiten, die beispielsweise auch in einem 

Zurückdrängen Intellektueller im Verbund mit dem Auftritt von immer 
mehr Experten einhergehen. Dies erfolgt verstärkt durch die kulturelles 

Kapital erfordernden Berufe im Rahmen des durchkommerzialisierten Fel-

des der Massenmedien. 
Explizit gegen evolutionstheoretische Modelle einer Ablösung des 

Herrschaftsmodus der owners (ascription) zum Herrschaftsmodus der 

competence (achievement) formuliert Bourdieu im Staatsadel, dass die ge-
neralisierende Behauptung einer solchen Entwicklung letztlich wissen-

schaftlich nicht zu rechtfertigen ist, da eine Entwicklung als Telos oder 

Ende der Geschichte beschrieben wird, die in der sozialen Wirklichkeit 
Gegenstand des Kampfes um die legitimen Herrschaftsmittel ist und 

durchaus auch wieder umgekehrt oder in eine nicht erwartete Richtung 

führen kann (vgl. Bourdieu 2004n: 363).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Auch wenn diese Kritik tatsächlich nur Theorien trifft, die Moderne 

anhand einer generellen Entwicklungsrichtung beschreiben und damit 

mehr oder minder direkt Gesellschaftsgeschichte mit einem Telos ausstat-
ten, so kann in anderer Richtung auch Luhmanns Evolutionstheorie mit 

Bourdieu abgelehnt werden, obwohl er eigentlich allen modernisierungs-

theoretischen und parsonianischen Fallen der Evolutionstheorie aus dem 
Weg gegangen ist. Die Reduktion der Evolutionstheorie auf die dem Neo-

darwinismus entlehnten Mechanismen von Variation, Selektion und Re-

stabilisierung ist zwar einerseits konsequent, verfehlt aber durch die Zu-
ordnung aller evolutionär relevanter Mechanismen auf das Gesellschafts-

system den eigenen Anspruch, Strukturänderungen erklären zu wollen. Es 

fehlt ein Theorem, dass die Umstellung vor allem des Selektionsmecha-
nismus verständlich machen könnte und daran hängt die Evolutionstheorie 

eigentlich insgesamt. Wenn die Termini letztlich nur andere Bezeichnun-

gen für im Grunde recht traditionelle Annahmen über sozialen Wandel be-
inhalten und nichts weiter meinen, als dass Kommunikationen durch 

Strukturen des Systems positiv oder negativ selektiert und im ersten Fall 

dann noch durch dieselben Strukturen des Systems stabilisiert werden, 
dann ist damit nicht viel gewonnen, auch wenn man mögliche relevante 

Strukturkomponenten (Sprache, symbolisch generalisierte Kommunika-

tionsmedien, Systeme) vorsortieren kann. Letztlich bleibt dies auf einer 
deskriptiven und klassifizierenden Ebene, die kaum invariante Bedingun-

gen für Wandel angeben kann, wie es in der Biologie durch das Konzept 

natürlicher Selektion oder moderner: differentieller Tauglichkeit möglich 
ist (vgl. Wieser 1994a: 16).9

Dies alles macht eine mehrfach so polemisch vorgetragene Kritik von 

Bourdieu durchaus nachvollziehbar, obwohl sie sicher einer genaueren und 
differenzierteren Prüfung der genannten Theorien bedürfte, um selbst die 

eingeforderte Rechtschaffenheit für wissenschaftliche Arbeit zugesprochen 

zu bekommen. Auch kann nicht übersehen werden, dass die Kritik nur vor 
dem Hintergrund der genannten Theorietypen und deren typischer Denkfi-

guren funktioniert und nichts darüber aussagt, ob es nicht doch sinnvoll ist, 

eine soziologische Evolutionstheorie auszuarbeiten, die dann aber tatsäch-

9 Es wäre sicher eine lohnende, aber auch schwierige Aufgabe, die Potenziale 
der Entwicklung neuerer Evolutionstheorien für die Soziologie auszuloten. 
Eine solche Untersuchung müsste dann aber auch dem erklärenden Anspruch 
der Evolutionstheorien und ihrem Anspruch auf Falsifikation Rechnung tra-
gen (vgl. für einen Überblick: Wieser 1994). Gerade die Reichweite der auch 
in der Biologie auf Ebene der genotypischen Evolution diskutierten Annah-
men systeminterner Selektion könnten hier Klärung verschaffen: „ja, die 
Tatsache, daß auf dieser ‚inneren‘ Ebene Entscheidungen über die phänoty-
pische Eignung einer genetischen Struktur eben nicht getroffen werden kön-
nen, ist eine der wichtigsten Randbedingungen der biologischen Evolution. 
Diese Art der Entscheidung kann vielmehr wieder nur auf dem ‚Markt‘ ge-
troffen werden, indem unterschiedliche morphologische Entwürfe von der 
‚äußeren‘ Selektion getestet werden.“ (Wieser 1994a: 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 335 

lich versucht, auf dem Anspruchsniveau biologischer Evolutionstheorien 

zu sein. Für Bourdieu allerdings schien diese Position offenbar wenig 

fruchtbar zu sein, zumindest wenn man die wenigen und auch dürftigen 
Einlassungen von ihm zu diesem Theorietyp insgesamt und die Polemiken 

gegen die Varianten seines eigenen Faches als Kriterium für diese Ein-

schätzung akzeptiert.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Schlussbetrachtung: 

Die Verdrängungen des Ökonomischen 

Im Rahmen der Schlussbetrachtung soll nun die Wahl des Titels dieser 
Arbeit nochmals und verdichtet gerechtfertigt werden, indem die bis hier-

her erarbeiteten Lesarten und Systematisierungen von Bourdieus allgemei-

ner Theorie der Praxis und sozialen Felder sowie ihre Kontextualisierung 
in den differenzierungstheoretischen Diskurs und einige seiner zentralen 

Problembereiche auf die darin zum Ausdruck gekommenen Verdrängun-

gen des Ökonomischen zugespitzt werden. In einem Zug wird damit auch 
eine Zusammenfassung der zentralen Erträge dieser Arbeit formuliert, die 

als Leitfaden ex post eine selektive Lektüre einzelner Kapitel oder Passa-

gen orientieren kann. 
Der Ausgangspunkt der Arbeit ist die Annahme, dass Bourdieus Theo-

rie der Praxis mitsamt der Theorie sozialer Felder symbolische Gewalt als 

einen Fluchtpunkt hat und dass dieser Fluchtpunkt in der Konstruktion des 
Gegenstandsbereichs der sozialen Welt durchgängig zum Ausdruck 

kommt. Vom Anfang der immer empirisch ausgerichteten Theoriearbeit an 

wird die Perspektive auf die Mechanismen eingestellt, die eine historisch 
kontingente soziale Ordnung legitimieren, naturalisieren und somit durch-

setzen. So verschieden die Formen und Ausprägungen der symbolischen 

Gewalt dabei auch sind, sie bewirken letztlich mit Blick auf die von Bour-
dieu untersuchten Bereiche der sozialen Welt eine Verdrängung des Öko-

nomischen, die die jeweilige soziale Praxis mit definiert. Dabei variiert der 

Inhalt der je verdrängten Ökonomie je nach den spezifischen Interessen; 
sei es, dass es in der Kabylei um Ehre und Prestige geht oder dass es in 

modernen staatlich verfassten Gesellschaften nach der fundamentalen Dif-

ferenzierung von symbolischen und materiellen Ökonomien um verschie-
dene Interessen an der Interesselosigkeit oder eben einem reinen Interesse 

an ökonomischer Nutzenmaximierung geht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Die Theorie sozialer Felder als eine Theorie moderner, in autonome 

Teilfelder differenzierter Gesellschaft(en) wird vor diesem Hintergrund 

dann als Resultante einer großen Verdrängung (vgl. Bourdieu 2001b: 28) 
thematisch. Dies betrifft vor allem die Vorstellung des historischen Pro-

zesses der Ausdifferenzierung, den Bourdieu nur kurz in den Meditationen

skizziert, der aber sonst in seinen materialen Studien keine Rolle gespielt 
hat.1 Mit der Beschreibung der Verdrängung zielt er in den Meditationen

auf die historische Herausbildung des scholastischen Blicks, um daran sei-

ne Kritik des scholastic fallacy und einige seiner Folgen zu liefern. Mit 
Blick vor allem auf das scholastische Feld verweist Bourdieu auf frühe 

Differenzierungen von Politik, Religion und Philosophie in der griechi-

schen Antike, um dann aber den Faden der Genese moderner scholasti-
scher Felder erst wieder in der italienischen Renaissance aufzunehmen 

(vgl. Bourdieu 2001b: 29). Zu dieser Zeit tritt das scholastische Feld der 

Philosophie dann schon fragmentarisch differenziert von anderen kulturel-
len Feldern wie Wissenschaft, Literatur und Kunst hervor, die sich sowohl 

voneinander als auch gegenüber der Philosophie im weiteren okzidentalen 

historischen Verlauf autonomisieren. Am Ende dieses Jahrhunderte andau-
ernden Prozesses steht die frühmoderne Gesellschaft, die durch das erst zu 

diesem Entwicklungspunkt sich autonomisierende ökonomische Feld ihre 

markante Signatur erhält: 

„Erst am Ende einer allmählichen Entwicklung, die den Produktionsakten und -

verhältnissen ihren symbolischen Aspekt entzog, konnte sich die Ökonomie als 

solche, in der Objektivität eines abgetrennten Universums konstituieren, das sei-

nen eigenen Gesetzen gehorcht: denen des Interessenkalküls, der Konkurrenz 

und der Ausbeutung; und viel später auch in der (‚reinen‘) ökonomischen Theo-

rie, die die soziale Zäsur und die praktische Abstraktion, deren Produkt der öko-

nomische Kosmos ist, besiegelt, indem sie sie stillschweigend zur Voraussetzung 

der Konstruktion ihres Gegenstandes macht. Umgekehrt aber konnten die ver-

schiedenen Universen symbolischer Produktion als in sich geschlossene und ab-

getrennte Mikrokosmen, in denen sich durch und durch symbolische, reine und 

(unter dem ausschließlichen ökonomischen Gesichtspunkt) uneigennützige, auf 

der Zurückweisung oder Verdrängung des ihnen impliziten Anteils an produkti-

ver Arbeit gegründete Handlungen vollziehen, sich nur um den Preis einer Zäsur 

konstituieren, die den ökonomischen Aspekt der im eigentlichen Sinne symboli-

schen Produktionsakte und -verhältnisse in die niedere Welt der Ökonomie ver-

weist.“ (Bourdieu 2001b: 30) 

Ein paar Absätze zuvor vermerkt Bourdieu, dass erst mit den ausdifferen-

zierten modernen Gesellschaften Europas die Verleugnung des Ökonomi-

1 An dem Einzelfall des Feldes der Kunst hat Bourdieu einen solchen Diffe-
renzierungsprozess natürlich schon analysiert, aber eben nicht als Überblick 
über eine historische Gesamtentwicklung der Entstehung moderner Gesell-
schaft.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 339 

schen überwunden werden konnte, „auf der die vorkapitalistischen Gesell-

schaften begründet waren“ (Bourdieu 2001b: 28). Das ökonomische Han-

deln, das nach Bourdieu dann auch schon in den symbolischen Ökonomien 
ökonomisches Handeln war, kann nun offen an seinen konstitutiven Inte-

ressen und Motiven ausgerichtet werden. Sehr deutlich wird an diesen 

Stellen Bourdieus Motiv der Verdrängungen des Ökonomischen, das dann, 
wie im Rahmen dieser Arbeit herausgestellt worden ist, auch in die theore-

tischen Instrumentarien zur Konstruktion der sozialen Welt eingelassen 

worden ist. Und deutlich wird auch, dass die Rede von Verdrängungen im 
Plural durchaus berechtigt ist, da die schon in der Einleitung erwähnten 

Ausprägungen der Verdrängungen des Ökonomischen durch die symbo-

lisch-kulturellen Felder genauso gemeint ist wie die Verdrängung des 
Symbolisch-Kulturellen aus dem sich autonomisierenden Feld der Öko-

nomie. 

In recht lockerem Bezug zum psychoanalytischen Begriff der Ver-
drängung kann mit Blick auf die Analysen sowohl der Kabylei als auch 

der relativ autonomen Felder die dauerhafte Wiederkehr des Verdrängten 

beobachtet werden (vgl. Freud 1992a: 132). Das Verdrängte ist als Ver-
drängtes ja im psychoanalytischen Verständnis gerade nicht das Vergesse-

ne, sondern ein für das Bewusstsein nicht bewältigbarer Inhalt, der deshalb 

in das Unbewusste verdrängt wird, dort aber untergründig wirksam ist und 
seinen Ausdruck auf der Ebene des Bewusstseins zum Beispiel in Form 

einer Neurose findet. Nun findet sich in Bourdieus Soziologie keine mit 

dem Thema Verdrängung verbundene Pathologie, aber doch der für die 
feldspezifischen sozialen Praktiken konstitutive Bezug auf die stetige 

Wiederkehr des Verdrängten, auf dessen Wirksamkeit mit Blick auf den 

Vollzug sozialer Praxis.2 Und eine der Besonderheiten dieser Theorie ist ja 
gerade, die für soziale Praktiken konstitutive Doppelbödigkeit herauszu-

arbeiten. So geht es immer um mehr als die subjektiven Sinnsetzungen und 

Sinndeutungen einzelner Akteure, weil diese Setzungen und Deutungen an 
eine objektivistisch zu konstruierende soziale Struktur zurückgebunden 

sind, die sich den Akteuren selbst in weiten Teilen entzieht und gerade 

deshalb wissenschaftlich ‚aufgeklärt‘ werden muss, um für Bewusstseine 
verfügbar zu sein. Dennoch ist es kaum plausibel, anzunehmen, dass Ak-

teure von ihren doppelten Bindungen nichts wissen. Das Bewusstsein über 

die Tabus zeugt davon, dass diese Widersprüche zu einem gewissen Grad 
bekannt sind und ausgehalten werden. Der Kabyle, der davon weiß, dass er 

nicht kalkulieren und die tabuisierten Kalkulationen auch nicht zur Errei-

chung egoistischer und auf Nutzenmaximierung orientierter Handlungen
einsetzen darf, weiß dies genauso wie der Wissenschaftler, der sich seiner 

2 Es sei denn, man wollte den verstärkten Einfluss der ökonomischen Ökono-
mie auf die kulturellen Felder als Ausdruck einer Pathologie begreifen. Dann 
fehlt allerdings ein theoretisch begründeter normativer Maßstab, der die Kri-
tik anleiten könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ökonomisch ökonomischen sowie wissenschaftsökonomischen Interessen 

seiner Arbeit durchaus bewusst ist, diese aber nicht in der Fachöffentlich-

keit als eigentliches Motiv seiner wissenschaftlichen Praxis angeben kann, 
wenn er denn weiterhin als wissenschaftlicher Akteur wahrgenommen und 

anerkannt werden möchte. Je mehr Aufklärung über die Funktionsweise 

sozialer Praxis, so könnte man vermuten, desto mehr kommen Formen der 
notwendigen Verdrängungen auf, um die kognitive Dissonanz zwischen 

der erwarteten Deutung einer Situation und ihren tabuisierten Motiven und 

Interessen auszuhalten. Genau in dieser logischen Inkonsequenz, bei der 
Bourdieu davon ausgeht, dass sie vor allem durch Zeit ausgehalten werden 

kann, liegt der Ausgangspunkt zur Konstruktion der sozialen Praxis im 

Unterschied zur Theorie. Und auf dieser Ebene kann schon mit dem Habi-
tusbegriff eine erste Form der Verdrängung des Ökonomischen festge-

macht werden, die Bourdieus Analyse anleitet. Diese erste Form ist schon 

auf den Fluchtpunkt symbolische Gewalt orientiert, weil die legitime Deu-
tung der jeweiligen Praxis die konkrete Praxis anleitet und die jeweils ille-

gitime, aber dennoch wirksame, verdrängt wird. In diesem Sinne ist die 

Rede von einer Analogie zum psychoanalytischen Begriff durchaus zu 
rechtfertigen, da vor dem Hintergrund der legitimen Sinnsetzung und 

Sinndeutung die nicht-legitime in der Situation zwar wirksam, aber eben 

nicht zu bewältigen ist. 
Für den Fall der ‚strukturellen‘ Verdrängungen des Ökonomischen in 

und aus den kulturellen und ökonomischen Feldern ist dieser Bezug aber 

durchaus weniger streng aufrecht zu erhalten, da es um Verdrängungen 
von objektiven Strukturen geht, die als historische Transformation der so-

zialen Welt zunächst den wissenschaftlichen Beobachter betreffen, der die 

Genese der Moderne konstruiert. Und mit Blick auf die augenfällige Do-
minanz, die die autonomisierte ökonomische Ökonomie gewinnt und die 

von den Klassikern der Soziologie dementsprechend früh und stark ge-

wichtet in Theorien reflektiert wird, ist es auch nicht verwunderlich, dass 
Bourdieu mit Blick auf seine sehr kurze Skizze der großen Verdrängung 

dominant die Etablierung der ökonomischen Ökonomie im Blick hat. 

Was an diesen Textstellen allerdings auch vor dem Hintergrund der in 
dieser Arbeit geleisteten Rekonstruktion der Theorie der relativ autonomen 

Felder verwundern darf, ist zweierlei: Zum Ersten formuliert Bourdieu, 

dass die Autonomisierung der Ökonomie die vormoderne soziale Praxis im 
Sinne einer symbolischen Ökonomie von der Verleugnung des Ökonomi-

schen befreien würde – vergleichbar formuliert er auch schon im Sozialen 

Sinn (Bourdieu 1987: 230ff.); zum Zweiten vermerkt er in Klammern, dass 
die Autonomisierungsprozesse der einzelnen Felder noch nicht abge-

schlossen seien, da einerseits die ökonomische Ökonomie noch immer von 

symbolischen Fakten und Effekten durchdrungen ist und da andererseits 
den symbolischen Tätigkeiten noch immer eine „verleugnete ökonomische 

Dimension anhaftet“ (Bourdieu 2001b: 30). Verwundert sein kann man 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 341 

nun wieder in zweierlei Hinsicht: Zunächst mit Blick darauf, dass Bour-

dieu hier zu vergessen scheint, dass er doch gerade von der These einer 

allgemeinen Ökonomie sozialer Praktiken ausgegangen ist, die neben an-
deren die Form einer ökonomischen Ökonomie annehmen kann. An den 

benannten Textstellen scheint er aber offenbar nur die ökonomische Öko-

nomie zu kennen, die noch die symbolischen Praxisfelder durchdringt. Des 
Weiteren wagt er eine Art Prognose, wenn er auf einen noch nicht voll-

endeten Prozess der Reinigung und damit auch Autonomisierung der ein-

zelnen Felder hinweist. Gibt man diesen Passagen versuchsweise mehr 
Gewicht als ihnen in Bourdieus Arbeiten zukommt, dann kann man sie 

zumindest dazu verwenden, Bourdieus eigentliche Theorie dagegen zu 

kontrastieren, indem man sie von dem eingeengten Ökonomiebegriff und 
dem teleologischen Geschichtsverständnis eines sich noch vollenden wer-

denden Autonomisierungsprozesses abhebt. Das eine hängt eng mit dem 

anderen zusammen, da die Behauptung einer noch nicht vollendeten Rei-
nigung der symbolischen Tätigkeiten vor dem Hintergrund von Bourdieus 

Gesellschaftsanalyse nur bedeuten kann, dass er Autonomie gegenüber den 

Ansprüchen der ökonomischen Ökonomie meint. Die heteronome Be-
stimmung der kulturellen Felder ist für die Kulturproduktion kontrapro-

duktiv oder sogar gefährlich – wenn man auf die Kritik am Neoliberalis-

mus abhebt. In anderer Lesart würde behauptet, dass die einzelnen Felder 
sich noch von der ihnen je spezifischen Ökonomie reinigen müssten. Dies 

würde aber dann Bourdieus gesamte Theorie mitsamt den Analysen relativ 

autonomer Felder ad absurdum führen, denn es ist ja gerade ihre Pointe, 
dass sich jede soziale Praxis im Rahmen ökonomischer Begriffe konstruie-

ren lässt, ohne sie damit auf ökonomische Ökonomie oder eine utilitaristi-

sche Position à la Rational Choice zu reduzieren. Die objektivistisch kons-
truierten je spezifischen Ökonomien bieten schließlich den Erkenntnisge-

winn gegenüber einer rein subjektivistischen Analyse der Felder, ja eigent-

lich kann nur durch den transsubjektiven Strukturbegriff, der bei Bourdieu 
‚Feld‘ heißt, von solchen Feldern die Rede sein. Ob ein Begriff transsub-

jektiver Strukturen allerdings notwendig an eine Konzeption einer allge-

meinen Ökonomie sozialer Praktiken geknüpft sein muss, ist eine andere 
Frage, die zudem Bourdieus Theorie einige Kritik eingebracht hat (vgl. 

Bohn 1991; Rehbein 2006: 199). 

Problematisch scheint dabei die Tendenz, die symbolische Dimension 
des Sozialen, also einerseits die subjektivistische Deutung und andererseits 

die Theorien, die in den einzelnen Feldern über diese Felder produziert 

werden, auf die zugrunde liegende Ökonomie zu reduzieren und dem 
Symbolischen damit zu wenig Autonomie zuzusprechen (vgl. Rehbein 

2006: 199). Obwohl dies in Bourdieus Schriften, gerade in denen zur 

Sprache, nahe gelegt scheint, so scheint mir doch die Möglichkeit nicht 
ausgeschlossen, auch mit der Theorie der Praxis der Autonomie und Ei-

genlogik der symbolischen Prozesse Platz einzuräumen, solange eine wie 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

auch immer lockere oder feste Rückbindung an die ökonomischen Struktu-

ren erfolgt. Dabei könnte die Lockerheit oder Festigkeit schon ein erstes 

Kriterium sein, eine solche Perspektive einzunehmen und auszuprobieren, 
denn eine feste Bindung könnte für Zeiten symbolischer Revolutionen an-

genommen werden, die immer von großen Transformationen objektiver 

Strukturen begleitet sind; und umgekehrt könnten die sukzessiven Trans-
formationen auf der symbolischen Ebene, die schleichende Veränderung 

spezifischer Wissensformen, wie man auch formulieren kann, vergleichs-

weise locker an die historischen Phasen der Reproduktion einer besonde-
ren Form der sozialen Welt gebunden werden. Diese Ausprägung der Bin-

dungen der symbolischen Produkte an die zugrunde liegende ökonomische 

Struktur kann mit den Mitteln der Theorie sozialer Felder anhand des Be-
griffs des ‚Brechungseffekts‘, den Bourdieu zur Bestimmung der Autono-

mie der Felder insgesamt einführt, reflektiert werden. Man müsste dann 

ausprobieren, den Brechungseffekt nicht nur für das Verhältnis des Feldes 
zu anderen, konkurrierenden Feldern zu verwenden, sondern auch inner-

halb eines Feldes für das Verhältnis der ökonomischen und der symboli-

schen Ebene. 
Mit Blick auf den Vorwurf, dass der Ökonomiebegriff bei Bourdieu 

überstrapaziert wird, lässt sich zunächst formulieren, dass dies ein theore-

tisch insofern kaum zu rechtfertigender Einwand ist, als zunächst gezeigt 
werden müsste, dass verschiedene soziale Praktiken, die Bourdieu analy-

siert hat, nicht durch eine Ökonomie sozialer Praxis konstruiert werden 

können oder dass die zugrunde liegende Ökonomie für diese betreffenden 
Praktiken nicht der dominante Modus sozialer Strukturen ist. Eine wiede-

rum andere Frage ist es, ob die zunächst hypothetische Generalisierung ei-

ner allgemeinen Ökonomie aufgrund eines besonderen und auf ökonomi-
sche Fragestellungen zugeschnittenen empirischen Gegenstandsbereichs – 

zunächst also die Konfrontation verschiedener Ökonomien in der Kabylei 

und dann Probleme sozialer Ungleichheit in Frankreich – als Konstruk-
tionsprinzip letztlich aller unterschiedlichen Bereiche sozialer Welt theore-

tisch sinnvoll ist. Anders formuliert: Ist es nicht möglicherweise sinnvol-

ler, allgemeine Theoriebegriffe theoretisch gehaltvoll, aber empirisch in-
haltsarm auszurichten, so dass sie zum Beispiel zunächst indifferent ge-

genüber sozialen Strukturen der Gleichheit und Ungleichheit oder Ökono-

mie und Nicht-Ökonomie sind?3 So paradox dies klingen mag, so kann die-
se Frage nach einem theoretischen Konstruktionsproblem doch wieder nur 

mit Blick auf die empirische Fruchtbarkeit dem Gegenstand gegenüber be-

antwortet werden. Vor dem Hintergrund von Bourdieus Arbeiten kann 
man dann schlicht sagen, dass empirisch nichts dafür spricht, die ökono-

3 Ein Beispiel für eine solche Strategie ist bei den Klassikern Simmels formale 
Definition der Wechselwirkung und im gegenwärtigen Theorieangebot si-
cher auch Luhmanns Systembegriff, den Bohn als Alternative gegenüber 
Bourdieu mit Blick auf diese Problematik diskutiert (vgl. Bohn 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 343 

mische Perspektive aufzugeben, da sie gerade am Beispiel symbolischer 

Ökonomien ihre Fruchtbarkeit auch mit Blick auf vordergründig interes-

senfreies Handeln belegt hat. Die Übertragung auf Situationslogiken des 
Spiels, der altruistischen Kooperation, der Freundschaft usw. ist dann inso-

fern ‚lediglich‘ ergänzende Arbeit, als hier die Habitus- und Feldtypiken 

analysiert werden müssten, die in ihrer Justierung das interessenfreie Han-
deln verständlich und so soziologisch erklärbar machen (vgl. Bourdieu 

1998b: 151ff.). Hinzu käme zudem eine Art Formanalyse der jeweiligen 

Situationslogik, der Kommunikationsmittel, der Sinnsetzungs- und Sinn-
deutungstypiken, die dann aber auf die jeweilig fungierende Abstimmung 

von Habitus und Feld zurückgeführt werden müssten. Wenn man es mit 

Weber formulieren will: Sie müssten in den bei Bourdieu durch den Habi-
tus- und Feldbegriff klar definierten Motivationszusammenhang als einem 

Erklärungszusammenhang eingeordnet werden. Bourdieu hat dies in dieser 

Weise nicht geleistet, weil er sein Erkenntnisinteresse auf die Herausarbei-
tung der Produktion sozialer Ungleichheit durch symbolische Klassifika-

tionssysteme als Resultanten symbolischer Gewalt ins Zentrum gerückt 

hat, aber dennoch sind solche Weiterarbeiten möglich.4

Was er allerdings geleistet hat, ist, herauszuarbeiten, wie in relativ au-

tonomen Feldern auf Basis symbolischer Gewalt die Anerkennung und 

Verkennung der jeweiligen Ökonomie produziert, reproduziert und auch 
transformiert wird. Damit ist mit Blick auf die moderne soziale Welt das 

Erkenntnisinteresse maßgeblich auf gesellschaftstheoretische Fragen und 

Problemstellungen zugeschnitten, und ‚Mikrologiken‘ werden auf den sie 
umfassenden gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang und vor allem auf 

das Feld der Macht bezogen analysiert. 

Das Besondere an Bourdieus Analyse der modernen sozialen Welt und 
ihrer differenzierten Felder ist schließlich auch die Doppelbödigkeit der 

vermeintlich sich von vormodernen sozialen Verhältnissen stark unter-

scheidenden sozialen Praktiken der einzelnen Felder. Die Form der Ver-
drängung des Ökonomischen, die darin besteht, dass innerhalb der Felder 

eine verleugnete, aber feldspezifische Ökonomie praxiswirksam vor-

herrscht, ist im Rahmen dieser Arbeit vor allem in den Blick geraten, was 
unter anderem daran liegt, dass Bourdieu den historischen Prozess nicht in 

vergleichbarer Weise erforscht hat, wie eben die Besonderheiten historisch 

schon etablierter relativ autonomer Felder. Genau diese Ausprägung einer 
Verdrängung des Ökonomischen ist es aber, die Bourdieus Analyse der 

modernen, ausdifferenzierten Gesellschaft von den alternativen differen-

zierungstheoretischen Ansätzen in besonderer Weise unterscheidet, da sie 

4 Man kann hier an Anschlüsse phänomenologisch orientierter Soziologien im 
Kontext der Arbeiten von Alfred Schütz denken, wenn diese zuvor von eini-
gen ihrer ‚bewusstseinsphilosophischen Altlasten‘ befreit werden und somit 
begrifflich an das Habituskonzept anschlussfähig umgedeutet werden. Dies 
kann wiederum im Rückgriff auf Merleau-Pontys Leibphänomenologie ver-
sucht werden (vgl. Bongaerts 2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

gewissermaßen eine Kontinuität von vormoderner und moderner sozialer 

Praxis trotz aller Transformationen herausstellt, die eben darin besteht, 

dass die Rationalisierungsprozesse, die die ausdifferenzierten Felder cha-
rakterisieren, an eine zum Teil gegenläufige, verdrängte Ökonomie dieser 

Praxis gebunden bleiben. Genau diese Signatur der Moderne fügt m.E. 

dem differenzierungstheoretischen Diskurs einen eigenständigen Ansatz 
und eine durchaus neue Perspektive hinzu und kann mithin differenzie-

rungstheoretischer Forschung andere und ergänzende Fragestellungen lie-

fern.  
Um dies nochmals herauszustellen, kann ein Rückblick auf die Ver-

drängungen in den besprochenen Feldern dienen, der mit der Konstruktion 

des Feldbegriffs am Beispiel des religiösen Feldes beginnt und sich über 
die Felder des Feldes der Macht erstreckt. Zum Zweck einer Systematisie-

rung von Feldtypen folge ich dabei nicht der Achse des Feldes der Macht 

von links nach rechts (wie im entsprechenden Kapitel dieser Arbeit), son-
dern ordne die Felder nach der Unmittelbarkeit bzw. Mittelbarkeit ihrer 

Abhängigkeit von Sanktionen der jeweiligen Konsumenten. 

7.1 Drei  Verdrängungen des Ökonomischen 
innerhalb re lat iv autonomer Felder  

Nach der Rekonstruktion der Logik der Praxis in Abgrenzung zur Logik 
der Theorie und der Rekonstruktion der zentralen Konzepte des Habitus, 

der Kapitalformen und des sozialen Raumes wurde im Anschluss an die 

wissenschaftstheoretischen und methodologischen Grundlagen der Feld-
theorie bei Ernst Cassirer und Kurt Lewin Bourdieus Weber-Rezeption als 

Übersetzung in Relationsbegriffe herausgearbeitet. Anhand dieser frühen 

Religionssoziologie und den darauf aufbauenden späteren empirischen 
Studien zum französischen Episkopat sind drei Varianten der Verdrängun-

gen des Ökonomischen in den Blick geraten, die vergleichbar in den wei-

teren Feldern moderner Gesellschaften zu beobachten sind.  
Zum Ersten geht es um die Verdrängung der ökonomisch ökonomi-

schen Möglichkeitsbedingungen innerhalb kultureller und umgekehrt der 

kulturellen Möglichkeitsbedingungen innerhalb ökonomischer Felder; zum
Zweiten geht es um die Verdrängung der je spezifischen Ökonomie der 

Felder in den Selbstbeschreibungen und ihrer subjektiven Repräsentation 

in den Sinndeutungs- und Sinnsetzungakten der Akteure; und zum Dritten
geht es um die Verdrängung des Ökonomischen dahingehend, dass die 

Möglichkeit der Zugehörigkeit eines Akteurs zu einem Feld und die wahr-

scheinliche Position innerhalb des Feldes an die Herkunftsposition im 
strukturhomolog arrangierten sozialen Raum zurückgebunden und somit 

eine moderne Transformation des Reproduktionsmodus ascription auch 

gegenüber dem modernen und bildungsvermittelten achievement dominant 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 345 

bleibt, wie Bourdieu es vor allem im Staatsadel herausgearbeitet hat (vgl. 

Kap. 4.2). 

Mit Blick auf das Feld der Religion, wie es Bourdieu zunächst in Aus-
einandersetzung mit Webers Religionssoziologie konstruiert (vgl. Kap. 

3.5), findet sich vor allem eine Verdrängung der Ökonomie der Konkur-

renzbeziehungen zwischen den Protagonisten des Feldes: Priestern, Pro-
pheten und Zauberern. Das Besondere des religiösen Feldes sowie auch 

des politischen und juristischen liegt ja unter anderem darin, dass die pro-

fessionellen Akteure und ihre Praktiken relativ unmittelbar vom interes-
sierten Laienpublikum abhängig sind und durch dieses sanktioniert werden 

(z.B. durch Abwendung). Das spezifische symbolische Kapital wird inner-

halb des religiösen Feldes in Abhängigkeit des Erfolgs der jeweiligen 
Heilsbotschaft beim Laienpublikum und der dann möglichen Institutionali-

sierung einer Orthodoxie bestimmt, die wiederum nötig ist, damit sich eine 

entsprechende Häresie herausbilden kann. Diese Ökonomie der Konkur-
renzbeziehungen um religiöses Kapital wird zunächst durch die Heilsbot-

schaften selbst verdrängt, die nach den religiösen Regeln der Heilsverspre-

chen inhaltlich mit Blick auf Transzendenzbewältigung ausgerichtet sein 
müssen. Damit einher geht die von Bourdieu betonte Funktion des religiö-

sen Feldes, die Herrschaftsverhältnisse der sozial ungleich strukturierten 

sozialen Welt insgesamt zu legitimieren. Die Erfüllung dieser Funktion ist 
dann als Effekt der Justierung der professionellen Akteure und der interes-

sierten Laien zu denken. Mit Blick auf moderne Gesellschaften erweitert 

sich die Konkurrenzbeziehung um die Durchsetzung einer Heilsbotschaft 
als legitimer Weltsicht auf feldexterne Akteure wie zum Beispiel Intellek-

tuelle (Psychoanalyse, Soziologie), aber auch Experten der Lebensbera-

tung und die pseudowissenschaftliche Ratgeberliteraturen sind hier als 
Konkurrenzen möglich. 

In einer zweiten Form findet sich – vor allem mit Blick auf die späte-

ren gemeinsam mit Monique de Saint-Martin durchgeführten Studien zum 
Episkopat – die Verdrängung der Ökonomie als Verdrängung der ökono-

misch ökonomischen Möglichkeitsbedingungen kirchlicher Organisatio-

nen, die vergleichbar wie ein Wirtschaftsunternehmen funktionieren, diese 
finanzökonomische Dimension dann aber wieder durch religiöse Semanti-

ken verleugnen. So veranschaulicht Bourdieu die doppelte Wahrheit des 

religiösen Feldes einerseits als religiöse und andererseits als ökonomische 
Wahrheit anhand von Begriffspaaren, wie Apostolat/Marketing, Gläubige/ 

Kundschaft, Gottesdienst/Lohnarbeit usw. (vgl. Bourdieu 1998b: 188). 

Die dritte Form der Verdrängung hängt mit der Justierung des religiö-
sen Feldes und des Feldes der interessierten Laien zusammen, die homolo-

ge Strukturen aufweisen und dies zum einen im Hinblick darauf, dass Lai-

en und Professionelle vergleichbare Positionen in entweder dem Konsum-
feld oder dem religiösen Feld inne haben, was sich in der Anpassung der 

legitimierenden Heilsbotschaften an die komplementär entstehenden Erlö-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sungsinteressen ausdrückt. Die Justierung des religiösen Feldes mit dem 

entsprechenden Konsumentenfeld kann dann weiter an die Herkunftsposi-

tionen der professionellen religiösen Akteure im sozialen Raum rückge-
bunden werden, die zu den Positionen homolog sind, die die jeweiligen 

Konsumenten einnehmen. So ist das religiöse Feld durch zwei Rekrutie-

rungsmodi des professionellen Nachwuchses bestimmt: Die Oblaten wer-
den in frühester Kindheit in die Kirche eingebunden und entstammen länd-

lichen und armen Gegenden Frankreichs, während die Erben erst später 

aus den Klassen des mittleren Bürgertums mit schon entsprechender Aus-
bildung rekrutiert werden. Erben haben daher gewissermaßen von Haus 

aus mehr Distanz zu der Institution Kirche als Oblaten. 

Dies interessiert nun im Rückblick auf diese Arbeit, weil es ein mar-
kantes Charakteristikum all der relativ autonomen sozialen Felder zu sein 

scheint, die konstitutiv auf Öffentlichkeit angewiesen sind. Die Reproduk-

tion und Transformation durch entweder konservative oder progressive 
Strategien mit Blick auf sich wandelnde Ansprüche und Interessen im Feld 

der Laien kann durch die Reproduktionsmodi verständlich gemacht und 

erklärt werden. Oblaten tendieren zum feldinternen Konservatismus, wäh-
rend Erben stärker in Transformationen der Regeln des Feldes eingebun-

den sind. So lassen sich nicht nur die unterschiedlichen Akteure eines Fel-

des auf die verteilten Strategien beziehen, sondern es lassen sich zudem 
Phänomene verstehen, in denen eine Steigerung der Eigenlogik eines Fel-

des durchgesetzt wird, die gegenüber der Öffentlichkeit von Konsumenten 

ignorant erscheint. 
Dies ist vor allem für das politische Feld offensichtlich, in dessen Ana-

lyse Bourdieu betont, dass gerade diejenigen Parteien, deren potenzielle 

Wähler am unteren Ende des sozialen Raumes anzusiedeln sind und die 
vergleichsweise wenig Bildung und auch Macht im sozialen Raum haben, 

dazu tendieren, ihre politischen Praktiken immer mehr auf eigene politi-

sche Interessen einzustellen und damit von den Interessen der Wähler ab-
zukoppeln (vgl. Kap. 4.4.2). Diese dritte Form der Verdrängung des Feldes 

wird dann gleichermaßen an die Herkunftspositionen im sozialen Raum 

zurückgebunden, die dazu geführt haben, dass Politiker der Arbeiterpartei-
en oder des linken Spektrums tendenziell eher Klassen entstammen, die re-

lational über wenig kulturelles und ökonomisches Kapital verfügen und 

die deshalb auch ihre ganze Karriere dem politischen Feld im Allgemeinen 
und ihrer jeweiligen Partei im Speziellen verdanken. In diesem Sinne sind 

sie ebenso als Oblaten zu verstehen, wie die eigentlichen Oblaten des reli-

giösen Feldes. Der Bezug des Feldes auf den sozialen Raum insgesamt 
und auf die korrespondierenden Konsumentenfelder schärft im Rahmen 

von Bourdieus Theorie den Blick für Brüche und Unterschiede zwischen 

den Protagonisten und erlaubt so eine differenzierte Analyse der Struktur-
zusammenhänge sozialer Praktiken, die ein starkes Potenzial für das Ver-

stehen und Erklären dieser Praktiken bereitstellt, indem jeweils Motiva-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 347 

tionszusammenhänge konstruiert werden, die letztlich typische Entwick-

lungsverläufe wahrscheinlich und andere unwahrscheinlich erscheinen las-

sen. Etwas vorsichtig formuliert, da dies mit empirischer Arbeit belegt 
werden müsste, kann man die These aufstellen, dass Bourdieus Theorie 

der Felder gerade an dieser Stelle analytische Vorzüge gegenüber den be-

sprochenen alternativen differenzierungstheoretischen Ansätzen hat. Ge-
genüber einer weberianischen Differenzierungstheorie ohne Gesellschaft 

dadurch, dass eine Strukturtheorie vorliegt, die die Analyse anleiten kann; 

gegenüber einer parsonianischen Differenzierungstheorie dadurch, dass 
nicht teleologisch mit theoretisch verewigten Funktionserfordernissen und 

Anpassungsbestrebungen argumentiert, sondern historisch genetisch kons-

truiert wird; gegenüber einer Luhmann’schen Variante, da einerseits ein 
sozialtheoretisch konkret gemachter Bezug auf Akteure Anlässe für die 

Veränderung sozialer Strukturen verdeutlicht und weil andererseits auch 

die Erwartungen an professionelle Akteure und die komplementären Kon-
sumentenrollen in ihrer Passung und Abweichung systematisch herausge-

arbeitet werden können.5

Um für das politische Feld die umgekehrte Reihenfolge beizubehalten, 
kommt nun die zweite Form der Verdrängung des Ökonomischen im poli-

tischen Feld zur Sprache. Im Fall des politischen Feldes erschien die Ver-

drängung der spezifischen symbolischen Ökonomie der Politik geradezu 
offensichtlich, da die Problematik, Eigeninteressen statt Allgemeininteres-

sen zu verfolgen, durch die Medien als eine Art Dauerskandal der Öffent-

lichkeit zugänglich gemacht wird. Dass die Verfolgung von Eigeninteres-
sen nach politischer Macht letztlich mit den Allgemeininteressen konzer-

tiert ist, führt Bourdieu erneut auf die Herkunftsposition der Politiker im 

sozialen Raum zurück, deren Habitus und deren Stellung mit ihrer jeweili-
gen potenziellen Wählerschaft im Feld der Konsumenten erneut strukturell 

homolog konstruiert werden. 

Die erste Form der Verdrängung kommt dann wie in allen anderen kul-
turellen und symbolisch definierten Feldern in einer Verleugnung der öko-

nomisch ökonomischen Grundlagen und Möglichkeitsbedingungen des 

Feldes zum Ausdruck. So dürfen politische Ämter genausowenig käuflich 
sein, wie eine finanzökonomisch bestimmbare soziale Position oder auch 

Ausbildung notwendige Bedingung zur Erreichung eines politischen Am-

tes sein dürfen. Dass aber dennoch – und dies gerade im bildungselitären 
Frankreich – die Herkunft mit Blick auf Ausbildungsmöglichkeiten einer 

5 Dass diese These systematisch und umfangreich erforscht werden müsste, 
soll an dieser Stelle hervorgehoben werden. Um die Annahme abschließend 
zu beantworten, müssten die genannten Theorien jeweils auf einen ‚identi-
schen‘ empirischen Gegenstandsbereich angewandt und dann miteinander 
verglichen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sublimierten Form der ascription folgt, bleibt in Bourdieus Analysen deut-

lich.6

Im Verbund mit dem politischen Feld ist bei Bourdieu das journalisti-
sche Feld zu diskutieren (vgl. Kap. 4.5), da Bourdieu Journalisten auf-

grund ihrer privilegierten Position, symbolische Macht auszuüben, selbst 

als politischen Akteur einführt. Da dies allerdings dazu führt, dass zwi-
schen den Akteuren des politischen und des journalistischen Feldes nicht 

stringent unterschieden werden kann und dass letztlich auch Probleme bei 

der Konstruktion der Differenz der beiden Felder auftreten, scheint diese 
Verkopplung theoretisch und empirisch nicht sonderlich fruchtbar zu sein. 

Deshalb habe ich zu zeigen versucht, dass das journalistische Feld im 

Rahmen von Bourdieus differenzierungstheoretischer Konstruktion der 
Moderne als autonomes Feld zu begreifen ist, das sich durch eine besonde-

re Position im Feld der Macht auszeichnet, die zwischen ökonomischen 

und kulturellen Feldern anzusiedeln ist und auf eine gegenüber der politi-
schen Praxis autonome Weise symbolische Gewalt ausübt. Es ist gerade 

die Zwitterstellung zwischen einer kulturellen Logik, die sich am journa-

listischen Ethos bemerkbar macht, und der finanzökonomischen Logik, die 
sich an der Einschaltquotenmentalität bemerkbar macht, die das journalis-

tische Feld auszeichnen. Die Extreme des Feldes der Macht sind somit im 

journalistischen Feld miteinander verknüpft und verbinden sich zudem mit 
einem konstitutiven Bezug auf die Öffentlichkeit und die vermeintlich 

unmittelbare Sanktion durch das Publikum. Gerade durch den nahezu un-

mittelbaren Bezug zum Publikum und durch den politischen Journalismus, 
der im Selbstverständnis des Feldes und des journalistischen Ethos den 

Hintergrund politischer Meinungsbildung liefert, und gerade nicht eine 

Plattform für die Ausübung symbolischer Macht der Parteienpolitik sein 
möchte, ist das journalistische Feld aber in modernen Gesellschaften dazu 

prädestiniert, für Interessen des politischen Feldes eingespannt zu werden. 

Aber auch hier zeigt sich die relative Autonomie des Feldes in der Über-
setzung politischer Interessen in den journalistischen Ethos und die Ein-

schaltquotenmentalität, die eine Verknüpfung nicht nur politischer, son-

dern auch kultureller Logiken mit finanzökonomischen Interessen her-
stellt. Dies zeigt sich vor allem auch darin, dass vermittelt durch die Ein-

schaltquotenmentalität weltweit eine Art US-amerikanische Medienkultur 

durchgesetzt wird. 
Im Rückblick auf die Diskussion der Feldtheorie im Kontext des diffe-

renzierungstheoretischen Diskurses kann dann betont werden, dass gerade 

diese Einsicht die Feldtheorie über die Grenzen nationalstaatlicher Gesell-
schaftsmodelle hinausverweist, ohne dass damit aber schon ein Modell 

globaler sozialer Zusammenhänge konstruiert ist. Dabei können solche 

6 Dass dies für andere Nationalstaaten durchaus anders gewichtet sein kann, 
wäre dann für die Empirie erneut ein Prüfstein der Leistungsfähigkeit der 
Theorie sozialer Felder. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 349 

letztinstanzlich ökonomischen Ansprüche gerade im journalistischen Feld 

auf Kultur übertragen werden, da hier weitgehend Sanktionsmechanismen 

fehlen, wie sie zum Beispiel in den kulturellen Feldern gerade dadurch er-
zeugt werden, dass das Publikum weitgehend – zumindest am autonomen 

Pol des Feldes – durch andere professionelle Akteure des Feldes gebildet 

wird. Die Verdrängungen des Ökonomischen finden sich im journalisti-
schen Feld nun wieder in vergleichbarer Weise wie in den anderen Fel-

dern, die auf die feldexterne Öffentlichkeit verwiesen sind. Allerdings fin-

det sich schon mit Blick auf die erste Form eine Besonderheit, da das Feld 
des Journalismus als Teil des Feldes der Massenmedien zu konstruieren ist 

und dieses mittlerweile zu großen Teilen nicht öffentlich-rechtlich, son-

dern privatwirtschaftlich getragen wird. Die ökonomischen Bedingungen 
der Möglichkeit von Journalismus sind also mehr als deutlich, genauso wie 

die Einschaltquotenmentalität beständig durch die Medien selbst kommu-

niziert wird. Dennoch bleibt der journalistische Ethos verbindlich, wenn 
seriöse Berichterstattungen produziert und gesendet werden; und er dient 

dazu, die ökonomischen Bedingtheiten zumindest in Hinsicht auf den be-

treffenden Beitrag zu verdrängen. Als eine strukturelle Verdrängung könn-
ten zudem für die Bundesrepublik die Pressefreiheit angeführt werden 

oder für andere Staaten entsprechende Äquivalente.  

Die zweite Form der Verdrängungen ist der in letztlich allen anderen 
Feldern äquivalent, da auch im Feld des Journalismus und der Massenme-

dien die Logik der Praxis insofern doppelbödig ist, als sie objektiv durch 

einen Konkurrenzkampf bestimmt wird, der aber subjektiv und das heißt 
auch: in der Selbstbeschreibung des Feldes verdrängt wird. Erneut ist hier-

bei auf das journalistische Ethos zu verweisen, das die Berichte in Form 

und Inhalt nicht mit der Konkurrenz zu anderen Berichten, Journalisten, 
Medien usw. begründen kann, sondern durch die Regeln der journalisti-

schen Praxis. Diese allerdings ist nochmals doppelbödig, da die sich seriös 

gebende und auch im Rahmen der journalistischen Praxis tatsächliche se-
riöse Arbeit Selektionskriterien (Omnibusmeldungen; Außeralltägliches 

usw.) folgt, die ebenfalls verdrängt werden. 

Die dritte Form muss mit Blick auf Bourdieus kurze Analysen des 
journalistischen Feldes dann als These eingefügt werden, da Bourdieu m. 

W. für dieses Feld keine Untersuchung zur strukturellen Homologie mit 

dem Konsumentenfeld vorgelegt hat. Es lässt sich aber doch begründet 
vermuten, dass das journalistische Feld hier keine Ausnahme bildet, wenn 

man die Bipolarität von ‚Qualitätsjournalismus‘ auf der einen und Boule-

vardpresse auf der anderen Seite bedenkt und mit dem Konsumentenver-
halten unterschiedlicher sozialer Klassen in Verbindung bringt.7

Ist im journalistischen Feld die stärkste Verknüpfung von kulturellen 

und finanzökonomischen Logiken gegeben und kommt dort innerhalb ei-

7 Letztlich kann diese Frage aber nur ein empirisches Problem bezeichnen und 
auch nur auf diesem Wege gelöst werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

nes eigentlich kulturellen Feldes, das einer Form symbolischer Ökonomie 

folgt, die ökonomische Ökonomie auch gegenüber dem politischen und 

dem juristischen Feld am wenigsten gehindert zum Ausdruck, so bildet das 
Feld der Ökonomie als rechtspoliges Extrem des Feldes der Macht die 

reinste Verkörperung der ökonomischem Ökonomie (vgl. Kap. 4.6). Zu-

dem schien zu Beginn dieser Arbeit in der Konstruktion der ökonomischen 
Ökonomie ein besonderer Prüfstein zu bestehen, weil die allgemeine The-

orie der Praxis nicht nur mit der methodologisch zu lesenden Differenz 

von Theorie und Praxis beginnt, sondern vor allem auch mit der These, 
dass alle sozialen Praxisfelder mit einer allgemeinen Ökonomie zu kons-

truieren sind und dass die ökonomische Ökonomie wiederum nur ein Son-

derfall der Ökonomie sozialer Praktiken ist. Dieser Sonderfall der moder-
nen, rational kalkulierenden Ökonomie aber diente Bourdieu von den Stu-

dien zur Kabylei an als Kontrastfolie zur Konstruktion der symbolischen 

Ökonomie, die gemäß ihrer Logik das Gegenteil der ökonomischen Öko-
nomie bildet. Die Frage, die sich vor dem Hintergrund dieser Ausgangssi-

tuation stellte, war, wie Bourdieu sein methodisches Verfahren des kon-

trastierenden Vergleichs sozialer Praktiken mit der Logik der Ökonomie 
am Beispiel der Ökonomie selbst durchhalten kann, ohne auf für seine 

Theorie dann triviale Aussagen zu verfallen, wie der, dass im Feld der -

Ökonomie schlicht die reine Ökonomie mit allen dazu gehörigen habituel-
len und institutionellen Mechanismen radikal durchgesetzt ist und dass ge-

nau dies ihr Charakteristikum als relativ autonomes Feld der differenzier-

ten modernen Gesellschaft ist. An manchen Stellen seiner Texte neigt 
Bourdieu genau zu einer solchen Position; so etwa, wenn er, wie im Ein-

gang dieses Kapitels zitiert, davon spricht, dass in der ökonomischen Öko-

nomie die Logik zur Geltung kommt, die schon immer auch den symboli-
schen Ökonomien zugrunde lag (vgl. Bourdieu 2001b: 30; auch: Bourdieu 

1987: 222). 

Bourdieu hat allerdings früh erkannt, dass die moderne Ökonomie in 
Hinsicht der ihr entsprechenden Habitus alles andere als eine jeder sozia-

len Praxis zugrunde liegende Logik ist, sondern ein Resultat historischer 

Entwicklung, dessen objektive Strukturen zunächst ‚angepasste‘ subjektive 
Dispositionen hervorbringen müssen. Genau dies war ja die frühe Er-

kenntnis im Rahmen der Analyse des Aufeinandertreffens der modernen 

kapitalistischen Ökonomie Frankreichs mit den ihr entsprechenden öko-
nomisch rational kalkulierenden Habitus auf der einen und der symboli-

schen Ökonomie der Kabylen auf der anderen Seite, in der alle kapitalisti-

schen Erwartungen an kalkulierende Rationalität und Berechnung derart 
tabuisiert waren, „daß der Zugang zu den elementaren ökonomischen Ver-

haltensweisen (Sparen, Kredit, Familienplanung etc) sich keineswegs von 

selbst versteht und daß der ‚rational‘ genannte ökonomische Akteur das 
Produkt ganz besonderer historischer Umstände ist“ (Bourdieu 2001a: 7). 

Problematisch ist dann aber, worin die Doppelbödigkeit des ökonomischen 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 351 

Feldes liegt, wenn doch seine Ökonomie offen zu Tage liegt? Welches 

sind die Spielregeln, die auf dem Spiel stehen und die Grenzen des Feldes 

historisch variabel definieren? Grenzkämpfe fasst Bourdieu im ökonomi-
schen Feld vor allem als die Erweiterung oder Verengung von Marktseg-

menten, an denen Unternehmen beteiligt sind. Fraglich wurde aber, ob die-

se Form der Grenzkämpfe mit den Grenzkämpfen kultureller Felder iden-
tisch sind, in denen es ja um eine Neudefinition des gesamten Regelwerkes 

gehen kann, das zum Beispiel definiert, ob jemand ein Künstler, Wissen-

schaftler, Musiker, Schriftsteller etc. ist oder nicht. Ich hatte deshalb vor-
geschlagen, unterschiedliche Typen von Grenzkämpfen für verschiedene 

Felder zu unterscheiden: Einerseits Felder, in denen Grenzen durch legiti-

mierende Definitionen festgelegt werden, die einen geringen Institutionali-
sierungsgrad aufweisen; und andererseits Felder, die ihre Grenzen stark 

institutionalisieren, wie die wirtschaftlichen Akteure mit Blick auf die ent-

sprechenden Märkte. Die ökonomische Praxis ist dabei maßgeblich eine 
durch Geld vermittelte Praxis, die an den Preisen orientiert ist, die im Ver-

ständnis der von Bourdieu kritisierten Wirtschaftswissenschaften auf dem 

jeweiligen Markt durch Angebots- und Nachfrage-Logiken entstanden 
sind. Bourdieu hinterfragt aber nun die grundlegenden Prämissen der wirt-

schaftswissenschaftlichen Konstruktion des Marktgeschehens, die auf den 

ahistorischen Annahmen des rationalen Akteurs einerseits und dem 
Gleichgewichtsmodell des Marktes andererseits aufruhen. Wie zurzeit in 

den Diskursen einer sogenannten Postautistischen Wirtschaftswissenschaft

(vgl. Dürmeier et al. 2006) gegen die Dominanz der neoklassischen Mo-
delle eingefordert wird, die kontrafaktischen Prämissen zugunsten einer 

empiriegesättigten Begriffsbildung aufzugeben, so kritisiert deutlich früher 

auch Bourdieu, dass sich hinter den beiden Säulen der Wirtschaftswissen-
schaften weniger wissenschaftlich angemessene Annahmen verbergen, als 

vielmehr eine wirtschaftspolitische Ideologie in wissenschaftlichem Ge-

wand. Claus Peter Ortlieb schreibt kürzlich aus der Perspektive des Ma-
thematikers, aber in vergleichbarer kritischer Stoßrichtung: 

„Die angeblich ‚ideologiefreie Methodik‘ erweist sich so als das direkte Gegen-

teil: Eine Harmonielehre des Marktes wird gegen alle Krisenerscheinungen der 

kapitalistischen Produktions- und Wirtschaftsweise zum Dogma erhoben und an-

schließend in mathematische Form gegossen, wobei die Mathematik aber nicht – 

wie in den Naturwissenschaften – als Erkenntnisinstrument, sondern als eine Art 

Trickspiegel dient, um dem geneigten Publikum vorzugaukeln, hier würde Wis-

senschaft betrieben. Die weitergehend umstrittene Frage, welche Relevanz Ma-

thematik und mathematische Modellierung in der Gesellschaftswissenschaft

überhaupt haben kann, ist davon nicht berührt. Sie lässt sich am Beispiel der Neo-

klassik nämlich gar nicht sinnvoll erörtern, denn dazu müsste dort Modellbildung 

in methodisch sauberer Form erst einmal betrieben werden.“ (Ortlieb 2006: 59f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Für Bourdieu sind die im Zitat genannten Krisenerscheinungen und allge-

mein die Abweichungen vom Gleichgewichts- und Rationalitätsmodell der 

Wirtschaftswissenschaften nicht nur ein Hinweis darauf, dass möglicher-
weise unzureichende Prämissen zur Grundlage der Modellbildung ge-

nommen werden und dass im Fall der Wirtschaftswissenschaft paradigma-

tisch die Logik der Dinge mit den Dingen der Logik verwechselt wird, 
sondern auch eine Aufforderung, ein alternatives und dem Gegenstandsbe-

reich angemesseneres Modell zu konstruieren. Den Prüfstein der Kons-

truktion des Feldes der Ökonomie bewältigt Bourdieu dann dahingehend, 
dass er sein methodisches Programm der Kontrastierung zweier Typen von 

Ökonomien auch im Fall der ökonomischen Ökonomie durchhalten kann, 

nur unter umgekehrten ‚Vorzeichen‘. Nicht die ökonomische Ökonomie 
wird im Feld der Ökonomie verdrängt, sondern eine Form symbolischer 

Ökonomie, die, genau wie in kulturellen Feldern, eine bestimmte Welt-

sicht und Beschreibung der feldspezifischen Praxis legitimiert und damit 
auch naturalisiert. Das ökonomische Feld erscheint dabei zunächst überra-

schend abhängig von wirtschaftspolitischen Entscheidungen, die die not-

wendige Infrastruktur letztlich auch für die von Bourdieu in den intellek-
tuellen Schriften kritisierte neoliberalistische Sachzwanglogik des globa-

len Feldes der Finanzmärkte bereitstellen. Verdrängt wird damit auch die 

historische Genese einer besonderen Wirtschaftsform und der ihr entspre-
chenden Wirtschaftstheorie, weshalb Bourdieu dafür plädiert, die Wirt-

schaftswissenschaft als historische Wissenschaft neu zu begründen. Die 

erste Form der Verdrängung muss also für das Feld der Ökonomie umge-
kehrt als Verdrängung der kulturellen Ökonomie aus dem Feld bestimmt 

werden. Dies im Verständnis der historischen Autonomisierung des Feldes 

der Ökonomie. Die zweite Form betrifft dann die Verdrängung der kultu-
rellen und damit historisch-arbiträren (ideologisch-politischen) Möglich-

keitsbedingungen moderner Ökonomie durch die ahistorischen Prämissen 

der neoklassischen Wirtschaftstheorie, die aber dennoch für die Aktualisie-
rung ökonomischer Praxis in ihrer verdrängten und damit dennoch wirk-

samen Form genauso notwendig sind, wie in anderen Feldern die Verdrän-

gung der spezifischen Knappheitsbedingungen und daraus resultierende 
Interessen. Mit Blick auf das Feld der Macht ist das Feld der Ökonomie 

trotz seiner Abhängigkeit von den administrativen Feldern dennoch das 

herrschende Feld, da letztinstanzlich jedes andere Feld auf ökonomischen 
Bedingungen fußt. Die Abhängigkeit von politischer und juristischer Pra-

xis ist für Bourdieu zugleich ein Hinweis auf Regulierungsmöglichkeiten 

des wirtschaftlichen Geschehens auch auf globaler Ebene. Die Kritik am 
Neoliberalismus ist schließlich vor allem eine Kritik an einer weltweit lan-

cierten Wirtschaftspolitik, die, so dann die intellektuelle Hoffnung, durch 

transnationale, aber nationalstaatsähnliche Institutionen gebändigt werden 
könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 353 

Die dritte Form der Verdrängung findet sich in Hinsicht auf die Analy-

se der Unternehmen und Unternehmer im Feld, die Bourdieu als price-

setters analysiert. Die Preise entstehen demnach nicht aufgrund der invisi-
ble hand, sondern – zumindest auch – aufgrund gezielt kalkulierter Preis-

setzungen durch Unternehmen und Unternehmer. Die Art und Weise, in 

der Unternehmen sich an den verschiedenen Märkten beteiligen und auch 
wie sie unternehmensintern als Felder konstruiert werden können, ist dann 

erneut an die Herkunftspositionen im sozialen Raum und die entsprechen-

den Habitus zurück zu binden. 
Wenn man nun nochmals die Verdrängungen in kulturellen Feldern 

beobachtet, dann wechselt man zu der dem Feld der Ökonomie entgegen-

gesetzten Logik sozialer Praktiken; dies zumindest im Hinblick auf das 
jeweilige Selbstverständnis und die Verdrängung der im ökonomischen 

Feld dominanten Orientierung an Eigeninteressen und Kalkulation. Diese 

entgegengesetzte Logik findet sich im Selbstverständnis der Felder zwar 
auch im Falle der Religion oder der Politik oder des auf letzte Werte set-

zenden Rechts, aber im Unterschied zu diesen Feldern findet sich im Falle 

‚eigentlich‘ kultureller Felder kein vergleichbar unmittelbarer Bezug zu 
einem feldexternen Publikum und dessen Sanktionsmacht, das dann den 

Großteil des Konsumtionsfeldes bildet. Kulturelle Felder zeichnen sich ge-

rade dadurch aus, dass sie an ihrem autonomen Pol nahezu ausschließlich 
Akteure des Feldes selbst als Publikum hervorbringen. Eine weitere Be-

sonderheit kultureller Felder liegt für Bourdieu offenbar darin, dass sie 

sich untereinander stärker ähneln als die anderen Felder des Feldes der 
Macht. So hat er in den Regeln der Kunst explizit darauf aufmerksam ge-

macht, dass die Analysen zum literarischen Feld unproblematisch auf Wis-

senschaft, Malerei, Musik etc. übertragen werden könnten (vgl. Bourdieu 
1999: 341). Der Bruch mit dem Laienpublikum am autonomen Pol des 

Feldes führt dazu, dass kulturelle Felder sich einerseits stärker vom sens 

commun abkoppeln, um ihrer Autonomie gerecht zu werden, und dass sie 
andererseits vor allem stärker legitimierungsbedürftig bleiben, da sie öko-

nomisch abhängig bleiben und dennoch in weiten Teilen nicht für allge-

meine und allgemein einsichtige und verständliche Interessen kulturelle 
Produkte erzeugen. Eine Besonderheit, die gegenwärtig vor allem im Zuge 

der Ökonomisierung kultureller Praktiken, zum Teil vermittelt durch den 

massenmedialen ‚Intrusionseffekt‘, offensichtlich wird. Belohnt, also fi-
nanziert, werden dann vor allem kulturelle Erzeugnisse, die sinnhaft auf 

feldexterne Anforderungen bezogen werden können. 

Dies ist der Einsatzort für Bourdieus mahnende Kritik an Kulturpoliti-
ken, die darauf hinauslaufen, die Autonomie von Kultur zu untergraben 

und damit Gefahr laufen, historische Errungenschaften aufzulösen. Für 

kulturelle Produkte scheint es allerdings durchaus vorteilhaft, einer auto-
nomen Logik zu folgen, die gerade nicht jedermann zugänglich ist und ei-

ne mehr oder minder standardisierte und fundierte Ausbildung erfordert. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Gerade für Wissenschaften und insbesondere die Sozialwissenschaften 

fordert Bourdieu, die Einstiegshürden in das jeweilige Feld zu erhöhen, 

damit externe, vor allem politisch-ideologische Inhalte nicht in die sozial-
wissenschaftliche Forschung eindringen können (vgl. Bourdieu 1998o). 

Dies ist für ihn neben der Erkenntnis, dass der Sozialwissenschaftler selbst 

immer Teil seines Gegenstandsbereichs ist, der Grund dafür, dass Soziolo-
gie konstitutiv reflexiv auf sich selbst angewendet werden muss, um in ei-

ner Art Optimierungsprogramm feldinterne und auch feldexterne Einflüsse 

auf die eigentlich wissenschaftliche Praxis erkennen und besser kontrollie-
ren zu können. Soziologie dient mithin auch der Selbstaufklärung und wird 

damit zu einem ‚gesamtgesellschaftlichen‘ Aufklärungsprojekt, das darauf 

ausgelegt ist, die sozialen Mechanismen herauszuarbeiten, die eine beson-
dere Weltsicht oder eine Konstellation von Weltsichten durchsetzen, die 

für verschiedene Felder moderner Gesellschaften typisch und die durch 

symbolische Gewalt naturalisiert sind. In diesem Sinne ist Bourdieus So-
ziologie eine Soziologie der Kontingenz der sozialen Welt. 

Die Formen der Verdrängungen des Ökonomischen lassen sich in kul-

turellen Feldern geradezu prototypisch beobachten, da diese Felder das 
genaue Gegenteil der ökonomischen Ökonomie bilden. Die erste Form der 

Verdrängung des ökonomisch Ökonomischen besteht in einer kompletten 

Negierung der Logik des Feldes der Ökonomie. „Wer gewinnt, verliert“ 
formuliert Bourdieu pointiert, um dies am Beispiel des Selbstverständnis-

ses der Felder und der Akteure zu verdeutlichen. Das Ökonomische wird 

mithin nicht nur historisch verdrängt, wie durch die Emanzipation von ver-
schiedenen Formen des Mäzenatentums, sondern auch durch die positive 

Sanktionierung der diametral entgegengesetzten Orientierung sozialer 

Praktiken. Auch die zweite Form der Verdrängung wird an dem zitierten 
Motto deutlich, denn die Verfolgung noch der spezifischen kulturellen In-

teressen nach Anerkennung im Feld zur Verbesserung oder Konservierung 

der Position des Akteurs wird durch die Tabuisierung von Interessenorien-
tierung verdrängt. Kultur betreibt man aus Leidenschaft an der Sache (vgl. 

Kap. 3.8), in der man aufzugehen hat. In einer paradoxen Formulierung ist 

es das Interesse an der Interesselosigkeit, das in kulturellen Feldern er-
zeugt und zugleich im Selbstverständnis verdrängt wird.  

Als dritte Form bleibt der Rückbezug der Akteure des Feldes auf den 

sozialen Raum. Auch in den kulturellen Feldern entscheidet die Her-
kunftsposition der späteren Kulturproduzenten, der Künstler, Literaten, 

Maler etc. maßgeblich über deren Position im Feld zu einem bestimmten 

historischen Zeitpunkt und damit auch über ihre Positionierungen, also die 
kulturellen Produkte, wobei diese der Brechung durch die autonome Logik 

des Feldes unterliegen. Damit geht auch die strukturelle Homologie des 

Feldes mit dem Konsumtionsfeld einher. Die Positionen und Positionie-
rungen im Feld sind homolog zu den Konsumerwartungen des Laienpubli-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 355 

kums außerhalb und des ‚Fachpublikums‘ innerhalb des Feldes struktu-

riert.

7.2 Dif ferenzierung verdrängter Ökonomien:  
Perspekt iven 

Mit Bourdieu moderne Gesellschaft differenzierungstheoretisch zu kons-
truieren bedeutet, die Differenzierung verdrängter Ökonomien zu beobach-

ten. So kann man formulieren, nachdem im Rahmen dieser Arbeit die 

Theorie sozialer Felder in den Kontext des differenzierungstheoretischen 
Diskurses gestellt worden ist. Die Verdrängungen als konstitutives Mo-

ment des Funktionierens sozialer Praxis insgesamt und dann für moderne 

soziale Felder spezifiziert herauszuarbeiten, erscheint zugleich als der ei-
genständige Beitrag, den Bourdieu vor allem für den Einzelfall Frankreich 

empirisch geliefert hat und der für andere Staaten und soziale Formatio-

nen, wie transnationale Zusammenhänge, in generalisierender Absicht 
weiter ausgearbeitet werden kann. Diese Besonderheit gegenüber den hier 

zudem besprochenen alternativen Theorien des differenzierungstheoreti-

schen Diskurses ist durch die komparative (Neu-)Kontextualisierung der 
Theorie sozialer Felder gleichermaßen deutlich geworden wie einige be-

griffliche Schwächen und Stärken, die als Potenziale und Limitationen der 

Theorie erscheinen. 
Im Vergleich mit einigen der zentralen Ansätze soziologischer Diffe-

renzierungstheorie ist zunächst aufgefallen, dass Bourdieus Theorie be-

grifflich weniger systematisch und umfassend ausgearbeitet ist als die 
Großtheorien des Faches wie Parsons’ und Luhmanns Systemtheorien oder 

auch Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. Dies ist vor al-

lem Bourdieus methodologischem Verständnis des Verhältnisses von The-
orie und Empirie und der daran orientierten Forschung und Theoriearbeit 

geschuldet. Die Begriffe sind im Hinblick auf konkrete Forschungspro-

bleme erarbeitet und sie sind auch nur soweit ausgearbeitet worden, wie 
dies für die jeweiligen Gegenstandskonstruktionen letztlich notwendig 

geworden ist. Dies konnte vor allem daran beobachtet werden, dass Bour-

dieu mit Habitus, Feld, Kapital die Grundbegriffe seiner Theorie der Pra-
xis systematisch ausgearbeitet hat, die für die Analyse eines jeden soziolo-

gischen Gegenstandes verwendet werden, aber kaum systematische Be-

griffe für soziale Phänomenbereiche bereitstellt, die er noch nicht in den 
Fokus seiner Forschung gestellt hat. Dies hängt sicher damit zusammen, 

dass er sich gegen theoretizistische Arbeitsweisen verwehrt und dement-

sprechend seine Theorie auch kaum mit den Theorieproblemen konfron-
tiert hat, die durch konkurrierende Theorieoptionen aufgeworfen worden 

sind. So konnte mit Blick auf die differenzierungstheoretischen Problem-

bereiche auffallen, dass nahezu keines der Probleme von Bourdieu in der 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Form gestellt worden ist, wie es im differenzierungstheoretischen Diskurs 

sonst üblich ist. Weder das Ganze der Gesellschaft, der vermeintliche und 

anscheinend nur theoretische Widerspruch von Differenzierung und Inte-
gration noch Individualität durch Differenzierung oder Differenzierung 

und Evolution sind im Rahmen der Theorie als eigentliche Probleme zu 

beobachten. Die Kontextualisierung der Theorie der Praxis hat aber er-
bracht, dass dies alles dennoch mit unmittelbarem Bezug zur konkreten 

Forschung bearbeitet wird. Dazu war es erforderlich, eine Metaebene 

gegenüber Bourdieus Theorie einzunehmen und ihre Erträge vor dem Hin-
tergrund einer seiner Theorie gegenüber externen Perspektive zu systema-

tisieren.

Die empirische Begrenzung der Begriffsarbeit ist vor allem im Rah-
men der Thematisierung globaler sozialer Zusammenhänge ins Auge ge-

fallen. Bourdieus Forschungen zur modernen Gesellschaft am zu generali-

sierenden Einzelfall Frankreich sind sowohl aus forschungspragmatischen, 
aber auch aus gegenstandsbezogenen Gründen nationalstaatlich konturiert. 

Ein inhaltlicher Grund dafür ist der kultursoziologische Fluchtpunkt seiner 

Soziologie, die, ausgehend von den Studien zur Kabylei und dem dort 
entwickelten Habitusbegriff, symbolische Gewalt in den Blick rückt, durch 

welche Weltsichten subtil auf kommunikativen Wegen durchgesetzt wer-

den, die die Kontingenz der jeweiligen sozialen Ordnung unkenntlich ma-
chen und sie gleichermaßen reproduzieren wie legitimieren helfen. Ver-

mittelt durch das staatlich regulierte Bildungssystem gerät der Staat als 

Monopolist symbolischer Gewalt dann auch in das Zentrum der soziologi-
schen Analyse. Von den frühen, hier nicht behandelten Studien zum Bil-

dungssystem bis zur für das Feld der Macht wichtigen Untersuchung des 

Staatsadels ist diese Orientierung dominant. Staatlich anerkannte und ver-
gebene Titel und Kompetenzen sind die legitimen Modi, die eine soziale 

Position in Abhängigkeit zur sozialen Herkunftsposition gleichermaßen 

zuteilen, wie die ungleiche Verteilung durch die im Bildungssystem ver-
mittelten Klassifizierungssysteme (oben/unten; schön/hässlich; ernste Kul-

tur/unernste Kultur; begabt/unbegabt etc.) naturalisiert wird. 

Wichtiger für die differenzierungstheoretische Lesart ist jedoch, dass 
der Staat durch die Monopolisierung symbolischer Macht in der Lage ist, 

das Verhältnis der unterschiedlichen Kapitalformen zueinander zu gewich-

ten und dies vor allem mit Blick auf die Wechselkurse untereinander. Der 
Staat steht dadurch als vermittelndes, intermediäres Feld im Zentrum des 

Feldes der Macht. Er vermittelt die Kapitalformen, die in ihrer je spezifi-

schen Ausprägung in den einzelnen kulturellen und nicht-kulturellen Fel-
dern bis hin zum ökonomischen zirkulieren. Diese Dominanz des Staates, 

die Bourdieus gesellschaftstheoretische Analysen in weiten Teilen zu 

staatssoziologischen macht, bringt er in einem der fingierten Interviews 
mit Wacquant auf den Punkt: 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 357 

„Die Konzentration dieser verschiedenen Kapitalsorten – ökonomisch (dank dem 

Steuerwesen), militärisch, kulturell, rechtlich und ganz allgemein symbolisch –, 

die mit der Konstruktion der entsprechenden Felder Hand in Hand geht, hat zur 

Entstehung eines spezifischen und im eigentlichen Sinne staatlichen, durch Ku-

mulierung entstandenen Kapitals geführt, das es dem Staat erlaubt, Macht über 

die verschiedenen Felder und über die verschiedenen besonderen Kapitalsorten 

auszuüben. Diese Art Meta-Kapital [...] macht die eigentliche staatliche Macht 

aus.“ (Bourdieu/Wacquant 1996: 146) 

Problematisch wird dieser Zuschnitt, wenn globale Zusammenhänge, also 
mondialisation oder Weltgesellschaft, in Frage stehen, wie sie vor allem in 

den intellektuellen Beiträgen der 1990er Jahre mit politischem Interesse 

beobachtet worden sind. Die empirische Einengung der Begriffe und auch 
ihr mit dem Habituskonzept vermittelter kultursoziologischer Zuschnitt zur 

Definition eines sozialen Raumes oder Feldes gerät in Probleme, global 

ausgedehnte relativ autonome Felder zu konstruieren, wenn bedacht wird, 
dass soziale Felder immer nur Professionsfelder sind, die aber einen kons-

titutiven Bezug zu einem korrespondierenden Konsumtionsfeld aufweisen. 

Die Justierung der beiden Felder, die Bourdieu durch das Konzept homo-
loger Strukturen erklärt, kann auf globaler Ebene kaum in gleichem Maße 

gedacht werden, wie dies auf nationaler Ebene möglich ist. Dazu wäre 

letztlich eine Justierung auch der Klassifizierungssysteme notwendig, die 
durch die vergleichbaren Herkunftspositionen von Professionellen und 

Konsumenten sowie die Struktureffekte ihrer jeweiligen Positionen im 

Feld einerseits und im sozialen Raum andererseits gleichsam automatisch 
aufeinander abgestimmt werden. Bourdieu bleibt so offenbar an einem 

Kulturbegriff8 haften, wenn es darum geht, soziale Ganzheiten wie Felder 

oder den sozialen Raum insgesamt zu konstruieren, vor allem wenn es um 
die Problematik der Integration solcher Zusammenhänge geht. 

Mit Blick auf Ganzheit und Integration scheint das Habituskonzept al-

so an mancher Stelle überstrapaziert, ohne dass dies allerdings dazu führt, 
dass die Theorie an diesen Stellen wirklich einbrechen würde. Das Pro-

blem der automatischen Justierung der Felder mit ihren Kosumtionsfeldern 

ist letztlich eine empirische Frage, und ich hatte skizziert, in welcher Rich-
tung mit Bourdieu auf Fragen der Globalisierung oder Weltgesellschaft re-

agiert werden kann (vgl. Kap. 6.1 und 6.2). Vor allem die systemtheoreti-

schen Ansätze können an einer vergleichbaren Problemstelle auf das Kon-
zept der symbolisch generalisierten Austausch- (Parsons) bzw. Kommuni-

kationsmedien (Parsons, Luhmann) zurückgreifen. Vergleichbares findet 

sich im Rahmen von Bourdieus Theorie nicht, so dass auch nicht relativ 
unproblematisch die Verknüpfung weltweiter Kommunikationen oder 

Handlungsfolgen unter Absehung von Person und Situation konstruiert 

8 ‚Kulturbegriff‘ meint hier schlicht, dass Bourdieu auf kulturelle Inhalte wie 
dem sens commun und seinen Klassifizierungssystemen rekurriert, um die 
soziale Welt insgesamt zu konstruieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

werden kann. Zumindest nicht in dem Sinne, dass allein dadurch auch die 

entsprechenden Felder reproduziert würden. Zudem lässt sich eine solche 

Verknüpfbarkeit mit den Mitteln seiner Kapitaltheorie, die ja feldspezi-
fisch und damit feldintern konkretisiert werden, für die Konstruktion der 

Abstimmung von Professionsfeld und Konsumtionsfeld nicht ohne weite-

res denken. Die Verknüpfbarkeit innerhalb der Felder, so wurde vermutet, 
setzt Bourdieu als trivial und richtet sein Erkenntnisinteresse auf die je 

spezifische, historisch zu bestimmende Struktur der jeweiligen Felder. 

Und diese Strukturen gehen deutlich darüber hinaus, ‚lediglich‘ die Me-
dien zu benennen, die grundlegend Verknüpfungen sozialer Praktiken er-

möglichen. Sie richten gerade auch durch die zentrale theoretische Stel-

lung des Habituskonzeptes das Augenmerk auf die kulturellen Bedingun-
gen in Form von habitualisierten Dispositionen, die vorauszusetzen sind, 

wenn Praktiken innerhalb der Felder und zwischen den Feldern und den 

korrespondierenden Kosumtionsfeldern reproduziert werden sollen. Die 
Analysen zur Kabylei, die auf die kulturelle Fundierung moderner kapita-

listischer Wirtschaft aufmerksam gemacht haben, haben Bourdieu offenbar 

davor bewahrt, es dabei zu belassen, entweder symbolisch generalisierte 
Kommunikationsmedien oder äquivalente Konstrukte (Institutionen) als 

maßgebliche Prinzipien der Reproduktion bestimmter gesellschaftlicher 

Teilbereiche anzunehmen. 
Die Theorie der Praxis lenkt somit wie keine andere der hier diskutier-

ten Optionen das Augenmerk auf die Relevanz impliziten Wissens für die 

gesellschaftstheoretische Konstruktion der differenzierten Teilbereiche 
moderner Gesellschaft. Eine Ergänzung allerdings um ein den symbolisch 

generalisierten Kommunikationsmedien vergleichbares Konzept hätte für 

die Theorie der Praxis und die Theorie sozialer Felder den Vorteil, auch 
die weitgehend kulturell entkoppelte, vor allem also globale soziale Zu-

sammenhänge, besser konstruieren zu können. Dies betrifft insbesondere 

die Justierung von Professions- und Konsumtionsfeldern, deren strukturel-
le Homologie in globaler Dimension, wie gesagt, durchaus fraglich ist. 

Damit ist ein weiterer Problemzusammenhang verbunden, der noch-

mals den nationalstaatlichen Zuschnitt von Bourdieus Gesellschaftsanalyse 
betrifft und auf eine Weiterarbeit mit Bourdieu über Bourdieu hinaus 

drängt. Nicht nur im Staatsadel hat Bourdieu herausgearbeitet, dass die 

Klassifikationssysteme, die einerseits die naturalisierte Weltsicht der so-
zialen Akteure definieren und die andererseits auch homolog zu den Rela-

tionen des sozialen Raums strukturiert sind, vor allem durch das Bildungs-

system vermittelt werden. Dieses wiederum ist staatlich reguliert, so dass 
letztlich der Staat auch über die Gewalt über die gesellschaftlichen Klassi-

fikationssysteme verfügt. Genau dies ist auch mit der Monopolisierung 

symbolischer Macht durch den Staat gemeint. Auf globaler Ebene wird 
nun fraglich, ob es andere Felder gibt, die mit Blick auf diese Form sym-

bolischer Gewaltausübung die Rolle des Staates substituieren. Man kann 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 359 

einerseits darauf setzen, globale Zusammenhänge wieder in einzelne na-

tionalstaatliche aufzulösen, oder nach funktional äquivalenten Mechanis-

men suchen – und ein möglicher wie auch naheliegender Kandidat ist 
neben den globalen Regierungs- und Nichtregierungsorganisationen, die 

der Neoinstitutionalismus fokussiert (vgl. Meyer 2005; Wobbe 2000), das 

Feld des Journalismus bzw. umfassender: das internationale Feld der Mas-
senmedien. Auch wenn es Schwierigkeiten macht, das Feld des Journalis-

mus als politischen Akteur in speziellem Sinne zu verstehen, wie Bourdieu 

es vorschlägt, ist die Nähe zum politischen Feld mit Blick auf den Öffent-
lichkeitsbezug und auf die auch dadurch konstituierte dominante Position 

zur Ausübung symbolischer Gewalt sehr deutlich. Als Schnittstelle zwi-

schen Politik und öffentlicher Meinung hat Bourdieu das Feld letztlich so 
konstruiert, dass es in beide Richtungen Wirkungen ausüben kann. Für 

globalisierte oder sich globalisierende Zusammenhänge, die als transnatio-

nal begriffen werden, ist dies dann insofern relevant, als zum Beispiel neo-
liberalistische Politiken auch symbolisch legitimiert und durchgesetzt wer-

den müssen; und allein dazu sind Massenmedien nicht nur ein mögliches 

und brauchbares Instrument des politischen Feldes, sondern ein Struktur-
zusammenhang, der durch die Eigenlogik der Einschaltquotenmentalität 

im neoliberalistischen Diskurs angemessene Positionen generiert und da-

durch selbst Anlässe für entsprechende Positionen im politischen Feld 
produziert. Als ein Feld, das wie kein anderes, die beiden Logiken der 

symbolischen und der ökonomischen Ökonomie vereint, löst es dann an 

dieser sublimierten Wirtschaftslogik orientierte Intrusionseffekte aus. 
Dies lässt sich vor dem Hintergrund von Bourdieus Analysen zumin-

dest begründet vermuten und verweist zugleich auf differenzierungstheore-

tische Forschungsprojekte globalisierter sozialer Zusammenhänge, die 
durch Bourdieus Theorie sozialer Felder angeleitet werden können. Nun 

ist das Feld der Massenmedien sicher nicht so pauschal als einziges Substi-

tut staatlicher Regulierung symbolischer Gewalt anzunehmen. So kann 
man mit gleichermaßen hypothetischem Status für weitere Forschungs-

arbeit vermuten, dass auch Teilfelder von Politik, Recht, Religion, Wis-

senschaft oder Kultur dazu beitragen, globale Klassifikationssysteme zu 
etablieren und im Verbund mit anderen Feldern durchzusetzen – dies wür-

de erneut Anschlüsse an die Forschungen des Neoinstitutionalismus nahe 

legen. In Anlehnung an Bourdieus bildungspolitischen Fokus kann hier an 
internationale Vergleichsstudien der jeweiligen Bildungsstandards gedacht 

werden, die letztlich bewirken, dass sowohl die Standards für Bildung an-

geglichen, aber auch bestimmte kulturelle Orientierungen global durchge-
setzt werden. Eine Verknüpfung von mindestens Politik, Wissenschaft und 

Medien ist an solchen Beispielen zu beobachten und zu analysieren. Der 

Gegenstandsbereich globaler Interdependenzen verschiedener international 
organisierter Felder zwingt dann gleichsam dazu, die politisch auf den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Staat enggeführte analytische Perspektive für diesen speziellen Phäno-

menbereich aufzugeben. 

Das heißt nun aber wiederum nicht, dass Bourdieu begrifflich grundle-
gend falsch optiert hätte, wie dies oftmals von systemtheoretischer Seite 

nationalstaatlich verfassten Gesellschaftsbegriffen mit Blick auf globale 

soziale Phänomene vorgehalten wird. Im Fall von Bourdieus Theorie trifft 
diese Kritik schlicht nicht zu, weil er keinen Gesellschaftsbegriff als Ein-

heitsbegriff eingeführt, sondern bei seinen Analysen zunächst den Natio-

nalstaat zum Gegenstand gemacht hat und auf diesen Gegenstand seine 
Analysen und Begriffe ausrichtet. Habitus und Feld sind im Verbund mit 

den Kapitalformen aber grundbegrifflich inhaltsarm und kriterienreich ge-

nug gefasst, um auch inter-, supra- und transnationale Zusammenhänge 
konstruieren zu können. Wie genau dies dann am Ende aussieht, kann eben 

nicht am Anfang ausgemacht sein. Dies ist einer der Gründe, die man vor 

dem Hintergrund von Bourdieus Theorie gegen so kompakte Erklärungs-
prinzipien wie Globalisierung oder Weltgesellschaft anführen kann. So 

plausibel in mancher Hinsicht der analytische Ausgangspunkt ‚Weltgesell-

schaft‘ oder ‚Globalisierung‘ auch ist, so ungeklärt ist er; denn inwiefern 
die beobachtbaren weltweiten sozialen Zusammenhängen tatsächlich für 

regionale Transformationen wirksam sind, ist ja nicht vor einer forschen-

den Kleinarbeit entsprechender Phänomene ausgemacht. Zudem kann ein 
unmittelbarer Zugriff auf die höchste anzunehmende Ebene sozialer Zu-

sammenhänge dazu führen, dass zum Beispiel staatliche Verursachungen 

und dann auch Regulationsmöglichkeiten vorschnell als blinder Fleck pro-
duziert werden. Mit Bourdieu kann gegen Theorien, die einen Einheitsbe-

griff als theoretischen Begriff eng definiert einführen, genauso kritisch die 

Rückbettung in konkrete Forschungsfragen und Forschungsprobleme an-
geführt werden. Und man kann dies mit Bourdieu gegen Theorien verwen-

den, die aus theoretischen Gründen auf einen solchen Einheitsbegriff ins-

gesamt verzichten wollen, ohne dass dadurch ein Erkenntnisgewinn er-
kennbar ist.9

Was Bourdieu der differenzierungstheoretischen Forschung auf den 

Weg gibt, sind konkrete und vielfältig zu bearbeitende Problemstellungen, 
die auf die Differenzierung verdrängter Ökonomien und deren Kopplung 

an legitimierende und damit naturalisierende Weltsichten geknüpft sind, 

die in den jeweiligen Feldern notwendig mit produziert werden, damit die 
Reproduktion wie auch Transformation, kurzum: damit die feldspezifi-

schen Kämpfe stattfinden können. Für die internationale Zirkulation von 

Ideen hat Bourdieu selbst programmatisch in diese Richtung gewiesen und 
dabei die Sozial- und Kulturwissenschaften im Blick gehabt (Bourdieu 

9 Der Versuch von Thomas Schwinn, Differenzierungstheorie ohne Gesell-
schaft zu denken, ist ein Beispiel dafür (vgl. Schwinn 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 361 

2004b: 35ff.).10 Die Fragestellung richtet sich dabei auf den Vergleich na-

tionaler Traditionen in den Wissenschaften, die als gesellschaftliche Be-

dingungen der Ideenzirkulation dazu führen, dass Autoren des jeweils an-
deren Landes sehr verschieden in den je nationalstaatlichen wissenschaft-

lichen Feldern rezipiert werden können. Dies wird darauf zurückgeführt, 

dass die Texte als reine Texte gelesen und damit von ihrem Produktions-
feld entkoppelt rezipiert und interpretiert werden. Die soziologische Feld-

analyse wird dann zu einem Aufklärungsinstrument, das den Transfer wis-

senschaftlicher Ideen dahingehend optimieren kann, dass die gesellschaft-
lichen Bedingungen der eigenen Texte wie auch fremder Texte geborgen 

werden. Da der Sinn und die Funktion von Texten nach Bourdieu glei-

chermaßen durch das Ausgangsfeld wie durch das Aufnahmefeld bestimmt 
werden (vgl. Bourdieu 2004b: 38), kann nur eine internationale Feldanaly-

se der Ideentransfers letztlich in Richtung der „Vereinigung historischer 

Errungenschaften der unterschiedlichen Traditionen“ und damit auch in 
Richtung eines „intellektuellen Universalismus“ (Bourdieu 2004b: 48) 

wirken. Man muss an dieser Stelle nun den Optimismus nicht teilen, der 

mit diesem Aufklärungsprojekt verbunden ist, da die gesellschaftlichen 
Bedingungen ja auch noch durch die je staatlichen Felder im Verbund mit 

derem sozialen Raum gebrochen sind und man es mit einer derart komple-

xen Verschachtelung von Feld- und Habitusvariationen zu tun hat, dass es 
unmöglich wird, aus solchen Forschungen zu einem Universalismus von 

Sinn und Funktion zu gelangen.11 Aber man kann dies als eine regulative 

Idee verstehen, der man sich durch eine entsprechende Institutionalisie-
rung von wissenschaftlicher Reflexivität nähern kann, wie Bourdieu sie 

mit der wissenschaftlichen Selbstanwendung der Feldanalyse einfordert. 

Für die differenzierungstheoretische Auswertung von Bourdieus Feld-
theorie ist es zunächst interessanter, nicht optimistisch oder skeptisch nach 

den Aufklärungspotenzialen zu fragen, sondern nach der Generalisierung 

dieser Problemstellung auf andere Felder. Eine von Bourdieus Forschun-
gen und Theorie angeleitete Analyse der Differenzierung relativ autono-

mer sozialer Felder hat vor allem die Aufgabe, internationale Zusammen-

hänge zunächst national konstruierter Felder zu untersuchen und im Ver-
bund damit die Theorie sozialer Felder als eine Theorie moderner Gesell-

schaft(en) auszubauen. Die größte Herausforderung besteht dabei vor al-

lem in der Analyse globaler sozialer Zusammenhänge, weil Bourdieu 

10 Seit 2003 gibt es unter Leitung von Franz Schultheis für den Vergleich 
Deutschland/Frankreich ein Forschungsprogramm, das diesen Fragestellun-
gen umfassend für die Sozialwissenschaften und die Literaturwissenschaften 
nachgeht (vgl. http://www.espacesse.com). 

11 Mit einer solchen Einschätzung bewegt sich Bourdieu plötzlich in der Nähe 
einer Habermas’schen Idealsituation, in der kommunikative Rationalität sich 
entfalten kann. Der Unterschied zu Bourdieu wäre dann nur, dass der eine 
von einer der Sprache inhärenten Rationalität und der andere von einer histo-
risch errungenen Rationalität ausgeht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

selbst hier wenig Vorarbeit geleistet hat und weil zudem die den Staat sub-

stituierenden Felder der Monopolisierung symbolischer Gewalt herausge-

arbeitet werden müssen; dies dann auch mit Blick auf die Etablierung ei-
nes Feldes der Macht, das nicht mehr ein nationalstaatliches sein kann. 

Die Rede von internationalen Feldern wird zudem schwierig, weil sich 

im internationalen Zusammenhang Felder herausbilden, die gerade nicht 
mehr so ohne weiteres auf die nationalen Felder reduziert werden können. 

Diese besondere Rolle kommt, so kann man begründet vermuten, vor al-

lem den administrativen Feldern zu, da diese sich in mehreren Hinsichten 
von den kulturellen Feldern, aber auch vom ökonomischen unterscheiden: 

Die Gründe für diese Vermutung liegen zum einen in der beschränkten 

Territorialität, die das Feld der Politik und des Rechts als die wesentlichen 
Säulen des Nationalstaates charakterisieren. Dies hat Bourdieu selbst nicht 

systematisiert und scheinbar als selbstverständlich angenommen. Theore-

tiker wie Giddens oder Luhmann hingegen vermerken die Dimension der 
Territorialität explizit; Giddens sogar als definierendes Kriterium für sei-

nen Gesellschaftsbegriff und Luhmann als Besonderheit der internen Dif-

ferenzierung eigentlich global operierender Funktionssysteme der Politik 
und des Rechts (vgl. Giddens 1988: 218; Luhmann 1997: 167). Für die 

Feldtheorie, die die Analysen der administrativen Felder an das Territo-

rium des Staates bindet und der Politik innerhalb dieses Territoriums das 
Monopol für symbolische Gewalt zuspricht, bedeuten dann internationale 

Zusammenhänge, wenn sie in Institutionen münden, die transnational ope-

rieren, eine Veränderung der Modi, um Weltsichten zu kämpfen und diese 
durchzusetzen – durch das Bildungssystem ist dies dann, wie gesehen, 

nicht mehr möglich. 

Diese Veränderung hängt mit einer weiteren Neuerung zusammen, die 
internationale Institutionen wie z.B. die UNO und die WTO oder suprana-

tionale Institutionen wie die EU-Kommission betrifft, die ein für nationale 

politische Felder konstitutives Merkmal – zumindest in demokratisch ver-
fassten Staaten – aufheben, weil der nahezu unmittelbare Bezug zur Öf-

fentlichkeit in Form der Sanktionen durch das Konsumtionsfeld wegfällt. 

Auch wenn solche Institutionen durch Vertreter der jeweiligen National-
staaten gebildet werden, so werden diese Vertreter nicht vom Volk oder 

den jeweiligen Völkern aus gewählt und unterstehen in Bezug auf folgen-

de Wahlen, die über Regierung oder Opposition entscheiden, nicht deren 
Urteil. Dementsprechend werden sie mit Blick auf weitreichende politi-

sche Entscheidungen nicht wie in staatlichen politischen Feldern sanktio-

niert. Ralf Dahrendorf hat diese Phänomene der Globalisierung mit Ent-
demokratisierung und ansteigendem Autoritarismus mit politisch intellek-

tuellem Interesse reflektiert (vgl. Dahrendorf 2002).12 Aufgrund der Ent-

kopplung des Konsumtionsfeldes in diesem Verständnis ist deshalb anzu-

12 Vgl. für äquivalente Beobachtungen den Sammelband von Brunkhorst und 
Kettner (Brunkhorst/Kettner 2000) oder auch Robert Castel (2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 363 

nehmen, dass sich die Form der Kämpfe und die Interessen in inter-, su-

pra- und transnationalen Institutionen, die als politisches Feld zu konstru-

ieren sind, von den Formen auf der Ebene des Nationalstaates unterschei-
den. Dabei geht es, im Unterschied zu Bourdieus Programmatik, nicht, 

zumindest nicht nur darum, die gesellschaftlichen Bedingungen der Zirku-

lation von Ideen zu erforschen, was auf die Konstruktion der Ausgangs- 
und Aufnahmefelder hinausläuft, um so die Interpretationskontexte gleich-

sam als Übersetzungskontexte zu begreifen, sondern es geht vielmehr um 

die Erforschung der mit dem Entstehen eines neuen Typus politischer In-
stitution zugleich entstehenden Praxis, die eine vermutlich ebenfalls eigen-

ständige verdrängte Ökonomie ausbildet. 

Die Doppelbödigkeit ist dabei schon in dem Selbstverständnis als de-
mokratische politische Institution und in der faktischen Entdemokratisie-

rung inter- und supranationaler politischer Praxis zu beobachten. Für die 

Konstruktion der in diesen autonomisierten politischen Feldern – als Ge-
genpol zu ihrer eigentlich heteronomen Konstitution – konstituierten Inte-

ressen kann auf Bourdieus Analysen des staatlichen politischen Feldes zu-

rückgegriffen werden, in welchem er gerade für ‚linke‘ Parteien eine Au-
tonomisierung rein politischer im Unterschied zu öffentlichen Interessen 

beobachtet. Er begründet dies damit, dass die entsprechende Wählerschaft 

zu wenig Macht mobilisieren kann, um ihre politischen Vertreter zu beein-
flussen, wie es zum Beispiel Wirtschaftseliten möglich ist (vgl. Kap. 

4.4.2). Eine so angeleitete differenzierungstheoretische Untersuchung 

müsste dann die Analysen der einzelnen staatlichen Felder hinzufügen und 
so gewissermaßen ein globales Feld der Macht konstruieren. Die national-

staatlichen Analysen werden damit nicht überfällig, sondern bleiben hoch 

relevant, weil inter- und supranationale Felder durch Vertreter der Staaten 
und staatlichen Interessen zusammengesetzt sind und so von vornherein 

ein Kräftefeld ausbilden. Zu untersuchen ist aber, inwiefern diese Institu-

tion eine Eigenlogik ausbildet und inwiefern diese wiederum auf die Fel-
der der Macht der jeweiligen Staaten zurückwirkt. 

Es ist mithin auch fraglich, wie die unterschiedlichen internationalen, 

supranationalen und transnationalen Felder wiederum miteinander durch 
soziale Kämpfe verbunden sind und ihre jeweiligen Interessen in Form 

von Weltsichten durchsetzen können. Dass das politische Feld auf globaler 

Ebene nicht in gleicher Weise symbolische Macht monopolisiert hat, ist 
schon deutlich geworden, ebenso wie das Problem der Suche nach funk-

tional äquivalenten Feldern der Ausübung symbolischer Macht. Es kann 

allerdings weiter gefragt werden, wie zum Beispiel der Kampf zwischen 
Kultur und Wirtschaft ohne die dominante territoriale Eingrenzung des 

Staates abläuft. Zu vermuten ist, dass die globalisierte Politik im Verbund 

mit dem sich durchsetzenden neoliberalistischen Diskurs an den hetero-
nomen Polen der kulturellen Felder ansetzen kann. Dies ist besonders 

wahrscheinlich, weil die staatliche Wirtschaft wie auch Politik die globa-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

len Zusammenhänge als dominant anerkennen und mithin auf staatlicher 

Ebene das global anscheinend emergierende Feld der Macht einbrechen 

lassen.
Mit Blick auf all diese Fragestellungen ist nach den möglichen Trans-

formationen zu fragen, die die Eigenlogiken der feldspezifischen Praktiken 

und dort vor allem die je verdrängten Ökonomien betreffen: einerseits im 
Hinblick auf die Veränderungen innerhalb der Felder und andererseits mit 

Blick auf die Beziehungen zwischen den Feldern, die in Bourdieus Theorie 

ohnehin kaum Berücksichtigung gefunden haben. Die Übersetzung der 
Ansprüche eines Feldes in ein anderes und die Modi der Brechung bzw. 

der Übersetzungseffekt sind lediglich kompakte Begriffe, die in konkrete 

Forschung überführt werden müssen, wenn man der Erkenntnisrichtung 
folgt, die Bourdieus Theorie vorgibt. 

Denkt man differenzierungstheoretisch in diese Richtung weiter, dann 

stellt sich erneut die Frage nach der Reproduktion und Integration der Fel-
der auf Basis des gesellschaftstheoretisch in Anschlag gebrachten implizi-

ten Wissens in Form der feldspezifischen Habitus. Will man an der Dia-

lektik von Habitus und Feld festhalten, dann wird es wiederum für den 
Staat transzendierende Zusammenhänge schwierig, die Justierung der Ha-

bitus zu konstruieren, weil die Rückbindung an den in Klassen geschichte-

ten sozialen Raum wegbricht. Sicherlich lassen sich in verschiedenen 
staatlich zu begrenzenden sozialen Räumen vergleichbare Relationen zwi-

schen Klassen feststellen, aber es ist kaum anzunehmen, dass damit auch 

vergleichbare Lebensstile korrespondieren. Diese wären aber doch die Vo-
raussetzung für homologe Habitus, die dann auf die strukturell homologen 

inter-, supra- und transnationalen Felder bezogen werden können. Es ist 

also danach zu fragen, ob für globale politische Felder andere oder gar 
neue Rekrutierungsmodi entstehen, die sich systematisch von den staatli-

chen unterscheiden, die weitgehend durch das staatlich regulierte Bil-

dungssystem durchgesetzt und in habituelle Formen gebracht werden. 
Im Unterschied zu den besprochenen Differenzierungstheorien, die 

moderne differenzierte Gesellschaften von vormodernen Gesellschaften 

durch ihren Grad an Rationalisierung unterscheiden, der in Formen von 
abstrakten symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien, formalen 

Organisationen oder allgemeiner: der Durchsetzung formaler Verfahren in 

den differenzierten Bereichen für deren Reproduktion und Transformation 
auftreten kann, schärft Bourdieus Theorie sozialer Praxis den Blick gerade 

für die Kontinuitäten der Funktionsweise von vormodernen und modernen 

sozialen Praktiken. In beiden Formen lassen sich zunächst, wenn auch in 
sehr unterschiedlichen Ausprägungen, Doppelbödigkeiten beobachten, die 

als funktionsnotwendig für die sozialen Praktiken sowohl symbolischer als 

auch ökonomischer Ökonomien erscheinen. Des Weiteren finden sich in 
allen von Bourdieu untersuchten Feldern Rekrutierungsmodi in den vor-

modernen wie auch in den modernen sozialen Feldern, die letztlich von ei-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 365 

ner Dominanz der sozialen Herkunft, der ascription zeugen. Dies ist für 

vormoderne Gesellschaften in soziologischen Differenzierungstheorien ein 

Gemeinplatz, aber für moderne differenzierte Gesellschaften nicht. Gerade 
im Staatsadel konnte Bourdieu für den Fall Frankreichs in einer seiner um-

fangreichsten Untersuchungen zeigen, dass die Präferenz von Bildungsti-

teln in modernen differenzierten Gesellschaften lediglich an der legitimier-
ten Oberfläche des sozialen Geschehens komplett auf achievement, also 

auf Leistung und Begabung des Einzelnen umgestellt wird, während un-

tergründig die Dominanz der sozialen Herkunft vermittelt durch die Ver-
fügbarkeit kulturellen Kapitals analog zur vormodernen familiären Her-

kunft fortwirkt (vgl. Bourdieu 2004; Rehbein 2006: 144ff.). Die komple-

xen Analysen der sozialen Herkunft und ihr Verhältnis zur Fächerwahl 
und der Beurteilung der Studierenden entsprechend dieser Variablen kön-

nen in strukturgeschichtlicher Arbeitsweise durch Transformationen des 

Bildungssystems hinweg belegen, dass alle Veränderung letztlich nicht die 
Aufhebung der Reproduktion der herrschenden Klasse und damit des Fel-

des der Macht bedeuten, sondern lediglich Veränderungen innerhalb der 

herrschenden Klasse selbst, die aber ihre Dominanz beibehält. So können 
die Folgen der Studierendenflut nach den 1968er Erfolgen so gedeutet 

werden, dass sie dazu geführt haben, dass die ‚normalen‘ Universitäten für 

die herrschende Klasse unattraktiver werden und damit innerhalb des ge-
gebenen Angebotes an Universitäten, öffentlichen wie privaten, einige 

durch die Rekrutierung von Studierenden aus der oberen Klasse gegenüber 

anderen Universitäten besondert werden. Letztlich bleiben dann aber trotz 
einer Titelinflation bestimmte Fächer und deren Titel und ihr Erwerb an 

bestimmten Universitäten und Instituten wie auch der Weg dorthin höher 

gewichtet. Mit Blick auf globalisierende Felder und die nationalstaatliche 
Transzendenz eines globalen Feldes der Macht – man könnte hier an die 

von Ralf Dahrendorf genannte globale Klasse denken, die sich um Märkte 

der Informationstechnologie herum etabliert13 – kann in Erweiterung sol-
cher Analysen daran gedacht werden, dass durch internationale Bildungs-

vergleiche, die in weitgehend nach finanzökonomischen Maßstäben ge-

messenen Exzellenzinitiativen münden, genau solche Transformationen 
des Feldes der Macht und eine weitere Sublimierung der Rekrutierungs-

modi zu beobachten sind. Dies wäre ein weiteres Forschungsfeld, das mit 

13 „Ich finde diese soziale Gruppe äußerst interessant. Diese Leute reisen viel, 
überqueren ständig Grenzen [...]. Es gibt jedoch eine große Anzahl von Per-
sonen, die um diese globale Klasse kreist, in ihren wirtschaftlichen und kul-
turellen Verhaltensweisen von dieser Klasse beeinflusst wird und deren Mo-
den, Vorlieben und Verhaltensweisen nachahmt. [...] Ich meine nicht nur das 
Personal auf ihren Yachten im Mittelmeer oder die Bediensteten in ihren 
Villen in Acapulco, sondern all jene, die von ihren Tätigkeiten abhängig sind 
– von den ‚dot.coms‘ über die Medien bis hin zu Theater, Film, Sport – und 
die danach streben, früher oder später ebenfalls Teil der globalen Klasse zu 
werden. Denn diese bestimmt die Trends, weist die Richtung, übt kulturelle 
Hegemonie aus.“ (Dahrendorf 2003: 21f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Bourdieu auch in ungleichheitsspezifizierter Gewichtung, aber dennoch 

durch das differenzierungstheoretische Erkenntnisinteresse in den Fokus 

gerät, das die Analysen zwangsläufig über die nationalstaatlichen Grenzen 
der Analyse differenzierter Felder hinausdrängt. Eine These wäre dann, 

dass nationalstaatliche Bildungssysteme und die Regulierungsmöglichkei-

ten staatlicher Bildungspolitik durch sehr komplexe und komplizierte rela-
tionale Verhältnisse zwischen globalen Feldern, einzelnen Staaten, deren 

sozialen Räumen, den entsprechenden Habitus und den internationalen 

Transformationen solcher Habitus in internationalisierten universitären 
Sozialisationsprozessen sich transformierenden Herrschaftsverhältnissen 

anpassen – und dies ganz ohne zentrale Steuerungsinstanzen. 

Das, was im Rahmen von Bourdieus Theorie dann als implizites Wis-
sen gesellschaftlich relevant wird, sind zunächst die jeweiligen Habitus, 

die soziale Praxis in ihrer Reproduktion, aber eben auch Transformation 

durch Strukturänderungen hindurch generieren. Die Doppelbödigkeit so-
zialer Praxis innerhalb sozialer Felder ist damit aber noch nicht erschöp-

fend analysiert, denn die Habitus sind nicht deckungsgleich mit den sozia-

len Feldern, in denen sie zum Teil hervorgebracht werden und in denen sie 
angemessene Praktiken hervorbringen können. Was sich dem expliziten 

und impliziten Wissen, also der subjektivistischen Perspektive zudem 

weitgehend entzieht, sind die wissenschaftlich zu konstruierenden objekti-
ven Machtstrukturen innerhalb der Felder. Diese werden ja gegen Habitus 

und auch illusio sowie gegen die Selbstverständnisse des Feldes (wissen-

schaftliche Erkenntnistheorie; Theorien der Kunstautonomie etc.), die im 
Feld z.B. in Form von Theorien produziert werden, konstruiert. Gegen ei-

ne Kritik von Joachim Renn, der Bourdieus Habitusbegriff in Haber-

mas’scher Tradition auf die Integration von Interaktionen in lebensweltli-
chen Kontexten begrenzt und davon ausgeht, dass Bourdieu über den Ha-

bitusbegriff hinaus keine Möglichkeiten hat, Differenzierung zu denken, 

zumal Felder nur durch homogene Habitus definiert wären, ist einzuwen-
den, dass Felder doch genau gegen jegliche Form eines Interaktionismus 

zur Konstruktion objektiver Strukturen eingeführt worden sind (vgl. Renn 

2006: 357ff.). Die Chancen, mit Bourdieu moderne Gesellschaft differen-
zierungstheoretisch zu denken, sind also durchaus optimistischer einzu-

schätzen, wie bis hierher hoffentlich deutlich geworden ist. Worauf Renn 

jedoch gleichzeitig zu recht aufmerksam macht, ist, dass Bourdieu den 
Akzent seiner Forschung zu einseitig auf die verborgenen Strukturen und 

verdrängten Logiken der Praxis gesetzt hat, die eine Kontinuität zu vor-

modernen Praktiken hervorheben, und dabei die Errungenschaften zur 
Bewältigung und Organisation der Komplexität differenzierter Gesell-

schaften zu wenig beachtet hat.14 Man kann dabei an die schon erwähnten 

14 Auch Rehbein merkt den kaum merklichen und voraussetzungsvollen Um-
gang von Bourdieu mit Begriffen der klassischen Soziologie zur Konstruk-
tion der Moderne an: „Denn nahezu unbemerkt hat Bourdieu zahlreiche Be-

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG | 367 

symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien oder auch allgemeiner 

an einen Institutionenbegriff und an einen soziologischen Begriff von Or-

ganisation denken. Bourdieu scheint jedoch all solche sozialen Mechanis-
men in ihrem Funktionieren für trivial zu erachten, wie schon zuvor ver-

mutet wurde (vgl. Kap. 6.3). Mit Blick auf globale und damit von Staaten 

sich abstrahierende soziale Felder würde eine Bezugnahme auf die vom 
differenzierungstheoretischen ‚Mainstream‘ im Gegenzug überbetonten 

abstrakten Mechanismen möglicherweise fruchtbar sein. Aber wie immer 

im Rahmen einer Diskussion und Auslegung der Bourdieu’schen Theorie 
muss die Bewährung einer solchen Annahme und der jeweiligen Begriffe 

in der wechselseitigen Belehrung begrifflich angeleiteter Empirie liegen. 

Vorweggenommen werden kann allerdings, dass die Rekonstruktion dieser 
Begriffe im Rahmen von Bourdieus Theorie mit Hilfe der begrifflichen 

Mittel von Habitus und Feld zu erfolgen hätte. Am Beispiel von Wirt-

schaftsunternehmen als besonderen sozialen Feldern hat Bourdieu dies 
selbst schon vorgedacht, ohne allerdings eine Ausarbeitung der Art und 

Weise der Besonderheit dieser spezifischen Machtfelder im Unterschied 

zu den relativ autonomen sozialen Feldern der differenzierten modernen 
Gesellschaften zu erarbeiten. 

Die benannten differenzierungstheoretischen Forschungsperspektiven, 

die hier im Anschluss an Bourdieus Theorie sozialer Felder skizziert wor-
den sind, haben zwei Auffälligkeiten, die drei Grundzüge von Bourdieus 

gesamter Arbeit spiegeln: Zum Ersten sind sie eine Weiterführung seiner 

Vorgaben für eine Analyse eines sozialen Feldes, die zunächst das Feld in 
ein Verhältnis zum umfassenden Feld der Macht zu leisten hat, um dann 

die Relationen der Akteure des Feldes zueinander und zu guter Letzt die 

Habitus der Akteure zu rekonstruieren. Der zweite Grundzug ist der spezi-
fisch herrschaftssoziologische Zuschnitt dieser Soziologie, der die Fokus-

sierung auf die Strukturen begründet, die beständig soziale Ungleichheit 

auf allen Ebenen sozialer Praktiken erzeugen. Alle Formen sozialer Prak-
tiken, auch Interaktionen, Sprachverwendung usw. werden vor allem in ih-

rem Bezug zum sozialen Raum und ihrer Funktion darin, soziale Un-

gleichheiten auf Dauer zu stellen, analysiert; und dabei werden Feinanaly-
sen gerade auch mikrologischer sozialer Praktiken ausgeblendet, die für 

dieses genuine Erkenntnisinteresse offenbar nicht relevant erscheinen. 

Beides ist dann von einem dritten Grundzug betroffen, der darin besteht, 
dass Bourdieu sein Augenmerk auf symbolische Macht bzw. symbolische 

Gewalt gelenkt hat und deshalb seine herrschaftssoziologische Perspektive 

kultursoziologisch ausarbeitet und soziale Ungleichheiten vor allem – na-

griffe der soziologischen Tradition bemüht, ohne ihren Status innerhalb der 
eigenen Begrifflichkeit auszuweisen. Sie sind im Einzelfall fruchtbar oder 
notwendig, tauchen aber in keinem theoretischen Passus auf. Beispiele für 
derartige Begriffe sind Institution, Geschichte, Rationalisierung, Technik, In-
teraktion, Chance.“ (Rehbein 2006: 79) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

türlich nicht nur – als Resultanten von symbolischen Klassifizierungssys-

temen begreift, die die sozialen Strukturen in Weltsichten legitimieren und 

naturalisieren. Für Bourdieu ergibt sich daraus die Aufgabe für die Sozio-
logie als aufklärende Wissenschaft, die Arbitrarität und Kontingenz der 

sozialen Verhältnisse zu bergen und so zumindest die Räume der objekti-

ven Möglichkeiten einer Veränderung auszuloten:

„Die politische Aufgabe der Sozialwissenschaft ist es, zugleich dem unverant-

wortlichen Voluntarismus und dem fatalistischen Szientismus entgegenzutreten 

und daran zu arbeiten, einen rationalen Utopismus zu definieren, indem sie das 

Wissen um das Wahrscheinliche dazu benutzt, das Mögliche herbeizuführen.“ 

(Bourdieu/Wacquant 1996: 232) 

Vergegenwärtigt man sich auch anhand der vorliegenden Arbeit die Kom-

plexität der dazu nötigen Forschungsprozesse und zudem die dauerhafte 

Transformation des eigenen Gegenstandes nicht zuletzt durch die For-
schung selbst, so mag man nicht unbedingt optimistisch auf die Möglich-

keit des von Bourdieu für die politische Aufgabe der Soziologie sogenann-

ten realistischen Utopismus blicken; aber der Begriff selbst verweist 
schließlich schon auf die Unmöglichkeit, einen Ort seiner Realisierung zu 

finden. Als regulative Idee für Sinn und Zweck soziologischen Forschens 

bleibt der explizite oder implizite Bezug auf die Möglichkeit, Erkenntnisse 
zu produzieren, die einen Unterschied machen können, kaum verzichtbar. 

Dass nun am Ende dieser Arbeit eine Sammlung von Forschungsper-

spektiven steht und keine mit Bourdieus Theorie formulierte Letztantwort 
auf die Probleme der Differenzierungstheorie, sollte nicht überraschen. So 

sehr es Bourdieu widerstrebt hat, seine Begrifflichkeiten in großtheoreti-

sche Diskurse einzuordnen, so wenig war es im Rahmen der vorliegenden 
Arbeit die Absicht, die Theorie sozialer Felder als den bestmöglichen An-

satz differenzierungstheoretischen Forschens zu präsentieren. Es ging 

vielmehr darum aufzuzeigen, dass mit Bourdieus Theorie sozialer Praxis 
und der Theorie sozialer Felder ein stabiler soziologischer Begriffsrahmen 

– mit und trotz allerlei Stärken, Schwächen und Idiosynkrasien – vorliegt, 

mit dem man in Lage ist, den etablierten Theorien gesellschaftlicher Diffe-
renzierung einerseits auf Augenhöhe zu begegnen und anderseits, dies vor 

allem, einen eigenständigen Beitrag zu diesem Diskurs zu liefern: die Er-

forschung der vielfältigen und sich beständig verändernden Verdrängun-
gen des Ökonomischen.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 

Albert, Hans (1971): Plädoyer für kritischen Rationalismus, München. 

Alexander, Jeffrey (1993): Soziale Differenzierung und kultureller Wan-

del, Frankfurt/M./ New York. 
Alexander, Jeffrey (1995): Fin de Siècle Social Theory. Relativism, Re-

duction, and the Problem of Reason, London/New York. 

Alexander, Jeffrey (2000): La réduction. Critique de Bourdieu, Paris. 
Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hg.) (1973): Alltagswissen, Inter-

aktion und gesellschaftliche Wirklichkeit 1. Symbolischer Interak-

tionismus und Ethnomethodologie, Reinbek bei Hamburg. 
Bachelard, Gaston (1970): Le rationalisme appliqué, Paris. 

Bachelard, Gaston (1978): Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. 

Beiträge zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis, Frank-
furt/M. 

Baecker, Dirk (2007): Studien zur nächsten Gesellschaft, Frankfurt/M. 

Baumgartner, Hans Michael/Rüsen, Jörn (Hg.) (1976): Seminar: Geschich-
te und Theorie, Frankfurt/M. 

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo-

derne, Frankfurt/M. 
Bergson, Henri (1994): Zeit und Freiheit, Hamburg. 

Bittlingmayer, Uwe H./Eickelpasch, Rolf/Kastner, Jens/Rademacher, 

Claudia (Hg.) (2002): Theorie als Kampf? Zur politischen Soziologie 
Pierre Bourdieus, Opladen. 

Blasius, Jörg/Winkler, Joachim (1989): „Gibt es die ‚feinen Unterschie-

de‘? Eine empirische Überprüfung der Bourdieuschen Theorie“. In: 
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 41. Jg., S. 72 - 

94.

Blumer, Herbert (1973): Der methodologische Standort des symbolischen 
Interaktionismus. In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hg.), S. 

80-146.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Bohn, Cornelia (1991): Habitus und Kontext. Ein kritischer Beitrag zur 

Sozialtheorie Bourdieus, Opladen. 

Bohn, Cornelia (1998a): Le ‚double paradigme‘ dans les théories de la dif-
férenciation sociale. In: Bohn, Cornelia/Watier, Patrick (Hg.) (1998), 

S. 13-18. 

Bohn, Cornelia (2005): Eine Welt-Gesellschaft. Operative Gesellschafts-
konzepte in den Sozialtheorien Luhmanns und Bourdieus. In: Colliot-

Thélène/François, Etienne/Gebauer, Gunter (Hg.), S. 43-78. 

Bohn, Cornelia/Watier, Patrick (Hg.) (1998): Societés. Revue des sciences 
humaines et sociales, Nr. 61, La différenciation: Identité, Insertion/ 

Exclusion, Altérité. 

Bohn, Cornelia/Hahn, Alois (1999): Pierre Bourdieu. In: Käsler, Dirk 
(Hg.), S. 252-271. 

Bohn, Cornelia/Willems, Herbert (Hg.) (2001): Sinngeneratoren. Fremd- 

und Selbstthematisierung in soziologisch-historischer Perspektive, 
Konstanz.

Bongaerts, Gregor (2003): Eingefleischte Sozialität. Zur Phänomenologie 

sozialer Praxis. In: Sociologia Internationalis, 41. Bd., S. 25-53. 
Bongaerts, Gregor (2007): Soziale Praxis und Verhalten – Überlegungen 

zum Practice Turn in Social Theory. In: Zeitschrift für Soziologie 36. 

Jg., S. 246-260. 
Bonnemann, Jens (2007): Der Spielraum des Imaginären. Sartres Theorie 

der Imagination, Hamburg. 

Bourdieu, Pierre (1970): Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frank-
furt/M. 

Bourdieu, Pierre (1970a): Künstlerische Konzeption und intellektuelles 

Kräftefeld. In: ders. (1970), S. 75-124. 
Bourdieu, Pierre (1971a): Une interprétation de la théorie de la religion se-

lon Max Weber. In: Archives européennes de sociologie (Paris), 12. 

Jg., S. 3-21. 
Bourdieu, Pierre (1971b): Genèse et structure du champ religieux. In: Re-

vue française de sociologie (Paris), 12. Jg., S. 295-334. 

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnolo-
gischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaft-

lichen Urteilskraft, Frankfurt/M. 
Bourdieu, Pierre (1985): Sozialer Raum und Klassen. Leçon sur la leçon. 

Zwei Vorlesungen, Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (1986a): La force du droit. Eléments pour une sociologie 
du champ juridique. In: Actes de la recherche en sciences sociales, no. 

64, sept. 1986, S. 3-19. 

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, 
Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (1988): Homo academicus, Frankfurt/M. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 371 

Bourdieu, Pierre (1989): La Noblesse d’état. Grandes écoles et esprit de 

corps, Paris. 

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort, Frankfurt/M. 
Bourdieu, Pierre (1992a): Die verborgenen Mechanismen der Macht. 

Schriften zur Politik und Kultur 1, Hamburg. 

Bourdieu, Pierre (1993): Concluding Remarks: For a Sociogenetic Under-
standing of Intellectual Works. In: Calhoun, Craig/LiPuma, Edward/ 

Postone, Moishe (Hg.), S. 263-275. 

Bourdieu, Pierre (1997): Der Tote packt den Lebenden. Schriften zur Poli-
tik und Kultur 2, Hamburg. 

Bourdieu, Pierre (1997a): Méditations pascaliennes, Paris. 

Bourdieu, Pierre (1998a): La domination masculine, Paris. 
Bourdieu, Pierre (1998b): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, 

Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (1998c): Der Einzige und sein Eigenheim. Schriften zur 
Politik und Kultur 3, Hamburg. 

Bourdieu, Pierre (1998d): Ein Zeichen der Zeit. In: ders. (1998c), S. 17-25. 

Bourdieu, Pierre (1998e): Eine sichere Geldanlage für die Familie. Das 
Einfamilienhaus: Produktionsspezifik und Logik des Produktionsfel-

des. In: ders. (1998c), S. 26-83. 

Bourdieu, Pierre (1998f): Ein Vertrag unter Zwang. In: ders. (1998c), S. 
84-129.

Bourdieu, Pierre (1998g): Der Eigentumssinn. In: ders. (1998c), S. 130-

161.
Bourdieu, Pierre (1998h): Das ökonomische Feld. In: ders. (1998c), S. 

162-204.

Bourdieu, Pierre (1998i): Über das Fernsehen, Frankfurt/M. 
Bourdieu, Pierre (1998j): Zwei Fernsehvorträge. In: ders. (1998i), S. 7-

101.

Bourdieu, Pierre (1998k): Im Banne des Journalismus. In: ders. (1998i), S. 
103-121.

Bourdieu, Pierre (1998l): Die Olympischen Spiele. In: ders. (1998i), S. 

123-128.
Bourdieu, Pierre (1998m): Journalismus und Politik. In: ders. (1998i), S. 

129-140.

Bourdieu, Pierre (1998n): Gegenfeuer. Wortmeldungen im Dienste des 
Widerstands gegen die neoliberale Invasion, Konstanz. 

Bourdieu, Pierre (1998o): Vom Gebrauch der Wissenschaft. Für eine klini-

sche Soziologie des wissenschaftlichen Feldes, Konstanz. 
Bourdieu, Pierre (1999): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des 

literarischen Feldes, Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (2000): Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des 
Heilsgeschehens, Konstanz. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Bourdieu, Pierre (2000a): Die zwei Gesichter der Arbeit. Interdependen-

zen von Zeit- und Wirtschaftsstrukturen am Beispiel einer Ethnologie 

der algerischen Übergangsgesellschaft, Konstanz. 
Bourdieu, Pierre (2001a): Science de la Science et réflexivité. Cours du 

Collège de France 2000-2001, Paris. 

Bourdieu, Pierre (2001b): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen 
Vernunft, Frankfurt/M. 

Bourdieu, Pierre (2001c): Das politische Feld. Zur Kritik der politischen 

Vernunft, Konstanz. 
Bourdieu, Pierre (2001d): Pierre Bourdieu im Gespräch mit Philippe 

Fritsch. Lyon, 11. Februar 1999. In: ders. (2001c), S. 29-40. 

Bourdieu, Pierre (2001e): Das politische Feld. In: ders. (2001c), S. 41-66. 
Bourdieu, Pierre (2001f): Die politische Repräsentation. In: ders. (2001c), 

S. 67-114. 

Bourdieu, Pierre (2001g): Formen politischen Handelns und die Existenz-
weise von Gruppen. In: ders. (2001c), S. 115-122. 

Bourdieu, Pierre (2001h): Kurze Bemerkung über die Antinomie des kol-

lektiven Protests. In: ders. (2001c), S. 123-126. 
Bourdieu, Pierre (2001i): Sozialer Raum und politisches Feld. In: ders. 

(2001c), S. 127-132. 

Bourdieu, Pierre (2001j): Politische Monopolisierung und symbolische 
Revolutionen. In: ders. (2001c), S. 133-140. 

Bourdieu, Pierre (2001k): Gegenfeuer 2, Konstanz. 

Bourdieu, Pierre (2002): Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt/M. 
Bourdieu, Pierre (2004a): Forschen und Handeln. Recherche et Action. 

Vorträge am Frankreich-Zentrum der Albert-Ludwigs-Universität 

Freiburg (1989-2000), Freiburg i. Br. 
Bourdieu, Pierre (2004b): Les conditions sociales de la circulation interna-

tionale des idées/Die gesellschaftlichen Bedingungen der internationa-

len Zirkulation der Ideen. In: ders. (2004a), S. 21-33/34-48. 
Bourdieu, Pierre (2004c): Dévoiler et divulguer le refoulé/Das Verdrängte 

enthüllen und verbreiten. In: ders. (2004a), S. 49-54/55-61. 

Bourdieu, Pierre (2004d): Sur la pensée Tietmeyer/Monnaie unique. Inter-
view avec Hans Tietmeyer accordé au Monde/Das Modell Tietmeyer. 

In: ders. (2004a), S. 63-69/70-75/77-84. 

Bourdieu, Pierre (2004e): Recherche et action/Forschen und Handeln. In: 
ders. (2004a), S. 85-92/93-101. 

Bourdieu, Pierre (2004f): Schwierige Interdisziplinarität. Zum Verhältnis 

von Soziologie und Geschichtswissenschaft, Münster. 
Bourdieu, Pierre (2004g): Keine Angst vor Max Weber. In: ders. (2004f), 

S. 20-23. 

Bourdieu, Pierre (2004h): Von der königlichen Hausmacht zur Staatsrai-
son. Ein Modell der Genese des bürokratischen Feldes. In: ders. 

(2004f), S. 24-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 373 

Bourdieu, Pierre (2004i): Die Historiker und die Soziologie, in: ders. 

(2004f), 126-151. 

Bourdieu, Pierre (2004j): Die Besonderheiten der Nationalgeschichten: 
Vergleichende Geschichte relevanter Unterschiede zwischen den Na-

tionen. In: ders. (2004f), S. 152-170. 

Bourdieu, Pierre (2004k): Teilnehmende Objektivierung. In: ders. (2004f), 
S. 172-186. 

Bourdieu, Pierre (2004l): Pierre Bourdieu im Gespräch mit Christophe 

Charle, Hartmut Kaelble und Jürgen Kocka. Zwei Tagungen (Paris, 
Göttingen). In: ders. (2004f), S. 86-97. 

Bourdieu, Pierre (2004m): Pierre Bourdieu im Gespräch mit Lutz Raphael. 

Über die Beziehungen zwischen Geschichte und Soziologie in Frank-
reich und Deutschland. In: ders. (2004f), S. 98-125. 

Bourdieu, Pierre (2004n): Der Staatsadel, Konstanz. 

Bourdieu, Pierre (2005a): Die männliche Herrschaft, Frankfurt/M. 
Bourdieu, Pierre (2005b): Was heißt Sprechen? Zur Ökonomie des sprach-

lichen Tausches, Wien. 

Bourdieu, Pierre/Chartier, Roger/Darnton, Roger (2004): Dialog über die 
Kulturgeschichte. In: Bourdieu, Pierre (2004f), S. 50-68. 

Bourdieu, Pierre/Chartier, Roger (2004): Wer macht Geschichte, wer 

macht Geschichten? In: Bourdieu, Pierre (2004f), S. 69-85. 
Bourdieu, Pierre/de Saint-Martin, Monique (1982): La sainte famille. 

L’épiscopat français dans le champ du pouvoir. In: Actes de la recher-

che en sciences sociales, no. 44-45, nov. 1982, S. 2-51. 
Bourdieu, Pierre et al. (1997): Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagno-

sen alltäglichen Leidens an der Gesellschaft, Konstanz. 

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1971): Die Illusion der Chancen-
gleichheit, Stuttgart. 

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1981): Soziologie und Philoso-

phie in Frankreich seit 1945: Tod und Wiederauferstehung einer Philo-
sophie ohne Subjekt. In: Lepenies, Wolf: Geschichte der Soziologie, 

Bd.3. Frankfurt/M., S. 496-551. 

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loïc J. D. (1996): Reflexive Anthropologie. 
Frankfurt/M. 

Brandt, Sigrid (1993): Religiöses Handeln in moderner Welt. Talcott Par-

sons’ Religionssoziologie im Rahmen der allgemeinen Handlungs- und 
Systemtheorie, Frankfurt/M. 

Brunkhorst, Hauke/ Kettner, Matthias (Hg.) (2000): Globalisierung und 

Demokratie. Wirtschaft, Recht, Medien, Frankfurt/M. 
Calhoun, Craig (1993): Habitus, Field, and Capital: The Question of His-

torical Specificity. In: Calhoun, Craig/LiPuma, Edward/Postone, Moi-

she (Hg.) (1993), S. 61-88. 
Calhoun, Craig/LiPuma, Edward/Postone, Moishe (Hg.) (1993): Bourdieu. 

Critical Perspectives, Chicago. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Cassirer, Ernst (1969): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersu-

chungen über die Grundfragen der Erkenntniskritik, Darmstadt. 

Castel, Robert (2005): Die Stärkung des Sozialen. Leben im neuen Wohl-
fahrtsstaat, Hamburg. 

Certeau, Michel de (1988): Kunst des Handelns, Berlin. 

Coleman, James S. (1991): Grundlagen der Sozialtheorie Bd. 1. Handlun-
gen und Handlungssysteme, Oldenbourg. 

Colliot-Thélène/François, Etienne/Gebauer, Gunter (Hg.) (2005): Pierre 

Bourdieu: Deutsch-französische Perspektiven, Frankfurt/M. 
Craig, John E. (1981): Die Durkheim-Schule und die Annales. In: Lepe-

nies, Wolf (Hg.) (1981c), S. 298-322. 

Dahrendorf, Ralf (2002): Die Krisen der Demokratie, München. 
Dawe, Alan (1970): The Two Sociologies. In: British Journal of Sociology 

21, S. 207-218. 

de Berg/Schmidt, Johannes (Hg.) (2000): Rezeption und Reflexion. Zur 
Resonanz der Systemtheorie Niklas Luhmanns außerhalb der Soziolo-

gie, Frankfurt/M. 

Diaz-Bone, Rainer (2004): Diskursive Kulturproduktion. In: Sociologia In-
ternationalis, Bd. 42, S. 37-70. 

Drepper, Thomas (2003): Organisationen der Gesellschaft. Gesellschaft 

und Organisation in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, Wiesbaden. 
Dreitzel, Hans-Peter (1972): Theorielose Geschichte und geschichtslose 

Theorie. In: Wehler, Hans-Ulrich (Hg.), S. 37-52. 

Dürmeier, Thomas/von Egan-Krieger, Tanja/Peukert, Helge (Hg.) (2006): 
Die Scheuklappen der Wirtschaftswissenschaft. Postautistische Öko-

nomik für eine pluralistische Wirtschaftslehre, Marburg. 

Durkheim, Emile (1981): Die elementaren Formen des religiösen Lebens, 
Frankfurt/M. 

Durkheim, Emile (1983): Der Selbstmord, Frankfurt/M. 

Durkheim, Emile (1992): Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Or-
ganisation höherer Gesellschaften, Frankfurt/M. 

Eder, Klaus (Hg.) (1989): Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis. 

Beiträge zur Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieus Klassentheorie, 
Frankfurt/M. 

Egger, Stephan/Pfeuffer, Andreas/ Schultheis, Franz (2000): Vom Habitus 

zum Feld. Religion, Soziologie und die Spuren Max Webers bei Pierre 
Bourdieu. In: Bourdieu, Pierre (2000), S. 131-176. 

Elias, Norbert (1976): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 

und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2. Wandlungen der Ge-
sellschaft: Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt/M. 

Endreß, Martin (2005): Reflexivity, Reality, and Relationality. The Inade-

quacy of Bourdieu’s Critique of the Phenomenological Tradition in 
Sociology. In: Endress, Martin/Psathas, George/Nasu, Hisashi (Hg.), S. 

51-74.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 375 

Endreß, Martin/Psathas, George/Nasu, Hisashi (Hg.) (2005): Explorations 

of the Life-World, Dordrecht. 

Esser, Josef (1990): Grundsatz und Norm in der richterlichen Fortbildung 
des Privatrechts, Tübingen. 

Esser, Hartmut (1993): Soziologie. Allgemeine Grundlagen, Frankfurt/M. 

Faust, Jörg/Lauth, Hans-Joachim (1994): Politikfeldanalyse. In: Mols, 
Manfred/Lauth, Hans-Joachim/Wagner, Christian (Hg.), S. 289-314. 

Feess, Eberhard (2004): Kompaktstudium Wirtschaftswissenschaften, Bd. 

1. Mikroökonomik. 3. Aufl., München. 
Folkers, Horst (1985): Die Neutralität gesellschaftlicher Gewalt und die 

Wahrheit der Unterscheidung. Zur Geschichte der Differenzierung von 

Moralität und Legalität bei Kant und zum Ursprung gesellschaftlicher 
Differenzierung. In: Luhmann, Niklas (Hg.) (1985), S. 42-67. 

Freud, Sigmund (1992): Das Ich und das Es. Metapsychologische Schrif-

ten, Frankfurt/M. 
Freud, Sigmund (1992a): Das Unbewusste. In: ders. (1992), S. 117-153. 

Fritsch, Philippe (2001): Einführung. In: Bourdieu, Pierre (2001c), S. 7-27. 

Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge 
einer Theorie der Strukturierung, Frankfurt/M./New York. 

Giddens, Anthony (1995): Konsequenzen der Moderne, Frankfurt/M. 

Giesecke, Michael (1992): Sinnenwandel, Sprachwandel, Kulturwandel. 
Studien zur Vorgeschichte der Informationsgesellschaft, Frankfurt/M. 

Göbel, Andreas (2000): Theoriegenese als Problemgenese. Eine problem-

geschichtliche Rekonstruktion der soziologischen Systemtheorie Ni-
klas Luhmanns, Konstanz. 

Göbel, Andreas (2004): Handlungstheoretische Ansätze in den Kulturwis-

senschaften. In: Jäger, Friedrich/Straub Jürgen (Hg.), S. 193-219. 
Goffman, Erving (1974): Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mi-

krostudien zur öffentlichen Ordnung, Frankfurt/M. 

Goody, Jack (1981): Literarität in traditionalen Gesellschaften. Frank-
furt/M. 

Gose, Walther/Würtenberger, Thomas (Hg.) (1999): Zur Ideen- und Re-

zeptionsgeschichte des Preußischen Allgemeinen Landrechts. Trierer 
Symposion zum 250. Geburtstag von Carl Gottlieb Svarez, Stuttgart/ 

Bad Cannstatt. 

Graumann, Carl F. (1982): Einleitung. In: Lewin, Kurt (1982). 
Habermas, Jürgen (1981a): Theorie des kommunikativen Handelns Bd.1. 

Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Frank-

furt/M. 
Habermas, Jürgen (1981b): Theorie des kommunikativen Handelns. Zur 

Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt/M. 

Habermas, Jürgen (1996): Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur po-
litischen Theorie, Frankfurt/M. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Hahn, Alois (1986): Differenzierung, Zivilisationsprozeß, Religion. As-

pekte einer Theorie der Moderne. In: Neidhardt, Friedhelm/M. Rainer 

Lepsius/Johannes Weiss (Hg.), S. 214-231. 
Hahn, Alois (1993): Identität und Nation in Europa. In: Berliner Journal 

für Soziologie H. 3, S. 193-203. 

Hahn, Alois, (2000): Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Ge-
schichte. Aufsätze zur Kultursoziologie, Frankfurt/M. 

Hahn, Alois (2000a): Zur Soziologie der Beichte. In: ders. (2000), S. 197-

236.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Grundlinien der Philosophie des 

Rechts. Werke in zwanzig Bänden Bd. 7, Frankfurt/M. 

Hennis, Wilhelm (1987): Max Webers Fragestellung. Studien zur Biogra-
phie des Werks, Tübingen. 

Hennis, Wilhelm (1996): Max Webers Wissenschaft vom Menschen. Neue 

Studien zur Biographie des Werks, Tübingen. 
Hobsbawm, Eric (1976): Karl Marx’ Beitrag zur Geschichtsschreibung. In: 

Baumgartner, Hans Michael/Rüsen, Jörn (Hg.), S. 139-161. 

Hobsbawm, Eric (2004): Wider den postmodernen Relativismus. In: Le 
Monde diplomatique. Internationale. Beilage der Taz, Dezember 2004, 

S. 14-15. 

Honneth, Axel (1990): Die zerrissene Welt des Sozialen. Sozialphiloso-
phische Aufsätze, Frankfurt/M. 

Husserl, Edmund (1980): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-

nomenologischen Philosophie, Tübingen. 
Jäger, Friedrich/Straub, Jürgen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften 

Bd. 2. Paradigmen und Disziplinen, Stuttgart/Weimar. 

Käsler, Dirk (Hg.) (1999). Klassiker der Soziologie Bd.2. Von Talcott Par-
sons bis Pierre Bourdieu, München. 

Kieserling, André (2000): Zwischen Wirtschaft und Kultur: Zum siebzigs-

ten Geburtstag von Pierre Bourdieu. In: Soziale Systeme H. 6, S.369-
387.

Kneer, Georg/Nassehi, Armin/Schroer, Markus (Hg.) (1997): Soziologi-

sche Gesellschaftsbegriffe, München. 
Knoblauch, Hubert (2003): Habitus und Habitualisierung. Zur Komple-

mentarität von Bourdieu mit dem Sozialkonstruktivismus, in: Rehbein, 

Boike/Saalmann, Gernot/Schwengel, Hermann (Hg.), S. 187-201. 
Kocka, Jürgen (1972): Theorieprobleme der Sozial- und Wirtschaftsge-

schichte. Begriffe, Tendenzen und Funktionen in West und Ost. In: 

Wehler, Hans-Ulrich (Hg.), S. 305-330. 
Koselleck, Reinhart (1975): Preußen zwischen Reform und Revolution. 

Allgemeines Landrecht. Verwaltung und soziale Bewegung von 1791 

bis 1848, Stuttgart. 
Krais, Beate (1989): Soziales Feld, Macht und kulturelle Praxis. In: Eder, 

Klaus (Hg.), S. 47-70. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 377 

Kretschmar, Olaf (1991): Sozialwissenschaftliche Feldtheorien – von der 

Psychologie Kurt Lewins zur Soziologie Pierre Bourdieus. In : Berli-

ner Journal für Soziologie, H. 4, S. 567-579. 
Küpper, Willi/ Ortmann, Günther (Hg.) (1992): Mikropolitik. Rationalität, 

Macht und Spiele in Organisationen, Opladen. 

Lahire, Bernard (2001) (Hg.): Le travail sociologique de Pierre Bourdieu. 
Dettes et critiques. Paris. 

Lahire, Bernard (2001a): Champ, hors-champ, contrechamp. In ders. 

(2001), S. 23-57. 
Lepenies, Wolf (Hg.) (1981a): Geschichte der Soziologie. Studien zur ko-

gnitiven, sozialen und historischen Identität einer Disziplin, Bd. 1, 

Frankfurt/M. 
Lepenies, Wolf (Hg.) (1981b): Geschichte der Soziologie. Studien zur ko-

gnitiven, sozialen und historischen Identität einer Disziplin, Bd. 2, 

Frankfurt/M. 
Lepenies, Wolf (Hg.) (1981c): Geschichte der Soziologie. Studien zur ko-

gnitiven, sozialen und historischen Identität einer Disziplin, Bd. 3, 

Frankfurt/M. 
Lepenies, Wolf (Hg.) (1981d): Geschichte der Soziologie. Studien zur ko-

gnitiven, sozialen und historischen Identität einer Disziplin, Bd. 4, 

Frankfurt/M. 
Lévi-Strauss, Claude (1967): Strukturale Anthropologie I. Frankfurt/M. 

Lewin, Kurt (1963): Feldtheorie in den Sozialwissenschaften. Ausgewähl-

te theoretische Schriften hrsg. von Dorwin Cartwright. Bern/Stuttgart. 
Lewin, Kurt (1969): Grundzüge der topologischen Psychologie. Bern/ 

Stuttgart.

Lewin, Kurt (1981): Kurt-Lewin-Werkausgabe Bd. 1. Wissenschaftstheo-
rie I, hg. v. Carl-Friedrich Graumann und Alexandre Métraux. Bern/ 

Stuttgart.

Lewin, Kurt (1981a): Der Übergang von der aristotelischen zur galilei-
schen Denkweise in Biologie und Psychologie. In: ders. (1981), S. 

233-278.

Lewin, Kurt (1981b): Gesetz und Experiment in der Psychologie. In: ders. 
(1981), S. 279-320. 

Lewin, Kurt (1982): Kurt-Lewin-Werksausgabe Bd. 4. Feldtheorie, hg. 

von Carl-Friedrich Graumann. Bern/Stuttgart. 
Lockwood, David (1979): Soziale Integration und Systemintegration. In: 

Zapf, Wolfgang (Hg.), S. 124-137. 

Lohr, Winfried (1963): Einführung zur deutschsprachigen Ausgabe. In: 
Lewin, Kurt: Feldtheorie in den Sozialwissenschaften. Ausgewählte 

theoretische Schriften hg. von Dorwin Cartwright. Bern/Stuttgart. 

Lück, Helmut E. (1996): Die Feldtheorie und Kurt Lewin. Eine Einfüh-
rung, Weinheim. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Luhmann, Niklas (1975): Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur Theo-

rie der Gesellschaft, Opladen. 

Luhmann, Niklas (1975a): Interaktion, Organisation, Gesellschaft. In: 
ders. (1975), S. 9-20. 

Luhmann, Niklas (1980): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 

Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Bd. 1, Frankfurt/M. 
Luhmann, Niklas (1980a): Gesellschaftliche Struktur und semantische 

Tradition. In: ders. (1980), S. 9-71. 

Luhmann, Niklas (1981): Soziologische Aufklärung 3. Soziales System, 
Gesellschaft, Organisation, Opladen. 

Luhmann, Niklas (1981a): Unverständliche Wissenschaft. Probleme einer 

theorieeigenen Sprache. In: ders. (1981), S. 170-177. 
Luhmann, Niklas (1981b): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien 

zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Bd. 2, Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1982): Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, 
Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1983): Legitimation durch Verfahren, Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen 
Theorie. Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (Hg.) (1985): Soziale Differenzierung. Zur Geschichte 

einer Idee, Opladen. 
Luhmann, Niklas (1989): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 

Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Bd. 3, Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1989a): Individuum, Individualität, Individualismus. In: 
ders. (1989), S. 149-258. 

Luhmann, Niklas (1990): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1992): Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie. 
In: Durkheim, Emile (1992), S. 19-38. 

Luhmann, Niklas (1992a): Organisationen. In: Küpper, Willi/Ortmann, 

Günther (Hg.) (1992), S. 165-185. 
Luhmann, Niklas (1994): Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zur funk-

tionalen Differenzierung der Gesellschaft, Opladen. 

Luhmann, Niklas (1995): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Bd. 4, Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1995a): Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt/M. 

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bd., Frank-
furt/M. 

Luhmann, Niklas (2005): Einführung in die Theorie der Gesellschaft, Hei-

delberg.
MacRae, Donald G. (1957): Some Sociological Prospects. In: Transactions 

of the Third World Congress of Sociology 8, London, 297-305. 

Maniglier, Patrice (2003): La pensée structuraliste. In: Le nouvel Observa-
teur, hors-série, juillet/âout 2003: Lévi-Strauss et la pensée sauvage, S. 

6-9.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 379 

Marx, Karl (1958): Thesen über Feuerbach. In: Marx,Karl/Engels, Fried-

rich (1958), S. 5-7. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1958): MEW Bd. 3, Berlin. 
Mauss, Marcel (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in 

archaischen Gesellschaften, Frankfurt/M. 

Mein, Georg/Rieger-Ladich, Markus (Hg.) (2004): Soziale Räume und 
kulturelle Praktiken. Über den strategischen Gebrauch von Medien, 

Bielefeld. 

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung, Ber-
lin.

Meyer, John W. (2005): Weltkultur. Wie die westlichen Prinzipien die 

Welt durchdringen, Frankfurt/M. 
Mikl-Horke, Gertraude (1999): Historische Soziologie der Wirtschaft. 

Wirtschaft und Wirtschaftsdenken in Geschichte und Gegenwart, 

München.
Mikl-Horke, Gertraude (2001): Soziologie. Historischer Kontext und so-

ziologische Theorie-Entwürfe, München. 

Mols, Manfred (1994): Politik als Wissenschaft: Zur Definition, Entwick-
lung und Standortbestimmung einer Disziplin. In: Mols, Manfred/ 

Lauth, Hans-Joachim/Wagner, Christian (Hg.), S. 25-65.  

Mols, Manfred/Lauth, Hans-Joachim/Wagner, Christian (Hg.) (1994): Po-
litikwissenschaft: Eine Einführung. 4. Aufl. Paderborn/München/Wien/ 

Zürich.

Müller, Hans-Peter (1992): Sozialstruktur und Lebensstile. Der neuere 
theoretische Diskurs über soziale Ungleichheit, Frankfurt/M. 

Müller, Hans-Peter (2002): Die Einbettung des Handelns. Pierre Bourdieus 

Praxeologie. In: Berliner Journal für Soziologie, H. 2, S. 157-171. 
Münch, Richard (1982): Theorie des Handelns. Zur Rekonstruktion der 

Beiträge von Talcott Parsons, Emile Durkheim und Max Weber, 

Frankfurt/M. 
Münch, Richard (1998): Globale Dynamik, lokale Lebenswelten. Der 

schwierige Weg in die Weltgesellschaft. Frankfurt/M. 

Neidhardt, Friedhelm/M. Rainer Lepsius/Johannes Weiss (Hg.) (1986): 
Kultur und Gesellschaft. Sonderheft der Kölner Zeitschrift für Sozio-

logie, Opladen. 

Ortlieb, Claus Peter (2006): Mathematisierte Scharlatanerie. Zur ‚ideolo-
giefreien Methodik‘ der neoklassischen Lehre. In: Dürmeier, Thomas/ 

von Egan-Krieger, Tanja/Peukert, Helge (Hg.), S. 55-61. 

Pascal, Blaise (1937): Gedanken, Leipzig. 
Parsons, Talcott (1972): Das System moderner Gesellschaften, Weinheim/ 

München.

Parsons, Talcott (1979): Evolutionäre Universalien der Gesellschaft. In: 
Zapf, Wolfgang (Hg.) (1979), S. 55-74. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Parsons, Talcott/Platt, Gerald M. (1990): Die amerikanische Universität, 

Frankfurt/M. 

Pinto, Louis (1998): Pierre Bourdieu et la théorie du monde social, Paris. 
Pinto, Louis/Sapiro, Gisèle/Champagne, Patrick (Hg.) (2004): Pierre 

Bourdieu, sociologue. Paris. 

Raphael, Lutz (1994): Die Erben von Bloch und Febvre. Annales-
Historiographie und nouvelle histoire in Frankreich 1945-1980, Stutt-

gart.

Rehbein, Boike (2006): Die Soziologie Pierre Bourdieus, Konstanz. 
Rehbein, Boike/Saalmann, Gernot/Schwengel, Hermann (Hg.) (2003): Pi-

erre Bourdieus Theorie des Sozialen. Probleme und Perspektiven, 

Konstanz.
Renn, Joachim (2006): Übersetzungsverhältnisse. Perspektiven einer prag-

matistischen Gesellschaftstheorie, Weilerswist. 

Ritzer, George (2006): Die McDonaldisierung der Gesellschaft. 4. vollst. 
neu überarb. Aufl., Konstanz. 

Rossi, Pietro (1987): Vom Historismus zur historischen Sozialwissen-

schaft. Heidelberger Max Weber-Vorlesungen 1985, Frankfurt/M. 
Sartre, Jean-Paul (1999): Fragen der Methode, Reinbek bei Hamburg. 

Schimank, Uwe (1996): Theorien gesellschaftlicher Differenzierung, Op-

laden.
Schimank, Uwe/Volkmann, Ute (1999): Gesellschaftliche Differenzierung, 

Bielefeld. 

Schimank, Uwe (2005): Differenzierung und Integration der modernen 
Gesellschaft. Beiträge zur akteurszentrierten Differenzierungstheorie 

1, Wiesbaden. 

Schluchter, Wolfgang (1998): Die Entstehung des modernen Rationalis-
mus. Eine Analyse von Max Webers Entwicklungsgeschichte des Ok-

zidents, Frankfurt/M. 

Schnädelbach, Herbert (2001): Hegel zur Einführung, Hamburg. 
Schroer, Markus (2001): Das Individuum der Gesellschaft, Frankfurt/M. 

Schultheis, Franz (1997): Deutsche Zustände im Spiegel französischer 

Verhältnisse. Nachwort zur deutschsprachigen Ausgabe. In: Bourdieu 
et al. (1997), S. 827-839. 

Schultheis, Franz (2002): Nachwort. In: Bourdieu, Pierre (2002a), S. 133-

151.
Schultheis, Franz (2004): Das Konzept des sozialen Raums: Eine zentrale 

Achse in Pierre Bourdieus Gesellschaftstheorie. In: Mein, Georg/Rie-

ger-Ladich, Markus (Hg.) (2004), S. 15-26. 
Schultheis, Franz (2007): Bourdieus Wege in die Soziologie. Genese und 

Dynamik einer reflexiven Sozialwissenschaft, Konstanz. 

Schütz, Alfred (1971): Gesammelte Aufsätze I. Das Problem der sozialen 
Wirklichkeit, Den Haag. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 381 

Schütz, Alfred (1974): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Ein-

leitung in die verstehende Soziologie, Frankfurt/M. 

Schwingel, Markus (1993): Analytik der Kämpfe. Macht und Herrschaft in 
der Soziologie Bourdieus, Hamburg. 

Schwingel, Markus (1995): Bourdieu zur Einführung, Hamburg. 

Schwinn, Thomas (2001): Differenzierung ohne Gesellschaft. Umstellung 
eines soziologischen Konzepts, Weilerswist. 

Simmel, Georg (1989): Gesamtausgabe Bd.2. Aufsätze 1887-1890. Über 

sociale Differenzierung, Frankfurt/M. 
Simmel, Georg (2001): Gesamtausgabe Bd. 6. Philosophie des Geldes, 

Frankfurt/M. 

Tönnies, Ferdinand (1991): Gemeinschaft und Gesellschaft: Grundbegriffe 
der reinen Soziologie. Neudr. Der 8. Aufl. von 1935, 3., unveränd. 

Aufl., Darmstadt. 

Tyrell, Hartmann (1978): Anfragen an die Theorie der gesellschaftlichen 
Differenzierung. In: Zeitschrift für Soziologie, 7. Jg., S. 5-193. 

Tyrell, Hartmann (1998): Zur Diversität der Differenzierungstheorie. So-

ziologiehistorische Anmerkungen. In: Soziale Systeme. Zeitschrift für 
soziologische Theorie, H. 1, S. 119-149. 

Tyrell, Hartmann (2001): Gesellschaftstypologie und Differenzierungs-

formen. Segmentierung und Stratifikation. In: Bohn, Cornelia/Will-
lems, Herbert (Hg.) (2001), S. 511-534. 

Tyrell, Hartmann (2002): Rezension über ‚Pierre Bourdieu, Das religiöse 

Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens. In: Soziale Systeme 
Jg. 8, Heft 2 (2002), S. 352-358. 

Wacquant, Lo�c (1996): Auf dem Weg zu einer Sozialpraxeologie. Struk-

tur und Logik der Soziologie Pierre Bourdieus. In: Bourdieu, Pierre/ 
Wacquant, Lo�c (Hg.) (1996), S. 17-93. 

Wacquant, Lo�c (2003): Leben für den Ring. Boxen im amerikanischen 

Ghetto, Konstanz. 
Wacquant, Lo�c (2003a): Zwischen Soziologie und Philosophie. Bourdieus 

Wurzeln. In: Rehbein, Boike/Saalmann, Gernot/Schwengel, Hermann 

(Hg.) (2003), S. 59-65. 
Wacquant, Lo�c (2004): Lire ‚Le Capital‘ de Pierre Bourdieu. In: Pinto, 

Louis/Shapiro, Gisèle/Champagne, Patrick (Hg.) (2004), S. 211-230. 

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verste-
henden Soziologie, Tübingen. 

Weber, Max (1985): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tü-

bingen.
Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, 

Stuttgart.

Weber, Max (2001): Gesammelte Werke. Mit der Biographie ‚Max We-
ber. Ein Lebensbild‘ von Marianne Weber. Digitale Bibliothek Bd. 58, 

Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Wehler, Hans-Ulrich (Hg.) (1972a): Geschichte und Soziologie, Köln. 

Wehler, Hans-Ulrich (1972b): Einleitung, in: ders. (Hg.) (1972a), S. 11-

31.
Wenzel, Harald (2001): Die Abenteuer der Kommunikation. Echtzeitmas-

senmedien und der Handlungsraum der Hochmoderne, Weilerswist. 

Wesel, Uwe (2000): Juristische Weltkunde. Eine Einführung in das Recht, 
Frankfurt/M. 

Wieser, Wolfgang (Hg.) (1994): Die Evolution der Evolutionstheorie. Von 

Darwin zur DNA, Darmstadt. 
Wieser, Wolfgang (1994a): Gentheorien und Systemtheorien: Wege und 

Wandlungen der Evolutionstheorie im 20. Jahrhundert. In: ders. (Hg.) 

(1994), S. 15-48. 
Willems, Herbert (1997): Rahmen und Habitus. Zum theoretischen und 

methodischen Ansatz Erving Goffmans: Vergleiche, Anschlüsse und 

Anwendungen, Frankfurt/M. 
Wobbe, Theresa (2000): Weltgesellschaft, Bielefeld. 

Wulf, Christoph (2003): Performative Macht und praktisches Wissen im 

rituellen Handeln. Bourdieus Beitrag zur Ritualtheorie. In: Rehbein, 
Boike/Saalmann, Gernot/Schwengel, Hermann (Hg.) (2003), S. 173-

185.

Zahner, Nina Tessa (2006): Die neuen Regeln der Kunst. Andy Warhol 
und der Umbau des Kunstbetriebs im 20. Jahrhundert, Frankfurt/M./ 

New York. 

Zapf, Wolfgang (Hg.) (1979): Theorien sozialen Wandels. Königstein/Ts. 
Ziemann, Andreas (2000): Die Brücke zur Gesellschaft: Erkenntniskriti-

sche und topographische Implikationen der Soziologie Georg Simmels, 

Konstanz.
Ziemann, Andreas (Hg.) (2006a): Medien der Gesellschaft – Gesellschaft 

der Medien, Konstanz. 

Ziemann, Andreas (2006b): Soziologie der Medien, Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Beate Fietze

Historische Generationen
Über einen sozialen

Mechanismus kulturellen

Wandels und kollektiver

Kreativität

Oktober 2008, ca. 270 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-942-8

Thomas Kirchhoff,

Ludwig Trepl (Hg.)

Vieldeutige Natur
Landschaft, Wildnis und

Ökosystem als kultur-

geschichtliche Phänomene

Oktober 2008, ca. 280 Seiten,

kart., zahlr. z.T. farb. Abb.,

ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-944-2

Andrea D. Bührmann,

Werner Schneider

Vom Diskurs zum Dispositiv
Eine Einführung in

die Dispositivanalyse

Oktober 2008, ca. 140 Seiten,

kart., ca. 13,80 €,

ISBN: 978-3-89942-818-6

Gregor Bongaerts

Verdrängungen
des Ökonomischen
Bourdieus Theorie

der Moderne

September 2008, 380 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-934-3

Arlena Jung

Identität und Differenz
Sinnprobleme der

differenzlogischen

Systemtheorie

September 2008, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-8376-1002-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Dirk Baecker, Matthias Kettner,

Dirk Rustemeyer (Hg.)

Zwischen Identität
und Kontingenz
Theorie und Praxis

der Kulturreflexion

September 2008, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-965-7

Claudio Altenhain,

Anja Danilina,

Erik Hildebrandt,

Stefan Kausch,

Annekathrin Müller,

Tobias Roscher (Hg.)

Von »Neuer Unterschicht«
und Prekariat
Gesellschaftliche Verhältnisse

und Kategorien im Umbruch.

Kritische Perspektiven auf

aktuelle Debatten

August 2008, 236 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-8376-1000-0

Andreas Reckwitz

Unscharfe Grenzen
Perspektiven der

Kultursoziologie

August 2008, 358 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-917-6

Kay Junge, Daniel Suber,

Gerold Gerber (Hg.)

Erleben, Erleiden, Erfahren
Die Konstitution sozialen Sinns

jenseits instrumenteller

Vernunft

Juli 2008, 514 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-829-2

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Shahrsad Amiri

Narzißmus im
Zivilisationsprozeß
Zum gesellschaftlichen Wandel

der Affektivität

Juli 2008, 434 Seiten,

kart., 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-978-7

Torsten Junge

Gouvernementalität
der Wissensgesellschaft
Politik und Subjektivität

unter dem Regime des Wissens

Juli 2008, 406 Seiten,

kart., 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-957-2

Patricia Purtschert,

Katrin Meyer,

Yves Winter (Hg.)

Gouvernementalität
und Sicherheit
Zeitdiagnostische Beiträge

im Anschluss an Foucault

Juni 2008, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-631-1

Julia M. Eckert (ed.)

The Social Life of
Anti-Terrorism Laws
The War on Terror and

the Classifications of

the »Dangerous Other«

Mai 2008, 196 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-964-0

Janine Böckelmann,

Claas Morgenroth (Hg.)

Politik der Gemeinschaft
Zur Konstitution des

Politischen in der Gegenwart

Mai 2008, 222 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-787-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

René John

Die Modernität
der Gemeinschaft
Soziologische Beobachtungen

zur Oderflut 1997

März 2008, 308 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-886-5

Manfred Füllsack (Hg.)

Verwerfungen
moderner Arbeit
Zum Formwandel des

Produktiven

März 2008, 192 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-874-2

Daniel Hechler,

Axel Philipps (Hg.)

Widerstand denken
Michel Foucault und

die Grenzen der Macht

März 2008, 282 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-830-8

Jörg Döring,

Tristan Thielmann (Hg.)

Spatial Turn
Das Raumparadigma

in den Kultur- und

Sozialwissenschaften

März 2008, 460 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-683-0

Ekaterina Svetlova

Sinnstiftung in der Ökonomik
Wirtschaftliches Handeln aus

sozialphilosophischer Sicht

Februar 2008, 220 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 978-3-89942-869-8

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Jens Warburg

Das Militär und
seine Subjekte
Zur Soziologie des Krieges

Februar 2008, 378 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-852-0

Franz Kasper Krönig

Die Ökonomisierung
der Gesellschaft
Systemtheoretische

Perspektiven

2007, 164 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-841-4

Johannes Angermüller

Nach dem Strukturalismus
Theoriediskurs und

intellektuelles Feld

in Frankreich

2007, 290 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-810-0

Andreas Pott

Orte des Tourismus
Eine raum- und gesell-

schaftstheoretische

Untersuchung

2007, 328 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-763-9

Tanja Bogusz

Institution und Utopie
Ost-West-Transformationen

an der Berliner Volksbühne

2007, 354 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-782-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Anette Dietrich

Weiße Weiblichkeiten
Konstruktionen von

»Rasse« und Geschlecht

im deutschen Kolonialismus

2007, 430 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-807-0

Susanne Krasmann,

Jürgen Martschukat (Hg.)

Rationalitäten der Gewalt
Staatliche Neuordnungen vom

19. bis zum 21. Jahrhundert

2007, 294 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-680-9

Markus Holzinger

Kontingenz in der
Gegenwartsgesellschaft
Dimensionen eines Leitbegriffs

moderner Sozialtheorie

2007, 370 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-543-7

Daniel Suber

Die soziologische Kritik
der philosophischen Vernunft
Zum Verhältnis von Soziologie

und Philosophie um 1900

2007, 524 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-727-1

Sandra Petermann

Rituale machen Räume
Zum kollektiven Gedenken

der Schlacht von Verdun und

der Landung in der Normandie

2007, 364 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-750-9

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie

Jochen Dreher,

Peter Stegmaier (Hg.)

Zur Unüberwindbarkeit
kultureller Differenz
Grundlagentheoretische

Reflexionen

2007, 302 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-477-5

Benjamin Jörissen

Beobachtungen der Realität
Die Frage nach der Wirklichkeit

im Zeitalter der Neuen Medien

2007, 282 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-586-4

Susanne Krasmann,

Michael Volkmer (Hg.)

Michel Foucaults »Geschichte
der Gouvernementalität« in
den Sozialwissenschaften
Internationale Beiträge

2007, 314 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-488-1

Hans-Joachim Lincke

Doing Time
Die zeitliche Ästhetik

von Essen, Trinken

und Lebensstilen

2007, 296 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-685-4

Anne Peters

Politikverlust?
Eine Fahndung mit

Peirce und Žižek

2007, 326 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-655-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Nina Oelkers

Aktivierung von
Elternverantwortung
Zur Aufgabenwahrnehmung

in Jugendämtern nach dem

neuen Kindschaftsrecht

2007, 466 Seiten,

kart., 34,80 €,

ISBN: 978-3-89942-632-8

Thomas Jung

Die Seinsgebundenheit
des Denkens
Karl Mannheim und

die Grundlegung

einer Denksoziologie

2007, 324 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-636-6

Ingrid Jungwirth

Zum Identitätsdiskurs in
den Sozialwissenschaften
Eine postkolonial und

queer informierte Kritik an

George H. Mead, Erik H. Erikson

und Erving Goffman

2007, 410 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-571-0

Christine Matter

»New World Horizon«
Religion, Moderne und

amerikanische Individualität

2007, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-625-0

Petra Jacoby

Kollektivierung
der Phantasie?
Künstlergruppen in der DDR

zwischen Vereinnahmung und

Erfindungsgabe

2007, 276 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-627-4

https://doi.org/10.14361/9783839409343 - am 14.02.2026, 14:13:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
 Verdrängungen des Ökonomischen
	Inhalt
	Vorwort
	1 Einleitung
	2 Allgemeine Theorie sozialer Praxis
	2.1 Theorie der Praxis
	2.2 Ökonomie der Praxis
	2.2.1 Habitus – Bedeutungen im Gebrauch
	2.2.2 Habitus – Gegen Denkextreme
	2.2.3 Habitus und Kapitalien
	2.2.4 Habitus und sozialer Raum


	3 Entwicklung der Theorie sozialer Felder
	3.1 Probleme und Orientierung bei den Klassikern
	3.2 Substanzbegriff und Funktionsbegriff
	3.3 Lewins Feldtheorie: wissenschafts-theoretische Voraussetzungen
	3.4 Lewins Feldtheorie: Die Grundbegriffe
	3.5 Weber in Relationsbegriffen
	3.5.1 Kritik an Webers Idealtypen und (s)einem Interaktionismus
	3.5.2 Religiöse Arbeiter und interessierte Laien
	3.5.3 Symbolische Macht und die religiöse Verdrängung des Ökonomischen

	3.6 Totale soziale Phänomene und Mikro- und Makrokosmen
	3.7 Macht-Kraft-Spiel; Spiel-Macht-Kraft; Kraft-Macht-Spiel
	3.8 Feld und Umfeld
	3.9 Sozialisation in Feldern
	Exkurs: Das Feld und seine Akteure

	3.10 Geschichte und Soziologie

	4 Feld der Macht
	4.1 Ein Modell der Genese des Staates
	4.2 Reproduktion und Transformation des Feldes der Macht
	4.3 Autonomisierung der Kunst und damit des kulturellen Feldes
	4.4 Recht und Politik: Administrative als intermediäre Felder?
	4.4.1 Das juristische Feld
	4.4.2 Das politische Feld

	4.5 Das Feld des Journalismus – ein politischer Akteur?
	4.6 Zur Konstruktion der Ökonomie der ökonomischen Ökonomie
	4.6.1 Der Entwurf
	4.6.2 Der Gegenentwurf
	4.6.2.1 Kräftefeld
	4.6.2.2 Kampffeld, Spielfeld
	4.6.2.3 Habitus und Feld

	4.6.3 Ökonomie als historische Wissenschaft?


	5 Der Diskurs der Differenzierungstheorie(n)
	5.1 Perspektiven und Probleme des Diskurses der Differenzierungstheorie(n)
	5.1.1 Das gesellschaftliche Ganze?
	5.1.2 Welche Einheit?
	5.1.3 Abgrenzung moderner von vormodernen Gesellschaften
	5.1.4 Differenzierung und Integration
	5.1.5 Individuum, Individualität und Differenzierung
	5.1.6 Differenzierung, sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution


	6 Die Theorie sozialer Felder im Kontext des Diskurses der Differenzierungstheorie(n)
	6.1 Die Theorie sozialer Felder und das Ganze der Gesellschaft
	6.2 Die Theorie sozialer Felder und moderne versus vormoderne Gesellschaften
	6.3 Die Theorie sozialer Felder und das Problem von ‚Differenzierung und Integration‘
	6.4 Die Theorie sozialer Felder und ‚Individuum, Individualität und Differenzierung‘
	6.5 Theorie sozialer Felder und ‚Sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution‘

	7 Schlussbetrachtung: Die Verdrängungen des Ökonomischen
	7.1 Drei Verdrängungen des Ökonomischen innerhalb relativ autonomer Felder
	7.2 Differenzierung verdrängter Ökonomien: Perspektiven

	Literatur

