EINLEITUNG:

POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD.
RELIGIOSES SELBSTVERSTANDNIS JUNGER MUSLIMINNEN IM
SPANNUNGSFELD VON IDENTITATSPOLITIK UND MULTIPLEN
IDENTITATSKONSTRUKTIONEN

MECHTHILD RUMPF

Fiir die Debatte um >Islam in Europa« ist die Entwicklung und Einschitzung
seiner politischen Strémungen seit den 199oer Jahren von besonderer Be-
deutung. Mit der Thematisierung muslimisch-tiirkischer »Parallelgesellschaf-
ten« war nicht nur diese politische Besorgnis verbunden, sondern auch die
Einsicht tiber den »Gast, der bleibt« (Simmel) und dessen »Fremdheit« ab-
gewehrt worden. Integrationsprobleme wurden so von Fragen nach der Ge-
fahr, den Ursachen des Islamismus und der Isolation der Muslime tiberlagert
und verdringt." In Deutschland wurde zunichst davon ausgegangen, dass
vor allem der innertiirkische Konflikt um den politischen Islam, beziehungs-
weise um die neuen islamischen Bewegungen, in der »Diaspora« nur repro-
duziert und ausgetragen wiirde.” Vorliegende Untersuchungen zum Selbst-
verstindnis islamischer Vereinigungen in Deutschland charakterisieren des-
halb primir die politischen und religiésen Richtungen, analysieren Organisa-
tions- und Entscheidungsstrukturen sowie die jeweiligen iiberregionalen Ver-
flechtungen (vgl. Sen/Aydin 2002; Spuler-Stegemann 2002a; Jonker 2002,
1999; Lemmen 2000; Feindt-Riggers/Steinbach 1997). Sichtbar wird das
weite Spektrum verschiedener Glaubensgemeinschaften und »Spielarten des
deutschen Islams«, denn im Unterschied zu den Bestrebungen der tiirkischen

1 Dazu kritisch der Vorsitzende des Rates fiir Migration, Dieter Oberndorfer:
»Nach jahrzehntelangem Nichtinteresse an der politischen Integration ethnischer
Minderheiten in Deutschland durch das Gastarbeitermodell darf ihnen heute nicht
unterstellt werden, sie seien weder willens noch fihig, sich in die Gesellschaft
Deutschlands einzugliedern«, »Was ist ein integrierter Deutscher?«, Frankfurter
Rundschau, 8.10.02, Nr. 233, Dokumentation S. 18.

2 Die Befiirchtungen hatten einen realen Kern, wurde doch die islamistische Re-
fah-Partei von Necmettin Erbakan stirkste Partei in der Tiirkei mit 4,3 Mill. Mit-
gliedern. Vor allem nach jhrem Wahlsieg 1995 und nach dem Verbot 1998 stieg die
offentliche Aufmerksamkeit gegentiber islami(sti)schen Vereinigungen in der Bun-
desrepublik, deren Programmatik in der Nihe der Refah-Partei angesiedelt schien.
Das Verbot der Refah-Partei war nun nach dem Urteil des Europdischen Gerichts-
hofs fiir Menschenrechte in Stralburg vom 13.2.03 nicht rechtswidrig. Zur Begriin-
dung hief} es u.a. »dass die Partei ein pluralistisches Rechtssystem angestrebt habe,
bei dem fiir die muslimische Bevolkerungsmehrheit die Scharia, das islamische
Recht gegolten hitte« (taz 14.2.2003, S. 2). Zum Politischen Islam in der Tiirkei vgl.

insbesondere die Arbeiten von Giinter Seufert (1999) und Levent Tezcan (2003).

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | MECHTHILD RUMPF

Republik hat es »den« Islam in Deutschland nie gegeben (Jonker 2002: 132).
Schon deshalb nicht, weil ja in der Vielstimmigkeit des Islams in Deutschland
die in anderen Lindern nicht tolerierten Stromungen — oder so genannten re-
ligiosen Minderheiten — prisent sind (ebd.). Dazu kommt, dass nicht nur Ar-
beitsmigranten und ihre Nachkommen, sondern auch muslimische Studie-
rende, Fliichtlinge aus Kriegsregionen und politisch Verfolgte und nicht zu-
letzt deutsche Konvertiten zum Islam ins Bild der schitzungsweise drei Mil-
lionen Muslime in Deutschland gehéren (Lemmen 2000: 9). Islamische
Glaubensrichtungen sind somit auch hiufig entsprechend der ethnischen
und nationalen Herkunft voneinander abgegrenzt.

Weitere Studien konzentrieren sich auf die jeweilige Politik der Aner-
kennung islamischer Religionsgemeinschaften und die Analyse konkreter
Handlungsformen und Konfliktfelder (zuletzt Leggewie/Joost/Rech 2002;
Rohe 2001). Dagegen sind Forschungen zum Verstindnis von Geschlechter-
ordnungen auffillig marginal, nur ansatzweise oder exemplarisch vertreten
(vgl. Spuler-Stegemann 2002; Jonker 2002). Was auch immer in den offiziel-
len Stellungnahmen islamischer Religionsgemeinschaften, im Kontext theo-
logischer Auseinandersetzungen oder auch in eher populistischen Boschiiren
iiber die »Geschlechterordnung im Islam« zu lesen sein mag — politisch ge-
firbt, neo-traditionell, orthodox oder in kritischer, reformorientierter Absicht?
—, es reprasentiert nicht unbedingt die religiosen Orientierungen, Interessen
und Handlungsmuster der jiingeren Generation praktizierender Muslime
und Musliminnen. Zu unterscheiden ist jeweils zwischen islamischer Repri-
sentationspolitik, politisierter Theologie, religiosen Orientierungen und Le-
bensformen sowie Prozessen >kultureller< Traditionsfindung der Muslime.
Gerade die Seite des gelebten Islams, die Frage nach den vielleicht neuen Ak-
zenten islamischer Lebensformen insbesondere in Deutschland, ist von
grundlegender Bedeutung fiir eine wirklich informierte Offentlichkeit und
fir eine groflere Integrationsbereitschaft auf Seiten der Mehrheitsgesell-
schaft, verbunden mit méglicher Anerkennung elementarer Rechte muslimi-
scher MitbuirgerInnen im Rahmen der verfassungsrechtlich garantierten Re-
ligionsfreiheit.

Die gegenwirtig aktualisierte Auseinandersetzung um die symbolische

3 Vgl. insbesondere die Islamische Charta (2002) des Zentralrats der Muslime und
weitere Hinweise in der Einleitung von Ute Gerhard zum Themenschwerpunkt
II. Im Kontext neo-traditionalistischer Orientierungen sind eine Reihe Broschiiren
angesiedelt, die auf dem islamischen Buchmarkt sehr prisent sind, beispielsweise
El-Shabassy *1998; Badawi 2001, Umm-Yussuf 1998; Hobohm °1999; Lemu/
Grimm ’1999; Denffer *2000; Rassoul 72001. Zur theologischen Auseinanderset-
zung mit patriarchalen Lesarten der islamischen Quellen vgl. Erbakan 1999; El-
Zayat 2001, 2002; Anonyma 2002; Hermeneutischer Arbeitskreis 2002; sowie
Zeitschrift und homepage HUDA.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 197

Bedeutung des Kopftuchs im Zusammenhang mit dem im September 2003
zu erwartenden Urteil des Bundesverfassungsgerichts zum >Fall Ludin
zeigt, wie generalisierend und sich wiederholend viele der 6ffentlich artiku-
lierten Positionen sind. Hijab, Tschador, Burka, Schleier und das moderne
Kopftuch galten seit den 1980er Jahren nicht nur als sichtbare Zeichen der
Re-Islamisierung, sondern vor allem als Indiz fiir fundamentalistische/isla-
mistische, integrations- oder modernititsfeindliche Gesinnungen. Insbeson-
dere die Debatte, ob dieses Stiickchen Stoff ein in Wirklichkeit existentes
Gewaltverhiltnis verschleiern wiirde, reicht bis in die Gegenwart. Diese The-
se behilt allerdings ihren Geltungsanspruch, solange in einigen muslimi-
schen Lindern ein Bedeckungsgebot gewaltférmig durchgesetzt wird oder die
>Bedeckung« im Zusammenhang mit einer asymmetrischen Geschlechter-
ordnung, der Entrechtung von Frauen, zum Kern des wahren Islams erklart
wird.’ Erst durch eine Entpolitisierung des Kopftuchthemas und die Aner-
kennung individueller Religionsfreiheit in islamischen Kontexten kann das
Kopftuch einen anderen Sinn bekommen. Seit Jahren mehren sich die Ana-
lysen, Untersuchungen und Meinungen, die davon ausgehen, die Mehrzahl
der Frauen verhiille sich auch aus Uberzeugung, aus freier Entscheidung.
Zweifellos ist das Spektrum der Motive, wie Musliminnen sie inzwischen
selbst artikulieren, differenziert, vielschichtig und vor allem in vielen Fillen
jenseits des politischen Islams angesiedelt. Die folgenden Beitrige dieses
Bandes dokumentieren auf verschiedenen Ebenen dieses weite Spektrum re-
ligioser Motive und Selbstkonzepte junger Musliminnen.

Dennoch bleiben auch Analysen legitim, die auf einer anderen Diskurs-
ebene den Symbolgehalt der Verschleierung entziffern und auf die zugrunde
liegenden, imaginiren Weiblichkeitsbilder verweisen. Dieses Imaginire,
auch in allegorischer Gestalt (Schimmel 1996), kann tief im kollektiven Un-
bewussten verankert, in einigen Traditionsbestinden der Kultur muslimi-
scher Linder, den religiésen Schriften, in Kunst und Literatur verschliisselt
und schwer der 6ffentlichen, kritischen Auseinandersetzung zuginglich sein.
Die Literatur dazu ist ausgesprochen kenntnisreich und vor jeglichem Orien-
talismus-Verdacht gefeit (vgl. Heller/Mosbahi 1993; Schimmel 1996; Chebel
1997). Die weitgehend unbewussten Assoziationen, die schon ausfiihrlich
von Fatima Mernissi, Nawal El Saadawi, Assia Djebar u.a. thematisiert wur-
den (vgl. Senghaas-Knobloch/Rumpf 1991), kénnen selbst die Motive von
Musliminnen bestimmen, ohne dass dies in ihrem Selbstverstindnis artiku-
lierbar wire. In bio-politischer Perspektive wird von Sigrid Nokel das Kopf-

4 Zur Geschichte vgl. Karakagoglu 1998, 1999.

5 Aktuelle Islamisierungsprozesse in Irak fithren zu einem verstirkten, auch
handgreiflichen Druck auf Frauen, den »hijab« als sichtbares und deutliches Zei-
chen fiir religise Gefolgschaft und als Ausdruck moralischen Lebenswandels anzu-
legen. Vgl. Al-Ali 2003: 7. Zur Debatte in Iran vgl. Amirpur 2003.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | MECHTHILD RUMPF

tuch als ein Ausdruck selbstdisziplinierender Korperpolitiken im »Schatten
von Macht und Wissen« thematisiert. Dass diese »Verleiblichung« islami-
scher Normen nur Frauen zufillt, durch die auch der Islam o6ffentlich sicht-
bar wird, ist nicht Ergebnis zufilliger subjektiver Entscheidungen (s.u.).

Das neue Kopftuch der jungen Musliminnen wird auch in der aktuellen
Auseinandersetzung als Symbol fiir eine patriarchal dominierte Reprasenta-
tionspolitik islamischer Stromungen und Vereinigungen und als Zeichen fiir
eine vermutete, verweigerte Nicht-Integration angesehen. In manchen Bei-
trigen ist wenig Raum fiir Nuancen oder die Bereitschaft, die Differenziert-
heit wissenschaftlicher Untersuchungen zur Kenntnis zu nehmen.® Birgit
Rommelspacher macht darauf aufmerksam, welche eigenen geschlechtsspe-
zifischen Konflikterfahrungen in Stellungnahmen zum Kopftuch virulent
und zugleich verschleiert sein kénnen (2002: 113ff.). Dies betrifft vor allem
Vorstellungen von »Emanzipation« und »Geschlechtergleichheit«, zu denen
das Kopftuch, vermeintliches Symbol eines emanzipationsfeindlichen Frau-
enbildes, im krassen Widerspruch stiinde.” Solcher generalisierenden und
auch juristisch einflussreichen Rede tiber den Symbolgehalt des Kopftuchs
hat Gabriele Britz in ihrem verfassungsrechtlich argumentierenden Beitrag
zum >Fall Ludin«< entschieden widersprochen: Das in mehreren Instanzen
durchgesetzte Verbot des Kopftuchs im Schuldienst kann sich nicht auf das
Gleichberechtigungsgebot des Art. 3 II GG stiitzen. Dem Kopftuch kann
nicht ohne weiteres eine symbolische Stellvertreterfunktion zugeschrieben
werden — so Britz —, zudem bliebe unberiicksichtigt, dass fiir manche Frauen
neben der eigenen Berufstitigkeit gerade die religiése Bekleidung Vorausset-
zung emanzipierter Lebensfithrung ist. Das Tragen eines Kopftuchs im
Schuldienst ist durch die Religionsfreiheit legitimiert und allein durch das
Kopftuch wiirde auch keinesfalls die Neutralititspflicht des Staates unterlau-
fen (ebd. i.d.Bd.).

Die Konturen der gegenwirtigen Debatte zeigen ein deutlich politische-
res Profil als frithere Auseinandersetzungen im Kontext multikultureller
Primissen. Zugespitzt geht es um die Frage, ob das Kopftuch nun ein politi-
sches Symbol sei oder Zeichen individueller islamischer Religiositit. Der
Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD) teilt in einer Presseerklirung

6 Exemplarisch Alice Schwarzer: »Herablassende Pseudo-Toleranz. Kein Schleier
im Namen von Gleichheit und Selbstbestimmung, in: Frankfurter Rundschau 2.6.
2003, Nr. 126, S. 8. Vgl. auch ihren Beitrag in Der Spiegel 26/2003, S. 88, 9o, in dem
sie Fereshta Ludin u.a. eine Nahe zu Milli Gériig unterstellt. Gegen diese »Verleum-
dung« hat sich Ludin wiederum in einem offenen Brief zur Wehr gesetzt. Vgl.
dazu den Bericht von Heide Oestreich, taz 4.7.2003, S. 8.

7 Vgl. auch den Diskussionsbeitrag von Rommelspacher zum anstehenden Bun-
desverfassungsgerichtsurteil, wo sie sich fiir die Anerkennung des Kopftuchs im
Schuldienst einsetzt: »Kopftuchgriinde, taz 18.7.03, S. 12.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 199

(31.5.2003) mit, dass das »Kopftuch im Allgemeinen weder ein Symbol fiir
den Islam noch ein politisches Mittel« sei. Gleichzeitig wird aber betont, das
Kopftuch sei fiir eine praktizierende Muslima eine »Pflicht«, die die »Musli-
ma vor Gott, wie das Gebet, das Fasten oder die Pilgerfahrt, individuell er-
fiillt«.® Diese argumentative Unklarheit ist schwer nachvollziehbar, gilt doch
nach dieser Sicht das Kopftuch, da es nur Frauen betrifft, nicht als »Symbol
des Islam«.? Zudem ist die Betonung der »Pflicht« einem neo-traditionalis-
tischen Islam-Verstindnis verhaftet, dass »alle Rechtsquellen« (Koran, Sun-
na, Konsens der Rechtsschulen) im wortwértlichen Sinne fur ewig giiltig er-
klirt.” Von reformorientierten Theologen in Iran wird das so genannte Ver-
htillungsgebot dagegen nicht konkret als Kopftuchpflicht interpretiert, son-
dern metaphorisch als Botschaft verstanden, sittliche Verhaltnisse herzustel-
len (vgl. Amirpur 2003). Wenn das Kopftuch nun aber nach Ansicht des
Zentralrats kein Symbol des Islams, aber dennoch islamische Pflicht ist, dann
liegt die These nahe, dass sich die Reprisentanten dieses Widerspruchs ihrer
miénnlichen Sichtweise zumindest halb bewusst sind. Ist vielleicht doch die
»verhiillte Frau der Fetisch des Mannes?«." Wiirde vor diesem Hintergrund
die mogliche Anerkennung des Kopftuchs im Schuldienst durch das Bundes-
verfassungsgericht die individuelle Religionsfreiheit stirken oder eine um-
strittene Auffassung islamischer Religionsgemeinschaften von »islamischer
Pflicht«?™

Die Vehemenz der Debatte ist darauf zuriick zu fiihren, dass nicht nur
Geschlechterasymmetrien thematisiert, sondern Symbole des Islams in staatli-
chen Institutionen als Grenziiberschreitung angesehen werden. In Karlsruhe
wird es deshalb um die Frage gehen: Wie viel fremde Religion vertragt die
deutsche Gesellschaft? Diese Subtexte sind zwischen den Zeilen zu lesen,
wenn das Unbehagen artikuliert wird, dass mit der méglichen Anerkennung
des Kopftuchs im Schuldienst im Zeichen der Religionsfreiheit zugleich poli-

8 Diese Presseerklirung »Kopftuchtragen im Schuldienst — Miindliche Verhand-
lung im Bundesverfassungsgericht« (islam.de, online zitiert am 4.6.03) wird be-
kriftigt durch die »Stellungnahme des Zentralrats der Muslime in Deutschland
(ZDM) zur Vorlage beim Bundesverfassungsgericht«. Dort heifdt es, die Kleider-
vorschriften fiir Mianner und Frauen gehoren zur »islamischen Lehre«, zum »is-
lamischen Glauben« und zur »islamischen Lebensweise«. Die Kopfbedeckung fiir
Frauen sei durch »alle Rechtsquellen im Islam« belegt und »individuelle Pflicht«
(islam.de, online zitiert am 4.6.2003, S. 1f.).

9 Vgl. »Stellungnahme« des ZDM, S. 2, vgl. Fn. 8.

10 Vgl. »Stellungnahme« des ZDM, vgl. Fn. 8.

11 Diese These vertritt Viola Roggenkamp, »Fetisch des Mannesx, taz 18.6.2003,
S. 12.

12 Sanem Kleff wiirde die »Islamisten als Gewinner« ansehen, vgl. »Kopflose Debat-
te«, taz 14.7.2003

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | MEcHTHILD RUMPF

tische, sikularer Rechtsstaatlichkeit zuwiderlaufende Uberzeugungen aner-
kannt wiirden.”? Nicht nur mit Blick auf Frankreich wird die nicht konse-
quent zu Ende gefithrte Sikularitit in Deutschland betont. Die Neutralitit des
Staates sei erst wirklich herzustellen, anstatt sie jetzt mit neuen religisen
Anspriichen weiterhin zu unterlaufen.™ In der neuen Debatte um das Kopf-
tuch ist somit die seit dem 11. September 2001 wahrnehmbare, verschirfte
Aufmerksamkeit gegentiiber allen politischen Strémungen des Islams sicht-
bar, ebenso eine stirkere Aufmerksambkeit gegentiber der franzésischen Dis-
kussion um republikanische Prinzipien.” In der Auseinandersetzung wer-
den unterschiedliche Sikularititsbegriffe behauptet und eng damit verbun-
den, manchmal eingeengte Vorstellungen von der Neutralitit des Staates
formuliert, zu der dann konsequenterweise nur die »Uniform fiir alle«’®
passen wiirde. Eine strikte Neutralitit des Staates wiirde aber gerade das
rechtsethische Fundament der Neutralitit — die Wiirde des Menschen zu ach-
ten — durchstreichen und die Schule zu einem Ort machen, an dem die Ach-
tung der religiés-weltanschaulichen Freiheit des Menschen kein Moment der
Erfahrung wire.”

Der hiesige Kopftuchstreit kann jedoch nicht als Spiegelbild der Kontro-
versen in der Tiirkei angesehen werden. Es geht um komplexere Ebenen und
Uberschneidungen des Zusammenhangs von »Kern und Rand« (Jonker
1999), von Zentrum und Peripherie, als auch um die Frage, wie sich Ent-
wicklungen in der Tiirkei und in Deutschland zunehmend voneinander ab-
koppeln, weil sie in jeweils unterschiedliche politische und soziale Erfah-

13 So wird der Islam bis in die Gegenwart hinein hiufig pauschal als unvereinbar mit
den Prinzipien sikularer Rechtstaatlichkeit, mit Demokratie und der Orientierung
an universalen Menschenrechten angesehen (vgl. kritisch dazu Bielefeldt 2003;
Hamzawy 2003; Hartmann/Krannich 2001).

14 Vgl. Sanem Kleff »Kopflose Debatte«, taz 14.7.2003, S. 13 und den Bericht von
Heide Oestreich tiber eine Kopftuch-Diskussion zwischen islamischen und siku-
laren »Fundamentalisten« im Rahmen der Heinrich-Béll-Stiftung, taz 10.7.2003,
S. 7. Kritische Argumente gegen das Kopftuch im Schuldienst werden in dhnlicher
Weise auch von Ursula Knapp formuliert, wenn sie LehrerInnen als Reprisentan-
ten des Staates betrachtet, Frankfurter Rundschau, 2.6.2003, S. 2.; Birgit Rommel-
spacher fragt mit entgegengesetzter Intention, ob nicht das Christentum in dieser
Gesellschaft mit Neutralitit gleichgesetzt wiirde, vgl. Fn. 7.

15 Vgl. Joseph Hanimann, »Bauch- und Kopfbedeckung. Das religiése Sommerkleid
der Franzosischen Republik«, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.7.03, Nr. 1506, S. 33.

16 So der ironische Kommentar gegeniiber den Kopftuch-Kritikern von Mark Sie-
mons, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 5.6.2003, Nr. 129, S. 35.

17 Vgl die Argumentation von Siemons (Fn. 16); Zur normativen Bestimmung der
Sakularitit vgl. Bielefeldt 2003: 15f.; vgl. Einleitung zum Themenschwerpunkt I.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 201

rungskontexte eingebunden sind. Und dennoch: Gibt es vielleicht Gemein-
samkeiten?

»Neue muslimische Frauen« in der Tiirkei

Die Re-Islamisierungsbewegungen in der Tiirkei sind im Kontext strikt laizis-
tischer Bedingungen zu sehen, wie Barbara Pusch in ihrem Beitrag tiber
»neue muslimische Frauen« darstellt. Sie waren und sind auch als Protest zu
verstehen gegeniiber der »religiosen Sprachlosigkeit«'® in einem Land, in
dem Religion staatlich kontrolliert, ja definiert wird und das Erscheinungs-
bild der Frauen im offentlichen Raum als Gradmesser moderner Zivilisiert-
heit angesehen wird (vgl. Géle 1995: 73ff.; Pusch 2001; Jonker 2002: 571f.,
81ff.). So werden vor dem Hintergrund >halbierter Religionsfreiheit< in der
Tiirkei die neo-islam(ist)ischen Strémungen auch zum Sammelbecken einer
Protestbewegung, deren Vorstellungen viel disparater sind als auf den ersten
Blick vermutet werden kann. Die aktuellen politischen Entwicklungen, die
Wahlen des Jahres 2002 bestitigen diese These. Mit dem Wahlsieg der »is-
lamisch angehauchten«® AKP (Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei)
wird zwar der Kopftuchstreit wieder in die politische Arena zuriickgeholt, die
relativ grofle Gruppe der im Parlament vertretenen weiblichen Abgeordneten
ist jedoch — wie Barbara Pusch in ihrem Beitrag schreibt — ohne Kopftuch zur
Wahl angetreten. In welcher Weise hier schon Weichen fiir die zukiinftige
Entwicklung gestellt sind, ist noch offen, denn das Kopftuchthema bleibt fiir
die Wihlerinnen der AKP und islamische Aktivistinnen virulent.*® Barbara

18 Hier zeichnen sich jedoch Entwicklungen ab, die darauf hindeuten, dass der tiir-
kische Staat durch seine Religionsbehorde Diyanet und den in diesem Rahmen
durchgefiihrten groflen Theologenrat zu »alltiglichen religiosen Fragen« im Jahr
2002 im offentlichen islamischen Diskursfeld den islam(ist)ischen Bewegungen
neue Islamdeutungen — gerade auch unter dem Aspekt von Geschlechtergleichheit
- entgegensetzt. Die im Konsens getroffenen Empfehlungen des Theologenrates
betreffen nicht nur die Authebung der Geschlechtertrennung im Bereich der Mo-
schee sondern auch dariiber hinausgehende Fragen der Gleichstellung der Ge-
schlechter. Vgl. Rainer Hermann, »Wenn Frauen neben Minnern beten. Der tiir-
kische Staat {iberldsst die Religion nicht mehr den Islamisten, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 11.6.2002, Nr. 132, 12. Gerdien Jonker geht in ihrem Beitrag (i.d.
Bd.) ausfiihrlich auf diese Empfehlungen des Theologenrats ein.

19 Die AKP sei »islamisch angehaucht«, meint der Zentralrat der Muslime in
Deutschland (islam.de, 6.2.2003).

20 In dem Moment, wo der Europiische Menschenrechtsgerichtshof das Verbot der
Refah-Partei als rechtmiflig ansieht, klagt nach Mitteilung des Zentralrates der
Muslime in Deutschland (islam.de, 6.2.2003) die Ehefrau des tiirkischen Minister-

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | MECHTHILD RUMPF

Pusch blickt in ihrem Beitrag skeptisch auf die mogliche gesellschaftliche
Integration der neuen muslimischen Frauen in der Tiirkei, sie wiirden viel-
mehr weiterhin wegen des Kopftuchs mit Diskriminierung in vielen Berei-
chen rechnen miissen. Mit dem gegenwirtigen Versuch der AKP, die politi-
sche Macht des Militirs im Nationalen Sicherheitsrat einzugrenzen®, konn-
te allerdings auch eine zukiinftige Lockerung des Kopftuchverbots in 6ffentli-
chen Riumen ein moglicher Schritt zur Entpolitisierung der Kopftuchfrage
verbunden sein.

Mit dem Begrift »neue muslimische Frau« charakterisiert Barbara Pusch
diejenigen Musliminnen, die sich durch ihre religiésen Orientierungen und
Handlungskonzepte von traditionell-muslimischen als auch kemalistisch-
modernen Gruppierungen abgrenzen lassen. Sie sind Teil der sehr heteroge-
nen islamischen/islamistischen Erneuerungsbewegung und deshalb politisch
nicht eindeutig bestimmbar. Mit dem 6ffentlichen Kampf fiir das Kopftuch
bekommen auch religiése Motive eine politische Dimension, ohne zugleich
dem politischen Islam zugeordnet werden zu koénnen. In der umfassenden
»Bedeckung«** der Muslima in 6ffentlichen Riumen sehen die neuen mus-
limischen Frauen eine Art »islamische Frauenschutzmaftnahme« und deren
Anerkennung wird im Namen von »Freiheit und Demokratie« eingefordert.
Pusch beschreibt in diesem Zusammenhang die verschiedenen konflikthaf-
ten Erfahrungen dieser jungen Musliminnen und thematisiert auch »ver-
schleierte« feministische Aspekte des »neuen Islams der Frauen«. Deutlich
werden auch die gesellschaftlichen und politischen Machtinteressen dieser
neuen islamischen >Elite< und ihr Selbstverstindnis als »Volksvertretering,
das ja implizit die nationale Identitit der Tiirkei islamisch einfirben méoch-
te.”

Einige Konfliktlinien zwischen kemalistischen Frauenorganisationen

prasidenten [jetzt AufRenminister] der AKP (Gerechtigkeits- und Entwicklungspar-
tei), Hayriinnisa Giil, vor dem gleichen Gericht gegen das Kopftuchverbot fiir Stu-
dentinnen. — Eine neue empirische Untersuchung in der Tiirkei von Tarhan Er-
dem belegt, dass zwar 64,2 Prozent der Tiirkinnen ein Kopftuch tragen, weil sie
sich sonst »halb nackt« fithlen wiirden, aber »nur« fiir 30 Prozent dieser Gruppe ist
es zugleich auch ein politisches Symbol. Vgl. Thomas Seibert, »Stoff fiir einen
Krach«, in: Der Tagesspiegel 8./9. Juni 2003, S. 5.

21 Vgl. entsprechende Presseberichte und Kommentare Ende Juli 2003.

22 Diese Formulierung wird von Barbara Pusch eingefiihrt um sich von »orientalis-
tischen Vorstellungen« abzugrenzen und den eher »modernen« Sinn wieder zu
geben, den die jungen tiirkischen Islam(ist)innen diesem Stiick Stoff selbst geben.
Vgl. Pusch 2001.

23 Die islamischen Wurzeln der tiirkischen Nation werden auch von den fiktiven
Heldinnen in islamischen Frauenromanen betont. Vgl. Priska Furrer, »Wir sind
die Tochter dieses Landes«, 2003.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 203

und der re-islamischen Frauenbewegung sollen hier noch angesprochen
werden, da sie auf soziale Strukturebenen verweisen, die haufig in der Debat-
te um den Islam {ibersehen werden. In der Tiirkei liegt der Anteil von Frauen
in hochqualifizierten Berufen iiber dem europiischen Durchschnitt. Heidi
Wedel erklart dies damit, dass »Frauen der Unterschichten relativ kosten-
giinstig den Akademikerinnen die Hausarbeit abnehmen und dass staatliche
Politik nach der Unabhingigkeit Frauen der Oberschicht ermutigte, sich aktiv
an den neuen, modernisierten Kadern zu beteiligen« (Wedel 2000). Die
neue Frauenbewegung der 198oer Jahre stand zunichst in dieser Tradition,
thematisierte aber stirker die ausgeblendeten Machtverhiltnisse im Privatbe-
reich und die Strukturen geschlechtlicher Arbeitsteilung. Das Private wurde
politisch und offentlich thematisiert — insbesondere durch die Kampagnen
gegen Gewalt in der Familie. Ein anderer Schwerpunkt lag bei der Entwick-
lung von Frauenforschung, durch die mehrere empirisch orientierte Studien
zum Wandel der sozialen und 6konomischen Situation von Frauen entstan-
den und damit viele Problembereiche, insbesondere in lindlichen Regionen,
sichtbar wurden (Wedel 2000, 1999; Schéning-Kalender/Neusel/Jansen
1997; Neusel/Ayche/Akkent 1991).

Die 1991 vorgelegte empirische Studie von Niliffer Gole Republik und
Schleier belegt, dass die Studentinnen, die seit den 198oer Jahren in der Tiir-
kei Kopftuch trugen, aus den lokalen Kulturen der Mittel- oder Unterschich-
ten im kleinstidtischen oder lindlichen Milieu mit traditioneller islamischer
Lebensweise kamen (ebd.: 111). »Auch wenn sich diese jungen Frauen durch
Kopftuch oder Schleier und langen Mantel verhiillen, fangen sie an, im 6f-
fentlichen Leben gesehen zu werden« (ebd.). Diese sozial relevante Tatsache
wird auch von Barbara Pusch fiir die Gegenwart bestitigt. Der soziale Aspekt
der Re-Islamisierung wurde von Gole nur ansatzweise diskutiert, kénnte aber
die These begriinden, dass die Zeichen des Islamismus zugleich die Zeichen
einer aufstrebenden neuen Elite sind, die nicht durch »>Anpassung« den sozia-
len Aufstieg versucht, sondern durch das radikale Infragestellen der herr-
schenden, kemalistisch geprigten Machteliten. Mit moralisch akzentuierter
Gesellschafts- und Kulturkritik besetzt der politische Islam nicht nur die
Leerstelle marxistisch orientierter Ideologien — Religion kann auch als Res-
source im sozio-politischen Konfliktfeld eingesetzt werden, wie die kemalisti-
sche und strikt laizistische Orientierung bei der Griindung der tiirkischen
Republik auch einer neuen Elite gesellschaftliche Anerkennung und Macht-
positionen verschaffte.

In Goles Studie wird deutlich, dass die neue islam(ist)ische Orientierung
in einem vielschichtigen Auseinandersetzungsprozess entstand: Die Lebens-
formen in der Grofistadt, die Zeichen westlich geprigter Zivilisation, die
Verkehrsformen der Universitit waren fiir diese jungen Frauen zunichst
fremde soziale Rdume. Der angestrebte soziale Aufstieg fand meist erst in
der ersten Generation statt und die Zeichen sozialer Differenzierung an der

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | MECHTHILD RUMPF

Hochschule waren uniibersehbar und fiir diese Frauen teilweise auch be-
schimend. Mit dieser erfahrenen sozialen Fremdheit, der Orientierung am
sozialen Aufstieg und dem Bildungsbewusstsein war aber auch zugleich die
heftige Auseinandersetzung mit dem Herkunftsmilieu verkniipft: Sie kritisie-
ren den traditionellen Brauchtumsislam oder Volksislam, der zu Ritualen er-
starrt war, und sie kritisieren die Lebensweise der Eltern, insbesondere der
Miitter.

Diese intellektuell und religiés formulierte Abgrenzungsbewegung ist
somit doppelt akzentuiert: gegentiber ihren Familien, der Herkunftsgruppe
mit ihren Traditionen einerseits und gegeniiber dem als nicht-religios, laizis-
tisch und verwestlicht wahrgenommenen sozialen Riumen der Stadt und der
Universitit. Entsprechend facettenreich sind auch die Bedeutungsschichten
der >Bedeckung«: Ein neu definiertes Verhiltnis zum Korper, eine verinner-
lichte islamische Sexualethik, die Suche nach Gleichheit unter Frauen, der
Ausdruck von Spiritualitit und einer neuen Individualitit jenseits des so ge-
nannten Staatsfeminismus und jenseits tiberkommener Traditionen. Das
Kopftuch kann stirker mit einer Orientierung am kulturellen Islam verbun-
den sein, wird aber von vielen jungen Frauen als Ausdruck ihrer vorhande-
nen militanten Konfliktbereitschaft gegeniiber laizistischen Instanzen ver-
standen und als Zeichen der islamischen Utopie, die Geschlechterasymme-
trien nicht mehr kennt, nur noch Gleichheit und Gerechtigkeit.

Dies war jedoch damals keine als statisch zu verstehende Beschreibung.
Niliifer Gole zeigt vielmehr auch Entwicklungsprozesse oder Perspektiven-
wechsel im Verlauf der Untersuchung auf. So wird die Orientierung an einer
in ungewisse Zukunft verschobenen, idealen islamischen Geschlechtersym-
metrie bei vielen Frauen briichig: Sie duflern mit ihren alltiglichen Un-
rechts-Erfahrungen auch ihre Skepsis gegentiber solch abstrakt formulierten
Idealen. Die Diskrepanz zwischen dem verteidigten, utopischen, islamischen
Geschlechterfrieden und der Erfahrung realer Strukturen méinnlicher Herr-
schaft, im hiuslichen wie 6ffentlichen Bereich, wird thematisiert. Indem die
bestehenden Machtbeziehungen zwischen den Geschlechtern in Frage ge-
stellt werden, bestimmen die jungen Frauen die Identitit der muslimischen
Frau neu. Und viele sind im Begriff, sich vom Objekt zum Subjekt ihrer Ge-
schichte zu entwickeln (ebd.: 156). Diese Frauen bestehen darauf, dass es ei-
ne weibliche Individualitit auch unabhingig von ihrer Rolle als Ehefrau und
Mutter gibt. »Paradoxerweise ist es der Islam selbst, diese Religion der Ge-
meinschaft, die zur Stiitze der im Inneren beginnenden Identititsverinde-
rung wird« (ebd.). Gole betont aber auch: der Schleier »verschleiert ihren
Ausbruch in die duflere Welt« und erinnert zugleich daran, dass die »Frau
der privaten Welt zugehorig« ist, auch wenn sie ihn verlisst (ebd.).

Schon in Géles Resiimee ist die These relevant, dass vor dem Hinter-
grund ihrer Untersuchung der Islam nicht in schlichten Gegensatz zur Mo-
dernitit gebracht werden kann: er sei vielmehr ein Mittel, die Verhaltensan-

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 205

forderungen der modernen Gesellschaft zu bewiltigen. Religion organisiere
das tigliche Leben und garantiere ein Gefiihl von Gemeinschaft, ein gesell-
schaftliches Band oder eine imaginierte Gemeinschaft als Gegengewicht zur
strukturellen Ausdifferenzierung der modernen Welt und ihrer zunehmend
anonymisierten gesellschaftlichen Beziehungen. Aber sie benennt zugleich
auch die tendenzielle Dynamik, das Briichigwerden kollektiv-politischer Iden-
titdt bei den jungen Islamistinnen zugunsten zunehmender Individualitit
und Urteilsfihigkeit (ebd.: ryoff., vgl. a. Furrer 2003). Dieses Beieinander
von politischen, sozialen und religicsen Motiven sollte im Auge behalten
werden, wenn von der »neuen muslimischen Frau« (Pusch) in der Ttirkei die
Rede ist.

Muslime in Deutschland

Die bereits erwihnte starke Stellung der islamisch-konservativen AKP in der
Tirkei deutet darauf hin, dass Positionen in die Minderheit geraten, die mit
dem Islam einen umfassenden politischen und gesellschaftlichen Gestal-
tungsanspruch verbinden. Die Wahrnehmung vergleichbarer politischer Po-
sitionen in Deutschland kann den Blick verstellen auf die wissenschaftlichen
Befunde und Analysen, die darauf hindeuten, dass sich die meisten der be-
reits dauerhaft in Deutschland lebenden Muslime im Rahmen sikularer
Rechtsstaatlichkeit orientieren und dass die vielfiltigen neuen Formen musli-
mischer Religiositit sowie die sich 6ffentlich artikulierenden Religionsge-
meinschaften bereits Ausdruck sich entwickelnder Integrationsprozesse sind
(Sen/Aydin 2002). Faruk Sen vermittelt, dass der »Euro-Islam« kein »reali-
titsfernes Konstrukt« sei, sondern »den Alltag der in Europa lebenden Mus-
lime mehr und mehr« bestimme: »Es gibt Bewegung, und diese Bewegung
deutet fiir die absolute Mehrheit der Muslime nicht in Richtung der Einigung
unter dem Dach von Fundamentalismus oder Islamismus«.** Auch Werner
Schiffauer relativiert in seiner Einschitzung die Relevanz des islamistischen
Potenzials in Deutschland:

»Integration ist oft kein gradliniger Prozess, sondern einer, der Opposition einschliefdt.
Migranten werden ja selten geliebt. Gradlinige Integration bedeutet deshalb fiir viele
Unterwerfung, Anpassung an eine Gesellschaft, die einen nicht will. [...] In den 8cern
wollten sie [Milli Gortig] noch den Gottesstaat, Deutschland hielten sie fiir Feindesland.
Dann kam ein langsamer Wandel - eine Annidherung an die deutschen Institutionen.
[...] Milli Goriig ist ein heterogener Haufen. Da gibt es die wertkonservativen Migranten
der ersten Generation. Dann gibt es die klassischen Kampfer, die den Gottesstaat wol-
len. Und es gibt Erbakan, der sagt: Wir miissen uns auf diese Gesellschaft einlassen,

24 Vgl. Pressemitteilung Zentrum fiir Tiirkeistudien, 8. Februar 2002, S. 1f. (online).

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | MEecHTHILD RUMPF

wir mussen in Europa ankommen. [...] Das ist doch eine Chance fiir diese Gesellschaft,
den Islamismus von unten her zu {iberwinden. Die Bewegung hat offenbar Erfahrun-
gen gemacht, deshalb will sie in dieser Gesellschaft Fufl fassen. Wer Parallelgesellschaf-
ten tiberwinden will, muss diese Situation nutzen. [...] Milli Goriig ist attraktiv fiir viele
junge Frauen, weil sie feministische Kritik aufnimmt und islamisch wendet. [...] Man
kann natiirlich sagen, das ist alles Show. [...] Aber: Akademikerinnen, die sich auch
deshalb auf Milli Gériis einlassen, entwickeln dort eine eigene Stimme und werden die
Minner spiter an die Kandare nehmen. Das sind Prozesse, auf die ich hoffe.« (Schift-

auer 2002: 3f.)

Ohne Zweifel entwickelt sich auch in Deutschland eine islamische Frauen-
bewegung, selbst wenn dieser Begriff nur vorliufig in heuristischer Funktion
verwendet werden sollte. Noch liegen keine Selbstbeschreibungen von isla-
mischen Frauengruppen vor, die alternative Begrifflichkeiten vorschlagen.
Umschreibungen wie »Schwesterngruppen«, »Arbeitskreise«, »Netzwerk«
oder »Zentrum« geben zunichst noch keinen Hinweis auf die Intention und
Motive der Griindung.” Die Analysen von Gerdien Jonker in diesem Band
fragen nach dem Einfluss von Musliminnen in verschiedenen islamischen
Religionsgemeinschaften und zeigen die Handlungsoptionen und Orientie-
rungen von Frauen im Bildungsbereich und im theologischen Diskurs als re-
ligiose Expertinnen. Durch die Minderheitenposition des Islams in Europa
hat sich ein kultureller Wandel der religiosen Gemeinschaften vollzogen, der
institutionalisierte Handlungsrdume fiir Musliminnen erméglicht hat. Gritt
Klinkhammer bestitigt das Interesse der Frauen an »Partizipation und Ge-
staltung des Islams«, und sie bezieht sich vor allem auf die groRe Bedeutung
der Erziehungs- und Bildungsarbeit in teilweise relativ unabhangigen, von

25 Vor allem der Begriff »Feminismus« ist umstritten, nicht nur wegen seiner
»westlichen« Konnotationen sondern weil er auch die Anerkennung innerhalb der
minnlich dominierten islamischen Gemeinschaften erschwert. Entsprechende
Konflikte sind dokumentiert, vgl. Naggar 2000, 2001. So wird eher eine Begriff-
lichkeit gewihlt, die eine »weibliche Sicht« betont, vgl. Hermeneutischer Arbeits-
kreis 2002. Der Begriff »Feminismus« ist vor allem unter arabischen Frauenakti-
vistinnen umstritten, Nadje Al-Ali, Wissenschaftlerin aus Agypten, wihlt deshalb
den Begriff »women’s activisme, vgl. den Konferenzbericht zu Frauenbewegung
und Zivilgesellschaft (Berlin 2003) von Katrin Schneider. Dagegen verweist Margot
Badran auf die Zirkulation des Feminismus im Cyberspace, in dessen Prozess sich
der islamische Feminismus auch unablissig verindert und zum globalen Phino-
men wird (Badran 2002). Es wird sogar von einer »heimlichen Revolution der Ge-
schlechter« im Internet gesprochen (Schneider 2003). Vgl. zu Ansitzen und Dis-
kussionen in der Bundesrepublik Spuler-Stegemann 2002a, exemplarisch die Zeit-
schrift HUDA (s.a. homepage) und schlangenbrut. Schwerpunkt: islam der frauen,
20.Jg., Mai/2002. Vgl. a. Fn. 3.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 207

Musliminnen geschaffenen Parallelinstitutionen. Das islamische Prinzip der
Geschlechtertrennung wird zwar nicht durchbrochen (Klinkhammer), aber
traditionelle Handlungsfelder von Frauen werden {iberschritten und die is-
lamischen Vereinigungen zugleich mit der »Norm der Gleichberechtigung
zwischen den Geschlechtern auf Dauer konfrontiert« (Jonker). Mit dieser
Ausweitung von Handlungssphiren werden auch die unterschiedlich akzen-
tuierten Stimmen von Musliminnen — »nachdenklich«, »kritisch« oder »tra-
ditionell« — wahrnehmbar und kreative Neudeutungen des islamischen Ge-
schlechterverhiltnisses einer groReren Offentlichkeit prisentiert. Wie auch
andere Studien belegen oder ein Blick auf die >frauenspezifischen« Internet-
seiten, Kommunikationsforen und ihre Vernetzung zeigt*®, betont auch Ger-
dien Jonker, dass sich viele Frauen virtuell in der globalen Welt des Islams
bewegen. Dies ist tendenziell gleichbedeutend mit einer Demokratisierung
theologischen Wissens und trigt bei zu dem Prozess der Aushéhlung und
Unterwanderung des minnlichen Machtmonopols in Bereichen der juristi-
schen und theologischen Wissensproduktion, den Ziba Mir-Hosseini als eine
wichtige Voraussetzung fiir mehr Gerechtigkeit und Gleichheit fiir Frauen
ansieht. Die eher skeptische Einschitzung von Mir-Hosseini, es wiirde jedoch
noch lange dauern, bevor eine kritische Mehrheit der Frauen erreicht ist, ist
auch implizit dem Beitrag von Gerdien Jonker zu entnehmen. Allerdings be-
ziehen sich Jonkers dichte Beschreibungen auf einen Migrationskontext, in
dem sich Fragen von Gerechtigkeit und Gleichheit fiir Frauen im Islam an-
ders stellen als in theokratischen und totalitiren Regimen (vgl. dazu Kreile
i.d.Bd.).

Gritt Klinkhammer zeigt in ihrer Untersuchung auch einen wichtigen
Ansatzpunkt fiir die Differenzierung des Potenzials >fundamentalistischer<
Orientierungen. Viele Moscheevereine, die in der Nihe des politischen Is-
lams angesiedelt sein kénnten, haben das Spektrum ihrer Aktivititen ausge-
weitet und sind zu Zentren sozio-kultureller Dienstleistungen geworden (vgl.
dazu auch Jonker i.d.Bd.). Eine hohe Frequentierung dieser Moscheevereine
konnte jedoch nicht gleichgesetzt werden mit einer »entschiedeneren religi-
sen Einstellung« oder »Tendenz zur Fundamentalisierung der Muslime«. Es
gibt auch in empirischen Studien Indizien fiir besonders strenge Glaubigkeit
und politisch-islamische Positionen. Die Pluralitit religiéser Orientierungen
und Selbstkonzepte iiberwiegt jedoch bei weitem, wie im nichsten Abschnitt

26 Vgl. die Ubersicht bei Réckemann 2002; insbesondere die Internetplattformen
Women Living Under Muslim Laws (wluml.org); Muslim Women’s League (mwlusa.
org); woman.de; muslima-aktiv.de; al-sakina.de; huda.de; Fau-im-Islam.de; Halima
Krausens homepage. Qantara.de enthilt ein Dossier »Feministischer Islam«. In die-
ser Zirkulationssphire von religiosen Deutungen und Erfahrungen wird nicht
mebhr identifizierbar sein, welche islamisch >verschleierte< feministische Position
westlichen oder 6stlichen Ursprungs ist, vgl. Fn. 25.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | MECHTHILD RUMPF

durch die empirischen Untersuchungen von Gritt Klinkhammer, Yasemin
Karakagoglu und Sigrid Nokel deutlich wird.

Selbstkonzepte und religiése Orientierungen
junger Musliminnen

Die Debatten um Re-Islamisierung, islamischen »Fundamentalismus« be-
stimmten die empirischen Untersuchungen der 19g9oer Jahre. Vor allem die
Untersuchung von Heitmeyer et al. Verlockender Fundamentalismus (1997) hat
die Offentlichkeit aufgeschreckt und verunsichert.”” Wieso gerade bei Ju-
gendlichen aus Migrantenfamilien, die mehrheitlich hier geboren wurden,
eine besonders intensive Hinwendung zum Islam, zudem mit radikalen, is-
lamistischen Unterténen, Uberlegenheitsgefithlen und der Verteidigung pat-
riarchaler Gesellschaftsbilder zu beobachten war, wurde von den Autoren der
Studie insbesondere auf die Erfahrung von Diskriminierung und Ausgren-
zung zuriickgefiihrt.?®

Die Ergebnisse waren in mehrfacher Hinsicht problematisch: Mit einem
unprizisen Fundamentalismus-Begriff und unklaren Islam-Vorstellungen
wurde auch ein breites Spektrum islamischer und kultureller Orientierungen
identifiziert, die sich in keiner Weise den politischen und extremen Str6-
mungen des Islamismus zuordnen lassen. So kommt es zu einer wissen-
schaftlich unverantwortlichen Gleichsetzung von Re-Islamisierung und Fun-
damentalismus. Mit der Ausgangsthese, dass fundamentalistische Bewegun-
gen fiir marginalisierte, junge MigrantInnen attraktiv sein kénnten, verstell-
ten sich die Autoren den Blick fiir Orientierungen, die der Forschungshypo-
these widersprachen.

In der offentlichen Auseinandersetzung mit den theoretischen und me-
thodischen Unzulinglichkeiten der Studie Heitmeyers et al. (vgl. Bukow/Ot-
tersbach 1999) wurden in der Folgezeit komplexere und differenziertere Un-
tersuchungsansitze entwickelt, die auch ihre Parallelen beispielsweise in der
franzésischen Forschungsliteratur finden (vgl. Ruf 2002; Tietze 2001; Salz-
brunn 1999; Venel 1999).

Die These Heitmeyers et al., dass die Verweigerung von Partizipations-
chancen immer mehr Immigranten der zweiten und dritten Generation in
die Arme islamistischer Gemeinden treibe, hilt Werner Schiffauer fiir ver-
kiirzt, da so nicht der hohe Anteil junger Intellektueller mit guten Berufsaus-
sichten erklirt werden konne. Er kann in seinen Untersuchungen den kom-

27 Exemplarisch und besonders verhingnisvoll: Der Spiegel, Nr. 16/1997.

28 Vgl. Fn. 2. Der vermutete Zusammenhang mit dem Aufstieg der Refah-Partei in
der Tiirkei spielte bei der politischen und 6ffentlichen Gewichtung der Ergebnisse
Heitmeyers et al. eine ebenso wichtige Rolle.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 209

plexen und subtilen Zusammenhang aufzeigen, der mit der Suche nach ge-
sellschaftlicher Anerkennung junger Migranten der zweiten oder dritten Ge-
neration verbunden ist. Das Anerkennungsproblem ist fiir ihn nicht auf die
Erfahrungen von Diskriminierung und Ausgrenzung beschrinkt, sondern
beriihrt auch ganz wesentlich das Verhiltnis zur ersten Generation, also den
Eltern, Verwandten und — am Beispiel Deutschlands — den Tiirkei-Ttiirken.
Gescheiterte Anerkennungsprozesse in diesem komplexen Geflecht kénnen
die Hinwendung zu extremistischen Gruppierungen fordern, wie Schiffauer
am Beispiel junger Kaplan-Anhinger iiberzeugend deutlich macht (Schiffau-
er 2001). Entscheidend bei dieser speziellen Untersuchung ist jedoch ein
empirisch nachweisbares, gestortes Annerkennungsbediirfnis: »Wer absolute
Anerkennung fordert, wird diese nur in geringem Mafle und im kleinen
Kreis erhalten« (ebd.: 232).

Wichtig an diesen Analysen ist der empirische Nachweis eines viel-
schichtigen Konfliktdreiecks, das die schlichte Kulturkonflikt-These (oder
auch Desintegrationsthese) widerlegt: Die Auseinandersetzung der jungen
Muslime mit der Mehrheitsgesellschaft, dem Islam und der Herkunftsgrup-
pe, also Eltern und Mitgliedern der ethnisch-religiésen Gemeinschaft er6ff-
nen oder blockieren einen individualisierten Weg zu einer neuen Identitit,
die mit Widerspriichen und multiplen Identititsaspekten umgehen kann. Da
die Auseinandersetzungen innerhalb dieses Konfliktdreiecks trotz vergleich-
barer Marginalisierungserfahrungen individuell verschieden sind, kénnen
auch kollektiv vermittelte Identititsangebote (v.a. hermetische Islam-Interpre-
tationen) nur bei gebrochenen Anerkennungskarrieren eine illusionire Stiit-
ze sein. Deshalb sind die vielfiltigen Identititskonzepte junger Musliminnen
jenseits von Assimilation und jenseits der Verfithrung durch radikale islamis-
tische Bewegungen oder hermetisch-islamische Identititskonstruktionen so
bedeutsam, wie dies in den vorliegenden Beitrigen zum Ausdruck kommen
wird.*

Die gesuchte islamische Lebensweise der jungen Musliminnen ist eine
kreative Neuschépfung, verbunden mit einem neuen, haufig individuell >er-
arbeiteten< Islamverstindnis, mehr intellektuell, kulturell oder spirituell, je
nachdem, bei gleichzeitiger Prisenz junger Musliminnen in offentlichen
Riaumen. Dieser »dritte« Weg ist nicht mehr befangen im scheinbar unlésba-
ren Konflikt zwischen >zwei Kulturens, sondern Ausdruck eines reflexiv und

29 Diese Differenzierung ist zu verstehen vor dem Hintergrund wichtiger Verinde-
rungen innerhalb der islamischen Religionsgemeinschaften in Deutschland und
Europa. Hervorzuheben sind insbesondere folgende Aspekte: der Generations-
wechsel seit den 199oer Jahren ($en/Aydin 2002; Jonker 2002; Schiffauer
2001), und die zunehmend aktivere Partizipation von Frauen am Gemeindeleben,
an der Herstellung von Expertenwissen und bei der Vermittlung von Bildung
(Jonker 2002.; Schiffauer 2001; Klinkhammer 2000; Jonker/Kapphan 1999).

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | MECHTHILD RUMPF

oftmals auch patriarchatskritisch werdenden Verhiltnisses zur Religion und
damit bereits einbezogen in den Prozess der Sakularisierung und Individua-
lisierung. Gerade dieses scheinbare Paradox macht es vielleicht so schwer, die
komplizierte Zeichenstruktur des Kopftuchs zu verstehen.

In Yasemin Karakasoglus Beitrag wird dies besonders deutlich, da sie vor
allem eine Gruppe »pragmatischer und idealistischer Ritualistinnen« (Sunni-
tinnen) vorstellt, die sich durch orthodoxe Deutung des Islams gleichzeitig fiir
eine groflere Sichtbarkeit ihrer Religion und deren gesellschaftlicher Aner-
kennung einsetzen. Diese Kopftuchstudentinnen gelten in der Offentlichkeit
meist als integrationsunwillig, in innerislamischen Kreisen jedoch eher als
»Heldinnen, eine Charakterisierung, die aus dem tiirkischen Kontext be-
kannt ist (vgl. Pusch i.d.Bd.; Furrer 2003) und die Leserin nachdenklich
stimmt. Denn unabhingig von den individuellen Motiven dieser Muslimin-
nen verweist die Stilisierung von Heldinnen auf eine islamische Reprisenta-
tionspolitik, die den weiblichen Kérper strategisch einsetzt und funktionali-
siert fiir die Sichtbarkeit des Islams in Deutschland.>® Karakasoglus differen-
zierte, vorsichtig typisierende und vielschichtige Untersuchung zeigt jedoch
deutlich, wie wenig das Kopftuch als Symbol fiir eine bestimmte islamische
Richtung angesehen werden kann, es reprisentiert nicht unbedingt den
Wunsch, religiés-ethische Intentionen in allen Lebensbereichen zur Geltung
zu bringen, es kann mit sehr unterschiedlichen Vorstellungen tiber einen is-
lamgerechten Lebensstil verbunden sein und ist tiberwiegend Ausdruck eines
sdkularen Verstindnisses von Religion. Die religionssoziologischen Befunde,
die vor dem Hintergrund der grofRen Relevanz der Religion fiir Tirkinnen
und Tiirken entfaltet werden®, zeigen die vielen Facetten individueller Be-
deutungen, die sich vor allem auf Geborgenheit, Sicherheit und Orientierung
beziehen und keinen Gegensatz zur Moderne und zur Integration markieren.
Die Selbstkonzepte dieser jungen Musliminnen bringen somit »wandelbare«
Varianten spannungsreicher und versshnter Perspektiven in der Auseinan-
dersetzung mit modernen Lebensstilen zum Ausdruck. Wie so oft ist auch

30 Gerade diese Moglichkeit und die Beispiele aus der Geschichte, das Kopftuch
strategisch und politisch einzusetzen, macht es als religiéses Symbol zunehmend
unglaubwiirdig. So findet sich im Rahmen der AKP in der Tiirkei eine doch
merkwiirdige Arbeitsteilung: Die weiblichen Abgeordneten traten schon im Wahl-
kampf ohne Kopftuch auf, die Ehefrauen der fithrenden Politiker tragen das Kopf-
tuch und versuchen, die Anerkennung im Rahmen offizieller Anlisse durchzuset-
zen, was bereits zu mehreren Konflikten mit Reprisentanten des Militirs gefithrt
hat, die in der Presse ausfiihrlich dargestellt wurden.

31 Karakagoglu stiitzt sich auf mehrere Untersuchungen, die belegen, dass fiir etwa
8o Prozent der jungen MuslimInnen der Islam eine identititsstiftende Bedeutung
hat, wogegen sich nur 45 Prozent der jungen Deutschen in dhnlicher Weise auf

Religion beziehen wiirden.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 211

hier der distanzierte Blick auf handfeste deutsche Realititen und kulturelle
Entwicklungen ein kritischer Impuls gegeniiber Gewohnheiten und Fremd-
bestimmungen, die von manchen jugendlichen Deutschen nicht mehr hin-
terfragt werden. Karakagoglu schreibt am Ende ihres Beitrags, dass Religiosi-
tat auch als (nicht strategisch gemeinte) Ressource angesehen werden kann,
die aktiv im Integrationsprozess eingebracht werden kann. Nicht zuletzt des-
halb ist das genaue Hinhoren so wichtig, um nicht vorschnell Opfer eigener,
unbewusster Abwehrmechanismen zu werden.

Gritt Klinkhammer kniipft in ihrem Ansatz an die bereits dargestellten
Uberlegungen von Werner Schiffauer zum Islam als offenem Diskursfeld an.
In dieser Perspektive ist fiir sie der Islam in Deutschland »eine religiése Ge-
stalt in der Vielfalt seiner Entwicklungsméglichkeiten« und »gelebter Islam«
in Anlehnung an Jacques Waardenburg immer schon »gedeuteter Islam«. Da
diese Orientierung fiir eine »diskursive Religionswissenschaft« allein nicht
ausreicht, konzentriert sich Klinkhammer auf die »Bedeutung von Religion
zur Begriindung und Eréffnung von Handlungskompetenzen«. Mit dem Be-
griff der »religisen Lebensfithrung« (Max Weber) unterscheidet sie in ihrer
Untersuchung Ebenen der Immanenz (Alltagspraxis und Alltagsverstindnis)
von Dimensionen der Transzendenz (islamische Religiositit). Die religions-
wissenschaftliche These, dass mit »Sikularisierung nicht zwangsliufig die
Aufhebung von Religion einhergeht, sondern die Verinderung ihrer struktu-
rellen Verfasstheit, die vor allem als Folge von Individualisierungsprozessen
beschrieben wird«, bestimmt die weiteren Fragestellungen der Autorin. So
stehen im Zentrum ihrer Untersuchung die »modernen, »integrierten< For-
men der Konstruktion islamischer Identitit«. In ihren dichten Beschreibun-
gen verschiedener Typen islamischer Lebensfithrung wird eine Pluralisie-
rung sichtbar, die durch islamische Verbinde in Deutschland so nicht repri-
sentiert wird. Ahnlich wie bei Karakagoglu wird deutlich, dass Kopftuch tra-
gende Musliminnen nicht als Reprasentantinnen traditioneller oder >funda-
mentalistischer« Orientierungen angesehen werden kénnen. Vielmehr sper-
ren sich die Untersuchungsergebnisse gegen jede Form der Generalisierung.
Denn auch die Ablehnung des Kopftuchs ist — so Klinkhammer — nicht un-
bedingt gleichbedeutend mit sikularer Orientierung. Die eingangs formulier-
te These, dass sich das Selbstverstindnis junger Musliminnen in einem Kon-
fliktdreieck zwischen der traditionell-kulturellen Orientierung im Elternhaus
und der Herkunftsgruppe, dem Islam und Erfahrungen in verschiedenen
Kontexten der Mehrheitsgesellschaft ausbildet, wird hier um die kritische
Dimension des Geschlechterverhiltnisses erginzt. Thr kommt eine eigen-
stindige Bedeutung zu, da sich hier konkrete Erfahrungen und kritische Re-
flexionen zu Islam und Tradition verdichten und die Behauptung von Eigen-
stindigkeit motivieren.

Sigrid Nokel setzt in ihrem Beitrag andere Akzente, da fiir sie Untersu-
chungen, die sich nur auf die »handelnden Subjekte, auf ihre Ambitionen

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | MECHTHILD RUMPF

wie Weltdeutungen« beziehen, zu kurz greifen wiirden. Thre Fragestellung
konzentriert sich auf die Rahmenbedingungen und Voraussetzungen, die
den Prozess der Identititsfindung und der »Selbstaffirmation tiber den Is-
lam« erméglichen. Mit dem Begriff »Selbstaffirmation« wird ein neutrales
und kritisches Gegengewicht zu Beschreibungen »individualisierender« Pro-
zesse gesetzt. Nokel plidiert fiir einen kritischen Umgang mit »klassischen«
Ideen wie »Emanzipation« und »Subjektivierung« und richtet deshalb ihren
an Foucault orientierten Blick auf die Veridnderungen von »Reprisentationen
und Machtspielen, die auf Identititsbildung wirken. Aus dieser Perspektive
betrachtet sie programmatisch den Islam in Europa als Teil eines bio-poli-
tischen Prozesses, der {iber Macht und Wissen, Diskurse und Praktiken ge-
staltet wird. In diesem Kontext formieren sich die »Identititskonstruktionen
durch Verleiblichung«, durch »selbstdisziplinierte Koérperpolitiken, die vor
allem zu Mikropolitiken der jungen Musliminnen werden. Sie bewegen sich
im Schatten von Macht und Wissen, aber sie nutzen auch spezifische »Auto-
nomiespielriume, wie sie durch Mehrdeutigkeiten und Pluralitit der islami-
schen Diskurse gegeben sind. Dies erméglicht Grenziiberschreitungen, die
sich in Vorstellungen von Geschlechtergleichheit und Autonomieanspriichen
bemerkbar machen. Vor diesem Hintergrund kritisiert Nokel die Idee eines
europidisch-islamischen Einheitswissens, wie es von Tariq Ramadan pro-
grammatisch konzipiert wird. Wie schon angedeutet, ist im Ansatz von Sigrid
Nokel die These zentral, dass die Zirkulation von Wissen und Macht durch
Korper insbesondere an den weiblichen Korper gebunden wird. Mit selbst-
disziplinierender Kérperpolitik wird das Kopftuch bedeutsam und der »mo-
derne« Islam zugleich »sichtbar«. So ist das Kopftuch auch »Medium« des
Anspruchs auf Anerkennung gegentiiber der nicht-islamischen Welt, die fiir
die jungen Musliminnen durch ihre Berufsorientierungen von grofier Bedeu-
tung ist.

Offene Fragen

In diesen neueren Untersuchungen wird somit deutlich — von Ausnahmen in
einzelnen Interviews abgesehen —, dass das Kopftuch nicht die Grenze zwi-
schen Orient und Okzident, zwischen Islam und westlicher Sikularitit, zwi-
schen Tradition und Moderne oder sonstigen Gegensitzen symbolisiert, son-
dern in der Regel auf die Uberschneidung verschiedener Diskursfelder und
die jeweils individuelle Positionierung im Kontext spezifischer Konfliktzonen
hinweist. Damit werden die theoretisch verkiirzten Oppositionen aufgeho-
ben, bei allen Unterschieden in artikulierten Selbstkonzepten, wie sie in den
einzelnen Beitrigen deutlich werden. So sind in islamisch bestimmten Le-
bensentwiirfen und Mikropolitiken mehr multiple Identititsaspekte prisent,
als es sich die Verfechter einer reinen islamischen Lehre oder die Verteidiger

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 213

westlicher »Leitkultur« vorstellen. So zeichnet sich eine Entwicklung hybrider
oder kontextualisierter kultureller Identititen ab mit gewisser Durchlissigkeit
und Offenheit der jeweiligen Selbstbilder.>* Und dennoch, wird nicht die
schon iltere These von Niliifer Gole, der Schleier der jungen Musliminnen
wiirde ihren Ausbruch in die duflere Welt »verschleiern« und zugleich daran
erinnern, dass die »Frau der privaten Welt zugehdérig« sei, auch wenn sie thn
verlasst, nicht auch wieder vielfach bestitigt? Steht das Kopftuch vielleicht —
auch jenseits der artikulierten Motive junger Musliminnen — fiir den schwie-
rigen Balanceakt, sich auf Frauenrechte im sikularen Deutungszusammen-
hang zu beziehen und gleichzeitig einer ethisch-islamischen Orientierung zu
folgen, die in manchen Details mehr die Differenz der Geschlechter und ih-
rer Aufgaben betont als deren rechtliche Gleichheit? Auf manche Fragen ge-
ben die vorliegenden Untersuchungen noch keine Antwort, nicht nur des-
halb, weil sie erst jetzt gestellt werden, sondern weil auch die vorgestellten
Ansitze Momentaufnahmen islamischer Orientierungen prisentieren, deren
Verinderbarkeit im biografischen Prozess zwar thematisiert, aber nicht vo-
rausgesagt werden kann.

Literatur

[Anonyma, Mitarbeiterin des ZIF, Koln] (2002): »Gewalt im Islam? Korri-
gierende Anmerkungen und kritische Ruickfragen«, in: schlangenbrut.
Schwerpunkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 5-9.

Al-Ali, Nadje (2003): »Irakerinnen sind keine Opferlimmerc, in: Frankfurter
Rundschau, 30.7.2003, Nr. 175, Dokumentation, 7.

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Korans, in: Feministische Stu-
dien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Badawi, Jamal (2001): Die Gleichwertigkeit der Geschlechter im Islam, Karlsru-
he: Cordoba-Verlag.

Badran, Margot (2002): »Islamic feminism: what’s in a name?«, in: Al-Ahram
Weekly Online, N1. 569, 17.-23. Januar 2002, Cairo (online).

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Bukow, Wolf-Dietrich/Ottersbach, Markus (Hg.) (1999): Fundamentalismus-
verdacht, Opladen: Leske + Budrich.

Chebel, Malek (1997): Die Welt der Liebe im Islam. Eine Enzyklopddie. Erotik,
Schénheit und Sexualitit in der arabischen Welt, in Persien und der Tiirkei,
Miinchen: Kunstmann.

32 Elgin Kiirsat-Ahlers (1999) beschreibt vergleichbare Entwicklungen fiir die Intel-
lektuellen der zweiten Migrantengeneration.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | MECHTHILD RUMPF

Denffer, Ahmad von (*2000): Kopftuch und Kleidung im Islam, Miinchen: Is-
lamisches Zentrum.

El-Shabassy, Eva (*1998): Die Frau im Islam, Garching: Dar-us-Salam.

El-Zayat, Sabiha im Gesprich mit Edith Kresta (2001): »Die Probleme des
Dialogs. Das Recht auf Differenz leitet Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir
Islamische Frauenforschung in Kéln (ZIF) genauso aus dem Koran ab wie
die Gleichwertigkeit der Geschlechter«, in: tageszeitung (taz), 29.10.2001,
14.

El-Zayat, Sabiha im Streitgesprich mit Sanem Kleff (2002): »Im wahren is-
lamischen Leben wird alles gut? Ist, wer ein Kopftuch trigt, eine Beton-
muslimin? Ist, wer es ablehnt, eine Betonlaizistin?«, in: tageszeitung (taz),
8.3.2002, 8-9.

Erbakan, Armina (1999): »Islamische feministische Theologie — Chance oder
Sackgasse?«, in: Vauti/Sulzbacher (1999), 57-83.

Feindt-Riggers, Nils/Steinbach, Udo (1997): Islamische Organisationen in
Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse. Pilotuntersu-
chung, Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Frese, Hans-Ludwig (2002): »Den Islam ausleben«. Konzepte authentischer Le-
bensfiihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora, Bielefeld: transcript.

Furrer, Priska (2003): »Wir sind die Tochter dieses Landes< — islamische
Identitit in Frauenromanen aus der Tiirkei«, in: Feministische Studien, 21.
Jg., 2/2003 (im Druck).

Gole, Niliifer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der moder-
nen Tiirkei, Berlin: Babel

Hamzawy, Amr (2003): »Fortschritt durch Integrations, in: tageszeitung (taz),
24.2.2003, I2.

Hartmann, Thomas/Margret Krannich (Hg.) (2001): Muslime im sdkularen
Rechtsstaat, Berlin: Das Arabische Buch.

Heitmeyer, Wilhelm/Joachim Miiller/Helmut Schroder (1997): Verlockender
Fundamentalismus. Tiirkische Jugendliche in Deutschland, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Heller, Erdmute/Mosbahi, Hassouna (1993): Hinter den Schleiern des Islam.
Erotik und Sexualitit in der arabischen Kultur, Miinchen: Beck.

Hermeneutischer Arbeitskreis (Zentrum fiir islamische Frauenforschung
und Frauenférderung, Kéln) (2002): »Vielfiltiges Verstehen. Hermeneu-
tik im Islam aus weiblich theologischer Sicht, in: schlangenbrut. Schwer-
punkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 13-16.

Hillauer, Rebecca (2003): »Noch lange nicht am Ziel. Kampf fiir Frauenrech-
te in islamisch geprigten Lindern«, in: Neue Ziiricher Zeitung, 17.7.2003,
Nr. 163, 35.

Hobohm, Mohamed Aman (*1999): Menschenrecht und Gottesrecht, Garching:
Dér-us-Salam.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 215

Jonker, Gerdien (Hg.) (1999): Kern und Rand. Religiose Minderheiten aus der
Tiirkei in Deutschland, Zentrum Moderner Orient, Studien 11, Berlin: Das
Arabische Buch.

Jonker, Gerdien (2002): Eine Wellenlinge zu Gott. Der >Verband der Islami-
schen Kulturzentren<in Europa, Bielefeld: transcript.

Jonker, Gerdien/Kapphan, Andreas (Hg.) (1999): Moscheen und islamisches
Leben in Berlin, Berlin: Die Auslinderbeauftragte.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1998): »>Kopftuch-Studentinnenc« tiirkischer
Herkunft an deutschen Universititen. Impliziter Islamismusvorwurf und
Diskriminierungserfahrungenc, in: Bielefeldt/Heitmeyer (1998), 450-473.

Karakagsoglu-Aydin, Yasemin (1999): »Religionsfreiheit fiir Muslime? Die
Kopftuchdebatte im >Fall Ludin«, in: Grundrechte-Report 1999, Hrsg. v.
Till Miiller-Heidelberg et al., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 72-77.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erziehungs-
vorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen
Lehramts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland. Interdisziplinire
Studien zum Verhiltnis von Migration, Ethnizitit und gesellschaftlicher
Multikulturalitit Bd. 12, Frankfurt/Main: IKO-Verlag fiir Interkulturelle
Kommunikation.

Kehl-Bodrogi, Krisztina/Kellner-Heinkele, Otter-Beaujean (Hg.) (1997): Syn-
crettistic Religious Communities in the near East, Leiden: Bill.

Klein-Hessling, Ruth/Nékel, Sigrid/Werner, Karin (1999): Der neue Islam der
Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus
Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript.

Klinkhammer, Gritt Maria (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch gepragter
Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: Diagonal-Ver-
lag.

Kreile, Renate (1997): Politische Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauen-
macht im Vorderen Orient. Pfaffenweiler: Centaurus.

Kristianasen, Wendy (2003): »Gerechtigkeit, Entwicklung und die Turbanfra-
ge«. In: LE MONDE diplomatique, 14.3.2003 (Beilage zur tageszeitung [taz]),
10.

Kirsat-Ahlers, El¢in (1999): »Umgang mit bedrohter und gebrochener Iden-
titdt. Uber die Migrantenintellektuellen in Deutschland, in: Wolfgang
Lenk/Mechthild Rumpf/Lutz Hieber, Kritische Theorie und politischer Ein-
griff, Hannover: Offizin.

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan (2002): Der Weg zur Moschee —
eine Handreichung fiir die Praxis, Bad Homburg v.d. Hohe: Herbert-
Quandt-Stiftung.

Lemmen, Thomas (2000): Islamische Organisationen in Deutschland, Bonn:
Friedrich Ebert Stiftung.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | MECHTHILD RUMPF

Lemu, Aisha B./Fatima Grimm (*1999): Die Frau und Familienleben im Islam,
Miinchen: Islamisches Zentrum.

Meng, Frank (2001a): »Ohne Islam sind wir nichts«. Uber die Orientierung
der zweiten Migranten-Generation an muslimischen Verhaltensmus-
tern, in: tageszeitung (taz), 8.12.2001, 33.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Frauenbuch-
verlag.

Mernissi, Fatima (1989): Der politische Harem. Mohammed und die Frauen,
Frankfurt/Main: Dagyeli.

Mernissi, Fatima (1992): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Mdnner zwi-
schen Islam und Demokratie, Hamburg: Luchterhand.

Mernissi, Fatima (1993): Die vergessene Macht: Frauen im Wandel der islami-
schen Welt, Berlin: Orlanda.

Naggar, Mona (2000): »Frau und Koran. Denn Gott ist gerecht. Viele musli-
mische Frauen auch in Deutschland fiihlen sich durch die minnlichen
Koraninterpretationen abgewertet. Den Koran aus weiblicher Sicht und
konkrete Hilfestellung fiir muslimische Frauen vermitteln beispielsweise
das Huda-Netzwerk und das Zentrum fiir islamische Frauenforschungx,
in: tageszeitung (taz), 16.10.2000, 18.

Naggar, Mona (2001): »Erst mal war ich furchtbar traurig<. Islamische Ge-
meinde in Deutschland: Aufruhr gegen Glaubensschwestern wegen taz-
Artikel. Interview mit den betroffenen Frauen, Rabia Miiller und Fatma
Sagir, vom Zentrum fiir islamische Frauenforschung«, in: tageszeitung
(taz), 5.3.2001, 15.

Neusel, Ayla/Ayche, Karin/Akkent, Meral (Hg.) (1991): Aufstand im Haus der
Frauen. Frauenforschung aus der Tiirkei, Berlin: Orlanda.

Nokel, Sigrid (2001): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam — Eine empiri-
sche Studie iiber kulturelle Reflexion und Transformation in der Bundesrepu-
blik Deutschland, Bielefeld: transcript.

Pusch, Barbara (Hg.) (2001): Die neue muslimische Frau. Standpunkte & Analy-
sen. Tiirkische Welten Bd. 8, Stuttgart, Istanbul: Beiruter Texte und Stu-
dien.

Ramadan, Tariq (2001): Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext. Hrsg. v. Muslim Studenten Vereinigung
in Deutschland e.V. Marburg: MSV-Verlag.

Rassoul, Abii-r-Rida’Muhammad Ibn Ahmad Ibn ("2001): Die Menschenrechte
im Islam. Kéln: 1B Verlag Islamische Bibliothek.

Réckemann, Antje (2002): »Islamische Frauen vernetzt«, in: schlangenbrut.
Schwerpunkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 29.

Rohe, Mathias (2001): Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche
Perspektiven, Freiburg im Breisgau: Herder

Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland
als multikulturelle Gesellschaft, Frankfurt/Main, New York: Campus.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 217

Ruf, Werner (2002): »Die meisten Muslime in Frankreich finden Chirac und
Jospin gut«, in: Frankfurter Rundschau, 3.4.2002, Nr. 77, Dokumentation,
7.

Sen, Faruk/Hayrettin Aydin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Salzbrunn, Monika (1999): »Zwischen kreativen Eigenwelten und republika-
nischem Druck — Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in
Frankreichg, in: Klein-Hessling/Nokel/Werner (1999), 62-8o.

Schiffauer, Werner (2000): Die Gottesmdnner. Tiirkische Islamisten in Deutsch-
land. Eine Studie zur Herstellung religioser Evidenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Schiffauer, Werner (2001): »Auf der Suche nach Anerkennung im Spagat
zwischen zwei Kulturenc, in: Der Biirger im Staat. »Islam in Deutschland«.
Landeszentrale fiir politische Bildung Baden-Wirttemberg, 51. Jg., 4/
2001, 226-233.

Schiffauer, Werner (2002): »Im Problem das Potenzial sehen«. Interview mit
Daniel Bax, in: tageszeitung (taz), 1.2.2003, 3.

Schimmel, Annemarie (*1996): Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Is-
lam, Miinchen: Késel.

Schneider, Katrin (2003): »Frauenbewegung und Zivilgesellschaft«, in: Qan-
tara.de, online zitierte Fassung v. 18.7.2003, 3 S.

Schéning-Kalender, Claudia/Neusel, Ayla/Jansen, Mechtild M. (Hg.) (1997):
Feminismus, Islam, Nation: Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien
und in der Tiirkei, Frankfurt/Main, New York: Campus.

Senghaas-Knobloch, Eva/Rumpf, Mechthild (1991): »Soziale Identitit, die
Ordnung der Geschlechter und nationale Bewegung. Zur Diskussion tiber
>Psychologische Griinde des Fundamentalismus«, in: Feministische Stu-
dien, 9.]g., 2/199T, 123-134.

Seufert, Gunter (*1999): Café Istanbul. Alltag, Religion und Politik in der mo-
dernen Tiirkei, Miinchen: Beck.

Spuler-Stegemann, Ursula (*2002a): Muslime in Deutschland. Informationen
und Kldrungen, Freiburg im Breisgau: Herder.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002b): »Scharia als Fessel und Chance. Ein
Blick in die Runde. Uber das islamische Recht und seine verschiedenen
Interpretationen in der muslimischen Welt«, in: tageszeitung (taz),
8.3.2002, 4-5.

Tezcan, Levent (2003): Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschaft. Ver-
waltete Religion und islamistische Utopie in der Tiirkei, Bielefeld: transcript.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositdt
junger Mdnner in Deutschland und Frankreich, Hamburg: Hamburger Edi-
tion.

Umm-Yussuf, Iman (1998): Die Ehe im Islam, Miinchen: Islamisches Zent-
rum.

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | MECHTHILD RUMPF

Vauti, Angelika/Margot Sulzbacher (Hg.) (1999): Frauen in islamischen Wel-
ten. Eine Debatte zur Rolle der Frau in Gesellschaft, Politik und Religion,
Wien: Brandes & Apsel.

Venel, Nancy (1999): »Franzosische Muslimas — Glaubensbiografien von
Studentinnen mit Kopftuchg, in: Klein-Hessling/Nokel/Werner (1999),
81-105.

Vertovec, Steven/Peach, Ceri (1997): Islam in Europe. The Politics of Religion
and Community, New York: St. Martins Press, INC; Houndsmills, u.a.:
Macmillan Press LTD.

Wedel, Heidi (1999): Lokale Politik und Geschlechterrollen — Stadtmigrantinnen
in tiirkischen Metropolen, Hamburg: Deutsches Orient Institut.

Wedel, Heidi (2000): »Frauen in der Tiirkei«, in: Der Biirger im Staat.
Schwerpunkt: Die Tiirkei vor den Toren Europas. Politische Landeszentrale
Baden-Wiirttemberg, 5/2000 (online zitiert).

13.02.2026, 22:00:10. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

