
—105—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

A filosofia de Espinosa, 
um realismo da duração?

Ericka Marie Itokazu*
Universidade de São Paulo

ericka.japs@gmail.com

Resumo

O presente artigo pretende apresentar as transformações dos conceitos 
de tempo e duração em Espinosa, tomando como ponto de partida os 
seus primeiros escritos, Principia Philosophiae Renati Cartesii e Co-
gitata Metaphysica, e tendo a Ethica como referência de sua última 
formulação. A diferença entre eles é analisada num momento bastante 
específico, o notável ano de 1663, quando os Principia e os Cogitata 
são publicados e Espinosa escreve sua mais célebre carta, a carta sobre 
o infinito. Examinaremos aqui três aspectos dessa transformação: 1) 
o significado de uma demonstração espinosana dos conceitos carte-
sianos de tempo e duração; 2) a relação entre essa demonstração e a 
diferença entre a se e ab alio; 3) o papel desempenhado pelo tempo e 
a duração na filosofia de Espinosa.

Palavras-chave: Espinosa, Descartes, tempo, duração.

Abstract

This article intends to show the transformations of Spinoza’s concepts 
of time and duration, taking his first writings as a starting point (Prin-
cipia Philosophiae Renati Cartesii and Cogitata Metaphysica) and the 
Ethica as a reference of his last formulation. The difference between 
them is analyzed in a specific moment, the remarkable year of 1663, 
when the Principia and the Cogitata were published and Spinoza 
writes his most famous letter, the letter on the infinite. Here we exam-
ine three aspects of such a transformation: 1) the meaning of the Spi-
nozian demonstration of Cartesian conception of time and duration; 
2) the relationship between that demonstration and the difference of 
a se and ab alio; 3) the role played by time and duration in Spinoza’s 
philosophy.

Keywords: Spinoza, Descartes, time, duration.

Methodus Nº 4 (2009) pp. 105 – 133 Artículos

*	 Doutora em História da Filosofia pela Universidade de São Paulo. Pós-
doutoranda em Filosofia pela Universidade de São Paulo.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—106—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

Introdução

Caute. Não seria demasiado ter um pouco de prudência antes de 
começar a apresentar este trabalho, porque não nos parece lícito fa-
lar diretamente das questões da temporalidade e da duração na fi-
losofia de Espinosa sem mencionar a dificuldade no enfrentamento 
destes temas. Eis talvez a peculiaridade do que pretendemos apresen-
tar, porque é preciso antes explicar ou avisar que, desde o título aqui 
proposto, estamos na contramão de certa tradição interpretativa, ou 
ainda, certa moldura com que tantos se acostumaram a enquadrar o 
espinosismo.

Espinosa pertence a um período peculiar na história da filosofia 
em que congratulamos as conquistas do Grande racionalismo e da 
revolução científica do Século XVII. Contudo, o mais inquietante é 
que as inovações tecnológicas, a revolução científica do XVII e, mais 
ainda, o racionalismo parecem ter sido construídos porque houve 
um domínio do tempo e do espaço, e justamente esse domínio aca-
bou por produzir um estéril conceito temporal, ao geometrizá-lo e 
torná-lo algo homogêneo e, portanto, mensurável, tão mensurável 
quanto o espaço. Haveria como que uma certa transitividade entre o 
tempo e aquilo que o mede. Ou ainda, para dizer em outras palavras, 
o tempo deixa de ser uma experiência humana, para tornar-se um 
experimento desta.

Disso decorreriam os imensos avanços na física, principalmen-
te na cinemática e astronomia, e disso também dependiam toda a 
construção tecnológica, os relógios, os cronômetros, sincronizando 
os processos de produção, calculando o trabalho quantitativamente 
determinável pelo tempo, e impulsionando o nascente capitalismo. 
Perdemos o dramaticidade da experiência do tempo vivido, em prol 
de um tempo-medida, garantia da previsibilidade dos fenômenos fí-
sicos, avanço das ciências e da sincronia dos modos de produção. E 
a filosofia do século XVII estaria em extrema coerência com essa em-
preita, fornecendo os fundamentos ontológicos que sustentassem o 
escoamento deste tempo-linear inócuo e homogêneo cujo homônimo 
tempo-medida lhe seria apenas uma derivação do conceito. Contudo, 
esse mesmo tempo-medida, se não explica a dramaticidade da condi-
ção humana, pelo contrário, parece mesmo auxiliar a contar, agora 
por relógios e calendários, o fio dos dias, porque não poderíamos nos 
apropriar daquilo que é externo, acima, e além da existência humana.

Para utilizar as palavras de Bergson no capítulo “O mecanicis-
mo cinematográfico do pensamento” d’A evolução criadora, os filó-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—107—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

sofos modernos teriam justamente deixado escapar a compreensão 
da natureza do tempo por expô-lo em espaço, um “tempo-extensão”, 
o que tornaria a sucessão em justaposição e teria como inexorável 
conseqüência a construção de uma metafísica que procederia como 
se o tempo nada criasse ou aniquilasse, como se a duração não tivesse 
nenhuma eficácia, na qual seria impossível pensar a ação humana 
como ato-no-tempo. Isso quanto aos modernos (na lista de Bergson 
encontramos Descartes, Espinosa e Leibniz), contudo, é a Espinosa 
que é endereçada a repulsa ou melhor a exclusão na moldura es-
tabelecida na história da filosofia no que se refere às contribuições 
para refletir sobre o sentido, a contradição, ou a experiência da tem-
poralidade, e por ter abandonado o tempo como objeto de análise, 
esvaziando-o de toda realidade, porque, para ele, o tempo não teria 
nem essência, nem existência. Desprovido de densidade ontológica, o 
tempo nem teria o direito de figurar como um conceito, mas simples-
mente como um auxiliar do intelecto.

E dissemos moldura porque tal tradição como que a enrigesseu 
numa ontologia da causalidade eficiente e imanente, numa filosofia do 
necessário para a qual todas as questões que envolvem a experiência 
da temporalidade e suas contradições, a dramaticidade de sua condi-
ção como o anseio pelo tempo para além dos tempos frente a experi-
ência da efêmero e da corrupção, a inapreensibilidade do devir, a in-
constância das tantas faces da fortuna, a irrupção da contingência e do 
possível são explicadas como pertencentes ao campo da inadequação, 
da imaginação, da abstração e privação de conhecimento, afinal, o gê-
nero de conhecimento que atinge o seu grau mais elevado, o intuitivo, 
é aquele sub specie aeternitatis. Toda a estrutura do real compreendida 
fora do tempo e da duração, quando finalmente seria possível atingir 
uma liberdade, tão rara quanto difícil, em que sentimos e experimen-
tamos que somos eternos. E conhecemos as acusações derivadas desta 
moldura que, para sintetizar, lembramos Ernst Bloch:

Aqui o mundo é apresentado como cristal, com o sol no zênite, de 
sorte que nenhum objeto lança uma sombra. [...] Não há o tempo, 
não há a história, não há o desenvolvimento, e especialmente 
toda multiplicidade concreta no oceano da substância. [...] o 
espinozismo se apresenta como se fosse eternamente meio-dia 
na necessidade do mundo, no determinismo de sua geometria 
e de seu cristal tão despreocupado e não-situado – sub specie 
aeternitatis1.

1	 Bloch, Ernst (2006), pp.404-405. Grifos do autor.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—108—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

Entramos numa encruzilhada: se damos estatuto ontológico para o 
tempo, abandonamos Espinosa, contudo, se compreendemos que de 
fato Espinosa não dá estatuto ontológico ao tempo, com ele perdemos 
a eficácia da duração, a história, e caímos num eterno meio-dia, sub 
specie aeternitatis. E se, invariavelmente, os comentadores recentes 
de Espinosa mencionam a carência de estudos específicos sobre o 
tempo2, serão eles mesmos que o admitem como um inócuo operador 
racional de um tempo-medida, reforçando portanto a imagem de sua 
inutilidade para a reflexão filosófica para além do campo de uma 
fundamentação das ciências, o que nos parece ser herdeiro daquelas 
imagens do espinosismo introduzidas na história da filosofia e 
que acabaram por instituir: um tempo-medida de uma duração 
homogênea, inócua e inoperante, numa filosofia da eternidade. O 
tempo parece ter-se consagrado como um não-objeto para a filosofia 
espinosana.

Eis o que aqui propomos: enfrentar a letra de Espinosa e verificar 
qual o estatuto do tempo em sua obra. Que recoloquemos a questão 
novamente: o que é o tempo na filosofia de Espinosa? Seria possível 
nela encontrar uma essência do tempo? Certamente não. Em termos 
propriamente espinosanos, não é possível falar de uma essência do 
tempo, pois ele não é nem uma essência objetiva (uma idéia – não 
temos uma idéia do tempo), nem uma essência formal (uma afecção 
das coisas, ou ainda, as coisas não estão sob a ordem do tempo). 

2	 E concordamos com Yannis Prelorentzos que principia seu livro com 
a seguinte reivindicação: “o conceito de duração [e tempo] jamais fora 
objeto de uma obra específíca sobre Espinosa. A monografia de S. 
Alexander, Spinoza and Time (Londres, Allen und Unwin, 1921) não era 
exceção, trata-se mais de um artigo que um livro e constitui, além disso, 
um trabalho pouco rigoroso segundo as exigências atuais”. Prelorentzos, 
Yannis (1996), p. 6.

	 E que se confira a ausência de bibliografia, pelo menos até quase o início 
do século XXI, ou ainda, a falta do rigor no atinente a este tema em: H. 
A. Wolfson, The philosophy of Spinoza, vol.1, cap. X, 1934: ‘Duração, 
tempo e eternidade’. Na página 388, por exemplo, afirma que o tempo 
não difere essencialmente da duração, sendo apenas uma limitada porção 
desta...; J. Bennet, Un estúdio de la Ética de Spinoza, cap. 8, 1984, pp. 
209-210: duas páginas para afirmar que para Espinosa há dois usos do 
tempo, um tempo verbal e um tempo medida, e ainda, conclui que são o 
mesmo, pois o tempo verbal serve para recortar uma medida da duração 
passada, presente ou futura; ou ainda, A. Donagan, que chega a afirmar 
que o tempo em Espinosa é o tempo do relógio... Cf. Spinoza, seção 6.3: 
“movimento, eternidade e tempo”, p. 107-113. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—109—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

E nisso já encontraríamos um primeiro problema a enfrentar. Mas 
há ainda um segundo problema crucial, revelado pelos trabalhos de 
Chantal Jaquet, Yannis Prelorenztos e Nicolas Israel3, sem os quais 
a questão do tempo teria permanecido obscura e fadada a receber 
a acusação de imprecisão conceitual, a saber, ao longo da obra de 
Espinosa4, há um deslocamento do estatuto do tempo. Nos seus 
primeiros escritos, notadamente os Princípios da Filosofia Cartesiana 
(PPC) e o seu apêndice, os Pensamentos Metafísicos (CM), este 
sendo o único opúsculo em que Espinosa dedica ao tempo o lugar 
privilegiado de uma definição, o tempo é descrito como um ente de 
razão (ens rationnis) que serve para explicar e medir a duração ou o 
movimento. Contudo, após a célebre Carta 12, mais conhecida como 
a Carta sobre o infinito, o tempo torna-se um auxiliar da imaginação 
(auxilia imaginationnis), e, perdendo com isso seu o honroso estatuto 
epistemológico que poderia dar asas às ciências, o tempo passa a 
esconder-se, de uma vez por todas, ao abrigo e nas sombras das asas 
da imaginação. Finalmente, na Ética, pouco a pouco, o tempo parece 
desaparecer completamente.

Ora, a negação de uma densidade ontológica (lembremos, o tempo 
não é nem essência formal, nem objetiva), a perda de seu estatuto episte-
mológico e o seu aparente desaparecimento na Ética, esses argumentos 
não deveriam nos dispensar, portanto, de continuar a interrogar sobre 
a noção do tempo em Espinosa? Não estariam corretos aqueles que de-
fendem que sua obra é a construção de uma filosofia da eternidade onde 
o tempo não teria lugar? Procuremos entender esse deslocamento con-
ceitual, e perguntar por que esse conceito migrou de lugares tão díspares 
quanto a distância entre o conhecimento racional e a abstração pura que 
é o imaginar, para depois analisarmos as suas consequências.

Sobre o deslocamento conceitual

Do Pensamentos Metafísicos à Carta 12

Pensamentos Metafísicos: eis o único lugar em que Espinosa consa-
gra ao tempo propriamente uma definição5. E acompanhemos a sua 

3	 Jaquet, Chantal (1997); Israël, Nicolas (2001); Prelorentzos, Yannis (1996).
4	 As obras de Espinosa serão citadas com as seguintes abreviações: CM 

para os Pensamentos Metafísicos ou Cogitata Metaphysica, PPC para 
os Princípios da Filosofia Cartesiana ou Renati des Cartes Principiorum 
Philosophiae e E para Ethica. 

5	 Em CM I, 4: “Haec autem ut determinetur, comparamus illam cum 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—110—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

construção. Logo na abertura do primeiro capítulo, Espinosa apresen-
ta os entes de razão primeiramente como modos de pensar (modi co-
gitandi), contudo, compreendendo que não podem ser tomados como 
idênticos – todos os entes de razão são modos de pensar, todavia, a 
recíproca não é verdadeira. Mas porque são ditos entes de razão, essa 
definição exige distingui-los dos entes reais, ou seja, distinguir de “tudo 
aquilo que, por meio de uma percepção clara e distinta, reconhecemos 
existir necessariamente ou pelo menos poder existir”6. Eis porque a 
denominação é enganosa e, mesmo sendo um subconjunto dos modos 
de pensar, os entes de razão parecem mais se aproximar da quimera 
ou da ficção, motivo pelo qual nenhum deles pode, rigorosamente, ser 
dito ente (chimaera, Ens fictum & Ens rationis non esse entia)7.

Dizemos, contudo, que são entes de razão porque têm, de fato, 
alguma existência, ainda que nunca fora do pensamento, pois são 
aquilo que “serve para que as coisas conhecidas [res intellectas] se-
jam mais facilmente retidas, explicadas ou imaginadas”8 e que por 
isso mesmo são divididos em três categorias: os auxiliares da memó-
ria, como os universais abstratos (gênero, espécie...); os que auxiliam 
a imaginar, como as negações e privações (cegueira, treva, limite...) 
e os que auxiliam a explicar as coisas, como o tempo, o número e a 
medida. E é interessante notar esta classificação pela qual Espinosa 
parece como que introduzir graus distintivos entre os entes de razão: 
uns mais próximos das imagens corporais, auxiliando a retê-las mais 
firmemente e imprimi-las na memória para que possamos trazê-las de 
volta à mente ou mantê-las presentes; outros mais próximos de uma 
imaginação bastante fantasiosa, auxiliando a figurar “positivamente 
não-entes como se fossem entes”9.

Mas a descrição é bastante diferente para os modos de pensar 
explicativos, aliás, talvez sendo estes os únicos meritos da denomi-

duratione aliarum... haecque comparatio tempus vocatur”. Yannis 
Prelorentzos (1996, pp.31-32) ressalta que “estamos mesmo diante de 
uma definição aqui: o que testemunha o termo vocatur, que faz parte de 
um pequeno número de expressões pelas quais Espinosa introduz sua 
definições através de sua obra”. 

6	 CM, I, 1, def.
7	 CM, I, 1.
8	 CM, I, 1.
9	 CM, I, 1.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—111—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

nação de entes de razão porque não servem para que as coisas se-
jam guardadas na memória ou simplesmente imaginadas, antes, ser-
vem para que as coisas conhecidas [res intellectas] sejam explicadas 
“determinando-as evidentemente por comparação uma a outra”10. O 
que comparamos? Durações entre si, uma em função da outra, mas 
não são durações quaisquer. Para determinar a duração de uma coi-
sa, nós a comparamos com a duração daquelas coisas que possuem 
um movimento certo e determinado11, e dessa determinação origina-
se uma medida: o tempo12.

Espinosa introduz o tempo, portanto, por uma tripla diferenciação: 
apesar de perfilar entre os não-entes, o tempo apresentado como ente de 
razão muito se afasta da quimera e da ficção; por outro lado, apesar de 
constar entre os entes de razão, o tempo tem a regalia de não tratar nem 
de coisas inexistentes, nem de imagens de coisas existentes, e seu privilé-
gio vem de não ser um auxiliar qualquer, pois que auxilia sim a explicar 
as coisas existentes por comparações também entre coisas existentes; e, 
finalmente, apesar de estar entre os entes de razão explicativos, o tempo 
é o único que, ao determinar uma medida tem, como um de seus termos 
de comparação, algo também certo e determinado. O tempo, portanto, 
é um auxiliar que pode estar na base do inteligir das coisas conhecidas 
porque realiza uma operação de precisão: ele determina, mede e delimita 
uma duração porque a compara a algo também certo e determinado. É 
preciso, contudo, entender como se dá essa comparação: ela não é uma 
conjunção de duas idéias distintas, nem tampouco uma concatenação de 
idéias entre si, pois se assim fosse, ele não seria um ente de razão, mas 
uma idéia fictícia ou uma idéia verdadeira. Por que não pode o tempo ser 
uma idéia? Diz-nos Espinosa: tempo, número e medida, “não são idéias, 
nem podem de modo algum denominar-se idéias, porque não possuem 
algum ideado que exista necessariamente ou que possa existir”13. O tem-

10	 CM, I, 1:“determinando scilicet eam per comparationem ad aliam”
11	 Cf. CM, I, 4. E talvez não fosse necessário destacar a importância 

da expressão “certo e determinado” na filosofia espinosana, mas 
acrescentamos aqui também o comentário de Yannis Prelorentzos (1996, 
p. 33): “nota: certum, & determinatum: este par de qualificativos é uma 
expressão conceitual técnica em Espinosa, presente em toda a sua obra, 
e cujo papel será fundamental na teoria dos modos finitos da Ética (Cf. 
sobretudo EI P28)” 

12	 CM, II, 10: “Tempus enim mensura est durationis”. 
13	 CM, I, 1: “modos cogitandi non esse ideas rerum, nec ullo modo ad ideas 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—112—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

po não é uma idéia que temos da duração, mas uma comparação de 
durações que, ela mesma, não tem existência e nem pode existir. Embora 
não sejam nem verdadeiros nem falsos nem fictícios, os entes de razão 
são freqüentemente confundidos com as idéias porque “provêm e se ori-
ginam muito imediatamente das idéias dos entes reais”14.

Alguns comentadores15, porque o tempo é uma medida do movi-
mento ou da duração, inserem Espinosa na velha tradição que remonta 
a Aristóteles e que segue até depois de Descartes, o que parece bastante 
defensável para as suas ocorrências, tanto nos Princípios da Filosofia 
Cartesiana, quanto nos Pensamentos Metafísicos. Aceitemos os comen-
tários que inscrevem Espinosa nesta tradição de tornar o tempo uma 
medida, na mesma esteira de Descartes que, de modo semelhante, define 
o tempo como um ente de razão que mede duração. Contudo, como Es-
pinosa define esta duração explicada e medida pelo tempo? Precisemos 
pela definição dada pelo autor nos Pensamentos Metafísicos, Parte I, 
Capítulo IV. E destaquemos, desde já, uma observação importante que 
retomaremos mais adiante: é no interior da definição da duração que o 
tempo aparece, e a recíproca também é verdadeira, porquanto não se 
compreenderá completamente a definição do tempo sem a explicação da 
duração nele introduzida. Eis porque, desde o título do capítulo, perce-
beremos a indissociabilidade entre o tempo e a duração.

Sobre a duração e o tempo [De Duratione, & Tempore ]

Da divisão feita acima do ente em ente cuja essência envolve a 
existência e ente cuja essência não envolve a existência senão 
possivelmente origina-se a distinção entre eternidade e duração. 
(...)

revocari posse; quare etiam nullum habent ideatum, quod necessariò 
existit, aut existere potest”. Negritos nossos.

14	 CM, I, 1.
15	 Wolfson, H. A. (1934), pp. 332-338; Israël, Nicolas (2001), pp. 41-92; Yannis 

Prelorentzos, (1996), pp. 37-38.  Estes estudos indicam como a formulação 
aristotélica de que “o tempo é o número do movimento segundo o antes 
e o depois” (Phys., IV, 11, 219 b, 1-2) foi retomada por outras filosofias 
construindo uma tradição, seja na escolástica, seja no pensamento árabe ou 
judeu, ou ainda, eis o que nos interessa, no pensamento cartesiano. Basta 
ver o Index scolastico-cartésien elaborado por Etienne Gilson (1979), p. 
284, onde encontramos todas as passagens em que Descartes utiliza a 
afirmação de que o tempo é o número do movimento.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—113—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

O que é a duração

A duração é o atributo sob o qual concebemos a existência das 
coisas criadas enquanto perseveram em sua atualidade. Disso 
decorre claramente que entre a duração e a existência total de 
uma coisa há apenas uma distinção de razão. Quanto mais se 
subtrai a duração de uma coisa, tanto mais se subtrai, necessa-
riamente, sua existência. Para determinar a duração nós a com-
paramos com a duração daquelas coisas que possuem um movi-
mento certo e determinado. Esta comparação chama-se tempo.

Que é o tempo

Assim, o tempo não é uma afecção das coisas, mas apenas um 
modo de pensar, ou, como dissemos, um ente de razão. Com efei-
to, é um modo de pensar que serve para explicar a duração. Deve-
se notar aqui (...) que a duração é concebida como maior ou me-
nor, como composta de partes e que é um atributo da existência e 
não da essência16.

O que significa dizer que concebemos a duração como maior ou me-
nor, composta por partes, e mais ainda, subtraíveis? Há uma imensa 
tradição de comentadores que analisam detalhada e exaustivamente o 
conjunto que esses opúsculos de 1663 perfazem ao se articularem com 
certas obras consagradas de René Descartes. Seguindo o prefaciador 
dos Princípios da Filosofia Cartesiana, Lodewijik Meyer, Santiago des-
creve como Espinosa interpreta os calços e percalços de Descartes: o 
“mais esplêndido astro deste século”, cuja revolução estava na

aplicação do método geométrico à filosofia; promessa de 
rigor e certeza, tiro de misericórdia nas desavenças herdadas à 
escolástica. Isso não teria sido porém plenamente consumado. 
Faltara a Descartes expor toda a sua filosofia segundo o método 
geométrico sintético, aquele mesmo utilizado por Euclides em 
seus Elementos. De modo que o objetivo do livro de Espinosa, 
experto tanto no cartesianismo quanto na geometria, será 
apresentar sinteticamente o que Descartes fizera analiticamente17.

Espinosa tem sempre à mão as Meditações e os Princípios da filoso-
fia, mas principalmente as Respostas às Segundas Objeções, texto 
no qual o próprio filósofo francês declara que procurará imitar a 

16	 CM, I, 4. Grifos nossos.
17	 Santiago, Homero (2004), p 12.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—114—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

síntese dos geômetras e efetuar um resumo das principais razões 
que usara para demonstrar a existência de Deus e a distinção que 
há entre o espírito e o corpo humano18 nas suas Razões geomé-
tricas. Ora, se Espinosa retoma a tarefa cartesiana de seguir pela 
síntese dos geômetras é porque a considera inconclusa. Eis porque 
reordena os “axiomas ou noções comuns” das Razões geométricas, 
quase inteiramente copiados por Espinosa “palavra por palavra”, 
tal como alertara Meyer, de maneira que essa nova ordem possa 
cumprir, finalmente, a tarefa de concretizar o anunciado intento de 
Descartes.

Homero Santiago analisa minuciosamente o desenvolvimento 
dessa ordem geométrica sintética dos axiomas comparando a primei-
ra parte dos Princípios de Espinosa e as Razões de Descartes19, escla-
recendo como aquela distinção entre ente que envolve a existência 
necessária e ente que não envolve a existência senão possível conecta-
se fortemente com a questão do tempo20. Eis aqui o que procurare-
mos entender. E a chave deste vínculo forte entre tal diferença e a 
nossa questão do tempo encontra-se justamente nas alterações feitas 
por Espinosa na ordem e no conteúdo de dois axiomas cartesianos. 
De fato, a partir da quarta proposição dos seus Princípios, Espinosa 
anuncia que introduzirá certos “axiomas retirados de Descartes”, e 
o leitor da filosofia cartesiana reconhecerá que se trata dos “axiomas 
ou noções comuns” das Razões geométricas, bastante semelhantes, 
palavra por palavra, e expostos “quase” na mesma ordem. Espinosa 
fará algumas pequenas mudanças, invertendo a ordem de uns ou al-
terando o conteúdo de outros. E é interessante a comparação da or-
dem dos mencionados axiomas que especificamente tratam da nossa 
questão. Vejamos o texto cartesiano:

2º axioma: “o tempo presente não depende daquele que ime-
diatamente o precedeu; eis por que não é necessário uma menor 
causa para conservar uma coisa, do que para produzi-la pela 
primeira vez”21.

18	 Descartes, Objeções e Respostas, p. 168. Para as citações dos textos de 
Descartes, utilizamos a tradução brasileira de J. Guinsburg e Bento Prado 
Jr, Descartes, Ed. Abril, São Paulo: 1983. 

19	 Santiago, Homero (2004), pp. 111-185.
20	 Santiago, Homero (2004), p. 174. 
21	 Descartes, Objeções e Respostas, p. 172. Grifos nossos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—115—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

10º axioma: “na idéia ou no conceito de cada coisa, a existência 
está contida, porque nada podemos conceber sem que seja 
sob a forma de uma coisa existente; mas com a diferença de 
que no conceito de uma coisa limitada, a existência possível 
ou contingente acha-se apenas contida, e no conceito de um 
ser soberanamente perfeito está compreendida a perfeita e 
necessária existência”22

Ora, que faz Espinosa com estes dois axiomas?
1)	Quanto à ordem: a exposição sintética exige uma inversão 

na ordem proposta por Descartes, o que era 2º passa a ocupar o 
lugar diametralmente oposto tornando-se o penúltimo na ordem de 
Espinosa; enquanto o que era 10º torna-se o segundo axioma dentre 
os “retirados de Descartes”;

2)	Quanto ao conteúdo: estranhamente, Espinosa exclui a 
frase “o tempo presente não depende daquele que imediatamen-
te o precedeu” do 2º axioma, enquanto o outro permanece, no-
toriamente, tão intocado que Espinosa só faz anunciar e reme-
ter o leitor a Descartes: “na idéia ou conceito de toda coisa está 
contida a existência, ou possível, ou necessária (ver o ax. 10 de 
Descartes)”23.

3)	O que está aqui em jogo? De que trata o 2º axioma cartesiano 
e por que ele não pode ocupar o lugar que lhe conferira Descartes? 
A primeira parte apresenta a descontinuidade temporal (“o tempo 
presente não depende daquele que imediatamente o precedeu”), 
enquanto na segunda reconhecemos a exigência cartesiana da criação 
continuada e do concurso divino para que as coisas criadas continuem 
a existir (“não é necessário uma menor causa para conservar uma 
coisa, do que para produzi-la pela primeira vez”). Entre uma e outra 
parte, há um “eis porque”. Este brevíssimo “eis porque” refere-se 
a um grande movimento argumentativo das Meditações terceiras. 
depois da demonstração a posteriori da existência de Deus, é diante 
da existência possível (que só será apresentada no 10º axioma das 
Razões) do eu meditativo que Descartes defronta-se com a questão: 
se não houver um Deus, “de quem tirarei minha existência?”. E a 
resposta vem somente após esta constatação:

22	 Descartes, Objeções e Respostas, p. 173. Grifos nossos.
23	 PPC, I, ax. 6. Os axiomas dos PPC, Parte I seguirão a cuidadosa tradução 

feita por Homero Santiago, op.cit., pp.115-185. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—116—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

Não deixo de conhecer que é necessário que Deus seja autor 
de minha existência. Pois todo o tempo de minha vida pode ser 
dividido em uma infinidade de partes, cada uma das quais não 
depende de maneira alguma das outras; e assim do fato de ter 
sido um pouco antes não se segue que eu deva ser atualmente, a 
não ser que alguma causa me produza e me crie, por assim dizer, 
novamente, isto é, me conserve”24.

O sucinto enunciado do segundo axioma reproduz a ordem das 
Meditações, passando da constatação da descontinuidade temporal 
para a exigência da conservação da existência. Todavia, as mesmas 
Meditações tornam evidente que as teses introduzidas pelo 2º axioma 
exigem antes conceber essa existência possível, assim como exigem 
a existência de um ser soberanamente perfeito, o que aparecerá 
somente no 10º axioma. Na leitura de Espinosa, o 2º axioma, tal 
como o encontramos, parece estar numa frouxa amarração do 
conjunto axiomático. Se o tomamos isoladamente, o “eis porque” 
não é uma evidência, pois poderíamos até inverter a primeira parte 
pela outra (“não é necessário uma menor causa para conservar uma 
coisa, do que para produzi-la pela primeira vez”, eis porque “o tempo 
presente não depende daquele que imediatamente o precedeu”). Isto 
não seria suficiente para percebermos que faltaria uma rigorosa 
amarração entre os axiomas, e se procurássemos o que significaria 
esse “eis porque” não correríamos o risco de cair num círculo vicioso 
de perguntarmos se é porque Deus cria continuamente que o tempo 
é descontínuo, ou se é porque o tempo é descontínuo que precisamos 
de Deus para conservá-lo?

Esses talvez pudessem ser considerados bons motivos tanto 
para alterar a ordem axiomática como também para intervir no seu 
conteúdo, pois o axioma não parece merecer o segundo lugar na 
ordem da síntese, já que dele não se seguiriam outros e ainda ele 
pressupõe o que é dito posteriormente, e assim posto num indevido 
lugar, a ordem cartesiana não somente impossibilitaria a passagem 
de uma cadeia dedutiva25, antes parece aprisionar-nos num círculo 
vicioso. Mas o problema maior é o que apontam as Meditações: é a 

24	 Cf. Meditação Terceira, par. 33, op. Cit., p. 110.
25	 E também é problemático também num outro sentido: como a 

“descontinuidade do tempo” e a “criação continuada” podem ser 
anteriores a asseidade divina que aparece somente ao final do conjunto 
axiomático cartesiano?

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—117—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

existência possível que exige a força externa para a sua conservação 
na existência e não o inverso. E tanto a criação continuada, quanto 
a descontinuidade do tempo, não importa o que seja primeiro, só 
são válidas para as coisas criadas, isto é, para o ente cuja essência 
não envolve existência senão possivelmente, ou seja, para que estas 
teses ganhem qualquer sentido é necessário primeiro introduzir a 
distinção entre ser a se e ser ab alio do 10º axioma. E se invertemos 
a ordem, muito facilmente compreendemos o conteúdo do que 
fora introduzido antes da hora: é porque somos ab alio que se faz 
necessária uma força externa a nós que conserve a nossa existência, 
ou seja, é a distinção portanto entre ser a se e ser ab alio que exige a 
criação continuada e explica a divisibilidade da duração.

O intrincamento e a dependência entre duas importantes teses 
cartesianas – a criação continuada e a divisibilidade da duração – 
é tal, que a negação da divisibilidade da duração seria destruidora 
para essa filosofia que não é a de Espinosa. Contudo, nosso 
filósofo percebe esta interdependência e, mais ainda, ao reconhecer 
este como um ponto cego na filosofia cartesiana, além de utilizar 
termos tão alheios à sua filosofia, como a criação continuada, ele 
explica-a, na segunda parte dos Pensamentos Metafísicos, e, mais 
ainda, Espinosa reforça o aparato demonstrativo apresentando duas 
provas da divisibilidade infinita da duração: uma física (nos PPC em 
que argumenta explicitamente contra Zenão26 afirmando que seus 
paradoxos são fundados em falsos prejuízos); e uma outra metafísica 
(na segunda parte dos CM) apoiando-se na onipotência divina27.

Eis porque encontramos, exatamente na segunda parte dos 
Pensamentos Metafísicos, dedicada à metafísica geral, a outra face 
desta mesma moeda: da mesma diferença entre ser a se e ser ab alio 
que exige a conservação das coisas criadas, dessa mesma distinção, 
origina-se uma profunda segunda, não apenas terminológica, entre 
eternidade e duração. Porque sua essência não envolve existência 
senão possivelmente, a duração das coisas criadas, para perseverarem 
em sua atualidade, isto é, para continuarem a existir, exige a todo 
momento a manutenção da conservação da mesma causa que a 
produziu. É o sentido profundo do ser ab alio, cuja duração não 
será contínua, mas descontínua, porque a cada instante, tão ínfimo 
26	 PPC, II, P6, esc.
27	 CM, II, 10.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—118—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

que seja, é independente e separado do anterior, porque só pode ser 
mantido na existência pela mesma causa externa que o produziu 
pela primeira vez. Agora podemos entender por que motivo Espinosa 
afirma, na definição da duração, que “disso decorre claramente 
que entre a duração e a existência total de uma coisa há apenas 
uma distinção de razão. Quanto mais se subtrai a duração de uma 
coisa, tanto mais se subtrai, necessariamente, sua existência”. E 
ainda acresce, na definição do tempo, que “a duração é concebida 
como maior ou menor, composta de partes”. Se a duração é assim 
concebida, se é descontínua e composta por partes divisíveis, isto 
indica uma certa natureza que não é de modo algum incongruente 
com a medida que lhe dará o tempo.

Tempo e duração são termos nascidos gêmeos desde sua defi-
nição, porque a duração é sempre continuamente mantida de fora 
pela potência divina, e por isso mesmo sempre e infinitamente di-
visível a cada momento ou instante: desde que se exista, a duração 
torna-se um perseverar progressivo na existência linear28. E porque 
divisível, a duração é tão mensurável quanto o espaço geométrico, é 
uma duração geometrizável por um tempo geo-métrico. Eis porque, 
nos Pensamentos Metafísicos, ele está coerentemente elencado entre 
os modos de pensar explicativos, como aponta Jaquet:

O tempo explica tanto mais legitimamente a duração quanto esta 
é composta de partes e se presta por natureza à divisão temporal. 
(...) Explicar é desdobrar o conteúdo de uma coisa. Uma 
explicação pode ser adequada quando ela desdobra corretamente 
o que nela está contido e funda-se sobre a natureza da coisa sem 
traí-la. Neste sentido, nos Pensamentos Metafísicos, a utilização 
de categorias do passado, presente e futuro pode permitir explicar 
a duração de uma maneira pertinente, porquanto esta é composta 
de partes que lhe convém distinguir. O tempo é portanto um 

28	 E aqui podemos apenas esclarecer que Espinosa substitui a referência ao 
passado feita por Descartes na frase “o tempo presente que não depende 
do que imediatamente o precedeu” para uma referência ao futuro (“o 
tempo presente não tem nenhuma conexão com o futuro”) porque com 
isso se manteria o sentido da flecha do tempo (sempre direcionada para 
o futuro) em plena coerência com a criação continuada, e ainda evitaria 
um percurso temporal regressivo (impossível tanto física quanto metafi-
sicamente) e que conduziria à falsas questões como a criação ex nihilo, o 
que Espinosa recusa na segunda parte dos Pensamentos Metafísicos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—119—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

modo de pensar particularmente adaptado à realidade, pois ele 
limita-se a exibir o que está contido na coisa mesma. Eis porque 
ele pode ser um honesto auxiliar do intelecto29.

Nesses textos, portanto, tempo, número e medida são legítimos entes 
de razão. Encontramos nisso, portanto, certa transitividade entre o 
tempo e aquilo que ele mede. Tempo e duração, tornam-se ambos inó-
cuos e homogêneos, pares e parceiros perfeitos da extensão-matéria 
cartesiana apresentada na segunda parte de ambos os Princípios, seja 
os de Descartes ou os de Espinosa. E se aceitamos a articulação dos 
conceitos de tempo e duração, bastante rigorosa e coerente, compre-
endemos por que o tempo, nestes escritos, está no elenco de honrosos 
atores do pensamento, como o número e a medida, bastante próximo 
de questões da física e com importante relevância epistemológica.

Contudo, a valorização dada a esses entes de razão funda-se 
justamente na validade dos conhecimentos auxiliados por tais modos 
de pensar, como se esse fosse o interesse do autor. Ora, vimos que esse 
não era o seu intuito. De tudo o que pudemos aqui apresentar, seja a 
sua preocupação com a ordem geométrica sintética, seja a manuten-
ção da integridade coerente do pensamento cartesiano, certamente 
estavam excluídas, dentre suas intenções, quaisquer preocupações de 
validar a partir disso uma física espinosana. O que nos parece mais 
importante destacar é que se trata de uma discussão articulada em 
fidelidade a Descartes, num intenso diálogo com questões que são 
alheias a Espinosa, como a defesa da criação continuada. E o cui-
dado em mantê-las coerentes é tanto, que talvez pudéssemos nisso 
encontrar os rastros recalcitrantes de uma marcada diferença, entre a 
letra espinosana e o espírito cartesiano. E se estamos muito distantes 
do solo propriamente espinosano, talvez possamos considerar que, 
no que se refere à duração e ao tempo a fidelidade espinosana marca 
também a consciência de um limite entre as duas filosofias.

Novo estatuto do tempo e da duração: 
da Carta 12 à Ética

Para os Pensamentos Metafísicos ou para os Princípios da Filosofia 
Cartesiana, concordamos que o tempo é um legítimo modo de pensar 
explicativo, um excelente ente de razão que mede e explica uma 

29	 Jaquet, Chantal (1997), p. 156.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—120—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

duração divisível concebida como consecução homogênea e linear do 
existir. Contudo, na outras obras de Espinosa, a indissociabilidade 
entre tempo e duração desaparece completamente, porque é 
justamente este conceito, o de duração, que sofrerá mudanças muito 
mais profundas. E podemos analisá-lo neste momento bastante 
preciso, em 20 de abril de 1663, mesmo ano em que são publicados 
os mencionados PPC e CM, quando Espinosa redige, em Rijnsburg, 
para o seu excelente amigo Lodewijik Meyer, justamente o prefaciador 
destes mesmos opúsculos, a célebre Carta sobre o infinito.

“Recebi duas cartas tuas (...). Ambas me encheram de alegria, 
sobretudo porque compreendi que tudo vai bem para ti e que te 
lembras de mim. Agradeço-a pela bondade e pela consideração 
com que me honras; peço-te para creres que também te sou 
muito devotado e que me esforçarei para mostrá-lo sempre que 
a ocasião e minhas fracas forças o permitirem. Para começar, 
tentarei responder ao que me perguntas nas cartas. Pedes 
também que te comunique o que penso sobre o infinito.
Fa-lo-ei de bom grado”30.

Espinosa apresenta o seu infinito. E para nós, leitores de sua filosofia, 
também de muito bom grado prosseguimos em sua leitura porque ve-
mos nela o reencontro do espírito e da letra, e até com certo alívio de 
livrarmo-nos daquele incômodo que nos acompanhara nos textos ante-
riores, já que desaparecem antigos fantasmas de outras paragens, como 
a criação continuada, coisas criadas, concurso divino... E Espinosa ainda 
esclarece que estas dificílimas questões cartesianas podem dissolver-se 
completamente: todas as dificuldades nasciam porque “não distingui-
ram entre aquilo que é infinito por sua natureza, ou pela força de sua 
definição, e aquilo que não tem fim, não pela força de sua essência, mas 
pela sua causa. E também porque não distinguiram entre aquilo que é 
dito infinito porque não tem fim, e aquilo cujas partes, embora conheça-
mos o máximo e o mínimo, não podem ser explicadas ou representadas 
por um número. Enfim, porque não distinguiram entre aquilo que pode 
ser imaginado e aquilo que só pode ser inteligido mas não imaginado, e 
aquilo que também podemos imaginar”31. E Espinosa prossegue aconse-
lhando-nos: se bem compreendermos os desdobramentos de todas estas 

30	 Carta 12. As citações desta Carta seguirão a tradução brasileira feita por 
Marilena Chaui, Espinosa, Ed. Abril, São Paulo: 1979,  p. 375.

31	 Carta 12, p.375.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—121—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

distinções, e muita atenção prestarmos a elas, certamente, não seremos 
mais “esmagados sob o peso de tantas dificuldades”32.

Observemos brevemente o que Espinosa apresenta ao mui sábio 
e experiente doutor Meyer. E se formos um pouco atentos, como não 
estranhar e se surpreender com a coincidência com a qual nos defron-
tamos? Ora, nos textos prefaciados pelo próprio Meyer, nosso filósofo 
argumentara veementemente contra Zenão para defender a divisibili-
dade infinita da duração, contudo, nessa missiva endereçada ao prefa-
ciador, os mesmos paradoxos serão reintroduzidos com toda a força e 
vigor, justamente para provar-lhe o contrário e defender uma duração 
indivisível. Talvez aqui quisesse fazer reparar que era bem demarcada 
a diferença, ou deixar na carta tais vestígios como rastros daquilo que, 
se abandonado pelo douto amigo, a saber, uma duração divisível, seria 
imediatamente a mudança para outros rumos com a visada de um 
outro horizonte que repentinamente se anunciaria.

O argumento é bastante conhecido: supondo que a duração seja 
divisível, ou é divisível ao infinito, ou é composta por elementos indi-
visíveis. No primeiro caso, caímos no reconhecido e inextricável para-
doxo eleata: “se se conceber abstratamente a duração, confundindo-a 
com o tempo, começa-se a dividi-la em partes e torna-se impossível, 
por exemplo, compreender como uma hora pode passar. Para que ela 
passe, com efeito, será necessário que a metade passe primeiro, depois 
a metade do resto e em seguida e metade deste novo resto; se se toma 
assim ao infinito a metade do resto, não se poderá jamais chegar ao fim 
de uma hora”33 Por outro lado, se a duração é composta de instantes 
indivisíveis, se o instante é um nada de duração, teríamos que enten-
der como querer “compor um número apenas pela adição de zeros”34. 
Espinosa faz uma explícita advertência: “é preciso preservar-se de crer 
que a duração é divisível em si e de confundi-la com o tempo”35.

A duração, agora compreendida como indivisível, introduz uma 
incongruência e inaplicabilidade da explicação que lhe seria dada 
pelo tempo. Explicar a duração pelo tempo seria desconfigurá-la, 
perdê-la, ou em termos propriamente espinosanos, uma abstração. 
O tempo deixa de ser legítimo ente de razão para se tornar, num 
32	 Carta 12, p.375.
33	 Carta 12, p. 377. Grifos nossos.
34	 Carta 12, p. 377.
35	 Carta 12, p. 377. Grifos nossos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—122—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

caminho sem volta, um auxiliar da imaginação. O tempo perde o 
assento de honra, numa filosofia racionalista, porque seu estatuto 
de ens rationnis se estabeleceria pela adequação a um objeto que, 
desde a Carta, deixaria de ser divisível para tornar-se indivisível. Mas 
voltemos para a pergunta que colocamos anteriormente: o que é esta 
duração que agora não auxilia a inteligir, mas a imaginar?

Em coletânea de artigos publicados postumamente em 
homenagem a Bernard Rousset, num brevíssimo texto, encontramos 
um precioso esclarecimento, que manteremos como norte de nossa 
reflexão: “É conveniente destacar que, na carta 12, se o tempo é dito 
‘medida’, ele não é definido como simples medida do movimento, 
tal como poderia autorizá-lo Aristóteles e poderia permitir a física 
dos cartesianos, mas como uma medida da duração, o que adquire 
uma outra densidade, seja de reflexão filosófica, ontológica, física, 
metafísica, e até prática.”36 Mais adiante, lembra-nos o comentador, 
essa carta marca um período em que Espinosa está elaborando a 
doutrina do conatus, cuja articulação com o conceito de duração será 
fundamental. Rousset conclui enfaticamente: “todo o espinosismo é 
um realismo da duração”37. O que é esta densidade, o que entender 
desse realismo da duração? Vejamos, primeiramente, como aquilo 
que é apresentado a Meyer aparece nas definições da Ética:
Oitava definição da Ética I:

Por eternidade entendo a própria existência enquanto concebida 
seguir necessariamente da só definição da coisa eterna. 
EXPLICAÇÃO: Tal existência, pois, assim como uma essência 
de coisa, é concebida como verdade eterna, e por isso não pode 
ser explicada pela duração ou pelo tempo, ainda que se conceba 
a duração carecer de princípio e fim.

Quinta definição da Ética II:

Duração é a continuação indefinida do existir. EXPLICAÇÃO: 
Digo indefinida porque jamais pode ser determinada pela própria 
natureza da coisa existente, nem tampouco pela causa eficiente, 
que necessariamente põe a existência da coisa, e não a tira.

Na dedução das proposições da Ética I, percebemos que a eternidade 
está fora da ordem do tempo e que está posta única e restritamente 

36	 Rousset, Bernard (2000), p. 128, grifos nossos.
37	 Rousset, Bernard (2000), p. 130.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—123—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

para o ente cuja essência envolve existência necessária, somente 
concebível para aquilo que é causa de si mesmo: a substância 
absolutamente infinita. E Espinosa explica, como vimos anteriormente, 
que a eternidade não pode ser explicada pela duração, porque seria 
distinguir essência e existência, quando a eternidade exprime a 
identidade entre ambas. Como elucida a carta 12, trata-se de um 
infinito absolutamente positivo e atual, “infinito por sua essência, 
“infinito pela força de sua definição”, eterno. E tal eternidade só 
pode ser inteligida, e jamais imaginada por qualquer auxiliar da 
imaginação, ou seja, colocá-la sob a ordem do tempo sem começo 
nem fim, ou dividi-la em partes, ou sob qualquer número sem fim. 
Imaginar a eternidade é destruir-lhe o conceito. Já os modos finitos, 
porquanto sua essência não envolve uma existência necessária, 
dependem da substância pela qual são concebidos e pelo que sua 
existência é posta e jamais suprimida: a duração é uma continuação 
indefinida da existência.

Reparemos na diferença imensa com respeito à definição da du-
ração dos Pensamentos Metafísicos, nos quais encontrávamos “du-
ração” e “tempo” como conceitos indissociáveis que se articulavam 
imediata e diretamente, e destaquemos: não somente a eternidade, 
mas também a duração, nenhuma delas têm qualquer relação com o 
tempo. Contudo, se me permitem a lembrança, eis aqui um imenso 
distanciamento com a filosofia cartesiana, pois esta mesma distinção 
entre ser a se e ser ab alio introduzia aquele ponto cego estreitamente 
vinculado com a questão do tempo. Na Ética, pelo contrário, cami-
nhamos no sentido oposto, no qual, como vimos, a argumentação de 
Espinosa conduz à sua completa desvinculação. Por que esta diferen-
ça não introduz na definição de eternidade e duração nenhuma ca-
racterização, propriedade ou relação com o tempo? Onde encontrar 
a virada espinosana?

Reconhecíamos a definição da eternidade e da duração já na-
quela carta do autor da Ética. Logo após Espinosa recordar as dis-
tintas concepções de infinito, entra em cena a substância única e in-
finita, cuja existência pertence à sua essência e que, por isso mesmo, 
é eterna, “uma fruição infinita do existir, ou, forçando o latim, como 
fruição infinita do ser”38. E a cena se completa quando os modos são 
definidos como afecções desta substância. Se deles não podemos afir-
38	 Carta 12: “infinitam existendi, sive, invitâ latinitate, essendi fruitionem”.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—124—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

mar que sua essência envolve a existência necessária, a força da causa 
na existência não é mais externa, nos termos da carta 12, “a força da 
causa lhes é inerente”39. E nisso, se pudéssemos incorrer em algum 
engano de nos aproximarmos daquela diferença entre ser a se e ser 
ab alio dos Pensamentos Metafísicos ou dos Princípios, percebemos 
claramente que a mesma diferença não trata mais de uma relação 
causal de exterioridade e que, portanto, não exigirá a nossa contínua 
conservação. Da carta 12 até a Ética, a definição de eternidade e 
duração vai perdendo qualquer semelhança com aquela dos Pensa-
mentos Metafísicos, mas desde a carta, vemos Espinosa anunciando 
que nunca mais precisaremos nos deparar com a intrincada questão 
sobre uma duração divisível ou qualquer auxílio externo para sim-
plesmente permanecermos existindo. Os modos não são mais uma 
existência possível. A duração está liberta da criação continuada.

Mas é preciso esclarecer que a Carta sobre o Infinito não se 
restringe nem ao ano de 1663, nem à ruptura com o cartesianismo. 
Indo muito além, ela passa por várias mãos, pelo menos até 1676, 
esclarecendo aos seus leitores o que é próprio da filosofia espinosana 
e que permanecerá até o final da vida do filósofo. Eis porque 
podemos torná-la nossa companheira, assim como o fazemos com a 
Ética, e voltar à carta reforçando o alerta: “os modos da substância 
não podem ser compreendidos por tais auxiliares da imaginação”40 
como o tempo, o número e a medida. A questão não se restringe 
apenas à intromissão equívoca do tempo na teoria da conservação, 
mas sim, porque a relação entre a substância e seus modos não é mais 
de exterioridade, a intromissão do tempo abre um duplo problema: 
primeiro, “ao fazermos tal confusão, nós separamos os modos 
da substância e da maneira como escoam da eternidade”41, mas 
também, segundo problema, qualquer tentativa de pensar a duração 
ou a eternidade sob a ordem do tempo seria “negar o infinito em 
ato” 42. Como compreender a maneira como os modos escoam da 
eternidade?

O tema não é desconhecido para os leitores da filosofia de 
Espinosa, porquanto a originalidade do pensamento espinosano está 

39	 Carta 12, p. 378.
40	 Carta 12, p. 377.
41	 Carta 12, p. 377.
42	 Carta 12, p. 377.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—125—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

na relação causal entre a substância e suas afecções. A causalidade 
imanente, ao não introduzir nenhuma exterioridade entre causa e 
efeito, permite que os modos permaneçam na substância sem a qual 
não podem ser nem ser concebidos: a substância é causa eficiente e 
imanente tanto da essência quanto da existência dos modos. Eis onde 
Espinosa tanto se afasta de Descartes. A causalidade transcendente e 
a diferença entre ser a se e ser ab alio, como vimos, exigia a criação 
continuada, maneira pela qual se estabelece a relação de dependência 
contínua entre a potência de Deus e a existência das criaturas, o 
que torna suas durações somente concebíveis como descontínuas. 
A imanência espinosana leva-nos para um campo diametralmente 
oposto ao cartesiano: compreender o que é ser um modo finito da 
substância exige compreender como, nesta filosofia da imanência, se 
estabelece também uma relação de dependência, e como a substância 
comunica aos modos a sua potência na maneira como escoam da 
eternidade. E é justamente nos desdobramentos da potência da 
substância que encontramos a ação do conatus: o esforço pelo qual 
cada coisa se esforça em perseverar em seu ser, sua essência atual.

Cada coisa, o quanto está em suas forças [quantum in se est], 
esforça-se para perseverar em seu ser. As coisas singulares são 
modos pelos quais os atributos de Deus exprimem-se de maneira 
certa e determinada coisas que exprimem de maneira certa 
e determinada a potência de Deus, pela qual Deus é e age, e 
nenhuma coisa tem algo em si pelo qual possa ser destruída, ou 
seja, que lhe tire a existência43.

O esforço pelo qual cada coisa se esforça por perserverar em seu 
ser nada mais é que sua essência atual44.

Eis onde Espinosa subverte aquela relação de dependência entre ser 
em si e ser em outro. Se, para a filosofia cartesiana, a potência divina 
era exigida pela criação continuada, agora, porque estamos no solo 
da imanência, saímos da impotência do perseverar-se das criaturas. 
E a potência divina não pertence mais ao campo da transcendência, 
porque está inserida no coração, no pulso e na vida dos modos fini-
tos. E porque nada há nela que lhe tire a existência, a limitação do 
conatus será derivada da ação de causas externas, nas relações com 
a alteridade que configuram a sua existência entre outros modos fi-

43	 EIII, P6 e Dem. Grifos nossos
44	 EIII, P7. Grifos nossos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—126—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

nitos. Há nisso o imbricamento, portanto, da dupla condição modal: 
ser modo finito da substância e ser modo finito entre tantos modos fi-
nitos que ultrapassam de longe sua potência. Por esta dupla condição 
modal, pelas relações estabelecidas com os outros modos finitos nos 
desdobramentos do conatus, figura-se a própria vivência humana, 
transformando o campo experiencial do vivido como constituição 
dos movimentos de ampliação ou diminuição da própria potência 
para existir e agir. E de tantos encontros e desencontros, uma inco-
mensurável produção de afetos cuja matriz – a alegria ou a tristeza – 
é reproduzida como a passagem, transitio, para uma maior ou menor 
perfeição ou realidade.

Transitio? Subrepticiamente o tempo como divisão do antes e 
dos depois teria retornado e passado a “explicar” a duração? De ma-
neira nenhuma. O filósofo explica do que se trata: “Digo passagem 
[transitionem]. Pois a alegria não é a própria perfeição. Com efeito, 
se o homem nascesse com a perfeição à qual passa [transit], possuí-
la-ia sem o afeto de alegria; o que se revela mais claramente a partir 
do afeto de tristeza que lhe é contrário.45” Quanto a esse ponto acres-
centemos uma parte da Definição Geral dos Afetos: “o afeto (...) é 
uma idéia confusa pela qual a mente afirma de seu corpo ou de uma 
de suas partes uma força de existir maior ou menor do que antes (...). 
Quando digo uma força de existir maior ou menor do que antes, não 
entendo que a mente compara a constituição presente do corpo com 
a passada, mas que a idéia que constitui a forma do afeto afirma algo 
sobre o corpo que na verdade envolve mais ou menos realidade do 
que antes”46.

Compreender que a alegria e a tristeza são passagens de per-
feição ou realidade significa perceber, em primeiro lugar, que a vida 
afetiva não é uma consecução de estados pontuais e momentâne-
os, porém, é preciso entender que esta “passagem” não indica uma 
coligação que reata os instantes de uma vida, porquanto o termo 
não introduz nenhuma ordem cronológica ou marca divisória entre 
passado, presente e futuro. Donde a importante ressalva do autor: 
“quando digo... antes, não entendo que a mente compara a constitui-
ção presente do corpo com a passada...”. Esta cláusula é importante 
para Espinosa, que grifa o texto. Por quê? Esta cláusula contém a 
exata descrição do mecanismo operador realizado pelo tempo: com-
parar uma imagem-marca presente com uma imagem-marca passa-
da. Ora, Espinosa faz questão de salientar que a transitio não pode 
45	 EIII, Def. dos afetos, 3, explicação.
46	 EIII, Def. Geral dos Afetos. Negritos nossos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—127—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

ser entendida pela ordem do tempo por um motivo bastante preciso: 
a intromissão de uma lógica temporal, com suas “marcas divisórias”, 
porque marcam e dividem, torna impossível compreender o que é 
essa transitio, essa passagem. O afeto presente envolve a realidade 
ou perfeição anterior porque ele é a tradução de uma variação da 
potência de agir e existir. Enquanto conservar-se na existência, a vida 
afetiva desponta, pelas afirmações de uma maior ou menor da força 
de existir, como movimento de ampliação ou diminuição do conatus, 
a realidade anterior sempre envolvida pela realidade presente de uma 
essência atual. Eis porque a duração não será mais divisível. E, ainda 
que a duração seja característica dos modos finitos, ela é um todo 
para o qual não se concebe partes.

E se, nos Pensamentos Metafísicos, encontrávamos um estrei-
to vínculo entre os conceitos de tempo e duração, termos nascidos 
gêmeos siameses dada a recíproca recorrência de um ao outro no 
interior mesmo de suas definições, vimos que na Ética o tempo não é 
sequer mencionado na definição da duração. A questão não é se ele 
é um modo de pensar que se adequa melhor ou não ao seu objeto 
que agora se tornou indivisível. Contínua e indivisível quererá dizer 
outra coisa que “não-mensurável”. A duração não é mais sucessão 
cuja continuidade se caracterizava pela linearidade posta pela cria-
ção continuada porque em suas deduções, a duração, pouco a pouco, 
deixa de assemelhar-se a uma mera continuação na existência. Disse-
mos “mera continuação” porque a duração é contínua, sim, mas está 
longe de ser homogênea, muito menos uniforme porque, o conatus, 
como potência constitutiva da duração que está no centro do ser da 
duração, é sua essência atual, para a qual cada variação de potência 
de existir e agir – afecções, afetos, idéias, em nós ou fora de nós – 
envolve as tantas passagens por que este corpo e esta mente viveu.

Se a duração não é sucessão, se não é reduzida a um simples 
continuar na existência, como entender a expressão espinosana 
“continuação indefinida do existir”? Explicitemos: “in-definido” não 
significa dizer “indefinível”, mas é dita assim porque a definição da 
existência não é determinada pela sua essência, ou seja, a limitação 
de sua existência não é determinada pela sua causa eficiente, que a 
põe na existência mas não a retira. Isto significa, em primeiro lugar, 
que o termo “indefinido” é derivado da ausência de limite interno 
do conatus. Mas precisamos compreender bem o que isso significa: 
afirmar a ausência de limite interno é justamente afirmar a positivi-
dade absoluta interna ao conatus, ou ainda, dizer indefinido, e agora 
somos nós que forçamos o português, é uma maneira finita de ser 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—128—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

infinito. Como poderíamos não nos lembrar aqui dos ensinamentos 
da carta 12, quando Espinosa afirma que há um infinito do qual é 
dito ‘não ter fim’ não por sua essência, que não envolve existência, 
mas por sua causa eficiente47? Ou ainda, porque esta “força que lhes 
é inerente, (...) podem ser infinitas, ou, se preferires, indefinidas, por-
que não podem ser igualadas a nenhum número, embora possamos 
concebê-las como maiores ou menores” 48, tal como a nossa potência 
de existir e agir, e “por isso não é necessário que coisas que não po-
demos igualar a nenhum número sejam iguais entre si”49, tal como as 
coisas singulares?

A duração é positivamente indefinida, e será sobre os desdobra-
mentos deste esforço no solo existencial entre outros modos finitos 
que se constituirá esta definição, uma “definição-dinâmica” contínua, 
resultante das suas múltiplas relações com outras potências, outras 
existências. Definir a duração será, ao fim e ao cabo, a contínua cons-
trução da vivência composta pelas muitas peças do dinâmico mosaico 
geométrico dos afetos, afecções e desejos. A indefinição da existência, 
longe de indicar uma negação ou ausência de determinação, aponta 
para o contrário: para a abertura de um incomensurável universo de 
determinações postas no entrecruzamento de sua potência interna e 
a da exterioridade, nas suas diversas relações com o mundo e com os 
homens. Com isso começamos a perceber por que Bernard Rousset 
afirma “todo espinosismo é um realismo da duração”. A distinção 
entre duração e tempo não se funda na incongruência do tempo com 
a “divisibilidade” ou “indivisibilidade” da duração. O conatus é o 
fundamento da distinção entre a duração e o tempo50.

47	 Cf. Carta 12, p. 376
48	 Carta 12, p. 378.
49	 Carta 12, p. 378.
50	 A expressão é cunhada, até onde sabemos, por Nicolas Israel, contudo, 

para dizer o oposto do que propomos. Não concordamos absolutamente 
com a sua definição de tempo e duração, apesar de muito apreciarmos os 
trabalhos por ele desenvolvidos. Como a discussão de Israel é com Aris-
tóteles (e compreender o que seria o “agora” limite entre um antes e um 
depois que liga os instantes sucessivos do tempo), o autor entende que a 
duração é o escoamento contínuo sobre a descontinuidade temporal, e o 
conatus é o que reata um instante a outro. Nos seus próprios termos: “o 
conatus é pois a fonte da sucessão, da passagem contínua da hora. (...) O 
não limite interno do conatus é o princípio de continuidade do escoamen-
to da duração” (Israel, op.cit. p. 80). Ora, ele defende justamente o que 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—129—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

E se tempo e duração não serão mais como gêmeos siameses, é 
porque agora a duração é indissociável do conatus, o que lhe garan-
tirá uma densidade, espessura, uma dinâmica e realidade ontológica 
talvez jamais vista. E se todo o problema não era o estatuto episte-
mológico do tempo, é porque a duração agora se encontra sim no 
sentido mais forte que podemos conferir à nossa filosofia: nos fun-
damentos de um profundo solo ontológico de uma eterna e infinita 
essência actuosa que enraíza sua potência numa finita duração in fieri 
de uma essência actualis.

O retorno dos paradoxos de Zenão

Estabelecendo seu devido aporte do novo estatuto da duração na 
obra de Espinosa, retomemos o argumento da carta 12. Supondo 
que a duração seja divisível, ou é divisível ao infinito, ou é composta 
por elementos indivisíveis. No primeiro caso, “se se conceber 
abstratamente a duração, confundindo-a com o tempo, começa-se a 
dividi-la em partes e torna-se impossível, por exemplo, compreender 
como uma hora pode passar [transere]”51. Por outro lado, se a 
duração é composta de instantes indivisíveis, e se o instante é um 
nada de duração, teríamos que entender como “compor um número 
apenas pela adição de zeros”52, e mesmo admitindo que que estes 
auxiliares da imaginação, esses não-entes, sejam muito facilmente 
tomados como se fossem existentes, “é preciso preservar-se de crer 
que a duração é divisível em si, ou ainda, é preciso não confundir a 
duração com o tempo”53.

Sabemos que, em primeiro lugar, a partir da carta, o tempo 
torna-se um auxiliar da imaginação, o que quer dizer que não será 
mais possível uma construção racional da temporalidade, e se dele é 
dito auxiliar é porque é um instrumento, um martelo da imaginação 

pretendemos negar: a duração como escoamento linear e homogêneo. 
Então a única diferença entre o tempo e a duração é que o tempo é des-
contínuo, e a duração contínua, e porque o conatus reata os instantes, ele 
afirma que “o conatus é o fundamento da distinção entre a duração e o 
tempo”, coisa completamente diversa do sentido que queremos dar para 
a mesma expressão.

51	 Carta 12, p. 377. 
52	 Carta 12, p. 377.
53	 Carta 12, p. 377.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—130—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

que forja uma relação entre diversas imagens, organiza-as por com-
paração, na ausência mesma da compreensão da ordem e conexão 
necessária entre as coisas.

Em segundo lugar, diz-nos Espinosa, e talvez o mais grave, é que 
confudimos o tempo com a duração. Tornamos a duração delimita-
da, dividida em partes. E nisso, o problema não é que não consegui-
mos medí-la ou conhecê-la adequadamente. Desconfiguramos o solo 
sobre o qual se desenrola o ser de nossa existência de tal sorte que 
sentimos como se “o tempo presente em nada dependesse daquele 
que imediatamente o precedeu”. A continuidade de nossa existência 
passa a ser vivida como fragmentada. E porque o tempo não liga um 
instante a outro, pelo contrário, separa-os; porque a vida transfor-
mou-se numa contiguidade de instantes isolados, o tempo faz com 
que nos percamos de nós mesmos, de nossas passagens [transitionem] 
e nossos afetos, de todas as nossas vivências. Confundir a duração 
com o tempo é viver na carne o estranho paradoxo de querer com-
por uma vida vivida como uma somatória de zeros. Ao emergir do 
tempo, vemos o eclipsar do conatus, transformando a vivência em 
impotência.

Em terceiro lugar, diz-nos Espinosa, esses entes de imaginação 
são muito imediamente tomados como existentes. Confundir o tem-
po com a duração tem, portanto, um segundo efeito concreto: forjar 
a imagem da realidade do tempo fora de nós. O que se indica aqui 
é o movimento contrário ao anterior. Porque a duração é percebida 
como fragmentada, será a imagem de um tempo reificado que ten-
tará reatar os instantes outrora separados. Porém, porque tornou-se 
entidade, porque ganha no imaginário uma realidade fora de nós, o 
seu funcionamento também independe de toda ação humana. Alheio 
a tudo, o tempo será escoamento inexorável e sem fim. O tempo será 
ícone do infinito, em que não se sabe como uma hora pode passar. 
A ordem e conexão, o múltiplo e o simultâneo, são substituidos por 
uma ordenação temporal à qual tudo está subordinado. E porque é 
construção imaginária, sua natureza mesma será apresentar-se nas 
mais variadas formas, linear ou cíclica, pouco importa, será sempre 
uma face metamórfica do tempo edax rerum.

Eis o tríplice mecanismo operador do tempo. Na ordem comum 
da Natureza, não temos como escapar: a vida vivida é o reflexo exato 
dos paradoxos apresentados na carta 12: um só e o mesmo operador 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—131—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

fragmenta o curso de uma vida em curso e tentará reatar instantes e 
os momentos que ele mesmo separou, fazendo escoar de seu interior 
a realidade da potência constitutiva do conatus para entregá-la à po-
tência de um tempo externo e sem fim que tudo devora.

Percebemos que a questão não é sobre qual o estatuto episte-
mológico do tempo para o conhecimento adequado. Dentre todos 
os auxiliares, da razão ou da imaginação, dentre todos os modos de 
pensar ou imaginar, somente o tempo é capaz de engendrar a frag-
mentação da duração e introduzir a vivência como contingência. 
Desde que existimos, o conatus, o esforço pelo qual perseveramos 
em nosso ser é também nossa essência atual: essência e existência são 
pares inalienáveis. E nesta vivência imaginária e paradoxal, o tempo 
que consegue furtivamente alienar o inalienável. Eis porque será a 
vivência do tempo que introduzirá o contingente e o possível, noções 
que Espinosa justamente definira pela abstração da relação necessá-
ria entre estes dois termos, isto é, a essência e a existência.

Como auxilia imaginationis, o tempo será martelo, corpo e a 
matéria da imaginação. Por isso não encontraremos o tempo como 
uma definição ou uma proposição, mas acompanharemos ao longo 
da Ética todas as suas operações e recolheremos seus construtos nos 
mesmos moldes operacionais apresentados pela carta 12, isto é, em 
vivências paradoxais ou ambivalentes. E seus nomes irão variar tanto 
quanto a miríade de imagens de que é capaz de construir. Fazendo 
dele também um auxilia para a nossa leitura da Ética, perceberemos, 
por exemplo, o seu papel na matéria e dinâmica do corpo quando 
Espinosa deduz a memória e o hábito, e verificaremos o tempo ope-
rando tanto a introdução do contingente e da corrupção (a vivência 
como fragmentação), quanto o sentimento de que existimos, de que 
duramos (a vivência como continuação). Sem mencionar a introdu-
ção da fortuna, momento em que se articulam instrumentos que, pela 
tensão e pela dinâmica da relação das potências individuais ou cole-
tivas, a ordem afetiva aparece como imaginação seja de uma outra 
temporalidade, seja como apropriação do tempo que se forjou. Se há 
uma “estratégia do conatus”, como nos afirma Laurent Bove, o tem-
po seria tanto construtor de armadilhas quanto o instrumento que 
temos, no campo mesmo da imaginação, para desarmá-las.

Tempus. Nem essência objetiva (quer dizer, uma idéia seja ela 
adequada ou inadequada, falsa ou fictícia), nem essência formal (ou 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—132—

Methodus Nº 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

seja, uma coisa externa a nós ou uma afecção das coisas), e justa-
mente por não ter nenhuma densidade ontológica, ao fim e ao cabo, 
o tempo é questão central na Ética, único auxiliar da imaginação 
capaz de introduzir essa estranha fissura na positividade absoluta da 
duração. As operações deste tempo, sem essência nem existência, e a 
indefinição continuada da duração, ambos cravados nesta contradi-
tória experiência no seio da existência, não poderiam revelar algum 
aprendizado sobre como a negatividade do tempo e plena positivi-
dade da duração compõem a dinâmica própria ao nosso processo 
de resistência para persistir, existir, durar? Por este caminho, talvez 
conseguíssemos sair da restrita conclusão que nega ao tempo reali-
dade ou valor de verdade, e encontrar uma atividade operadora no 
interior filosofia espinosana, capaz de desvelar, pouco a pouco, uma 
potência desmistificadora das imagens do tempo, um reencontro com 
o realismo da duração.

Bibliografia

Bergson, H. A evolução criadora. Tradução de Bento Prado Neto. São 
Paulo: Martins Fontes, 2005 (1ª ed. Paris: 1907).

Bennet, J. Un estúdio de la Ética de Spinoza. Tradução de José A. Ro-
bles García, Mexico D.F.: Fondo de Cultura Económica, 1990. 
(1ª ed. Cambridge: 1984).

Bloch, E. O Princípio Esperança, vol. 2. Tradução e notas de Werner 
Fuchs. Rio de Janeiro: Contraponto/Eduerj, 2006. (1a ed. Frank-
furt am Main: 1959).

Descartes, R. Discurso do método; Meditações; Objeções e Respostas; 
As paixões da Alma; Cartas. Introdução de Gilles-Gaston Gran-
ger; Prefácio e Notas de Gérard Lebrun; tradução de J. Guins-
burg e Bento Prado Jr. �����������������������������������������Col. Os Pensadores. São Paulo: Abril Cul-
tural, 1983.

Descartes. Oeuvres. Publiés par Charles Adam & Paul Tannery, Paris: 
Vrin, 1996, vol. VI e VIII.

Espinosa. Pensamentos metafísicos, Tratado da correção do intelec-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—133—

Methodus Nº 4 (2009)A filosofia de Espinosa, um realismo da duração?

to, Ética, Tratado político, Correspondência. Seleção de textos 
de Marilena de Souza Chaui. Traduções de Marilena de Souza 
Chaui, Carlos Alberto de Mattos, Joaquim de Carvalho, Joa-
quim Ferreira Gomes, Antônio Simões, Manuel de Castro. Col. 
Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1979.

Gilson, E. Index scolastico-cartésien. Paris: Vrin, 1979.

Israël, N. Spinoza, Le temps de la vigilance. Paris: Payot & Rivages, 
2001.

Jaquet, C. Sub specie aeternitatis. Étude des concepts de temps, durée 
et éternité chez Spinoza. Paris: Kimé, 1997

Prelorentzos, Y. Temps, durée et éternité dans les Principes de la philo-
sophie de Descartes de Spinoza. Travaux et documents du GRS, 
Paris: Presses de l’Université Paris Sorbonne, 1996.

Rousset, B. “Les implications de l’identité spinoziste de l’être et de la 
puissance” in Spinoza: onlologie et puissance. Actes du Colloque 
organisé par le Collège International de Philosophie les 13, 14, 
15 mai 1993 à la Sorbonne, Paris: Kimé, 1994.

Rousset, B. L’immanence et le salut. Regards spinozistes. Paris: Kimé, 
2000.

Santiago, H. Espinosa e o cartesianismo. O estabelecimento da ordem 
nos Princípios da Filosofia Cartesiana, Associação Editorial Hu-
manitas, São Paulo, 2004.

Spinoza. Opera. Ed. Por Carl Gebhart. 4 v. Heidelberg: Carl Winters 
Universitätsbubhhandlung, 1924.

Wolfson, H. A. The Philosophy of Spinoza, Cambridge-Massachus-
sets: Harvard University Press, 1934.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105


—6—

Methodus Nº 8 (2016)

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

