Methodus N° 4 (2009) pp. 105 - 133 Articulos

A FILOSOFIA DE ESPINOSA,
UM REALISMO DA DURAGAO?

Fricka Marie Itokazu™
Universidade de Sao Paulo
ericka.japs@gmail.com

REsumo

O presente artigo pretende apresentar as transformacdes dos conceitos
de tempo e duracdo em Espinosa, tomando como ponto de partida os
seus primeiros escritos, Principia Philosophiae Renati Cartesii e Co-
gitata Metaphysica, e tendo a Ethica como referéncia de sua tdltima
formulacio. A diferenca entre eles é analisada num momento bastante
especifico, o notavel ano de 1663, quando os Principia e os Cogitata
sdo publicados e Espinosa escreve sua mais célebre carta, a carta sobre
o infinito. Examinaremos aqui trés aspectos dessa transformagao: 1)
o significado de uma demonstra¢do espinosana dos conceitos carte-
sianos de tempo e duracdo; 2) a relagdo entre essa demonstracdo e a
diferenca entre a se e ab alio; 3) o papel desempenhado pelo tempo e
a duracio na filosofia de Espinosa.

Palavras-chave: Espinosa, Descartes, tempo, duracdo.

ABSTRACT

This article intends to show the transformations of Spinoza’s concepts
of time and duration, taking his first writings as a starting point (Prin-
cipia Philosophiae Renati Cartesii and Cogitata Metaphysica) and the
Ethica as a reference of his last formulation. The difference between
them is analyzed in a specific moment, the remarkable year of 1663,
when the Principia and the Cogitata were published and Spinoza
writes his most famous letter, the letter on the infinite. Here we exam-
ine three aspects of such a transformation: 1) the meaning of the Spi-
nozian demonstration of Cartesian conception of time and duration;
2) the relationship between that demonstration and the difference of
a se and ab alio; 3) the role played by time and duration in Spinoza’s
philosophy.

Keywords: Spinoza, Descartes, time, duration.

Doutora em Historia da Filosofia pela Universidade de Sao Paulo. Pos-
doutoranda em Filosofia pela Universidade de Sao Paulo.

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

INTRODUGAO

CAUTE. NAO SERIA DEMASIADO ter um pouco de prudéncia antes de
comegar a apresentar este trabalho, porque nao nos parece licito fa-
lar diretamente das questoes da temporalidade e da duragio na fi-
losofia de Espinosa sem mencionar a dificuldade no enfrentamento
destes temas. Eis talvez a peculiaridade do que pretendemos apresen-
tar, porque € preciso antes explicar ou avisar que, desde o titulo aqui
proposto, estamos na contramao de certa tradi¢do interpretativa, ou
ainda, certa moldura com que tantos se acostumaram a enquadrar o
espinosismo.

Espinosa pertence a um periodo peculiar na histéria da filosofia
em que congratulamos as conquistas do Grande racionalismo e da
revolugao cientifica do Século XVII. Contudo, o mais inquietante é
que as inovagoes tecnoldgicas, a revolugio cientifica do XVII e, mais
ainda, o racionalismo parecem ter sido construidos porque houve
um dominio do tempo e do espago, e justamente esse dominio aca-
bou por produzir um estéril conceito temporal, ao geometriza-lo e
tornd-lo algo homogéneo e, portanto, mensurdvel, tio mensurdvel
quanto o espaco. Haveria como que uma certa transitividade entre o
tempo e aquilo que o mede. Ou ainda, para dizer em outras palavras,
o tempo deixa de ser uma experiéncia humana, para tornar-se um
experimento desta.

Disso decorreriam os imensos avangos na fisica, principalmen-
te na cinemadtica e astronomia, e disso também dependiam toda a
construgao tecnoldgica, os reldgios, os crondémetros, sincronizando
os processos de produgio, calculando o trabalho quantitativamente
determindvel pelo tempo, e impulsionando o nascente capitalismo.
Perdemos o dramaticidade da experiéncia do tempo vivido, em prol
de um tempo-medida, garantia da previsibilidade dos fendmenos fi-
sicos, avanco das ciéncias e da sincronia dos modos de producdo. E
a filosofia do século XVII estaria em extrema coeréncia com essa em-
preita, fornecendo os fundamentos ontoldgicos que sustentassem o
escoamento deste tempo-linear indcuo e homogéneo cujo homonimo
tempo-medida lhe seria apenas uma derivagao do conceito. Contudo,
esse mesmo tempo-medida, se ndo explica a dramaticidade da condi-
¢ao humana, pelo contrario, parece mesmo auxiliar a contar, agora
por reldgios e calendarios, o fio dos dias, porque ndo poderiamos nos
apropriar daquilo que é externo, acima, e além da existéncia humana.

Para utilizar as palavras de Bergson no capitulo “O mecanicis-
mo cinematogrdfico do pensamento” d’A evolucio criadora, os fil6-

—I06—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

sofos modernos teriam justamente deixado escapar a compreensao
da natureza do tempo por exp6-lo em espago, um “tempo-extensio”,
0 que tornaria a sucessio em justaposi¢ao e teria como inexoravel
consequéncia a constru¢do de uma metafisica que procederia como
se o tempo nada criasse ou aniquilasse, como se a dura¢do nio tivesse
nenhuma eficicia, na qual seria impossivel pensar a a¢io humana
como ato-no-tempo. Isso quanto aos modernos (na lista de Bergson
encontramos Descartes, Espinosa e Leibniz), contudo, é a Espinosa
que é enderecada a repulsa ou melhor a exclusio na moldura es-
tabelecida na histéria da filosofia no que se refere as contribui¢oes
para refletir sobre o sentido, a contradi¢io, ou a experiéncia da tem-
poralidade, e por ter abandonado o tempo como objeto de anilise,
esvaziando-o de toda realidade, porque, para ele, o tempo nio teria
nem esséncia, nem existéncia. Desprovido de densidade ontologica, o
tempo nem teria o direito de figurar como um conceito, mas simples-
mente como um auxiliar do intelecto.

E dissemos moldura porque tal tradi¢io como que a enrigesseu
numa ontologia da causalidade eficiente e imanente, numa filosofia do
necessario para a qual todas as questdes que envolvem a experiéncia
da temporalidade e suas contradi¢des, a dramaticidade de sua condi-
¢do como o anseio pelo tempo para além dos tempos frente a experi-
éncia da efémero e da corrupgio, a inapreensibilidade do devir, a in-
constancia das tantas faces da fortuna, a irrup¢ao da contingéncia e do
possivel sao explicadas como pertencentes ao campo da inadequagao,
da imaginacdo, da abstragdo e privacdo de conhecimento, afinal, o gé-
nero de conhecimento que atinge o seu grau mais elevado, o intuitivo,
€ aquele sub specie aeternitatis. Toda a estrutura do real compreendida
fora do tempo e da durac¢do, quando finalmente seria possivel atingir
uma liberdade, tdo rara quanto dificil, em que sentimos e experimen-
tamos que somos eternos. E conhecemos as acusag¢des derivadas desta
moldura que, para sintetizar, lembramos Ernst Bloch:

Aqui o mundo é apresentado como cristal, com o sol no zénite, de
sorte que nenhum objeto langa uma sombra. [...] Ndo hd o tempo,
ndo hd a historia, ndo hd o desenvolvimento, e especialmente
toda multiplicidade concreta no oceano da substincia. [...] o
espinozismo se apresenta como se fosse eternamente meio-dia
na necessidade do mundo, no determinismo de sua geometria
e de seu cristal tdo despreocupado e ndo-situado — sub specie
aeternitatis'.

! Bloch, Ernst (2006), pp.404-405. Grifos do autor.

_107_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

Entramos numa encruzilhada: se damos estatuto ontoldgico para o
tempo, abandonamos Espinosa, contudo, se compreendemos que de
fato Espinosa nao d4 estatuto ontoldgico ao tempo, com ele perdemos
a eficacia da duragao, a historia, e caimos num eterno meio-dia, sub
specie aeternitatis. E se, invariavelmente, os comentadores recentes
de Espinosa mencionam a caréncia de estudos especificos sobre o
tempo?, serdo eles mesmos que o admitem como um inécuo operador
racional de um tempo-medida, refor¢ando portanto a imagem de sua
inutilidade para a reflexdo filosofica para além do campo de uma
fundamentacgio das ciéncias, o que nos parece ser herdeiro daquelas
imagens do espinosismo introduzidas na historia da filosofia e
que acabaram por instituir: um tempo-medida de uma duragio
homogénea, indcua e inoperante, numa filosofia da eternidade. O
tempo parece ter-se consagrado como um ndo-objeto para a filosofia
espinosana.

Eis 0 que aqui propomos: enfrentar a letra de Espinosa e verificar
qual o estatuto do tempo em sua obra. Que recoloquemos a questao
novamente: o que é o tempo na filosofia de Espinosa? Seria possivel
nela encontrar uma esséncia do tempo? Certamente ndo. Em termos
propriamente espinosanos, nao é possivel falar de uma esséncia do
tempo, pois ele ndo é nem uma esséncia objetiva (uma idéia — nao
temos uma idéia do tempo), nem uma esséncia formal (uma afeccao
das coisas, ou ainda, as coisas nao estio sob a ordem do tempo).

2 E concordamos com Yannis Prelorentzos que principia seu livro com

a seguinte reivindica¢ao: “o conceito de duracao [e tempo] jamais fora
objeto de uma obra especifica sobre Espinosa. A monografia de S.
Alexander, Spinoza and Time (Londres, Allen und Unwin, 1921) nio era
excecdo, trata-se mais de um artigo que um livro e constitui, além disso,
um trabalho pouco rigoroso segundo as exigéncias atuais”. Prelorentzos,
Yannis (1996), p. 6.
E que se confira a auséncia de bibliografia, pelo menos até quase o inicio
do século XXI, ou ainda, a falta do rigor no atinente a este tema em: H.
A. Wolfson, The philosophy of Spinoza, vol.1, cap. X, 1934: ‘Duragio,
tempo e eternidade’. Na pdgina 388, por exemplo, afirma que o tempo
nao difere essencialmente da duracdo, sendo apenas uma limitada por¢ao
desta...; J. Bennet, Un estidio de la Etica de Spinoza, cap. 8, 1984, pp.
209-210: duas paginas para afirmar que para Espinosa ha dois usos do
tempo, um tempo verbal e um tempo medida, e ainda, conclui que sdo o
mesmo, pois o tempo verbal serve para recortar uma medida da duracio
passada, presente ou futura; ou ainda, A. Donagan, que chega a afirmar
que o tempo em Espinosa é o tempo do relogio... Cf. Spinoza, se¢ao 6.3:
“movimento, eternidade e tempo”, p. 107-113.

—I08—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

E nisso ja encontrariamos um primeiro problema a enfrentar. Mas
ha ainda um segundo problema crucial, revelado pelos trabalhos de
Chantal Jaquet, Yannis Prelorenztos e Nicolas Israel’, sem os quais
a questdo do tempo teria permanecido obscura e fadada a receber
a acusacdo de imprecisdo conceitual, a saber, ao longo da obra de
Espinosa*, ha um deslocamento do estatuto do tempo. Nos seus
primeiros escritos, notadamente os Principios da Filosofia Cartesiana
(PPC) e o seu apéndice, os Pensamentos Metafisicos (CM), este
sendo o unico opusculo em que Espinosa dedica ao tempo o lugar
privilegiado de uma defini¢ao, o tempo é descrito como um ente de
razao (ens rationnis) que serve para explicar e medir a dura¢do ou o
movimento. Contudo, ap6s a célebre Carta 12, mais conhecida como
a Carta sobre o infinito, o tempo torna-se um auxiliar da imaginagao
(auxilia imaginationnis), e, perdendo com isso seu 0 honroso estatuto
epistemoldgico que poderia dar asas as ciéncias, o tempo passa a
esconder-se, de uma vez por todas, ao abrigo e nas sombras das asas
da imaginacdo. Finalmente, na Etica, pouco a pouco, o tempo parece
desaparecer completamente.

Ora, a negac¢io de uma densidade ontoldgica (lembremos, o tempo
nio é nem esséncia formal, nem objetiva), a perda de seu estatuto episte-
moldgico e o seu aparente desaparecimento na Etica, esses argumentos
nio deveriam nos dispensar, portanto, de continuar a interrogar sobre
a nocao do tempo em Espinosa? Nio estariam corretos aqueles que de-
fendem que sua obra ¢ a construgao de uma filosofia da eternidade onde
o tempo nao teria lugar? Procuremos entender esse deslocamento con-
ceitual, e perguntar por que esse conceito migrou de lugares tdo dispares
quanto a distancia entre o conhecimento racional e a abstragio pura que
€ o0 imaginar, para depois analisarmos as suas consequéncias.

SOBRE O DESLOCAMENTO CONCEITUAL

Do Pensamentos Metafisicos a Carta 12

Pensamentos Metafisicos: eis o unico lugar em que Espinosa consa-
gra ao tempo propriamente uma definicio’. E acompanhemos a sua

3 Jaquet, Chantal (1997); Israél, Nicolas (2001); Prelorentzos, Yannis (1996).

As obras de Espinosa serdo citadas com as seguintes abreviacdes: CM
para os Pensamentos Metafisicos ou Cogitata Metaphysica, PPC para
os Principios da Filosofia Cartesiana ou Renati des Cartes Principiorum
Philosophiae e E para Ethica.

Em CM 1, 4: “Haec autem ut determinetur, comparamus illam cum

_109_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

constru¢do. Logo na abertura do primeiro capitulo, Espinosa apresen-
ta os entes de razao primeiramente como modos de pensar (modi co-
gitandi), contudo, compreendendo que nao podem ser tomados como
idénticos — todos os entes de razdo sio modos de pensar, todavia, a
reciproca nao é verdadeira. Mas porque sao ditos entes de razio, essa
definicdo exige distingui-los dos entes reais, ou seja, distinguir de “tudo
aquilo que, por meio de uma percepg¢ao clara e distinta, reconhecemos
existir necessariamente ou pelo menos poder existir”¢. Eis porque a
denominagdo é enganosa e, mesmo sendo um subconjunto dos modos
de pensar, os entes de razao parecem mais se aproximar da quimera
ou da fic¢do, motivo pelo qual nenhum deles pode, rigorosamente, ser
dito ente (chimaera, Ens fictum & Ens rationis non esse entia)’.

Dizemos, contudo, que sdo entes de razdo porque tém, de fato,
alguma existéncia, ainda que nunca fora do pensamento, pois siao
aquilo que “serve para que as coisas conhecidas [res intellectas] se-
jam mais facilmente retidas, explicadas ou imaginadas”® e que por
isso mesmo sio divididos em trés categorias: os auxiliares da memao-
ria, como os universais abstratos (género, espécie...); os que auxiliam
a imaginar, como as negagoes e privacoes (cegueira, treva, limite...)
e os que auxiliam a explicar as coisas, como 0 tempo, 0 nimero € a
medida. E é interessante notar esta classificacao pela qual Espinosa
parece como que introduzir graus distintivos entre os entes de razdo:
uns mais proximos das imagens corporais, auxiliando a reté-las mais
firmemente e imprimi-las na memoéria para que possamos trazé-las de
volta a mente ou manté-las presentes; outros mais proximos de uma
imaginagao bastante fantasiosa, auxiliando a figurar “positivamente
nao-entes como se fossem entes””.

Mas a descrigdo é bastante diferente para os modos de pensar
explicativos, alids, talvez sendo estes os tnicos meritos da denomi-

duratione aliarum... haecque comparatio tempus vocatur”. Yannis
Prelorentzos (1996, pp.31-32) ressalta que “estamos mesmo diante de
uma defini¢do aqui: o que testemunha o termo vocatur, que faz parte de
um pequeno numero de expressdes pelas quais Espinosa introduz sua
defini¢bes através de sua obra”.

5 CM, 1,1, def.

7 CM, L, 1.

5 CM, 1, 1.

° CM, 1, 1.

—IIO—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

nagio de entes de razdo porque ndo servem para que as coisas se-
jam guardadas na memoria ou simplesmente imaginadas, antes, ser-
vem para que as coisas conhecidas [res intellectas] sejam explicadas
“determinando-as evidentemente por compara¢ao uma a outra”'?. O
que comparamos? Duragdes entre si, uma em fun¢dao da outra, mas
nao sao duragdes quaisquer. Para determinar a duragio de uma coi-
sa, nos a comparamos com a duragdo daquelas coisas que possuem
um movimento certo e determinado'', e dessa determinagdo origina-
se uma medida: o tempo'%.

Espinosa introduz o tempo, portanto, por uma tripla diferenciacao:
apesar de perfilar entre os ndo-entes, o tempo apresentado como ente de
razdo muito se afasta da quimera e da ficgdo; por outro lado, apesar de
constar entre os entes de razdo, o tempo tem a regalia de nio tratar nem
de coisas inexistentes, nem de imagens de coisas existentes, e seu privilé-
gio vem de nao ser um auxiliar qualquer, pois que auxilia sim a explicar
as coisas existentes por comparagdes também entre coisas existentes; e,
finalmente, apesar de estar entre os entes de razio explicativos, o tempo
€ o unico que, ao determinar uma medida tem, como um de seus termos
de comparagio, algo também certo e determinado. O tempo, portanto,
€ um auxiliar que pode estar na base do inteligir das coisas conhecidas
porque realiza uma operagio de precisao: ele determina, mede e delimita
uma duragio porque a compara a algo também certo e determinado. E
preciso, contudo, entender como se da essa comparagdo: ela nio é uma
conjungdo de duas idéias distintas, nem tampouco uma concatenagio de
idéias entre si, pois se assim fosse, ele nao seria um ente de razio, mas
uma idéia ficticia ou uma idéia verdadeira. Por que ndo pode o tempo ser
uma idéia? Diz-nos Espinosa: tempo, nimero e medida, “nao sao idéias,
nem podem de modo algum denominar-se idéias, porque ndo possuem
algum ideado que exista necessariamente ou que possa existir”". O tem-

10 CM, 1, 1:“determinando scilicet eam per comparationem ad aliam”

" Cf. CM, I, 4. E talvez ndo fosse necessario destacar a importincia
da expressio “certo e determinado” na filosofia espinosana, mas
acrescentamos aqui também o comentario de Yannis Prelorentzos (1996,
p- 33): “nota: certum, & determinatum: este par de qualificativos é uma
expressao conceitual técnica em Espinosa, presente em toda a sua obra,
e cujo papel sera fundamental na teoria dos modos finitos da Etica (Cf.
sobretudo EI P28)”

CM, 11, 10: “Tempus enim mensura est durationis”.

CM, 1, 1: “modos cogitandi non esse ideas rerum, nec ullo modo ad ideas

—III—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

po ndo é uma idéia que temos da durag¢do, mas uma comparagio de
duracoes que, ela mesma, nao tem existéncia e nem pode existir. Embora
nao sejam nem verdadeiros nem falsos nem ficticios, os entes de raziao
sdo frequientemente confundidos com as idéias porque “provém e se ori-
ginam muito imediatamente das idéias dos entes reais”'*.

Alguns comentadores', porque o tempo € uma medida do movi-
mento ou da duragdo, inserem Espinosa na velha tradicio que remonta
a Aristoteles e que segue até depois de Descartes, o que parece bastante
defensavel para as suas ocorréncias, tanto nos Principios da Filosofia
Cartesiana, quanto nos Pensamentos Metafisicos. Aceitemos os comen-
tarios que inscrevem Espinosa nesta tradicio de tornar o tempo uma
medida, na mesma esteira de Descartes que, de modo semelhante, define
o tempo como um ente de razao que mede duracio. Contudo, como Es-
pinosa define esta duragio explicada e medida pelo tempo? Precisemos
pela defini¢io dada pelo autor nos Pensamentos Metafisicos, Parte 1,
Capitulo IV. E destaquemos, desde ja, uma observa¢ao importante que
retomaremos mais adiante: € no interior da definicdo da duracdo que o
tempo aparece, e a reciproca também é verdadeira, porquanto nio se
compreenderd completamente a definicio do tempo sem a explicagdo da
duracio nele introduzida. Eis porque, desde o titulo do capitulo, perce-
beremos a indissociabilidade entre o tempo e a duragao.

Sobre a duracio e o tempo [De Duratione, & Tempore |

Da divisdo feita acima do ente em ente cuja esséncia envolve a
existéncia e ente cuja esséncia nio envolve a existéncia sendo
possivelmente origina-se a distin¢do entre eternidade e duracao.

(...)

revocari posse; quare etiam nullum habent ideatum, quod necessario
existit, aut existere potest”. Negritos nossos.

4 CM, 1, 1.

15 Wolfson,H. A.(1934), pp.332-338;Israél, Nicolas (2001), pp.41-92; Yannis
Prelorentzos, (1996), pp. 37-38. Estes estudos indicam como a formulagao
aristotélica de que “o tempo é o nimero do movimento segundo o antes
e o depois” (Phys., IV, 11, 219 b, 1-2) foi retomada por outras filosofias
construindo uma tradi¢io, seja na escoldstica, seja no pensamento arabe ou
judeu, ou ainda, eis 0 que nos interessa, no pensamento cartesiano. Basta
ver o Index scolastico-cartésien elaborado por Etienne Gilson (1979), p.
284, onde encontramos todas as passagens em que Descartes utiliza a
afirmagao de que o tempo é o nimero do movimento.

—II2—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)
O que é a duracdo

A duracdo é o atributo sob o qual concebemos a existéncia das
coisas criadas enquanto perseveram em sua atualidade. Disso
decorre claramente que entre a duragio e a existéncia total de
uma coisa hd apenas uma distin¢ao de razao. Quanto mais se
subtrai a duracao de uma coisa, tanto mais se subtrai, necessa-
riamente, sua existéncia. Para determinar a duracdo nés a com-
paramos com a duracio daquelas coisas que possuem um mouvi-
mento certo e determinado. Esta comparacio chama-se tempo.

Que é o tempo

Assim, o tempo ndo é uma afeccdo das coisas, mas apenas um
modo de pensar, ou, como dissemos, um ente de razdo. Com efei-
to, é um modo de pensar que serve para explicar a dura¢do. Deve-
se notar aqui (...) que a duragio é concebida como maior ou me-
nor, como composta de partes e que é um atributo da existéncia e
ndo da esséncia'®.

O que significa dizer que concebemos a duracao como maior ou me-
nor, composta por partes, e mais ainda, subtraiveis? Ha uma imensa
tradi¢do de comentadores que analisam detalhada e exaustivamente o
conjunto que esses opusculos de 1663 perfazem ao se articularem com
certas obras consagradas de René Descartes. Seguindo o prefaciador
dos Principios da Filosofia Cartesiana, Lodewijik Meyer, Santiago des-
creve como Espinosa interpreta os calcos e percal¢os de Descartes: o
“mais espléndido astro deste século”, cuja revolucao estava na

aplicacgio do método geométrico a filosofia; promessa de
rigor e certeza, tiro de misericordia nas desavengas herdadas a
escoldstica. Isso ndo teria sido porém plenamente consumado.
Faltara a Descartes expor toda a sua filosofia segundo o método
geométrico sintético, aquele mesmo utilizado por Euclides em
seus Elementos. De modo que o objetivo do livro de Espinosa,
experto tanto mo cartesianismo quanto na geometria, serd
apresentar sinteticamente o que Descartes fizera analiticamente"”.

Espinosa tem sempre a mao as Meditacoes e os Principios da filoso-
fia, mas principalmente as Respostas as Segundas Objecoes, texto
no qual o préprio filésofo francés declara que procurard imitar a

16 CM, I, 4. Grifos nossos.
17 Santiago, Homero (2004), p 12.

_113_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

sintese dos gedmetras e efetuar um resumo das principais razoes
que usara para demonstrar a existéncia de Deus e a distingdo que
hd entre o espirito e o corpo humano'® nas suas Razdes geomé-
tricas. Ora, se Espinosa retoma a tarefa cartesiana de seguir pela
sintese dos gedmetras é porque a considera inconclusa. Eis porque
reordena os “axiomas ou no¢bes comuns” das Razbes geométricas,
quase inteiramente copiados por Espinosa “palavra por palavra”,
tal como alertara Meyer, de maneira que essa nova ordem possa
cumprir, finalmente, a tarefa de concretizar o anunciado intento de
Descartes.

Homero Santiago analisa minuciosamente o desenvolvimento
dessa ordem geométrica sintética dos axiomas comparando a primei-
ra parte dos Principios de Espinosa e as Razdes de Descartes'’, escla-
recendo como aquela distingdo entre ente que envolve a existéncia
necessdria e ente que ndo envolve a existéncia sendo possivel conecta-
se fortemente com a questao do tempo?’. Eis aqui o que procurare-
mos entender. E a chave deste vinculo forte entre tal diferenca e a
nossa questio do tempo encontra-se justamente nas alteracoes feitas
por Espinosa na ordem e no contetido de dois axiomas cartesianos.
De fato, a partir da quarta proposi¢ao dos seus Principios, Espinosa
anuncia que introduzird certos “axiomas retirados de Descartes”, e
o leitor da filosofia cartesiana reconhecera que se trata dos “axiomas
ou nocdes comuns” das Razdes geométricas, bastante semelhantes,
palavra por palavra, e expostos “quase” na mesma ordem. Espinosa
fara algumas pequenas mudangas, invertendo a ordem de uns ou al-
terando o contetdo de outros. E é interessante a comparacao da or-
dem dos mencionados axiomas que especificamente tratam da nossa
questao. Vejamos o texto cartesiano:

2° axioma: “o tempo presente ndo depende daquele que ime-
diatamente o precedeus; eis por que ndo é necessdrio uma menor
causa para conservar uma coisa, do que para produzi-la pela
primeira vez?'.

—_

8 Descartes, Objecbes e Respostas, p. 168. Para as citagdes dos textos de

Descartes, utilizamos a tradugio brasileira de J. Guinsburg e Bento Prado
Jr, Descartes, Ed. Abril, Sao Paulo: 1983.

° Santiago, Homero (2004), pp. 111-1835.
0 Santiago, Homero (2004), p. 174.
Descartes, Objecoes e Respostas, p. 172. Grifos nossos.

_

o

o
=

_114_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

10° axioma: “na idéia ou no conceito de cada coisa, a existéncia
estd contida, porque nada podemos conceber sem que seja
sob a forma de uma coisa existente; mas com a diferenca de
que no conceito de uma coisa limitada, a existéncia possivel
ou contingente acha-se apenas contida, e no conceito de um
ser soberanamente perfeito estd compreendida a perfeita e
necessdria existéncia”*

Ora, que faz Espinosa com estes dois axiomas?

1) Quanto a ordem: a exposicao sintética exige uma inversdo
na ordem proposta por Descartes, o que era 2° passa a ocupar o
lugar diametralmente oposto tornando-se o pentltimo na ordem de
Espinosa; enquanto o que era 10° torna-se o segundo axioma dentre
os “retirados de Descartes”;

2) Quanto ao contendo: estranhamente, Espinosa exclui a
frase “o tempo presente ndo depende daquele que imediatamen-
te o precedeu” do 2° axioma, enquanto o outro permanece, no-
toriamente, tao intocado que Espinosa s6 faz anunciar e reme-
ter o leitor a Descartes: “na idéia ou conceito de toda coisa esta
contida a existéncia, ou possivel, ou necessdria (ver o ax. 10 de
Descartes)”?3,

3) O que esta aqui em jogo? De que trata o 2° axioma cartesiano
e por que ele ndo pode ocupar o lugar que lhe conferira Descartes?
A primeira parte apresenta a descontinuidade temporal (“o tempo
presente nao depende daquele que imediatamente o precedeu”),
enquanto na segunda reconhecemos a exigéncia cartesiana da criacao
continuada e do concurso divino para que as coisas criadas continuem
a existir (“ndo € necessario uma menor causa para conservar uma
coisa, do que para produzi-la pela primeira vez”). Entre uma e outra
parte, ha um “eis porque”. Este brevissimo “eis porque” refere-se
a um grande movimento argumentativo das Meditacoes terceiras.
depois da demonstracdo a posteriori da existéncia de Deus, é diante
da existéncia possivel (que s6 serd apresentada no 10° axioma das
Razoes) do eu meditativo que Descartes defronta-se com a questio:
se nao houver um Deus, “de quem tirarei minha existéncia?”. E a
resposta vem somente apos esta constatagao:

22 Descartes, Objecoes e Respostas, p. 173. Grifos nossos.
23 PPC, 1, ax. 6. Os axiomas dos PPC, Parte I seguirdo a cuidadosa tradu¢ao
feita por Homero Santiago, op.cit., pp.115-185.

_IIS_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

Nao deixo de conbecer que é necessdrio que Deus seja autor
de minha existéncia. Pois todo o tempo de minha vida pode ser
dividido em uma infinidade de partes, cada wma das quais nao
depende de maneira alguma das outras; e assim do fato de ter
sido um pouco antes ndo se segue que eu deva ser atualmente, a
ndo ser que alguma causa me produza e me crie, por assim dizer,
novamente, isto é, me conserve”**,

O sucinto enunciado do segundo axioma reproduz a ordem das
Meditacées, passando da constatagdo da descontinuidade temporal
para a exigéncia da conservagdo da existéncia. Todavia, as mesmas
Meditacées tornam evidente que as teses introduzidas pelo 2° axioma
exigem antes conceber essa existéncia possivel, assim como exigem
a existéncia de um ser soberanamente perfeito, o que aparecerd
somente no 10° axioma. Na leitura de Espinosa, o 2° axioma, tal
como o encontramos, parece estar numa frouxa amarracio do
conjunto axiomatico. Se o tomamos isoladamente, o “eis porque”
nio é uma evidéncia, pois poderiamos até inverter a primeira parte
pela outra (“ndo é necessario uma menor causa para conservar uma
coisa, do que para produzi-la pela primeira vez”, eis porque “o tempo
presente ndo depende daquele que imediatamente o precedeu”). Isto
ndo seria suficiente para percebermos que faltaria uma rigorosa
amarragdo entre os axiomas, € se procurassemos o que significaria
esse “eis porque” ndo correriamos o risco de cair num circulo vicioso
de perguntarmos se é porque Deus cria continuamente que o tempo
¢ descontinuo, ou se é porque o tempo é descontinuo que precisamos
de Deus para conserva-lo?

Esses talvez pudessem ser considerados bons motivos tanto
para alterar a ordem axiomatica como também para intervir no seu
contetdo, pois 0 axioma ndo parece merecer o segundo lugar na
ordem da sintese, ja que dele nio se seguiriam outros e ainda ele
pressupoe o que € dito posteriormente, e assim posto num indevido
lugar, a ordem cartesiana nio somente impossibilitaria a passagem
de uma cadeia dedutiva®, antes parece aprisionar-nos num circulo
vicioso. Mas o problema maior é o que apontam as Meditacées: é a

2 Cf. Meditacao Terceira, par. 33, op. Cit., p. 110.

% E também é problemdtico também num outro sentido: como a
“descontinuidade do tempo” e a “criagdo continuada” podem ser
anteriores a asseidade divina que aparece somente ao final do conjunto
axiomatico cartesiano?

—I16—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

existéncia possivel que exige a forga externa para a sua conservagao
na existéncia e ndo o inverso. E tanto a criacdo continuada, quanto
a descontinuidade do tempo, ndo importa o que seja primeiro, sO
sdo validas para as coisas criadas, isto €, para o ente cuja esséncia
ndo envolve existéncia sendo possivelmente, ou seja, para que estas
teses ganhem qualquer sentido é necessdrio primeiro introduzir a
distin¢do entre ser a se e ser ab alio do 10° axioma. E se invertemos
a ordem, muito facilmente compreendemos o conteido do que
fora introduzido antes da hora: é porque somos ab alio que se faz
necessdria uma forga externa a nds que conserve a nossa existéncia,
ou seja, € a distin¢ao portanto entre ser g se e ser ab alio que exige a
criacdo continuada e explica a divisibilidade da duragao.

O intrincamento e a dependéncia entre duas importantes teses
cartesianas — a criacdo continuada e a divisibilidade da duracio —
é tal, que a negagdo da divisibilidade da duracdo seria destruidora
para essa filosofia que nao é a de Espinosa. Contudo, nosso
filésofo percebe esta interdependéncia e, mais ainda, ao reconhecer
este como um ponto cego na filosofia cartesiana, além de utilizar
termos tao alheios a sua filosofia, como a cria¢do continuada, ele
explica-a, na segunda parte dos Pensamentos Metafisicos, e, mais
ainda, Espinosa refor¢a o aparato demonstrativo apresentando duas
provas da divisibilidade infinita da duragio: uma fisica (nos PPC em
que argumenta explicitamente contra Zenao®® afirmando que seus
paradoxos sdo fundados em falsos prejuizos); e uma outra metafisica
(na segunda parte dos CM) apoiando-se na onipoténcia divina®’.

Eis porque encontramos, exatamente na segunda parte dos
Pensamentos Metafisicos, dedicada a metafisica geral, a outra face
desta mesma moeda: da mesma diferenca entre ser a se e ser ab alio
que exige a conservacao das coisas criadas, dessa mesma distingao,
origina-se uma profunda segunda, nio apenas terminoldgica, entre
eternidade e duracdo. Porque sua esséncia ndo envolve existéncia
sendo possivelmente, a duracdo das coisas criadas, para perseverarem
em sua atualidade, isto é, para continuarem a existir, exige a todo
momento a manuten¢do da conservagdo da mesma causa que a
produziu. E o sentido profundo do ser ab alio, cuja duragio nio
sera continua, mas descontinua, porque a cada instante, tdo infimo

26 PPC, 11, P6, esc.
27 CM, 11, 10.

_117_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

que seja, € independente e separado do anterior, porque sé pode ser
mantido na existéncia pela mesma causa externa que o produziu
pela primeira vez. Agora podemos entender por que motivo Espinosa
afirma, na definicdo da duracdo, que “disso decorre claramente
que entre a duragdo e a existéncia total de uma coisa ha apenas
uma distin¢do de razdo. Quanto mais se subtrai a duragio de uma
coisa, tanto mais se subtrai, necessariamente, sua existéncia”. E
ainda acresce, na definicao do tempo, que “a duragao é concebida
como maior ou menor, composta de partes”. Se a duracao é assim
concebida, se é descontinua e composta por partes divisiveis, isto
indica uma certa natureza que ndo é de modo algum incongruente
com a medida que lhe dard o tempo.

Tempo e duragdo sdo termos nascidos gémeos desde sua defi-
ni¢ao, porque a duracdo é sempre continuamente mantida de fora
pela poténcia divina, e por isso mesmo sempre e infinitamente di-
visivel a cada momento ou instante: desde que se exista, a duracao
torna-se um perseverar progressivo na existéncia linear?®. E porque
divisivel, a duracdo é tio mensurdvel quanto o espaco geométrico, é
uma duragao geometrizavel por um tempo geo-métrico. Eis porque,
nos Pensamentos Metafisicos, ele estd coerentemente elencado entre
os modos de pensar explicativos, como aponta Jaquet:

O tempo explica tanto mais legitimamente a duracdo quanto esta
¢ composta de partes e se presta por natureza a divisdo temporal.
(...) Explicar é desdobrar o conteiido de uma coisa. Uma
explicacdao pode ser adequada quando ela desdobra corretamente
o que nela estd contido e funda-se sobre a natureza da coisa sem
trai-la. Neste sentido, nos Pensamentos Metafisicos, a utilizacio
de categorias do passado, presente e futuro pode permitir explicar
a duracdao de wma maneira pertinente, porquanto esta é composta
de partes que lhe convém distinguir. O tempo é portanto um

28 E aqui podemos apenas esclarecer que Espinosa substitui a referéncia ao
passado feita por Descartes na frase “o tempo presente que nao depende
do que imediatamente o precedeu” para uma referéncia ao futuro (“o
tempo presente nao tem nenhuma conexao com o futuro”) porque com
isso se manteria o sentido da flecha do tempo (sempre direcionada para
o futuro) em plena coeréncia com a cria¢ao continuada, e ainda evitaria
um percurso temporal regressivo (impossivel tanto fisica quanto metafi-
sicamente) e que conduziria a falsas questdes como a criacao ex nibilo, o
que Espinosa recusa na segunda parte dos Pensamentos Metafisicos.

—I18—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

modo de pensar particularmente adaptado a realidade, pois ele
limita-se a exibir o que estd contido na coisa mesma. Eis porque
ele pode ser um honesto auxiliar do intelecto®.

Nesses textos, portanto, tempo, nimero e medida sdo legitimos entes
de razdo. Encontramos nisso, portanto, certa transitividade entre o
tempo e aquilo que ele mede. Tempo e duragio, tornam-se ambos in6-
cuos e homogéneos, pares e parceiros perfeitos da extensdo-matéria
cartesiana apresentada na segunda parte de ambos os Principios, seja
os de Descartes ou os de Espinosa. E se aceitamos a articulagio dos
conceitos de tempo e duracdo, bastante rigorosa e coerente, compre-
endemos por que o tempo, nestes escritos, estd no elenco de honrosos
atores do pensamento, como o numero e a medida, bastante proximo
de questdes da fisica e com importante relevancia epistemoldgica.

Contudo, a valorizacdo dada a esses entes de razdo funda-se
justamente na validade dos conhecimentos auxiliados por tais modos
de pensar, como se esse fosse o interesse do autor. Ora, vimos que esse
nao era o seu intuito. De tudo o que pudemos aqui apresentar, seja a
sua preocupac¢do com a ordem geométrica sintética, seja a manuten-
¢do da integridade coerente do pensamento cartesiano, certamente
estavam excluidas, dentre suas inten¢oes, quaisquer preocupacoes de
validar a partir disso uma fisica espinosana. O que nos parece mais
importante destacar é que se trata de uma discussdo articulada em
fidelidade a Descartes, num intenso didlogo com questdes que sdao
alheias a Espinosa, como a defesa da criagdo continuada. E o cui-
dado em manté-las coerentes € tanto, que talvez pudéssemos nisso
encontrar os rastros recalcitrantes de uma marcada diferenca, entre a
letra espinosana e o espirito cartesiano. E se estamos muito distantes
do solo propriamente espinosano, talvez possamos considerar que,
no que se refere a duragao e ao tempo a fidelidade espinosana marca
também a consciéncia de um limite entre as duas filosofias.

NOVO ESTATUTO DO TEMPO E DA DURAGAO:
DA CARTA 12 A ETICA

Para os Pensamentos Metafisicos ou para os Principios da Filosofia
Cartesiana, concordamos que o tempo é um legitimo modo de pensar
explicativo, um excelente ente de razao que mede e explica uma

2 Jaquet, Chantal (1997), p. 156.

—T 19_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

duracado divisivel concebida como consecucdo homogénea e linear do
existir. Contudo, na outras obras de Espinosa, a indissociabilidade
entre tempo e duragdo desaparece completamente, porque ¢é
justamente este conceito, o de durag¢ao, que sofrerd mudangas muito
mais profundas. E podemos analisi-lo neste momento bastante
preciso, em 20 de abril de 1663, mesmo ano em que sao publicados
os mencionados PPC e CM, quando Espinosa redige, em Rijnsburg,
para o seu excelente amigo Lodewijik Meyer, justamente o prefaciador
destes mesmos opusculos, a célebre Carta sobre o infinito.

“Recebi duas cartas tuas (...). Ambas me encheram de alegria,
sobretudo porque compreendi que tudo vai bem para ti e que te
lembras de mim. Agradeco-a pela bondade e pela consideracio
com que me honras; peco-te para creres que também te sou
muito devotado e que me esforcarei para mostrdi-lo sempre que
a ocasido e minhas fracas forcas o permitirem. Para comecar,
tentarei responder ao que me perguntas nas cartas. Pedes
também que te comunique o que penso sobre o infinito.
Fa-lo-ei de bom grado”.

Espinosa apresenta o seu infinito. E para nos, leitores de sua filosofia,
também de muito bom grado prosseguimos em sua leitura porque ve-
mos nela o reencontro do espirito e da letra, e até com certo alivio de
livrarmo-nos daquele incomodo que nos acompanhara nos textos ante-
riores, ja que desaparecem antigos fantasmas de outras paragens, como
a criacdo continuada, coisas criadas, concurso divino... E Espinosa ainda
esclarece que estas dificilimas questdes cartesianas podem dissolver-se
completamente: todas as dificuldades nasciam porque “nao distingui-
ram entre aquilo que € infinito por sua natureza, ou pela for¢a de sua
defini¢ao, e aquilo que nao tem fim, ndo pela forga de sua esséncia, mas
pela sua causa. E também porque ndo distinguiram entre aquilo que é
dito infinito porque ndo tem fim, e aquilo cujas partes, embora conhega-
mos 0 maximo e o minimo, nao podem ser explicadas ou representadas
por um numero. Enfim, porque ndo distinguiram entre aquilo que pode
ser imaginado e aquilo que s6 pode ser inteligido mas nao imaginado, e
aquilo que também podemos imaginar™3!. E Espinosa prossegue aconse-
lhando-nos: se bem compreendermos os desdobramentos de todas estas

30 Carta 12. As citagdes desta Carta seguirdo a traducao brasileira feita por
Marilena Chaui, Espinosa, Ed. Abril, Sao Paulo: 1979, p. 375.
31 Carta 12, p.375.

—I20—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

distingdes, e muita atengdo prestarmos a elas, certamente, nao seremos
mais “esmagados sob o peso de tantas dificuldades”*.

Observemos brevemente o que Espinosa apresenta ao mui sabio
e experiente doutor Meyer. E se formos um pouco atentos, como nao
estranhar e se surpreender com a coincidéncia com a qual nos defron-
tamos? Ora, nos textos prefaciados pelo préprio Meyer, nosso filosofo
argumentara veementemente contra Zenao para defender a divisibili-
dade infinita da duracdo, contudo, nessa missiva enderecada ao prefa-
ciador, os mesmos paradoxos serdo reintroduzidos com toda a forga e
vigor, justamente para provar-lhe o contrario e defender uma duragao
indivisivel. Talvez aqui quisesse fazer reparar que era bem demarcada
a diferenca, ou deixar na carta tais vestigios como rastros daquilo que,
se abandonado pelo douto amigo, a saber, uma duracdo divisivel, seria
imediatamente a mudanca para outros rumos com a visada de um
outro horizonte que repentinamente se anunciaria.

O argumento € bastante conhecido: supondo que a duragao seja
divisivel, ou é divisivel ao infinito, ou é composta por elementos indi-
visiveis. No primeiro caso, caimos no reconhecido e inextricavel para-
doxo eleata: “se se conceber abstratamente a duragio, confundindo-a
com o tempo, comega-se a dividi-la em partes e torna-se impossivel,
por exemplo, compreender como uma hora pode passar. Para que ela
passe, com efeito, serda necessario que a metade passe primeiro, depois
a metade do resto e em seguida e metade deste novo resto; se se toma
assim ao infinito a metade do resto, ndo se podera jamais chegar ao fim
de uma hora”* Por outro lado, se a duragdo é composta de instantes
indivisiveis, se o instante é um nada de duracdo, terifamos que enten-
der como querer “compor um nimero apenas pela adi¢ao de zeros”*.
Espinosa faz uma explicita adverténcia: “é preciso preservar-se de crer
que a duragdo é divisivel em si e de confundi-la com o tempo”.

A duracio, agora compreendida como indivisivel, introduz uma
incongruéncia e inaplicabilidade da explicacdo que lhe seria dada
pelo tempo. Explicar a duragdo pelo tempo seria desconfigura-la,
perdé-la, ou em termos propriamente espinosanos, uma abstragio.
O tempo deixa de ser legitimo ente de razdo para se tornar, num
32 Carta 12, p.375.

33 Carta 12, p. 377. Grifos nossos.

3 Carta 12, p. 377.
35 Carta 12, p. 377. Grifos nossos.

—I2I—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

caminho sem volta, um auxiliar da imagina¢do. O tempo perde o
assento de honra, numa filosofia racionalista, porque seu estatuto
de ens rationnis se estabeleceria pela adequagao a um objeto que,
desde a Carta, deixaria de ser divisivel para tornar-se indivisivel. Mas
voltemos para a pergunta que colocamos anteriormente: o que € esta
durac¢do que agora ndo auxilia a inteligir, mas a imaginar?

Em coletanea de artigos publicados postumamente em
homenagem a Bernard Rousset, num brevissimo texto, encontramos
um precioso esclarecimento, que manteremos como norte de nossa
reflexdo: “E conveniente destacar que, na carta 12, se o tempo ¢é dito
‘medida’, ele nao é definido como simples medida do movimento,
tal como poderia autoriza-lo Aristételes e poderia permitir a fisica
dos cartesianos, mas como uma medida da duracio, o que adquire
uma outra densidade, seja de reflexdo filosofica, ontoldgica, fisica,
metafisica, e até pratica.”3® Mais adiante, lembra-nos o comentador,
essa carta marca um periodo em que Espinosa estd elaborando a
doutrina do conatus, cuja articulacio com o conceito de duragio serd
fundamental. Rousset conclui enfaticamente: “todo o espinosismo é
um realismo da duragdao”?’. O que é esta densidade, o que entender
desse realismo da durag¢do? Vejamos, primeiramente, como aquilo
que é apresentado a Meyer aparece nas definicdes da Etica:

Oitava definicio da Etica I:

Por eternidade entendo a propria existéncia enquanto concebida
seguir necessariamente da s6 definicio da coisa eterna.
EXPLICACAO: Tal existéncia, pois, assim como uma esséncia
de coisa, é concebida como verdade eterna, e por isso nao pode
ser explicada pela duragio ou pelo tempo, ainda que se conceba
a duragao carecer de principio e fim.

Quinta defini¢io da Etica II:

Duragdo é a continuacio indefinida do existir. EXPLICACAO:
Digo indefinida porque jamais pode ser determinada pela propria
natureza da coisa existente, nem tampouco pela causa eficiente,
que necessariamente poe a existéncia da coisa, e ndo a tira.

Na deducio das proposicoes da Etica I, percebemos que a eternidade
estd fora da ordem do tempo e que esta posta unica e restritamente

3 Rousset, Bernard (2000), p. 128, grifos nossos.
37 Rousset, Bernard (2000), p. 130.

—I22—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

para o ente cuja esséncia envolve existéncia necessdria, somente
concebivel para aquilo que é causa de si mesmo: a substincia
absolutamente infinita. E Espinosa explica,como vimos anteriormente,
que a eternidade nao pode ser explicada pela durac¢do, porque seria
distinguir esséncia e existéncia, quando a eternidade exprime a
identidade entre ambas. Como elucida a carta 12, trata-se de um
infinito absolutamente positivo e atual, “infinito por sua esséncia,
“infinito pela forca de sua definicio”, eterno. E tal eternidade sé
pode ser inteligida, e jamais imaginada por qualquer auxiliar da
imaginagao, ou seja, coloca-la sob a ordem do tempo sem comeco
nem fim, ou dividi-la em partes, ou sob qualquer nimero sem fim.
Imaginar a eternidade é destruir-lhe o conceito. Ja os modos finitos,
porquanto sua esséncia ndo envolve uma existéncia necessaria,
dependem da substancia pela qual sao concebidos e pelo que sua
existéncia € posta e jamais suprimida: a duracao é uma continuacdo
indefinida da existéncia.

Reparemos na diferenga imensa com respeito a defini¢ao da du-
ragdo dos Pensamentos Metafisicos, nos quais encontravamos “du-
ragdo” e “tempo” como conceitos indissocidveis que se articulavam
imediata e diretamente, e destaquemos: ndo somente a eternidade,
mas também a duragdo, nenhuma delas tém qualquer relacao com o
tempo. Contudo, se me permitem a lembranca, eis aqui um imenso
distanciamento com a filosofia cartesiana, pois esta mesma distin¢ao
entre ser a se e ser ab alio introduzia aquele ponto cego estreitamente
vinculado com a questio do tempo. Na Etica, pelo contrario, cami-
nhamos no sentido oposto, no qual, como vimos, a argumentagao de
Espinosa conduz a sua completa desvinculag¢do. Por que esta diferen-
¢a nao introduz na defini¢ao de eternidade e duracio nenhuma ca-
racterizagdo, propriedade ou relagio com o tempo? Onde encontrar
a virada espinosana?

Reconheciamos a defini¢ao da eternidade e da duracdo ja na-
quela carta do autor da Etica. Logo apés Espinosa recordar as dis-
tintas concepcdes de infinito, entra em cena a substincia unica e in-
finita, cuja existéncia pertence a sua esséncia e que, por iSSO mesmo,
¢ eterna, “uma frui¢io infinita do existir, ou, forcando o latim, como
frui¢ao infinita do ser”3. E a cena se completa quando os modos sao
definidos como afec¢oes desta substiancia. Se deles ndo podemos afir-

38 Carta 12: “infinitam existendi, sive, invitd latinitate, essendi fruitionem”.

_123_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

mar que sua esséncia envolve a existéncia necessaria, a forga da causa
na existéncia nao é mais externa, nos termos da carta 12, “a forca da
causa lhes € inerente”*. E nisso, se pudéssemos incorrer em algum
engano de nos aproximarmos daquela diferenga entre ser a se e ser
ab alio dos Pensamentos Metafisicos ou dos Principios, percebemos
claramente que a mesma diferenga niao trata mais de uma relacdo
causal de exterioridade e que, portanto, ndo exigird a nossa continua
conservacdo. Da carta 12 até a Etica, a definicio de eternidade e
duracdo vai perdendo qualquer semelhanca com aquela dos Pensa-
mentos Metafisicos, mas desde a carta, vemos Espinosa anunciando
que nunca mais precisaremos nos deparar com a intrincada questao
sobre uma duragao divisivel ou qualquer auxilio externo para sim-
plesmente permanecermos existindo. Os modos ndo sao mais uma
existéncia possivel. A duracdo esta liberta da criacdo continuada.

Mas é preciso esclarecer que a Carta sobre o Infinito nio se
restringe nem ao ano de 1663, nem a ruptura com o cartesianismo.
Indo muito além, ela passa por varias mios, pelo menos até 1676,
esclarecendo aos seus leitores o que é proprio da filosofia espinosana
e que permanecerd até o final da vida do filésofo. Eis porque
podemos torna-la nossa companheira, assim como o fazemos com a
Etica, e voltar a carta reforcando o alerta: “os modos da substancia
nao podem ser compreendidos por tais auxiliares da imaginagao”*
como o tempo, o numero e a medida. A questio nio se restringe
apenas a intromissao equivoca do tempo na teoria da conservacio,
mas sim, porque a relagdo entre a substancia e seus modos nao é mais
de exterioridade, a intromissao do tempo abre um duplo problema:
primeiro, “ao fazermos tal confusdo, nés separamos os modos
da substincia e da maneira como escoam da eternidade”*!, mas
também, segundo problema, qualquer tentativa de pensar a duracdo
ou a eternidade sob a ordem do tempo seria “negar o infinito em
ato” #. Como compreender a maneira como os modos escoam da
eternidade?

O tema ndo é desconhecido para os leitores da filosofia de
Espinosa, porquanto a originalidade do pensamento espinosano esta

3 Carta 12, p. 378.
40 Carta 12, p. 377.
! Carta 12, p. 377.
Carta 12, p. 377.

a

N
)

_124_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

na relagao causal entre a substincia e suas afeccdes. A causalidade
imanente, ao nio introduzir nenhuma exterioridade entre causa e
efeito, permite que os modos permane¢am na substancia sem a qual
nao podem ser nem ser concebidos: a substancia é causa eficiente e
imanente tanto da esséncia quanto da existéncia dos modos. Eis onde
Espinosa tanto se afasta de Descartes. A causalidade transcendente e
a diferenca entre ser a se e ser ab alio, como vimos, exigia a criagao
continuada, maneira pela qual se estabelece a relacao de dependéncia
continua entre a poténcia de Deus e a existéncia das criaturas, o
que torna suas duracdes somente concebiveis como descontinuas.
A imanéncia espinosana leva-nos para um campo diametralmente
oposto ao cartesiano: compreender o que € ser um modo finito da
substancia exige compreender como, nesta filosofia da imanéncia, se
estabelece também uma relacdao de dependéncia, e como a substancia
comunica aos modos a sua poténcia na maneira como escoam da
eternidade. E é justamente nos desdobramentos da poténcia da
substancia que encontramos a a¢do do conatus: o esfor¢o pelo qual
cada coisa se esforga em perseverar em seu ser, sua esséncia atual.

Cada coisa, o quanto estd em suas for¢as [quantum in se est],
esfor¢a-se para perseverar em seu ser. As coisas singulares sdo
modos pelos quais os atributos de Deus exprimem-se de maneira
certa e determinada coisas que exprimem de maneira certa
e determinada a poténcia de Deus, pela qual Deus é e age, e
nenhuma coisa tem algo em si pelo qual possa ser destruida, ou
seja, que lbe tire a existéncia®.

O esforco pelo qual cada coisa se esforca por perserverar em seu
ser nada mais é que sua esséncia atual*.

Eis onde Espinosa subverte aquela relagao de dependéncia entre ser
em si e ser em outro. Se, para a filosofia cartesiana, a poténcia divina
era exigida pela criacao continuada, agora, porque estamos no solo
da imanéncia, saimos da impoténcia do perseverar-se das criaturas.
E a poténcia divina ndo pertence mais ao campo da transcendéncia,
porque esta inserida no cora¢ao, no pulso e na vida dos modos fini-
tos. E porque nada ha nela que lhe tire a existéncia, a limitagdo do
conatus sera derivada da acdo de causas externas, nas relacoes com
a alteridade que configuram a sua existéncia entre outros modos fi-

43 EIII, P6 e Dem. Grifos nossos
4 EIIIL, P7. Grifos nossos.

_125_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

nitos. Ha nisso o imbricamento, portanto, da dupla condicdo modal:
ser modo finito da substancia e ser modo finito entre tantos modos fi-
nitos que ultrapassam de longe sua poténcia. Por esta dupla condicdao
modal, pelas relacoes estabelecidas com os outros modos finitos nos
desdobramentos do conatus, figura-se a propria vivéncia humana,
transformando o campo experiencial do vivido como constitui¢ao
dos movimentos de ampliacio ou diminui¢cao da prépria poténcia
para existir e agir. E de tantos encontros e desencontros, uma inco-
mensuravel producio de afetos cuja matriz — a alegria ou a tristeza —
é reproduzida como a passagem, fransitio, para uma maior ou menor
perfei¢do ou realidade.

Transitio? Subrepticiamente o tempo como divisio do antes e
dos depois teria retornado e passado a “explicar” a duracdo? De ma-
neira nenhuma. O filésofo explica do que se trata: “Digo passagem
[transitionem]. Pois a alegria ndo é a pr()pria perfei¢io. Com efeito,
se 0 homem nascesse com a perfei¢do a qual passa [transit], possui-
la-ia sem o afeto de alegria; o que se revela mais claramente a partir
do afeto de tristeza que lhe é contrario.*” Quanto a esse ponto acres-
centemos uma parte da Definicio Geral dos Afetos: “o afeto (...) é
uma idéia confusa pela qual a mente afirma de seu corpo ou de uma
de suas partes uma forca de existir maior ou menor do que antes (...).
Quando digo uma for¢a de existir maior ou menor do que antes, nio
entendo que a mente compara a constitui¢ao presente do corpo com
a passada, mas que a idéia que constitui a forma do afeto afirma algo
sobre o corpo que na verdade envolve mais ou menos realidade do
que antes”*.

Compreender que a alegria e a tristeza sdo passagens de per-
feicio ou realidade significa perceber, em primeiro lugar, que a vida
afetiva nao é uma consecugao de estados pontuais e momentane-
0s, porém, é preciso entender que esta “passagem” ndo indica uma
coligacdo que reata os instantes de uma vida, porquanto o termo
nao introduz nenhuma ordem cronoldgica ou marca divisoria entre
passado, presente e futuro. Donde a importante ressalva do autor:
“quando digo... antes, ndo entendo que a mente compara a constitui-
¢do presente do corpo com a passada...”. Esta cldusula é importante
para Espinosa, que grifa o texto. Por qué? Esta clausula contém a
exata descri¢io do mecanismo operador realizado pelo tempo: com-
parar uma imagem-marca presente com uma imagem-marca passa-
da. Ora, Espinosa faz questdo de salientar que a transitio nio pode

EIIL, Def. dos afetos, 3, explicagio.
4 EIIL, Def. Geral dos Afetos. Negritos nossos.

—I26—

73.216.36,am 19.012026, 20:57:03. @ g Inhak.
Inhalts fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

ser entendida pela ordem do tempo por um motivo bastante preciso:
a intromissao de uma logica temporal, com suas “marcas divisorias”,
porque marcam e dividem, torna impossivel compreender o que é
essa transitio, essa passagem. O afeto presente envolve a realidade
ou perfei¢io anterior porque ele é a traducdo de uma variacdo da
poténcia de agir e existir. Enquanto conservar-se na existéncia, a vida
afetiva desponta, pelas afirmagdes de uma maior ou menor da forga
de existir, como movimento de amplia¢do ou diminui¢do do conatus,
a realidade anterior sempre envolvida pela realidade presente de uma
esséncia atual. Eis porque a duragdo nio serd mais divisivel. E, ainda
que a duragdo seja caracteristica dos modos finitos, ela é um todo
para o qual ndo se concebe partes.

E se, nos Pensamentos Metafisicos, encontrdvamos um estrei-
to vinculo entre os conceitos de tempo e duragdo, termos nascidos
gémeos siameses dada a reciproca recorréncia de um ao outro no
interior mesmo de suas defini¢des, vimos que na Etica o tempo nio é
sequer mencionado na defini¢io da duracdo. A questido nio € se ele
¢ um modo de pensar que se adequa melhor ou ndo ao seu objeto
que agora se tornou indivisivel. Continua e indivisivel querera dizer
outra coisa que “ndo-mensuravel”. A dura¢do nido é mais sucessao
cuja continuidade se caracterizava pela linearidade posta pela cria-
¢ao continuada porque em suas deducdes, a duragio, pouco a pouco,
deixa de assemelhar-se a uma mera continuacdo na existéncia. Disse-
mos “mera continua¢do” porque a duragdo é continua, sim, mas esta
longe de ser homogénea, muito menos uniforme porque, o conatus,
como poténcia constitutiva da duragdo que estd no centro do ser da
duragdo, € sua esséncia atual, para a qual cada variagdo de poténcia
de existir e agir — afec¢oes, afetos, idéias, em nés ou fora de nds —
envolve as tantas passagens por que este corpo e esta mente viveu.

Se a duragdo nido € sucessdo, se ndo é reduzida a um simples
continuar na existéncia, como entender a expressdo espinosana
“continuacdo indefinida do existir”? Explicitemos: “in-definido” ndo
significa dizer “indefinivel”, mas é dita assim porque a definicdo da
existéncia nio é determinada pela sua esséncia, ou seja, a limitagao
de sua existéncia ndo é determinada pela sua causa eficiente, que a
poe na existéncia mas ndo a retira. Isto significa, em primeiro lugar,
que o termo “indefinido” é derivado da auséncia de limite interno
do conatus. Mas precisamos compreender bem o que isso significa:
afirmar a auséncia de limite interno é justamente afirmar a positivi-
dade absoluta interna ao conatus, ou ainda, dizer indefinido, e agora
somos nds que forcamos o portugués, € uma maneira finita de ser

_127_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

infinito. Como poderiamos nao nos lembrar aqui dos ensinamentos
da carta 12, quando Espinosa afirma que ha um infinito do qual é
dito ‘ndo ter fim’ ndo por sua esséncia, que nao envolve existéncia,
mas por sua causa eficiente’? Ou ainda, porque esta “for¢a que lhes
€ inerente, (...) podem ser infinitas, ou, se preferires, indefinidas, por-
que ndo podem ser igualadas a nenhum nimero, embora possamos
concebé-las como maiores ou menores” *, tal como a nossa poténcia
de existir e agir, e “por isso ndo é necessdrio que coisas que nao po-
demos igualar a nenhum numero sejam iguais entre si”*, tal como as
coisas singulares?

A duracao é positivamente indefinida, e sera sobre os desdobra-
mentos deste esfor¢o no solo existencial entre outros modos finitos
que se constituira esta defini¢ao, uma “definicao-dinamica” continua,
resultante das suas multiplas relagdes com outras poténcias, outras
existéncias. Definir a duracio serd, ao fim e ao cabo, a continua cons-
trugao da vivéncia composta pelas muitas pecas do dindmico mosaico
geométrico dos afetos, afec¢des e desejos. A indefinicdao da existéncia,
longe de indicar uma negacao ou auséncia de determinacao, aponta
para o contrario: para a abertura de um incomensuravel universo de
determinagdes postas no entrecruzamento de sua poténcia interna e
a da exterioridade, nas suas diversas relacbes com o mundo e com os
homens. Com isso comecamos a perceber por que Bernard Rousset
afirma “todo espinosismo é um realismo da duracdo”. A distingao
entre duragao e tempo nao se funda na incongruéncia do tempo com
a “divisibilidade” ou “indivisibilidade” da duraciao. O conatus é o
fundamento da distin¢ao entre a duragao e o tempo™.

47 Cf. Carta 12, p. 376

4 Carta 12, p. 378.

4 Carta 12, p. 378.

50 A expressdo é cunhada, até onde sabemos, por Nicolas Israel, contudo,
para dizer o oposto do que propomos. Nao concordamos absolutamente
com a sua defini¢ao de tempo e duragio, apesar de muito apreciarmos os
trabalhos por ele desenvolvidos. Como a discussdo de Israel é com Aris-
toteles (e compreender o que seria o “agora” limite entre um antes e um
depois que liga os instantes sucessivos do tempo), o autor entende que a
duracido é o escoamento continuo sobre a descontinuidade temporal, e o
conatus é o que reata um instante a outro. Nos seus proprios termos: “o
conatus € pois a fonte da sucessao, da passagem continua da hora. (...) O
ndo limite interno do conatus é o principio de continuidade do escoamen-
to da duracao” (Israel, op.cit. p. 80). Ora, ele defende justamente o que

—I128—

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

E se tempo e duracido ndo serdo mais como gémeos siameses, €
porque agora a duragio é indissocidvel do conatus, o que lhe garan-
tira uma densidade, espessura, uma dindmica e realidade ontologica
talvez jamais vista. E se todo o problema nio era o estatuto episte-
molégico do tempo, é porque a duragdo agora se encontra sim no
sentido mais forte que podemos conferir a nossa filosofia: nos fun-
damentos de um profundo solo ontoldgico de uma eterna e infinita
esséncia actuosa que enraiza sua poténcia numa finita duracdo i fieri
de uma esséncia actualis.

O RETORNO DOS PARADOXOS DE ZENAO

Estabelecendo seu devido aporte do novo estatuto da dura¢dao na
obra de Espinosa, retomemos o argumento da carta 12. Supondo
que a duragio seja divisivel, ou é divisivel ao infinito, ou é composta
por elementos indivisiveis. No primeiro caso, “se se conceber
abstratamente a duracdo, confundindo-a com o tempo, comeca-se a
dividi-la em partes e torna-se impossivel, por exemplo, compreender
como uma hora pode passar [transere]”*!. Por outro lado, se a
duragdo é composta de instantes indivisiveis, e se o instante é um
nada de dura¢io, teriamos que entender como “compor um numero
apenas pela adicdo de zeros”?, e mesmo admitindo que que estes
auxiliares da imaginagio, esses ndo-entes, sejam muito facilmente
tomados como se fossem existentes, “é preciso preservar-se de crer
que a duragdo é divisivel em si, ou ainda, é preciso nao confundir a
dura¢do com o tempo”?3,

Sabemos que, em primeiro lugar, a partir da carta, o tempo
torna-se um auxiliar da imaginacdo, o que quer dizer que nao sera
mais possivel uma construgiao racional da temporalidade, e se dele é
dito auxiliar é porque é um instrumento, um martelo da imagina¢io

pretendemos negar: a duragdo como escoamento linear e homogéneo.
Entdo a unica diferenca entre o tempo e a duracdo é que o tempo é des-
continuo, € a duragio continua, e porque o conatus reata os instantes, ele
afirma que “o conatus é o fundamento da distin¢ao entre a dura¢do e o
tempo”, coisa completamente diversa do sentido que queremos dar para
a mesma expressao.

St Carta 12, p. 377.

52 Carta 12, p. 377.

33 Carta 12, p. 377.

_129_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

que forja uma relacdo entre diversas imagens, organiza-as por com-
paracdo, na auséncia mesma da compreensao da ordem e conexdo
necessaria entre as coisas.

Em segundo lugar, diz-nos Espinosa, e talvez o mais grave, é que
confudimos o tempo com a dura¢do. Tornamos a duragio delimita-
da, dividida em partes. E nisso, o problema nido é que ndo consegui-
mos medi-la ou conhecé-la adequadamente. Desconfiguramos o solo
sobre o qual se desenrola o ser de nossa existéncia de tal sorte que
sentimos como se “o tempo presente em nada dependesse daquele
que imediatamente o precedeu”. A continuidade de nossa existéncia
passa a ser vivida como fragmentada. E porque o tempo ndo liga um
instante a outro, pelo contrario, separa-os; porque a vida transfor-
mou-se numa contiguidade de instantes isolados, o tempo faz com
que nos percamos de n6s mesmos, de nossas passagens [transitionem)
e nossos afetos, de todas as nossas vivéncias. Confundir a dura¢io
com o tempo € viver na carne o estranho paradoxo de querer com-
por uma vida vivida como uma somatoria de zeros. Ao emergir do
tempo, vemos o eclipsar do conatus, transformando a vivéncia em
impoténcia.

Em terceiro lugar, diz-nos Espinosa, esses entes de imaginacao
sdo muito imediamente tomados como existentes. Confundir o tem-
po com a duragdo tem, portanto, um segundo efeito concreto: forjar
a imagem da realidade do tempo fora de nds. O que se indica aqui
¢ 0 movimento contrario ao anterior. Porque a duragio é percebida
como fragmentada, serd a imagem de um tempo reificado que ten-
tara reatar os instantes outrora separados. Porém, porque tornou-se
entidade, porque ganha no imaginario uma realidade fora de nés, o
seu funcionamento também independe de toda agio humana. Alheio
a tudo, o tempo serd escoamento inexoravel e sem fim. O tempo sera
icone do infinito, em que nao se sabe como uma hora pode passar.
A ordem e conexdo, o mualtiplo e o simultdneo, sdo substituidos por
uma ordenagdo temporal a qual tudo estda subordinado. E porque é
construcao imaginaria, sua natureza mesma sera apresentar-se nas
mais variadas formas, linear ou ciclica, pouco importa, serd sempre
uma face metamorfica do tempo edax rerum.

Eis o triplice mecanismo operador do tempo. Na ordem comum
da Natureza, nio temos como escapar: a vida vivida € o reflexo exato
dos paradoxos apresentados na carta 12: um sé e 0 mesmo operador

_130_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

fragmenta o curso de uma vida em curso e tentara reatar instantes e
0s momentos que ele mesmo separou, fazendo escoar de seu interior
a realidade da poténcia constitutiva do conatus para entrega-la a po-
téncia de um tempo externo e sem fim que tudo devora.

Percebemos que a questdo ndo é sobre qual o estatuto episte-
molégico do tempo para o conhecimento adequado. Dentre todos
os auxiliares, da razao ou da imaginacdo, dentre todos os modos de
pensar ou imaginar, somente o tempo € capaz de engendrar a frag-
mentacao da duragdo e introduzir a vivéncia como contingéncia.
Desde que existimos, o conatus, o esfor¢o pelo qual perseveramos
em nosso ser ¢ também nossa esséncia atual: esséncia e existéncia sio
pares inaliendveis. E nesta vivéncia imaginaria e paradoxal, o tempo
que consegue furtivamente alienar o inalienavel. Eis porque serd a
vivéncia do tempo que introduzird o contingente e o possivel, nogoes
que Espinosa justamente definira pela abstracao da relagdo necessa-
ria entre estes dois termos, isto é, a esséncia e a existéncia.

Como auxilia imaginationis, o tempo serd martelo, corpo e a
matéria da imaginagdo. Por isso ndo encontraremos o tempo como
uma defini¢io ou uma proposi¢ao, mas acompanharemos ao longo
da Etica todas as suas operagdes e recolheremos seus construtos nos
mesmos moldes operacionais apresentados pela carta 12, isto é, em
vivéncias paradoxais ou ambivalentes. E seus nomes irao variar tanto
quanto a miriade de imagens de que é capaz de construir. Fazendo
dele também um auxilia para a nossa leitura da Etica, perceberemos,
por exemplo, o seu papel na matéria e dinamica do corpo quando
Espinosa deduz a memoria e o habito, e verificaremos o tempo ope-
rando tanto a introduc¢do do contingente e da corrupcdo (a vivéncia
como fragmentagao), quanto o sentimento de que existimos, de que
duramos (a vivéncia como continuacdo). Sem mencionar a introdu-
¢do da fortuna, momento em que se articulam instrumentos que, pela
tensdo e pela dinamica da relagao das poténcias individuais ou cole-
tivas, a ordem afetiva aparece como imaginacdo seja de uma outra
temporalidade, seja como apropriagao do tempo que se forjou. Se ha
uma “estratégia do conatus”, como nos afirma Laurent Bove, o tem-
po seria tanto construtor de armadilhas quanto o instrumento que
temos, no campo mesmo da imaginag¢io, para desarma-las.

Tempus. Nem esséncia objetiva (quer dizer, uma idéia seja ela
adequada ou inadequada, falsa ou ficticia), nem esséncia formal (ou

_131_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

Methodus N° 4 (2009) Ericka Marie Itokazu

seja, uma coisa externa a nds ou uma afeccao das coisas), e justa-
mente por nao ter nenhuma densidade ontoldgica, ao fim e ao cabo,
o tempo é questdo central na Etica, Gnico auxiliar da imaginagio
capaz de introduzir essa estranha fissura na positividade absoluta da
duragido. As operagdes deste tempo, sem esséncia nem existéncia, e a
indefinicdo continuada da durag¢do, ambos cravados nesta contradi-
toria experiéncia no seio da existéncia, ndo poderiam revelar algum
aprendizado sobre como a negatividade do tempo e plena positivi-
dade da duracao compoem a dinamica propria ao nosso processo
de resisténcia para persistir, existir, durar? Por este caminho, talvez
conseguissemos sair da restrita conclusio que nega ao tempo reali-
dade ou valor de verdade, e encontrar uma atividade operadora no
interior filosofia espinosana, capaz de desvelar, pouco a pouco, uma
poténcia desmistificadora das imagens do tempo, um reencontro com
o realismo da duragio.

BIBLIOGRAFIA

Bergson, H. A evolugdo criadora. Traducao de Bento Prado Neto. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2005 (1* ed. Paris: 1907).

Bennet, J. Un estiidio de la Etica de Spinoza. Tradugio de José A. Ro-
bles Garcia, Mexico D.E: Fondo de Cultura Econémica, 1990.
(1* ed. Cambridge: 1984).

Bloch, E. O Principio Esperanca, vol. 2. Traducdo e notas de Werner
Fuchs. Rio de Janeiro: Contraponto/Eduerj, 2006. (1° ed. Frank-
furt am Main: 1959).

Descartes, R. Discurso do método; Meditacoes; Objecoes e Respostas;
As paixoes da Alma; Cartas. Introdugao de Gilles-Gaston Gran-
ger; Preficio e Notas de Gérard Lebrun; tradugio de J. Guins-
burg e Bento Prado Jr. Col. Os Pensadores. Sdo Paulo: Abril Cul-
tural, 1983.

Descartes. Oeuvres. Publiés par Charles Adam & Paul Tannery, Paris:
Vrin, 1996, vol. VI e VIIL

Espinosa. Pensamentos metafisicos, Tratado da correcdo do intelec-

_132_

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

A filosofia de Espinosa, um realismo da duragio?  Methodus N° 4 (2009)

to, Etica, Tratado politico, Correspondéncia. Sele¢io de textos
de Marilena de Souza Chaui. Tradugdes de Marilena de Souza
Chaui, Carlos Alberto de Mattos, Joaquim de Carvalho, Joa-
quim Ferreira Gomes, Antonio Simoes, Manuel de Castro. Col.
Os Pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1979.

Gilson, E. Index scolastico-cartésien. Paris: Vrin, 1979.

Israél, N. Spinoza, Le temps de la vigilance. Paris: Payot & Rivages,
2001.

Jaquet, C. Sub specie aeternitatis. Etude des concepts de temps, durée
et éternité chez Spinoza. Paris: Kimé, 1997

Prelorentzos, Y. Temps, durée et éternité dans les Principes de la philo-
sophie de Descartes de Spinoza. Travaux et documents du GRS,
Paris: Presses de I’Université Paris Sorbonne, 1996.

Rousset, B. “Les implications de I’identité spinoziste de I’étre et de la
puissance” in Spinoza: onlologie et puissance. Actes du Colloque
organisé par le College International de Philosophie les 13, 14,
15 mai 1993 a la Sorbonne, Paris: Kimé, 1994.

Rousset, B. L'immanence et le salut. Regards spinozistes. Paris: Kimé,

2000.

Santiago, H. Espinosa e o cartesianismo. O estabelecimento da ordem
nos Principios da Filosofia Cartesiana, Associagdo Editorial Hu-
manitas, Sao Paulo, 2004.

Spinoza. Opera. Ed. Por Carl Gebhart. 4 v. Heidelberg: Carl Winters
Universitatsbubhhandlung, 1924.

Wolfson, H. A. The Philosophy of Spinoza, Cambridge-Massachus-
sets: Harvard University Press, 1934.

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

.73.216.36, am 19.01.2026, 20:57:03. @ g Inhak.

fiir oder In KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-105

