Pierre Maine de Biran

Von der
unmittelbaren
Apperzeption

(Berliner Preisschrift 1807)

Aus dem Franzosischen ubersetzt
mit Einleitung und Kommentar
von Rolf Kihn

ALBER PHANOMENOLOGIE A



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALBER PHANOMENOLOGIE /\_



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstmals erscheint ein zentrales Werk Maine de Birans, das 1807 von
der Berliner Akademie preisgekront wurde, in deutscher Uber-
setzung auf Grundlage der kritischen franzésischen Edition von 1963
und 1995. Gegen Sensualismus wie Idealismus weist es eine un-
mittelbar innere Apperzeption auf, deren Bestimmung als »An-
strengung« (effort) affektiv-leiblicher Natur ist — und nicht mehr
selbstreflektiv wie bei Descartes und Kant. Als Synthese seiner »Psy-
chologie« im Sinne einer Grundlagenwissenschaft der »Urtatsachen«
wird damit nicht nur ein besserer Zugang zu diesem bedeutenden
franzosischen Philosophen erschlossen, dessen deutschsprachige Re-
zeption weitgehend noch aussteht, sondern auch eine Quelle fiir die
Diskussion des Deutschen Idealismus im 19. Jahrhundert. Durch sei-
ne Grundlegung einer konkreten Transzendentalitit wird Biran da-
riiber hinaus als ein Vorlaufer der Phinomenologie erkennbar.

Pierre Maine de Biran (1766-1824) hatte wichtige Staatsamter inne,
fithrte von 1811 bis zu seinem Tode ein bekanntes »Tagbuch« und
gewann — aufler in Berlin — weitere philosophische Akademiepreise
in Paris und Kopenhagen fiir seine Analysen zum Einfluf8 der Ge-
wohnheit auf das Denken (1802), {iber das Gedachtnis (1805) sowie
tiber die Grundlagen der Psychologie im Zusammenhang mit der
Natur (1812). Er gilt als der »franzésische Kant«, beeinflufSte stark
den franzosischen Spiritualismus bis zu Bergson sowie gewisse Zwei-
ge der modernen Anthropologie und nimmt einen zunehmenden
Stellenwert in der gegenwirtigen Phanomenologiediskussion in
Frankreich ein.

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pierre Maine de Biran
Von der unmittelbaren Apperzeption

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHANOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti () und
Walter Schweidler

TEXTE
Band 7

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pierre Maine de Biran

Von der
unmittelbaren
Apperzeption

(Berliner Preisschrift 1807)

Aus dem Franzosischen tibersetzt

mit Einleitung und Kommentar
von Rolf Kithn

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ubersetzung beruht auf folgender Ausgabe:

Maine de Biran, De |’aperception immédiate (Mémoire de Berlin 1807)
Texte critique établi par José Echeverria

© Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1963,

mit Beriicksichtigung der Ausgabe von Ives Radrizzani, in:

CEuvres, tome IV. Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1995.
www.vrin.fr

Deutsche Erstausgabe

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2008
www.verlag-alber.de

Druckvorlage: Ilse Kiihn, Freiburg

Einbandgestaltung: SatzWeise, Fohren

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48281-0

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



http://www.vrin.fr
http://www.verlag-alber.de
https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vrin.fr
http://www.verlag-alber.de

INHALT

Vorbemerkung

I. EINLEITUNG

Maine de Biran und die "Urtatsache" der Apperzeption ............

1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese ..............ccccocecmniinniniennnn
2. Widerstandigkeit und Anstrengung als Cogito .........cccoooveeiccieinnne
3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk...............ccccoceiniincicinnnns
4. Editions- und Ubersetzungsfragen — GloSSar ..............cocccuocurniicunns

II. VON DER UNMITTELBAREN APPERZEPTION.........ccooveeeree
Programm der Berliner Akademie 1805....................cc.cccoovvnn

ERSTER TEIL

Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer
Philosophie; Diskussion der Ausdriicke, mit denen die Frage
vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben konnen,

um ihren Sinn zu beStIMMEN ..........cceiiiiiiiiiiiri s eaeeeenes

EINLEITUNG

§ 1 Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den
Leistungen der Intelligenz eigentiimlichen Ausdriicke in einem
abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den Charakter
der Urtatsachen des inneren Sinns verkennen

§ 2 Von einer natiirlichen Grundlage der Wissenschaft von den
Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere

und die Natur der Urtatsachen unterscheiden konnte.......c..c.ccocoveeveeene

§ 3 Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme:
wie sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen

und darliber hinausgehen ...........ccocviiiiiiiiii s

§ 4 Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des inneren
Wahrmehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan und Einteilung
dieserArBeit .o R

16.01.2026, 10:04:46. O

d1
26
49

.65

125

138

156


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL

Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen

der menschlichen: Natul «.ovssinnsrnimbassisissss

ERSTE ABTEILUNG

Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen
Bewegtheit

KAPITEL 1: Von den Elementaraffektionen, wie man ihre
Charaktere und Zeichen im korperlichen und geistigen
Wesen des Menschen bestimmen kann

§ 2 Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven
Zustand erkennen konnen ...

1. Unmittelbar konstitutive Affcktloncn des orgamschen

Temperaments....

2. Von den Zelchcn eines dem Schlaf entnommcncn affcklwen

Zustandes ..

3. Andere Hmwclsc auf einen rein affektlven Zusland in Fﬁlicn
voniGeistesgestOrthciticunmananmmanmun Goms s o

KAPITEL 2: Von der Michtigkeit der Anstrengungen oder
vom Willen: Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer

[unmittelbaren] Apperzeption ............cccccovivieneincieniiiienines

§1.
[l ] Systeme wclchc dte Idenmal des Bewcgungs- und
Denkprinzips verneinen..

2. Systeme, welche dem Denkprmz:p dle Bewegungen
aller Organe ohne Unterschied zusprechen ...

3. System, welches die Identitit des Denk- und

Bewegungsprinzps wiederherstellt ...

§ 2 Vom natiirlichen System, welches dazu geeignet ist, die
Charaktere des urtimlichen Wollens und die Grundlage
der Personlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption
zu bestimmen .. N

§ 3 Hypothese iiber den Ursprung der Personlichkeit und der
unmittelbar inneren Apperzeption...........cccovveiieiiiiniisineees

§ 4 Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen
zum Ursprung der unmittelbaren Apperzeption, dem

KausalititsprinZip USW. ..o s

hittps://del.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. [E—

171

172

..176

..176

..183

187

198

..198

..202

206

209

...220

.230

..236


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 5 Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhiltnis zum
Gefiihl der Ko-existenz des eigenen Korpers und zur Begrenzung
oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile................c.ccove.. 247

KAPITEL 3: Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse
oder Einteilung der 4uBeren Sinne — Wie sich daraus eine reelle
Unterscheidung zwischen den Seelenvermégen und -zustinden
ableiten 14Bt, deren Unterschiede erfragt sind — Einteilung der

drei Systeme: sensitiv, perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv.......264

§ 1 Sensitives oder passives SYSIemM........ccccocririnciniiinssensisesmonsisessnenisns 208

§ 2 Perzeptives oder intuitives (gemischtes) Syslem“,.,...A...,...,.......,...,.,.“2?3

1. Sehwahrmehmung.... IO T T IDVRO WML g 1

2. Wahrehmbarkeit von GehOr und Beruhrung .................................. 283

§ 3 Aktives apperzeptives System... SRURY.¢ . o1
1. AuBere Apperzepnonen Funknoncn dcs aktwen

Beriihrens... . SRRSO . {

2. Von der mmclbar inncren Apperzepuon wie sie stch
besonders auf die aktive Ausiibung des Gehors und
der Stimme griindet o sasasnaan 300

KAPITEL 4: Von den Beziigen der Apperzeption, Anschauung
und des Gefilhls zu den Begriffen und Ideen 310

§ 1 Intellektuell apperzeptives System ... PR (o]

1. Bezug der Apperzeption zu den mtt den Begni’fen und
Ideen assoziierten Zeichen und zunichst zur Grundung

dieser Zeichen selber .................... ST LTSRN f Lo

2. Bezug der Apperzeptlon Zu dcn Zelchen dcr
Riickerinnerung oder zum Gedéchtnis...........ccococveiniiccicninnnn. 322
§ 2 Intellektuell intuitives System............... cusamsamsssansemnentini B IO

§ 3 Intellektuell sinnliches System. Bezug des Gefiihls und
der Leidenschaften des geistig moralischen Wesens

20 den Ideen...uininunnnmammimmnaniiimsnainsiaiatiea 342
I BIBLIOGRAPHIE ..cusnommmisavimommsmimaisissammsssanadn ]
1. Werke Pierre Maine de Biran .. SRS ODTOPODI:. 1 |

2. Bei Maine de Biran angefiihrte Autoren ceereeriensnenensneeeeenn. 360

3. Sekundirliteratur Maine de Blran366

4. Allgemeine LIteratlr.......ccierimersrmsersssersssessssesnesssmsmsssssssansisssasssaissn g O 1
PerSONCNTBEISTOr i iiiiiiiasinsisitcusciisnsmssmmsnsassisssisssiisnsssaisriaviiniiriiisnd B3

SACHIEGISIEr ..ouvininmmimminsmsiimimiian s s s s o4 392

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://del.org/10.5771/9783495993620 -

M 16.01.2026, 10:04:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORBEMERKUNG

Da bisher noch keinerlei Ubersetzung des umfangreichen psy-
chologisch-philosophischen Werkes von Pierre Maine de Bi-
ran (1766-1824) im deutschsprachigen Raum vorliegt, mdchte
diese Edition seiner Preisschrift iiber die "Unmittelbare Ap-
perzeption” fir die Akademie Berlin von 1807 eine empfindli-
che Liicke schlieflen. Dabei gilt es nicht nur, einen wichtigen
Vertreter der franzosischen Rezeption des Denkens in
Deutschland von Leibniz bis hin zum deutschen Idealismus zu
Beginn des 19. Jahrhunderts eingehender bekannt zu machen,
sondern zugleich auch einen sehr originellen Denker durch
eine seiner wichtigsten Schriften vorzustellen, worin er selbst
als Vorlaufer der Phanomenologie auftritt.

Denn seine "reflexiven" oder "anti-abstraktiven" Analysen
der leiblichen und willentlichen Anstrengung als eines origi-
naren Cogito des "Koénnens" verweisen auf eine rein prakti-
sche Unmittelbarkeit des BewuBtseins als Existenzvollzug
oder -gefiihl. Dadurch wurde schon zu seiner Zeit die vorherr-
schende Empfindungs- wie Vorstellungsphilosophie iiberwun-
den, um eine spezifische Urspriinglichkeit aufzuweisen, wel-
che die heutigen phdnomenologischen Radikalisierungen be-
treffs der Selbstgegebenheit des Erscheinens antizipiert. Ne-
ben den Grundlagen fiir eine philosophiehistorische Ver-
gleichsmoglichkeit Maine de Birans mit den Zeitstromungen
wie Sensualismus, Empirismus und Kritizismus mochte daher
diese Ubersetzung zugleich auch ein AnstoB fiir eine erweiter-
te Phinomenologierezeption sein, wie sie der Konkretion der
transzendentalen Faktizitit gebiihrt.

Fiir die Literatur zu Maine de Biran wurde weitmdglichste
Vollstiandigkeit angestrebt, woran besonders auch in Frank-
reich die Verlagerung von einem bloB physiologisch-psycho-
logischen Verstandnis zur phanomenologischen Aktualisie-
rung hin ablesbar wird. Fiir die Ubersetzung selbst haben wir

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uns auf die beiden kritischen Editionen von José Echeverria
(1963) und Ives Radrazzani (1995) gestiitzt, der Kommentar-
teil in den Anmerkungen wurde gering gehalten gegeniiber
den Varianten zur Urschrift, um Maine de Birans Weiterent-
wicklungen anzuzeigen. Er iiberarbeitete in der Tat stindig
seine dlteren Texte, um zu einer konkret metaphysischen Syn-
these zu gelangen, die das sensitive und willentliche Leben in
ein "drittes Leben" des Geistes (Gottes) einmiinden laft.

Fiir eine solch umfassende "subjektive Psychologie" als
Erste Philosophie oder "Wissenschaft von den Prinzipien"
bietet die Apperzeptions-Schrift einerseits die systematischste
Darstellung des "mittleren Biranismus" in dessen philosophie-
geschichtlichem Umfeld sowie das Vorwirtsschreiten der
Analyse zu einem immer genaueren Erfassen des reinen "Ich-
gefiihls" in dessen Passivitidt und intentionaler Anstrengung.
Da die anderen Schriften Maine de Birans hinsichtlich des
Manuskriptmaterials weiterhin editorische Abwigungen in
Einzelheiten implizieren, folgen wir bei Stellenangaben den
beiden Werkausgaben von Pierre Tisserand (Paris 1920-1949)
sowie Frangois Azouvi (Paris 1987-1998), wobei letztere im
engeren Sinne hinsichtlich der Textkorrekturen und Kommen-
tierungen eine kritische Edition darstellt.

Freiburg i. Br.
Sommer 2007 Rolf Kiihn

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. EINLEITUNG

Maine de Biran und die "Urtatsache"
der Apperzeption

1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese

In neuerer Zeit wird Marie-Frangois-Pierre Gonthier de Biran,
der gegen 1787 als Sieur du Maine im franzdsischen Périgord
den Namen Maine de Biran annahm, neben Descartes und
Husserl vermehrt zu den wichtigsten Begriindern einer pha-
nomenologischen Wissenschaft von der menschlichen Wirk-
lichkeit gezahlt,' auch wenn Husserl selber von seinem Vor-
laufer keine genauere Kenntnis genommen hat, im Gegenteil
etwa zu W. Dilthey, E. Rothacker oder M. Frischeisen-
Kohler.” Gewshnlich wird dieser Philosoph, der vom 29. No-
vember 1766 bis zum 20. Juli 1824 lebte und staatliche Ver-
waltungsdienste sowie politische Aktivitdt mit einem zuriick-
gezogenen Leben fiir psychologische und philosophische Un-
tersuchungen verband, als Ursprung jenes franzosischen "Spi-
ritualismus" betrachtet, der spiter ebenfalls als "Reflexions-
philosophie" iiber Lachelier, Boutroux, Ravaisson und
Lagneau bis hin zu Bergson, Paliard und Nabert sowie Alain,
Simone Weil und Merleau-Ponty reichte.” So hat H. Bergson

' Vgl. M. Merleau-Ponty, L'union de I'ime et du corps chez Malebranche,
Biran et Bergson (1949); M. Henry, Philosophie et phénoménologie du
corps (1965); Inkarnation (2002), 223 ff.; B. Baertschi, L"idéologie subjec-
tive" de Maine de Biran et la phénoménologie (1981); 1. W. Alexander,
French Litterature and the Philosophy of Consciouness (1984); B. Bouc-
kaert, Vers une philosophie premiére: de Husserl 2 Maine de Biran et retour
(1998); J. Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy (2000), Kap. VIL

? Vgl. M. Frischeisen-Kohler, Das Realititsproblem (1912); E. Rothacker,
Logik und Systematik der Geisteswissenschaften (1926).

® Vgl. die Arbeiten von 1. Benrubi, L. Brunschvicg, J. Paliard, G. Fessard

und D. Janicaud sowie R. Kiithn, Franzésische Reflexions- und Geistesphilo-
sophie, 50 ft.

11

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihn denn auch den "groften Metaphysiker seit Descartes und
Malebranche" genannt, und W. Dilthey stufte ihn als den
"hervorragendsten psychologischen Analytiker Frankreichs in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts" ein.*

In dieser Tradition wird dem "inneren Leben" und der
Introspektion eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt, die
bis zu einer Inspiration durch das gottlich Absolute vordringen
kann. Aber Maine de Biran hat nur bedingt mit dem gleichzei-
tigen Neokantianismus der zuletzt genannten Denker zu tun
und hebt sich mit seinem Immanenzdenken des "inneren
Wahrnehmungssinnes" im ontologischen wie phinomenologi-
schen Sinne auch von Bergsons Intuitionismus ab.’ Die
schwerwiegendste Verkiirzung angesichts des Biranschen
Werkes diirfte daher vor allem darin bestehen, seine Vorstel-
lung von der "unmittelbaren Apperzeption" als absoluter Sub-
jektivitat des aktiven Ego mit jenem Psychologieprimat zu
verwechseln, welcher im 19. und 20. Jahrhundert vorherrsch-
te.® Was Maine de Biran als Vorlaufer der klassischen wie
radikalisierten Phinomenologie heute interessant macht, sind
seine konkret transzendentalen Analysen hinsichtlich dessen,
was den Menschen zugleich am nachsten wie am fernsten zu
sein scheint — ihr Ich und ihr Leib. Aus der ontologischen
Verkniipfung dieser beiden originiren Selbstgegebenheiten
erwachsen die weiteren erkenntnistheoretischen Folgen seiner
Egologie und Kategorienlehre, die sich vom Empirismus, Sen-

4 Zit. G. Funke, Einfuhrung, 28 ff.; vgl. W. Dilthey, Beitrige zur Lésung der
Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitdt der AuBenwelt und
seinem Recht (1890); W. Pelster, Das Metaphysische im Bild des Menschen
bei Maine de Biran (1938).

* Vgl. H. Gouhier, Bergson et Maine de Biran (1948; 1980); G. Romeyer-
Dherbey, Maine de Biran, penseur de I'immanence radicale (1974);
B. Baertschi, L'ontologie de Maine de Biran (1982); J. Beaufret, Notes sur la
philosophie en France au 19¢ sié¢cle. De Maine de Biran 4 Bergson (1989).

® Vgl. F. C. T. Moore, The Psychology of Maine de Biran (1970);
D. Voutsinas, La psychologie de Maine de Biran (1975).

12

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sualismus, Physiologismus und Vitalismus seiner Vorgéanger
sowie Zeitgenossen kritisch abheben.’

Von gesundheitlich labiler Verfassung und mangelnder
EntschluBkraft, wie er sich selbst einschitzte, hat dies ihn
jedoch nicht davon abgehalten, 1785 zundchst die Militér-
laufbahn bei den kénigstreuen Gardes du Corps einzuschla-
gen. Aber durch die Revolutionsereignisse wird er gezwun-
gen, sich 1792 auf seinen Besitz Grateloup in der Nihe von
Bergerac zuriickzuziehen, wo er sich ersten philosophischen
Studien widmen kann. Nach dem Sturz Robespierres wird
Maine de Biran 1795 zum Verwalter des Départements Dor-
dogne ernannt und zwei Jahre spiter in den Rat der Fiinfhun-
dert gewihlt, so daB er bis 1798 in Paris wohnt und sich dort
fiir die verschiedenen politischen sowie geistigen Bewegun-
gen und Salons interessiert. Nach der Machtergreifung durch
Napoléon Bonaparte tritt er 1805 in die kaiserliche Admi-
nistration ein und wird ein Jahr darauf Unterprifekt von Ber-
gerac. Hier griindete er eine "Medizinische Gesellschaft"
(1807-1822), wozu Condillac, praktizierende Arzte und Beam-
te des Offentlichen Gesundheitswesens zu den Gesprichsteil-
nehmern gehdrten.® 1809 zum Abgeordneten im Corps Légis-
latif gewihlt, lebt Maine de Biran mit Unterbrechungen erneut
in Paris, um von 1817 bis 1824 sein Département in der
Kammer zu vertreten. Seine politische Aktion ist diskret, aber
nicht ohne Einfluf, so wie auch an der von ihm gegriindeten
"Philosophischen Gesellschaft", die sich 1813-1824 alle vier-
zehn Tage zumeist bei ihm trifft, so bekannte Pers6nlichkeiten
wie Ampere, Cuvier, Guizot, Cousin und Royer-Collard teil-

7 Vgl. R. Vancourt, La théorie de la connaissance chez Maine de Biran
(1944); fur die phdnomenologischen Fragestellungen im einzelnen: R. Kiihn,
Pierre Maine de Biran — Ichgefiihl und Selbstapperzeption (2006).

® Vgl. seine "Discours a la Société Médicale de Bergerac" (Oeuvres 5 ed.
Tisserand u. Azouvi); P. Lemay, Maine de Biran et la Société médicale de
Bergerac (1936); P. Marx, Maine de Biran: Fondateur de la Société Médi-
cale de Bergerac (1998).

13

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmen.’ Sie gehoren teilweise der sich bildenden Spiritualis-
tenschule und den Neokatholiken an, um politische Orientie-
rungen mit philosophischen Einsichten zu verbinden, ohne
allerdings schon dem aufkommenden Eklektizismus direkt
zugerechnet werden zu konnen, den vor allem V. Cousin als
Theorie von der unbewuBlten Wahrheit im Gemeinsinn oder in
den philosophischen Systemen begriindete.'® Dieser Hinter-
grund erklart zum Teil auch, warum Maine de Biran als Philo-
soph des freien Ich dennoch nicht den Liberalismus der dama-
ligen Zeit in dessen Kampf um Pressefreiheit, erweitertes
Wahlrecht usw. iibernahm, sondern im "Individualismus", wie
er aus der Revolution hervorgegangen war, eher eine Tendenz
zur sozialen Auflosuug erblickte.

Da ihm bei den zuvor genannten Tatigkeiten und Ver-
pflichtungen oft wenig Zeit zum philosophischen Forschen
blieb, filhrte Maine de Biran von 1814 bis zu seinem Tode
1824 ausfiihrliche Tagebiicher, die sowohl AufschluB iiber die
dufleren Zeitereignisse sowie die beste — weil direkte — Dar-
stellung seiner inneren Befindlichkeiten und geistigen Ent-
wicklungen bieten, um seine Persénlichkeit zu verstehen.''
Psychologie und Ontologie bedingen sich hier wechselseitig,
um einer rein spekulativen oder formalen Metaphysik zu ent-
gehen, das heifit einem Denken, welches nicht stindig den
Versuch freier Reflexion in Ubereinstimmung mit Wahrneh-

? Vgl. G. Funke, Maine de Biran. Philosophie und politisches Denken zwi-
schen Ancien Régime und Biirgerkonigtum (1947); J. Lassaigne, Maine de
Biran homme politique (1957); A. Antoine, Maine de Biran. Sujet et poli-
tique (1999).

19 vgl. H. Taine, Les philosophes frangais du XIXe siécle (1857); Ch.-A.
Sainte-Beuve, Causeries du Lundi (1857); E. Bréhier, Histoire de la philo-
sophie, t. 11/3, 570-587: Le spiritualisme éclectique en France (Laromi-
guiére, Royer-Collard, Jouffroy, Victor Cousin); R. Verdenal, Franzosischer
Spiritualismus von Maine de Biran zu Hamelin (1973).

"' Vgl. Journal 1814-1824 (ed. H. Gouhier); dt. Ausziige: Tagebuch (1977).
Dazu A. Nicolas, Etude sur Maine de Biran, d'aprés le Journal intime de ses
pensées (1858); M. Leleu, Le journal intime (1952); G. Hocke, Das euro-
pdische Tagebuch (1963); S. Bonzon, Maine de Biran: de la reflexion &
I'écriture intime (1985).

14

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung und Sinnlichkeit auf sich nimmt. Die Ablehnung "ein-
geborener Ideen" oder jeder "kiinstlichen" Abstraktion ist
daher prinzipiell Ausdruck einer Unverzichtbarkeit des Leib-
lichen in jedem Denkvollzug, mit anderen Worten der Ver-
wandlung von Gefiihl und Einbildung in Wollen sowie umge-
kehrt.

Was Maine de Biran dabei introspektiv im einzelnen an
sich selbst als den Grundgegensatz von passiver Beeindruck-
barkeit und willentlicher Anstrengung im apperzeptiven Sinne
eines existentiellen Grundgefiihls herausstellt, hatte vor den
Tagebucheintragungen allerdings schon seinen ersten Nieder-
schlag in zwei akademischen Abhandlungen mit dem Titel
"Influence de I'habitude sur la faculté de penser" (EinfluBl der
Gewohnheit auf das Denkvermogen) gefunden. Als Preis-
schrift fiir das Institut de France in Paris wird die zweite Fas-
sung 1802 dort angenommen und kurz darauf mit wichtigen
Zusatzanmerkungen veroffentlicht,'” die auch die weitere ge-
dankliche Entwicklung in diesem kurzen Zeitabstand schon
anzeigen. Durch diesen Erfolg ermutigt, auch wenn ihn die

"2 vgl. P. Tisserand, Introduction: Influence de I'habitude (I1), 7 ff. (wir
zitieren in Klammern die Ausgabe der "Oeuvres" von Tisserand, falls nicht
anders vermerkt). Wie das Zitat von Charles Bonnet (1720-1793) zu Beginn
dieser Arbeit zeigt (ebd. 47), ist er zu diesem Zeitpunkt noch stark von
dessen Denken beeinfluBt: "Was sind alle Wirkweisen der Seele anderes als
Bewegungen und Wiederholungen von Bewegungen?" (Essai analytique de
I'ame. Préface). Aber sehr bald merkt Maine de Biran, daB der "Gehirnme-
chanismus" bei Bonnet weder auf eigentlicher Beobachtung beruht noch den
eigenstandigen intellektuellen Leistungen des Geistes gerecht wird. Er wen-
det sich daher von dieser Art mentaler Physik anstelle philosophischer De-
skription ab (vgl. auch S. Strozewski, Bonnets Psychologie in ihrem Ver-
hidltnis zu Condillacs "Traité des sensations”, 1905), um eher den physiolo-
gischen Aspekten der geistigen Leistungen nach Cabanis und dem Gedanken
einer motorischen Bewegtheit im Sinne Destutt de Tracys zu folgen, auf die
wir weiter oben cingehen. Vgl. auch Maine de Biran, Influence de I'habitude
(1), 228 ff. (Appendice) zu den hier genannten Autoren, bes. Bonnet; Revue
des sciences humaines (1948): La philosophie de Bonnet; T. Mochizuki, Sur
le role de Charles Bonnet a Genéve dans la formation des premiéres pensées
de Maine de Biran (1994); R. Baertschi, L'épisode matérialiste de Maine de
Biran (2000).

15

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verdffentlichung wegen zuviel moglicher, insbesonderer phy-
siologischer MiBverstandnisse nicht befriedigt hatte, nimmt
Maine de Biran an weiteren nationalen sowie europdischen
Wettbewerben teil und erhilt so 1805 nochmals vom Institut
de France den Preis fiir sein "Mémoire sur la décomposition
de la pensée" (Preisschrift iiber die Zergliederung des Den-
kens); sodann 1807 von der Berliner Akademie fiir seine Ab-
handlung "De I'aperception immédiate" (Von der unmittelba-
ren Apperzeption) und 1811 von der Kopenhagener Akademie
fiir die Abhandlung "Sur les rapports du physique et du moral
de I'omme" (Uber die Beziehungen zwischen dem Kérperli-
chen und Geistigen beim Menschen). 1811 beginnt er sein
Hauptwerk "Essai sur les fondements de la psychologie et sur
ses rapports avec l'étude de la nature" (Versuch iiber die
Grundlagen der Psychologie und ihre Beziehungen mit dem
Naturstudium). All diese letztgenannten Werke blieben nicht
nur unverdffentlicht, sondern sie waren weitgehend auch un-
vollendet und bestanden durch zusitzliche Uberarbeitung in
weiten Teilen nur aus Entwiirfen und Notizen.

Dennoch tendierten diese verschiedenen theoretischen
Entwiirfe auf das gemeinsame Ziel hin, in seinem Leben ein
Werk der Synthese zu verfassen, in dem seine Grundideen mit
ihren vielfdltigen Anreicherungen und Varianten eine Einheit
bilden sollten, ob er sie nun "subjektive Ideologie", "Psycho-
logie" oder spiter auch "Anthropologie" nannte."”. Als einen
solchen Versuch kann man die ebenfalls unvollendete Studie
"Rapports des sciences naturelles avec la psychologie" (Bezie-
hungen der Naturwissenschaften mit der Psychologie) von
1813 verstehen. Angeregt durch die Lektiiren von Plotin, Pas-
cal, Bossuet und Fénelon — sowie ein gleichzeitig damit wie-
dererwachendes religidses Interesse fiir das christlich orien-
tierte "dritte Leben" im Geist'* als eine Ruhe des Gemiits in

" Vgl. H. Gouhier, Introduction génerale: P. Maine de Biran, Nouveaux
essais d'anthropologie (XIV), 6.

'* Vgl. G. Barbillion, De I'idée de Dieu dans la philosophie de Maine de
Biran (1927); G. Le Roy, L'expérience de I'effort et de la grice chez Maine
de Biran (1937); H. Gouhier, Expérience religieuse et philosophie dans la

16

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott nach dem organischen und willentlichen Leben — ver-
sucht Maine de Biran weitere Synthesen in den folgenden,
ebenfalls nicht abgeschlossenen Studien: "Fragments relatifs
aux fondements de la morale et de la religion" (Fragmente
betreffs der Grundlagen von Moral und Religion) von 1818,
"Nouveaux essais d'anthropologie" (Neue anthropologische
Versuche) aus dem Jahre 1823 sowie in der "Note sur l'idée
d'existence" (Kurze Abhandlung iiber die Existenzidee) in
seinem Todesjahr 1824." Insgesamt gesehen, lassen sich so in
seinem nachgelassenen Werk vier Schriftgruppen deutlich
unterscheiden: die philosophischen Texte und Kommentare,
die politischen Schriften, die Tagebiicher sowie die Korres-
pondez.'

Ebenso zerstreut wie die Werkgenese bietet sich auch die
Rezeptions- und Editionsgeschichte dieses erheblichen Nach-
lasses dar, dessen verstiimmelte Herausgabe zu Beginn teil-
weise den Ruf der "Dunkelheit" im Denken Maine de Birans
begriindet haben diirfte.'” Nach Maine de Birans Tod brauchte
der mit dem NachlaB beauftragte Victor Cousin etwa zehn
Jahre, um 1834 den ersten Band der "Oeuvres philosophiques”
vorzulegen, die aber keineswegs alle philosophischen Schrif-
ten und auch irrtiimliche Titelzuweisungen enthielten. Teil-
weise waren sogar Manuskripte verloren gegangen, bis 1859
Ernest Naville aus Genf drei Binde herausbrachte und den

pensée de Maine de Biran (1966); F. Masaki, Philosophie et religion chez
Maine de Biran (1997); M. Furukawa, Philosophie et religion chez Maine de
Biran (2000).

" Vgl. Besprechung dieser Werke teilweise durch R. Schwaderer, Pierre
Maine de Biran, 976 ff. In diese letzten Lebensjahre gehéren auch die "No-
tes sur l'évangile de St. Jean" (XIV), 411-435.

'® Vgl. Oeuvres (ed. Azouvi), Bde. 11-13: Commentaires sur les philo-
sophies; Oeuvres politiques; Correspondance.

i Vgl. P. Tisserand, Projet d'édition (1917); Introduction a la note sur l'idée
d'existence (XIV), I ff.; H. Gouhier, Avant-propos: P. Maine de Biran,
Nouvelles considérations sur les rapports du physique et du moral (VIII), 7-
11; G. Funke, Einfiihrung, 23 f.; Maine Biran et la Suisse (1985), bes. zu
den Arbeiten Navilles; G. Tcha, Victor Cousin, éditeur et interpréte de
Maine de Biran (1993).

19

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rest der Notizen und Fragmente ordnete und datierte, um sie
dem zuvor genannten Institut de France zu iiberlassen. In der
Folgezeit machten sich besonders Pierre Tisserand, Henri
Gouhier und José Echeverria um kritische Gesamt- oder Ein-
zelausgaben verdient, worauf die nunmehr vollstindige Editi-
on in dreizehn Banden unter der Leitung von Frangois Azouvi
durch den bekannten philosophischen Verlag J. Vrin in Paris
aufbauen konnte.

Wenn Maine de Biran seine Texte immer wieder iiberar-
beitete, um sie gegen Ende seines Lebens sogar mehr und
mehr unvollendet zu lassen, so liegt dieser fragmentierenden
Schreibweise mit einem naturgemifl groBen Reichtum an Nu-
ancen und Varianten dennoch keine thematische Unsicherheit
zugrunde. Denn innerhalb dieses selbstkommentierenden Re-
daktionsvorgangs, wo sich die Textwiederholung als Uberar-
beitung zu einer Buchwiederholung in stindigem Neuanfang
auswirkte, kennt Maine de Biran bei aller systematischen Un-
vollendetheit im Grunde nur ein Thema: die Bestimmung des
Ich in der unmittelbaren Wahrheit und GewiBheit seiner inne-
ren Selbsterscheinung. Philosophieren bedeutet daher fiir die-
sen Autor nicht nur, immer wieder ein Buch neu zu begin-
nen,'® sondern die physiologischen und psychologischen Ein-
zelbeobachtungen bis zur letzten phanomenologischen Kon-
kretion dieses Ich (moi) in dessen Selbsterscheinen voranzu-
treiben, das heifit: "den wahren Anfang und die Mittel der
Ausiibung des besonderen inneren Wahrnehmungssinnes fest-
zulegen, in dem und durch den dieses Ich als Subjekt oder
unsichtbares Objekt jenes Grundaktes existiert, den wir innere
unmittelbare Apperzeption nennen"."

Diese Zielgerichtetheit seines Denkens bekundet sich daher
in Bezug auf das Realitdts- oder "Existenzproblem" in seinem

'® So G. Romeyer-Dherbey, Maine de Biran, 1702 f.
' Von der unmittelbaren Apperzeption, 99 (wir zitieren die Seitenzahl der
Urschrift, die sowohl in der kritischen Edition durch J. Echeverria (1963)
bzw. L. Radrizzani (1995) sowie in unserer folgenden Ubersetzung angege-
ben ist, um ein Auffinden der Stellen zu erleichtern).

18

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung” — bei aller Verinderung innerhalb der schriftlichen
Fixierung — nicht nur besonders in den vier Preisschriften, die
aufgrund ihrer Einreichung und somit entsprechenden voll-
stindigen Erstredaktion als relativ abgeschlossen angesehen
werden konnen, auch wenn sie mit einer Ausnahme unverof-
fentlicht blieben. Vielmehr ist diese Zielgerichtetheit ebenfalls
in der Auseinandersetzung mit den Vorgingern und Zeitge-
nossen wiederzuerkennen. Man hat versucht, eine Entwick-
lung in Maine de Birans Philosophie auszumachen, aber diese
"Konversionen"?' diirfen nicht verkennen lassen, daB bereits
seine Jugendschriften®” die Zuriickweisung des Materialismus
von Cabanis und der sensualistischen Grundthese von Condil-
lac enthalten. Zusammen mit dem Abriicken von den denkana-
Iytischen Ideologen seiner Zeit verstérkt sich diese Kritik an
Condillac dann noch, um in der sogenannten mittleren Periode
den eigentlichen "Biranismus" zu befestigen, das heif}t eine
Auffassung der Existenz oder des personalen Ich in der Dop-
pelheit von sinnlichem und willentlichem Leben. Wenn Maine
de Biran eine rein psychologische, formal logische oder meta-
physische Verallgemeinerung der Empfindungstatsache ab-
lehnt, aus der alle menschlichen Fihigkeiten erkldrbar sein
sollten, so verdankt er hierbei dem Ideologen Destutt de Tracy
eine wesentliche Bestitigung, nimlich gerade die Analyse des
Geflihls des Widerstandes innerhalb der dufleren Wahrneh-
mung, sofern diese mittels willentlich organischer Bewegung
als Erkenntnisvoraussetzung auf die Materie stoBt. Dies
schlieBt ein, daB die Zweideutigkeit des Empfindungsbegriffs
aufzuheben ist, denn einerseits bezeichnet er eine rein affekti-
ve Modifikation ohne BewuBtheit, andererseits gerade das
BewuBtsein davon: Fiihlen, da man empfindet, ist etwas an-
deres als das Empfinden (sentir) selbst. Deshalb schlagt Mai-
ne de Biran auch den generischen Begriff des Eindrucks (im-
pression) wie Husserl als "Urtatsache" oder als Urphdnomen

¥ Vgl. B. Bégout, De I'existant a I'existence. Maine de Biran face au "grand
probléme de I'existence” (2000).

' Vgl. H. Gouhier, Les conversions de Maine de Biran (1947).
22 Vgl. Oceuvres de jeunesse (ed. Azouvi Bd. 1).

19

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor und faBt darunter sowohl die eigentliche Empfindung
(sensation) wie die Wahrnehmung (perception).”
Antoine-Louis-Claude Destutt de Tracy (1754-1836) war
zusammen mit anderen Ideologen wie Cabanis, Laromiguiére
oder Degérando Mitglied der "Académie des Sciences morales
et politiques" innerhalb des Institut de France, welches in
jener Zeit von den Anhdngern Condillacs begriindet und be-
herrscht wurde. Dieselben Wissenschaftler und Philosophen
waren Napoléon gegeniiber oppositionell eingestellt und tra-
fen sich zudem im zweiten Pariser Salon von Auteuil der Ma-
dame Helvétius (1795-1808), an deren Treffen auch Maine de
Biran teilnahm.* Bildet der Ideologenkreis den Ubergang von
der enzyklopadischen Philosophie des 18. Jahrhunderts zum
Positivismus mit seiner Ablehnung des Religiosen zugunsten
einer gesellschaftlichen Ordnung durch die Naturwissenschaf-
ten vornehmlich, so bezeichnet der Begriff Ideologie hierbei
im weiten Sinne den Versuch, die Einheit des Denkens tran-
szendentalpsychologisch aufzufinden. Als Logik und Gram-
matik enthilt die "Ideologie" eine Untersuchung der Erkennt-
nismittel und des sprachlichen Diskurses, um sich auf das
Wirkliche im allgemeinen und nicht nur auf einzelne Gegens-
tandsbereiche zu beziehen. In seinem Buch "Eléments d'Idéo-
logie" untersucht Destutt de Tracy daher die menschlichen
Denk- und Seelenvermdgen in ihrer moglichen Unterschei-
dung und Klassifizierung. In gewisser Weise hdlt Maine de
Biran diesen Sprachgebrauch bei, wenn er beispielsweise von
der idéologie subjective als Beschreibung der menschlichen
Wahrnehmung und apperzeptiven Selbsterkenntnis spricht.

2 vgl. Influence de I'habitude (11), 12 f.

* Vgl. E. Bréhier, Histoire de la philosophie, t. 11/3, 529 ff.; G. Funke,
Einfihrung, 17 ff.;; K. Vorldnder, Philosophie der Neuzeit, Bd. V, 53 ff.:
Materialismus und Sensualismus, ohne allerdings irgendwie Maine de Biran
zu erwihnen. Auflerdem P. Tisserand, Introduction: Influence de I'habitude
(II), 12 ff.: Influences de Condillac, Bonnet, Cabanis, Barthez, de Tracy; F.
Azouvi, L'institution de la Raison. La révolution culturelle des Idéologues
(1992); J.-W. Pak, Intériorité et extériorité. Etude sur l'origine et la généra-
tion de la connaissance dans le spiritualisme frangais (1995).

20

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl sich die Ideologen oftmals auf den Abbé Etienne
Bonnot Condillac (1714-1780) berufen, darf man jedoch ihre
erkenntnisanalytische Arbeit nicht mit dem strikten Reduktio-
nismus des Condillacschen "Traité des sensations" von 1754
verwechseln.

Condillac vertrat nimlich das Hervorgehen der menschli-
chen Vermdégen aus der Empfindung allein, die vor dem Ver-
standesurteil komme, welches seinerseits das Verlangen oder
Begehren bedinge. Die reine und einfache Empfindung ist fiir
ihn ohne jede weitere Erkenntnisbeziehung, das heiBt formal
logisch jeder Erfahrungstatsache vorgeordnet. Deshalb wird
Maine de Biran gegen einen solch atomistischen Sensualismus
aufweisen, daB nur die passiven Affektionen einfach sind und
die Empfindung selbst bereits eine Form oder Idee darstellt,
welche die rein sensitiven oder organischen Modifikationen
zu einer Komplexion erster Ordnung vor der eigentlichen An-
schauung fithrt.” Auch fiir Destutt de Tracy folgen Empfin-
dungen nicht nur einfach aufeinander, wie dies im berithmten
Beispiel Condillacs von der Statue der Fall ist, die nach und
nach mit allen Sinneswahrnehmungen bekleidet wird, was
unberechtigterweise ein ganz unbestimmtes Subjekt voraus-
setzt. Vielmehr konnen die Empfindungen etwa auch gleich-
zeitig sein, wodurch die Gleichzeitigkeit zu einem unmittelbar
wahrgenommenen Verhiltnis gehort, welches das Urteilsver-
mdgen — wie auch Begehren, Wollen und Sicherinnern — als
urtiimliches Vermodgen des Menschen gleich der Empfindung
auftreten lafit. Damit ist eine prinzipielle Bewegtheit (motilité)
als Begleiterscheinung allen Urteilens einberaumt, aber
Destutt de Tracy faBit das Ich dennoch weiterhin wie Condillac
als die abstrakte Idee der Gesamtheit der sinnlich vermogen-
den Teile.

Den Abstraktionen einer reduktionistischen Klassifikation
der Sinnlichkeit wird Maine de Biran bewuf3t konkrete Wahr-

¥ Vgl. G. Madinier, Conscience et mouvement. Etudes sur la philosophie
frangaise de Condillac & Bergson (1938); F. Azouvi, L'affection et I'intuition
chez Maine de Biran (1982); M. Henry, Inkarnation, 216 ff.

21

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmungsanalysen entgegensetzen, welche die phanomenale
Eigensténdigkeit der willentlichen Bewegung aufzeigen, ohne
die sensitiven Voraussetzungen einer organischen Energie als
primordialen Grund leugnen zu miissen. Im Unterschied zu
Destutt de Tracy dndert sich dadurch jedoch bei thm auch die
Kategorialitit des Ideellen oder Noetischen, selbst wenn Mai-
ne de Biran 1804 an letzteren schreibt, daB dessen "Idéologie"
und "Grammaire" in seinem eigenen Geist "eine Revolution
ausgelost hat, von der [er] wahrscheinlich fiirr immer die Spu-
ren bewahren wird".® Denn die Ideen sind fiir Maine de Biran
keine bloBe Argumentationskette mehr, welche parallel das
physiologisch berithrte Wirkliche kausal artikulieren soll,
sondern sie beinhalten eine "Kausalitit", die auf dem aktiven
Ursprungstyp der reellen egologischen Selbstapperzeption als
Vorgriff auf jede weitere kausale Anschauung beruht. Aller-
dings konnte hierbei die klassische Zeichenlehre John Lockes
(1632-1704) weiterwirken, weil gemal dem Denken des 17.
und 18. Jahrhunderts auch die Ideologen wie Destutt de Tracy
noch das Wort als ein Zeichen fiir die Idee betrachteten, so
daB — tiefer gesehen — bei Maine de Biran alle AuBerungen zu
natiirlichen oder symbolischen Zeichen wurden, die diesseits
der Gewohnheit an die origindre Kraftanstrengung zuriick-
verweisen,”’ anstatt nur kiinstliche, das heift sprachliche oder
instituierte Zeichen zu bleiben.

Condillac wie Destutt de Tracy ignorierten indes beide die
hemmenden Auswirkungen der inneren Eindriicke und organi-
schen Befindlichkeiten, wihrend der Arzt Pierre Cabanis
(1757-1808) gerade auch diesen Aspekt erforschte, welcher
Maine de Birans eigenes Existenzgefiihl stark pragte.”® Fiir
Cabanis stand aber dahinter die aus dem 18. Jahrhundert

26 7it. P. Tisserand, Introduction: Influence de I'habitude (I, 17.

27 1798 hat er selbst eine Abhandlung "Mémoire sur l'influence des signes”
verfaBt, die er nicht abschlieBen konnte, aber in "Influence de I'habitude”
wieder aufgriff. Vgl. E. Tisserand, Introduction (ebd. 49) sowie F. Rastier,
Idéologie et théorie des signes (1972).

% Vgl. G. Rudolph, Maine de Biran: Psychophysiologie und Psychopatho-
logie zwischen Aufklirung und Restauration (1966).

22

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stammende allgemeine Auffassung, daBl die Analyse der
menschlichen Fihigkeiten, der Moral und des Gliicks des
Menschen prinzipiell nicht von der Erforschung des menschli-
chen Korpers getrennt werden kann. Dadurch tritt bei ihm die
Physiologie zum notwendigen Verstindnis des Menschen
hinzu, was dazu fiihrte, dal auch Krankheit, Essensgewohn-
heiten, Temperament und sogar Klimawechsel zu beriicksich-
tigen seien. Somit ist es letztlich die physische Natur und ihr
Studium, welche den Menschen zur Kenntnis seiner selbst
hinfiihren sollen, auch wenn es Maine de Biran beschieden
war, eine effektiv geistige Kraft anstelle einer bloBen Gehirn-
bewegtheit wie bei Cabanis auszumachen. Dennoch finden
sich bei Maine de Biran nicht nur dhnliche Ansitze zum Ver-
standnis der Beziehung zwischen Natur, Physiologie und Psy-
chologie wieder, sondern die Unterscheidung zwischen Reiz-
barkeit (irritabilité) und Sinnlichkeit (sensibilité) bei Cabanis
enthélt ansatzweise seinen eigenen empirischen wie theoreti-
schen Gegensatz zwischen unbewullt organischer Muskelkon-
traktion und spontanem Wollen des wachen Ich.

Denn damit BewuBtsein iiberhaupt sein kann, miissen die
sensitiven oder rein passiv affektiven Eindriicke vom Ich er-
kannt werden, was nur iiber eine an die Bewegung gekniipfte
Sinnlichkeit gelingt, wie Cabanis gleich Maine de Biran unter
anderem am Beispiel des Phantomgliedes etwa zeigt, so wie er
ersterem iiberhaupt viele konkrete Beispiele verdankt, etwa
iiber den Zusammenhang von Sinneseindriicken und Erinne-
rungen.”” In diesem Sinne muf auch der Physiologe Xavier
Bichat (1771-1802) erwihnt werden, denn er fiihrte in das
Lebensphinomen eine Dualitit ein, die mit dem Monismus

¥ Vgl. P. Cabanis, Histoire physiologique des sensations (1843), welche
zuvor in der Form von sechs "Mémoires" am Institut de France vorgetragen
worden war. Dazu P. Maine de Biran, Influence de I'habitude (II), 111 Anm.
1 u. 232 ff. (Appendice); V. Delbos, Maine de Biran et son oeuvre (1931),
51-55 u. 71 ff.; C. Canullo, The Body and the Self-identification of con-
scious life. The Science of Man between Physiology and Psychology in
Maine de Biran (2002); S. Nicolas, Histoire de la psychologie frangaise,
Kap. 1.3: L'école idéologique de Cabanis 2 Maine de Biran (2002).

23

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Ideologen brach. Er unterscheidet das "organische Leben"
vom "animalischen Leben", dem Maine de Biran spiter das
"geistige Leben" als "drittes Leben" hinzufiigen wird. Der
Organismus erfahrt nach Bichat eine kontinuierlich innere
Affektion, welche der Gewohnheit entzogen sei und als In-
stinkt die Grundlage fiir die Leidenschaften bilde, wihrend
sich die animalische Lebensiuflerung in senso-motorischen
Funktionen erfiille und den Ursprung von Verstand wie Wil-
len ausmachen soll. Fiir die Entwicklung der Psychologie
durch Maine de Biran oder spiter auch Ravaisson™ hat daher
letztlich diese grundlegende Unterscheidung im Lebensbegriff
mehr EinfluB ausgeiibt als der eklektische Spiritualismus der
Ideologenschule sowie der nachfolgenden Restauration, wobei
allerdings der durchgehende Riickgriff auf Descartes und
Leibniz bei Maine de Biran mitzuberiicksichtigen ist."

In der Restauration bildete sich als Reaktion auf die Ideo-
logen, aber auch unter EinfluB der schottischen und deutschen
Philosophie (Thomas Reid, Kant, Fichte), eine spiritualisti-
sche Metaphysik heraus, um Gott und die Seele als universale
Wirklichkeiten vom Inneren aus zu erreichen. Zu dieser Be-
wegung gehoren die Philosophen Pierre Laromiguiere (1756-
1837) und Paul Royer-Collard (1763-1843). Dem Erstgenann-
ten widmete Maine de Biran 1817 eine eigene veroffentlichte
Untersuchung jener "Legons de philosophie”, welche von
Laromiguiere ab 1815 an der Pariser Fakultit fiir Geisteswis-
senschaften gehalten wurden.”” Sie unterscheiden in methodo-
logischer Hinsicht eine Analyse, die entweder heterogene
Charaktere ein und derselben Sache aneinanderreiht oder aber
von Identitdtssdtzen ausgeht, worin jedesmal dieselbe Idee
zum Ausdruck kommt. In dieser zweiten Analyseform ist er-

e Vgl. De I'habitude (1838); S.-Y. Park-Hwang, L'habitude dans le spiritua-
lisme frangais: Maine de Biran, Ravaisson, Bergson (1998).

*! Vgl. zum Beispiel "Exposition de la doctrine de Leibniz" von 1819, die zu
den drei einzigen von ihm zu Lebzeiten verdffentlichten Schriften gehort. Zu
Bichat vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 255 Anm. 8.

*2 Vgl. Examen des legons de philosophie de M. Laromiguiére (Commentai-
res sur les philosophies Bd. 11/3 ed. Azouvi).

24

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neut Condillacs Empfindungsthese wiederzuerkennen, aber
Laromiguiére setzt neben der Empfindung in genetischer Hin-
sicht die Aufmerksamkeit als eine zweite aktive Fahigkeit an,
durch deren Spontaneitit alle weiteren pradikativen Bezie-
hungen erkannt werden konnen. Diese unzuriickfiihrbar gei-
stige Titigkeit bedeutet daher eine neue Orientierung inner-
halb der von Condillac sowie von den Ideologen vorgegebe-
nen Methode und stimmt mit einer vergleichbaren Tendenz
bei Maine de Biran iiberein, wenn dieser das intentionale An-
strengungsgefiihl von der reinen Sensitivitit abhebt.*

Paul Royer-Collard hat diese Entwicklung aber dadurch
noch verstirkt, indem er der bis dahin vorherrschenden "Emp-
findungsphilosophie" eine "Wahrnehmungsphilosophie" ent-
gegenstellte, welche von unmittelbar evidenten Bewulitseins-
realititen ausgeht und keine genetischen Hypothesen hinsicht-
lich ihrer Hervorbringung enthilt. DaB Ich ist dann nicht mehr
eine in der Zeit zerstreute Kollektion von einzelnen Empfin-
dungen, sondern eine direkt erkannte Substanz und Existenz,
die sich iiber das Gedichtnis stets als identisch erfihrt, weil
wir uns bei allen vergangenen Inhalten gleichzeitig immer
auch an uns selbst erinnern. Substantialitat, Bestindigkeit und
Kausalitdt finden sich infolgedessen ebenfalls in der duBeren
Wirklichkeit durch eine Art Induktion wieder. Damit sind dem
sensualistischen Passivismus und ideologischen Physiologis-
mus oder Ideenparallelismus Unterschiede entgegengesetzt,
die bei Maine de Biran in dessen Lehre von einer aktiven
"tiberorganischen Kraft" (force hyper-organique) ihre deut-
lichste Formulierung finden sollten: "Die Muskelempfindung
in jeder empfundenen oder apperzipierten Bewegung als eine
willentliche Bewegung ist die einzige, welche dahingehend
betrachtet werden kann und muB, daB sie ihre erste Ursache
oder ihr wirkliches Anfangsprinzip in der einheitlichen und
individuellen iiberorganischen Kraft hat, welche sich dieses
Prinzip gleichzeitig auch als Qualitdt der Ursache in der ur-
tiimlichen Tatsache des BewuBtseins zuspricht, und zwar als

¥ Vgl. E. Bréhier, Histoire de la philosophie, t. 11/3, 571 ff.

25

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der Tatsache ihrer Existenz selbst identisch."* Jede Form
von bloBem Determinismus oder Assoziationismus findet
somit ihre notwendige Korrektur in einem inneren Erleben,
dessen unmittelbare GewiBheit die Grundlage fiir eine weitere
reflexive und phinomenologische Besinnung abgibt.”

2. Widerstandigkeit und Anstrengung als Cogito

Systematisch wie wirkungsgeschichtlich herrscht in Bezug auf
Pierre Maine de Biran daher im wesentlichen Einhelligkeit
iiber folgende Grundthesen seines Denkens, welches eindeutig
an der Schnittstelle von Wille und Empfindung ansetzt: Die in
der willentlichen Anstrengung (effort) griindende Wider-
standserfahrung wird fiir ihn zu jenem Grundgeschehen, worin
sich das Ich ebenso gewil} ergreift wie die Welt als Objekt-
transzendenz.’® Die duBere Begrenzung, welche mittels der
Empfindung durch den Gegenstand als "Hindernis" erfahren
wird, besitzt eine ich-verdndernde Eigenschaft. Dieser Biran-
sche Grundgedanke zwingt nicht nur zur gleichurspriinglichen
Annahme einer mundanen Notwendigkeit, sondern er legt
auch den stindig wechselnden Interpretationscharakter unse-
rer affektiv fundierten Wahrnehmung offen. Damit diese je-
doch nicht traumartig im bloBen "Vermeinen" (croyance) als
Einbildungskraft verharrt, ist nach Maine de Biran die An-
strengung immer mit Bewegung verbunden. Das heilit, die
Leiblichkeit birgt eine Aktivitdt, deren immanent praktische
Gesetzlichkeit fiir das gesamte organische, intellektuelle wie
spirituelle Leben maBgeblich ist. Denn so wie sinnliche Ge-
genstinde nur mittels Kdrperbewegung wahrgenommen wer-

* Von der unmittelbaren Apperzeption, 98; vgl. De l'existence (1966), 21.

** Vgl. A. Robinson, The Philosophy of Maine de Biran, the way out of
sensationalism (1914-15); P. P. Hallie, Maine de Biran: reformer of Empir-
isme (1959).

% Vgl. A. Kiithmann, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte der Meta-
physik und der Psychologie des Willens (1901); A. Lang, Maine de Biran
und die neuere Philosophie. Ein Beitrag zur Geschichte des Kausalproblems
(1901); F. Baumgarten, Die Erkenntnislehre von Maine de Biran (1911).

26

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den kénnen, kann ebenso auch im Bereich des Willens nur die
effektive Ausiibung unserer Fihigkeiten zur Realitdtserfas-
sung fiihren, die nicht statisch im Kantischen Sinne einer
noumenalen Abstraktion gegeben ist, sondern nur als diese
genannte "Grundrelation".”” Die eigentliche Anstrengung be-
zieht sich infolgedessen letztlich darauf, das Gegensitzliche
von Ich und Nicht-Ich apperzeptiv zusammen zu erfahren und
zu denken, denn zumeist verliert sich das Denken an den einen
oder anderen Pol, wie Sensualismus und Idealismus zeigen,
gegen die sich Maine de Biran mit der Methode seiner "sub-
jektiven Ideologie" als einer konkreten Metaphysik dynamisch
fundierter Erkenntnisprinzipien gleichzeitig wendet.*®

Das Gegensitzliche als das Widerstindige anzunehmen,
ist so die wesenhafte Herausforderung an das Denken, wenn
es grundsitzlich nicht dem Skeptizismus verfallen will, der in
der Antike und seit Descartes fiir die Neuzeit hinter jeder Er-
kenntnistheorie lauert.”” Insofern wird letztlich die subjektiv
willentliche Aufnahmebereitschaft des Wirklichen in der
Aufmerksamkeit fiir das Empfundene zur Garantie des Objek-
tiven; denn mit dem Widerstindigen erscheint in der Tat ein
dem Denken "von auBlen" gegebenes Wirkliches. Damit ist
dessen Unabdingbarkeit fiir wahres Erkennen unterstrichen,
und die Losung des bewuBtseinsimmanenten Gegensatzes von
Form (Ich) und Materie (Sinnesobjekt) ist in der originaren
Gleichzeitigkeit von #4uBerer Gegebenheit und subjektiver
Vergewisserung zu suchen. Maine de Biran ist also in redukti-
ver Sicht zuzugestehen, daB er richtig sah, wenn er den Objek-
tivitatsbegriff "ausgedehnter Substanz" allein korrelativ zum
Bedingungsgefilige unserer subjektiven Handlung als in der
Anstrengung modalisierte Kraft fat: "Man begreift, daB sich
die Anstrengung als gleichformiger und identischer Grundmo-
dus in der Bestimmung der wirkenden Kraft, welche sie un-
aufhorlich hervorbringt, mit den verschiedenen passiven Ein-

*7 Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 178 ff.
*® Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 8 ff., 88 £, 102 f.
% Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 134 f. u. 188 f.

27

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicken einer lebendig— und nicht denkend — organisierten
Korpermaschine vereint [...] und so zusammen alle Klassen
und Arten von Empfindungen, Wahrnehmungen oder zusam-
mengesetzten Weisen unserer Existenz bildet."** Das konkrete
Wissen um einen Gegenstand erscheint mithin keineswegs in
einem nur kurzwihrenden Einwirken auf denselben, bzw. als
dessen duBere Impressionalitit allein, sondern erst im Mafle
seiner tatsdchlichen Bewiltigung, das heifit in fortlaufender
Bestimmung (détermination), wie es besonders der Tastsinn
belegt. Dann namlich wird das mir bis dahin "Widerstdndige"
in Verbindung mit dem Rest der ausgedehnten Welt als Zu-
sammenspiel der egoabhidngigen Kategorien erkannt, was aber
einschlieBt, daB diese Welt nunmehr als phinomenale Not-
wendigkeit perzeptiv vereinheitlicht wahrgenommen wird, auf
die ich mich fiir mein weiteres Handeln sicher stiitzen kann.
Das Gefiihl der Anstrengung zwischen Handlung und Wir-
kung"' ist demnach nicht nur eine besondere Art von Affekti-
on, die organisch durch die Muskelzusammenziehung hervor-
gerufen wird, denn dieses Gefiihl verweist iiber den Zustand
wechselnder Affektivitat hinaus auf die kontrastierende Fe-
stigkeit der Welt. Diese kann letztlich begrifflich nur durch
die reine Notwendigkeitsidee erreicht werden, so daB die akti-
ve Besitzergreifung des Objekts konstitutiv dem Denken zu-
kommt, wobei aber die Idee der Kausalitit, Substanz, Einheit
des Mannigfaltigen usw. eben in der eigentlichen oder apper-
zeptiv "substanzialen" Ersterfahrung des "Ich kann" als An-
strengung ruht und ohne Unterbrechung davon abhingig
bleibt. Dies wird unter anderem vom Sehsinn und von der
Geometrie bewiesen, denn so wie der erstere — ohne Beriick-
sichtigung der Augenbewegungen — scheinbar keine eigent-
liche Anstrengung auf das Objekt ausiibt, aber doch eine
Wahrnehmungsnotwendigkeit in sich birgt, so ist gleichfalls
die Geometrie die rein darstellende Form der Raumbewegung

“*Von der unmittelbaren Apperzeption, 48 f.
4 Vgl. Influence de I'habitude (1), 17 Anm., sowie M. Thibaud, L'effort
chez Maine de Biran et Bergson (1939).

28

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne Beriicksichtigung der Anstrengung.*’ Das Denken, in-
dem es die Notwendigkeit als Wirkung des Widerstdandigen
setzt, tragt in diesem aktiven Sinne die Welt, und dies genau
in dem Male, wie die Welt wirklich ist. So setzt diese Wirk-
lichkeit die stindige Vollkommenheit des Denkens als "inne-
rer Apperzeption" voraus, welche sowohl fiir den Bereich der
Sinnlichkeit wie der Ideen oder Vorstellungen ein und diesel-
be ist.” Auf diesem zusitzlich Leibnizschen Hintergrund des
Kraft- und Apperzeptionsbegriffs*’ kann Maine de Birans
Empfindungs- und Affektivitdtsanalyse von heute aus im Sin-
ne der eingangs angesprochenen phinomenologischen Onto-
logie gedeutet werden. Diese verbindet letztlich Ich und Welt
in der praktischen Einheit urleiblicher Korrelation miteinan-
der, ohne friihere rein anthropologische® oder reflexionsphi-
losophische Interpretationen®® leugnen zu miissen.

Es laBt sich daher auch sagen, daB das BewuBtsein in sei-
nem Selbstvollzug einen origindr gestenhaften Charakter be-
sitzt, welcher in der Natur der natiirlichen oder symbolischen
Zeichen aufgegriffen werden kann: "Die gesprochenen und
geschriebenen Zeichen, woriiber der Wille verfiigt [...], neh-
men den Platz der ehemals zur Verfiigung stehenden Bewe-
gungen ein, welche der Natur gemdB mit den sinnlichen Ein-
driicken verbunden sind, und lassen sie in den BewuBtseinsbe-
reich eintreten.""” Nach Maine de Biran ist das Zeichen, wie
bereits angesprochen, eine organische oder sprachliche Bewe-
gung, die verfiigbar bleiben muB, um eine Idee zuzulassen,
oder anders ausgedriickt ist jedes Zeichen ein apperzeptiv

“2 Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 162 f.; dazu J. Laporte,

L'idée de nécessité (1941), Kap. 1.3: La causalité chez Maine de Biran et les
biraniens.

“ Von der unmittelbaren Apperzeption, 54 f., 93 f., 118 f.

“Ebd. 79 1.

* Vgl. G. Funke, Einfiihrung, 36 f., wie auch die Studien von P. Tisserand,
J. Buol und zuletzt F. Azouvi.

“ Vgl. J. Lagneau, Célébres legons et fragments, 141 f.; G. Madinier, Con-
science et mouvement (1928).

“"'Von der unmittelbaren Apperzeption, 55 f.

29

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verkiirzter BewuBtseinsakt aus der vorgingig transzendentalen
Leibimmanenz der Bewegungskraft heraus, welche der refle-
xiven Bestimmung harrt. Die Bewegungen jenseits reiner Pas-
sivitdtsaffektion sind somit stets an Eindriicke gebunden, und
zwar in der Wahrehmung selbst, so dal man die organische
Motorik als natiirliche Zeichen dieser Eindriicke auffassen
kann, wohinter sich die "dynamische" Existenz des konkreten
Ego verbirgt, um mittels der Einheit von Leib und Welt einer
phianomenalen Gesamtordnung zugefiihrt zu werden. Das im-
manente Cogito umschlieBt so das Denken wie die Existenz
als untrennbare Attribute des Wesens des Ich-Subjekts, und
dessen weitere Selbstevidenz im anschaulichen Urteil stiitzt
sich auf die natiirlichen Zeichen, was bis in gegenwirtige
psychologische Forschungen hinein weitergewirkt hat.*®

Wenn also die Zeichen die elementaren Wahrnehmungs-
bewegungen darstellen, dann 14Bt sich jedes Sehen nicht nur
als Erinnerung an tatsichlich frither schon beriihrte Formen
deuten, sondern das Sehen offenbart zugleich immer eine ge-
titigte innere transzendentale Erfahrung.*’ Durch die Bewe-
gung meiner Augen erlebe ich so alle Dinge, und mein Blick
ist das Vermogen an Bewegung gemill der Zeichensprache
des subjektiven Leibkorpers, worin das Ich die Welt ergreift.
Das Wollen wird deshalb zum Sein der Bewegung selbst, die
sich in der Handlung dann vermitteln. Dies 148t sich auch so
formulieren, daB die Kausalitit, die mit dem natiirlichen Zei-
chen als Weg eines erobernden Durchgangs auf das Weltsein
hin erscheint, eben zunichst ein inneres Vermdgen ist, bevor
sie zur Idee wird.”® Die Welt als praktisches Korrelat des le-
bendigen Zeichens besitzt daraufhin ihr Sein als transzenden-
tes Endglied der subjektiven Bewegung. Alle weiteren Be-

“ Vgl. D. Chirico, The Body of Words. Maine de Biran and Lordat on
Language and Aphasia (1995); H. Eichenbaum, Declarative Memory (1997).
“>Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 162 fT.

* Vgl. B. Baertschi, L'ontologie de Maine de Biran (1982), Kap. IV, der die
Entwicklung des Kausalititsbegriffs von einem psychologischen zu einem
metaphysischen und theologischen Stadium hin festhilt, um deren beste-
henbleibende Spannungen untereinander festzuhalten.

30

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wuBtseinsintentionalititen unterstreichen dann nur, daf die
Welt rein phianomenal in sich eine Gesamtheit menschlicher
Pridikate darstellt, was mit Husserls Begriff der "Lebenswelt"
verglichen werden kann. Raum und Zeit als allgemeinstes
Anschauungsgesetz von Denken, Existenz und Tun sind des-
halb fiir Maine de Biran letztlich zu bestimmen als leibliche
Entfaltung aus der Transzendentalitit des gewollt aufgesuch-
ten Widerstandigen und seiner Bestimmung zum Objekt her-
aus, und zwar mittels jener natiirlichen Bewegungszeichen,
die ein je modifiziertes Erkennen durch Verinderung des Ge-
genstandes einleiten.

Damit haben wir den allgemeinen philosophischen Rahmen
der konstitutiven Apperzeptionsanalyse des "inneren Wahr-
nehmungssinnes" als Anstrengung in der gebotenen Kiirze
umrissen, um spiter die Preisschrift "Von der unmittelbaren
Apperzeption" unter diesem Gesichtspunkt angemessen wiir-
digen zu konnen.”' Erginzen wir diesen Rahmen hier um die
Ergebnisse, wie Maine de Biran sie selber beispielsweise am
Ende seines Textes (Urschrift S. 195) zusammengefaBt hat, so
148t sich damit zugleich auf die im Ausschreibungsprogramm
der Berliner Akademie von 1805 aufgestellten Fragen® the-
tisch anworten. Dies soll nicht nur fiir den Leser einen Uber-
blick iiber diese Analyse Maine de Birans von 1807 ermogli-
chen, denn durch diese Antworten kann zudem auf einige
philosophiegeschichtliche Hintergriinde verwiesen werden,
wie sie implizit im Akademieprogramm mitenthalten waren.
Das heifit, auBBer den schon erwahnten Ankniipfungs- und Kri-
tikpunkten bei Condillac, den Physiologen und Ideologen
handelt es sich um die zentrale Cogitoproblematik bei Des-
cartes, Leibniz und Kant, aber auch bei Bacon, Locke und
Hume, wie dies schon anklang, um einen Ausblick auf Husserl
zu gewihren.

5! Vgl. auch R. Torretti, De I'aperception immédiate (1963).
%2 Zu Beginn der Preisschrift wiedergegeben; vgl. dort sowie auch unseren
folgenden Einleitungsteil 1. 3.

31

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die unmittelbar innere Apperzeption ist nach dem bisher
Gesagten ndamlich methodologisch weder eine wiederholte
Beobachtung noch eine Abstraktion von Regeln beziiglich der
Vermégen des Empfindens und Denkens, sondern die Ur-
sprungstatsache unserer Ichheit (egoité) selbst, welche mit der
freien Hervorbringung jener willentlichen Anstrengung ver-
bunden ist, wodurch die einfachste willentliche Bewegung
ebenfalls als der hochste intellektuale Akt bestimmt wird, das
heift als "Cogito".”* In der Apperzeption ergreift das Ich als
aktives Ego also zugleich seine individuelle Existenz; diese ist
ebenso einzig wie in sich identisch und unterscheidet sich
nicht nur von den empfundenen und gedachten Gegensténden,
sondern auch von den wechselnden Empfindungen wie Vor-
stellungen. Dadurch wird die Mannigfaltigkeit der inneren und
duBeren Tatsachen bzw. Erscheinungen auf eine Urtatsache
zuriickgefiihrt, mit anderen Worten finden sich die verschie-
denen Wahrnehmungsphénomene auf eine innere Grundwahr-
nehmung bezogen, welche als der "innere Wahrnehmungs-
sinn" das "BewuBtsein" unter dem Aspekt einer solch inneren
Wahrehmung des individuellen Selbstseins ausmacht. Fiihrt
man eine Reduktion dieser vielfiltigen Empfindungen und
Vorstellungen durch, wie es Descartes, Hume und Locke* —
so wie spater Husserl — etwa auf unterschiedliche Weise getan
haben, so bleibt weder eine metaphysische Seelensubstanz als
Ich noch eine bloBe Idee assoziativer Einheit der Empfindung
durch ein abstrahiertes Ich, sondern in jener unmittelbaren wie
einfachen Apperzeption ist das wollende Ich als eigentliches
Ego und Selbst gegeben.”

* Vgl. auch "Nouveaux essais d'anthropologie” (XIV), 212, wo Maine de
Biran 1823 genau das Schema dieser Akademiefragen wieder aufgreift, um
die Redaktion eben jenes Werkes zu vollenden, in dem er alle Ergebnisse
seiner vorherigen Preisschriften zusammenfassen wollte.

*Vgl. L. Even, Maine de Biran, critique de Locke (1883).

** Dies macht zugleich die "Prinzipien von der Wissenschaft" als einer neu
begriindeten Metaphysik aus; vgl. A. Monette, La théorie des premiers
principes selon Maine de Biran (1945).

32

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insofern Maine de Biran hierdurch die Empfindung von ih-
rem angeblich urspriinglichen Charakter im Sinne Condillacs
ablést, kehrt er, wie bereits betont, zum Leibnizschen Begriff
der Apperzeption als "BewuBtsein oder reflexiver Erkenntnis
jenes inneren Zustandes" zuriick, welcher die "einfache Wahr-
nehmung der Monade" hinsichtlich der Vorstellung duBerer
Dinge ausmacht.”® Die Kantsche Bedeutung desselben Beg-
riffs ist dadurch nicht ausgeschlossen, sofern gerade die reine
oder transzendentale Apperzeption das "Ich denke" als aprio-
risches SelbstbewuBtsein und die empirische Apperzeption
das Beziehen einer jeden Vorstellung auf dieses Selbst-
bewuBtsein meint, welches jedoch fiir Maine de Biran zu-
gleich das psychologische Ich (moi) in seiner individuellen
oder personalen Konkretion ausmacht. Denn wenn die Apper-
zeption jene innere Erkenntnis eines Aktes ist, wodurch letzte-
res Ich setzend seine Selbstexistenz in der muskuldren An-
strengungswahrnehmung erfahrt, so ist diese reine Apperzep-
tion zugleich eine Apperzeption aller in solcher Aktivitat mit-
gegebenen Erfahrungen als Leib- und Weltkontinuum. Die
Apperzeption als Selbsterkenntnis ist mit anderen Worten ein
unmittelbar inneres Wissen um alle Teile des muskuldren oder
beweglichen "Systems" des Organismus, welcher der Aktivitit
des Willens unterworfen ist. Auf solchem Hintergrund ist
daher der Begriff der Apperzeption mit dem des "inneren
Wahrnehmungssinnes" identisch, denn es handelt sich bei-
desmal um die innere "Wahrnehmung" der Reflexion als Be-
wuftsein.

Als psychologisches Phinomen ist dieser sens intime als
"innerstes Wollen" der Wahrmehmung zugleich mit jenem
"inneren Ichgefiihl" identisch, welches direkt mit dem Wahr-
nehmen solcher Apperzeption verbunden ist. Dies bezeichnet
Maine de Biran auch als Person oder Personlichkeit, welche
keine innere Substanz bedeutet, sondern die urspriingliche

*® Vgl. Principes de la nature et de la grace, § 4 (ed. Robinet, S. 37); dazu E.
Roboeuf, Leibniz et Maine de Biran (1925); F. de Buzon, Maine de Biran
lecteur de Leibniz (1995).

33

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tatsache, selbst "Ich" sagen zu kdnnen, bzw. die Aktivitit des
Wollens tatsichlich zu vollziehen. Genau dies zeigt (neben
der Kritik am Cartesianischen Cogito’’) seine wiederholte
Kritik an Leibniz gerade wegen des ihnen gemeinsamen Be-
griffs der Apperzeption. Denn insofern Leibniz keine genaue
phinomenologische Bestimmung der Urtatsache gegeben hat,
verwechselt er die aktive Idee der Kraft (als Wille, Anstren-
gung etc.) mit der passiven Idee der Substanz. Dadurch wer-
den der Apperzeption Eigenschaften zugesprochen, welche sie
nicht besitzt, weil alles substanziale Denken erst durch sie
selbst begriindet wird. Sieht man vom MiBlbrauch des sens
intime durch die franzosischen Eklektiker ab, welche dadurch
bestimmten Thesen — ndmlich genau der Substanzialitit der
menschlichen Person oder einer einfachen Ursache in den
Willensvorgiangen — metaphysisch unmittelbare Evidenz ver-
schaffen wollten,” so kann der rein philosophische Sinn von
intimité die phinomenologische Urtatsache der Individuierung
bezeichnen, wie es die transzendentale Apperzeption im kon-
kret noumenalen Sinne fiir Maine de Biran beinhaltet.

Ist die Apperzeption daher in ihrem Eigenwesen radikal
subjektiv, dann unterscheidet sie sich von jeder Anschauung
als von Natur aus ob-jektiver Erkenntnis, welche die Form der
AuBenheit besitzt. Hierbei differenziert Maine de Biran ver-
schiedene Modi innerhalb der Verwirklichung der Existenz:
Das sensitive oder passive System aller inneren oder dufleren
Affektionen der Sinnlichkeit hat nur akzidentellerweise an der
Apperzeption teil, sofern sie sich ohne aktive Teilnahme des
identisch wachen Ich vollziehen. Es gibt andere Affektionen,
die zwar auch nicht vom Willen ausgehen, aber dennoch damit
verbunden sind, das heif3t das (gemischt) perzeptive oder an-
schauliche System: Dazu gehéren alle Modifikationen, welche
zwar zum anfinglichen Vollzug einer inneren oder dufleren
Ursache gehéren, aber dem Willen gegeniiber heterogen blei-

57 Vgl. A. Aarnes, Cartesianische Perspektiven (1991), mit dem Kap. "Maine
de Biran. Die Tatsachen des inneren Lebens".

*® Vgl. A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Art.
"Intime (sens)", 533 f.

34

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben, sowie Reaktionen, die sich aus solchem Wollen ergeben.
SchlieBlich gibt es drittens all jene Modi oder Akte im eigent-
lich aktiven Sinne, welche als apperzeptives System vom Ur-
sprung der willentlichen Anstrengung des inneren Wahrneh-
mungssinns ausgehen, an deren Eigenschaften teilhaben und —
wie das apperzeptive Ich oder die Person — unteilbar sind.”
Sie gehdren zu einer "liberorganischen Kraft", welche die
Anstrengung hervorbringt, und bewahren in dieser Hinsicht
die Freiheit oder Initiative einer Handlung, welche in sich
nicht von Gesetzen der duleren Gegenstande abhingig ist.

Die Realitits- oder Existenzfrage ist daher fiir Maine de
Biran gerade in der Berliner Preisschrift eine deutliche Tren-
nung von Affektion, Anschauung und apperzeptiver Erkennt-
nis, ohne der letzteren in ihrer reinen oder inneren Subjektivi-
tdt den Charakter des "Objektiven" abzusprechen. In Kant-
schen Termini handelt es sich dabei um die Unterscheidung
des Phianomenalen und Noumenalen, wie spdter noch auszu-
filhren bleibt. Die AuBenheit der Anschauung im Sinne der
Ausdehnung von Welt und Dingen folgt dem inneren Ausdeh-
nungsraum der Organe, welche die apperzeptive "Vermitt-
lungsinstanz" der Vorstellung von einer Ordnung der Koexi-
stenz bilden, worin die Dinge als resistente Ggenstande wahr-
genommen werden kénnen. Die duBeren Anschauungen hin-
gen zwar von der Apperzeptivitdt des Ich ab, aber sie haben
ihre eigene eindeutige Natur, insofern sich ihnen das Ich leib-
lich entgegensetzt, sobald sie im Ubergang der drei Systeme
untereinander konstituiert sind. Dabei ist vor allem der Tast-
sinn die Vereinheitlichung der anderen sinnlichen Wahrneh-
mungsfunktionen als "Organ der Intelligenz".** Indem sich die
affektiven und anschaulichen Gegebenheiten phinomenal mit
der Aktivitit des Beriihrens durch das wollende Ich verbinden,

*® Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, Kap. 111, § 3; J. Echeverria,
Introduction (1963), 15f; F. Azouvi, Introduction: P. Maine de Biran,
Mémoire sur la décomposition de la pensée (ed. Azouvi Bd. 3), S. X, der
betont, daB der von Condillac vorgegebene Rahmen hier gedanklich durch
diese Art von Sinnesanalyse gesprengt wird.
% Vgl. J. Derrida, Le toucher (2000), 160 ff.

35

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entsteht iiber den Widerstand die Vorstellung des Festen und
Undurchdringlichen, wie wir zeigten.

Die affektiven Verdnderungen, welche wir durch die
Gegebenheit der Gegegenstande erfahren, sowie die sekundi-
ren Qualititen wie Farbe, Wirme usw., existieren nicht im
objektiven Sinne. Erstere kdnnen sich nimlich nur auf unsere
lebendigen Organismen beziehen und letztere gehoren zu
einer phdnomenalen Welt, welche nur fiir Wesen existiert,
die wie wir konstituiert sind, das heiflit Anschauung von
Raumkorpern und Farben besitzen. Nur die rein gestalthaf-
ten Ersteigenschaften wie Formen und Bewegungen bilden
die streng "objektive Realitit", welche den Phinomenen im
zuletzt genannten Sinne vorausgeht. Diese letztlich noumenale
Welt der unverinderbar universalen Beziehungen, welche
wir durch allgemein notwendige Begriffe erkennen, hat den-
noch ihren Ursprung im aktiven Tastsinn bzw. in der Mus-
kelwahrnehmung als innerem Wahrnehmungssinn. Die pha-
nomenale Welt als Objekt der Anschauung dient den Be-
diirfnissen eines sensitiven Wesens, und wenn wir auch
das absolute Erscheinen des Seins an sich nicht errei-
chen, so sind wir doch seiner Existenz im noumenalen Sinne
gewiB.

Der Unterschied zwischen Anschauung und Empfindung
besteht deshalb darin, daB sich die Anschauung auBlerhalb des
Raumes der Organe entwirft, in denen alles Empfinden als
solches bleibt. Maine de Biran sagt entsprechend, daf3 sich die
Empfindung in einem Organ lokalisiere, wihrend das Empfin-
den als rein affektives Phdnomen alle Lebensvollziige ohne
bestimmte Lokalisierung durchzieht. Auch das Gefiihl, da es
zum Seelenleben gehort, ist nicht lokalisierbar, so daB am
Ende der Berliner Preisschrift eine Analogie die zuletzt ge-
nannten Unterschiede zusammenfafit: Die Apperzeption ist in
Bezug auf die Anschauung, was das Gefiihl in bezug auf die
Empfindung darstellt (195). Anders gesagt, driickt sich in
beiden Verhiltnissen ein Bezug des Subjektiven als Ich oder
Ego zu dem aus, was als solches diesen rein subjektiven Cha-
rakter nicht ganz besitzt, denn im Fall der Anschauung bezieht

36

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich dieses Vor-subjektive auf Dinge und im Fall der Empfin-
dung situiert es sich in einem Teil des Leibkorpers.”'

Wenn mithin die anfanglichen Gegebenheiten der willent-
lichen Anstrengung die Keime der wachsenden Erkenntnis
sind, so enthalten die meisten unserer Erkenntnisse Elemente
sensitiver Herkunft. Durch das Auftreten des Ich im inneren
Wahrnehmungssinn grenzt sich das Ego als Selbst von der
Vorgegebenheit der sensitiven Organe ab, wodurch Erkennen
tiberhaupt erst anhebt. Die Idee von der duBleren Wirklichkeit
ist zundchst eine unbestimmte oder "immaterielle" Kraft, die
allein dadurch Bestand hat, daB sich die AuBenheit der Ego-
kraft zugleich widersetzt. Da die Wahrnehmung sowohl Af-
fektionen wie Anschauungen umfaBt, liegt der dritte Schritt
des Erkennens (nach dem Sensitiven und der entgegenwirken-
den Kraft) in der Anschauung eines taktilen Raumes mit Farb-
tonungen. Aber damit der so vorgestellte Raum fiir sich exis-
tieren kann, muf} auch das Ich fiir sich existieren, was genau
durch die Apperzeption der Anstrengung geschieht. Das Ich
"erschafft" also ebensowenig die Anschauung des Raumes
und des im Raum Koexistierenden, wie es auch das Leben der
Organe mit deren effektiv sensitiven Modi nicht erschafft. Das
Ich erwacht vielmehr zum BewuBtsein in einer bereits konsti-
tuierten Welt, welche es dann durch weitere Bestimmungen
des Erkennens erhellt. Im Rahmen dieser leiblich apperzepti-
ven Grenze ist sowohl die Empfindung nicht mit der Idee wie
auch die Anschauung nicht mit der Lokalisierung zu verwech-
seln. Wie Maine de Biran weiter ausfiihrt, hingt die Anschau-
ung der duBleren Ausdehnung zunichst von der Anschauung
der innerorganischen Ausdehnung ab, oder mit anderen Wor-
ten ist die Vorstellung der Ordnung der Koexistenz als Aus-
dehnung der Objekte von der inneren Koordination der sensi-
tiven Sinne abhingig, aber nur in dem MaBe, wie sich die
dufleren Anschauungen der Aktivitit des Ich entgegensetzen.

8! Uber die Leibanalyse hierbei vgl. B. Baertschi, Les rapports de I'dme et du
corps. Descartes, Diderot et Maine de Biran (1992); M. Henry, Inkarnation
(2002), 238 ff.

37

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie wiederholt angedeutet wurde, ist die unmittelbare Ap-
perzeption des subjektiven Ich auch der Ursprung sowie die
weitere Grundlage aller notwendigen und allgemeinen Begrif-
fe wie Sein, Substanz oder Ursache zum Beispiel. Die Apper-
zeption tritt nur als praktisch transzendentale Bedingung in die
Ideen ein, sofern sie sich nacheinander aus der dufleren Erfah-
rung ergeben, und erst spiter sieht Maine de Biran auch den
noumenalen Bezug zwischen den notwendigen Seinsrelatio-
nen genauer als Ausdruck jener Verbindung, wodurch sie im
Absoluten miteinander verkniipft sind.> In allen sinnlichen
wie intellektuell geistigen Leistungen bleibt der apperzeptive
Grundakt dennoch stets derselbe, ohne daB es hier eine andere
Veranderung geben konnte als jene Umstiande und Gegenstén-
de, worauf sich dieser urtiimliche Akt in seiner je wollenden
oder konkret leiblichen Vollzugswirklichkeit bezieht. Insbe-
sondere die Kategorien sind dann weder angeboren (Rationa-
lismus) noch von duBlerer Erfahrung abgeleitet (Empirismus).
Denn Kausalitit, Einheit, Identitdt usw. sind keine Prinzipien,
da sich immer fragen laBt, woher ihre Begriffe kommen und
wie sie sich gebildet haben. Jede Kategorie ist fiir Maine de
Biran vielmehr ein Existenzmodus des Ego-Cogito, so daB sie
allen geistigen Individuen durch deren inneren Wahrneh-
mungssinn vermittelt werden. Aus diesem Grund sind die
Kategorien im Sinne Kants auch weder a priori noch a poste-
riori, sondern sie sind stets gleichurspriinglich mit der ersten
Erkenntnis gegeben, das heifit zusammen mit dem Ego. In
dieser Hinsicht ist fiir Maine de Biran das Ich der Apperzepti-
on folglich ein offenes oder intentionales Selbst, sofern die
Kategorien Modi unserer Aktivitat als prinzipielles Konnen
darstellen, was mit Husserls Intentionalititsanalyse verglichen
werden kann.

Ist das apperzeptive Ego urspriinglich Kraft oder Anstren-
gung, so ist es wesenhaft Ursache. Bezieht es sich auf einen
duBeren Widerstand mittels seiner organischen Leiblichkeit,
so nimmt es den Kausalbezug daher niemals von auflen als

52 Vgl. Note sur l'idée d'existence (XIV), 165 ff.

38

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Folge von zwei getrennten Ereignissen wahr. Das apperzepti-
ve Ich befindet sich vielmehr im Inneren dieser Relation, und
die Kausalitat wird so (im Gegensatz zu Hume®) apodiktisch
erlebt, weil es jeweils die "Kausalitdt" des Ego ist, welche in
den Weltbeziigen lebt. Die Objektivierung der Welt durch
unsere unablassige Frage nach dem Warum und Wie ihres
Erscheinens riihrt mithin daher, dal jeder von uns originir
bereits eine lebendige Ursache ist. Der urspriingliche Typus
der Idee der Ursache ruht also im Gefiihl des Ego als eines
aktiven Ich, welches dieses Gefiihl mit der Anstrengung selbst
identifiziert. Dadurch ist die Idee der Kausalitat iiber das
Konnen im Wollen begriindet und somit gleichzeitig auch die
urspriingliche Erfahrung der Freiheit. Auf diese Weise 6ffnet
Maine de Biran zugleich die apperzeptive Subjektivitit auf
eine Moral des Ich sowie der Welt hin, sofern die Frage der
praktischen Vernunft weder vom "Ich denke" als Selbstbe-
wuBtsein noch von der rein theoretischen Vernunft in ihrer
noumenalen Einheit mit der praktischen getrennt zu werden
vermag.**

Die "psychologischen" Beschreibungen in der Berliner
Preisschrift geben mithin zugleich eine konkret metaphysische
Antwort, indem sie die Geltung der Existenzidee phanomeno-
logisch aufrollen. Man kann letztere nur beantworten, insofern
jene Elemente in ihrer Natur und in ihrem Ursprung benannt
werden, wie sie in die Bildung des Realititsbegriffs eingehen.
Auf diese Weise antwortet Maine de Biran gerade auch auf
die implizite Metaphysikfrage der Berliner Akademie, denn
die bis dahin vorherrschenden formalen Metaphysiken, seien
sie rational oder materialistisch, brachten diese phidnomenal
konkrete Beschreibung nicht ein.** Seit Descartes war zwar

% Vgl. J. Pucelle, Maine de Biran, critique de Hume (1980); G. Romeyer-
Dherbey, Imaginer le réel? Maine de Biran contre Hume (1981).

* Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, letztes Kap. 4, § 3: Intellektuell
sinnliches System. Bezug des Gefiihls und der Leidenschaften des geistig
moralischen Wesens des Menschen zu den Ideen.

% Vgl. Ch. Favre, Essai sur la métaphysique et la morale de Maine de Biran
(1889).

39

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Existenzproblem von der Erkenntnisfrage abhangig, aber
es wurde in seiner Nachfolge abstrakt systematisch oder aprio-
risch behandelt, so dal Descartes' an sich ebenso geniale wie
revolutiondre Idee eigentlich niemals ihre wirklichen Friichte
gezeitigt hatte.*® Genau dies wurde von der Akademie ange-
sprochen, wenn sie zu Beginn ihres Programms fiir die einzu-
reichenden Preisschriften festhielt, "die Erforschung des Ur-
sprungs und der Realitdt der menschlichen Erkenntnis [als]
Urtatsache des inneren Wahrnehmungssinnes" wiren bislang
unberiicksichtigt geblieben. Die Bestimmung der Urtatsache
als apperzeptiver Wahrnehmungssinn war daher sowohl er-
kenntniskritisch (Hume, Locke, Kant) wie metaphysisch oder
ontologisch gemeint (Descartes, Leibniz). Wenn Maine de
Biran von 1806 bis 1824 nicht aufgehort hat, diese Frage dann
weiter zu meditieren, so hat die Durchfiilhrung der Berliner
Preisschrift es ihm vor allem erlaubt, eine erste analytische
(phdnomenologische) wie synthetische ("aufbauende") Genau-
igkeit zu erreichen, die ihn selber sowohl die Originalitdt wie
die Vorziige seiner Methode immer deutlicher erkennen lieB.*’

Im Unterschied zu Descartes' Cogito gibt es daher fiir Mai-
ne de Biran keine unmittelbare Apperzeption der Substanz als
res cogitans, weil sich das Ich nicht unmittelbar als eine sol-
che abstrakte Substanz erfat. Dieser Begriff kann aber, wie
bei Leibniz, als eine virtuelle Kraft verstanden werden, und
dann ergreift sich das Ich als eine solche Michtigkeit in der
Ausiibung seines Wollens, welche die eigentliche Realitit
jeder BewuBtseinstatsache ausmacht und den "Biranismus"
eben dem Leibnizschen "Dynamismus" anndhert. Das heifit,
die Substanz als solche kann eben passiv wie aktiv verstanden
werden, und je nachdem, von welcher Auffassung man onto-
logisch ausgeht, gelangt man zu unterschiedlichen metaphysi-
schen Lehren. Auch wenn Maine de Biran der aktiven oder

% Noch in seinen spiten Fragmenten hilt Maine de Biran fest, Descartes
habe sich von der "wahren Psychologie" und damit von der "Wissenschaft
innerer Beobachtung" entfernt; vgl. Derniére philosophie, existence et an-
thropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), 303 f.

57 Vgl. P. Tisserand, Introduction a la note sur I'idée d'existence (XIV), 25 f.

40

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dynamischen Auffassung zuneigt,”® besteht der entscheidende
Unterschied zum formal metaphysischen Substanzdenken an
sich vor allem darin, daB er das Ich so sehen will, wie dieses
sich selbst erfihrt — und nicht wie es substantiell oder empi-
risch bestimmt wird. Unterliegt zudem die BewuBtseinstatsa-
che einem hyperbolischen Zweifel wie bei Descartes (ohne die
reduktive Methode als solche zu verneinen), dann sind damit
leicht allen skeptischen Einwinden dem Ich und seiner Selbst-
apperzeption gegeniiber die Tiir ge6ffnet, wie wir andeuteten.
Man wird ndmlich nicht nur nicht mehr wissen, wer wir im
Grunde sind, sondern es wird zudem verneint, was wir auf
gewisseste Weise wissen: unsere Existenz in Freiheit als
Handlung des Wollens im je eigenen oder subjektiven Leib.
Insofern ist also die "metaphysische Gefahr" im Ausgang von
der Kraftapperzeption geringer (wenn dabei aller physiologi-
scher oder irrationaler Vitalismus getilgt ist), weil sie sich
unmittelbar auf das BewuBtsein als Selbstapperzeption des Ich
bezieht. Im Unterschied zur metaphysischen Substanzidee
kann also die Kraftvorstellung von den "unmittelbaren Gege-
benheiten" des BewuBtseins ausgehen, wodurch Maine de
Biran sowohl Bergsons wie Husserls Denken ankiindigt, ohne
hier den Bezug zu Fichte zu ignorieren,”” den Maine de Bi-
ran — ebenso wie Schelling — iiber die Philosophiegeschichte
J.-M. Degérandos von 1809 rudimentar rezipiert hatte.

Die deskriptive Methodenwahl des "psychologischen" Ge-
sichtspunktes der Berliner Preisschrift gegen die rein analyti-
sche Abstraktion (Bacon, Ideologen), Prinzipienwissenschaft
(Locke) und formale oder objektive Metaphysik (Descartes,
Malebranche”, Kant) von der "Einleitung" an ist folglich
Ausdruck jener phinomenologischen Entschiedenheit, sich

% DaB dadurch eine Problematik der Passivitit oder reinen Rezeptivitit bei
ihm gegeben bleibt, zeigen M. Henry, Philosophie et phénoménologie du
corps (1965), 213 ff;; Y. Naka, L'expérience de la passivité chez Maine de
Biran: une interprétation phénoménologique de I'ontologie biranienne
(1991).

*Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 90 (Var.).

a0 Vgl. V. Delbos, Malebranche et Maine de Biran (1916).

41

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausschlieBlich an die Urtatsachen zu halten, weil sich alle
kategorisierenden Begriffe hierauf beziehen. Anstatt also von
den Begriffen zu den Tatsachen zu gehen, verfolgt Maine de
Biran den umgekehrten Weg, ohne allerdings die "Tatsachen"
empiristisch zu verallgemeinern, und damit zu verkiirzen
(Condillac), bzw. psychologische und ontologische Methode
absolut voneinander zu trennen (Locke), weil sich die Apper-
zeption als Urtatsache zugleich als ontologischer Grund der
psychologischen oder rein apperzeptiven Icherfahrung er-
weist. In dieser Hinsicht bilden die Kap. I-IV des 2. Teils der
Preisschrift als Anwendung dieser methodologischen Klirung
eine "Wissenschaft von den Prinzipien", wie sie das Berliner
Akademieprogramm ebenfalls einforderte, um nicht nur Er-
fahrungsgegenstande, sondern auch die originare Erkenntnis-
gewiBheit genauer in den Blick zu bekommen.

Die bestehenden Beziige zu Descartes und Leibniz haben
allerdings nicht verhindert, daB Maine de Biran in seinem
eigenen Land lange Zeit hauptséichlich als der "franzdsische
Kant" wahrgenommen wurde und er in diesem Sinne die
schon eingangs genannte franzosische Reflexionsphilosophie
bis zur Gegenwart beeinfluBte,”' bevor seine Affinitit zur
Phianomenologie deutlicher erkannt wurde.”” Er hat jedoch
wahrscheinlich nur zwei frithe Texte von Kant gelesen und
entnahm den Rest seiner Kenntnisse den Darstellungen
Charles Villers.”” Sofern es sich nach der transzendentalen

™ Vgl. J. Kopper, La signification de Kant pour la philosophie frangaise,
63 ff.; M. Vallois, La Formation de I'influence Kantienne en France (1924);
R. Kiihn, Reflexionsphilosophie als Religionsphilosophie bei Jean Nabert
(1998), 72 f.

2 Vgl. R. Welten, Het lichnaam vergeet nict: Maine de Biran, Merleau-
Ponty, Henry (2003).

™ Vgl. als Quelle Kants Dissertationsschrift von 1770: De mundi sensibilis
atque intelligibilis forma et principiis, sowie: Observations sur le sentiment
du beau et du sublime (1796). Des weiteren K. Kinker, Essai d'une expo-
sition succinte de la critique de la raison pure (1801); Ch. Villers, Philoso-
phie de Kant ou principes fondamentaux de la philosophie transcendantale
(1801). Von letzterem Werk heiBt es in "Décomposition de la pensée" (IV),

42

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Asthetik und Analytik Kants darum handelte, die Unméglich-
keit aufzuweisen, daB sich der Verstand in seiner kategorialen
Schematismusanwendung als Vernunft selbst erkennen kann,
sondern nur das Phinomenale der Welterscheinungen umfafit,
muBte Maine de Biran dieser Auffassung widersprechen, ohne
gleichzeitig eine gewisse Affinitat hierzu zu verkennen. Fiir
ihn war ein sich nicht selbst in seiner Transparenz erfahrendes
"Ich denke" ein in sich abstrakter und statischer Begriff, auch
wenn dieser in seiner transzendentallogischen Verstandesrege-
lung den Erfahrungsvollzug als Analytik beschreiben sollte.
Obwohl Kant die Entsubstantialisierung dieses Cogito wei-
testgehend bis zur inneren zeitlichen Selbstaffektion hin un-
ternommen hatte, blieb er dennoch von einer ob-jektivieren-
den Metaphysik abhingig. Denn die Vernunft setzt sich zwar
in ihrer Unbedingtheit bei Kant, aber diese ihre wichtigste
Bedeutung wurde nicht in sich selbst erfaBbar, um auf diese
Weise eben einer objektiven Sichtweise ausgeliefert zu blei-
ben. Maine de Biran will hingegen transzendental das noume-
nale Selbstverstehen sowohl der Vernunft insgesamt sowie der
Kategorien des Verstandes im einzelnen und der Formen der
Anschauung aufrecht erhalten, wie wir sahen.

Mit Bezug auf Kant, und somit auch in bezug auf die an
der Berliner Akademie verfolgte Philosophie, wie die Schrif-
ten von Fréderic Ancillon zeigen, formuliert er daher in seiner
Preisschrift (100 f.) die Notwendigkeit fiir die Ursprungsfrage
der Erkenntnis, eine Aufklarung fiir die Begriffe wie Einheit
oder Kausalitdt zu finden, bevor sie als Erkenntnismittel an-
gewandt werden. Vor allem die Sinnlichkeit kann nicht sta-
tisch gesehen werden, sondern sie ist in einer unmittelbaren
Apperzeption als Dynamik zu ergreifen, und dieser schon
erwdhnte Riickgriff auf Leibniz verbindet sich mit einer direk-
ten Kantkritik, dal namlich die "passive Sinnlichkeit, welche
allen Eindriicken gemeinsam ist", gerade nicht in die "For-
men" der Anschauung eingehe (112). Die transzendentale

122, er habe bei Villers "fast alles geschopft, was er vom System Kants"
wisse.

43

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reflexion, worin die Vernunft als solche zu ihrem eigenen
Verstehen werden soll, kann sich daher nicht in abstrakten
Strukturen erschopfen (welche an sich durchaus giiltig sind),
weil einsichtbar werden muf, warum das Faktum des Verste-
hens als solches fiir uns nur Erkenntnis des Phanomenalen
bleibt. Das antinomische Prinzip der unbedingten oder trans-
zendentalen Erkenntnis in noumenaler Hinsicht muB als "Ver-
niinftigsein" vor allen bestimmenden Fixierungen ergriffen
werden, damit der Mensch sich als reines Ich zu verstehen
vermag, was bei Kant allein die praktische Freiheitslehre ga-
rantieren soll.”

Die eingefiihrte "antireflexive Abstraktion" bei Maine de
Biran gleich zu Beginn der Preisschrift (59) verzichtet letzt-
lich nicht auf logische Bestimmungen, aber zunéchst lebt der
Mensch vor der Verdoppelung durch Verstand und Vernunft
in der Einheit des Lebens. Der deutsche Idealismus versuchte
allgemein, auch solches Leben logisch zu fassen, das heilit als
Entwicklung durch den Begriff zur Universalitét hin, wodurch
das Leben dann selbst als "gesetzt" erscheint. Maine de Biran
will hingegen in den unmittelbaren Ursprung der Vernunft
selbst eintreten, so wie sie sich im Ereignis des Lebens schon
origindr zeigt, ndmlich als jene Erfahrung, welche identisch
mit sich selbst existiert — das heilt dann, wenn sie noch nicht
zur Aussage oder Bestimmung geworden ist: "Der Mensch
beginnt zu empfinden, bevor er wahrnimmt und erkennt.” (60)
Diese Vorgingigkeit des Empfindens bleibt stindig bestehen,
aber es ist auch im Wahrnehmen und Erkennen gegeben. Was
also fiir Kant antinomisch das Faktum der Vernunft ist, nim-
lich jeweils eine bestimmte Setzung trotz ihrer Unbedingtheit
einzunehmen, geschieht fir Maine de Biran bereits mit dem
Empfinden: Das Ergreifen desselben als bestimmter Empfin-

™ Vgl. auch L. Salomon, Zu den Begriffen der Perzeption und Apperzeption
von Leibniz bis Kant (1902). Dem wire die Weiterfithrung durch M. Hei-
degger, Kant und das Problem der Metaphysik (1929 / 1951), 156 ff., hinzu-
zufiigen, der diese Freiheit auch als Selbstaffektion der Zeitlichkeit faft,
ohne allerdings die Unverzichtbarkeit der leiblichen Selbstapperzeption zu
sehen, wie sie gerade Maine de Biran schon in die Diskussion einbrachte.

44

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung, und damit als Form der Idee oder inchoativer Anschau-
ung, entspricht nicht mehr dem, was es in seinem urspriinglich
affektiven Selbstwissen als reinem Empfinden darstellt (176).
Was sich mithin fiir Kant nur in der "Kritik der Urteilskraft"
ereignet, daB namlich das ingenium — als dem Geist eingebo-
rene Disposition der Natur — der Kunst Regeln verleiht (§ 46),
das geschieht fiir Maine de Biran stindig in ein und derselben
Erfahrung: der Mensch wird sich seiner Natur im reinen Emp-
finden als Apperzeption solchen Fiihlens bewult.

Diese partikuldare Weise des Selbstverstindnisses des Men-
schen als eines lebendigen sowie reflexiven Wesens in ein und
demselben Akt ist also als Kernpunkt und Schwierigkeit des
Biranismus um 1807 zugleich der eindeutige Versuch, noch
iiber Kant hinauszugehen. In der "antireflexiven" Riickkehr
zum Empfinden erprobt der Mensch als Ich eine Erfahrung der
inneren Sinneswahrnehmung, welche ihm als sein Selbsterfah-
ren immer schon gegeben ist. Das Problematische dieser Situ-
ation besteht allerdings darin, daB dieses Empfinden, in dem
sich das Ich ergreift, noch eine "unvollstindige Empfindung"
darstellt, wodurch das affektive Leben zwar ganz gegeben ist,
aber dessen "vollstindige Empfindung" als anschauliche und
logische Erkenntnis insofern noch aussteht, als diese sich dem
origindgren Empfinden hinzufiigt. Und genau hier liegt
zugleich die Nihe wie die Distanz zum Kantianismus, denn
fiir Maine de Biran kann das Empfinden nur zum themati-
schen BewuBtsein finden, indem es sich in diesem Ubergang
selbst verliert, aber als solches fiir sich gilt. Kant will in der
Asthetik und Dialektik der Vernunft hingegen das Verstehen
der Welt — und damit der Vernunft als Regel — sofort mit der
"vollstindigen Empfindung" ansetzen. Andes gesagt, trennt
Maine de Biran in seiner transzendental apperzeptiven Unter-
suchung die Rezeptivitit (das Empfinden) nicht von der Spon-
taneitdt (der Anstrengung), was einschlieBt, daB dieses Sich-
selbst-ergreifen des Ich des Menschen in solch orginérer Ein-
heit nur als leibliches Wesen méglich ist. Kant hat diese Leib-
lichkeit durch die transzendentallogische Prioritit des "Ich
denke" von vornherein ausgeschaltet, aber er mufl dennoch die

45

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

materiale Erfiilllung der begrifflichen Anschauung in der im-
pressionalen Sinnlichkeit aufsuchen.”

Die unausweichliche Unterscheidung zwischen Empfinden
und Empfindung, zwischen origindrem Leben und begriffli-
cher Anschauung, vollzieht sich fir Maine de Biran im Au-
genblick von Anstrengung und Widerstand, wobei diese Un-
ter-scheidung nur virtuell im anfinglichen Erscheinen gegeben
ist und daher auch nur unangemessen durch begrifflich kata-
goriale Trennung (bzw. sogar irrefiihrend durch die "Setzung"
als Vor-stellung) angezeigt wird. Das heillt philosophiege-
schichtlich, die "innere Apperzeption" ist der effektive Ort
einer franzosischen Kantrezeption, welche dem Verstandes-
wesen als reiner Phdnomenbestimmung zustimmt, ohne
gleichzeitig vom eigentlichen Anspruch des Kantschen Trans-
zendentalismus zu lassen, die Unbedingtheit der Vernunft fiir
sich selbst sowie in sich selbst zu fassen, weil sie nicht nur
Phinomen sein kann — sondern ebenfalls eine noumenale Qua-
litat im Vollzug besitzt. Auch fiir Maine de Biran ist das Ich,
welches mit der Bestimmung des Phinomenalen erscheint, ein
phanomenales Ich in dem Sinne, daB sich in ihm das lokali-
siert empfundene Verhiltnis der Ursachen zum bewegten Or-
ganleib manifestiert. Denn in dieser leiblichen Erfahrung
zeichnet sich urtypisch die reine Anschauungsfihigkeit ab, so
wie die Erkenntnis sich in modaler Hinsicht hervorbringt, weil
Anstrengung und Widerstand (wie Raum und Zeit™®) der ob-
jektiven Erkenntnis einzelner Dingerscheinungen vorauslie-
gen. Was Kant in der transzendentalen Analytik und Logik als
Ausdruck des Prozesses der Vernunft von der sinnlichen Vor-
gabe der Empfindung aus als das begriffliche Geschehen der

5 Vgl. im einzelnen fr diese Diskussion R. Kiihn, Leiblichkeit als Leben-
digkeit, 127 ff. u. 161 ff. A. Schopenhauer, Uber den Willen in der Natur
(1836), 75 f., hat diesen Sachverhalt in bezug auf Maine de Biran gesehen,
auch wenn er kritisiert, dieser habe die Kausalitit von einer empirischen
Korpereinwirkung auf den Leib abstrahiert.

6 Vgl. P. Levert, "Ici" et "ailleurs". Quelques questions 4 propos de I'espace
sensible (1982); Kairos (1996): Le temps — Maine de Biran; X. Tilliette,
L'intuition intellectuelle de Kant & Hegel (1995), 196 f. u. 255 f.

46

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft selbst durchfiihrt, benétigt Maine de Biran als Uber-
gang in gewisser Weise nicht mehr, weil er Vernunft und
Empfinden in der inneren Apperzeption bereits prinzipiell als
noumenale Icherfahrung des phidnomenalen IchbewuBtseins
miteinander verbunden hat.

Diese phanomenologische Radikalitit der origindren Ein-
heit von Noumenalitit und Phinomenalitit hat zur Folge, dafl
bei ihm eine Entsprechung zur transzendentalen Analytik so-
zusagen wegfillt, weil sich die Lehre vom "reinen Verstand"
bei Kant fiir Maine de Biran im Riickverweis auf die apper-
zeptive Faktizitit dieser Vernunft erschopft. Oder anders aus-
gedriickt, spricht sich die transzendentale Einheit der Apper-
zeption bei Kant im Modus der begrifflichen Verstandesarbeit
aus, indem sie Anschauung wird, wiahrend Maine de Biran die
Phinomenalitidt des Ich in die durchgehend apperzeptiv ge-
pragten Funktionen der Vorstellung und Begriffe aufgehen
1aBt, weil die origindre Einheit der Ichapperzeption bereits im
Anstrengungsgefiihl selbst garantiert ist. Die wirkungs- und
ideengeschichtliche Antwort auf die Fragen der Berliner Aka-
demie ist 1807 in der Preisschrift "Von der unmittelbaren
Apperzeption" folglich ein praktisches Transzendentalititsver-
standnis, welches tatsdchlich alle Objektivierung als gleichzei-
tigen Subjektivitidtsursprung ausweist, so daB eine Verstan-
desanalytik im Sinne Maine de Birans stets nur "Objektkonsti-
tution" als "subjektive Ideologie" des Ego zu sein vermag.
Und genau darin ist Maine de Biran Vorldufer der Phinome-
nologie iiber Kant hinaus, weil die Kantsche Antinomik von
Rezeptivitdt und Spontaneitit der Intention nach in eine re-
duktive Analyse der reinen Passivitit iiberfiihrt wird, welche
das Ich vom origindren Leben mit all dessen Potentialititen

her versteht — und nicht mehr vom klassischen Modell der
Objektwahrheit aus.”

7 Vgl. R. Kiihn, Studien zum Lebens- und Phinomenbegriff (1994), 243-
261: "Ich kann" als phdanomenologische Letztbegriindung (hier bes. 253 ff.),
sowie zum Verstdndnis eines "empirischen Transzendentalismus” bei Maine
de Biran auch P. Montebello, La décomposition de la pensée (1994), der

47

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als einer der ersten Denker radikaler Subjektivitit in der
Neuzeit impliziert Maine de Biran folglich die Intentionalitat
des BewuBtseins im Sinne Husserls, insofern die willentliche
Anstrengung gleichzeitig Eréffnung von Welt und Andersheit
ist. Aber diese Intentionalitit als originires Wollen bleibt
untilgbar immanent leibliches Empfinden, wodurch sich eine
transzendente Objektivierung als Verallgemeinerung der Vor-
stellung nie verselbstindigen kann, das heift, es gibt keine
Noese und Noematik ohne stindig mitgegebene Hyletik. Die
antimetaphysische Grundentscheidung der Phinomenologie
Husserls, Existenz und Wesen nicht mehr durch abstrakt for-
male Vorentscheidungen zu trennen, sondern als individuiert
gegeben im immanenten BewuBtsein mit vollem "Rechtsan-
spruch" auf Erkenntnis allein in sich zu betrachten, ist im in-
neren Wahrnehmungssinn Maine de Birans unmittelbar viru-
lent. Denn die Urfaktizitit dieser Apperzeption bedeutet das
Wesen des apperzeptiven Ich, wie es in seiner passiven Exis-
tenz sensitiv oder affektiv der (sodann willentlichen) Rezepti-
vitdt des Widerstandigen ausgesetzt ist. Die phanomenologi-
sche Untrennbarkeit von Wesen und Existenz in diesem Ur-
modus als "Gefiihl" ist daher die praktische Noumenalitit
eines solchen Ego als Selbst des lebendigen Empfindens, wel-
ches in keiner seiner Leistungen mehr verlorengehen wird,
was bedeutet: als rezeptives ist es aktiv, als Empfinden ist es
intentionales "Ich kann".”® Dies in der ganzen Komplexitit
aller immanent-transzendenten BewuBtseinsmodi und —typik
aufzukldren, war gemial der "Arbeitsphinomenologie" Hus-
serls als UnabschlieBbarkeit einer solch genetischen wie stati-
schen Analyse vorbehalten.”” Die Prisenz von Descartes,

allerdings fiir eine bestehenbleibende Dualitdt von organischer oder affekti-
ver Sensitivitdt und Willen plédiert.

7 Vgl. auch B. Bégout, L'ambivalence du sentiment. Maine de Biran et la
double maniére de sentir I'existence (1999).

7 Vgl. fiir diesen Themenkomplex auch Th. Lipps, Einheiten und Relatio-
nen. Eine Skizze zur Psychologie der Apperzeption (1902); K. Lange, Uber
Apperzeption (1906); W. Janke, Apperzeption (transzendentale): Histori-
sches Worterbuch der Philosophie Bd. 1 (1971), Sp. 447-455 (weitere Lit.);

48

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibniz und Kant im apperzeptiven Denken Maine de Birans
ist daher zugleich, wo er sie weiterfiihrte, die Ankiindigung
einer spiteren Vollendung in der monadologisch wie teleolo-
gisch ausgerichteten Phinomenologie, fiir die sich Ursprung
und Ziel schon immer urfaktisch ereignet haben. Die Berliner
Akademie hat sich diesbeziiglich nicht geirrt, wenn sie ihre
Auszeichnung der Neuheit dieses Weges bei Maine de Biran
zuerkannte, wie F. Ancillon dies stellvertretend zum Ausdruck
brachte, der selbst 1800 einen Text iiber "L'analyse des prin-
cipes dans les sciences" in der Akademie verlesen hatte, den
Maine de Biran in seiner Preisschrift erwiahnt (21) und somit
sein Wissen um die dortigen Diskussionen bekundete. Des-
halb sind die folgenden Darstellungen dieser Preisschrift in
ihrem Entstehen im einzelnen gewidmet.

3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk

In der Einleitung wurde zu Beginn schon festgehalten, daf3 die
Preisschriften Maine de Birans, sofern sie noch im Original
vorliegen, einen redaktionell abgeschlossenen Charakter be-
sitzen, auch wenn sie nachtraglich von ihm iiberarbeitet wur-
den. In dieser Hinsicht bietet die Abhandlung "Von der unmit-
telbaren Apperzeption" seit der Ausgabe von José Echeverria
im Jahre 1963 einen besonders giinstigen Fall, weil sich her-
ausstellen 1dBt, daB hierin der Biranismus der mittleren Perio-
de von 1804-1813 seinen klarsten Ausdruck gefunden hat.
Dafiir spricht auBerdem, dal Maine de Biran drei Jahre vor
seinem Tod den Wunsch gedufert hat, diesen Text veroffent-
licht zu sehen. Das im Institut de France vorhandene Manu-
skript Nr. 2130 von 196 Folio-Seiten, welches ebenfalls die
Grundlage fir die franzosische kritische Edition von Ives
Radrizzani aus dem Jahre 1995 bildete, war wahrscheinlich
jenes Exemplar, das 1807 von Maine de Biran an die Berliner
Akademie gesandt wurde.

R. Kiihn, Husserls Begriff der Passivitit (1997), Kap. 8: Passiv-aktive Ap-
perzeption.

49

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Jahre 1806 war Maine de Biran Unterprifekt von Ber-
gerac und wohnte auf dem SchloB Grateloup in der Néhe die-
ser Stadt. Gegen Ende desselben Jahres liest er das Programm
der Berliner Akademie von 1805, welches einen Preis in "spe-
kulativer Philosophie" zur Frage der inneren Apperzeption in
threm Unterschied zur Anschauung sowie zur Empfindung
und zum Gefiihl ausschrieb.** Maine de Biran muB die Aka-
demieschriften dieser seit 1744 in vier Klassen aufgeteilten
Koniglichen Institution gekannt haben, denn in der Bibliothek
auf dem SchloB von Grateloup findet sich nicht nur eine
Sammlung von sechs Béinden dieser wissenschaftlichen Reihe
(Mémoires de I'Académie royale des Sciences et Belles-
Lettres, classe de philosophie spéculative),”' sondern er zitiert
auch ofters in seinen Tagebiichern und Schriften deren Auto-
ren wie Ancillon, Cochius, Maupertuis, Mérian, Selle und
Prévost.*” Bis zum Fall Napoléons sprach man bekanntlich an
dieser Akademie Franzosisch, und Maine de Biran interessier-
te sich verstandlicherweise fiir deren philosophische Aktivitd-
ten, weil dort eine von Leibniz geprigte Kantkritik mit Unter-
suchungen hinsichtlich einer "Urtatsache" im "inneren Wahr-
nehmungssinn" verbunden war.® Es erstaunt daher nicht,

% Vgl. Text am Anfang der nachfolgenden Ubersetzung.

' Vgl. G. Barbillon, Les lectures de Maine de Biran, 56.; J. Echeverria,
Introduction (1963), 240 f.

52 Die kleine NachlaBschrift "De I'existence. Textes inédits” (1966) bietet
beispielsweise viele Exzerpte aus Frédéric Ancillon, Mélanges de littérature
et de philosophie (1809), und aus den genannten Akademieschriften (vgl.
die Auflistung ebd. von H. Gouhier, Introduction, 9 f.). Maine de Biran war
mit F. Ancillon (1766-1837) im Zusammenhang mit der Preisschrift iiber die
Apperzeption in freundschaftlichen Kontakt getreten. Vgl. auch den Brief F.
Ancillons an Maine de Biran zur Preisverleihung 1807, zit. J. Echeverria,
Introduction, 14: "In Ihrer [Preisschrift] gibt es einen neuen und eigenstin-
digen Weg; sie erinnert an die guten Zeiten der franzgsischen Philosophie,
an die Zeit Descartes' und Malebranches." Maine de Biran zitiert ihn bereits
vorher in dieser Preisschrift selbst (15, 21). Zur weiteren Biographie Ancil-
lons vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 240 f.

% Vgl. M. Vallois, La Formation de I'influence Kantienne en France (1924);
E. Bréhier, Histoire de la philosophie, t. 1I/3, 567 f., iiber die Verbreitung

50

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn Maine de Biran nach Kenntnisnahme des oben genann-
ten Programms schreibt, dal ihn "die bloBe Ankiindigung der
Fragestellung aus Berlin an jene des Institut [de France] iiber
die Zergliederung des Denkens erinnerte [...]. Die Begriffe des
Akademieprogramms paBten in der Tat so gut mit der Art und
Weise iiberein, wie ich die Frage des Institut aufgefaft und
behandelt hatte, daB ich glaubte, nur die Form meiner letzten
Preisschrift — unter volligem Beibehalt derselben Ideengrund-
lage — zu verdndern, um in der Lage zu sein, den Ansichten
der auslandischen gelehrten Gesellschaft zu entsprechen. Ich
redigierte also mein Thema auf andere Weise und sandte es an
die Berliner Akademie, nachdem ich eine kleine Anzahl an
Tagen dazu verwandt hatte, um die unverdffentlichte Preis-
schrift iiber die Analyse des Denkvermdgens ein zweitesmal
zu redigieren."®*

Dieser 1811 verfaite Text blickt also auf jene Preisschrift
zuriick, welche 1805 als "Mémoire sur la décomposition de la
pensée" in Paris ausgezeichnet worden war und deren Vorbe-
reitung zur Ver6ffentlichung Maine de Biran abrupt aus bisher
unbekannten Griinden abgebrochen hatte.*’ Die Zeit von 1804
bis 1813 entspricht daher jener Werkperiode, in der sich der
"Biranismus" als definitive Ansicht von der eingangs darge-
stellten Ursprunghaftigkeit der Subjektivitit im Sinne einer
willentlichen Kraft als Egoimmanenz herausgebildet hatte,
auch wenn sie existentiell von der Doppelheit des menschli-
chen Daseins als Sinnlichkeit und personaler Vernunft im
Sinne individueller bzw. ethischer Schicksalsfrage geprigt
blieb. Die Periode zuvor um die Jahrhundertwende, wie sie
von der ersten Preisschrift "Influence de I'habitude sur la fa-
culté de penser" gekennzeichnet ist, stand noch weitgehend
unter dem Einflul Condillacs und Cabanis' sowie der Ideolo-

Kants in Frankreich; J. Kopper, La signification de Kant pour la philosophie
frangaise, 70 ff.

% In: Essais sur les fondements de la pyschologie (VIII), 6 f. (Introduction
générale).

52 Vegl. H. Gouhier, Oeuvres chosies de Maine de Biran, 314 Anm. (d); L.
Radrizzani, Introduction (1995), S. VIII f.

51

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, auch wenn Maine de Biran bereits hier die wichtige Un-
terscheidung von Sensitivitit und Selbstbewegtheit aufgegrif-
fen und weitergefiihrt hatte. Wie bereits aufgezeigt wurde,
wollte er dadurch der herrschenden Theorie von der bloBen
Empfindungsassoziation entgehen und sich so den Zugang fiir
eine genauere, durchaus phdnomenologisch zu nennende Be-
schreibung der origindren Selbstgegebenheit des Ich er6ffnen.

Man kann dafiir folgende iiberzeugende Griinde anfiihren,
wie es ein Vergleich zwischen dem Erstentwurf, der einge-
reichten Arbeit und der dann gedruckten Form von "Influence
de I'habitude sur la faculté de penser" zeigt.*® Freiheit wie
Gott scheinen schon damals einer inneren Uberzeugung bei
Maine de Biran zu entsprechen, auch wenn er ihren Beweis
nicht fiir moglich hilt, weil es sich dabei um Gegebenheiten
des "inneren Wahrnehmungssinnes" handelt. Denn letzterer ist
in diesen philosophischen Anfangsjahren fiir ihn ein noch sehr
undeutlicher Begriff fiir das BewuBtsein, wihrend sich die
organische Sensitivitidt durch nicht zuriickweisbare Tatsachen
zeigt. Nach dem empirischen Geist der Zeit muBte man auf die
Erforschung letzter Ursachen verzichten, wie es die philoso-
phische Tradition seit Bacon, Locke und Hume vorgab, und
allein die Wirkungen der Physiologie beobachten. Deren Er-
scheinungen besitzen eine solch phanomenale Positivitat, wie
sie sich den psychologischen Gegebenheiten nicht ebenso
leicht zusprechen laBt. Die herrschende Lehre am Institut de
France, das heifit Condillacs, Cabanis' und Destutt de Tracys
(die beiden letzteren waren zugleich seine Preisrichter),” be-
stand in der mehr oder weniger klaren physiologischen Unter-
scheidung von sensitiven und motorischen Kriften, die von
den Organen oder vom Gehirn ausgehen sollten. Deshalb be-
hielt auch Maine de Biran den Parallelismus dieser beiden
Tatsachenreihen von Passivitat und Aktivitit fiir seine erste
groBere Analyse zunachst bei.

50 Vgl. P. Tisserand, Introduction (II), 31 ff. u. 62 ff.
%7 vgl. Rapport de M. Destutt-Tracy: Influence de I'habitude (I1), 214-224.

32

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber die Abhingigkeit der psychologischen Wirkungen
von den physiologischen Voraussetzungen tritt in der zweiten
Fassung der Preisschrift iiber die Gewohnheit bereits schon
zuriick, indem lange Beobachtungen iiber die Nerven und das
Gehirn ausgeschieden wurden und psychologische Termini oft
jene der Physiologie ersetzen. Und es 148t sich sogar noch ein
weiterer Unterschied zwischen der eingereichten Preisschrift
(zweite Fassung des "Mémoire" von 1802) und ihrer gedruck-
ten Form von 1803 ausmachen. Maine de Biran schreibt nim-
lich ausdriicklich in bezug auf seine methodische und begriff-
liche Vorgehensweise bisher eine Anmerkung, die sich neben
anderen wie eine Eigenkorrektur seines Denkens liest: "Wenn
ich Ausdriicke der Physiologie benutzt habe, um ideologische
[das heiBt denkanalytische] Tatsachen zu erkldren, dann woll-
te ich keineswegs einen absoluten Parallelismus zwischen
zwei Phianomenordnungen behaupten, sondern nur auf Analo-
gien hinweisen, die mir einiges Licht auf die Prinzipien der
Wissenschaft zu werfen schienen und die im allgemeinen we-
nig von den Metaphysikern beachtet worden sind. Ich bitte
also, diese Parallele nicht zu wértlich zu nehmen."®

Es gibt in der Tat kein Denken ohne Bewegungen, aber
Maine de Biran scheint immer deutlicher zu bemerken, daB
das Denken selbst weder eine Bewegung noch eine Wiederho-
lung von Bewegungen (Bonnet) und das Gehirn nur ein In-
strument und keine Ursache davon (Cabanis) darstellt. Im
Grunde ging sein Denken also schon in dieser frithen Werkpe-
riode iiber die Theorien seiner Zeitgenossen hinaus, weshalb
das BewuBtsein fiir ihn zwar im Zusammenhang mit einer
aktiven oder willentlichen Spontaneitit bzw. Aufmerksamkeit
(Destutt de Tracy) gesehen werden mufl — das BewuBtsein als
innere Selbstbewegtheit bleibt letztlich jedoch innerhalb der
Freiheit oder des personalen Kerns der Existenz zu verstehen.
Und wenn sich der "innere Wahrnehmungssinn" mit dem
"muskuldren Sinn" identifiziert, dann gewinnt er schlieBlich
dadurch einen rein immanenten GewiBheitsgrad, der zumin-

88 7it. ebd. (ID), 33.

53

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dest dem "organischen Sinn" an Realitit gleichkommen soll.
Maine de Biran findet also in gewisser Weise zu seinem ur-
spriinglichen "Spiritualismus" zuriick, den die hier kurz be-
trachtete Preisschrift von 1802 durch die Uberlastung von
"physizistischer Physiologie" verdunkelt hatte, wie es gerade
auch Briefe aus dieser Zeit deutlich zeigen. Denn bei aller
positiven 6ffentlichen Aufnahme seines ersten Werkes dufiern
sie sich skeptisch hinsichtlich des wirklichen Erkenntnisfort-
schritts iiber eine "zu materialistische" Position und Aus-
drucksweise hinaus.”

Damit gewinnt aber auch der Begriff der Psychologie einen
anderen Sinn; wird er ndmlich aus einer einseitigen Abhén-
gigkeit von der Physiologie herausgenommen, dann erhilt die
eigentlich philosophische Intention als eigengesetzlich phi-
nomenologische Deskription ein anderes Profil: Die wahren
Motive der geistigen und willentlichen Leistungen kdnnen
sich nur im Denken selbst befinden, so dafl mit anderen Wor-
ten der "innere Wahrnehmungssinn" der "muskuldren An-
strengung" schlieBlich zur unmittelbaren oder immanenten
Selbstgegebenheit des transzendentalen Ich wird. Die "iiber-
organische Kraft", von der bei ihm nun vermehrt die Rede
sein wird, bleibt einerseits jedoch ein Einwirken des Bewufit-
seins auf das Gehirn und die Muskelorganisation sowie ande-
rerseits eine unzuriickfiihrbar positive Tatsache, die sich im
noumenalen Sinne beschreiben und analysieren 146t. Wie die
cogitatio bei Descartes ist die Ursprungstatsache das Bewuft-
sein selbst, aber in der reinen Anstrengung wird es in seiner
konkreten oder auch leiblichen Ursprunghaftigkeit tatséchlich
ergriffen: "Das auf die unbeweglich passiven Organe reduzier-
te Wesen, deren Bewegungen es nicht wahrndhme und orien-
tierte, wire auf die instinktiven Vermogen begrenzt; es hitte
keinerlei deutliche Personlichkeit in sich."”

% An Serres und Degérando (oder auch Baron de Gérando), zit. ebd. 58-60.

% Influence de I'habitude (II), 186; vgl. zu den unterschiedlichen Abfassun-
gen dieser "Gewohnheitsschrift" auch M. Picavet, La philosophie de Maine
de Biran de I'an X a I'an XI (1889), 527 ff., worin allerdings die Meinung

54

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diesen Schritt hin zur Originaritit des personalen oder
freien Willens im "inneren Wahrnehmungssinn" vollzieht
gerade die Preisschrift "La Décomposition de la pensée” von
1805, womit die oben genannte zweite Werkperiode eingelei-
tet wird, in deren Mitte 1807 genau die Berliner Preisschrift
steht, deren Stellung im Gesamtwerk hier deutlich gemacht
werden soll. Das heifit, der innere apperzeptive Sinn im nun-
mehr engeren Verstindnis Maine de Birans gibt — iiber die
Vielfalt der einzelnen Eindriicke hinaus— nicht nur eine
selbstbewegte Subjektivitit zu verstehen, sondern diese im-
manente, egologisch wie leiblich bestimmte Kraft findet auch
in der Trégheit des organischen Leibkorpers eine erste Wider-
standigkeit. Diese gibt dem apperzeptiven Willen nach, wobei
gleichzeitig die duBeren Korper iiber ihren Festigkeitscharak-
ter phanomenal als gegenstindliche Erscheinungen wahrge-
nommen werden, wie wir ausfithrten. Auf diesem Boden er-
gibt sich eine Reihe von inneren GewiBheiten und anschauli-
chen Evidenzen von jenem Ego des Wollens aus, welches in
dieser Schrift iiber die "Zergliederung des Denkens" beschrie-
ben wird, indem Maine de Biran die methodologische Grund-
schwierigkeit nicht leugnet: "Die passiven Modifikationen
gehen beim Menschen dem Licht des BewuBtseins voraus und
befinden sich stets weit von dessen Strahlen entfernt."”'

Aber wenn diese Feststellung zundchst noch rein vom ob-
jektiven Korper ausgeht, so wird das Ego schlieBlich doch mit
dem eigenen oder subjektiven Leib identifiziert, welcher die
entscheidende Entdeckung Maine de Birans vor der intentio-
nalen und radikalisierten Phinomenologie der Gegenwart ist:
"Wie konnte sich ein irgendwie bewegliches Organ stindig
ausrichten [wie die Hand beim Berithren und Tasten], ohne
selbst erkannt zu sein?" Die phanomenologische Frage der
Selbstgegebenheit eines solchen "Korperinstrumentes" ist
daher mit der Frage identisch, wie es sich selbst erkennt, bzw.

vertreten wird, Maine de Biran kehre inhaltlich zu Cabanis und Bonnet
zuriick.
*! Mémoire sur la décomposition (I1), 38.

55

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein eigenes Wissen von sich hat?*® Fiir eine Psychologie der

Gewohnheit, wie Maine de Biran sie vorher entworfen hatte,
ist das Ich ohne ein solch innerpraktisches Selbstwissen nur in
den sich wandelnden Zustinden seiner deutlicheren oder zu-
riickgedrangten Prasenz greifbar, wihrend er in radikaler Re-
duktion jetzt ein reines Ego sucht. Dieses durchbricht trans-
zendental die empirische Dialektik von Passivitat und Aktivi-
tat, um sich dem anzugleichen, was Maine de Biran gerade das
Existenzgefiihl nennt: eine affektive Atmosphire, in der die
urtiimliche Unterscheidung von Empfindung und Wahrnehmen
aufbricht, ohne das reine Empfinden zu verlieren.

Diese Unterscheidung ist ontologischer Natur, denn das
Empfinden ist rein immanent, das heifit ohne die Vorstellung
oder Re-flexion der Wahmehmung in sich zu kennen. Der
Begriff der inneren Erfahrung, welcher jetzt bei Maine de
Biran eindeutiger gefaBt wird, ist kein bloB anthropologischer
oder empirischer Begriff mehr, sondern — wie das Beispiel der
"Korperinstrumente" zeigt — die innere oder transzendentale
Erméglichung jeder auBlenbezogenen Re-flexion schlechthin.
Das Ego als "affektive Atmosphare" oder "Existenzgefiihl" ist
also keineswegs mit der noematischen oder transzendenten
Empfindung zu verwechseln. Es ist reines Gefiihl (sentiment)
und nicht Empfindung (sensation), mit anderen Worten ein in
jeder Hinsicht unvergleichbar affektives Fiihlen (sentir), wes-
halb Maine de Biran eben fiir die egologische Struktur der
Anstrengung konsequent von einem Gefiihl der Anstrengung
spricht. Damit ist im "Mémoire sur la Décomposition de la
pensée" der Durchbruch gegeniiber dem rein physiologisch
Organischen prinzipiell gelungen, denn das Egosein hat nun-
mehr eine eigene phanomenologische Erscheinensmaterialitét
oder immanente Substanzialitidt. Diese ist mit keiner anderen
Erscheinung eines transzendenten Seins zu verwechseln und
wird von der folgenden Preisschrift 1807 als "innere Apper-
zeption" im Unterschied zur Anschauung und Empfindung
ausdifferenziert. Eine Selbstergreifung des Ich ohne innere

92 Ebd. (I11), 6.

56

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Distanz ist fiir das Eigenwesen der Subjektivitdt in der Tat
notwendig, denn sonst ergriffen wir uns nur in der Verdoppe-
lung eines Bildes nach einer inneren Selbstspaltung. Aus die-
sem Grund ist der Begriff der Reflexivitdt bei Maine de Biran
gerade nicht mit den Schemata oder Variationen des intentio-
nalen oder transzendierenden BewulBtseins, sei es Kants oder
spater Husserls, zu verwechseln: die réflexion concentrée ist
nicht die réflexion spéculaire, denn in der ersteren beriihre ich
mich innerlich unmittelbar selbst, wie die Kernanalyse lautet.
Die optischen Metaphern, welche traditionellerweise bis in
das Bewulfitseinsmodell hineinwirken, sind daher ebenso zu
durchbrechen wie die zeichenhaft oder sprachlich bedingten
Wiederholungen der Ipseitdt im Sich-selbst-Erkennen.

Das Zeugnis oder auch die Offenbarung des inneren Wahr-
nehmungssinnes als unmittelbare Apperzeption ist daher kein
Sich-Wahrnehmen nach dem Modell eines distanzierenden
Sehens im Spiegel, sondern das Selbst ergreift sich von vorn-
herein als das konkrete Sich-selbst. Genau gesprochen, habe
ich keine Idee von mir (ndmlich ein Bild oder eine Vorstel-
lung), sondern die Apperzeption, welche es im folgenden
durch die Ubersetzung genauer zu verstehen gilt, ist eine un-
mittelbar innere Ubereinstimmung mit mir selbst, welche in
keinem AuBen, das heiBt in der Welt oder in einem Horizont,
gelesen zu werden vermag. Aus diesem Grund werden die
"inneren Wollungen" (vouloirs intimes), wie Maine de Biran
sie nennt, nur durch die Identifikation mit der "aktiven Kraft"
solcher Akte selber verstindlich, das heiBt letztlich in der
Identifikation mit dem Ich selbst, welches sich in diesen Lei-
stungen fiihlt oder apperzipiert, ohne als Phdnomen eine Vor-
stellung von sich zu besitzen.”> DaB sich daraus sowoh! eine
Kritik an Descartes' (vermeintlich re-flexivem) Cogito sowie
am unpersonlichen oder universalen Ich im Kantianismus
ergab, liegt auf der Hand. Denn nach Maine de Biran fiihrt

* Vgl. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du corps (1965), 107 fF;
G. Romeyer-Dherbey, Maine de Biran (1984), 1706 f.; R. Kiihn, Leiblich-
keit als Lebendigkeit (1992), 246 fTf.

57

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Descartes zwischen dem cogito und dem sum eine metaphysi-
sche Distanz oder Spekulation ein, so wie sich auch ein uni-
versales BewuBtsein niemals mir als konkretem Ich-selbst
substituieren kann.

Damit stehen wir bereits mitten in der ideengeschichtlichen
Problematik der "Apperzeptionsschrift”, deren Zentrum noch
deutlicher als in der "Zergliederungsschrift des Denkens",
welche Maine de Biran fiir die Berliner Akademie umarbei-
tete, dieses Ich ist: "Ich bin der Meinung [...], daB dieselben
Umstande oder Bedingungen, welche geeignet sind, das An-
strengungsgefiihl zu entwickeln oder die als solche gefiihlte
oder apperzipierte willentliche Bewegung zu bilden, in diesem
selben Verhiltnis das Phanomen des Bewufitseins oder des
individuellen Ich entwickeln bzw. erhellen, sowie umgekehrt:
daB namlich in jeder Leidenschaft, in der die freie Anstren-
gung verdunkelt wird und verschwindet, das Ich reell in sei-
nen dunklen Affektionen eingehiillt bleibt, was fiir es selbst
bedeutet, als existierte es nicht."”* Dieser zentralen Aussage
entspricht, daB Maine de Biran fiir seine Berliner Arbeit nur
das zuriickbehalten hat, was psychologisch im metaphysischen
Sinne der damaligen Zeit oder fiir uns phinomenologisch ist,
wihrend alles andere — das Physiologische — nur zusammen-
gefaft dargestellt wird. Die Begrifflichkeit wird so klarer, und
wenn die Grundideen aus dem "Mémoire sur la décompositi-
on" auch beibehalten werden, so ist das Ganze der Berliner
Preisschrift dennoch deutlicher und strukturierter als die
Preisschrift von 1805.

Nicht nur die ersten Herausgeber wie V. Cousin, E. Naville
und P. Tisserand stimmen hieriiber in ihrer Einschitzung
iiberein,” sondern Maine de Birans eigenes Interesse fiir die
Apperzeptionsschrift noch nach der Anerkennung durch die

* Von der unmittelbaren Apperzeption, 94.

% Vgl. V. Cousin, Oeuvres philosophiques de Maine de Biran, t. IV (1841),
8; E. Naville, Oeuvres inédites de Maine de Biran, t. IIl (1859), 562 f.; P.
Tisserand, Essai de restitution (1908), 18 f.; Introduction: Essai sur les
fondements de la psychologie (VIII), 23; Introduction: Nouveaux essais
d'anthropologie (XIV), 23 f.

58

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berliner Akademie unterstreicht dies durch mehrere Relektii-
ren wahrscheinlich 1815 mit der Anhdufung von Anmerkun-
gen und Notizen am Rand sowie zwischen den Zeilen, worauf
wir in unserem nichsten Kapitel genauer eingehen werden. Er
gab niemals das Vorhaben auf, diesen Text zu verdffentlichen,
wie es besonders ein Verlagsvertrag vom 6. August 1821, also
drei Jahre vor seinem Tod, belegt. Darin verpflichtet sich
Maine de Biran, einen ersten Band von ca. dreihundert Seiten
mit dem Titel "Nouvelles considérations sur les rapports du
physique et du moral" zu liefern, der 1820 entstanden war.
Und er fiigt den fiir unseren Zusammenhang hier wichtigen
Vermerk hinzu: "Diesem Band soll ein weiterer folgen, wel-
cher eine philosophische Preisschrift enthilt, die von der Ber-
liner Akademie ausgezeichnet wurde."”®

Bevor wir jedoch auf die niaheren Editionshintergriinde zu
sprechen kommen, wollen wir hier noch auf die dritte oder
letzte Werkperiode Maine de Birans verweisen, die ab 1813
eine Verdnderung in seinen philosophischen Auffassungen
bietet und sich ab 1815 verstiarkt der Gottesfrage zuwendet,
das heift in jenem Jahr, wo er auch seine Berliner Preisschrift
iiberarbeitet. Ohne nunmehr die Doppelheit des sensitiven und
willentlichen Lebens zu leugnen, sondern um sie zu transzen-
dieren bzw. noumenal oder innerlich aufzuheben, spricht
Maine de Biran jetzt von einem "Leben des Geistes", welches
seine bisherige freimaurerische Haltung iiberbietet,” die phi-
losophisch der Idee von der Vernunft als Vermogen des Abso-
luten entsprach. Aber der universale Charakter der notwendi-
gen Begriffe ist letztlich abhingig von einer ebenso absoluten
wie inneren Mitteilung, worin das Ich Gott gegeniiber passiv
ist, so daB der Mensch — wie bei Pascal — in einer Mittelstel-
lung zwischen der Natur und Gott erscheint. Wird das bisher
aktive Ich der apperzeptiven Anstrengung jetzt seinerseits als
passiv gesehen, so hort es auf, ein "Ich" im bisherigen Sinne

% Zit. P. Tisserand, Projet d'édition des Oeuvres de Maine de Biran (1917),
582

7 Vgl. P. Négrier, L'Initiation magonnique (1991), Kap. 5: Le regard ma-
¢onnique de Maine de Biran.

59

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu sein: entweder iiberldBt es sich den organisch instinktiven
Bewegungen der sensitiven Korpernatur oder es erhebt sich
unter der Wirkung der Gnade zu Gott. Im ersten Fall wird es
vom Korper sozusagen verschlungen, im anderen Fall verliert
es sich in Gott, so daB die "psychologischen Beschreibungen"
dieses Ich eine neue Qualitit gewinnen, indem sie die Prasenz
Gottes in bestimmter Weise niher bestimmen kénnen.”®

Sucht man nach Griinden fiir eine solche Neuorientierung
des Denkens bei Maine de Biran, so kann man auf die Ergeb-
nisse seiner Kritik am Sensualismus und Rationalismus um
1812-13 zuriickverweisen, die mit einer sich differenzierenden
Strukturierung seiner eigenen psychologischen Sichtweise
einherging. Individueller Ichbegriff als Personlichkeit und
Freiheit des Menschen (die nie ganz von der Gottesfrage ab-
gekoppelt waren) sind durch die Willensempfindung im "An-
strengungsgefiihl" wesenhaft miteinander verbunden, wobei
die "Urtatsache" des BewuBtseins als "innerstes Empfinden”
im Sinne des sens intime eine prirationale Erfahrung des Ich
als affektiver oder fiihlender Apperzeption darstellt. Erst hier-
auf koénnen Reflexion und Handeln aufbauen, wie grundle-
gend aufgewiesen wurde. Maine de Biran findet dies bei Fich-
te und Schelling ebenfalls formuliert, und ohne Zweifel kon-
nen gerade diese beiden Vertreter des deutschen Idealismus
nicht von ihrer religiosen Intention getrennt werden, um Ich-
bewuBtsein und Offenbarung zusammenzudenken.” Insofern
war auch bei Maine de Biran eine Weiterentwicklung zu einer
"christlichen Metaphysik" in diesem Stadium angelegt, wie
die meisten Interpreten sagen. Denn die beschreibenden Be-
wuBtseins- oder Erfahrungssysteme tragen bei ihm nunmehr
einen deutlich aufsteigenden Akzent, der die friithere Doppel-
heit von sensitivem und willentlichem Leben aufgreift und
weiterfiihrt: nach dem Mensch und Tier gemeinsamen "Sy-
stem des Affektiven" folgt das spontan sensitive System. Die-

% Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 195-402, hier bes. zum "Leben
des Geistes" der 3. Teil (369-402). Vgl. P. Tisserand, Introduction a la note
sur l'idée d'existence (XIV), 34 f.

2 Vgl. X. Tilliette, L'intuition intellectuelle de Kant & Hegel, 195 f. u. 260 f.

60

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses bleibt dem Affektiven noch unterworfen, obwohl es schon
in das wache BewuBtsein hineinragt, und wird vom Begehren
(désir) geleitet. Wenn dieses sich als "bewufites Verlangen"
(appetit conscient) in irrationalen oder imagindren Glaubens-
sdtzen als "Aberglaube" kristallisieren kann, dann liegt darin
ein kritisches Moment fiir einen gelduterten Glauben, wie ihn
Maine de Biran konsequent in seiner Spitzeit erfiahrt und kon-
zipiert.'”

Die Grunddisposition aus der dritten Stufe des "Wahrneh-
mungssystems” ist ndmlich jene schon bekannte Aufmerk-
samkeit, die als freie psychische Aktivitit gerade auch im
Leben des Geistes oder der Moral eine zentrale Rolle spielt.
Sie erlaubt die Konzentration nach innen, wihrend sie um
1812-13 — und auch schon zuvor — besonders fiir die Fahigkeit
zu objektiver Phinomenalisierung der AufBlenwelt und zur
Bildung allgemeiner Begrifflichkeit gehalten wird, aber neben
der Moralitdt auch die Schonheit begriindet. Diese Fahigkeiten
finden ihre Vollendung in der vierten Stufe der "Reflexion"
(systéme réflectif), welche in Philosophie und Kultur allge-
mein einmiindet.'”’ Nichts spricht daher dagegen, daB ein
solch psychologischer Stufenbau, nachdem er die philosophi-
sche Anthropologie vom Sensualismus und Empirismus gelost
hatte, diese Anthropologie nun ihrerseits in eine "Offenba-
rung" (révélation, manifestation) aufgehoben sein laBt, in der
sich die Erforschung des BewuBtseins diesseits wie jenseits
der Schwelle seiner Wachheit in der Bestimmung der inner-
lichtsten Natur des Begehrens und der Aufmerksamkeit voll-
endet. Denn es ist geradezu ein Charakteristikum der Spitzeit

'% Die Anfinge dieser Kritik mit padagogischen Implikationen liegen aber
bereits in seiner ersten verdffentlichten Preisschrift "Influence de I'habitude”
(II), 98 ff., wo die Einbildung durch die Gewohnheit in den "Gefiihlen" und
"Leidenschaften" im politischen wie religiésen Bereich "Idole" hervorbringt,
aber sich auch als "mechanisches Ged4chtnis" im Bereich der Sprache und
Wissenschaften negativ auswirkt, ebd. 164 ff. Vgl. Von der unmittelbaren
Apperzeption, 192 ff.

1 ygl. Essai sur les fondements de la psychologie et sur ses rapports avec
I'étude de la nature (VIII-IX); H. Gouhier, Introduction générale (XIV), 6 f.

61

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maine de Birans, dal Psychologie und Anthropologie durch
das "Theologische" bzw. die "christliche Offenbarung" nicht
zerstort, sondern in ihrer "Wissenschaftlichkeit" durch eine
genauere Ortsbestimmung begriindet werden, wie es eine pro-
grammatische Tagebuchaufzeichnung vom Oktober 1823 fest-
hilt: "[Daraus] ergibe sich die lehrreichste und vollstindigste
Anthropologieabhandlung, die bisher unternommen wurde.
Jeder dieser Teile der menschlichen Wissenschaft wurde ge-
trennt behandelt, und zwar durch einen sehr nachteiligen Irr-
tum, so als ob er der einzige wire und den ganzen Menschen
darstellte; aber es handelt sich nicht mehr darum, jedes dieser
Leben zu isolieren, sondern ihre analogen und gegensitzlichen
Beziehungen zu erforschen."'?

Man erkennt dies gut in seiner kurzen Stellungnahme iiber
die "zwei Offenbarungen", wo Maine de Biran auf die griechi-
sche Philosophie zuriickgreift und besonders die Dialoge Pla-
tons, die christliche Offenbarung und die natiirliche Erkennt-
nis des Absoluten an ein inneres Gefiihl bindet, welches sich
die Seele nichts selbst zu geben vermag: "Der Mensch weill
durch sein BewuBtsein und Gewissen, daB er sich nicht selber,
bzw. seine Seele sich nicht selbst jenes unaussprechliche Ge-
filhl des Guten, der Tugend, des Unendlichen, der Gottheit
eingibt: die Ursache, die Quelle dieser hohen Eingebungen
kann nicht subjektiv sein, sie hdangt von einer Natur ab, welche
erhabener als alle Empfindungen und die héchsten Ideen des
Geistes ist." Das Verhiltnis von Seele/Korper wiederholt sich
daher auf der Ebene von Gott/Ich analog zum Verhiltnis von
Philosophie/Gnade, aber entscheidend bleibt dabei, dal} die
"innere Offenbarung" an ein Gefiihl gebunden wird, wo die
Apperzeption der unendlichen Wahrheiten mit dem "Sichver-
senken" (absorption) des Ichgefiihls oder der menschlichen
Personlichkeit verkniipft ist. Ich oder Person miissen jedoch in
ihrer Passivitdt dieses Aufgehen in eine groflere Wirklichkeit
affektiv erfahren kénnen, auch wenn sie sich diesen Vorgang

192 Journal intime (ed. La Valette-Monbrun), t. 11, 318 f. (dt. Ubers. modifi-
ziert: Tagebuch [1977], 187 f.).

62

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst nicht zu geben vermdgen. Dieser Gefahr einer Trennung
von Ich/Seele, die Maine de Biran in seiner Apperzeptionsana-
lyse Descartes in der Kritik an einem metaphysischen See-
le/Substanz-Begriff vorgeworfen hatte, wird also dadurch
begegnet, daB sich das Ich nicht einfach in einem affektiv
Seelischen auflést, sondern eine noumenale Wirkweise in sich
erprobt. Mit Blick auf das Verhiltnis wissenschaftlichen For-
schens zum Glauben heifit dies: "Die psychologische Tatsa-
che, auf welche sich der mystische Gesichtspunkt stiitzen
kann, scheint vollkommen mit der Offenbarung und den eige-
nen Worten des Erlésers iibereinzustimmen, wo man fast im-
mer im bildlichen Sinne einige innere Wahrheiten findet."'"
Und in seinen Kommentaren zum Johannesevangelium, die
sich zwischen 1820 und 1823 erstrecken, fiihrt Maine de Biran
die Beschreibung des "geistigen Menschen" weiter aus, worin
sich die Intention seiner Apperzeptionsanalyse als Auffassung
von den "drei Leben" vollendet: "Dies ist gleichfalls das Ziel
der psychologischen Analyse, welche allein mit den Vernunft-
kriften, gestiizt auf die innere Beobachtung, unternommen
wird.""™ Das Noumenale, welches hier dem kantschen Termi-
nus nach die platonische Ideenwelt integriert, wird so zwar
dem Phanomenalen entgegengesetzt, aber anders als bei Kant
bleibt es nicht gidnzlich fiir die Menschen unerreichbar.

Driickt sich die "immanente Psychologie" der Ichapper-
zeption, welche wir gleichzeitig als eine radikale Phanomeno-
logie verstehen, nunmehr durch die "mystische" Sichtweise
des Johannesevangeliums vornehmlich aus, dann stellt dies
gerade die Frage nach einer Gesamtphdanomenalisierung des
Erscheinens einschlieBlich des "géttlichen Lebens" als absolut
innerer Selbstoffenbarung dieses Erscheinens selbst. Es wiirde
sich dann nicht um "Mystizismus" oder um eine bloB "religio-
se Philosophie" handeln, sondern um jene Beschreibung des
menschlichen Lebens, welches die hichste Manifestation die-

'% Note sur les deux révélations (XIII), 108-122, hier 114 u. 117 Anm. 1.

'% Note sur I'Evangile de Saint Jean (XIV), 412-435, hier 427; vgl. H. Gou-
hier, Introduction générale (ebd.), 11 ff. Andere wichtige Lektiiren in dieser
Zeit sind Proklos, Pascal, Fénelon, Bossuet sowie Van Helmont.

63

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Lebens selbst beinhaltet, das heiBt dessen Phinomenalisie-
rung als Offenbarung, worauf auch der Logosbegriff bei Mai-
ne de Biran in den zuletzt genannten Texten verweist. In die-
sem Sinne handelt es sich daher nicht um eine wirkliche Ver-
lagerung der anfinglichen Biranschen Forschungsabsicht;
vielmehr wire von einer letzten "Bereicherung" zu sprechen,
wie P. Tisserand vorschligt.'” LaBt sich auf der Ebene der
noumenalen Welt die Bedeutung der Substanz, des Raumes,
der Kausalitdt usw. nur durch eine reelle Kraft beschreiben,
welche allein verhindert, daB etwa die Substanz nur eine sinn-
liche Kollektion von Eigenschaften sei, dann muBl auch das
rein phanomenologische Wesen dieser Kraft nochmals fiir
sich analysiert werden. Und ist diese Kraft nicht nur das ap-
perzeptiv innere Ich ausgehend von der Organizitit des sub-
jektiven Leibes, woran die Formen unserer Welt- und Dingan-
schauung gebunden sind, dann muB diese Kraft oder Machtig-
keit sich ebenfalls zunidchst in sich selbst offenbaren, das
heiBt, sich in ihrer Selbstmanifestation selbst als Kraft affizie-
ren. Die Offenbarung des absoluten oder géttlichen Lebens,
welche originar weder vom Ich in seiner Passivitiat noch Akti-
vitdt ausgehen kann, ist daher letztlich — radikal phanomeno-
logisch gesehen — die rein immanente Selbstaffektion dieser
Kraft in ihrer Absolutheit als Selbsterscheinen.

Wenn Maine de Biran daher einen wesentlichen Teil seiner
Berliner Apperzeptionsschrift von 1807 darauf verwendet,
seine Analyse vom Ursprung der Ideen, welche er fiir seine
malgebliche Entdeckung hilt, mit den groBen Metaphysiksys-
temen vor ihm zu vergleichen (Teil I, § 1-3), so bedeutet dies
unter anderem, dafl die "Urtatsache" weder materialistisch
(sensualistisch) noch idealistisch aufgedeckt zu werden ver-
mag. Denn die Idee der Kraft ist nicht mit der Idee der Sub-
stanz (Leibniz) oder mit ihrer kategorialen Formalisierung als
Objektivierung durch den zeitlich "inneren Sinn" des "Ich

'% Vgl. Introduction a la note sur I'idée d'existence (XIV), 41 ff; dhnlich
B. Baertschi, Introduction: P. Maine de Biran, Derniére philosophie, exis-
tence et anthropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), S. VII f.

64

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denke" identisch (Kant), wie wir schon zeigten. Sie ist viel-
mehr eine Manifestation — oder eben eine Offenbarung sui
generis — im phanomenologischen Sinne als solchem: "Man
findet letztlich dieses Zeichen der inneren Manifestation eines
bewulliten Wesens, welches frei in den von ihm bestimmten
Akten ist, weil man es sonst entweder durch irgendein Ele-
ment derselben Affektionsklasse spezifiziert, wie etwa des
Verlangens, oder auch auf eine Gesamtordnung zusammen-
gesetzter und vermischter Modi ausdehnt, wo es duBerst
schwierig ist, genau den Teil an Handlung und Leidenschaft
zu bestimmen."'® Somit wire hier nicht nur eine "Vorweg-
nahme der Husserlschen Phianomenologie" gegeben, wie G.
Romeyer-Dherbey neben anderen betont,'”’ sondern durch das
"dritte Leben" fande auch eine letzte Radikalisierung der rein
phanomenologischen Motivation Husserls statt, das Leben als
solches in seiner ebenso absoluten wie konkreten oder indivi-
duierenden Manifestation zu fassen.

Ob Maine de Biran fiir seine sicherlich echte spirituelle Er-
fahrung eine insgesamt angemessene philosophische Konzep-
tualisierung gefunden hat, ist zweitrangig gegeniiber der Tat-
sache, daB er das Problem der reinen Rezeptivitit als solcher
iiberhaupt gestellt hat. Dieses bekundet sich in gleicher Radi-
kalitat auf der Ebene der organischen wie der geistigen "Pas-
sivitdt" — namlich als die genannte innere Selbstgebung der
Kraft des absolut phinomenologischen Lebens an sich selbst
als das lebendige Wesen jeder Apperzeption in ihrer unauf-
hebbaren Ipseisierung, um hier einen wesentlichen Aspekt der
Biranrezeption zusammenzufassen.

4. Editions- und Ubersetzungsfragen — Glossar

Es wire zunichst eine weitere eigene Arbeit, eine genaue
synoptische Aufstellung zwischen der Apperzeptionsschrift
von 1807 und der Décompositionsschrift von 1805 durchzu-

1% Von der unmittelbaren Apperzeption, 91.
17 Maine de Biran (1984), 1710 f.

65

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

filhren, deren thematischen Zusammenhang wir kurz vorge-
stellt haben. Hier sollen jedoch nur einige Hinweise erfolgen,
welche die enge redaktionelle Verwandtschaft, aber auch die
entscheidende inhaltliche Neuorientierung unterstreichen. So
lassen sich nicht nur einzelne Sitze oder Teile von der
Décompositionsschrift als Wiederholung bzw. Ubernahme in
die Berliner Preisschrift ausmachen, sondern ganze Teile ent-
sprechen sich oder werden hingegen aufgegeben.'” Die Ein-
leitung der Berliner Preisschrift folgt dem ersten Teil der vor-
hergehenden Preisschrift, auBer fur die "physiologische Ana-
lyse der Vermogen" (1805, § 3-4). Im Gegenzug hierzu ist die
Kritik der fritheren Philosophen im Berliner Text von 1807
weit ausfiihrlicher. So entspricht zwar der § 3 seiner Einlei-
tung dem § S5 des ersten Teils der Zergliederungsschrift, aber
die Ausfiihrung der Kritik an den "abstrakten Systemen der
Metaphysik" (Descartes, Leibniz, Kant) umfat nunmehr vier-
undzwanzig Seiten anstelle von bloB neun Seiten zwei Jahre
friiher.

Dieser Intensivierung der rein philosophischen Auseinan-
dersetzung entspricht, wie wir schon im vorherigen Abschnitt
bemerken konnten, das Tilgen physiologischer Beobachtun-
gen auf der anderen Seite. Ein besonders deutlicher Beweis
hierfiir ist das Kap. II des 2. Teils iiber die willentliche Be-
wegtheit und die Kraft der Anstrengung im Vergleich zu Kap.
II, § 3 von 1805 (ed. Tisserand Bd. III, 197 ff.). Andererseits
findet man gleiche Teile wieder, aber als straffende Zusam-
menfassung, wie die Analyse oder die Einteilung der duBeren
Sinne in bezug auf den Anstrengungssinn zeigt (vgl. 1805, Bd.
IV, 2. Abt. mit 1807, Kap. III). Und was die Einteilung des
intellektuellen Lebens in drei groBe Systeme im Kap. IV der
Berliner Preisschrift betrifft (§ 1: Intellektuell apperzeptives
System; § 2: Intellektuell intuitives System u. § 3: Intellektuell
sinnliches System), so findet man in der Décompositions-

'% Vgl. J. Echeverria, Introduction (1963), 17, sowie die jeweiligen Hinwei-
se auf die Décompositionsschrift mit Seitenangaben in seinem Kommentar-
teil S. 238 ff., welche I. Radrizzani in seiner Ausgabe (1995) nur gelegent-
lich zur SchlieBung von offensichtlichen Liicken anbietet.

66

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schrift nur deren grobe Grundskizzierung. Es bestitigt sich
also der schon zuvor festgehaltene Eindruck, daB die Berlin-
schrift hinsichtlich der Synthese und Systematik einen deutli-
chen Fortschritt im Werk Maine de Birans insgesamt darstellt.
Und es 1dBt sich hinzufiigen, daB die Einteilung des Denkens
in drei "Systeme" den "Essai sur les fondements de la psycho-
logie" von 1812 ankiindigt, worin sich das Ende der mittleren
Werkperiode ausdriickt.

Versetzen wir uns jedoch hier noch einmal an den Anfang
der Redaktionssituation der Apperzeptionsschrift zuriick.
Nach Lektiire des Berliner Programms von Ende 1805 arbeitet
Maine de Biran, ohne Zeit im Jahr 1806 zu finden, im Mirz
1807 ungefihr vier Wochen an dieser neuen Preisschrift, weil
der Einsendetermin der 1. Mai desselben Jahres war. Am 4.
April schickt er sein Manuskript an den eng befreundeten
Philosophen Joseph-Marie Degérando (1772-1842), der zu-
gleich Generalsekretir im Pariser Innenministerium war,'”
und bittet ihn, "die schnellste und sicherste Gelegenheit zu
suchen, um die ziemlich umfangreiche Preisschrift iiber die
letzte Frage der Philosophie, wie sie von der Berliner Akade-
mie vorgegeben wurde, an ihren Bestimmungsort gelangen zu
lassen". Und er bat aulerdem zugleich um Degérandos Unter-
stiitzung "durch eine Mitteilung, sie selbst dann zum Wettbe-
werltrozuzulassen, falls sie um vieles spiater ankommen soll-
e

Es bleibt daran zu erinnern, da aufgrund des Krieges zwi-
schen Frankreich und Preuen, besonders nach dessen Nieder-
lage von Jena und Auerstedt am 14. Okt. 1806, UngewiBheiten
iiber die Situation der Akademie und den Ausgang des Wett-
bewerbs verstindlich waren, wie sie sich in den Briefen Mai-
ne de Birans widerspiegeln. Am 21. November 1807 teilte
jedoch die "Gazette Nationale ou le Moniteur Universel" mit,

' Vgl. Tagebuch (1977), 51, 99 u. 185; fiir die Datierungsfragen I. Radriz-
zani, Introduction (1995), S. VI f.

"0 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963), 12; vgl. ebd. Notes, 246 f., zur
Wirkung der Philosophiegeschichtsschreibung Degérandos auf Maine de
Biran.

67

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB die Akademie in ihrer Sitzung vom 6. August desselben
Jahres den Preis des Wettbewerbs dem Liibecker Professor
David-Theodor Suabedissen zuerkannt habe. Allerdings sei
einer anderen eingereichten Preisschrift ohne Aufschrift aus
den siidlichen Provinzen Frankreichs eine Auszeichnung zu-
teil geworden: "Die Akademie hélt den Autor an, seinen Na-
men kundzutun und seine Preisschrift zu veréffentlichen, oder
die Akademie bietet sich selbst an, dieselbe zu verdffentli-
chen, falls der Autor dies vorziehe."""' In einem Brief an De-
gérando vom 13. Dezember 1807 geht Maine de Biran auf
diese Mitteilung im "Moniteur Universel" ein und hat gute
Griinde anzunchmen, daB er selbst der unbekannte Autor sei,
weil sowohl der Hinweis auf Siidfrankreich wie auf die feh-
lende Aufschrift seine Situation betrdfen. Er erklart das Feh-
len seines Namens und des Epigraphs damit, er habe beides in
einen gesonderten Umschlag gegeben, da der Abschreiber es
versaumt hatte, beides an den Anfang des Manuskripts zu
setzen, und er dies zu spit bemerkt habe. Dieser Umschlag sei
dann sicher verlorengegangen — und keineswegs habe er das
Inkognito wahren wollen.'"?

Demzufolge meldete Maine de Biran seinen Namen bei der
Berliner Akademie und verlangt zugleich sein Manuskript

""" Ebd. bzw. deutsche Fassung in "Abhandlungen der koniglichen Akade-
mie der Wissenschaften in Berlin (1804-1811)" von 1815: "Da [die aus dem
siidlichen Frankreich eingesandte Abhandlung] mit keiner Devise versehen
war, so bedauerte die Akademie, derselben keinen Preis erteilen zu konnen."
Diese Entscheidung wurde dann jedoch im Mirz 1808 aufgehoben.

"2 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963). 13 bzw. . Radrizzani, Introducti-
on (1995), S. XIII; vgl. auch: Essai sur les fondements de la psychologie
(VII), 7, wo er hinzufligt, er habe nicht mit einer Auszeichnung gerechnet,
weil er "zu wenig gearbeitet” habe, um diesmal den Preis zu verdienen:
"Mein Hauptziel war es, meine philosophischen Ansichten einer zweiten
Priifung zu unterziehen." Aber es ist vielfiltig belegt, daB Maine de Biran
sich bescheiden gab, um dann desto mehr die Anerkennungen zu genieBen.
Vgl. G. Funke, Einfiihrung, 19 f. In der Tat wertete er diesen Preis als eine
internationale Anerkennung seiner Arbeit und nannte ihn spiter "eine der
erfreulichsten, der ehrenwertesten Belohnungen", die er jemals erhalten habe
(Nouveaux essais d'anthropologie, ed. Azouvi Bd. 10/2, S. 15).

68

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriick, um notwendige Verdnderungen anzubringen. Von
Berliner Seite wird das Verédffentlichungsangebot aufrecht
erhalten, falls sich die Uberarbeitungen nur auf Einzelheiten
bezégen. Und obwohl normalerweise bei bloBer Auszeich-
nung einer Preisschrift keine Medaille vorgesehen war (im
Unterschied zum Hauptpreis), macht die Akademie diesmal
eine Ausnahme in diesem Punkt. F. Ancillon, der ihm schrieb,
er beschreite neue und eigenstindige Wege, wie wir schon
zitierten, fiigte in demselben Brief hinzu: "[Ihre] Preisschrift
verdiente meiner Meinung nach, gekront zu werden [...]. Ur-
teilen Sie selbst iiber die Arbeit Ihres gliicklichen Rivalen. Die
Preisschrift des Herrn Suabedissen ist [...] im Stil einfach,
genau und deutlich, aber im Grunde handelt es sich nur um
eine vollstindige Darbietung jener Philosophie, die man in
Deutschland zu unrecht die Philosophie der Natur nennt, das
heifit Schellings System; fiir einen Deutschen war es leicht,
diese Preisschrift zu verfassen." Hierauf folgte dann der schon
genannte Vergleich Maine de Birans mit Descartes und Ma-
lebranche,'"”® der ohne Zweifel schon damals Richtiges getrof-
fen hat, weil das Biransche Denken nicht einfach in die Zeit-
stromungen eingeordnet werden konnte, sondern dariiber hi-
nausging.

Diese Ansicht vertrat Ancillon Sohn auch in seinem Gut-
achten fiir die Akademie, die seiner Meinung nach von den
neun eingesandten Preisschriften (darunter auch Destutt de
Tracys) sechs ausscheiden sollte, weil sie auf die Frage einer
reinen Existenzwahrmehmung ohne Vorstellung, Empfindung
oder Intuition im Sinne von Fichtes und Schellings Idealismus
gar nicht eingegangen seien. Maine de Birans Arbeit hingegen
lieBe nicht nur eine tiefe Kenntnis der "deutschen Metaphy-
sik" erkennen, sondern sie biete auch "neue Reflexionen ge-
gen die Philosophie Condillacs und Lockes". Zu bedauern

'3 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963), 14 u. I. Radrizzani, Introduction
(1995), S. XVIf. Vollstindiger Brief Ancillons in: P. Maine de Biran,
Mémoire sur la décomposition (III), 129 f. Eine Kopie dieses Briefs findet
sich dem Manuskriptexemplar der Berliner Preisschrift im Institut de France
Nr. 2130, S. 197 £, beigeheftet.

69

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiren nur die "Ungeschicklichkeiten des Stils" und die aus
der Physiologie entlehnten Beispiele, die jedoch entfernt wer-
den konnten, "ohne daB die Uberlegungen an [ihrer] Kraft
etwas verloren".'"* D.-Th. Suabedissen habe im Vergleich
dazu nur eine Darstellung der "Naturphilosophie" aus Schel-
lings System geboten, was fiir ihn als Deutschen eben leicht
gewesen sei, ohne wirklich Neues vorzulegen, auch wenn sich
sein Stil einfach und klar gibt. Es miissen infolgedessen inner-
halb der Akademie Diskussionen iiber die Preiszuerkennung
stattgefunden haben, und die auBergewdhnliche Verleihung
einer Medaille an Maine de Biran, obwohl Suabedissen den
ersten Preis mit 50 Dukaten erhielt, weist darauf hin, daf} die
Mehrzahl des Preisgerichts der Auffassung einer Gleichwer-
tigkeit der beiden genannten Arbeiten zuneigte. Allein L. F.
Ancillon, Vater von F. Ancillon, schien der Auffassung gewe-
sen zu sein, daB "der Preis nur der Preisschrift Nr. X", das
heift Maine de Birans, zukdme, und der "Nr. 4 Verum index
sui", nimlich Suabedissens Arbeit, neben einer weiteren Ein-
reichung aus Liittich, nicht einmal das accessit.'"”

Bei soviel Anerkennung sowie der skizzierten Weiterent-
wicklung des Denkens Maine de Birans ist es eine wichtige
Frage zu kldren, warum diese Apperzeptionsschrift bis zur
kritischen Edition durch José Echeverria 1963 solange unver-
offentlicht blieb, obwohl der Autor selbst die Publikation
durch einen Verlagsvertrag eingeleitet hatte? Die Beantwor-
tung dieses Sachverhaltes ist zugleich ein Hinweis auf die von
uns vorausgesetzte Bedeutsamkeit der Ubersetzung, die not-
wendigerweise eine motivierte Auswahl aus dem Gesamtwerk
darstellt, welches im Deutschen nicht vorliegt. Durch den
Testamentsvollstrecker und engsten Freund Maine de Birans
namens Joseph Lainé, Advokat, Abgeordneter und schlieSlich
1816 Innenminister, erhielt V. Cousin alle Manuskripte zur

""" Gutachten F. Ancillon vom 18. Juli 1807, zit. 1. Radrizzani, Introduction

(1995), S. XV f.

' Gutachten an Jean de Castillon, Direktor der Philosophieklasse, vom 30.
Juni 1807; zit. ebd. S. XV Anm. 34 (vgl. P. Maine de Biran, Correspon-
dance philosophique Bd. 13/3 ed. Azouvi).

70

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberpriifung. In seiner Auflistung vom 15. August 1825 er-
wihnt dieser unter den philosophischen Schriften "das an die
Berliner Akademie gerichtete Manuskript". Es sei vollstiandig,
in ziemlich schoner Schrift, aber Maine de Biran habe die
Rinder mit schwer entzifferbaren Zusitzen gefiillt, welche
den Text entstellten, da sie sich bis in den Text selbst hinein
erstreckten. Am Ende dieser Auflistung erklart Cousin dann
hinsichtlich einer moglichen Veroffentlichung dieser philoso-
phischen Schriften, sie konne aus vier Binden bestehen: "im
zweiten Band die beiden Preisschriften von Berlin und Ko-
penhagen". Als er dann 1834 die von ihm vorgesehene Verof-
fentlichung unternahm, fand er einige der Manuskripte nicht
wieder, welche er zuvor gepriift hatte, weil die Familie Maine
de Birans sie zuriickgenommen hatte. Aber er glaubt, "die
Berliner Preisschrift in einem Fragment wiederzuerkennen",
welches keinerlei Titel trug: "Eine vertiefte Lektiire erlaubt
mir die Behauptung, daB es sich dabei gewis um das 'Mémoire
de Berlin' handelt."''

Ernest Naville bewies in der Folgezeit, daB es sich jedoch
um eine Schrift zwischen 1823-24 handelte,'"” was mit Tisse-
rands Annahme von der Schrift "Note sur l'idée d'existence"
iibereinstimmt, nachdem er sie 1917 fiir eine Einleitung zur
Berliner Preisschrift gehalten hatte.''®* Aber auch Naville pub-
lizierte die Berliner Preisschrift nicht, indes P. Tisserand sie
als Band IV seiner Werkausgabe aufnehmen wollte, wie er in
seinem Projektentwurf fiir die Académie des Sciences Mora-

'SV, Cousin, Oeuvres philosophiques de Maine de Biran, t. IV (1841), 2 ff.
Was Cousin irrtiimlicherweise dann als "L'aperception immédiate” verof-
fentlichte, wurde von P. Tisserand spiter als "Note de Maine de Biran sur
l'idée d'existence” von 1824 publiziert. Vgl. die als Dissertationsschrift
verdffentlichte Rekonstitution dieses Textes 1909 bzw. die Veréffentlichung
1949 unter dem gleichen Titel in "Oeuvres", t. XIV, 45-193, mit Einleitung
von P. Tisserand, 1-44, in bezug auf seine Widerlegung, als "Mémoire de
Berlin" gelten zu konnen, sowie Introduction von H. Gouhier, ebd. S. XI,
bzw. von B. Baertschi in: P. Maine de Biran, Derniére philosophie, exis-
tence et anthropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), S. XXVII ff.

"7 Ocuvres inédites de Maine de Biran, t. I1I (1859), 587 f.

"8 vgl. Projet d'édition (1917), 581 f.

71

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les et Politiques am Institut de France sagte."9 Wenige Tage
hierauf entdeckte er jedoch in der Bibliothek Andrien Navilles
in Genf eine vollstindige Kopie der Décompositionschrift in
sehr gutem Zustand. Und da er bis dahin nur 1500 lose Blatter
dieser Preischrift von 1805 ohne sichtbaren Zusammenhang
kannte, entschied er sich fiir die Veroffentlichung dieses Wer-
kes und verzichtete auf die Herausgabe der Preisschrift von
1807 iiber die Apperzeption. Nichts hinderte ihn im Grunde an
der Veroffentlichung dieser Berliner Schrift, und mit Recht
vertritt J. Echeverria die Auffassung, letztere hitte eher eine
Veroffentlichung verdient gehabt, weil sie besser aufgebaut
und geschrieben sowie spiteren Datums sei.'” Natiirlich hat
P. Tisserand versucht, seine Publikationsentscheidung im Zu-
sammenhang der Gesamtwerke zu rechtfertigen.

Hatte E. Naville in der Décompositions- oder Zerglie-
derungsschrift einen Entwurf der zeitlich spiteren Apperzep-
tionsschrift gesehen, so kehrte P. Tisserand dieses Verhiltnis
gegeniiber seiner fritheren positiven Auffassung von 1908 um,
welche wir schon erwihnten, und erblickte in der Berliner
Preisschrift nur noch eine "Zusammenfassung" bzw. einen
"Auszug" aus der zweiten Institutsschrift iiber die Zergliede-
rung des Denkens und fiigte hinzu: "Dennoch mufl man aner-
kennen, daB sich die Ansicht Ernest Navilles hinsichtlich der
Abfassung der 'Berliner Preisschrift’ mit Maine de Birans
eigener Meinung deckt, der sie in den 'Fondements de la psy-
chologie' eindeutig dem 'Mémoire sur la décomposition de la
pensée' vorzieht."'?' In der Tat schrieb Maine de Biran in den
erwahnten "Fondements": "Diese wesentliche Unterscheidung
[zwischen Passivitdt und Aktivitdt in der Empfindung], wel-
che ich in meiner Preisschrift des Institut bewiesen und mit
mehr Einzelheiten in der Berliner Preisschrift wiederholt hat-
te, lieferte mir alle notwendigen Gegebenheiten, um auf die

""" Ebd. 582.

120 Introduction (1963), 20; vgl. ebenfalls I. Radrizzani, Introduction (1995),
S. XXI f., der sich der Meinung Echeverrias anschlieBt.

"2 vel. Introduction: P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition
(1), 133 £,

72

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage der Kopenhagener Akademie zu antworten."'”? Auch
hier ist J. Echeverria, dem Herausgeber der Berliner Preis-
schrift im Jahre 1963, wieder zuzustimmen: Wire der "Essai
sur les fondements de la psychologie" — zusitzlich zu seiner
spiteren Abfassung von /812 — ein vollstindiger Text gewe-
sen, so hitte er ohne Zweifel der Apperzeptionsschrift vorge-
zogen werden konnen. Sie besitzen dieselbe Gedankengrund-
lage, und Maine de Biran schrieb selber ein Jahr nach diesem
"Essai": "Die Berliner Preisschrift ist nicht zu ihrer Zeit verdf-
fentlicht worden. Nach neuen Meditationen bin ich dahin ge-
langt, sie in eine 'Abhandlung der Psychologie ex professo" zu
verwandeln."'”’

Allerdings hat Maine de Biran diese Abhandlung nicht
vollendet, und E. Naville mufite allen Scharfsinn aufwenden,
um aus den entsprechenden Rohentwiirfen die zweite Hilfte
des genannten "Essai sur les fondements de la psychologie" zu
rekonstruieren. Selbst P. Tisserand muf zugestehen, daB auch
Maine de Biran letztlich jene Seiten nicht anerkannt hitte,
welche der Herausgeber in den "Oeuvres" 1932 verdffentlicht
hat.'** Die Reihenfolge der Blitter wie Seiten ist zweifelhaft,
einige davon sind sogar wahrscheinlich verschwunden, und
so, wie sie der "Essai" durch Tisserand publizierte, scheint
eine genaue Datierung unméglich, weil Texte aus der letzten

122 Essai sur les Fondements de la psychologie (VIII), 10.

' Mitteilung an die "Philosophische Gesellschaft", zit. P. Tisserand, Intro-
duction: Essai sur les fondements (VIII), 19. Vgl. zum Zusammenhang des
"Essai" mit Maine de Birans "Wissenschaft von den drei Leben" H. Gouhier,
Introduction générale: Nouveaux essais d'anthropologie (X1V), 6 ff. Die
neue "Anthropologie" soll den methodischen Rahmen des "Essai” ersetzen,
was auch die Integration der vorherigen Preisschriften ihrer Substanz nach
einschlieBt. Auch ein Projekt aus dem Jahre 1807 noch, die Berliner Preis-
schrift um einen zweiten Band zu erginzen, worin die "moralischen Urtatsa-
chen" den behandelten "psychologischen Urtatsachen" hinzutreten sollten,
um dann beide zu veréffentlichen, schlug fehl; vgl. entsprechende Briefe an
Destutt de Tracy und Ampére bei 1. Radrizzani, Introduction (1995), S.
XVIIf.

"** Introduction: Essai sur les fondements (VIII), 9; vgl. Besprechung dieses
"Essai" bei R. Schwaderer, Pierre Maine de Biran, 976 f.

73

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werkperiode mit anderen aus der mittleren verbunden sind. In
diese Zeit von 1804-1813 fallen einige Vortrige Maine de
Birans fiir die "Medizinische Gesellschaft" in Bergerac (1807-
09), die Kopenhagener Preisschrift iiber die "Rapports du
physique et du moral de I'homme" (1811), wie wir schon zu
Beginn unserer Einleitung sagten. Letztere Preisschrift ist der
einzige Text, welcher einem Vergleich mit der Berliner Preis-
schrift standhielte. Aber die Urschrift des Autors von 130
Seiten im Institut de France, zusammen mit einigen Fragmen-
ten jener Kopie, welche nach Kopenhagen gesandt wurde,
sind in einem schlechten Zustand und enthalten viele Liicken.
AuBerdem schrieb Maine de Biran selber Ende August 1820,
das heiflt neun Jahre nach der Abfassung dieser Kopenhagener
Preisschrift, er habe dieselbe umgearbeitet, um diese Umarbei-
tung dem Professor fiir Medizin Antoine Royer-Collard, Bru-
der des Innenministers, zur Verfligung zu stellen, der eine
Vorlesung iiber die Geisteskrankheit halten wolle.'” Dies war
der Ursprung der "Nouvelles Considérations sur les rapports
du physique et du moral de 'nomme", was zeigt, dal die Ko-
penhagener Preisschrift zwar mit der Berliner Preisschrift
vergleichbar wire, aber dennoch den Nachteil aufweist, in
ihrer Nachschrift nur schwierig zu verdffentlichen zu sein,
und auflerdem durch Maine de Biran eine modifizierte Fas-
sung erfahren hat.'?

' Vgl. Journal 1814-24 (ed. H. Gouhier), t. III, 287; A. Royer-Collard,
Examen de la doctrine de Maine de Biran sur les rapports du physique et du
moral de I'homme (1843).

126 Sie trug zunichst den Titel "Prolégoménes psychologiques d'un cours sur
I'aliénation mentale”. Vgl. Oeuvres (XIII), 1-108, mit Einleitung von H.
Gouhier (1949), bzw. XIV (1949), 5. Maine de Biran selbst erwihnt in den
"Nouveaux Essais d'anthropologie” (XIV, 213 ff.) den Bezug zu seinen
fritheren Preisschriften. In den "Considérations sur les principes d'une divi-
sion des faits psychologiques et physiologiques" von 1823 lassen sich zu-
dem zehn Seiten iiber das sensitive Leben wiedererkennen, die der Berliner
Preisschrift entstammen; vgl. XIII, 198-203 mit "De I'aperception immédia-
te"(1963), 99-120; Urschrift (1807) 60-68. Es gehorte zu den redaktionellen
Gewohnheiten Maine de Birans, alte Fragemente mit neuen Texten zu ver-
binden.

74

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insgesamt kann daher die Einschitzung beibehalten wer-
den, daf die Berliner Preisschrift "Von der unmittelbaren
Apperzeption" jenes Werk darstellt, worin die Biransche Ana-
lyse und Lehre im Sinne des "mittleren Biranismus" am deut-
lichsten und vollstindigsten enthalten ist. Dies rechtfertigt
eine bevorzugte Ubersetzung ins Deutsche selbst dann, wenn
man von dem — fiir den deutschsprachigen Kontext besonders
relevanten historischen wie geistesgeschichtlichen — Zusam-
menhang mit der Berliner Akademie und ihren philosophi-
schen Hintergriinden absieht. Hinzu kommt, daB} eine in ihrer
schriftlichen Fixierung unproblematische Schrift, zumindest
was den Text des Originalexemplars anbelangt, die bessere
Voraussetzung des Vergleichs der Biranschen Analysen mit
phanomenologischen Deskriptionen erlaubt, wofiir wir durch
diese Ubersetzung — iiber die ideengeschichtlichen Perspekti-
ven des frithen 19. Jahrhunderts hinaus — eine editorische
Grundlage auch fiir den deutschen Sprachraum bieten wollen.
Denn wenn Maine de Biran im Verlauf seiner Entwicklungen
immer stirker glaubte, wie P. Tisserand mit Recht betont, "in
wichtigen Fragen wesentliche Punkte der Philosophie seiner
Zeit erneuert zu haben",'”’ dann driangt dies naturgemil dazu,
letztlich einen anderen und angemesseneren Vergleichsrah-
men aufzusuchen, als ihn die Physiologie und formale (ideo-
logische) Metaphysik seiner Epoche zu bieten vermag.
Schreibt Maine de Biran im iibrigen selber in einer Tagebuch-
notiz vom 27. Juni 1820: "das Phcdnomen zu nennen, was von
unserer gegenwartigen Gefiihlslage (sensibilité) herriihrt oder
sich unmittelbar darin kundtut",'”® dann haben wir damit eine
deutliche Bestdtigung fiir jene affektive Immanenz des ur-
spriinglichen Erscheinens, welches phanomenologisch iiber
die Apperzeptionsanalyse erschlossen werden sollte.

Was fiir eine solch detaillierte Deskription noch abzuwa-
gen bleibt, ist der Status der Ergdnzungen und Varianten im

"7 Introduction: P. Maine de Biran, Nouveaux essais d'anthropologie (XIV),
40.

128 Journal 1792-1817 (ed. La Valette-Monbrun), t. I1, 219 f.

75

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen einer solchen Ubersetzung. Wie konnten schon dar-
auf hinweisen, daB der Grundtext der franzésischen kritischen
Edition im Originalmanuskript des an die Berliner Akademie
gesandten handschriftlichen Exemplars viele zusitzliche Be-
merkungen Maine de Birans an den Ridndern und zwischen
den Zeilen, sowie auch einige Streichungen des von einem
Abschreiber wiedergegebenen Textes aufweist. Wie schon V.
Cousin bei der Herausgabe der "Oeuvres philosophiques de
Maine de Biran" ab 1834 bemerkte, ist daher die Lektiire des
Originals sehr miihevoll, weshalb er riet, nur den anfinglichen
Berliner Text zuriickzubehalten und die Korrekturen zu igno-
rieren. Der Herausgeber der kritischen Edition von 1963, José
Echeverria, hielt es hingegen fiir angemessener, alle Korrektu-
ren im Text selbst oder als Anmerkungen wiederzugeben.'”
Die im Text von Maine de Biran eigenhidndig durchgefiihrten
Verbesserungen beziehen sich naturgemiB zundchst auf Feh-
ler des Abschreibers; sie werden im kritischen Apparat daher
durch die Bemerkung "korrigierte Worter" ausgewiesen. An-
dere Korrekturen werden ebenfalls in die Anmerkungen ver-
wiesen, ohne zu entscheiden, ob sie die urspriingliche Redak-
tion verbessern oder nicht. Diese Vorgehensweise Echeverrias
beruht auf dem Prinzip, den Text heute moglichst in erster
Linie so lesen zu konnen, wie er an die Berliner Akademie
gesandt wurde.

Durch die Wiedergabe des groten Anteils an Varianten
enthilt diese erste franzésische Ausgabe der Apperzeptions-
schrift daher notwendigerweise einen ziemlich umfangreichen
Anmerkungsteil, aber der Herausgeber wollte keine Variante
oder Korrektur Maine de Birans streichen. Insofern bietet sein
Text in zweiter Linie — oder insgesamt gesehen — eine mog-
lichst getreue Wiedergabe jenes Exemplars, wie es sich heute
in der Bibliothek des Institut de France befindet. Gestrichen

2% vgl. Introduction (1963), 23 f; dem folgt mit einigen Abstrichen auch
die Ausgabe Radrizzanis von 1995, die im Unterschied zu Echeverria im
Anmerkungsteil jedoch die vollstindigen Zitate der von Maine de Biran oft

nur genannten Autoren wiedergibt. Zur Wahl seiner Editionskriterien vgl.
ebd. S. XXVIL

76

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurden nur jene Passagen, die Maine de Biran selber zu strei-
chen vergaB}, auch wenn eine Variante als Ersatz vorlag. Al-
lein bei zweifelhaften Verkniipfungen der Varianten mit dem
Berliner Grundtext wurden jene ausgewihlt, die am plausi-
belsten erscheinen. Die Satzzeichen wurden nur dann verén-
dert, und zwar mit groBter Zuriickhaltung, wenn dies die Lek-
tiire des Textes erleichtert. Maine de Biran kannte im iibrigen
in seinen Manuskripten kaum Punkt und Strichpunkt, da er
oftmals eigene Zeichen verwandte.” Fiir die Ubersetzung
versuchen wir, bis auf wenige Ausnahmen, die oft sehr langen
Satzperioden der Biranschen Analyse beizubehalten.

Wir iibernehmen fiir den deutschen Text daher folgende
Hinweise Echeverrias und Radrizzanis hinsichtlich Edition
und Kommentierung des Originals:

1) Ein [eingeklammertes Wort] bedeutet Ergédnzung durch
den Herausgeber; eine leere Klammer [ ] ein nicht entziffer-
bares Wort; ein Fragezeichen nach einem Wort [?] eine unge-
wisse Lesart.

2) Die von uns durchlaufend numerierten Anmerkungen
enthalten mit jeweiliger Kennzeichnung:

a) Anmerkungen von Maine de Biran selber (4nm. MB).

b) Varianten (Var.) bzw. Herausgeberhinweise wie Korrek-
tur (Korr.), Erginzung (Erg.), Substitution (Subst.), gestri-
chene Worter o. d. Normalerweise wird die definitive Variante
wiedergegeben und nur in Ausnahmefillen auch auf Veridnde-
rungen innerhalb der nochmals fiir sich modifizierten Variante
verwiesen. Im Unterschied zur franzdsischen Ausgabe ver-
zichten wir in der Ubersetzung auf Hinweise zu kleineren
stilistische Verbesserungen; [...] bedeutet innerhalb einer Var.
oder Korr. in den Anmerkungen eine Auslassung, die im
Wortlaut dem Haupttext entspricht und nicht wiederholt wird.

c) Literatur- oder Sachhinweise (4dnm. Ubers.).

1% vgl. H. Gouhier: P. Maine de Biran, De I'existence (1964), 8; P. Tisse-
rand, Introduction a la note sur I'idée d'existence (XIV), 17.

7

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3) Die Zahlen (1, 2 usw.) am Rand mit entsprechendem
Paginierungszeichen (/) im Text beziehen sich auf die Seiten-
zahlen der Urschrift von 1807. Letztere erscheinen ebenfalls
in der kritischen Ausgabe von Echeverria und Radrizzani, so
daB deren Paginierung leicht wiederzufinden ist.

Hilt man sich vor Augen, dal Maine de Biran sozusagen
standig mit der Feder in der Hand denkt (wie man es auch von
Husserls Schreibweise in seinen Arbeitsmanuskripten sagen
kann, die in der Gesamtausgabe der "Husserliana" unter ande-
rem als "Beilagen" veroffentlicht wurden), dann findet man
sich folglich einem Denken gegeniiber, welches mit einer ge-
wissen Unruhe in stindiger Bewegung ist und in den vorberei-
tenden Arbeitsfragmenten seinen Ausdruck oft noch sucht. In
einer Tagebucheintragung vom 8. bis 10 Marz 1815 heif3t es
daher: "Ich versuchte, mich in die Lebensart meiner fritheren
gewohnten Meditationen zuriickzuversetzen; ich las meine
Aufzeichnungen und psychologischen Manuskripte. Ich be-
schiftigte mich einige Stunden ziemlich lebhaft mit dieser
leichten Arbeit, fand aber, daf} diese Tatigkeit in Unruhe aus-
zuarten drohte und sich nicht wie einst auf einen einzigen
Gegenstand der Betrachtung richtete, der dann ergriindet wur-
de. Ich halte nicht mehr an einer Folge von Vorstellungen fest;
die Arbeit des Nachdenkens, die darin besteht, sie untereinan-
der zu verbinden, und so ein gewisses geistiges Ziel zu errei-
chen, ist mir zur Miihe und beinahe unméglich geworden, weil
ich mich duBleren Ablenkungen hingegeben habe. [...] Ich muf3
mich von mehreren interessanten Stoffen getragen fiihlen, um
vom einen zum anderen gehen zu konnen. Ich erwarte den
Augenblick, bis mein Kopf sich erhitzt und aus sich der Ein-
gebung oder dem spontanen Schwung gehorcht und bis mein
Geistt3 Ifrei vom Willen nur mehr in Spriingen und Sitzen arbei-
tet."

B! Journal (Agenda), t. I (ed. H. Gouhier), 43 (dt. Ubers. Tagebuch [1977],
61 f); vgl. ebd. vom 12. Mirz 1815 (Journal, t. Ill, 78). Dies verweist auf
die erwihnte Uberarbeitung der Berliner Preisschrift in diesem Jahr 1815
wahrscheinlich. Aber da die Schrift einiger Varianten wie von zitternder

78

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir verwiesen schon im Zusammenhang mit der Unabge-
schlossenheit vieler Biranscher Schriften auf diese standige
Umarbeitung seiner Manuskripte und vorhergehenden Verof-
fentlichungen, um hier zu betonen, daB die Wiedergabe der
Varianten auch fiir eine Ubersetzung durch innere sachhaltige
Griinde gerechtfertigt ist. Es handelt sich dabei namlich oft-
mals nicht nur um einfache Korrekturen von Kopiefehlern,
sondern um das zentrale Bemiihen, die noumenale Existenz
innerhalb der inneren Apperzeption immer deutlicher zu fas-
sen, und damit die transzendental phdnomenologische Ver-
haltnisbestimmung zwischen dem Subjektiven und Objektiven.
Insofern Maine de Biran auf diese Weise iiber die physiologi-
schen, psychologischen sowie philosophischen Bestimmungen
seiner Vorganger und Zeitgenossen in empirischer, anthropo-
logischer, rationaler oder metaphysischer Hinsicht hinaus-
wichst,"” muBte sich seine Beschreibung nuancieren, um
letztlich den immanenten Status des "Anstrengungsgefiihls"
als "iiberorganischer Kraft" zugleich im Sinne eines untilgba-
ren Existenz- oder Lebensgefiihls in dessen Selbsterschei-
nenscharakter einzufangen und zu prizisieren. AuBler fiir Hus-
serl wissen wir auch von Heidegger und Merleau-Ponty bei-
spielsweise, inwieweit bei ihnen die sprachliche Formulierung
einen Teil der Analyse selbst darstellte."* Weil jede Uberset-
zung nur bedingt solche auch atmosphirischen Konnotationen

Hand ist, 146t sich auch an eine weitere Zeit nach 1821 bis zum Lebensende
1824 denken; vgl. ebd. t. II, 364 u. 357 die Eintragung vom 13. Dezember
1821; P. Tisserand, Introduction a la note sur I'idée d'existence (XIV), 12 f.
u. 38 f.

"2 Dies soll nicht bedeuten, daB sein Werk in diesen Bereichen keinen noch
anhaltenden EinfluB ausiibte; vgl. L. S. Stebbing, Pragmatism and French
voluntarism (1914); H. Wallon, L'étude psychologique et sociologique de
I'enfant (1951); M. Aubin (Hg.), Les fondements épistémologiques de I'in-
trospection (1993); J. Goldstein, Consoler et classifier. L'essor de la psychia-
trie (1997); B. Meheust, Somnambulisme et médiumnité (1999); C. Leféve,
Maladie et santé (2000).

'3 Vgl. N. Depraz, Gibt es ein phanomenologisches Schreiben? Die Ambi-

guitét der Husserlschen Schreibweise. In: E. Blattmann u. a. (Hg.), Sprache
und Pathos, 83-105.

19

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in gleicher Weise wiederzugeben vermag, bieten wir hier zu-
letzt einen Glossar franzosisch/deutsch fiir die wichtigsten
Termini Maine de Birans, damit der Leser selber einen gewis-
sen UberpriifungsmaBstab in der Hand hlt. Damit hoffen wir
insgesamt, durch einen gut lesbaren Grundtext "Von der un-
mittelbaren Apperzeption" eine Einfiihrung in das Biransche
Denken durch den Autor selber zur Verfligung zu stellen, auf
die dann weitere historische und phanomenologische Perspek-
tiven aufbauen konnen.

Glossar Biranscher Terminologie

action: Aktion, Handlung, Handeln, Einwirken
activite: Aktivitét, Tatigkeit

agent: Agens, Handelnder

agrégation: Anhiufung, Aggregat

animal: Lebewesen, Tier

aperception: Apperzeption

apercevoir: apperzipieren

apparence: Erscheinung

appelatif’ benennend, Benennung

appetit: Begierde, sinnlicher Trieb
compose: Zusammensetzung, Zusammengesetztes
composition: Zusammensetzung, Komposition
corps:. Korper, Leib, Leibkorper
croyance: Vermeinen, Glaubigkeit
décomposition: Zergliederung

disposition: Anlage, Veranlagung, Stimmung
effet: Wirkung, Effekt

effort: (willentliche) Anstrengung
égoité: Ichheit

éprouver: erleben, erfahren, erproben
essence: Essenz, Wesen

étre(s): Sein, Wesen

exercice: Vollzug, Ausiibung

fait primitif: Urtatsache

fond. Grund, Tiefe

80

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

force hyperorganique:

génération:

hyperorganique:

hypersensible:

imagination:
impression:
intérieur:
intime:
intimité:
intuition:
ipséite:

se manifester:
matériaux:

matériel:

mixte:
mobilité:
mode:
modification:
moi:

motilité:
natif:

opération:
organisation:

percevoir:
personnel:
personnaliteé:
phénoménal.

phénoménique:

physique:
pouvoir:
primitif.
primordial.

iberorganische Kraft
Erzeugung

iiberorganisch
iibersinnlich

Einbildung(skraft)

Eindruck

innerlich

innerst

Innerlichkeit

Anschauung, Intuition (schdpferische)
Ipseitit (Selbstheit)

sich manifestieren

(sinnliche) Materienstoffe (fiir den
Verstand)

material (bei Apperzeption);
materiell (in Natur)

gemischt

Beweglichkeit

Modus

Modifikation

Ich (im Text immer hervorgehoben
i. S. von Ego, Selbst)

Bewegtheit

gebiirtig

Wirkweise, Leistung
Gliederung, Beschaffenheit
(lebendiger Korper)

wahrnehmen

personal (als Wesen der Ich-Person)
Personlichkeit

phénomenal

phdnomenisch

physikalisch, physisch, kérperlich
Macht, Vermogen, Kénnen
urtiimlich

primordial

81

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://del.org/10.5771/9783495993620 -

M 16.01.2026, 10:04:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. VON DER UNMITTELBAREN
APPERZEPTION'



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

' Diese Uberschrift befindet sich nicht in der Urschrift. Das nachfolgende
Epigraph von Hobbes wurde durch einen Irrtum des Kopisten nach der
Programmankiindigung der Berliner Akademie zu Beginn der Einleitung
angeordnet, so als gehorte es zu dieser, anstatt am Anfang der Preisschrift zu
stehen. Maine de Biran fiigte seinen Namen mit dem Epigraph in einem
Umschlag zur Urschrift hinzu, der aber wohl verlorenging. Wir folgen hier
seiner von ihm selbst gewollten Anordnung gemiB den Briefen an die
Berliner Akademie und an Degérando vom 12. und 13. Dez. 1807 (Corres-
pondance, ed. Azouvi Bd. 13/3).

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Programm der Berliner Akademie 1805

(Auszug aus "La Gazette nationale ou le Moniteur universel"
vom 31. Oktober 1805)

Die Akademie von Berlin hat festgestellt, daf in der
Erforschung des Ursprungs und der Realitdt der menschlichen
Erkenntnisse die Urtatsachen des inneren Wahrnehmungs-
sinnes vernachldssigt werden, auf denen die Wissenschaft von
den Prinzipien beruht und die allein dem Werk der Vernunft
als Grundlage dienen konnen, oder daf man sie zumindest
nicht sorgfiltig beobachtet, unterschieden sowie vertieft hat;
und ebenso wie man sich den Gegenstinden der Erfahrung
gegeniiber sehr kritisch zeigte, ebenso leicht wurde die
Gewifheit bestimmter Formen unserer Erkenntnis zugelassen,
infolgedessen hat die Akademie geglaubt, daff mehr Genauig-
keit in der Prifung der Angabe der Urtatsachen zu den
Fortschritten der Wissenschaft beitriige. Die Klasse der speku-
lativen Philosophie schligt daher fir die Diskussion des
gelehrten Europa die folgende Frage vor:

"Gibt es unmittelbar innere Apperzeptionen?

Worin unterscheidet sich die innere Apperzeption von der

Anschauung?®

Welchen Unterschied gibt es zwischen der Anschauung,

der Empfindung und dem Gefiihl?

? Dieses Programm bildet zugleich die Seite | der Urschrift von "De
l'aperception immédiate”; die irrtiimliche Jahreszahl 1806 anstatt 1805 bei
Maine de Biran wurde korrigiert. Der vollstindige Wortlaut des "Prix
proposé par I'Académie des Sciences et Belles Lettres de Prusse pour I'année
1806-1807" erschien unter gleichem Datum in "La Décade" (Nr. des 9.
Brumaire, Jahr XIV, S. 147). Aber wahrscheinlich hat Maine de Biran nur
die Teilveroffentlichung aus dem "Moniteur Frangais" vom 31. Okt. 1805
gekannt. Seine Abschrift auf S. 1 der eingereichten Preisschrift (wie wir sie
wiedergeben) weicht allerdings in einigen Punkten vom verdffentlichten
Text im "Moniteur" ab (als Orig. in Anm. angegeben). Vgl. I. Radrizzani,
Notes de I'éditeur (1995), 205 Anm. 3.

* Orig. "Worin unterscheidet sich die unmittelbar innere Apperzeption von
der inneren Anschauung?”

85

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welches sind die Beziehungen dieser Akte oder Zustdnde
der Seele zu den Begriffen und Ideen?"

* Orig. Erg. "Indem die Akademie die Aufmerksamkeit der Philosophen auf
diese psychologischen Phinomene und diese Urtatsachen lenkt, wiinscht sie,
daB diejenigen, welche sich mit den vorgelegten Fragen beschiftigen, nicht
von irgendeiner Theorie oder einem System ausgehen, sondern von der
iiblichen Verwendung der Ausdriicke und von der Analogie der Sprache, um
die ihnen entsprechenden Tatsachen zu bestimmen." Hierauf geht Maine de
Biran am Anfang und Ende seiner Preisschrift (S. 5 u. 195 f.) ein, um zu
betonen, daB er sich an die Intention dieser Fragen gehalten habe.

86

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si phaenomena principia sint cognoscendi caetera, sensionem
cognoscendi ipsa principia principium esse, scientiamque
omnem ab ea derivari [dicendum] est.

(Hobbes, Physica sive naturae phaenomena, pars quarta, cap.
XXy’

5 Vgl. Th. Hobbes, Elementorum philosophiae, sectio Prima: de Corpore.
Dieses Kap. ist das 1. des 4. Teils mit dem obigen Titel: Physica, sive
Naturae Phaenomena (Opera philosophica, 1668, t.1, 193). Ein Exemplar
dieser Edition findet sich in der Bibliothek von Grateloup; vgl. B. Barbillion,
Les lectures de Maine de Biran, 33. — Am Rand notierte Maine de Biran die
hier erginzte Fortsetzung des Hobbesschen Textes: Et ad causarum ejus
investigationem ab alio phaenomeno, praeter eam ipsam initium sumi non
posso. Sed quo, sensu contemplabimur sensionem? [Eodem ipso, scilicet,
aliorum sensibilium etsi praetereuntium, ad aliqguod tamen tempus manete]
Memoria ... Nam sentire se sensisse, meminisse est. (dt. Ubers.: Wenn die
Phinomene die Prinzipien jeder Erkenntnis sind, sind die Sinne die Prin-
zipien, wodurch wir diese Prinzipien erkennen, und die ganze Wissenschaft
ist davon hergeleitet. Und was die Erforschung der Ursachen betrifft, so
kénnen wir als Ausgangspunkt nur dieselben Sinne nehmen. Aber durch
welche Sinne konnen wir die Sinne erkennen? Durch das Gedichtnis ... In
der Tat ist empfinden, daB man empfunden hat, sich erinnern.) Erg. MB:
Aber wahrnehmen, daB man empfindet, ist nicht sich wiedererinnern.

87

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://del.org/10.5771/9783495993620 -

M 16.01.2026, 10:04:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PREISSCHRIFT

ERSTER TEIL

Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer
Philosophie; Diskussion der Ausdriicke, mit denen die Frage
vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben kdnnen, um
ihren Sinn zu bestimmen.

EINLEITUNG

Wenn sich der Vollzug einer Methode von selbst durch den
Umfang und die Genauigkeit der Ergebnisse rechtfertigen
kann, zu denen sie fiihrt, sowie durch die Zahl und Wichtigkeit
der praktischen Wahrheiten, welche sich mit ihrer dauernden
Anwendung verbinden, vor allem durch die niitzliche Orien-
tierung, welche sie den menschlichen Vermogen aufpragt, und
durch die Entwicklung und den Aufschwung, die sie der
Ausiibung und dem Einsatz dieser Vermogen verleiht, dann
lassen sich ohne Zweifel die Vorziige, welche dieser Methode’®

¢ Korr. fiir diesen und die beiden folg. Abschnitte: [...], welche dieser
Philosophie der Erfahrung eigen sind, deren erste Grundlagen, wie sie von
Bacon gelegt wurden und sich seitdem durch so viele und so beeindruckende
Arbeiten vergroBert haben, das weite Feld unserer Erkenntnisse zu umfassen
und uns all die neuen Eroberungen zu sichern scheinen, welche der Mensch
in dieser unbegrenzten, fiir seine Vervollkommnung eréffneten Laufbahn bei
der Anwendung seiner Fahigkeiten wird machen konnen, sei es hinsichtlich
der duBeren oder in bezug auf seine eigene Natur. Ohne von den phy-
sikalischen und experimentellen Wissenschaften zu sprechen, wo der
EinfluB der Methode Bacons keinem Zweifel unterliegen diirfte, konnten die
ausschlieBlichen Anhinger dieser Methode zum Beweis ihrer Anpassung an
andere Ideensysteme, woraus die Erste Philosophie besteht, noch viele
aufgekldrte ungenaue und dunkle Ideen oder geheimnisvolle Verfahren
unserer Intelligenz nennen, die durch den Gebrauch einer weisen und stren-
gen Analyse den Wolken entschwunden sind; einer Analyse, die darauf
angewandt wurde, die einfachen und urtiimlichen Formen unserer sinnlichen
Natur genauer zu fassen und zu begrenzen, ebenso eine von allen vergeb-
lichen Formen gereinigte und befreite Logik, die so lange den Fortgang des

89

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Erfahrung eigen sind, nicht in Abrede stellen, so wie sie
durch den beriihmten Erneuerer der Naturwissenschaften ins
Leben gerufen und mit soviel Erfolg angekiindigt wurden.
Folgt man ihren Eroberungen seit Bacon, so sieht man, wie
sich ihr wachsender EinfluB nach und nach auf die unter-
schiedlichsten Studienarten ausdehnt und schlieBlich in ihrem
Bereich das gesamte System der menschlichen Erkenntnisse
umfassen wird, die Metaphysik der Gemiiter wie die Physik
der Korper, die Wissenschaft der abstrakten wie der konkreten
Wabhrheiten.

In der gegenwirtigen Periode der Fortschritte, die man ihr
verdankt, werden ihre treuen und ausschlieBlichsten / Anhin-
ger, wenn man ihnen den Vorzug dieser Methode iiberhaupt
noch streitig machen konnte, ohne Zweifel sowohl aufgeloste
Trugbilder wie aufgeklirte ungenaue und dunkle Ideen zum
Zeugnis nehmen, als auch geheimnisvolle Verfahren, die
durch den Gebrauch einer weisen und strengen Analyse den
Wolken entschwunden sind; einer Analyse, die immer darauf
angewandt wurde, die einfachen und urtimlichen Tatsachen
der sinnlichen Natur genauer zu fassen und zu begrenzen,
bevor Gesetze a priori aufgestellt wurden, oder sich bis zur
Aktion der ersten Ursachen zu erheben. Sie kénnten ebenfalls
eine von allen vergeblichen Formen gereinigte und befreite
Logik, die so lange den Fortgang des menschlichen Geistes
gefesselt hatten, zum Zeugnis nehmen, sowie den wahr-
haftigen Kunstgriff des Vernunftschlusses, welcher entdeckt

menschlichen Geistes gefesselt hatten, sowie die Entdeckung des wahrhafti-
gen Kunstgriffs des Vernunfischlusses, welcher einfachen Gesetzen in
Nachahmung der wesentlichen Beziehungen unserer Ideen mit den Zeichen
unterworfen wurde, die sie ausdriicken, festlegen und ihnen oft das Sein
geben; die Sprache des bis in seine Wurzeln analysierten Kalkiils, welche
durch gliickliche Vergleiche einen Teil ihres Lichtes den gewdhnlicheren
Verfahren leiht, durch welche sich die Begriffe aller Art im Verstand bilden,
nach auBen ausdriicken, um sich in den regelméBigen Formen des Diskurses
anzuordnen und zu koodinieren; schlieBlich die Sprache unserer modernen
Chemie, wo Lavoisiers Genie auf so gliickliche Weise Condillacs Genie
begegnete.

90

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und einfacheren Gesetzen unterworfen wurde, und zwar in
Nachahmung der wesentlichen Beziehungen unserer Ideen mit
den Zeichen, die letztere ausdriicken, festlegen und ihnen oft
das Sein geben.’

Um des weiteren den allgemeinen Gebrauch derselben
Methode zu rechtfertigen, wie sie auf die verschiedenartigsten
Ideensysteme angewandt wird, werden sie vielleicht neben der
Sprache des bis in seine Wurzeln analysierten Kalkiils, welche
durch gliickliche Vergleiche einen Teil ihres Lichtes den ge-
wohnlicheren Verfahren leiht, durch welche sich unsere Ideen
aller Art im Verstand bilden, nach auBlen ausdriicken, um sich
in den regelmaBigen Formen des Diskurses anzuordnen und zu
koordinieren — werden sie, wie ich sage, die Sprache unserer
modernen Chemie anfiihren, wo Lavoisiers Genie auf so
gliickliche Weise Condillacs Genie begegnet.®

Aber ohne die solchen Wohltaten geschuldete Anerken-
nung zu mindern, ohne sogar den Platz zu verkennen, den eine
Philosophie der Erfahrung in der Mutter-Wissenschaft des
menschlichen Geistes einnehmen kann, und ohne die Evidenz
oder die offensichtliche Niitzlichkeit der groften Ergebnisse
abzulehnen, kann man auflerdem versuchen, sich iiber sie
hinaus zu bewegen: Gewisse Gemiiter konnen sich in den
Erfahrungsgrenzen der sinnlichen Dinge zu eng vorkommen;
indem man der fortschreitenden Neigung folgt, welche uns
unaufhorlich von den Ergebnissen zu den Prinzipien sowie
von den Wirkungen zu / den Ursachen’ fiihrt, kann man dahin

7 Vgl. E. B. Condillac, La Langue des calculs (Oeuvres philosophiques,
t. I1), 371 f. u. 419 f. (Anm. Ubers.).

® Siehe das Vorwort der "Elemente der Chemie" von Lavoisier (Anm. MB):
"Indem ich mich mit der Arbeit [der notwendigen Reform der Nomenklatur
der Chemie] beschiftigte, habe ich besser empfunden, daB ich in ihr bis
dahin noch nicht die Evidenz der Prinzipien erreicht hatte, wie sie vom Abbé
de Condillac in seiner Logik und einigen anderen Werken aufgestellt
wurden." (A. L. de Lavoisier, Traité Elémentaire de Chimie, t. 1, 1) (4nm.
Ubers.).

? Korr. [...], welche uns von den sinnlichen Phinomenen zu den Ursachen
hinfiihrt, welche sie hervorbringen oder sie verwirklichen, kann man dahin
gelenkt werden, fiir die Erfahrung selbst eine Grundlage zu suchen. Das

91

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelenkt werden, eine weniger bewegliche Grundlage zu
suchen, worauf sich das denkende Subjekt stiitzen kann, um
auf sich selbst einzuwirken, das Prinzip seiner innersten
Wirkweisen zu erkennen, die reelle und urtiimliche Quelle
seiner Ideen zu bestimmen und schlieBlich zu wissen, wie es
sich, mit welchem Rechtsgrund und durch welche Ursachen-
kette, bzw. durch welche Gesamtheit an Bedingungen und
Umstidnden, aktuell als individuelle und intelligent konsti-
tuierte Person vorfindet, welche dazu imstande ist, fremde
Existenzen zu erkennen, sie sich vorzustellen und ihre Exi-
stenz zu apperzipieren.

Ohne die Rechtsgriinde derselben Methode'® abzuweisen,
aber vor allem mit Hinblick auf eine ganz innerliche Art an
Erfahrung, welche von der verschieden ist, wie sie bestindig
Bacons'' Schiiler geleitet hat, lieBe sich weiterhin fragen, ob

denkende Subjekt kann sich selber iiber die Natur seines Seins, iiber das
Prinzip oder die Quelle seiner verschiedenartigen Modifikationen und
Wirkweisen befragen; sich fragen, wie, mit welchem Rechtsgrund es sich
aktuell als individuelles Subjekt konstituiert vorfindet, welches dazu
imstande ist, sich vorzustellen, was auBerhalb von ihm ist, und sich iiber die
anderen Existenzen ein Urteil bilden kann, indem es seine eigene apper-
zipiert.

' Korr. Philosophie

"' Mens humana, si agat in materiam (naturam rerum et opera Dei con-
templando) pro modo materiae operatur, atque ab eadem determinatur. Sin
ipsa in se vertatur (tamquam aranea texens telam), tum demum interminata
est; et parit certe telas quasdam doctrinae tenuitate fili operisque ad-
mirabilis, sed quod usum frivolas et inanes (Baco, De Augm. Scient.). Diese
Stelle beweist hinreichend die ausschlieBliche Geltung, welche Bacon mit
der experimentellen Methode der physikalischen Wissenschaften verband;
man sieht sehr gut, daB jede Metaphysik, sogar jede ldeologie, hier ihre
Verurteilung findet (4nm. MB).— Dt. Ubers. F. Bacon, Instauratio Magna
Pars Prima: De Dignitate et Augmentis Scientiarum Liber Primus (1623, ed.
Spedding t. I, 453): "Der menschliche Geist wird in seiner Arbeit, wenn er
sich auf eine wirkliche Materie richtet und dabei die Werke Gottes und der
Natur betrachtet, von dieser Materie selbst geleitet, und sie 148t ihn ein Ende,
ein Ziel finden. Aber wenn er auf sich selbst gleich einer Spinne
zuriickkommt, welche ihr Gewebe aus ihrer eigenen Substanz bildet, dann
gibt es fiir ihn kein Ende mehr, und er kniipft bestimmte wissenschaftliche
Gewebe, die ohne Zweifel durch die Feinheit des Fadens und die Sorg-

92

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Metaphysik, betrachtet man sie als die Wissenschaft von
der dem Subjekt eigentiimlichen Vermdgen, nicht eine
Wissenschaft darstellt, die von jener des praktischen
Gebrauchs und vor allem vom Gegenstand seiner Vermogen
unterschieden ist, wie sie auf #ufere Gv&:guf:nstéinde'2 hin
entfaltet und angewandt werden, das heiflt unterschieden von
der Logik und von der Physik sowie von jedem System an
Erkenntnissen, welches die modernen Franzosen zuletzt unter
dem zu allgemeinen Titel der Ideologie verstehen'® konnten,
und wenn dies der Fall ist, ob diese den Vermdgen oder ersten
Leistungen der Intelligenz eigentiimliche Wissenschaft aus-
schlieBlich den Verfahren der anderen experimentellen Wis-
senschaften unterworfen werden kann und soll, um so
gezwungen zu werden, ihre Erstgegebenheiten den sinnlichen
Erscheinungen einer phinomenalen Welt zu entnehmen?"
Man konnte fragen, ob die dergestalt in der Sphire der
sinnlichen Gegenstinde konzentrierten Lehren nicht eine
andere Welt wie verborgen hinter jenen Gegenstinden lassen,
eine Art iibersinnliche Welt, deren Wirklichkeit, wenn es sie
gibt, sich nur einem besonderen inneren Wahrnehmungssinn
manifestieren oder durch dessen Zeugnis anders beweisen
kann? Von da aus wiirde man zu dem Zweifel veranlafit, ob
die / Methode Bacons, welche sich durch so viele Erfolge in
den physikalischen Wissenschaften empfiehlt, wirklich bis zur
Grenzscheide einer tatsichlich Ersten Philosophie reichen
kann, und ob man gemidB den Analyseverfahren, wie sie

samkeit des Handwerks bewundernswert sind, aber ginzlich oberfldchlich
und ohne Nutzen." (4nm. Ubers.)

"2 Korr. Dinge

' Korr. verstanden

' Korr. fiir letzten Abschnitt: Man konnte folglich in Zweifel stellen, ob die
Lehren, welche sie von vornherein in die Sphére der sinnlichen Gegenstinde
verlegen und dabei eine ganz innerliche Erfahrung vernachlédssigen, nicht
Felder hinter sich lassen, wo sich ein verborgeneres System fritherer und
wahrhafter Urtatsachen errichtet, die sich nur einem besonderen inneren
Wahmehmungssinn manifestieren und sich nicht anders als durch dessen
Zeugnis beweisen kdnnen.

93

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Locke, Condillac und ihre Schiiler praktizierten, jemals bis
zum ersten Glied der Kette gelangen konnte, welches vom
Ursprung an alle Erkenntnisse, Leistungen und verschiedenar-
tigen Ideen des menschlichen Verstandes umschlief3t?

Der Wortlaut der von der hochberiihmten Akademie
vorgelegten Frage und vor allem die Ausdriicke des Pro-
gramms, welche ihr vorausgehen, erlauben und motivieren
diese Zweifel, so wie sie zugleich die Gelegenheit bieten und
vielleicht die geeigneten Mittel, dieselben zu zerstreuen. Diese
Frage ist in der Tat ganz aus der Tiefe des denkenden Subjekts
genommen, da sie bis zum Ursprung der Vermogen oder
ersten Modifikationen vorzudringen versucht, welche das
Subjekt als solches konstituieren. Indem die Frage einen
Gesichtspunkt iiber alle bekannten Systeme hinaus einnimmt,
versucht sie uns auBerdem gegen deren Versuchungen zu
wappnen, da sie es uns untersagt, von irgendeinem dieser im
voraus angenommenen Systeme'’ auszugehen, und uns so
ankiindigt, indem sie uns zu den reellen und urtiimlichen
Tatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes hinfiihrt, daBB wir
an dieser Quelle die wirklichen Gegebenheiten der Wissen-
schaft von den Prinzipien zu schopfen haben.

Wenn man einmal wirklich diese Urtatsachen mit einer
ausreichenden Genauigkeit unterschieden oder begrenzt hitte
und dahin gelangt wire, sie mit univok feststehenden Zeichen
zu verbinden; kurz gesagt, mit Sicherheit den eigentiimlichen
Sinn der Ausdriicke zu bestimmen, welche in den Wortlaut des
Problems eintreten und somit eine genaue Losung vorbereiten,
wenn nicht sogar ergdnzen, dann wire vielleicht der Prozef3
entschieden, welcher der Metaphysik seit langem gemacht
wird. Man konnte einige einschneidende Entscheidungen in
die Waagschale legen, welche sie aus der Zahl der Wissen-
schaften ausschlieBen, sowie die Rechtsgriinde, welche
miéchtige Anwilte zugunsten ihrer Wirklichkeit vorbringen.
Man wiiite, ob die Modernen, welche einen vielleicht zu

'S Korr. von irgendeiner dieser im voraus angenommenen Theorien und
Hypothesen

94

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vagen, zu gewagten Titel durch einen anderen, zumindest
bescheideneren, ersetzt haben, der unseren Erkenntnismitteln
besser angemessen ist (ich meine den der Ideen- und
Empfindungsanalyse sowie letzthin der Ideologie), nicht selber
dazu gezwungen werden, eine Art Ideologie anzuerkennen,
welche man subjektiv nennen konnte und die von der
objektiven sehr verschieden ist, worauf sie sich beschriinken:'®
Erstere / konzentriert sich im Inneren des denkenden Subjekts,
indem sie sich hauptsdchlich darum bemiiht, bis zu den
BewuBtseinstatsachen oder bis in den SchoB der innersten
bestindigen und notwendigen Beziige selbst vorzudringen,
welche das Subjekt mit sich selber im Vollzug seiner von ihm
bestimmten Akte oder durch es wahrgenommenen Modi
unterhalt, wihrend die zweite Form der Ideologie ganz auf den
Bezug begriindet zu sein scheint, welchen das ausschlieBlich
passive oder rein sinnliche Wesen mit den duBeren Gegen-
stinden unterhilt, von denen es hinsichtlich der von ihnen
empfangenen affektiven Eindriicke oder der von ihnen fiir sich
erstellten Bilder abhéngig ist.

Es lieBe sich auf diese Weise beurteilen, welche der beiden
Arten ideologischer Analyse sich mehr den wahren Elementen
unserer Ideen oder unserer Erkenntnisse annihert; welche der
beiden vor allem es verdient, den Titel der'’ Wissenschaft von
den Prinzipien zu tragen. Aber um besser den Unterschied
dieser beiden Lehren auszumachen und die Wirklichkeit

'® Korr. des ersten Teils dieses Abschnitts: Wenn man einmal richtig die
wirklichen Urtatsachen erkannt hitte, um sie in aller Klarheit und notwen-
digen Genauigkeit charakterisiert und unterschieden zu haben, hitte man sie
mit univok feststehenden Zeichen verbinden konnen; die von der Akademie
vorgelegte Frage wire dann vollstindig gelost gewesen, so daB man dadurch
den ProzeB entschieden hitte, welchen man seit langem der Metaphysik
macht. [...] Man sdhe dann, ob die Modernen, unter der Vorgabe, diese
Wissenschaft, deren Titel selbst sie der Vermessenheit anzuklagen scheint,
den Sinnen anzunihern, indem sie ihr unter einem bescheideneren und
unseren direkten Erkenntnissen angemesseneren Titel die Ideen- und
Empfindungsanalyse sowie letzthin auch die Ideologie substituierten, nicht
selber gezwungen sind, [...].

'” Erg. Philosophie oder

95

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derjenigen zu beurteilen, welche sich ganz auf dem inneren
Wahrnehmungssinn begriindet, dessen Urtatsachen sie zu
unterscheiden und zu erkennen versucht, wird es nicht unniitz
sein, den Wert der Ausdriicke in der vorgelegten Frage richtig
einzuschitzen, indem wir uns abwechselnd in die beiden
unterschiedlichen'® Gesichtspunkte versetzen, von denen der
eine sich mehr an den Grund des Subjekts bindet und der
andere an die Form oder die Materie des Objekts des Denkens.
Es scheint vor allem notwendig, in jedem dieser Gesichts-
punkte zu untersuchen, von welch genauer Art die Ideen jener
Akte oder Seelenzustinde sind, welche nacheinander durch die
Verben apperzipieren, wahrnehmen, empfinden und sehen (mit
den Augen des Geistes) (intueri) oder durch die ent-
sprechenden abstrakten Substantive Apperzeption, Wahr-
nehmung, Anschauung, Empfindung oder Gefiihl bezeichnet
werden. Sind diese Ausdriicke gemein und allgemein oder
eigen und individuell? Entspricht jeder einer allgemeinen und
zusammengesetzten Idee hinsichtlich seines Umfangs oder
seiner Auffassung, wie zum Beispiel jene Ausdriicke, die sich
an der Spitze jeder Kette physischer Tatsachen befinden, da
sie irgendeine Anzahl von Umstinden zusammenfassen, die
einzelnen, direkt der Beobachtung oder der Erfahrung
unterworfenen Phanomenen gemeinsam sind, oder driickt
jeder dieser Termini eine eigene singuldre und notwendiger-
weise individuelle Idee aus, und zwar durch die Natur des
Aktes oder des einfachen Modus selbst, welcher ihr im Geist
entspricht, wenn letzterer auf sich selbst zuriickkommt, um
Rechenschaft von seinen Wirkweisen abzulegen und sich
erkennen zu lernen?

Driicken solche Termini, kurz gesagt, nur Kategorien aus,
die reine Werke unseres Verstandes sind und daran arbeiten,
die Materienstoffe zu ordnen, die / er sich gegeben hat? Oder
bedeuten sie dariiber hinaus Wirklichkeiten, in einer Welt ganz
innerlicher Phédnomene gegebene Urtatsachen, welche zu
erforschen, in ihrer angeborenen Einfachheit zu beobachten

'® Korr. gegensitzlichen

96

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind,"” ohne daB es erlaubt wiire, sie wie gemachte Ideen, iiber
die wir verfiigen, bzw. wie Dinge, welche unserer objektiven
Erfahrung unterworfen sind, zu verindern, zusammenzusetzen
oder zu zergliedern?

Zwischen diesen beiden Bedeutungen, welche zunachst nur
die Logik zu interessieren scheinen, vermag die alternative
Wahl jedoch iiber das Los der vorgelegten Frage zu ent-
scheiden.® Je nachdem, ob man durch bestimmte syste-
matische Gesichtspunkte dazu veranlaBt wird, eine Bedeutung
unter AusschluB der anderen anzunehmen, wird auch die
Wissenschaft von den Prinzipien unterschiedlich verstanden
werden.”’ Diese Prinzipien werden entweder abstrakte
Elemente oder Urtatsachen sein, und diese Tatsachen selbst
werden eine #uBere oder innere, eine logische oder reelle
Grundlage haben; folglich wird man dorthin gelenkt, entweder
anzuerkennen, dafl es eine unmittelbar innere Apperzeption
gibt, welche von der Anschauung oder vom Gefiihl ver-
schieden ist, oder die reelle Grundlage [dieser]> Unterschei-
dungen zu verneinen, bzw. sie auch nur als eine solche der
Gattungen oder Kategorien zu akzeptieren, welche die Ver-
nunft aufstellt, um das System der unterschiedlichen Ideen zu
ordnen, auf welche sie einwirkt, aber ohne Folgen fiir die
Wirklichkeit der Dinge oder der Tatsachen zu haben, auf
welche sich diese Ideen beziehen kénnen.

Indem wir zunichst aufsuchen, was es an Ungenauem und
Unvollstandigem bei einem dieser Gesichtspunkte im Ver-
gleich zum anderen gibt, werden wir in Erfahrung bringen, wie
jener zu bestimmen ist, nach dem das Thema angemessen zu

' Korr. Oder bedeuten sie dariiber hinaus Urtatsachen, welche fiir eine ganz
innerliche Beobachtung als wirklich gegeben sind und die in ihrer ange-
borenen Einfachheit ergriffen werden miissen [...]

20 pestrichener Satz

*' Korr. [...] einen dieser Gesichtspunkte unter AusschluB des anderen
anzunehmen, wird auch der Sinn der Frage und der Wissenschaft von den
Prinzipien ganz unterschiedlich verstanden werden

22 Korr. vergleichbarer

97

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

behandeln bleibt, um, wenn méglich, zu einer wirklichen
Losung zu gelangen.

§1
Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den
Leistungen der Intelligenz eigentiimlichen Ausdriicke in einem
abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den
Charakter der Urtatsachen des inneren Sinnes verkennen®

Die kiinstlichen Formen unserer Sprachen, welche urspriing-
lich ohne Zweifel die natiirlichen Formen des Denkens
nachahmten, verleihen letzteren als Folge ihre Pragung durch
eine Art Reaktion und tragen dazu bei, jene systematischen
Téduschungen zu veranlassen,”* der reellen Ordnung der Tat-
sachen der Natur oder den wrtiimlichen Ideen unseres Ver-
standes / eine konventionelle Ordnung und die” logischen
Formen unserer Zeichen zu substituieren.

Es geschieht durch einen Miflbrauch unserer gew6hnlichen
Sprache, wie ich glaube, und durch einen Mangel der Eigen-
schaft der Ausdriicke oder der RegelmiaBigkeit der Formen,
und dies besonders in der metaphysischen Sprache, daBl durch
Verben, welche wesenhaft die Existenz und die Handlung
kennzeichnen, **Modi oder passive Zustinde ausgedriickt
werden, die weder so aufgefat werden kénnen, als hitten sie

» Erg zum Titel: (Tiuschungen und Abweichungen der Metaphysiker,
welche die Untersuchung der Tatsachen des inneren Sinnes vernachlissigt
haben). — Erg. am Rand: Nachdem genau bestimmt worden ist, was den
inneren Wahrnehmungssinn und die sich auf ihn beziehende Beobachtung
ausmacht, werde ich sagen: 1) was die Schwierigkeit dieser Beobachtung ist;
2) welches die Hindernisse sind, die sich ihr entgegenstellen und uns ange-
sichts dieser Untersuchung entmutigen oder von ihr entfernen; (3) welches
die Tauschungen der Metaphysiker sind, die sie vernichlissigt haben);
4) welches ihre Niitzlichkeit ausmacht

 Korr. und tragen dazu bei, den systematischen T4uschungen eine Bestéin-
digkeit zu verleihen, welche [...] die konventionelle oder logische Ordnung
unserer Zeichen substituieren

» Erg. kiinstlichen gestrichen

 Erg. gewisse

98

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine eigene Existenz, noch imstande wiren, irgendeine Hand-
lung auszufiihren.”’

Infolge #hnlicher MiBbrauche sind Ausdriicke, welche
dauernde oder akzidentelle Eigenschaften vertreten, unter
denen sich die Einbildungskraft die Dinge oder Gegenstdnde
der duBeren Erkenntnis vorstellt, in die Sprache einer natiirlich
adjektivischen Form iibergegangen, welche ihre Hinzufiigung
oder ihre, in einem konkreten Ganzen notwendige Inhdrenz zu
einer konventionell substantivischen Form ausdriickt, in
welcher diese abstrakten Eigenschaften etwas ganz kiinstlich
Neues werden, ndmlich in dieser Eigenschaft Subjekre verbaler
Aussagen und rein logischer Behauptungen. Indem sie sich
derart auf tduschende Weise anderen substantivischen Aus-
driicken von unterschiedlicher Art zugerechnet finden, die im
eigentlichen Sinne die voriibergehenden Akte oder die phino-
menalen Ergebnisse der Ursachen oder Krdfte ausdriicken,
welche notwendigerweise als individuell oder substantiell ver-

! Korr. dieses und des folg. Abschnitts: Es geschieht durch einen MiBbrauch
unserer gewdhnlichen Sprache, wie ich glaube, und durch einen Mangel der
Eigenschaft der Ausdriicke oder der RegelmiBigkeit der Formen, und dies
besonders in der metaphysischen Sprache, daB die Ausdriicke, welche
dauernde oder akzidentelle Eigenschaften vertreten, unter denen sich die
Einbildungskraft die Dinge oder Gegenstinde der #uBeren Erkenntnis
vorstellt, in der Sprache anstelle der natiirlichen adjektivischen Formen,
welche ihre Vereinheitlichung oder ihre notwendige Kohdrenz in einem
konkreten Ganzen ausdriickt, [eine] konventionelle substantivische Form
angenommen haben, in welcher diese abstrakten Modi etwas ganz kiinstlich
Neues werden, némlich in dieser Eigenschaft selber Subjekte verbaler
Aussagen oder rein logischer Behauptungen: Dergestalt finden sie sich auf
tduschende Weise den wahren Substantiven zugerechnet, die im eigentlichen
Sinne sei es die Substanzen oder die Ursachen bzw. hervorbringende Krifte
der Phinomene ausdriicken, welche als individuell und handelnd verstanden
werden, sei es die Ergebnisse oder Handlungen dieser Ursachen oder Krifte,
welche die Zeichen der Wirkungen iibernommen haben, durch welche sie
sich im AuBen manifestieren und auf diese Weise mit ihnen identifiziert
bleiben, obwohl sie in der Tiefe des Denkens davon immer unterschieden
sind, da sie sich nicht in Bildern darstellen kénnen und in einer Sprache,
welche urspriinglich sinnliche Analogien nachahmt, keine sie ausdriickenden
singuldren Termini finden.

99

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standen werden, haben letztere, da sie sich diese Wirkungen
nicht in Bildern vorstellen konnen und keine sie aus-
driickenden singuldren Termini in einer Sprache finden,
welche urspriinglich sinnliche Analogien nachahmt, die
Zeichen der Wirkungen iibernommen, durch welche sich ihre
Aktion im Aufen manifestiert, und bleiben auf diese Weise
mit ihnen unter der substantivischen Form derselben Zeichen
identifiziert, obwohl sie in der Tiefe des Denkens davon
immer unterschieden sind.?®

Suchen wir zundchst in einem ersten Beispiel, welches in
der Sprache der Physiker der Sinn dieser abstrakten (verbalen)
Substantive wie Anziehungskraft, Gravitationskraft, Magnetis-
mus, Vegetation usw. ist. Sie driicken darin zweifellos tat-
sidchlich die Wirkungen selber aus, welche infolge von Ana-
logien oder von in verschiedenen Zeit- wie Ortsumstidnden
beobachteten Verhiltnissen verallgemeinert wurden; aber sie
schlieBen ebenfalls, wenn auch auf verborgene Weise, die
Titel der Ursachen oder Krifte darin ein, welche jeweils diese
[?] Klasse von Phinomenen hervorbringen. Da diese Ursachen
hier keineswegs, wie es richtig ist, in das Kalkiil der Tatsachen
eintreten, konnen die Physiker berechtigterweise von deren
wahrer Geltung abstrahieren und sogar ohne merklichen
Mifbrauch ihre Namen vernachldssigen; aber wir werden
sehen, dafl es gefihrlich ist, diesem Beispiel in anderen Er-
kenntnissystemen zu folgen.”’

2 Randnotiz: Es ist vor allem eine Sprache, die sich in herausragender Weise
dazu eignet, die Qualititen, Zustinde oder voriibergehenden Modi in
Substanzen oder in Sein zu verwandeln, was eine sehr bequeme und sehr
verbreitete Metamorphose in den Schriften der deutschen Metaphysiker ist.
Indem sie den Artikel vor einen Infinitiv setzen, verwandeln sie das am
meisten Unbestimmte in ein bestimmtes Sein, und man stellt sich gar nicht
vor, welchen entscheidenden EinfluB diese manchmal niitzliche, oftmals
unheilvolle Leichtigkeit auf die Philosophie gehabt hat.

¥ Korr. des ganzen Abschnitts: Welches ist zum Beispiel in der Sprache der
Physiker der Sinn dieser abstrakten Substantive wie Anziehungskraft,
Gravitationskraft, Magnetismus, Vegetation usw.? Ist er nur das Zeichen von
einem bestimmten System an Phinomenen oder der Wirkung, welche
infolge von Analogien oder von in verschiedenen Zeit- wie Ortsumsténden

100

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der zweifache Sinn derselben allgemeinen Ausdriicke ist in
der Sprache der Physiologen noch bemerkenswerter, welche
ihn oft miBbraucht haben, wenn sie unter denselben abstrakten
Titeln wie Gliederung, Vitalitit, Sinnlichkeit sowohl die
sichtbaren Eigenschaften der gegliederten Korper wie die
Gesamtheit der Funktionen, welche in einem gemeinsamen
Leben zusammenwirken, und auch die Ursache oder die innere
Kraft verschmolzen haben, welche diese lebendigen Trieb-
krifte beseelt oder ins Spiel bringt, und zwar mit oder ohne
BewubBtsein um die Ergebnisse ihres Anstriebs.

Von da aus gelangen wir schlieBlich zu den noch gefahr-
licheren MiBbriduchen der Sprache jener Metaphysiker, der
getreuen Schiiler Bacons, welche die Absicht hegten, in die
ganz innerliche Wissenschaft der dem Subjekt eigentiimlichen
Wirkweisen oder Modifikationen die Methode einzufiihren,
welche der Untersuchung der Korper oder der vorgestellten
Phinomene entspricht.’® Indem sie dem Beispiel der Be-

beobachteten Verhiltnissen verallgemeinert wurde? Ist er der Titel der
reellen Ursache oder der hervorbringenden Kraft, wie sie einer solchen
Klasse von Phdnomenen gemeinsam ist? Wenn die wahre Ursache keines-
wegs selber in das Kalkiil der Tatsachen eintritt, dann glaubt sich der
Physiker ohne Zweifel gerechtfertigt, von ihrer reellen Geltung abstrahieren
und ohne merklichen MiBbrauch ihren singulidren Namen vernachlissigen zu
kénnen. Aber wir werden bald sehen, ob diese Auslassung oder diese Art
von Nichtberiicksichtigung der Ursache oder der hervorbringenden Kraft
immer erlaubt ist oder in jeder Hinsicht praktiziert werden kann, worum
auch immer es sich handelt.

% Ein Zeichen verweist hier auf eine Randnotiz Maine de Birans auf dieser
wie auf der folgenden Seite: "In unserer Erforschung der Natur der
intelligenten Wesen im allgemeinen ist die Methode der Analogie nicht nur
unbrauchbar, sondern sie fiihrte unausweichlich zu einem Irrtum, denn durch
die Anwendung dieser Methode allein wire man gezwungen, sie in die
Klasse der rein materiellen Wesen anzuordnen." (Le Sage) Es wire eine
grobe SchluBfolgerung, oder eher ein ganz unvemniinftiges Urteil, gem4B
einer falschen Analogie zum Beispiel zu schlieBen, dal das Bewegungs-
prinzip der Karper materiell sei, weil wir in der physischen Natur nur [Erg.
angeblich] materielle Ursachen kennen. Eher wire mit groBerer Wahrheit zu
schliefen, indem man von der apperzipierten Existenz der Bewegungs-
ursache ausgeht, welche Ich ist, daB jede antreibende Ursache der Bewegun-

101

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

obachter des Physischen in der Klassifikation der Wirkungen
folgten, welche auf abstrahierende Weise auBlerhalb der sie
hervorbringenden Ursachen betrachtet wurden,’ haben diese
Metaphysiker ohne Unterschied unter denselben generischen
Ausdriicken, und manchmal unter dem einzigen Zeichen der
Klassifikation mit dem grofiten Umfang, sowohl die
verschiedenartigen spezifischen (wesenhaften oder akziden-
tellen) Modifikationen des empfindenden und denkenden
Wesens wie die Gesamtheit der aufeinanderfolgenden Akte
zusammengenommen, welche dem BewulBtsein die in sich
selbst nicht wahrgenommenen passiven Eindriicke /und die
Eigenschaften oder konstitutiven Attribute zuteilen, unter
denen das Ich existiert, indem es seine identische Existenz
apperzipiert — wobei sie, gleich dem Beispiel der Physiker, es
vernachldssigen, die wesenhafte Rolle einer hervorbringenden
individuellen Kraft dieser Ordnung von ganz besonderen
Phanomenen in Anschlag zu bringen, deren Theater das Be-
wuBtsein ist.

Aus dieser Nachahmung der Methode und der Sprache
muBte sich ergeben, daBl die ausschlieBlichen Anhinger einer
Philosophie der Erfahrung, indem sie das Denken in den
einzigen Modifikationen einer passiven Sinnlichkeit unter-
suchen und die vollstindige Identitdt des Subjekts mit den-
selben voraussetzen, von diesem substantiellen Subjekt als
jener Ursache abstrahieren muBten, welche in ihm die Pha-
nomene der Wahrnehmungsfihigkeit der Bewegungsursache
zu verwirklichen vermag. Infolgedessen muBten sie allein
darum bemiiht sein, diese Phinomene in bestimmten Klassen
anzuordnen, welche durch einen gemeinsamen oder abstrakten
Terminus ausgedriickt werden, und zwar als von ihrem In-

gen immateriell ist. — Anm. Ubers.: Maine de Biran gibt hier eine Stelle von
Georges-Louis Le Sage (1774-1803) wieder (Premier mémoire sur la
méthode d'hypothése, contenant un paralléle de cette méthode et de celle de
I'analogie, § 35), welche sich im Anhang bei P. Prévost, Essais de philo-
sophie, t. II, 282, findet.

*' Korr. [...] der abstraktiv von ihren hervorbringenden Ursachen betrach-
teten Wirkungen

102

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hirenzsubjekt getrennte objektive Eigenschaften’ bzw. als
Vergleiche unter sich gemiB bestimmten Analogien oder
duBerer Ahnlichkeiten.

Auf diese Weise haben die Ausdriicke Empfindung,
Wahrnehmung oder Apperzeption in der Sprache der
Ideologen die Form von abstrakten Substantiven angenom-
men; aber nicht von der Art derjenigen, die — weil sie un-
mittelbar von Verben abstammen— die reelle Existenz als
Handlung einer Ursache anzeigen, welche in letzterer oder
auflerhalb von ihr gewisse sie manifestierende Wirkungen
hervorbringt,”” ohne ihre Idee davon trennen zu koénnen;
sondern von der Art derjenigen, die — weil sie die inhdrenten
Eigenschaften von vollstindig Ganzen anzeigen, worin die
Einbildungskraft sie ergreift — sich durch das Denken davon
trennen konnen oder sich von neuem in den kiinstlichen
Zeichen gruppieren, auf welche die Vernunft ohne jede Folge
fir die absolute Wahrheit oder fiir die Wirklichkeit der
bezeichneten Dinge einwirkt.

Als der berilhmte Verfasser des "Traité des sensations"
(Abhandlung iiber die Empfindungen), da er [in der Tat]** die
zu dunklen Begriffe der Substanz und der Kraft aus seinen
Untersuchungen ausscheiden wollte, zugleich jede Grundlage
fiir die Ideen und die subjektiven Tatsachen der Personalitit
und Kausalitit wie der empfundenen oder/apperzipierten
inneren Aktivitidt ausschloB; und als er von jener gewagten
Hypothese ausging, daB sich das individuelle Subjekt der
Empfindung oder die Seele der Statue,” um ihre unmittelbare
Apperzeption beraubt, absolut mit jeder dieser Modifikationen
identifiziert und fur sich sowie fiir den erfindungsreichen

2 Var. und zwar als ebensosehr in ihrem Inhdrenzsubjekt getrennte Eigen-
schaften

3 Korr. [...] von Verben der Handlung abstammen — die reelle Existenz als
von einer tatsdchlichen Ursache hervorgebracht anzeigen, welche [...]

* in einer Var. des Satzanfangs gestrichen

% Vgl. E. B. Condillac, Traité des sensations, Teil I, Kap. 1, § 2 (Oeuvres
philosophiques, t. I), 221 f., iiber die Fiktion "einer Statue, die innerlich wie
wir gegliedert ist". (4nm. Ubers.)

103

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

11


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Architekten, der sie baut, nichts anderes sein kann, so scheint
mir, daB er eine Welt aus leichten Phantomen sieht, welche
aus Modifikationen und beweglichen Bildern besteht: ohne
duBeren Halt sowie auch ohne festes Inhdrenzsubjekt, in
standiger Verwandlung fiir die Blicke der Einbildungskraft,
welche es hervorbringt, oder eher’® fiir den systematischen
Geist, welcher auf dieser beweglichen Grundlage eine Reihe
von unter sich verkniipften logischen Aussagen errichtet, und
dies mehr durch den sprachlichen Ausdruck als durch die
Ideen, vor allem jedenfalls fremd gegeniiber der absoluten
Wabhrheit oder der Wirklichkeit dessen, was existiert.

So wie die in ihren angemessenen Zeichen abstrahierte
Ausdehnung und Menge die gemachten Subjekte einer
unbegrenzten Vielzahl von Attributionen an Eigenschaften
und Verhiltnissen werden, welche der Verstand des Geome-
ters erfaf3t, indem er sie zu erschaffen scheint, und woraus er
den Grund einer Wissenschaft bildet, deren Fruchtbarkeit er’
niemals ausschopfen wird: so wird auf gleiche Weise die
Empfindung, welche sich zunichst als einzelne Modifika-
tionen verwirklicht, zu der sich die Statue hin entwickelt, um
anschlieend in dem [?] allgemeinen Zeichen sowie in der
Folge dieser verdnderten Charaktere abstrahiert zu werden,
das kiinstliche Subjekt einer logischen Theorie, worin sich
alles auf den Mechanismus der Sprache zuriickfiihrt, in der es
sich in der Tat nur noch darum handelt, die Ausdriicke geméf
vorheriger Festlegungen oder Voraussetzungen zu verdndern,
abzuleiten oder zu ersetzen.”

% gestrichenes Wort

*7 Korr. sein ganzes Genie

® Korr. des zweiten Satzteils: so wird auf gleiche Weise die Empfindung,
welche sich zunichst als einzelne Modifikation verwirklicht, mit der die
Seele der Statue mittels Hypothese identifiziert ist, um anschlieBend in
ihrem allgemeinen Zeichen abstrahiert zu werden, das sich selbst veradndert,
[um] die verschiedenen Charaktere oder spezifischen Titel derselben allge-
meinen Empfindung auszudriicken — auf diese Weise, sage ich, ist diese
Empfindung nur mehr das kiinstliche Subjekt einer logischen Theorie [...]

104

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man mag selbst beurteilen, ob sich ein solches System von
ideologischer Klassifikation wirklich einer wahrhaftigen
Prinzipienwissenschaft anndhert und ob es vor allem dahin
fiihrt, die Natur und die reellen Charaktere der Urtatsachen des
inneren Sinnes richtig zu unterscheiden und zu erkennen.

Jede allgemeine oder zusammengesetzte Idee, welche der
Geist urspriinglich als solche empfingt oder ohne Modell bzw.
ohne reellen Typus durch jene ihm eigentiimliche Aktivitat
bildet, mit der er ausgestattet ist, kann in ihre Elemente
aufgelost oder einer Analyse zugefiihrt werden. / Betrachtet
man wie im hier vorliegenden System die Zeichen, welche die
Ideen oder die Tatsachen unserer empfindenden oder denken-
den Natur ausdriicken, als allgemeine Namen, Klassifika-
tionstitel bzw. als Kategorien letztlich, so werden diese Ideen
oder Ausdriicke so erscheinen, als miifiten sie unaufhéorlich die
Materie einer Analyse liefern: einer logischen und nicht
reellen Analyse, bei der es schwierig ist, das letzte Glied, die
Elemente und das Prinzip als das Ende zu bestimmen.

Wenn diese Analyse nur in abstracto oder im allgemeinen
Ausdruck betrachtet wird, muB8 sie folgerichtig derselben
abstrakten Ordnung angehoren, woraus sich ergibt, dal man
die Teilungen und Unterteilungen vermehren,” die Meta-
physik mit weiterer Metaphysik betreiben kann, ohne einen
Grund zu finden, um einzuhalten, und ohne jemals die wahren
Grenzen der Wissenschaft von den Prinzipien zu erreichen,
von der man sich sogar immer weiter entfernen konnte, wenn
vor allem gilt, da8 sich diese Prinzipien von einer Wis-
senschaft der Wirklichkeiten schlechthin nicht unter den
Abstraktionen als reinen Werken unseres Verstandes ergreifen
lassen.*

3% Korr. Wenn nun das Prinzip oder der allgemeine [?] Ausdruck allein aus
der allgemeinen Ordnung ergriffen wird, so gehoren diese Elemente, von der
die Analyse sich ableitet, notwendigerweise derselben Ordnung an. Somit
kann man die Teilungen [...]

“ Korr. [...] ohne jemals die wahren Grenze einer positiven und reellen
Wissenschaft zu erreichen, denn diese Prinzipien von einer Wissenschaft der
Wirklichkeiten kénnen niemals [...]

105

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

12


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist zum Beispiel leicht zu sehen, daB die Empfindung
und das urspriingliche Vermdgen zu empfinden, so wie sie
Condillac als GroBe der Zergliederung oder der Analyse
nimmt (siehe seine Logik''), fiir ihn keine urtiimliche oder
reelle Tatsache des inneren Wahrnehmungssinnes sein kann,
sondern vielmehr ein Prinzip der abstrakten Ordnung, eine
allgemeine Idee, eine reine Kategorie ist. Als Beweis hierfiir
mochte ich nur die Art und Weise anfiihren, wie er die
Empfindung zergliedern will, niamlich als generischen Aus--
druck, den er ebensogut auf die Leistungen des Verstandes wie
auf die sinnlichen Eindriicke anwendet, welche dessen Ma-
terienstoffe sind.*?

Wie aber fiihrt er tatsichlich diese Zergliederung durch?
Indem er sich damit zufrieden gibt, die Charaktere oder die
verschiedenen beildufigen Modi aufzuzihlen, welche dieselbe
Empfindung annehmen kann, sofern sie sozusagen in einer
einzigen Anhiufung (Aggregat) ohne reelle innere Teilung
ergriffen wird.* (Denn wihrend man vorgibt, sie verindere
sich einerseits, so bleibt sie mittels Hypothese dennoch
grundsatzlich mit sich selbst identisch, da ihr stets derselbe
Nominaltitel verlichen werden kann); aber eine solche Auf-

“' Vgl. E. B. Condillac, Logique, Teil I, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques,
t. 1), 384 ff. (Anm. Ubers.).

2 Var. dieses Abschnitts: Es ist zum Beispiel leicht zu sehen, daB die
Empfindung, wie sie Condillac als GroBe seiner logischen Analysen nimmt,
fur ihn keineswegs eine urtimliche und reelle Tatsache des inneren
Wahmehmungssinnes ist, sondern vielmehr ein Prinzip der abstrakten
Ordnung, eine allgemeine Idee, eine reine Kategorie. Als Beweis hierfir
mochte ich nur die Art und Weise nehmen, wie er diese Empfindung,
Ausdruck willkiirlicher Verallgemeinerungen, zergliedern will und worunter
er die passiven Eindriicke der Sinnlichkeit mit den aktiven Leistungen der
Intelligenz [Korr. des Denkens] gleichzeitig umfaBt und miteinander ver-
schmilzt.

“ Var. des Abschnittsbeginns: Wie aber ist diese Zergliederung tatsichlich
durchzufiihren? Indem er sich damit zufrieden gibt, die Charaktere oder die
beildufigen Modi aufzufiihren, welche ein und dieselbe Empfindung oder
einfache Modifikation der Sinnlichkeit annehmen kann, wie beispielsweise
Geruch, Geschmack, Farbe usw.? Aber kann man dies wirklich eine
Zergliederung nennen?

106

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zdhlung an/ Charakteren ist keineswegs eine Zergliederung.
Wenn zum Beispiel eine aktuelle Empfindung, welche durch
irgendeine Ursache einen hoheren Grad an Heftigkeit gewinnt,
jede andere Empfindung ausschlieft, so spricht man ihr jenen
besonderen Charakter zu, welchen der Ausdruck Aufmerksam-
keit wiedergibt; aber ist dies sozusagen etwas anderes als ein
in bestimmter Weise modifizierter Modus selber, so wie eine
Farbe oder ein Ton, indem sie dieselbe Grundfirbung bei-
behalten, ohne Zergliederung durch mehrere Nuancen oder
aufeinanderfolgende Grade hindurchgehen kdnnen? Besteht
dieselbe Empfindung weiter, wenn der Gegenstand nicht mehr
auf das Organ einwirkt? Sie wird mittels Hypothese Erinne-
rung oder Geddchtnis und nimmt nur eine neue Form an, ohne
sich im Grunde zu verindern.* Wirken zwei Empfindungen
im eigentlichen Sinne oder eine Empfindung und eine
Erinnerung zusammen, ohne sich zu verschmelzen? Die
daraus sich ergebende Modifikation wird Urteil oder Vergleich
heiBen."

In der aufeinanderfolgenden Aufzihlung dieser verschie-
denen Charaktere oder Eigenschaften, welche der Reihe nach
derselbe Grundmodus enthilt, erblicke ich immer nur eine
logische Analyse oder eine Definition des allgemeinen
Ausdrucks, dessen Sinn sich sukzessiv dadurch bestimmt, daf
er sich bei jedem Schritt oder bei jedem einzelnen Charakter
begrenzt, den er*® durch seinen Umfang enthilt; aber ich finde
hier ebensowenig eine reelle Zergliederung, so wie ich auch
keine fiir das Gold"” in der zusammengesetzten Idee finde, die

“ Korr. ohne ihre Natur im Grunde zu verdndern

“ Vgl. E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines, Teil
I, Abt. II, Kap. 1, § 5; Traité des sensations, Teil I, Kap. 2, § 1; Extrait
raisonné du Traité des sensations, Précis de la Premiére Partie; Logique, Teil
I, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques, t. I, 11, 224 ff,, 326 ff. u. t. 11, 384 ff.)
(Anm. Ubers.).

% Erg. im allgemeinen

7 Var. fiir den ersten Teil dieses Abschnitis: Auf eine solche Weise zer-
gliedert oder aufgeldst, so wie ein zusammengesetzes Ganzes in seine
konstitutiven Teile auflosbar ist, [einige ausgelassene Wérter] konnte auch

107

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

13


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

mit diesem Metall verbunden ist, falls jemand im Augenblick
meinem Geist alle physikalischen Eigenschaften in Erinnerung
riefe, wie sie in dieser Substanz erkannt werden, namlich
Farbe, Leitfahigkeit. Schmiedbarkeit, Auflosbarkeit im Ko-
nigswasser usw., alle unter diesem einzigen und selben Gold
vereinten Ideen, allerdings mit jenem Unterschied, daB es sich
in der zusammengesetzten Idee der physikalischen Substanz
um konstitutive Eigenschaften eines festen und bestimmten
Gegenstandes handelt, dessen Verdnderung oder Entstellung in
seiner Komplexion*® nicht von uns abhingt; wihrend im Fall
der als Urtyp verstandenen metaphysischen Idee die Elemente,
woriiber wir in gewisser Weise verfiigen, von uns erweitert,
reduziert oder geteilt werden konnen, ohne ein Kriterium
auflerhalb von uns noch Regeln oder ein Modell vor uns selbst
zu besitzen, wenn wir nicht mit den Gegebenheiten des
inneren Sinnes oder den reellen Tatsachen anfangen, welche
ohne Entstellung in dieser urtiimlichen Quelle geschopft
werden.

Daher ist es bemerkenswert, daBl berilhmte Schiiler
Condillacs, welche nach ihm mit der logischen Analyse der
Empfindung nicht zufrieden waren, versucht haben, sie ohne
neuen Aufwand nochmals durchzufiihren, und dabei fanden,
dal diese abstrakten Elemente entweder vermehrt oder be-
grenzt werden miissen, ohne jedoch offensichtlich zu bemer-
ken, daB sie nichts anderes taten, als das Klassifikationssystem
zu dndern und die Ausdriicke einer Art logischen Gleichung zu
entfalten oder zu verringern, ohne irgendeine Tatsache,
irgendeine neue Wahrheit in das reelle Feld der Wissenschaft
einzufiihren.*

das Gold nicht als zergliedert von demjenigen ausgegeben werden, der die in
dem Wort Gold ausgedriickte zusammengesetzte Idee dadurch definierte,
daB er all dessen physikalische Eigenschaften der Reihe nach durchgeht,
ndmlich Farbe, Schmiedbarkeit, Auflésbarkeit im Kénigswasser usw.,
welche unter diesem einzigen Ausdruck vereint sind.

“ Korr. Zusammenstellung

* Korr. des ganzen Abschnitts: Daher ist es sehr bemerkenswert, daB die
Schiiler Condillacs, welche mit der logischen Analyse ihres Lehrers nicht

108

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man hitte, wie mir scheint, diesen kiinstlichen Teilungen
der Vermédgen, von denen man glaubt, daB sie als Elemente in
dieses allgemeine Vermogen zu empfinden®® eintreten, weniger
Wichigkeit verliehen, indem man feststellt, daB — wenn es eine
Wissenschaft von den Prinzipien gibt, welche sich auf eine
gewisse Zahl wahrhaft urtiimlicher Tatsachen stiitzt — auch die
ihnen entsprechenden Ideen nur einfach sein kénnen und
folglich die Worter, welche sie in der metaphysischen Sprache
ausdriicken, da sie eigen und singuldr sind, und nicht mehr
allgemein oder gemein, keinerlei Materie fiir irgendeine Art
reeller Zergliederung liefern konnen und sich nicht einmal fiir
eine logische Analyse anbieten. Sie miissen die letzten Glieder
oder Ausdriicke einer Analyse sein, welche darin feste und
notwendige Grenzen findet, wenn sie sich an die Auflosung
unserer Ideen oder verschiedenen Erkenntnisse in deren reelle
Elemente begibt, so wie die ersten Anfangspunkte der Syn-
these dahin streben, die Gesamtheit der Materienstoffe oder

Ergebnisse der menschlichen Vernunft wieder zusammen-
zustellen.”!

vollig zufrieden waren und versuchten, dieselbe nach ihm zu wiederholen,
herausfanden, daBl die Zahl dieser abstrakten Elemente bald vermehrt bald
verringert werden muB; und seltsamerweise haben sie die Ldsung des
Problems mit der genauen Zahl der Elementarvermdgen weiterverfolgt, ohne
zu bemerken, daB sie im allgemeinen nichts anderes erreichten, als ein
willkiirliches Klassifikationssystem zu verdndern, die Ausdriicke einer Art
logischen Gleichung zu entfalten oder zu verringern [...]

* Siche die "Logik" Condillacs und die "Elemente der Ideologie” des Herm
de Tracy (dnm. MB). - Vgl. C. B. Condillac, Logique, Teil I, Kap. 7-8
(Oeuvres philosophiques, t. II, 384 ff.), wo dieser die Seelenvermégen als
Elemente des Vermdgens zu empfinden analysiert. Sowie A. L. C. Destutt
de Tracy, Eléments d'ldéologie, Teil I, Kap. 11, 143 ff. (Idéologie propre-
ment dite), der diese Auffassung bestétigt (4nm. Ubers.).

5! Var. dieses Abschnitts ab Hinweis auf Condillac: indem man feststellt,
wenn es eine Wissenschaft von den Prinzipien gibt, welche auf eine gewisse
Zahl als wahrhaft erkannter urtiimlichen Tatsachen gegriindet ist, auch die
diesen Tatsachen entsprechenden Ideen nur einfach sein kénnen, und
folglich die Worter, welche sie in der metaphysischen Sprache ausdriicken,
da sie eigen oder individuell sind, und nicht allgemein oder gemein, keinerlei
Materie fiir irgendeine Art reeller Zergliederung liefern kénnen und sich fur

109

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn aber die beiden Methoden, welche der geregelten
Bildung all unserer abgeleiteten Erkenntnisse dienen, keinerlei
direkten Zugriff auf die Urtatsachen haben; wenn im iibrigen
diese Tatsachen selber oder die Ideen, welche deren Wirklich-
keit ausdriicken, keinerlei Typus oder Modell auBerhalb von
ihnen haben konnen, so kann es sich nur darum handeln, im
inneren Sinn oder in der Reflexion gewisser Akte und
konstitutiver Zustinde des denkenden Subjekts die eigenen
oder singuldaren Charaktere zu bestimmen, denen man diese
Tatsachen als Prinzipien zuerkennen kann, um deren Rechts-
griinde oder urspriinglichen Bedingungen festzulegen, die
Verkniipfung oder Verkettung mit Ideen oder Tatsachen einer
anderen Ordnung zu untersuchen, und zwar/durch eine
Methode, welche von der physischen Analyse verschieden ist,
die auf die Gegenstinde unserer dufleren Erkenntnis ange-
wandt wird, bzw. von der Logik, wie sie im Feld*® der Kate-
gorien festgelegt ist.”

Um aber diese letzten Uberlegungen zu rechtfertigen® und
besser zu spiiren, wie wenig die Methode, welche wir
bekampfen, der Wissenschaft von den Prinzipien sowie der
Entdeckung der Urtatsachen angemessen ist, wollen wir noch

keinerlei logische Analyse anbieten. Sie werden nur die letzten Glieder oder
Ausdriicke einer reflexiven Analyse sein, welche darin feste und notwendige
Grenzen findet, wenn sie sich an die Auflosung unserer Ideen oder verschie-
denen Erkenntnisse in ihre Elemente begibt, so wie die ersten Anfangs-
punkte danach streben, die menschliche Vernunft mit [?] den reellen
Materienstoffen zusammenzustellen.

** Erg. im Feld der Kategorien oder der kiinstlichen Formen unserer Spra-
chen

** Erg. dieses Abschnitts durch eine Randnotiz: "Es geniigt fiir den Fort-
schritt der Wissenschaften, die Urtatsachen festzustellen und im Bewuptsein
des /ch notwendige und universale Prinzipien zu finden; diese Arbeit ist
bereits ziemlich schwierig, und es nicht weniger schwierig, alle Tatsachen
auf Prinzipien zuriickzufiihren und ihnen ebenfalls den héchsten Grad an
Verkniipfung, Harmonie und Einheit zu geben." (Ancillon Sohn) — Vgl. F.
Ancillon, Mélanges de littérature et de philosophie, t. II, 124, woraus Maine
de Biran zwei Sitze abgekiirzt wiedergibt (dnm. Ubers.).

54 Korr. Um diese Einsichten besser zu rechtfertigen

110

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Unterschied betrachten, welcher eine im eigentlichen
Sinne reflexive Analyse von jener trennt, die wir weiterhin
logisch nennen, um diesen Unterschied durch den ihrer
elementaren Ergebnisse zu beurteilen, die zu oft unter dem
selben Titel der Abstraktion vermischt werden, von der jedoch
mindestens zwei verschiedene Arten zu unterscheiden sind.

Die durch die logische Methode gegebenen Abstraktionen®
beziehen sich auf ein gemeinsames Zeichen, welches sein
Umfangsvermogen proportional zur kleineren Zahl an
Elementen gewinnt, die es einschlieBt.”® Dieser Ausdruck ten-
diert folglich dahin, einerseits in seinem Umfang’' kompliziert
zu werden, so wie er sich zugleich andererseits in seiner
Auffassung vereinfacht, woraus fiir die Einbildungskraft folgt,
daB sie, falls von ihr ein solches Zeichen ergriffen wird, um
seine Geltung zu objektivieren, ein fiir ihre Anwendung weites
und unbestimmtes Feld vorfindet und so beherrschend bleibt,
um die hinzuzufiigenden sinnlichen Erginzungen auszuwihlen
und ihrem Verstehen anzupassen.”

Benutzt man zum Beispiel das Zeichen einer derart
umfangreichen Klasse, wie sie durch den Ausdruck Lebewesen
bezeichnet ist, dann habe ich im Geist entweder nur eine
einfache Benennung oder die reflexive Idee der Leistungen
des Geistes, welche die Bildung dieser Gattung bestimmt
haben; aber wenn meine Einbildungskraft diese allgemeine
Idee ergreift, um deren Zeichen zu individualisieren, so ver-
mag sie ihm unterschiedslos jede ihr gefdllige Ergdnzung
beifligen, um daraus die spezifische Idee eines Menschen,
Lowen usw. zu machen.

% Randnotiz: Unterscheidung zwischen zwei Arten von abstrakten Ideen

% Randnotiz: hier die Anmerkung betreffs einer Stelle aus Descartes'
"Regeln" — Vgl. R. Descartes, Regulae ad directionem ingenii, VI (AT X,
381 ff.) (Anm. Ubers.).

%7 Korr. hinsichtlich seines Umfangs

%8 Korr. des letzten Teilsatzes: eine fiir ihre Anwendung unbegrenzte Breite
vorfindet, um unter den sinnlichen Ergénzungen jene auszuwihlen, die sie
hinzufligen und ihrem Verstehen anpassen mochte

111

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Es verhilt sich ebenso mit allen allgemeinen Ideen von
Klassen, Gattungen oder Familien, von Gegenstinden oder
Phanomenen, woriiber sich jeder Zweig physischer Erkenntnis
ausbreitet, / woraus sich ergibt, daBl diese Wissenschaften,
wenn sie einmal begriindet oder zu festen Lehren errichtet
wurden, ihre Prinzipien nicht mehr analysiert werden konnen
oder sogar diirfen; denn letztere gelten nur als die allge-
meinsten Wirkungen, welche stets in den einzelnen Fillen
aufzulésen sind, wobei diese Fille selber in all ihren Einzel-
heiten bis zur letzten elementaren Tatsache begrenzt sind, falls
man die ganze Genauigkeit und Richtigkeit erreichen will,
wozu diese Wissenschaften in der Lage sind.

Es verhilt sich nicht so mit der wahrhaften Wissenschaft
von den Prinzipien, wovon im Programm der Akademie die
Rede ist und worin die Prinzipien (im uneigentlichen Sinne®’)
aller praktischen Wissenschaften ihre Losung finden miissen,
um eine tiefere und festere Grundlage zu finden.

Werden die Urtatsachen, aus denen eine solche Wissen-
schaft besteht, gleichfalls fiir Abstraktionen gehalten,” weil

5° zweimal Korr. hintereinander: sekundiren, allgemeinen (moglicherweise

ist im eigentlichen Sinne ein Fehler des Kopisten)

% Ich werde hier eine Stelle aus Kants lateinischer Disseration mit dem Titel
"De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis" [II, § 6]
anflihren, welche sein erstes Werk und der Auftakt zu seiner "Kritik der
reinen Vernunft" gewesen zu sein scheint: "necesse autem hic est, maximum
ambiguitatem vocis abstracti notare, quam ne nostram de intellectualibus
disquisitionem maculet, antea abstergendam esse satius duco. Nempe
proprie dicendum esset: ab aliquibus abstrahere, non aliquid abstrahere.
Prius denotat: quod in conceptu quodam ad alia quomodocumgque ipsi nexa
non attendamus, posterius autem, quod non detur; nisi in concreto et ita, ut
a conjunctis separetur. Hinc conceptus intellectualis abstrahit ab omni
sensitivo, non abstrahitur a sensitivis et forsitan rectius diceretur abstrahens,
quam abstractus.” Ich ibernehme diese Unterscheidung in jeder Hinsicht,
indem ich sie auf die Urtatsachen und auf die Art und Weise beziche, wie sie
sich unserem richtig befragten inneren Sinn manifestieren. Wir werden in
der Tat sehen, daB das Ich, welches als eines, einfaches, identisches,
substantielles existiert, keineswegs von Empfindungen abstrahiert ist, als
wire es das Allgemeinste oder Universalste in ihnen; vielmehr abstrahiert
oder trennt es sich selber von den materialen Eindriicken als sinnlichen

112

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie sich/in der Tat von solch wahrnehmbaren Zusammen-
setzungen trennen lassen, wie sie in der objektiven Erfahrung
gegeben sind?®' Aber wenn sie in diese Zusammensetzungen
eintreten, so geschieht dies keineswegs als integrierender Teil
oder als Elemente der Zusammensetzungen, sondern vielmehr
als Arten formaler Elemente, welche den Teilen des Zusam-
mengesetzten als Verbindung dienen und ihm die Form
aufprégen, in der es im Geist als sinnlicher Gebrauch im Sinne

Gegenstanden, welche sie bewirken; auf diese Weise kann das dergestalt in
der inneren und unmittelbaren Apperzeption konstituierte Ich wirklich eher
abstrahens als abstractus genannt werden. Was die Metaphysiker hier
tduschen kann, besteht darin, daB sie fast immer von allgemeinen Ideen der
Substanz, Existenz, Einheit sprechen, die bereits zu Kategorien erhoben
wurden, ohne bis zur Quelle dieser Ideen oder Tatsachen vordringen zu
wollen, welche ihnen als natiirliche Grundlage im inneren Wahmeh-
mungssinn dient und ihnen den Evidenz- und Notwendigkeitscharakter
aufprigt, der in der urtimlichen Quelle reell ist, um in der Folge rein logisch
in den Verbindungen oder stindigen Anwendungen zu werden, welche der
Verstand mit diesen Mutter-ldeen oder ihren zu Zeichen errichteten
Kategorien vornimmt (4nm. MB).— Randnotiz zu dieser Anm.: "Die
abstrakten Begriffe", sagt Condillac, "sind nur Ideen dessen, was als
Gemeinsames zwischen mehreren einzelnen Ideen gebildet wurde. Von
solcher Art ist der Begriff Lebewesen." [Traité des sensations, Kap. :
Oeuvres philosophiques, t. I, 122]. Dies heiBt, die allgemeinen Begriffe mit
den abstrakten Ideen zu verwechseln, die von ganz anderer Natur sein
konnen. Jeder allgemeine Begriff ist natiirlich abstrakt, aber jede abstrakte
Idee ist nicht allgemein. Beispielsweise sind jene der Substanz, der Ursache,
des Seins, der Person, des Ich nicht abstrakt oder vielmehr abstraktiv, indem
sie sich durch die Reflexion von allem trennen, was objektiv ist; aber sie
konnen absolut nicht als allgemein wie die Ideen der Klassen oder
Gattungen usw. betrachtet werden. lhre Natur besteht im Gegenteil darin,
sich im inneren Sinn zu individualisieren und den einheitlichen und be-
standigen Typus von allem zu bilden, was unser Geist als Existenz zu
denken vermag. Von solchen Ideen kann nicht gesagt werden, daB sie von
der Empfindung herriihren. Alles in Condillacs Lehre als falsch Gegebenes
besteht darin, die gesicherte Unterscheidung zwischen den abstrakten Ideen
und den allgemeinen Begriffen verkannt zu haben.

! Korr. fiir Nebensatz: weil sie in der Tat als getrennt oder abstrahiert von
den wahmehmbaren Zusammensetzungen erkannt werden kénnen, welche
durch die objektive Erfahrung gegeben sind?

113

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines Gegenstandes von neuen Ausarbeitungen existiert.” In
gleicher Weise hat die GuBform nicht an der Materie teil,
welche darin ihre Form erlangt oder ihre Pragung erhilt.

Diese reflexiven Abstraktionen haben also einen von den
vorhergehenden sehr deutlich unterschiedlichen Charakter.
Wihrend diese sich umso mehr vom individuellen und reellen
Charakter entfernen, so wie sie vor allem abstrakter und
einfacher sind, nahern sich jene hingegen dem Charakter der
Individualitit oder der Wahrheit immer mehr, und zwar in
dem MabBe, wie sie sich sozusagen reinigen, da sie sich von
den material zusammengesetzten losen, mit denen sie eng
verbunden und wie in einer rein sinnlichen Erfahrung
verschmolzen sind; auf diese Weise losgelost, nehmen sie
besonders jenen herausragenden Charakter unmittelbarer
Evidenz an, welche den Tatsachen des inneren Sinnes als
reeller und einziger Quelle jeglicher Evidenz eigentiimlich ist,
wihrend die logischen Abstraktionen entweder jedes eigenen
Lichtes im Geist beraubt bleiben oder nur ein falsches Licht
der Einbildungskraft erhalten, welche sie unbestimmt anwen-
det;*® bzw. haben sie schlieBlich nur an jener Art GewiBheit
oder Evidenz der Vernunft teil, welche mit der Ruhe des
Geistes verkniipft ist,* wenn er deutlich erkennt, daB seine
eigenen konventionellen Feststellungen durch den “Gebrauch
der Zeichen angefiillt sind, deren Geltung er festgelegt hatte,
ohne / die Umziunung seiner eigenen Ideen zu verlassen.
Wihrend diese logischen Abstraktionen die Fahigkeit zur un-
bestimmten Anwendung oder zum unbegrenzten Umfang
haben, welcher den Umstanden nach wechselt, und oft sogar

2 Korr. [...] als sinnlicher Gegenstand im Sinne eines Ausdrucks neuer
Ausarbeitungen existiert

8 Auf diese Weise wird die Einbildungskraft den allgemeinen oder
abstrakten Ausdruck Empfindung auf diesen oder jenen Geruch, diese oder
jene Farbe bzw. diesen oder jenen Ton anwenden, und niemals auf den
individuellen Akt, den er gleichfalls im Sinne der Reflexion ausdriicken kann
(Anm. MB).

® Korr. [...] welcher den Geist beeindruckt oder befriedigt

 Erg. regelmaBigen

114

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach dem Gutdiinken einer beweglichen Einbildungskraft, so
sind die in den Urtatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes
ergriffenen reflexiven Abstraktionen feststehend, unverdnder-
bar, univok und stets identisch, da sie mit der Einbildungkraft
nichts zu tun haben, welche sie durch ihre Beriihrung nur
beeintrachtigen oder entstellen kann.

Diese Philosophen haben sich also von den Fluten der
Gewohnheiten der Einbildungskraft fortreiBen lassen, indem
sie alle Elemente der Wissenschaft auf logische oder phy-
sische Abstraktionen zuriickfiihren und glaubten, die Prin-
zipien unserer Erkenntnisse aus einer Zergliederung oder
kiinstlichen Auflosung der Eindriicke oder der durch die Er-
fahrung gegebenen sinnlichen Bilder hervortreten zu lassen,
wobei sie weiterhin sogar glaubten, die reellen Prinzipien
analysieren, zergliedern zu kdnnen und zu miissen.*®

Es liegt vielleicht auch an dieser Tauschung und an diesen
Abweichungen der Theorie, welche durch einige praktische
Erfolge nicht gerechtfertigt werden koénnen, dafl die in
Frankreich seit Condillac gegebene Richtung gegeniiber der
Philosophie des Geistes dadurch bestimmt ist; mit der gleichen
Tauschung 14Bt sich auch alles verkniipfen, was die moder-
neren Lehren an Unvollstindigem, Verkiirztem und Irrefiih-
rendem in der Sprache wie in den Sachen auszeichnet.

Ich fiige noch als eine letzte Uberlegung iiber die Irre-
fiihrungen oder Abweichungen dieser Methode bei, daB die

 Korr. dieses sowie nachfolgenden Abschnitts: [...] sie haben alle Elemente
und die Prinzipien der Wissenschaft auf logische oder physische Abstrak-
tionen zuriickgefiihrt, wobei sie schrankenlos einer rein duBeren oder sinn-
lichen Analogie folgten. Sie haben in die Wissenschaft von den Prinzipien
die Methode hineingetragen, welche ausschlieBlich jener ihrer objektiven
Ergebnisse entspricht; wie jene Philosophen Indiens, welche die Welt auf
eine Schildkréte griinden, haben sie die der intellektuellen Welt eigen-
timlich innere Kraft verbannt, dank derer sie in sich selbst ihre Triebkraft,
ihr Gleichgewicht und ihren festen Stiitzpunkt zum Handeln finden. Die
Grenzen, wo diese Methode enden muB, welche ich analogische Methode
nenne, finden sich durch die Natur der Mittel selbst festgelegt, die sie
anwenden kann, und besonders durch die Natur des Gegenstandes, dem sie
entspricht.

115

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19

Grenzen, wo die Analogie genannte Methode der Physiker
meiner Ansicht nach ihr Ende finden muB, durch die Natur der
Mittel selbst festgelegt sind, die sie anwenden kann, und
besonders durch die Natur des Gegenstandes, dem sie
entspricht. Diese Mittel kénnen in der Tat nur den 4uBeren
Wissenschaften und der Einbildungskraft oder dem vorstel-
lenden Vermogen entlehnt sein; ihr ausschlieBlicher Gegen-
stand besteht in den Erscheinungen oder auBerhalb von mir
vorgestellten Phinomenen; sie kann folglich / keinerlei Macht
iiber jene Art an Urtatsachen haben, welche nur in den Bereich
des inneren Wahrnehmungssinnes fallen; und wenn es so
etwas wie eine Beobachtung oder einen den Elementartat-
sachen dieser Ordnung ganz entsprechenden Wahrnehmungs-
sinn gibt, so konnen die Analogien oder phidnomenalen
Ahnlichkeiten, welche sich einem #uBeren oder physischen
Standpunkt darbieten, nicht in das innere Feld eintreten, wo
das denkende Wesen als reflexiver Zeuge seinen am meisten
exakten®’ Wirkweisen, seinen am meisten innerlichen Modi-
fikationen beiwohnt. Hier vereinfacht und individualisiert sich
alles, dort in der anderen Methode hingegen verallgemeinert
und setzt sich alles zusammen. Die Klassifikationen und die
Gesetze, welche — nach der Beobachtung der Wirkungen — die
beiden groBen Triebkrifte der Naturwissenschaften sind,*
finden daher kaum eine niitzliche Anwendung in der Er-

" Korr. geheimen

8 Ein sehr scharfsinniger Philosoph bietet die Aufstellung der aufeinander-
folgenden Leistungen der Wissenschaft in der Erforschung der Tatsachen-
wahrheit wie folgt dar: Beobachten Sie, klassifizieren Sie, stellen Sie Gesetze
auf, suchen Sie Ursachen (siehe die Abhandlung der Philosophie des Herrn
Prévot in Genf) (4nm. MB). — Vgl. P. Prévost, Essai de philosophie ou Etude
de l'esprit humain, t.II, Abt. II, Teil II, Kap. 1-2 iiber die Kunst der
Beobachtung, Verallgemeinerung, Klassen, Gesetze und Ursachen; Les
Signes envisagés relativement a leur influence sur la formation des idées, 20.
Zu Biographie und Werk Prévosts (1751-1839), der 1814-15 an der
"Philosophischen Gesellschaft" Maine de Birans im Sinne gegen-ideolo-
gischer Krifte teilnahm, vgl. J. Echteverria, Notes (1963), 242 f. (Anm.
Ubers.).

116

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenntnis der Gefiihlswahrheiten, welche sich auf unmittel-
barste Weise daraus ergeben.

Aber es geschieht besonders bei der Suche nach den
Ursachen, welche der vierte und letzte, durch die Methode der
Erfahrungswissenschaften angezeigte Fortschritt ist; es
geschieht besonders in der allgemeinen und notwendigen
Anwendung des Kausalitdtsprinzips, wie ich sage, daB sich die
Methode der Erfahrung unserer Ansicht nach weiter von
derjenigen zu entfernen scheint, welche einer wahrhaften
Wissenschaft von den Prinzipien entspricht.

In der Tat haben wir schon ahnen lassen, daB die sinnlichen
Phinomene im Gegenstand der physischen Wissenschaften, da
sie isoliert vorgestellt werden, immer analysiert, untereinander
verglichen und gemil der Ordnung ihrer Abfolgen oder
Analogien klassifiziert werden konnen, wobei von der
Ursache oder von der reell hervorbringenden Kraft abstrahiert
wird: die eigene und notwendige Idee, welche letzterer
entspricht, fillt so nicht unter die Sinne oder unter die Ein-
bildungskraft und geht auch keineswegs in das Kalkiil der
Erfahrung ein, so daB ihre wahrhaftige Geltung unter der
sinnlichen Form der fiir sich selbst verallgemeinerten / Wir-
kung verborgen bleibt.

Aber in der reflexiven Wissenschaft der Akte oder
Zustinde des denkenden Subjekts, welche selbst als Tatsachen
des inneren Wahrnehmungssinnes gegeben sind, vermag
irgendeiner dieser Akte in seiner Hervorbringung nicht auBer-
halb der Erkenntnis oder des innersten Gefiihls seines Prinzips
oder seiner hervorbringenden Ursache gedacht oder unmittel-
bar apperzipiert zu werden; denn diese Ursache ist nichts
anderes als das Subjekt oder das Ich,” welches fiir sich selbst
nur existiert, indem es erkennt, und es erkennt sich nur,
insofern es handelt.

® Var. [...] oder seiner reellen hervorbringenden Ursache; diese Ursache
kann folglich nicht wie eine Unbekannte behandelt werden, da sie nichts
anderes als das denkende Subjekt oder das /ch ist

117

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

20


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es handelt sich hierbei um eine Wahrheit oder eine
Tatsache des innersten Sinnes, welche keines weiteren Be-
weises bediirfen sollte, aber in der Folge, wenn es nétig ist,
alle notwendige Aufklarung wird finden konnen. Indem wir
dennoch ein wenig den folgenden Analysen vorgreifen,
mochte ich als geeignetes Beispiel, um das behauptete Prinzip
zu bestitigen, einen dieser aktiven Modi ergreifen, worin sich
das Subjekt sich selbst gegeniiber als Agens oder als Ursache
seines Aktes manifestiert:”" ich will von der Anstrengung
sprechen, welche der Wille bestimmt, indem er den Leib-
korper in seiner Masse oder irgendein einzelnes Organ bewegt,
welches direkt seinem Einflufl unterliegt. Nun sage ich, dafl
das innerste Gefiihl der Ursache oder der hervorbringenden
Kraft der Bewegung, welche das mit seiner Anstrengung
identifizierte Ich selbst’' ist, sowie die besondere Empfindung
(sui generis), welche in der naturhaften Ordnung der Kon-
traktion des Muskelorgans entspricht, als zwei Elemente eines
umfassenden Modus betrachtet werden konnen, wo die
Ursache und die Wirkung (die apperzipierte Anstrengung und
die empfundene Kontraktion als Ergebnisse) miteinander im
selben BewuBtsein derart untrennbar und in einem so
notwendigen Kausalititsverhiltnis verbunden sind,”” daB es

7 Var. [...] einen dieser urtimlichen und einfachsten Modi, worin sich das
Subjekt sich selbst gegeniiber manifestiert

"' gestrichenes Wort

™ Das Kausalitétsprinzip (sagt ein Philosoph, zu dessen Anfiihrung ich mir
hier die Freiheit nechme, obwohl er vielleicht einer meiner Preisrichter sein
wird) ist der Vater der Metaphysik, und die Art und Weise, es in Betracht zu
zichen oder es abzuleiten, betrifit das Geschick dieser Wissenschaft ins-
gesamt; davon hingt die Frage ab, ob sie wirklich eine Wissenschaft oder
eine Chimire ist; das Mittel, sie vor dem Schiffbruch zu retten, besteht in
dem Beweis, daB das Kausalititsprinzip keine bloBe Form oder Kategorie,
keine allgemeine Idee ist (siehe die Reihe der "Mémoires" aus Berlin fiir das
Jahr 1801). Indem ich dieses Prinzip mit den Urtatsachen des innersten
Wahrmnehmungssinnes und mit dem Phinomen des Ich selbst verbinde,
welches sich in der unmittelbaren Apperzeption verwirklicht, glaube ich, die
Auffassung dieses Philosophen richtig ergriffen zu haben, dem ich schon
begegnet war, ohne ihn zu kennen (4nm. MB).— Vgl. L. F. Ancillon,

118

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich absolut nicht von der Kraft” / oder Ursache abstrahieren 21
14Bt, ohne die Idee ihrer Wirkung génzlich zu verdndern oder
sogar zu entstellen. Und wenn in der Tat die Muskel-
empfindung aufhéren sollte, von Anstrengungen begleitet oder
vom Wollen™ verursacht zu sein, dann wire sie nurmehr eine
rein organische Affektion oder sie bliebe dunkel und nicht
apperzipiert, so wie jene vitalen Bewegungen, welche sich im
Inneren des Leibkérpers auBerhalb der Grenzen des Wollens —
und folglich auBlerhalb der Apperzeption — vollziehen, die
davon abhidngt (wie wir im folgenden sehen werden), bzw.
wire diese Muskelempfindung schlieBlich nur noch ein vollig
passiver Eindruck, wie es die Herzschlige oder die Krampf-
bewegungen sind, welche wir empfinden, ohne sie selbst
hervorzubringen.

Ich schlieBe aus diesem einfachen Beispiel, dessen Folgen
hier noch nicht zu vertiefen sind, daB3 es bei der Analyse der
innerlichen Phianomene nicht erlaubt und sogar nicht einmal
moglich ist, von der Ursache zu abstrahieren, denn diese
Ursache selber, anstatt unbekannt zu sein, besitzt mit aller
Evidenz eine Gefiihlstatsache, da sie sich aus dem Charakter
ihrer Hervorbringung selbst ergibt, welche nur in ihr und
durch sie wahrnehmbar wird.

Woraus des weiteren folgt, dafl es in der Wissenschaft von
den Prinzipien nicht gerechtfertigt ist, den reellen Rechtsgrund
der Ursache unter dem der verallgemeinerten Wirkung zu
verbergen; man darf sich ebenfalls nicht damit begniigen, ihr
bloB einen Namen zu geben; es ist dariiber hinaus ihre Idee zu
bestimmen, ihr genauer Begriff festzulegen, so wie sie auf ihre

Mémoire sur l'analyse des Principes dans les sciences (1801), 44 u. 49 f,
sowie noch ausfiihrlicher hierzu in spateren Jahren: P. Maine de Biran, De
I'existence (1966) (Anm. Ubers.).

” Erg. vom Gefiihl

™ Var. oder vom Ich

119

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

urtiimliche, individuelle und reelle Quelle zuriickzufiihren
bleibt.”

Es ist aulerdem in der Analyse der Ideen oder in der
Wissenschaft von den menschlichen Vermdgen nicht erlaubt,
die je eigene Geltung/ der signifikativen Ausdriicke fiir die
Wirkweisen des denkenden Subjekts oder der bestandigsten
Vollzugsmodi in dessen Aktivitit,”® so wie beispielsweise
Aufmerksambkeit, Riickerinnerung, Vergleich usw., zu verin-
dern, indem sie willkiirlicherweise verallgemeinert werden,
um den abstrakten Sinn mit den Charakteren irgendeines
passiven Eindrucks zu verbinden, welche dieser von sich
selbst aus erhalten soll oder indem er jeden anderen Eindruck
durch seine Vorherrschaft ausschlieBit, das heiflt unabhingig
von der Aktivitit des Subjekts, wodurch der Eindruck so wird,
wie er ist, bzw. auch durch seine spontane Wiederhervorbrin-
gung in Abwesenheit seiner duleren Ursache, ohne dabei seine
innere Kraft der Wiederhervorbringung usw. zu beriicksich-
tigen.

Denn man sieht sehr wohl, daBl dies einer Entstellung des
Sinnes der Ideen und der Worte gleichkdme, substituierte man
den reellen Tatsachen logische Abstraktionen als eine ge-
machte und konventionelle Geltung anstelle natiirlicher und
genauer Bedeutung;”’ es hieBe des weiteren, der Reflexion
Jeden spateren Zugriff und der Wissenschaft von den Prin-
zipien jede reelle Grundlage zu entziehen. Von dem Augen-
blick an wiirde auch die Metaphysik auf ihren Titel verzichten
und ihre positivsten Rechte dem Ideensystem abtreten, wel-
ches ihr Los wire, bzw. nur noch eine Chimire, oder sie

™ Erg. [...] ihre individuelle Idee zu bestimmen, ihren genauen Begriff
festzulegen, so wie sie selbst auf ihre urtiimliche Quelle zuriickzufiihren
bleibt

" Korr. [..] der den Wirkweisen des denkenden Subjekts oder den
bestindigsten Vollzugsmodi seiner Aktivitidt zugesprochenen Ausdriicke

" Var. [...] daB dies einer Entstellung der Ideen gleichkime, indem die je
eigene Auffassung ihrer Zeichen verindert wiirde, um den reellen Tatsachen
logische Abstraktionen zu substituieren, sowie dem natiirlichen und wahren
Sinn eine fiktive Geltung

120

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

marschierte v6llig unter dem Banner sei es der Physik, deren
Prinzipien sie an sich aufkliren soll, sei es der Logik, deren
Formen sie eine Grundlage zu geben hat.

Ich habe es fuir wichtig erachtet, die Wirklichkeit bestimm-
ter Urtatsachen des inneren Sinnes anzukiindigen, welche von
den Phinomenen der dufleren Natur unterschieden sind, bevor
ich genauer danach forsche, worin diese Tatsachen bestehen
und welches ihre Zeichen oder Charaktere sind. Ich wollte
dadurch die Notwendigkeit einer inneren Beobachtung fest-
stellen, wie sie einer Methode fiir diese Tatsachen eigen-
tiimlich und in ihrem Prinzip sowie in ihren Ergebnissen von
derjenigen unterschieden ist, welche von Bacon gelehrt und
mit soviel Erfolg in den Naturwissenschaften praktiziert
wurde.

Es scheint mir, daB die Verinderung der Ideen der Ur-
sache, der Krdfte, der Vermogen, wie sie in der Methode und
in der diesen letzteren Wissenschaften eigenen Sprache statt-
gefunden hat, nicht ohne groBe MiBlbriuche auf die Wis-
senschaft von den Prinzipien hatte angewandt werden konnen,
wobei diese Mifbrauche den reellen Gegenstand dieser Wis-
senschaft entstellt, seine Grundlage ginzlich verkannt und
seine Mittel wie sein Ziel verborgen haben.

Ich war umso mehr zu diesen Bemerkungen / genétigt, als
die unmittelbare Apperzeption des denkenden Subjekts (Ich)
nach meinem Gesichtspunkt, wie er spiter dargestellt werden
wird, sich eben nicht vom innersten Gefiihl der Ursache oder
der hervorbringenden Kraft bestimmter Leibbewegungen
sowie bestimmter Leistungen des Geistes unterscheidet, wenn
man einmal im Zeichen sowie in der Idee die innere Ursache
mit ihrer objektiven Wirkung verschmolzen hat, bzw. vorher
die Anstrengung mit ihrer Hervorbringung, den Akt mit
seinem Ergebnis,”® so daB die vorgelegte, von mir fiir die
Metaphysik als fundamental angesehene Frage fast ebenso
viele Unsinnigkeiten wie Worter darstellen wiirde, um von

’ Var. im Zeichen wie in der Sache, die Kraft mit ihrer Hervorbringung, den
Akt mit seinem Ergebnis

121

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

23


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vornherein von denen negativ beantwortet zu werden, denen
der gemeinsame, einzige und fast sakramentale Ausdruck
Empfindung geniigt, alles in der Wissenschaft der mensch-
lichen Vermdgen damit auszudriicken.

Bevor wir in die Tiefe der Frage vordringen, wollte ich
einzig den Blick darauf heften, daB die Analyse der mit den
Modifikationen der Sinnlichkeit identifizierten Intelligenz fast
nur kraft einer abwegigen Anwendung oder einer fikiven
Geltung, welche dem Kausalitdtsprinzip verliehen wurde, bald
auf eine rein physiologische Theorie der analysierten oder in
materieller Hinsicht zergliederten Funktionen in deren or-
ganischen Instrumenten oder Korperlagen zuriickgefiihrt
wurde;” bald auf eine logische Klassifikationsmethode der
veranderten Modi einer passiven Sinnlichkeit, deren abstrakte
Charaktere in der Tat nur Abweichungen oder Verinderungen
eines einzigen sensitiven Grundmodus sein sollen, indem von
der Ursache oder der sie verandernden reellen Kraft abstrahiert
wird:¥' bald auch auf geheimnisvolle iibernatiirliche Begriffe
dieser subjektiven Ursache, welche sich in einer Ordnung von
Absoluta auBlerhalb aller in der reellen Existenz vollzogenen
Hervorbringungen verwirklicht*? und als wire sie auf gewisse
angeborene Formen reduziert, deren Phdnomene sinnlicher
Erfahrung sie in der Zeit annehmen soll — drei® Gesichts-

™ Korr. des Abschnittsbeginns: [...] kraft einer abwegigen Analyse [...] auf
eine rein physiologische Theorie der [...] sensitiven Funktionen [...]

% Siehe das Werk des Doktors Cabanis iiber das Verhaltnis des Physischen
und des Geistigen beim Menschen und besonders ilber die physiologische
Geschichte der Empfindungen (4nm. MB). — Vgl. P. J. G. Cabanis, Histoire
physiologique des sensations (Oeuvres philosophiques, t. I), 164 ff. Dieses
Werk ist der 2. u. 3. Teil von 12 Abhandlungen unter dem Titel "Rapports
du physique et du moral de I'homme", deren erste Hilfte 1-6 am Institut
National de France 1793-94 vorgetragen wurde. Dazu auch die Stellung-
nahme Maine de Birans in seinem Werk: Influence de I'habitude sur la
faculté de penser (1), 111 Anm. | (dnm. Ubers.).

¥! Gestrichen: deren Charaktere [...] abstrahiert wird

82 Gestrichen: bald auch [...] vollzieht

S Wort gestrichen

122

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

punkte, welche sich in meinen Augen gleichfalls einer wahr-
haftigen Wissenschaft von den Prinzipien entfernen.

Wir haben dies zuvor gerade hinsichtlich des Systems der
veranderten Empfindung gezeigt. Letzteres bot sich als erstes
unserer Uberpriifung an, als wir uns iiber die Gegebenheiten
der Frage [der Berliner Akademie] Rechenschaft ablegen und
die diesen Ausdriicken eigentiimliche Bedeutung diskutieren
wollten; es ist weiterhin dieses System, welches uns als erstes
sowohl durch die Nihe der Verkniipfungen® und die nahen
Beziehungen wie durch den Kontrast aufgefallen ist, den es im
Zusammenhang mit einer Lehre zu bieten schien, die auf das
Zeugnis des inneren Wahrnehmungssinnes sowie auf eine
Beobachtungsmethode und -sprache® gegriindet ist, wie sie
der Entdeckung und der Unterscheidung der urtiimlichen Be-
wuBtseinstatsachen angemessen ist.

Wir wollen nunmehr mit demselben Ziel™ eine Mutter-
Lehre® untersuchen, welche sich mehr als ihre Tochter einer
reellen Wissenschaft von den Prinzipien anndhert, wie wir
sehen werden. Sie geht sichtbarerweise viel ndher an die
Quelle zuriick, jedoch an den Ufern anhaltend und ohne bis in
die Tiefen zu schopfen. Von dort aus werden wir auch einen
Blick auf andere Systeme der Ersten Philosophie werfen,
deren Autoren — nachdem sie im Vorbeigehen den wahrhaft
grundlegenden Punkt vernommen und sogar beriihrt hatten —
durch einen kiihnen Schwung iiber diesen hinaus in Richtung
jener geheimnisvollen Region der Essenzen getrieben wurden,
wo sich die Virtualititen, Formen, Kategorien und die sich
auBerhalb der Existenzen verwirklichten ontologischen Ge-
setze vor jenen in einer logischen Ordnung angesiedelt finden,

156

84 diese beiden Worter gestrichen

8 Korr. [...] mit einer Beobachtungsmethode und einer Sprache, wie [...]
angemessen ist

% Korr. Gesichtspunkt

%7 Gemeint ist die Philosophie Lockes; der Ausdruck selber wird auch auf
Leibniz (vgl. folg. S. 41) sowie auf Descartes angewandt; vgl. P. Maine de
Biran, Essais sur les fondements de la psychologie (VIII), 131 (4nm.
Ubers.).

123

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

24


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

25

die eher eine Ordnung der Anwendung als der Erzeugung
menschlicher Vermdgen ist. Wir werden die Grundlage dieser
idealen Lehren beurteilen kénnen, worin der Mensch, indem er
sich selbst so a priori setzt, als wire er ganz Geist, nur noch
mit reinen Intelligenzen zu kommunizieren scheint und sich
durch die Reflexion von der materiellen Natur getrennt findet,
so wie sich der Beobachter des Physischen mit ihr durch die
Empfindung vereint und fast identifiziert vorfindet.*®

Auf diese Weise werden wir in unseren Untersuchungensq
den Gang des menschlichen Geistes nachahmen; er geht
keineswegs immer gradlinig auf sein Ziel zu, indem er immer
demselben Fortschritt folgte; vielmehr nihert er sich ihm bald,
ohne es zu beriihren, bald entfernt er sich davon, indem er
dariiber hinausschreitet, so daB} er sich auf diese Weise inner-
halb einer ungleichmiBigen Kurve angefiillt mit / Punkten der
Beugung und Umkehr bewegt, was als merkwiirdig festzu-
stellen ist, um im mittleren Punkt anzukommen oder sich darin
zu halten, weil dieser der Wahrheit sowie dem reellen
Ursprung nédher zu sein scheint, von dem alle Variablen der
Kurve ausgehen, indem sie auseinanderlaufen.”

8 Korr. des zweiten Abschnitts mit mehreren gestrichenen Wortern: [...] mit
Blick auf andere metaphysische Systeme werden wir danach untersuchen, ob
es nicht moglich ist, einige reelle Gegebenheiten unseres Problems bis in
diese Systeme einer hoheren Metaphysik hinein zu finden, welche der
sinnlichen Welt gegeniiber fremder ist und wo das denkende Subjekt, indem
es sich selbst zunichst a priori setzt [...], so wie sich der Sensualist [...]

% Korr. Auf diese Weise werden wir in dieser 1. Ordnung der Unter-
suchungen

* Korr. [...] sowie dem reellen Ursprung der Koordinaten, von wo alle
Variablen der wissenschaftlichen Kurve ausgehen

124

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§2
Von einer natiirlichen Grundlage der Wissenschaft von den
Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere
und die Natur der Urtatsachen unterscheiden konnte®'

Die in unseren Sprachen verwandten Termini, um die Akre
eines Willens oder die Leistungen einer Intelligenz auszudrii-
cken, nimlich die auf die Existenz und Handlung hinweisen-
den Verben wie apperzipieren, wollen, urteilen, empfinden,
welche vom reellen Subjekt unabtrennbar sind, und die ent-
sprechenden abstrakten Substantive, welche natiirliche Ablei-
tungen davon darstellen, diese stindig und notwendigerweise
in den Diskursformen verwandten Ausdriicke, wie ich sage,
stellen ohne Zweifel weder reine Vernunftwesen noch eine
Unsinnigkeit dar. Zumindest wenn man das Zeugnis des inne-
ren Wahrnehmungssinnes nicht absolut zuriickweist, lieBe
sich nicht leugnen, daB jene Ausdriicke im Geist, wenn schon
nicht einigen sinnlichen Bildern, so doch wenigstens einigen
intellektuellen und positiven Ideen entsprechen. Folglich liee
sich gleichfalls nicht sagen, daB diese letzteren Ideen, wie
auch immer sie sich im Verstand begriindet finden, als unmit-
telbare Eindriicke der Gegenstidnde in denselben eingedrungen
seien, das heifit durch dieselben direkten Sinne und auf glei-
che Art und Weise; denn anstatt den Empfindungen und
den Bildern zu gleichen, verschwinden diese Ideen oder inner-
lichsten Modi vor den zuletzt genannten, so wie der fahle
Schimmer der Sterne vor der Sonne verschwindet; sie sind
im iibrigen durch einen bemerkenswerten Kontrast von Cha-
rakteren der Zusammensetzung und der Verschiedenartigkeit
zum einen davon getrennt, zum anderen der Bestindigkeit und

°! Vgl. auch P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition de la pensée

(I1), I, § 5.2: Grundlegung einer Analyse der Zergliederung. Lockes Lehre
(Anm. Ubers.).

125

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Einfachheit deutlich entgegengesetzt,” welche einen Ursprung
oder eine unterschiedliche Quelle anzeigen.”

Wenn aber diese ersten Ideen nicht von den duBeren Sin-
nen herriihren und® sie andererseits auch nicht angeboren
sein konnen, wo lieBe sich dann ihr Ursprung festlegen, und
muf} man diesen nicht im urtiimlichen Vollzug oder in der
Entwicklung eines gewissen besonderen inneren Wahrneh-
mungssinnes suchen, durch dessen Hilfe sich das Individuum
oder das als solches konstituierte Subjekt im Vollzug seiner
eigenen Akte oder innersten Modi mit sich selbst in Bezie-
hung befinde, so wie es dies durch die duBeren Sinne mit
einer fremden Natur ist? Von diesem Augenblick an versteht
man die natiirliche Grundlage einer Wissenschaft von den
Urtatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes, welche als
Prinzipien betrachtet werden, sowie einer Art von Beobach-
tung, die dafiir geeignet ist.

Dies ist der grundlegende Gesichtspunkt der Lehre Lo-
ckes;”* indem dieser Philosoph von einem doppelten Ursprung
ausgeht, der allen Modifikationen und Ideen des menschlichen
Verstandes zugesprochen wird, hat er sich die Trennung oder
Analyse zweier Arten von Elementen oder zweier Ordnungen
von Urtatsachen zum Gegenstand nehmen konnen, welche
selbst bei einer Zusammenstellung miteinander in der Erfah-
rung dennoch durch bestimmte Charaktere unterschieden blei-
ben, die sie hinsichtlich ihrer Quelle% haben; auf diese Weise
wurde es in der Tat moglich, die Elementartatsachen zu unter-
scheiden und zu erkennen, indem sie namlich aus den Zu-
sammensetzungen der Erfahrung durch eine Art Zergliederung

% Korr. [...] durch einen bemerkenswerten Kontrast zwischen den Charakte-
ren der Zusammensetzung und Verschiedenartigkeit getrennt, welche jenen
eigentiimlich sind, und denjenigen der Bestindigkeit und Einfachheit, die
diesen zugehdren

% dieser und folg. Abschnitt gestrichen

™ Korr. Wenn die einfachen Ideen der Reflexion nicht von den ZuBeren
Sinnen herrithren und auf der anderen Seite

% Korr. Man weiB in der Tat, wie [Locke], indem [...]

% Korr. Quellen

126

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

herausgestellt wurden,” die nicht mehr auf Condillacs Weise
logisch war, sondern reell nach der Weise der Chemiker.”
Wenn Locke von vornherein eine wesentliche Unterschei-
dung zwischen den einfachen Ideen der Reflexion und den
einfachen Ideen der Empfindung anzeigt,” zwischen dem
innersten Gefiihl, welches / die Wirkweisen des Willens oder
die freien Akte der Intelligenz und die ginzlich passiven Mo-
difikationen einer dufleren wie inneren Sinnlichkeit begleitet,
welche von der Aktion der duBeren Gegenstinde oder von den
der korperlichen Beschaffenheit eigentiimlichen Vorleistun-
gen abhingt, dann scheint mir dieser weise Philosoph auf dem

7 Korr. [...] moglich, die Auflosung der Phinomene der Sinnlichkeit und
der Intelligenz durchzufiihren, indem die Elemente der in der Erfahrung
gegebenen Zusammensetzungen durch eine wahrhafte Zergliederung her-
ausgestellt wurden [...]

8 Zahlen am Rand verweisen darauf. da die Abfolge dieses und des ndchs-
ten Abschnitts im korrigierten Text vertauscht werden sollte. Wir geben
unter Beibehaltung der urspriinglichen Reihenfolge nur jeweilige Varianten
wieder.

» Leibniz hat sich gegen diese angebliche Einfachheit der Ideen der Emp-
findung gewandt, welche durch Locke behauptet wurde: "Sie erscheinen uns
nur einfach", sagt er, "weil sie undeutlich sind, und je weiter wir in eine der
Empfindungen eindringen, um so mehr Elemente werden wir darin finden."
Was Leibniz hier unter Empfindung versteht, ist nicht das, was der Autor des
"Versuchs iiber den menschlichen Verstand" Idee der Empfindung genannt
hat; der erstere nimmt die Empfindung sozusagen auBerhalb des empfinden-
den Wesens, der andere nimmt sie in ihrem aktuellen Verhiltnis zum Be-
wuBtsein oder zur unmittelbaren Apperzeption des individuellen Subjekts,
welches sich auf einfache und gleichformige Weise modifiziert vorfindet,
wie groB auch immer die Zahl im iibrigen der elementaren und mitbildenden
Eindriicke sein mag; hier wie in den meisten der metaphysischen Diskussio-
nen hidngt das MiBverstindnis hauptsichlich vom Ausdruck ab, und nichts
muB in der Tat gewohnlicher als diese Arten von MiBverstidndnissen sein,
wenn man oft nur ein einziges Wort besitzt, um die duBere Ursache des
Eindrucks und das Funktionieren des Organs sowie das tatsidchliche Ergeb-
nis und die Apperzeption des Jch usw. auszudriicken (4dnm. MB). — Vgl. 1.
Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. I, § 2-5
(Maine de Biran folgte wohl der franz. Ubers. von Coste 1742/1795); G. W.
Leibniz, Nouveaux essais sur I'entendement humain Il, 2 (ed. Gerhardt, t. V.,
109) in freier Wiedergabe (4nm. Ubers.).

127

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

27


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

richtigen Weg einer genauen und reellen Analyse der Tatsa-
chen zu sein, und nahe dabei, die Wissenschaft von den Prin-
zipien zu bestimmen.'”

Muflite dieses Vermodgen der Reflexion selbst aber nicht,
indem sie als eine Quelle der Ideen angezeigt wurde, auf eine
unmittelbarere Quelle zuriickgefiihrt werden, welche dem
gemeinsamen Ursprung jeder Idee, jeder bekannten Existenz
und jeder gedachten Urtatsache niher ist?'""

Drei Hauptgriinde scheinen meiner Ansicht nach Locke
daran gehindert zu haben, diese Anndherung durchzufiihren
und bis an ihr Ende eine Analyse voranzutreiben, welche in
der Wissenschaft von den menschlichen Vermdgen viel-
leicht'” zu einer vorteilhaften Vereinfachung beigetragen
hitte.

Der erste'” liegt an der vom Autor des "Versuchs iiber den
menschlichen Verstand" ohne zureichende Priifung gemachten
Voraussetzung, daB diese Ideen der Empfindung von auflen in
den Verstand gelangen, sozusagen bereits in einem Stiick ge-
formt und ohne Beitrag seitens der dem Subjekt eigen-
timlichen Aktivitidt sind. Von diesem Augenblick an mufite
dieser Philosoph die beiden Urspriinge als absolut voneinan-
der getrennt ohne gegenseitigen Austausch und Einflul be-
trachten; die hohere Quelle (die Reflexion) wiirde sich nie-
mals mit der unteren (der Empfindung) vermischen, welche
sich nicht von selbst zu jener Hohe erheben konnte.

' Var. dieses Abschnitts: Wenn Locke von Beginn seines groBen Werkes
iiber den menschlichen Verstand an eine erhellende wie grundlegende Un-
terscheidung zwischen den einfachen Ideen der Empfindung und den einfa-
chen Ideen der Reflexion begriindet, [...] und der ginzlich passiven Modifi-
kation einer der Aktion der materiellen Gegenstidnde untergeordneten Sinn-
lichkeit, [...]

1% Korr. [...] mubBte man nicht innerhalb dieser Quelle weiter vordringen,
welche vielleicht bei ihrem Entstehen dem gemeinsamen Prinzip der Sinn-
lichkeit, der menschlichen Wahmehmungsfihigkeit, der Urtatsache der
Existenz identischer ist?

192 Korr. ohne Zweifel

19 Erg. Grund

128

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da die duBeren Sinne natiirlicherweise mit einer einfachen
rezeptiven Fahigkeit an Empfindungen oder einfachen Ideen
von Empfindungen ausgestattet sind, wire die Seele oder das
denkende, sich selbst angeborene Subjekt'™ auf diese Weise
folglich durch seine Natur mit einem Vermogen oder einer
Michtigkeit an (zweifelsohne ebenfalls angeborener) Re-
flexion versehen, welche ihren eigenen auBergewdhnlichen
Aktivitdtsbereich / an Empfindungen und Bildern hitte, da
sich diese Reflexion ausschlieBlich auf die spateren Leistun-
gen einer bereits entwickelten Intelligenz bezoge.'”

Aber setzen die ersten einfachen Ideen, obwohl sie alle fer-
tig'” von auBen gemiB der Hypothese gekommen sind, nicht
dennoch bereits eine aktive Teilnahme des sie wahrnehmen-
den Subjekts voraus? Sind sie nicht im BewuBtsein? Was ist
dieses Bewufitsein allerdings anderes als ein Akt, der von
Locke selber mit dem Titel Apperzeption bezeichnet wird;'”’
ein Akt, der sich notwendigerweise mit dem sinnlichen Ein-
druck verbinden muf}, um ihn in den Rang einer Idee zu erhe-
ben?

Fiigen wir hinzu, daB gemil derselben Lehre die Seele
nicht empfinden, handeln oder, allgemein gesagt, nicht denken
kann, ohne unmittelbar zu apperzipieren, dal sie empfindet,
handelt oder denkt. Diese seien, wie gesagt wird,'”® das einzi-
ge Merkmal der Wirkweisen oder Modi, welche der Seele in

'% Vgl. hierzu weiter unten S. 34 (Anm. Ubers.)

'% Korr. [...] die Seele oder das sich selbst angeborene denkende Subjekt
hitte [eine] Michtigkeit, diese Kraft [?] der Reflexion, welche sich spiter
den Leistungen der entwickelten Intelligenz zuwendete, hitte ihren eigenen
und hoheren auBergewohnlichen Aktivititsbereich der ersten einfachen
Ideen der Empfindung

"% Wort gestrichen

"7 Die angegebene franz. Ubers. von J. Locke, Essai philosophique concer-
nant l'entendement humain, bietet fiir fo perceive das Verb apercevoir, aber
offensichtlich niemals das Substantiv aperception, welches erst ab Leibniz —
Zeitgenosse Lockes — gebrauchlich wird. Maine de Biran hat den Begriff
also entweder von Leibniz auf Locke oder von der Verbform her iibertragen
(Anm. Ubers.).

1% Korr. sagt sehr richtig Locke

129

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

28


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

29

ihrer Eigenschaft als denkendem Subjekt zugesprochen wer-
den kann.'”

Aber in diesem Falle frage ich, wie und worin sich diese
unmittelbare Apperzeption vom hoheren — Reflexion genann-
ten — Akt unterscheiden kann, es sei denn durch den Unter-
schied der Gegenstinde oder der Anwendungsmodi bzw.
durch den Grad an Tiefe oder Entfernung von einer Quelle,'"
die wirklich eine sein kann?

Hitten sich diese Schwierigkeiten dem Autor des "Ver-
suchs iiber den Verstand" klar auferlegt, so hitte er ohne
Zweifel verstanden, daB schon die scheinbar einfachste Idee
der Empfindung in ihrer Eigenschaft als Idee irgendein refle-
xives Element zulassen muB, welches keineswegs auBerhalb,
sondern in einer dem denkenden Subjekt inhdrenten Aktivitat
zu suchen ist.

Der zweite Grund, welcher Locke daran gehindert haben
muf, in der Idee der Empfindung alles zu finden, was darin
ist, oder zu suchen, was darin sein konnte, und ihn somit in
der Reflexion eine zweite entfernte Quelle bestimmen lieB,'"’
besteht in der Gleichheit oder vollkommenen Analogie der
Eigenschaften, Charaktere und der Natur, deren Existenz er
(ebenfalls ohne ausreichende Priifung) zwischen all den passi-
ven Modifikationsweisen voraussetzte, welche durch den ge-
nerischen Terminus Empfindung ausgedriickt werden. Diese
schnelle Bereitschaft zur Verallgemeinerung oder zum Analo-
gieschluB, welche / die Quelle so vieler Mibriuche in allen
Wissenschaften und insbesondere in der Metaphysik darstellt,
lieB ihn zugleich, wie ich glaube, den Funktionen der dufleren
Sinne zuviel und dem Ursprung unserer Erkenntnisse zuwenig
Einfliisse zugestehen, als er allen einerseits ein gleiches wahr-

1% Siehe die "Versuche iiber den menschlichen Verstand", 1. Buch [Erg.
Kap. 1, § 5] (A4nm. MB).
1% Korr. der gemeinsamen Quelle

"' Korr. [...] die Reflexion als eine abstrakte und getrennte Quelle betrach-
ten lieB

130

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmendes oder vorstellendes Vermogen''? und andererseits
eine allgemeine und vollige Passivitit zuteilte.

Hitte dieser Philosoph die ersten Empfindungen tiefer un-
tersucht, iiber die er mit soviel Leichtigkeit hinweggeht, dann
hétte er ohne Zweifel die Art derjenigen angezeigt, welche
jene Weise innerer Verdoppelung genieBen, worauf bereits der
Titel Reflexion zutriftt, weil diese ersten Empfindungen ihre
Charaktere und ihre Formen von der Bewegungsaktivitit'"
des Subjekts her beziehen, welches daran teilnimmt; und dies
unterscheidet sie von jenen, die sich aufgrund ihrer direkten
und passiven Rezeption von auBen ohne irgendeine aktive
Teilnahme darauf beschrinken, unmittelbar die Seele zu affi-
zieren, und sich nicht im BewuBtsein wiederholen, sondern im
Gegenteil jede Riickkehr des Subjekts auf das in seiner kor-
perlichen Beschaffenheit Erlebte oder Empfundene ausschlie-
Ben. '™

Nachdem Locke diese sehr beachtenswerten Unterschiede
in jeder spezifischen oder individuellen Empﬁndtmg”5 fest-
gestellt hitte, hitte er daraufhin in einigen von ihnen, wenn
nicht in allen, den beitragenden Anteil eines hoheren Vermo-
gens entdecken konnen, welches er ihnen gegeniiber als fremd
voraussetzte. Die Reflexion hitte sich daraufhin ebenfalls der
originellen Empfindung angenahert gefunden, welche selber
nicht mehr als einfach betrachtet worden wire, sondern eine
Art Zusammensetzung aus zwei Elementen darbot, wie es

gemal der reellen Ordnung ihres Vorrangs hitte angezeigt und
erkannt werden miissen.''®

"2 Korr. [...] ein gleiches Vermdgen an Wahrnehmung oder Vorstellung

'3 Bewegung gestrichen

" Korr. am Schlup: [...] unmittelbar das sensitive Prinzip zu affizieren,
ohne sich im Bewubtsein zu verdoppeln oder zu reflektieren, indem im
Gegenteil jede Riickkehr des Individuums auf das durch seine korperliche
Beschaftenheit Empfundene oder Ertragene ausgeschlossen wird

"'S Korr. [...] in jeder Art von Empfindungen

"6 Var. [..] Elemente, deren vollstindige Auflosung hatte durchgefiihrt
werden miissen, indem die wahrhafte Ordnung ihres Vorrangs zu bestimmen
war

131

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Ein dritter Grund, welcher Locke von der wahrhaftigen
Quelle der Urtatsachen oder einer Wissenschaft von den Prin-
zipien entfernte, bestand darin, dal er— ohne Zweifel auf-
grund seiner zu groBlen Voreingenommenheit fiir eine allge-
mein begriindete Teilung dieser Seelenvermdgen in Verstand
und Willen unter den Philosophen — die gesamte Aktivitit des
denkenden Subjekts wie die Cartesianer in das System des
Willens verlegte, so als ob das des Verstandes absolut davon
getrennt werden konnte. Meiner Ansicht nach begrenzt er sehr
gut /den Umfang und die Schranken einer Machtigkeit des
Wollens, indem er sie ausschlieflich den Bewegungen oder
Akten zuschreibt, iiber die das Ich''’ verfiigt; aber wenn er
daraufhin diese Machtigkeit aus der ersten Bildung der Ideen
ausschlieBt, muBte er durch eine notwendige Folge auch ihrer
Herrschaft den gesamten Verstandesbereich entziehen, und
zwar einschlieBlich der dazu gehorenden Reflexion. Dieses
reflexive Vermogen wird daher nur noch als Art eines ganz
innerlichen Wahrnehmungssinnes betrachtet, welcher keiner-
lei Organ besitzt und dessen konsekutiver Vollzug spiter als
jener der korperlichen oder duleren Sinne ist, indem er — wie
sie und durch sie — auf gleichfalls passive Art und Weise die
sekunddren Materienstoffe empfingt, welche in ihnen gebildet
und spontan verwandelt werden ... Man sieht hier, wie Lockes
Lehre diejenige seines konsequentesten Schiilers vorbereitet
hat, dessen Prinzipien wir schon untersucht haben.''®

"7 Korr. die Seele

"8 Subst. des letzten Abschnittsteils sowie des folg. Abschnitts: So also wird
dieses reflexive Vermogen auf eine Art inneren Wahrnehmungssinn redu-
ziert, der wie die &uBeren Sinne ginzlich passiv ist; aber da er kein unmittel-
bares Organ wie diese besitzt, kann er deren Vollzug nachfolgen, ihre fertig
geformten Hervorbringungen empfangen und ihnen einen neuen Grad an
Inkubationszeit verleihen. Man versteht hier sehr gut, wie die sekundére und
passive Rolle, welche Locke der Reflexion zuspricht, die Sichtweisen Con-
dillacs hat vorbereiten konnen, welcher sie vom Rang urspriinglicher Ver-
mogen ausschloB, indem er sie von der Empfindung selber abhingen lieB
[Erg. vgl. Traité des sensations, Teil II, Kap. 8, § 14]. — Der doppelte Ur-
sprung, wie ihn der englische Philosoph begriindet hatte, konnte in der Tat
diese Geister der Aufkldrung nicht zufriedenstellen, welche in allem die

132

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem Locke vom beriihmten Prinzip nihil est in intellectu
quod non prius fuerit in sensu ausging,'” wurde er durch alle
zuvor genannten Beweggriinde dazu bestimmt, einen nahen
und unmittelbaren Ursprung von einem anderen entfernteren
und mittelbaren Ursprung zu unterscheiden; aber da diese
Beschriankung in der Folgezeit jenen Geistern der Aufklarung
nicht entsprechen konnte, welche iiber allem die Einfachheit,
die Einheit der Prinzipien lieben, ist man so weit gekommen,
dem inneren Wahrnehmungssinn durch die Verneinung der
Wirklichkeit des Vorrangs'” der Tatsachen und Ideen zu wi-
dersprechen, welche sich urspriinglich auf ihn beziehen, um
die Strenge und Unbegrenztheit des Grundsatzes von Aristote-
les'”' zu retten; aber gab es wirklich keine Méglichkeit, dieses
Prinzip mit einem es iibertreffenden Zeugnis (da alle Prinzi-
pien davon abhdngen) zu versohnen? Konnte man nicht die
rein reflexiv einfachen Ideen zulassen, ohne zu verneinen, daf}
diese Ideen selber von der Empfindung herkommen konnen,
nicht von der Empfindung im allgemeinen; sondern von einem
bestimmten Vollzugsmodus gewisser Sinne insbesondere?
Dieser versdhnende Gesichtspunkt ist keinem Philosophen,
wie ich glaube, in den Sinn gekommen; wir werden im / fol-

Eigenheit und die Einheit suchen. Um diese systematische Einheit in der
Wissenschaft von den Ideen und menschlichen Vermogen zu erreichen, und
besonders die Strenge des ausschlieBlichen Prinzips bei Aristoteles nihil est
in intellectu usw. [gestrichen: ist man so weit gegangen, dem inneren Wahr-
nehmungssinn und der urtiimlichen Unterscheidung der Tatsachen und Ideen
zu widersprechen, welche sich darauf beziehen]. Wir haben gesehen, wie
und durch welchen logischen Gewaltstreich der gesamte Verstand in Emp-
findung, das gesamte Denken in Bildern verwandelt wurde. In der Folge
werden wir untersuchen, ob es unter Ausschluff jeder Hypothese und allein
durch Befragung des Zeugnisses des inneren Wahrnehmungssinnes nicht
moglich ist, die Wissenschaft von den urspriinglichen Ideen, der Reflexion
oder der Urtatsache dieses Wahrnehmungssinnes mit dem auf eine bestimm-
te Weise interpretierten Grundsatz des Aristoteles' zu verséhnen.

"% Vgl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 2 u.
Kap. 11, § 17 (Anm. Ubes.).

'20 Subst. und der urtiimlichen Unterscheidung

ki Vegl. De anima III, 8, 432af; G. W. Leibniz, Nouveaux essais sur l'en-
tendement humain, 2. Buch, Kap. 1, § 2 (4nm. Ubers.).

133

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

31


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genden sehen, ob es méglich ist, eine Grundlage dafiir zu fin-
den.

Da dieser englische Philosoph es zum Hauptziel hatte, den
menschlichen Verstand so zu analysieren oder zu erkennen,
wie dieser jeweils aktuell konstituiert ist, fiihlte er nicht das
Bediirfen, bis zum Ursprung von dessen beweglichen Kriften
vorzudringen, bis zu jenen wirklich ersten und konstitutiven
Wirkweisen oder Akten der Reflexion und der Apperzeption
selber.'”? Ihm war es genug, die Quellen betreffs zweier Arten
von Ideen anzuzeigen, welche er im allgemeinen im Verstand
begriindet fand; diese verschicdenartigen‘23 Ideen klassifiziert
und die Analyse ihrer Zusammensetzungen durchgefiihrt so-
wie letztlich ihren Gebrauch, ihren Umfang und ihre Grenzen
in den unterschiedlichen Erkenntnisarten aufgezeigt zu haben.
Er sah nicht die Notwendigkeit, weiter in die Quellen vorzu-
dringen und der Erprobung durch die Analyse auszusetzen,
was er fiir die '**Elemente selber hielt.'”’

Indem er alles aufgriff, was die Wissenschaft von den
Ideen ihm am zugénglichsten fiir unsere Erkenntnismittel und
am unmittelbarsten auf die Praxis anwendbar bot, hatte er sich
kaum mit etwas anderem zu beschiftigen als mit den Gegen-
stdinden oder Ergebnissen unserer intellektuellen Leistungen,
ohne in der Wissenschaft des inneren Wahrnehmungssinnes
insbesondere die Natur dieser Akte selber vertiefen zu wollen,

122 Korr. [...] der Apperzeption und der Personalitit selber

2 Wort gestrichen

12 Erg. unzergliederbaren

'* Gestrichene Randbemerkung: Der weise Locke versuchte zunichst kei-
neswegs, eine vollstindige Lehre zu begriinden und auszubauen. Zu Beginn
wollte er nur sich selbst erforschen, das Licht in dieses Ideensystem des
Verstandes hineintragen, welches so viele verniinftige Hypothesen verdun-
kelt hatten. Indem er fiir die genaue Erkenntnis des menschlichen Geistes die
rechtméBige Ordnung der Leistungen aufstellte, welcher in allen Tatsachen-
wissenschaften zu folgen ist, bemiiht er sich, diese Tatsachen vor ihrer Klas-
sifizierung zu beobachten, allgemeine Gesetze aufzustellen und Ursachen zu
suchen.

134

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um die Unterscheidungscharaktere der verschiedenen Vermd-
gen zu erkennen, auf welche sie sich beziehen konnen.'?

Wenn er daher von diesem rein reflexiven System von
Ideen spricht, welche in unseren gewdhnlichen Sprachen ihren
eigenen Namen haben,'”’ so geschieht dies allein, um den
Einfachheitscharakter festzustellen, der ihnen wesenhaft zu-
kommt;'?® aber nicht, um sie voneinander zu unterscheiden
und ihre Anzahl zu bestimmen, noch die urtiimlichen Bedin-
gungen und die Umstande festzulegen, wo sie im Subjekt ent-
stehen konnen, welches in der Lage ist, urspriinglich die un-
mittelbare Apperzeption davon zu erreichen, und um schlief3-
lich auch nicht zu erforschen, wie sie sich in der Erfahrung
mit den Eindriicken oder den sinnlichen Bildern verbinden,
vor denen sie verschwinden, indem sie ihnen eine Form ver-
leihen.

Aus diesen Auslassungen ergab sich, daB} dieses System re-
flexiver ldeen, welches noch mehr als ein anderes nach der
ordnenden Hand eines ebenso / weisen wie befihigten Philo-
sophen rief, um es in einen Zusammenhang zu bringen, nach
ihm und unter mehreren seiner Schiiler in einen fast vollstdn-
digen MifBkredit und in ein ginzliches Vergessen verfiel,
nachdem es im selben Zustand der Verwirrung und der Unge-
nauigkeit verblieben war, in denen er es vorgefunden hatte.'”

12 Korr. fiir zweite Abschnittshdlfte: [...] ohne die urtiimlichen Charaktere
dieser Vermogen selber vertiefen zu wollen. Kurz gesagt, tat Locke fiir die
Metaphysik, was Montesquieu fiir die Politik getan hat, [als] er positive
Tatsachen anstatt den Ursprung des politischen Rechts festlegte; daher
handelt der "Versuch iiber den menschlichen Verstand" auch fast aus-
schlieBlich vom Gebrauch und vom Gegenstand der intellektuellen Ver-
mdogen, indem er beiseite 14Bt, was zu dieser, den Vermdgen als solchen
eigentiimlichen Wissenschaft gehort. Es ist eine Art intellektueller Mecha-
nik, und keineswegs eine Dynamik.

127 Korr. [...] eigenen und nicht gemeinsamen Namen haben

128 vgl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 9. u. 11,
bes. § 14 (Anm. Ubers.).

12 Erg. Anm. MB: Herr Degérando bemerkt in seiner Abhandlung iiber die
Systeme der Philosophie, daB Locke die Wissenschaft von den Vermdgen
vernachlassigte. — Vgl. J.-M. Degérando, Histoire comparée des systemes de

135

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

32


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Ende dieses Paragraphen mochte ich feststellen, dal3
derselbe Philosoph, welcher fiir uns die Elemente einer Theo-
rie ganz aus Reflexion entwirft, sich fast niemals von dersel-
ben in der Wissenschaft von den intellektuellen Leistungen
leiten lieB, bzw. auch nicht in der genauen Bestimmung der
individuellen Ideen, welche sich mit den signifikativen Aus-
driicken dieser verschiedenen Vermogen verbinden."”’ Wenn
es sich darum handelt, ihre Natur zu erkennen, ihre Anzahl zu
bestimmen, ihre Grenzen festzulegen oder, kurz gesagt, den
diesen Tatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes eigentiim-
lichen Bereich festzulegen, dann findet man fast immer in
seiner Theorie die Ergebnisse einer wahren oder iiberlegten
Analyse mit den Ergebnissen einer willkiirlichen Verallge-
meinerung vermengt; oft sicht man, wie er von einer Ideen-
klassifikation und willkiirlichen oder logischen Kategorie
ausgeht, um den Ausdruck dieser Klasse mit der gemachten
Idee eines Vermogens zu verbinden, welches dadurch rein
nominal wird. Wenn er zum Beispiel ein Abstraktions- und
zum anderen ein Kompositionsvermogen unterscheidet,"’
geschieht dies dann nicht nur deshalb, weil er im vorherigen
Gegenstand der Ideenklassifikation abstrakte und zusammen-
gesetzte Ideen unterschieden hat? Und warum daraufhin nicht
ein Vermogen dieser nominalen oder hypothetischen Ordnung
mit jeder Ideenklasse verbinden? Warum und wie deren An-
zahl begrenzen? Warum ebenfalls soviel Gewicht auf ihre
Bestimmung legen, wenn es sich nicht mehr um die reellen
und urtiimlichen Tatsachen handelt, wie sie der innere Wahr-

philosophie, t. I, 311, welche 3 Bde. Maine de Biran ab April 1804 durchar-
beitete, um dann selbst seine psychologisch-phianomenologischen Analysen
durch die Ideengeschichte anzureichern (4nm. Ubers.).

B% Korr. des ersten Satzes: [...], welcher theoretisch diese Prinzipien einer
ganz auf Reflexion begriindeten Wissenschaft aufgewiesen hat, seine Prinzi-
pien zu vergessen scheint, und in der Klassifikation oder Aufzahlung unserer
verschiedenen Vermaogen, bei der genauen Bestimmung der individuellen
einfachen Ideen, die damit verbunden sind, fast [kaum] darauf achtet

B! Vgl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 11, § 6, 9
u. 14 (Anm. Ubers.).

136

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmungssinn oder die Reflexion unserer Akte feststellt, son-
dern um bloB abstrakte Moglichkeiten oder reine Kategorien,
welche'?? man beliebig ausweiten oder zusammenziehen kann
und wozu sich immer ausreichend Materie in den allgemeinen
Zeichen der Sprache und der logischen Analyse ihrer Formen
finden 1aBt? Hatten nicht die Scholastiker auf diese Weise in
der Tat die Wesenheiten und die dunklen Vermogen fast bis
zur gleichen Anzahl an Qualititen oder abstrakten Eigenschaf-
ten vermehrt, welche / durch die Sprache substantiviert wur-
den? Haben nicht auch die Anhénger der Erfahrung gleichfalls
als Grundlage einer ideologischen Lehre die ausschlieBliche
Empfindung genommen,'” und sind ihnen die reinen Meta-
physiker, welche von der nackten'** Existenz des denkenden
Subjekts ausgingen, am Ende nicht in einer abstrakten Region
begegnet, wo die Kategorien um die Herrschaft streiten, nach-
dem die Urtatsachen ausgeschieden und der innere Sinn zum
Schweigen verurteilt worden war?

Wir haben gesehen, welches die Beweggriinde und die Re-
sultate dieser merkwiirdigen, einer Philosophie eingeprigten
Richtung sind, welche im Ausgang von ihren Erstelementen
an Empfindungen im Endergebnis nur noch aus Klassen, Gat-
tungen oder logischen Kategorien zusammengesetzt ist, um
sich selbst zu begriinden: wir werden fast dhnliche Resultate
gleichfalls in einer anderen, in den Prinzipien und im Aus-
gangspunkt entgegengesetzten Philosophie finden, welche sich
auch — weit von den reellen Tatsachen entfernt — in einer abs-
trakten Welt ihrer eigenen Schépfung verirren wird, nachdem

sie ihre reellen Elemente der reinen Reflexion entnommen
35
hat.'

132 Korr. deren Anzahl

3 Korr. [...] die ausschlieBlichen Anhinger der Erfahrung, welche ihre
ganze ideologische Lehre auf die Empfindung stiitzten

B4 Wort erganzt

"5 Korr. des ganzen Abschnitts: [...], welche aus gemachten, der verinderten
Empfindung entnommenen Elementen zusammengesetzt ist: wir werden fast
dhnliche Resultate aus einer anderen, scheinbar hinsichtlich der Prinzipien

137

16.01.2026, 10:04:46. Access - [ m—

33


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§3
Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme: wie
sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen und
dariiber hinausgehen'*®

Als Locke es unternahm, das System der angeborenen Ideen
zu bekdmpfen und umzustiirzen, drang er vielleicht nicht weit
genug in die Kenntnis der Waffen und Verteidigungsmittel
derjenigen vor, welche es behaupteten.'”’ Indem er das Prinzip
des Aristoteles' verjiingte, scheint er nicht ausreichend die Be-
weggriinde gepriift zu haben, welche herausragende medita-
tive Geister seit langem dazu gefiihrt hatten, dasselbe aufzu-
geben;m und der Vergleich mit der tabula rasa'® lieB — und
wird vielleicht noch fiir lange Zeit— viele Schwierigkeiten
hinterlassen, welche hitten gelést werden miissen, sowie viele
Einwinde, denen so notwendigerweise zuvorzukommen ge-
wesen wére.,

oder des Ausgangspunkts anderen Philosophie hervorgehen sehen, welche
sich aber [...]

1% Korr. Von den abstrakten Metaphysiksystemen und ihrem Verhaltnis mit
der Wissenschaft von den Prinzipien

7 Korr. [...] nicht weit genug in die Sichtweisen und Grundlagen dieses
Systems vor. — Var. Bei seinen ersten Angriffen auf das System der angebo-
renen Ideen scheint Locke nicht bis zu den Wurzeln dieser Auffassung
vorgedrungen zu sein, wie sie seit langem in beriihmten Schulen Aufnahme
gefunden hatte.

138 Korr. des zweiten Satzes: Indem er das Prinzip des Aristoteles' wieder-
herstellte, scheint er nicht reiflich genug die tatsichlichen Beweggriinde
erwogen zu haben, welche flir herausragend umsichtige Minner dieses
Prinzip verdichtig hatten werden lassen, um es schlieBlich als unzureichend
aufzugeben. — Var. Indem er das Prinzip des Aristoteles' wiederherstellte, ist
er weit davon entfernt, wie mir scheint, die ganze Kraft der Einwénde und
Beweggriinde richtig beurteilt zu haben, welche seine Antagonisten vor-
brachten; und noch weiter davon entfernt, alle Schwierigkeiten gelost, alle
Zweifel zerstreut zu haben, welche der Grundsatz des Aristoteles' bot und
fir immer den Personen mit einem fiir die Meditation ausgestatteten Geist
bieten wird.

% vel. J. Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
1, § 2 (Anm. Ubers.).

138

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Einwinde entstehen mit neuer Kraft wieder, sobald die
oben genannte Feststellung gemacht wird: die ersten sinnli-
chen Ideen selber, bei denen der englische Philosoph hypothe-
tisch die spontane Bildung wie die Einfachheit und die Einheit
der Quelle zugesteht,”o setzen notwendigerweise einen Teil
des Bewufitseins oder des inneren Wahmehmungssinnes und
eine aktive Mitwirkung des denkenden Subjekts voraus, wel-
ches den organischen oder sinnlichen Eindruck mit aus seiner
eigenen Tiefe entnommenen Elementen verbindet; die unteil-
baren Elemente der Personlichkeit oder des Ich, welches als
eines, einfaches, identisches existiert und sich somit als das
selbe unter verschiedenen, in einer Zeit aufeinanderfolgenden
inneren Modifikationen apperzipiert, wahrend es auBerhalb
von sich andere fremde, in einem Raum angeordnete Modifi-
kationen wahrnimmt'*' — kénnen diese Elemente, frage ich,
oder die wesenhaften und im eigentlichen Sinne subjektiven
Bedingungen der ersten Empfindungsidee, so betrachtet wer-
den, als wiren sie in keinerlei Zeit gekommen, bzw. so, als
kénnten sie von auBen in den Verstand gelangen? Oder ist es
moglich, sie in intelligibler Hinsicht durch irgendein Verhalt-
nis unmittelbarer Kausalitdt mit einer materiellen Ursache
oder mit der Aktion jener phinomenalen Gegenstinde zu ver-
binden, deren vorausgesetzte reelle Existenz vielleicht selber
nur ein Ergebnis der subjektiven Denkgesetze ist, ein Urteil
oder ein Akt des Vermeinens, dessen Grundlage und Geltung
sich nicht auBlerhalb des inneren Wahrnehmungssinnes
bestimmen lieBe? Wenn aber diese personlichen Elemente,
diese ersten Formen der Empfindungsidee, welche uns in ihrer
Aktualitdt als einfache beriihrt, so wie wesenhafte Attribute
der Existenz des sich apperzipierenden oder empfindenden

' wie die Einfachheit gestrichen; vgl. J. Locke, Versuch tiber den mensch-
lichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 3, 23 ff. u. Kap. 2 (dnm. Ubers.).

! Dies ist es, was Leibniz in seinen "Neuen Versuchen iiber den Verstand”
Locke ebenfalls entgegenhilt (4nm. MB). — Vgl. G. W. Leibniz, Nouveaux
Essais sur I'entendement humain, Vorwort (ed. Gerhardt, t. IV, 45): "Kann
man verneinen, daB es unserem Geist viel Angeborenes gibt, da wir uns
sozusagen selbst angeboren sind?" (4mm. Ubers.).

139

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

34


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

35

Subjekts sind, muB man sie dann nicht auf dieselbe Art und
Weise als angeboren betrachten, so wie das apperzipierende
oder empfindende Subjekt sich selbst angeboren ist?'*

Dies ist nicht alles, denn die sekundéren einfachen 1deen,
deren Quelle Locke der Reflexion oder dem inneren Gefiihl
gewisser intellektueller Akte zuweist, konnen als von den
Vermdogen selber oder von den Kriften unterschieden betrach-
tet werden, von denen ihre Akte abhangen, ebenso wie sich
das Abbild vom Original oder vom Bild des Gegenstandes
unterscheidet, welchen es vorstellt.'”’ / Obwohl sich nun die
gesamte Wissenschaft von den Seelenvermdgen diesem wei-
sen Philosophen gemiB'** auf die Gesamtheit der einfachen
Ideen reduziert, wie sie durch die innerste Reflexion ihrer
Akte erworben wurden, und ebenso wie sich die Wissenschaft
von den Phianomenen oder den Eigenschaften der Korper auf
die Gesamtheit der zusammengesetzten oder gemischten Ideen

2 Korr. [...], welches existiert oder sich als eines, einfaches, identisches in
der Unterschiedenheit und Vielzahl der sinnlichen Modifikationen apperzi-
piert, welche entweder auf die fremden Existenzen oder auf seine eigene
Kérperbeschaffenheit bezogen werden; diese subjektiven Elemente, welche
die wirklich wesenhaften Bedingungen der ersten Ideen an Empfindungen
sind, kénnen sie so betrachtet werden, als wiren sie urspriinglich ebenso von
auben gekommen wie die materialen und passiven Eindriicke? Ist es mog-
lich, sie unmittelbar in einem wirklichen Verhiltnis der Kausalitat mit der
Aktion jener phinomenalen Gegenstinde verbunden aufzufassen, [...] Ver-
meinens, dessen Grundlage und Geltung sich nicht auBerhalb dieser Gesetze
bestimmen lieBe? Wenn aber die subjektiven Elemente, erste Formen der
Empfindungsideen, welche als einfach gelten, die wesenhaften Attribute des
apperzipierenden oder empfindenden Subjekts sind und ohne dieses indivi-
duelle Subjekt weder fiir sich gedacht werden noch existieren kénnen, muB
man sie dann nicht auf jene Art und Weise als angeboren betrachten, dafl
sich sagen l4Bt, das apperzipierende oder denkende Subjekt sei sich selbst
angeboren?

"> Korr. [...) miissen durchaus als unterschieden von den Vermogen selber
oder den Kriften betrachtet werden, von denen die diesen einfachen Ildeen
entsprechenden Akte abhingen, so wie die Wirkung von der Ursache oder
das innere Bild vom reellen und dauernden Gegenstand abhangt, welchen es
vorstellt

"* Korr. dem weisen Autor des "Versuchs iiber den Verstand"

140

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reduziert, welche wir zunichst durch die Sinne'*’ erreichen
kénnen, so gilt dennoch nicht minder, daB die korperlichen
Dinge (worin sie allein den wesentlichen Vermdgen oder Att-
ributen der denkenden Seele angeglichen werden) gemiB sei-
ner antiidealistischen Lehre stets damit ausgestattet sind, sich
einer eigenen und wahrhaft noumenalen Existenz zu erfreuen:
die einen auBerhalb der aktuell sie vorstellenden Empfindung,
die anderen auBerhalb der Reflexion, welche sie sozusagen in
Ideen oder unmittelbare Tatsachen des inneren Sinnes iiber-
setzt.'*

Wenn es irgendeine wesentliche Unterscheidung zwischen
diesen beiden Arten von Ideen oder Erkenntnissen festzuhal-
ten gilt, von denen die einen'"’ tatsichlich im Geist nur den
Platz der vorstellenden natiirlichen Zeichen der Dinge oder
Gegenstinde einnehmen, deren '**Existenz sie bezeugen oder
deren Gegenwart auflerhalb des Ich sie ankiindigen, und von
denen die anderen'®’ sich selber zugleich ihre eigenen Zeichen
oder eigenen Gegenstinde sind, ohne etwas dariiber hinaus
anzukiindigen;'*® wenn eine solche Unterscheidung selber der
grundlegende und wichtigste Punkt ist, den es in der Philoso-
phie festzuhalten gilt, um sowohl den groben Selbst-
tduschungen des Materialismus sowie den ohnméchtigen
Zweifeln eines skeptischen Idealismus zuvorzukommen, der
mit einem Schlag den Ursprung, den Grund und die Wirklich-

145 Korr. Empfindung

19 Korr. [...], dab in dieser Lehre die zwei Arten von Substanzen, die mate-
rielle und immaterielle, sehr wohl damit ausgestattet sind, sich einer absolut
oder noumenal eigenen Existenz zu erfreuen, nidmlich: der Kdrper, welcher
mit gewissen wesentlichen und von der aktuellen Empfindung unabhéngigen
Eigenschaften versehen ist, welche sie vorstellt, und die Seele, welche eben-
falls mit gewissen wesentlichen Attributen oder ihrer Natur inhérenten sowie
von der, der aktuellen Reflexion in der Erfahrung unabhingigen Vermdgen
versehen ist, welche sie sozusagen [...]

"7 Var. jene, die von der Empfindung abhangen

18 Erg. reelle und absolute

"% Var. jene, die aus der Reflexion entstehen

1 Korr. ohne irgendeine dem denkenden Subjekt fremde Existenz zu be-
zeugen

141

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

keit aller Erkenntnisse zerstort, so findet man bei Locke nicht,
daf} er daran gedacht hitte, diese Unterscheidung zu begriin-
den; und die Art und Weise, wie er die einfachen Ideen gewis-
ser'! aktuell sich vollziehender Vermdgen ausdriickt, kiindigt
ausreichend an, daB er diese noumenalen'>’ Krifte als in der
menschlichen Seele praexistent bzw. in ihr oder mit ihr ange-
boren betrachtet.'”” Daher wirft Condillac ihm auch (im "Sys-
tematischen Auszug" aus seiner "Abhandlung iiber die Emp-
findung") vor, die Lehre der angeborenen Vermogen / begriin-
det oder gestiitzt zu haben, um zugleich zu versuchen, jene der
aktuell angeborenen positiven Ideen umzustiirzen, die nie-
mand vertrat."**

Wie es auch immer hierum steht, sobald man als Voraus-
setzung — und vielleicht nur kraft einer vollzogenen Abstrak-
tion — reell in der Seele priexistierende Vermogen oder Krifte
zuldBt,"® welche den originell einfachen Ideen vorausliegen,
wie letztere aus ihren Erfahrungsakten durch das innerste Ge-
fiihl erworben werden, dann ist es ziemlich natiirlich, sich
dariiber zu informieren, was diese Michte oder Krifte sein
kénnen, und zwar in sich selbst und in der Erwartung des Ak-
tes betrachtet, ohne daf} sie bereits zum Handeln gekommen
wiren. Beruhen sie von dem Augenblick an nicht im noch

13! Erg. Leistungen oder

132 Korr. absoluten

'3 Conceptus in metaphysica obvii non quaerendi sunt in sensibus, sed in
ipsa natura intellectus puri, non tamquam conceptus connati sed e legibus
menti insitis (attendendo ad ejus actiones occasione experentiae) abstracti,
adeoque acquisiti (Kant, Dissertatio praecitata, § 8) (4nm. MB). — Vgl. L
Kant, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, Teil II, § 8:
"Man mubB die Begriffe, denen man in der Metaphysik begegnet, nicht in den
Sinnen, sondern in der Natur des reinen Verstandes selber suchen; nicht als
angeborene Begriffe, sondern als von den Gesetzen abstrahiert, welche in
ihm ruhen (durch Reflexion iiber die Handlungen bei gegebener Erfahrung),
mithin als erworbene." (Anm. Ubers.)

'** vgl. E. B. Condillac, Extrait raisonné du Traité des sensations, Précis de
la Premiére Partie (Oeuvres philosophiques, t. I), 325 f. (4dnm. Ubers.).

'S Randnotiz des Kopisten: (das innere Noumenon, dem in der Erfahrung
das phdanomenale /ch entspricht)

142

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

untitigen inneren Wahrnehmungssinn,”® oder konnen sie
nicht als existierend unter dem Titel, wenn auch nicht angebo-
rener Ideen, so doch zumindest von Virtualititen, Anlagen,
reinen Formen usw. genannt werden? LBt sich die Seele
nicht so betrachten, als sei sie wesenhaft mit aktiven Kriften
ausgestattet,m und wenn diese auch nicht entwickelt sind oder
sich nicht ganz in vollstindiger Abwesenheit der Ursachen
oder Empfindungsmittel manifestieren kénnen, sind sie des-
halb nicht weniger unaufhaltsam zum Handeln angelegt und
den sinnlichen Eindriicken priexistent, da sie letzteren die
notwendige Form mitteilen, um sich bis zur Hohe der Empfin-
dungsidee zu erheben, wie auch bis zur ersten Tatsachen des
inneren Wahrnehmungssinnes oder der reflektierenden Erfah-
rung, da sie dieselbe allein aktualisieren und deren Gesetze
bilden kénnen?'®

1%¢ Korr. in einer Art noch untitigem inneren Wahrnehmungssinn

"7 Vis activa actum quemdam sive Entelekeiam continet, atque inter facul-
tatem agendi actionemque ipsam media est (Leibniz) (Anm. MB). — Vgl. G.
W. Leibniz, De primae philosophiae emendatione et de notione substantiae
(ed. Gerhardt, t. IV), 469: "Die aktive Kraft enthilt eine Art Akt oder entelé-
cheia, sie ist die Mitte zwischen dem Handlungsvermdgen und der Hand-
lung selber." (4nm. Ubers.)

'*® Dieser Gesichtspunkt unterscheidet sich meiner Ansicht nach nicht von
dem Lockes; er scheint mir sogar genauer die reelle Grundlage einer Wis-
senschaft von den Prinzipien festzulegen, wie sie aus diesen Urtatsachen
abgeleitet ist, von denen die Seele Kenntnis erlangt, indem sie ihre Auf-
merksamkeit auf ihre eigenen Akte bei der Erfahrung richtet. Aber wie und
auf welcher Grundlage vermag der Geist von der unmittelbaren Apperzepti-
on seiner individuellen Urtatsachen zu den allgemeinen [Erg. und absoluten]
Begriffen der bestdndigen Vermogen — wie Mdglichkeit, Existenz, Notwen-
digkeit, Substanz, Ursache usw. — iiberzugehen, die zu Kategorien erhoben
wurden oder sich sogar, falls man nicht genug darauf achtet, im Absoluten
auBerhalb des denkenden Subjekts und vor jeder Existenztatsache verwirkli-
chen? Worauf [Korr. Auf welchen Gesichtspunkt kann sich der Geist griin-
den] griindet er sich dann, um solche Kategorien zu Prinzipien zu erheben
und folglich die reelle Grundlage der Wissenschaft zu verlagern? Dies ist es,
wie ich glaube, was noch nicht ausreichend untersucht wurde (4nm. MB
ohne genau markierten Hinweis zum Haupttext oben).

143

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

37

Betrachten wir hier sehr genau diese Fragen, welche bald
fiir den metaphysischen Dogmatismus keine mehr sein wer-
den; betrachten wir genau, sage ich, den riickwirts gewandten
Gang des menschlichen Geistes. Gewill wird er sich nur zu
den theologischen oder kosmologischen Ideen der Substanz,
Machtigkeit, | Kraft oder Existenzursache im allgemeinen
usw. erheben konnen als im Ausgang von bestimmten Urtatsa-
chen, welche dem inneren Wahrnehmungssinn unmittelbar die
Wirklichkeit und dauernde Existenz des selben Ich, seine Sub-
stanzialitit, seine konstitutive Kraft, seine Machtigkeit oder
Kausalitdt in den Modi oder Akten manifestieren, die er sich
zuschreibt. Diese wirklich urtiimlichen Tatsachen des inneren
Sinnes sind folglich die Wurzeln und die wahrhaftigen Typen
der allgemeinen Ideen, welche spiter kraft eines Prinzips ab-
geleitet werden, das der Natur des menschlichen Geistes selbst
inhérent zu sein scheint und ihn dazu bringt, auBerhalb seiner
selbst unbegrenzt die Abbilder nachzuahmen'” oder zu wie-
derholen, deren eigentiimliches und einziges Original er in
sich tragt. Nichtsdestoweniger zielt eine synthetische Methode
(ausschlieBlich den Wissenschaften eigen, welche die beding-
te Wahrheit zum Gegenstand haben) immer darauf ab, indem
sie die natiirliche Ordnung der Bildung an Ideen umstiirzt, die
Prinzipien und den Ursprung der Wissenschaft zu verlagern,
und zwar dadurch, daB die universalen Ideen vor den besonde-
ren Tatsachen angesiedelt werden, sowie auch dadurch, dafl
die reelle Existenz dieser Tatsachen von Gesetzen oder mogli-
chen Formen abhangig gemacht wird, fiir welche diese Tatsa-
chen allein das Modell haben abgeben kénnen.'®

Wenn dieses entgegengesetzte Voranschreiten der Ordnung
der Vorgehensweise entspricht, welcher eine reine Vernunft
fur die logische Verkniipfung von erworbenen Erkenntnissen
folgt, so entspricht dies keineswegs der wesentlichen und na-
tiirlichen Ordnung ihres fortschreitenden Erwerbs.'®'

' Korr. wiederhervorzubringen

' Erg. zumindest in unseren Ideen oder Erkenntnismitteln (ratio cognos-
cendi) die einzige, bei der wir uns aufhalten sollten

1! Korr. ihres fortschreitenden und reellen Erwerbs dieser Erkenntnisse

144

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man sieht zwei Hauptsysteme der Metaphysik aus diesen
Versuchen hervorgehen, welche vielleicht mit einem anma-
Benden Vertrauen in die Formen des menschlichen Geistes'®
unternommen wurden und ohne Zweifel auch, bevor dieser
sich ziemlich genau Rechenschaft iiber die Mittel abgelegt
hat, welche er besitzt, um sowohl die Dinge und sich selbst zu
erkennen; es sind, wie ich sage, unternommene Versuche, um
bis zum Wesen der Seelenvermdgen vorzudringen, oder um zu
wissen, was diese in sich selbst aulerhalb ihres urtiimlichen
Vollzugs oder des reflektierten Sinnes ihrer Akte sind.

Das erste Hauptsystem mit Descartes an seiner Spitze un-
terscheidet die Vermogen selber nicht von den Ideen, welche
ihnen entsprechen.'®’ Er betrachtet sie in dieser letzteren Ei-
genschaft unter dem Titel von angeborenen ldeen, als wiren
sie der menschlichen Seele im Augenblick ihrer / Erschaffung
iibertragen worden, von ihr unabtrennbar, da sie deren wesen-

192 gestrichen in die Formen des menschlichen Geistes

' Randnotiz: Es wird sehr deutlich, die absolute Ordnung der gleichzeiti-
gen oder aufeinanderfolgenden Existenzen von der relativen Ordnung zu
unterscheiden, wonach sich die Phinomene in uns oder auBerhalb von uns
erzeugen; das eine wird durch den VernunfischluB, das andere durch die
bloBe Erfahrung gegeben. Dieses ist die Ordnung der Erzeugung der Ideen;
jenes die Ordnung ihrer Ableitung. Von den Tatsachen der Erfahrung oder
vom inneren Wahmehmungssinn ausgehen, um sich zu den Noumena (ratio
cognoscendi) zu erheben, oder zunichst die Noumena ansetzen und sich
ihrer als Erkldrungsausdruck, als Ableitungsprimissen (ratio essendi) zu
bedienen; dies sind zwei gegensitzliche Methoden, nach denen sich die
verschiedenen Philosophiesysteme aufteilen; es miiBte auBerdem der Erzeu-
gungsmodus unserer sinnlichen /deen vom Modus unserer Erkenntnisse im
eigentlichen Sinne unterschieden werden. Bleibt zu wissen, ob die absolute
Existenz— oder das Sein, wie Leibniz sagt— nicht wesentlich in unsere
urtiimlichen Ideen eintritt, oder ob diese Idee des Absoluten nur ein spiteres
Resultat unserer intellektuellen Leistungen ist (diesbeziiglich hat Condillac
den Gesichtspunkt Descartes' eingenommen). — Vgl. G. W. Leibniz, Nou-
veaux essais sur I'entendement humain, 1. Buch, Kap. 3, § 3 (ed. Gerhardt,
t. IV), 93; R. Descartes, Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft, VI (AT
X), 382 f; E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines,
Einleitung u. Teil I, 2 (Oeuvres philosophiques, t. I), 3 f., 10 f. u. 53 (4nm.
Ubers.).

145

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

38


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hafte Attribute der Essenz selbst bildeten, und zwar unabhén-
gig von ihrer Vereinigung mit dem Korper und folglich von
jedem Umgang mit einer materiellen Natur.'®

Das zweite Hauptsystem mit Leibniz als rithmlichem An-
fiihrer einer in vielerlei Hinsicht weitbekannten Schule an
seiner Spitze betrachtet dieselben Vermogen oder noumenalen
Krdfte nur als einfache Anlagen, Virtualititen oder intellek-
tuelle Formen, als Attribute der menschlichen Monade, die in
ihr wie im Zustand eines Keimes ruhen oder priexistieren, bis
daB die — gemiB préetablierten Gesetzen — entwickelten Sinne
ihnen eine notwendige und fihige Materie liefern, um mit
ihnen vollstindige Wahmehmungen oder Ideen im eigent-
lichen Sinne zu bilden.'®®

Diese beiden Systeme, welche sich seitdem in soviel Zwei-
ge unterteilt haben, indem sie sich scheinbar hinsichtlich der
Prinzipien und des reellen Ursprungs der Erkenntnis Lockes
Lehre entgegensetzen, treffen sich jedoch darin, so wie diese
sich mit ihnen in gewissen grundlegenden Punkten trifft: wie
diese Lehre, und noch besser als sie, zeigen sie die Natur und
den Charakter dieser wahrhaft einfachen, urspriinglichen
Ideen oder einfachen Reflexion an.

Sie bieten uns zuallererst eine wesentliche und urtiimliche
Unterscheidung zwischen zwei Arten von Elementen, welche
zur Formung der vollstindigen Empfindung oder zur Empfin-
dungsidee beitragen, deren Einfachheit Locke glaubte anneh-
men zu miissen, namlich: ein materiales und ein passives
Element, welches vom Gegenstand herriihrt oder in der
Korperbeschaffenheit ruht, und ein formales Element, welches
dem Subjekt inhdrent ist oder von diesem in der Zeit hervor-
gebracht wird.

1% Zu den angeborenen Ideen vgl. zum Beispiel R. Descartes, Meditationen
iiber die Grundlagen der Philosophie, 111 (AT VII), 37 f., 39 f. u. 82 f. (Anm.
Ubers.).

'S Randnotiz: Diese beiden Systeme verwirklichen in der Tat das absolute
Sein der Seele unabhingig von ihrem Handeln oder ihrer Apperzeption. —
Vgl. zum Beispiel G. W. Leibniz, Principes de la nature et de la gréce, § |
(Anm. Ubers.).

146

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daraus ergibt sich schon die mutmaBliche Moglichkeit ei-
ner Art Analyse oder Zergliederung, welche uns bis zur Quel-
le der Elementarideen oder Urtatsachen des inneren Wahr-
nehmungssinnes durch eine Art Auflosung der sinnlichen
Zusammensetzungen der Erfahrung fiihren kdnnte, wo sie auf
innigste miteinander verbunden sind.

Aber gibt es zuvor nicht ein Mittel, um die Existenz, die
Natur und die Charaktere einer jeden Ordnung an Elementen
auBerhalb ihrer Verbindung in der Erfahrung anzuzei-
gen? / LaBt sich in Kenntnis bringen, was dieser formale oder
subjektive Teil einer Wahrnehmung oder einer vollstandigen
Idee vor seiner innersten Vereinigung mit deren materialem
Teil ist? Oder 148t sich sagen, wie dieser formale Teil in der
Seele oder im Subjekt des Denkens auferhalb der Erfahrung
ruht, welche ihn ins Werk setzt? Ob dieser Teil als Attribut
oder wesentliche Eigenschaft einer passiven Substanz bzw. als
bestandiges Ergebnis einer Kraft eingegeben ist, welche we-
sentlich mit Aktivitidt versehen ist? Hier befinden sich die
Hauptschwierigkeiten sowie der Divergenzpunkt dieser beiden
Systeme.

Indem Descartes das innere und formale Denken auBerhalb
der Materie'® verwirklicht und nicht glaubt, es lieBe sich von
der Seele trennen, ebensowenig wie ein Attribut nicht von der
Substanz getrennt werden kann,'®’ in der und durch die es
begriffen wird, durfte er folglich dieser Seele keinerlei Ver-
mogen zusprechen, welches nicht bereits als angeborene posi-
tive Idee in ihr wire. Diese angeborenen Ideen, welche sich in
[?] der sinnlichen Erfahrung mit den Eindriicken, Bildern oder
materialen Arten assoziieren oder verbinden, hat die Seele
daraufhin schon empfangen, so wie sie ihre Existenz empfan-
gen hat,'® ohne daf irgendeine aktive Méchtigkeit oder Wirk-

1% Korr. auBerhalb seiner Materie und seines Gegenstandes

"7 Korr. ebensowenig wie ein wesentliches Attribut nicht vom Subjekt
getrennt werden kann, in dem [...]

'® Var. wie sie ihre Existenz empfangen hat, wie sie diese bewahrt, ohne
daB irgendeine aktive Michtigkeit oder ihr eigentiimliche bzw. inhérente
Wirkkraft in irgendeinem Falle [...] — Erg. Randnotiz: Auch Spinoza 4Bt nur

147

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

39


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kraft, welche sie nicht in ihrer Natur besiBe, in irgendeinem
Falle zu ihrer Hervorbringung beitragen konnte.

Im Gegenteil hierzu bestehen (Leibniz zufolge) die Virtua-
litditen oder angeborenen Anlagen keineswegs in blof rezepti-
ven Fiahigkeiten. Die menschliche Seele, Kraft oder Monade
im herausragenden Sinne handelt wesenhaft,'” und es sind
ihre im Ursprung nackten und dunklen Hervorbringungen,
welche jedoch in der Zeit durch ihre harmonische Vereini-
gung'”® mit der sinnlichen Materie entwickelt und erhellt wer-
den, welche allein die klaren Vorstellungen, die wirklichen
Wahrnehmungen oder, wie Locke'”' sagt, die Ideen der Emp-
findung vollziehen konnen.'”?

wirktatsichliche Krifte gelten und verneint die bloBen Virtualititen oder
Vermobgen. — Vgl. Ethik, Teil II, prop. 48 f. schol. u. dem. (Werke I, S.
239 f); fiir Descartes: Méditations (AT 1X-1), 29 f, 110 f. |, 142 f. (dnm.
Ubers.).

'> Diese Kraft ist in der Tat immer am Werk, aber diese Akte sind weit
davon entfernt, alle zur Erkenntnis zu gelangen; im GroBteil der Fille
verbleiben sie im niedrigsten und dunkelsten Wahmehmungsgrad, welcher
die Apperzeption und das BewuBtsein ausschlieBt (Anm. MB). - Vgl. G. W.
Leibniz, Nouveaux essais sur l'entendement humain (ed. Gerhardt, t. IV),
46 f. (Anm. Ubers.).

' Korr. Entsprechung oder Verbindung

"'Vgl. J. Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1
(Anm. Ubers.).

"2 Man kann die beiden Gesichtspunkte von Descartes und Leibniz iiber die
Materie und die Form, aus denen unsere ersten Ideen sich zusammensetzen
sollen, mit den entsprechenden Systemen von Aristoteles und Platon iiber
dieselben Elemente der Zusammensetzung vergleichen, wie sie in den Ge-
genstinden der reellen oder phinomenalen Welt selber betrachtet werden.
Platon verwirklicht die Formen vollstindig als préaexistente Ideen im géttli-
chen Verstand auBerhalb der Materie, mit welcher sie sich in der Zeit verei-
nen. Aristoteles betrachtet die Formen nur als virtuell oder logisch unter-
schieden, jedoch nicht als reell getrennt. Leibniz hat sicherlich noch andere
Beziige zu Platon, aber im vorliegenden Falle kidme unserem Descartes
besser ein vollstindig gerechtfertigter Vergleich mit seinem Schiiler Ma-
lebranche zu (Anm. MB).

148

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant findet seinen Platz zwischen diesen beiden Gesichts-
punkten: die Formen,'” welche er dem denkenden Subjekt
aufierhalb der Erfahrung und vor jedem sinnlichen Eindruck
zuweist, sollen durchaus in diesem als wesentliche Attribute
einer passiven Substanz ruhen, und in dieser Hinsicht gleichen
diese praexistenten'’* Formen deutlich den angeborenen Ideen
bei Descartes; aber da er ihnen die Geltung oder den vollstin-
digen Titel einer Wahrnehmung nur in ihrer Vereinigung mit
einer Art durch die sinnlichen Gegenstinde gelieferten Mate-
rie zuspricht, findet er sich dadurch dem Gesichtspunkt von
Leibniz naher.

Wir konnen in diesem letzten System insbesondere beo-
bachten, daB die Vermdgen oder aktiven Leistungen der Intel-
ligenz in den Zeichen mit ihren Ergebnissen vermischt oder
auf dieselbe Art und Weise und unter denselben Titeln ange-
ordnet erscheinen. Es sieht nicht so aus, als gibe es in irgend-
einem Falle den reellen Vollzug oder die Entfaltung irgendei-
ner reflexiven Tatigkeit: der Verstand wie die Sinnlichkeit
finden sich darin auf eine bestimmte Anzahl von passiven
Formen zuriickgefiihrt, unter welche sich die Eindriicke und
Ideen auf spontane Weise einreihen, sich ausrichten. Infolge-
dessen werden dieselben Formen von ihrem Inhédrenzsubjekt
abstrahiert und ihre Allgemeinausdriicke substantifiziert, unter
sich nur als Kategorien oder an Ideen oder Tatsachen noch
leere Rubriken unterschieden. Somit bewegte sich die Wissen-
schaft von den Prinzipien wiederum vollstindig auf Art einer
logischen Analyse dahin, worin sich die einem solchen Akt
eigentiimliche oder individuelle Idee nicht erkennen laft, da
sie mit der Klasse der Modifikationen und abstrakten Eigen-
schaften vermischt, unter einem einzigen Allgemeinausdruck
zusammengefaBit ist, wo die positiven Tatsachen des inneren
Wahrnehmungssinnes unaufhorlich mit den Abstraktionen, die
sinnlichen Zeichen einer lebendigen Kraft mit den stummen

' Korr. zwischen beiden Lehren: die reinen Formen [...] - Als Quelle vgl.
J. Kinker, Essai d'une exposition succinte de la Critique de la Raison Pure
(1801) mit Gibersetzten Kantzitaten, S. 17 f. u. 26 ff.

174 Korr. reinen

149

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

40


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

41

Zeichen einer toten Sprache identifiziert werden ...'”" Und an
dieser Stelle entdeckt man gewisse Ahnlichkeiten zwischen
zwei Philosophiesystemen, / die man seit langem deutlich
getrennt geglaubt hitte: jenes, welches alle Verstandesvermo-
gen auf die abstrakten Charaktere ein und derselben verinder-
ten Empfindung reduziert, und das andere, welches uns diese
Vermogen nur in den kiinstlichen Formen zeigt, mit denen es
sie als Kategorien umkleidet hat, bevor sie als Tatsachen des
inneren Wahrnehmungssinnes unterschieden und betrachtet
werden.

Die beiden Systeme, um die es sich handelt und welche um
bestimmte logische Resultate bemiiht sind,'’® wie es scheint,
ziehen in keinerlei Hinsicht die reelle Miachtigkeit in Betracht,
welche die Empfindung bilden wie verdndern kann; beide
scheinen gleichfalls den Arbeiter mit seinem Werk, das Werk
mit der gebrauchten Materie zu verwechseln, indem der eine
seiner Kraft, die andere ihrer Wirklichkeit beraubt wird.

Die Kraft mangelt in keinerlei Hinsicht auf diese Weise in
der Mutter-Lehre bei Leibniz, aber sie findet sich darin auBer-
halb des BewuBtseins oder der unmittelbaren Apperzeption
verwirklicht, welche den Arbeiter oder das handelnde Subjekt
bildet. Daraus ergibt sich, daB sich diese ohne BewuBtsein
existierende wie wirkende Kraft in der Tiefe ihres Wesens'”’
oder im Vorrang ihres Ursprungs den anderen Kriften der
phanomenalen Welt angeglichen findet: sie ist in ihrer Na-
tur'”® nicht wesenhaft reflexiv, sondern zumindest sowie in
gewisser Weise in ihren Effekten kalkulierbar. Somit sollen

'S Korr. dieses Satzes: [...], worin sich die einem jeden unserer intellektuel-
len Akte eigentliche und individuelle Idee nicht erkennen 14Bt, da sie unter
ein und demselben generisch abstrakten Zeichen mit der Klasse der Modifi-
kationen und passiven Eigenschaften der Sinnlichkeit und des Verstandes
vermischt wurde, wo man den positiven Tatsachen des inneren Wahmeh-
mungssinnes unaufhérlich reine Abstraktionen, den sinnlichen Zeichen |[...]
substituiert ...

"6 Korr. welche danach streben, ausschlieBlich logische Resultate zu bewei-
sen [...]

""" Korr. ihrer Natur

'8 Korr. in ihrem Wesen

150

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich die metaphysischen Gesetze des denkenden Wesens mit
denen einer transzendenten Dynamik in einer Region'” von
Méglichkeiten vereinigen, welche der natiirlichen und reellen
Ordnung der Tatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes
fremd ist.

Noch eine andere Art der Anndherung zwischen der Philo-
sophie von Leibniz und Condillac folgt daraus, welche zudem
weit davon entfernt ist, einen gleichfalls so hohen Gesichts-
punkt eingenommen zu haben; setzt man von beiden Seiten
nicht in der Tat voraus, dal die metaphysische Analyse der
Methode der Geometer unterworfen werden kann, so wie die-
se sie in der Auflosung der Unbekannten anwenden?'®

Ohne die Untersuchung und den Vergleich dieser Meta-
physiksysteme weiter verfolgen zu wollen, da mir weder die
Zeit noch meine Krifte oder der Gegenstand der vorgelegten
Frage eine groBere Vertiefung erlauben, stelle ich zusammen-
fassend fest, dal sich die Analysen, Unterscheidungen wie
begriindeten Klarungen bei den vorhergehenden Gesichts-
punkten einer reinen Metaphysik in der Tat nur auf jene abs-

' Korr. in der absoluten Region

1% Siehe die "Logik" Condillacs und die "Werke" von Leibniz (Band 2, Log.
und Metaph.), wo sich diese bemerkenswerte Stelle findet: [n metaphysicis
plus quam in ipsis mathematicis, luce et certitudine opus videtur, quia res
mathematicae sua examina et comprobationes secum ferunt, quae causa est
potissima successus; sed in metaphysicis hoc commodo caremus. Itaque
peculiaris quaedam proponendi ratio necessaria est, et velut filum in laby-
rintho, cujus ope non minus quam euclidea methodo ad calculi instar
quaestiones resolvantur, etc. (Anm. MB.). — Vgl. G. W. Leibniz, De primae
philosophiae emendatione et de notione substantiae (ed. Gerhardt, t. IV),
469: "Die Metaphysik benotigt noch mehr Licht und GewiBheit als die
Mathematik selber, weil die mathematischen Wahrheiten ihre Kontrolle und
ihre Bestitigung mit sich tragen, was der Hauptgrund fiir ihren Erfolg ist,
wihrend wir in der Metaphysik dieses Vorteils beraubt sind. Deshalb ist es
notwendig, uns hierin einer besonderen Methode zu bedienen, um Aussagen
zu begriinden, nimlich wie eines Fadens im Labyrinth, mit dessen Hilfe die
Probleme nach dem Beispiel des Kalkiils gelost werden kénnen, und zwar
mit nicht weniger GewiBheit als durch die Methode Euklids." Fir J. Locke
vgl. Logique, Teil II, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques, t. IT), 406 ff. (4nm.
Ubers.).

151

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

42


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trakte Welt von Moglichkeiten beziehen, wo sich die Grundla-
gen der Wissenschaft auBlerhalb von denen der Existenz ver-
setzt finden, wo die Einheit, Identitit, Substanz, Kausalitdt
vor dem Subjekt wie auBerhalb desselben (in abstracto) be-
trachtet werden, welches als eines, einfaches, identisches,
substantielles oder dauerndes konstituiert ist, als Ursache oder
Hervorbringungskraft der Akte, welche es sich zuschreibt
usw.; als solches fiir sich selbst und in der Tatsache des inne-
ren Wahrnehmungssinnes konstituiert, wie ich sage, und wo
die Quelle jener Ideen zu schopfen ist, welche individuell und
rein reflexiv sind, bevor sie verallgemeinert und somit auf alle
Existenzen iibertragen werden.'®' Diese abstrakten Ideen, von
denen wir sprechen, folgen einem umgekehrten Voranschrei-
ten; sobald man sie in den reellen Tatsachen des inneren
Wahrnehmungssinnes'® einholen will, finden sie sich ohne
Anwendung darin und lassen uns auf dem ausgetretenen Weg
blind dem Hang unserer Gewohnheiten der Einbildungskraft
folgen, welche uns seit dem Anfang vor unseren Augen immer
verborgene Zusammensetzungen anstelle des Einfachen sowie
wechselnde Selbsttauschungen anstelle von dauernden Wirk-
lichkeiten bieten.

Anstatt diesen Nimbus der duferen Sinne aufzultsen, tut
eine ganz reine Metaphysik oft nichts anderes, als ihn durch
einen anderen von unterschiedlicher Art zu ersetzen; indem
sie das Recht fiir sich in Anspruch nimmt, die Erfahrung sel-
ber zu beurteilen und ihr Gesetze zu geben, empfingt sie oft-
mals die ihrigen, um sich ihren blinden Gewohnheiten zu beu-
gen, und durch ihre voreiligen Entscheidungen hat sie diesel-
ben sanktioniert, anstatt sie durch eine umsichtige Priifung zu
berichtigen.'®’

"®! Var. und wo ausschlieBlich die Quelle dieser zunichst individuellen
Ideen als reflexiven zu suchen ist, bevor [...]

182 Korr. fiir Gefuihl

' Mehrfach iiberarbeitete Var. der zweiten Abschnittshdlfie: indem sie
vorgibt, sich auBerhalb der Grenzen jeder Erfahrung zu begeben, begibt sie
sich der Mittel, ihre voreiligen Entscheidungen zu berichtigen, durch eine

152

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bemerken wir in der Tat die ganze Herrschaft der Ge-
wohnheiten einer Einbildungskraft, welche iiberall falsche
oder wahre Analogien sucht und erschafft, um ihre Gemilde
und die groBte Anzahl an Gegenstinden in einem einzigen
Rahmen zusammenzusetzen, die duBerst variierten Perspek-
tiven in eine einzige einschlieft; bemerken wir dieselbe Herr-
schaft, sage ich, in den reinen Lehren wie in denjenigen von
der sinnlichen Erfahrung; sehen wir, wie iiberall Gleichheit
der Einfachheit oder ... der Zusammensetzung, der Identitét
der Formen, Ahnlichkeit der Charaktere in all diesen ver-
schiedenen Modi vorausgesetzt wird, welche der einzige Ter-
minus Empfindung kraft einer willkiirlichen Verallgemei-
nerung zusammenfafit! Mit welcher Eile und Leichtigkeit an
Priifung setzt man voraus, daf} all diese phanomenalen Modi
der Sinnlichkeit und der Wahrnehmungsfahigkeit, welche so
verschiedenartig durch das Zusammenspiel der darin mit-
wirkenden Instrumente, durch die Handlungsweise der dufe-
ren Ursache und besonders den Anteil einer inneren, wesent-
lich mit Aktivitdt versehenen Kraft daran dieselben Elemente
einschlieBen, sich derselben Eigenschaften erfreuen, sich auf
dieselbe Art und Weise bilden und umbilden — und dies nur,
weil man sich durch deren Zuschreibung an das selbe Inhd-
renzobjekt ein fiir allemal berechtigt glaubt, ihnen dasselbe
benennende Zeichen zu verleihen, sie einer einzigen Kategorie
zuzuordnen. Es wire nicht schwierig aufzuweisen, denke ich,
daB die meisten MiBbrauche und Gegensitze — welche sich in
den verschiedenen Metaphysiklehren finden, und vor allem
der Hauptgrund, welcher bewirkt, da3 diese Lehren fast alle
den Weg iiber ein System bedingter Wahrheiten nehmen, ohne
deutlich gekennzeichnete Schritte auf die absolute Wahrheit
oder reelle Erkenntnis hin zu machen — diese Verallgemeine-
rung solcher besonderen Urphanomene der dufleren oder inne-
ren Sinnlichkeit verdanken, wobei eine solche Verallgemeine-

umsichtige Priifung zu korrigieren und auf ihre wahrhafte Quelle zuriick-
zufiihren

153

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

43


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

rung zu schnell ohne Priifung und Vorsicht nach Analogien
geschieht, die vorausgesetzt und niemals festgestellt sind.'®
Wie wir an anderer Stelle sehen werden, gibt es somit zum
Beispiel eine solche Art an Empfindungen, welche rein affek-
tiv sind, ohne vorstellend zu sein; andere hingegen vorstel-
lend, ohne in ihrer Natur irgendeinen affektiven Charakter zu
besitzen. AuBerdem /noch eine andere Art an Modi, oder
vielmehr solch individuelle Modi, welche die Personalitit
oder das Ichgefiihl einschlieBen, ohne anderen, rein sensitiven
Eindriicken wesentlich zu sein; diese Ordnung an Empfindun-
gen laBt die Raumform als gemeinsames Element zu, bzw. als
das unum und commune von allen, jene andere die Zeit, noch
andere, welche zugieich‘35 die beiden Formen umfassen; viel-
leicht gibt es solche, welche weder die eine noch die andere
umfassen und uns niemals bis auf die Ebene der klaren, sogar
nicht einmal der undeutlichen Wahmehmungen erheben. Die-

'* Der ganze Abschnitt mit folgenden Var. und Randnotizen ist gestrichen:
[...] sehen wir, wie von beiden Seiten Ahnlichkeit [?] an einfachen oder
zusammengesetzten Charakteren, Identitit der Formen [...] — Randnotiz nach
seiner einzigen Kategorie zuzuordnen: Indem gewisse Phinomene der Sinn-
lichkeit und der Wahrnehmungsfihigkeit zu eilig und ohne ausreichende
Priifung verallgemeinert werden und man sodann den Gewohnheiten und
kiinstlichen Formen einer unvollstindigen und vagen Sprache folgt, bewe-
gen sich diese Lehren fast nur nur noch in einem Kreis bedingter Wahrhei-
ten, welche der reellen Erkenntnis des empfundenen und denkenden indivi-
duellen Wesens fremd sind. — Var. am Schiuf: [...] diese Schritte auf die
absolute oder reelle Erkenntnis unseres empfindenden und denkenden We-
sens hin zu machen, verdanken sie der willkiirlichen Verallgemeinerung der
ersten Phianomene der Sinnlichkeit und des individuellen Denkens, einer zu
eiligen, nach den Gewohnheiten einer unvollstandigen und vagen Sprache
erstellten Verallgemeinerung, die man voll Vertrauen vollzieht, ohne zuvor
die Grundlagen empfunden zu haben. — Randnotiz am Schluf3: Der Haupt-
mangel dieser Systeme, welcher ihnen auch in den empirischen Lehren
gemeinsam ist, besteht immer darin, von bestimmten besonderen Tatsachen
der Sinnlichkeit oder des menschlichen Denkens auszugehen, um sie zu
absolut allgemeinen Prinzipien zu erheben oder auf diese Weise Gesetze
festzulegen, ohne ausreichend die spezifischen Unterschiede bemerkt zu
haben. Ein jeder reellen Wissenschaft entgegengesetztes Verfahren.

'8 Korr. untrennbar

154

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se gesetzten Unterschiede (und wir werden zeigen, dal} sie
eine natiirliche Grundlage haben) bedeuten fiir die folgenden
allgemeinen Behauptungen: alles, was im Verstand ist, kommt
von der Empfindung oder ist nur Empfindung? ... sowie auch:
es gibt in der Seele nur Vorstellungen; bzw. die der Sinnlich-
keit inhdrenten Formen sind der Raum und die Zeit; sie um-
kleidet damit alle Phdanomene usw.? von welcher Art an Emp-
findung will man sprechen? Denn was hinsichtlich der einen
sicher wabhr ist, ist es nicht in bezug auf die anderen; all diese
Behauptungen sind in in einem partikuliren Sinne wahr, und
vielleicht ganz falsch in der allgemeinen Auffassung, oder
wenn man sie als absolute Prinzipien nehmen will; ihre Urhe-
ber haben jeweils der Reihe nach recht, wenn sie sich angrei-
fen, sie haben alle Unrecht, wenn sie sich innerhalb von Ge-
sichtspunkten dogmatisch geben, welche sie ausschlieBlich zu
beweisen vorgeben; vielleicht wire jener der Wahrheit und
der Wissenschaft von den Prinzipien am nachsten liegende
Punkt ein solcher zwischen allen, indem er sich ebenso be-
miihte, zu unterscheiden und zu spezifizieren wie zu verallge-
meinern und zusammenzusetzen.'**

Indem die verschiedenartigsten Lehren von einer hypothe-
tischen Klassifizierung ausgehen und stets derselben Linie
von Verallgemeinerung zu Verallgemeinerung folgen,' sei
sie schlecht oder bei unpassender Gelegenheit vollzogen, 16-
sen sie sich in der Tat somit in Wissenschaften auf, welche
sich nur nach logischen Analysen ausrichten, nur verbale
Formen befragen und nur zu einem System / bedingter Wahr-
heiten hinfiihren, wo die Wirklichkeit der Dinge oder der Tat-

'* Korr. fiir Abschnittsende: [...] was wahr hinsichtlich bestimmter Eindrii-
cke ist, welche unter diesen Titeln beschlossen sind, ist nicht wahr fiir ande-
re, von denen nicht gesprochen wird; diese in einem partikuldren Sinne
wahren Behauptungen sind ungenau oder sogar falsch in einem allgemeinen
und absoluten Sinne; daher scheinen ihre Urheber auch der Reihe nach recht
zu haben, wenn sie sich bei gewissen grundlegenden Punkten bekdmpfen,
und alle bieten der Reflexion, welche sie beurteilt, auch eine schwache Seite
dar, ohne Zweifel ist jener der Wahrheit néchste Gesichtspunkt [...]

"7 Korr. und stets von Verallgemeinerung zu Verallgemeinerung vorriicken

155

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

45


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sachen des inneren Wahrnehmungssinnes kein /nteresse mehr
findet.'®®

Indem wir mit Freimut und so, wie wir es verspiiren, die
Abweichungen der Philosophen festhalten, welche vorgaben,
eine Wissenschaft von den Prinzipien auf Grundlagen zu er-
richten, die der Tatsache des inneren Wahrnehmungssinnes
fremd sind, haben wir uns das Gesetz auferlegt, die von Be-
ginn an angezeigten Klippen zu vermeiden, und wir haben
genug dariiber gesagt, um unsere Art und Weise erahnen zu
lassen, wie wir die vorgelegte Frage sehen, sowie auch die
Mittel, von denen wir glauben, daB sie die geeignetsten sind,
um sie zu l6sen; es ist an der Zeit, unser Denken vorzustellen
und nunmehr die Frage in Angriff zu nehmen.'®’

§4
Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des
inneren Wahrnehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan
und Einteilung dieser Arbeit

Die Philosophen, welche in der urtiimlichen Empfindung zwei
Arten an Elementen unterschieden haben, eine die'®" Materie
bildende und die andere'”' die Form konstituierende, haben
diese Materie und diese Form gleich vereint, gleich unteilbar
in allen Arten oder Klassen von sinnlichen Eindriicken be-
trachtet; daraus ergibt sich, weil die Verbindung der beiden
Elemente unauflosbar ist, da} ihre bestindige und unverander-
bare Assoziation niemals nach einem Mehr oder Weniger hin
in den verschiedenen Modifikationen variiert, daB die reflek-
tierte Erfahrung keinerlei Mittel besitzt, sie getrennt aufzufas-
sen; somit ist die zwischen ihnen festgelegte Unterscheidung

' Korr. [...] 16sen sich in eine Wissenschaft auf, welche nichts anderes als
nur ein System bedingter Wahrheiten umgreifen kann, weil sie nur auf eine
logische Analyse gegriindet ist, [...]

'8 letzter Satz gestrichen

190 Korr. daraus

1! Korr. daraus

156

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf keinerlei Tatsache des Gefiihls gestiitzt, die Analyse ist
also nicht reell, sondern rein logisch; die vorausgesetzte Un-
terscheidung zwischen der Empfindungsmaterie und -form
wire also hochstens nur auf eine bloBe Sichtweise des Geistes
gegriindet, welche ein und denselben unteilbaren Modus unse-
res sensitiven Seins in den beiden'®? Beziehungen betrachtet,
die es haben kann, die Beziehung zum es verursachenden Ge-
genstand oder empfangenden Organ einerseits und zum es sich
zuschreibenden Subjekt andererseits; / aber die Beziehungen,
welche unser Geist zwischen den Gegenstianden oder den sie
auffassenden Modi herstellt, treten keineswegs in dieselben
als Elemente der Zusammensetzung ein und veridndern kei-
neswegs ihre Einfachheit, wenn sie in ihrer Natur einfach
sind.'”

Es gibt vielleicht eine natiirliche und reellere Grundlage
fiir dieselbe Unterscheidung oder fiir eine wahre Analyse der
Empfindung, die'” dazu geeignet ist, uns den Vorrang der
Tatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes erkennen zu
lassen.'”

Nehmen wir die Form der Empfindung in dem einen, un-
teilbaren und identischen'”® Ich und die Materie in dem, was
wir die Affektion nennen werden (Lust und korperlicher
Schmerz), welche immer veridnderbar und vielfiltig ist. Wenn
wahr ist, daB es sinnliche Eindriicke'”” oder sehr affektive
Modi gibt, in die das konstituierte Ich in seiner ihm eigenen
und individuellen Form nicht oder nur auf dunkelste Weise
eintritt, wenn alles, was in der passiven Sinnlichkeit ist, nicht
als im Bewuftsein und in der Apperzeption gegeben genannt

12 Erg. verschiedenen

' Korr. wenn diese Gegenstinde im iibrigen einfach durch ihre Natur sind
' Var. und einen Gesichtspunkt, der dazu geeignet ist [...]

1% Randnotiz: Auf diese Weise verhindern alle Betrachtungen der Mathema-
tiker tiber die abstrakte Ausdehnung keineswegs, daB dieser mathematische
Gegenstand stets vollkommen einfach und identisch ist, obwohl der Geist
des Menschen ihn in jederlei Art und Weise hin- und herwendet.

1% Erg. aktuellen

%7 Erg. dieser Art

157

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

46


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

47

werden kann, und reell nicht darin ist, wenn es eine Vielzahl
an Graden gibt, wonach der organische oder sinnliche Ein-
druck wachsen oder abnehmen kann, wihrend sich das Gefiihl
des Ich oder die Formen der individuellen Ursache, Identitdt
und Dauer, welche sein Schicksal bilden, verdunkeln oder sich
in einer entgegengesetzten Ordnung beleben; wenn schlieBllich
die Gesetze dieser Unterschiede oder dieser Zunahmen dank
einer angemessenen Beobachtung aus unserer, auf verschie-
denartige Zustdnde, Umstdnde und Bedingungen der mensch-
lichen Sinnlichkeit und Wahrnehmungsfahigkeit angewandten
Erfahrung hervorgehen kénnen ..., dann sind wir vielleicht
mehr als die Lehren der reinen Metaphysik, und zwar mit
Riicksicht auf all diese Unterschiede, den Mitteln naherge-
riickt, in der reellen Tatsachenordnung die beiden Elemente zu
bestimmen, die notwendigerweise in jede Empfindung oder
Wahrnehmung eintreten miissen, und von denen das eine,
welches wir von jetzt an als die Urtatsache des inneren Wahr-
nehmungssinnes charakterisieren kénnen, nicht mit dem ande-
ren absolut identifiziert werden kann, welches selbst in seiner
natiirlichen / Einfachheit hervortritt, wenn man es unter dem
ihm eigenen Gesichtspunkt und in seiner entsprechenden Be-
deutung betrachtet.'”®

Daher glaube ich in der Tat, daBB es bei der Beobachtung
der menschlichen Natur hinsichtlich der beiden Arten an Ver-
haltnissen, welche sie bilden, der Beweis nicht unmaglich ist,
dafl die verdnderbare sensitive Materie und die eine personli-
che Form keineswegs auf dieselbe Art und Weise gemil dem-
selben Modus der Zusammensetzung oder derselben innersten
Assoziation in jene verschiedenen Modifikationen eintreten,
auf die man gewohnlich den gemeinsamen und generischen
Ausdruck Empfindung anwendet: woraus sich ergeben sollte,
dafl man nicht undifferenziert eine dieser Modifikationen oder
die Empfindung im allgemeinen als Typus oder Grundlage fiir

'8 Korr. letzter Teilsatz: nicht mit dem anderen absolut vermischt oder
identifiziert werden kann, [sondern] in seiner Isolierung und organischen
Einfachheit nur durch eine Art Beriihrung oder angemessenen Sinn zu er-
greifen ist

158

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alle weiteren Ableitungen nehmen darf, aus denen man die
Wissenschaft von den Prinzipien'® errichten méchte; ein sol-
ches Ergebnis entspriche dem, was wir bereits hinsichtlich
jener Gefahren bemerkten, welche die zu eilige Verallgemei-
nerung von Ideen oder partikuldren Tatsachen nach sich zieht.

Ich sage zunichst, dal es einen individuellen, von allen
anderen Arten an Empfindungen sehr unterschiedlichen Mo-
dus gibt, welchen man gerechtfertigterweise als formal be-
trachten kann, sofern er seine einzige Grundlage im Subjekt,
im Ich hat, welches vielleicht nur in ihm und durch ihn konsti-
tuiert wird.”” Diesen aktiven Modus nenne ich / Anstrengung,
welche in ihrem freien Vollzug und gemial gewisser Bedin-
gungen, die wir in der Folge bestimmen werden, in der unmit-
telbaren Apperzeption”' eine lebendige Kraft beinhaltet,
durch welche ohne Unterlal das korrelative Gefiihl eines or-
ganischen oder materiellen Widerstandes hervorgebracht wird,
welcher notwendigerweise und anfinglich auBlerhalb der
Kraft*” als deren AnwendungsgroBe, auBerhalb des Ich als
dessen Gegenstand wahrzunehmen ist.

'% Erg. oder Erste Philosophie

% Ich tue hier meine Meinung in Form eines Zweifels kund, bis ich sie
durch die Gesamtheit der in der Folge dieser Preisschrift dargestellten Be-
trachtungen aufkldren und rechtfertigen kann. Ich muB von vornherein dar-
auf hinweisen, daB dieser Grundmodus oder Urakt, welcher hier unter dem
individuellen Zeichen der Anstrengung gefaBit wird, sehr verschieden von
der Bewegungsempfindung ist, welche auch von anderen Philosophen als
grundlegend oder urspriinglich fiir die Erkenntnis gehalten wird (siehe ins-
besondere die "Elemente der Ideologie" des Herrn de Tracy). Ich muB vor-
ausgreifend sagen, daB es in der Tat keineswegs ausreicht zu sagen, die
Bewegung werde empfunden, um den Charakter der unmittelbaren Apper-
zeption zu besitzen, welche ich mit der Anstrengung verbinde; diese Bewe-
gung muB dariiber hinaus von jener iiberorganischen Kraft hervorgebracht
und angefangen sein, die im eigentlichen Sinne Wille heiBt, so wie wir es im
folgenden sehen werden (4nm. MB). — Vgl. A. L. C. Destutt de Tracy, Elé-
ments d'ldéologie, t. I, Teil 1, Kap. 9, 134 f. (4nm. Ubers.).

' Korr. [...] in ein und derselben inneren unmittelbaren Apperzeption das
korrelative Gefiihl eines organischen oder materiellen Widerstandes beinhal-
tet

22 Erg. der lebendigen Kraft, welche die Anstrengung erschafft

159

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

48


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

49

An zweiter Stelle sage ich daher, dal diese Anstrengung
sowie dieser als unteilbar und wesentlich durch Korrelation
aufgefalite Widerstand bereits einen vollstindigen Modus
unter dem individuellen Titel der Apperzeption konstituiert
(sie lieBe sich nicht unter den allgemeinen Titel Empfindung
bringen, ohne alles zu vermischen), und zwar unabhéngig von
jeder durch die Gegenstinde der phanomenal duBeren Welt
gelieferten Materie, was von jetzt an als wirklich wesentlich
festzuhalten ist.

Andererseits (bzw. nach einem anderen Gesichtspunkt
sage ich, daB3 es absolute, einfache, auf die Materie reduzierte
Affektionen gibt oder geben kann, indem sie ihre Grundlage in
der lebendigen Korperbeschaffenheit oder in irgendeinem
ganzlich passiven Eindruck haben.”™ Die Affektionen, welche
jeder Form an Personalitit und folglich jenen der Einheit,
Identitat, Substanz, vielleicht sogar von Raum und Zeit ent-
kleidet sind, konnen nur als unvollstindige Empfindungen
betrachtet werden, mit denen sich keinerlei individuelle Leis-
tung der Intelligenz als Ursprung oder als Deduktion durch
Verdnderung verbinden liele, wie es Condillac mit der ersten
absoluten Affektion der Statue getan hat.”*

Dies gesetzt, versteht man, daB3 die Anstrengung als grund-
legender, einheitlicher und identischer Modus in der Bestim-
mung der handelnden Kraft, welche die Anstrengung unauf-
horlich hervorbringt, um sich mit den verschiedenen passiven
Eindriicken einer lebendig — und nicht denkend — organisierten
Korpermaschine zu vereinen, und zwar durch verschiedene
Weisen der Vereinigung, namlich bald durch innerste Zusam-
mensetzung, bald durch ein einfaches Verhiltnis der Koexis-
tenz — daBl diese beiden Elemente / mithin alle Klassen oder
Arten an Empfindungen, Wahrnehmungen oder zusammenge-

203
)

*® Erg. um zu erfassen, was die eine Materie der Empfindung sein kann

2% Korr. [...] in der lebendig organisierten Kdérpermaschine oder in den
passiven Eindriicken, welche sie empfingt

5 ygl. E. B. Condillac, Traité des sensations (Oeuvres philosophiques, t. I),
226 (Anm. Ubers.).

160

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzten Modi unserer Existenz bilden konnen, mit welchen
Namen auch immer man sie bezeichnet.

Von da aus sind verschiedene Wege fiir die Analyse der
Empfindungen oder verschiedenen Mittel offen, die Urtat-
sachen zu erkennen und bis zu ihnen zu gelangen, indem man
entweder von der Zusammensetzung ausgeht, um das Einfache
zu finden, oder von diesem Einfachen ausgeht, um die Zu-
sammensetzung nachzubilden.

Wird dieses letzte Mittel der Synthese angewandt, dann
bliebe noch innerhalb der Ordnung der Vorrangigkeit zwi-
schen dem Element zu wihlen, welches die Materie der Emp-
findung ausmacht, und jenem anderen, welches die Form gibt.
In letzterem Fall ginge man von einem wahrhaftigen Prinzip
oder einer wirklichen Urtatsache des inneren Wahr-
nehmungssinnes aus. Dort fainde man ebenfalls die direkteste
Losung des ersten Teils der Frage: gibt es eine unmittelbar
innere Apperzeption?

Aber man mul in Betracht ziehen, da3 das Licht vor allem
aus Kontrasten entsteht und bei Sachverhalten, in denen die
Erkenntnis eher meist negativ als positiv ist, oft besser erkannt
wird, was ein Gegenstand ist, wenn Sicherheit dahingehend
gewonnen wurde, was er nicht ist und was er dem Vermeinen
nach hitte sein kénnen.””

Eine direktere Betrachtung muB vielleicht einen Wechsel
in der vorgeschlagenen Ordnung unserer Untersuchungen iiber
die Urtatsachen bestimmen.’”’

Der wesentliche Grundmodus der Personlichkeit oder des
individuellen Ich, welcher wirklich der erste in der Ordnung
der Bewultseinstatsachen ist, kann dies durchaus in der Ord-

206 Korr. [...] und bei Sachverhalten, wo die Begriffe, welche es uns zu
bilden gelingt, [...] kann man leichter dahin gelangen, einen unbekannten
Gegenstand durch die Anwendung einer Art AusschluBmethode zu bestim-
men, die durch den Aufweis zundchst, was der gesuchte Gegenstand nicht
ist, uns besser sehen lehrt, was er ist, und ihn dort zu suchen, wo er ist

27 Korr. [...] muB ebenfalls unsere Wahl zwischen den beiden alternativen

Ordnungen bestimmen, welchen in der Untersuchung der Urtatsachen zu
folgen ist

161

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

nung der Phinomene’® eines rein sensitiven Lebens nicht

sein, welches wir von innen her im AuBen beobachten und
sozusagen in den Beriihrungspunkten mit dem BewuBtseins-
leben selbst ergreifen konnen.

Der Mensch beginnt in der Tat zu leben, zu empfinden, be-
vor er in der Lage ist, sein Leben zu erkennen oder seine Emp-
findung zu apperzipieren (vivit et est vitae nescius ipse su-
ae®®). Selbst bis/in die volle Entwicklung all seiner Ver-
mogen hinein, wenn eine ginzlich affektive Sinnlichkeit’'? bis
zu ihrem hochsten Grad erhoben wird, empfindet und lebt der
Mensch ohne Apperzeption seiner selbst oder der von ihm
erlebten Eindriicke; auf diese Weise kann seine Existenz’'' auf
jenen Zustand gebiirtiger Einfachheit zuriickgefiihrt werden,
welcher mit soviel Energie und Wahrheit von einem berithm-
ten Philosophen?'? angezeigt wurde (homo simplex in vitalita-
te, duplex in humanitate — Boerhaave’"), ein der Geburt des
bewuBiten Ich in der Ordnung der Zeit vorhergehender Zu-
stand, und er scheint wie das Ergebnis aller organischen Krif-
te zu sein, welche zu einem gemeinsamen Leben beitragen
und darin ibereinstimmen (conspiratio una consentientia
omnia — Hip.2'*).*"

2% Korr. in der Ordnung der aufeinanderfolgenden Phinomene eines |[...]

209 Vgl. Ovid, Tristia, 1. Buch, Gedicht III, Vers 12: "Er lebt und ist seines
eigenen Lebens unbewuBt." (Anm. Ubers.)

219 Korr. die physische Sinnlichkeit

! Erg. seine zusammengesetzte Existenz manchmal

212 Korr. Physiologen

3 Vgl. H. Boerhaave, Praelectiones academicae de morbis nervorum, t. II
(1761), 496 f.: "Der Mensch ist einfach in seiner Lebendigkeit, doppelt in
seinem Menschsein." (4nm. Ubers.)

24 vgl. Hippokrates, De alimento liber, Teil IV (1657), 381: Confluxio una,
conspiratio una, consentientia omnia (Anm. Ubers.).

*1° Subst. des Abschnittsendes und des folg. Abschnitts: Bis zu diesem Zu-
stand einfacher Lebendigkeit miiBte man vielleicht zuriickgehen, um den
ersten Ring der vollstindigen Analyse der Empfindungen damit zu verkniip-
fen und die Grundlage einer wirklich Ersten Philosophie zu schaffen. Man
entspriche damit zugleich einer logischen Bedingung, welche von jenen
Metaphysikern verlangt wird, die sagen, daB die tatsichlich grundlegenden
Prinzipien irgendeiner Wissenschaft nicht aus dem umschlossenen Bereich

162

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dort befindet sich vielleicht der erste Ring, mit dem sich
eine vollstindige Analyse der Empfindungen und eine wirk-
lich Erste Philosophie (oder Wissenschaft unseres empfinden-
den und denkenden Seins) verkniipfen miifite, wenn vor allem
gilt, daf die Prinzipien, welche einer Wissenschaft als Grund-
lage dienen sollen, nicht aus dem umschlossenen Bereich der
Ideen oder Tatsachen selber entlehnt werden diirfen, aus wel-
chen sie sich zusammensetzt.

Aber alles, was im lebendigen oder empfindenden Sein ist
oder sein konnte, mufl aufgrund der einfachen Tatsache, daf3
die Korperbeschaffenheit den Gesetzen der Lebendigkeit un-
terworfen und jenen des inneren Denkens gegeniiber fremd ist,
in den Bereich der Physiologie eintreten; diese Erfah-
rungswissenschaft sollte also die wesentlichen Gegebenheiten
fiir die Wissenschaft von den menschlichen Vermogen liefern.

Diese Wissenschaft konnte jene Affektionen oder, wie
Leibniz sagt, jene undeutlichen Wahrmehmungen differen-
zieren und benennen, welche dem Bewuftsein und der Apper-
zeption”'® in der Zeit vorhergegangen sind und selbst in der
Abwesenheit des ersteren weiterbestehen; eine solche Wissen-
schaft wiirde sie auf ihre Quelle oder ihren entsprechenden
Ort beziehen, ihre Ursachen und Wirkungen in der natiirlichen
oder entstellten Ordnung der Funktionen festlegen, welche
ihrem Bereich entstammen, und ihren EinfluBl/im korperli-
chen und geistigen Wesen des Menschen bestimmen.

der Ideen oder Tatsachen selber entlehnt werden kdnnen, woraus sich diese
entwickelte Wissenschaft zusammensetzt; daher muB zum Beispiel die Wis-
senschaft vom Ich oder vom Denken ihre Quelle in diesem reellen oder
vorausgesetzten Begriff eines Zustands haben, welcher dem Ich und der
Geburt des Denkens vorausliegt.

218 Apperceptio est perceptio cum reflexione conjuncta, Leibniz, op. tom. 2
(Anm. MB). — Vgl. G. W. Leibniz, Principes de la nature de de la grace
fondés en raison, 4 u. 13 (ed. Robinet), 35 f. u. 52 zur Unterscheidung von
Wahrnehmung und Apperzeption sowie iiber die Unendlichkeit undeutlicher
Wahmehmungen, bzw. Commentatio de anima brutorum, § 13 (Opera II,
233): Cogitatio autem est perceptio cum ratione conjuncta (Das Denken ist
die mit der Vernunft verbundene Wahrnehmung) (4nm. Ubers.).

163

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

51


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem diese Wissenschaft schlieBlich die geheimsten Ein-
zelheiten der physischen Sinnlichkeit erforschte, gelidnge es
ihr, ihre eigenen Grenzen festzulegen; indem sie uns den ein-
fachen Menschen in seiner Lebendigkeit unter dem blinden
und einzigen Drang seines Organismus erkennen laft, fiihrte
sie uns bis zur ausschlieBlichen Quelle jener freien und iiber-
legten Bestimmungen, welche auflerhalb jener Sphire den in
seinem Menschsein doppelten Menschen bilden.

Begidnne man also die vorgeschlagene Synthese mit dem
ersten Materieelement der Empfindung,”'’ so beginne man
zweifelsohne wie die Natur selber, welche niemals besser als
durch die Nachahmung ihrer Hervorbringungen erkannt
wird;*'® dies bedeutete im iibrigen, die Vorteile einer Methode
der Zusammensetzung, welche die Elemente derselben nach-
einander ergreift, mit einer anderen Methode der Koordination
zu vereinen, welche sich darum bemiiht, diese Elemente ge-
maB den natiirlichen Verhaltnissen ihrer gegenseitigen Ab-
stammung oder Erzeugung zu erkennen oder anzuordnen.

Aber was auch die methodische Ordnung unserer Untersu-
chungen sein mag, und wir entweder von dem einen oder an-
deren Empfindungselement ausgehen, um jede dieser Zusam-
mensetzungen nachzubilden, bzw. auch nacheinander von
diesen verschiedenen Zusammensetzungen ausgehen, um das
Einfache wiederzufinden,”” so werden sich unsere Vorge-
hensweise und Mittel nur von denen abheben kénnen, welche
bis jetzt aufgewandt worden sind, um zur Erkenntnis der Ur-
tatsachen zu gelangen.

7 Erg. am Rand: Geschichte der Systeme, Artikel deutscher Philosophen —
Anm. Ubers.: Vgl. J.-M. Degérando, Histoire comparée des systémes de
philosophie, t. I, Kap. 14-17 iiber Leibniz, Wolff, Kant und ihre Schulen,
hier wohl bes. S. 245 f., wo die daraus hervorgegangenen Systeme ange-
sprochen werden.

"% Korr. Die Analyse des Denkens mit dem vereinten Gegenstand dieses
Denkens beginnen oder synthetisch von der Empfindung ausgehen, bevor
bestimmt wird, was es an rein Subjektivem in der Intelligenz oder an Forma-
lem in der Sinnlichkeit geben kann; so beginne man zweifelsohne [...]

1% Korr. bzw. zunichst irgendeine ihrer Zusammensetzungen nehmen, um

(-]

164

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend einerseits die Lehren, welche sich auf die origi-
nire Empfindung griinden, ex ab-rupto ihre noch unvoll-
stindigen Tatsachen verallgemeinern, eiligst Klassen bilden
und willkiirliche Gesetze zugrundelegen wollen, bevor die
individuellen oder spezifischen Phinomene beobachtet wur-
den, werden wir uns hingegen darum bemiihen, die Tatsachen
zu zergliedern und zu unterscheiden, um sie in ihrem gréBten
Zustand an Einfachheit untersuchen zu kénnen.”” Bevor wir
den Ausdruck der Empfindung verallgemeinern, werden wir
die tatsachlich eigenen oder spezifischen Charaktere der Mo-
difikationen / kennzeichnen, welche der diesbeziiglichen Prii-
fung eines jeden fiir sich betrachteten Wahrnehmungssinnes
entsprechen, sowie dariiber hinaus jede der beiden aktiven und
passiven Funktionen, welche zu solchem Vollzug beitragen,
denn dort befinden sich die Prinzipien”' oder Urtatsachen,
und nicht in den allgemeinen Ideen oder in den Kategorien.

Wihrend andererseits die Systeme der reinen Metaphysik
die Prinzipien jenseits aller Tatsachen ansiedeln, das Ab-
strakte fiir das Einfache und dieses Einfache fiir das Urtiimli-
che halten, indem das Reelle vom Maglichen abgeleitet wird,
brauchen wir nicht aus dem umschlossenen Bereich der
menschlichen Natur herauszutreten, um die Prinzipien ihrer
Konstitution zu finden; wenn wir voriibergehend dieses innere
Feld verlassen, wo sich die Reflexion verdichtet, um ihre Ge-
setze zu erkennen, wo der innere Wahrnehmungssinn zur An-
wendung kommt, um seine eigenen Tatsachen zu unterschei-
den; wenn wir schlieBlich gezwungen sind, einen Gesichts-
punkt auBerhalb von uns selbst einzunehmen, um im Aullen
die Grenzen des Ich zu ziehen und seinen ihm eigentiimlichen
Bereich festzulegen, dann wechseln wir nur das Tatsachensys-
tem, um mit der Wissenschaft von den Lebensphdanomenen

220 Quo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt

sita in plano et perspicuo, Bac., Nov. Org. (Anm. MB). — Vgl. F. Bacon,
Novum Organum, 2. Buch, Kap. I, 8: "Je mehr man in dieser Art Studien
[tiber die Natur] seine Aufmerksamkeit auf die einfachen Naturen richtet,
desto mehr erhellt und ebnet sich alles." (dnm. Ubers.)

22! Korr. die wahren Prinzipien der Wissenschaft vom menschlichen Geist

165

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

52


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der physischen Sinnlichkeit in Beriihrung zu kommen.**
Indem wir uns auf zwei Arten unterschiedlicher Beobachtun-
gen stiitzen, werden wir die Ordnung der Aufeinanderfolge
oder der Koinzidenz und den Parallelismus der zwei Arten an
Tatsachen untersuchen,””® welche sich auf jede dieser Arten
beziehen, dabei stets davon entfernt, sie angleichen oder ver-
mischen zu wollen, und noch weniger, in das Wie einer Ver-
bindung von Phanomenen eindringen zu wollen, welche zwei
ganz verschiedenen Wahrnehmungssinnen entsprechen, deren

gleichzeitige Hervorbringungen nicht verwechselt werden
diirfen.?*

2 Korr. [...] dann gehen wir nur von einem Tatsachensystem zum anderen
iiber, wobei wir Beriihrungspunkte suchen, welche die Wissenschaft vom
denkenden Wesen mit der vom lebendigen und kérperlichen Wesen verbin-
den

3 Korr. [...] und den Parallelismus von zwei Arten an Phinomenen unter-
suchen, welche sich auf jede von ihnen beziehen (gestrichen: ohne sie an-
zugleichen oder vermischen und noch weniger in das Wie einer Verbindung
der Phinomene eindringen zu wollen, welche zwei ganz unterschiedlichen
Wahrmehmungssinnen entsprechen und deren gleichzeitige Hervorbringun-
gen nicht verwechselt werden kénnen.)

2 Diejenigen, welche das Denken materialisieren, wollen auf die Tatsachen
oder Ideen des inneren Wahrnehmungssinnes oder der Reflexion eine Be-
deutung der Vorstellung oder der Anschauung anwenden, sowie umgekehrt;
die anderen, welche die duBere Natur idealisieren, wollen den inneren Sin-
nen der Reflexion unterwerfen, was allein in den Vorstellungsbereich ge-
hort. Die Philosophen, welche stindig ihre meditativen Vermogen arbeiten
lassen, scheinen nur noch eine ginzlich innere Schau zu besitzen; daher
nehmen sie alle Phinomene in dieser und durch diese wahr; diejenigen
hingegen, welche ausschlieBlich das vorstellende Vermégen geilbt haben,
konnen alles nur im AuBen sehen und begrenzen die gesamte Sphire der
Wirklichkeiten darauf. Die einen gleichen Blinden, welche die Farben leug-
nen, weil der Tastsinn sie nicht festzustellen [Korr. zu ergreifen] vermag, die
anderen sind wie Menschen, welche die Wirklichkeit der festen Korper
verneinen, weil diese stets gesehen werden, ohne sie jemals beriihrt zu ha-
ben, und deshalb behaupten sie, es gibe nur farbige, stindig bewegliche
Bilder ohne irgendeinen dauernden Grund. Diese T#duschungen riihren da-
her, da8 der Bereich eines jeden unserer unterschiedlichen Vermégen noch
nicht genau begrenzt wurde; zu diesem Ziel fithrt uns die vorgelegte Frage
(Anm. MB).

166

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fassen wir somit in wenigen Worten die angemessenen
Mittel fiir die Untersuchung oder fiir die Bestimmung der
Urtatsachen zusammen, sowie auch diejenigen, von denen wir
glauben, sie bei der Losung der verschiedenen Teile des vor-
gelegten Problems gebrauchen zu miissen.

Beobachten vor dem Klassifizieren,™™ jede Ordnung indi-
vidueller Tatsachen in ihrer entsprechenden Quelle untersu-
chen, jede spezifische Empfindung in dem Wahrnehmungs-
sinn, welcher ihr eigen ist, bevor das Zeichen davon verallge-
meinert oder zum Prinzip als solchem seiner abstrakten Cha-
raktere erhoben wird, jeden Modus oder jede intellektuelle
Hervorbringung, jeden Zustand oder Akt des empfindenden
und denkenden Subjekts dem Vermdgen oder dem je eigenen
Wahrnehmungssinn zuschreiben, welcher ihm entspricht; die
duBeren Sinne und die Einbildung auf die ***empfundenen
oder vorgestellten Sachen beziehen, die unmittelbare Apper-
zeption auf die urtiimlichen Formen des inneren Wahrneh-
mungssinnes, eine konzentrierte Reflexion auf die Erkenntnis
oder die Bestimmung der dem Willen und der Intelligenz ei-
genen Akte, welche somit von den sinnlichen Ergebnissen
getrennt sind, mit denen sie zuinnerst in der Erfahrung ver-
bunden sind; schlieBlich die Grenzen jedes Wahrnehmungs-
sinnes oder Vermdgens festlegen, ohne die Rechte des einen
Bereichs durch den anderen zu beeintrachtigen, und sich dabei
hiiten, die durch unsere Natur selbst zugewiesenen Schranken
fir jede Ordnung duBerer oder innerer Tatsachen zu vermi-
schen, was auch fiir die beiden Beobachtungsarten gilt, welche
sich darauf beziehen; dies ist die Methode, von der ich mdoch-
te, daB sie das Beispiel wie zugleich die Vorschrift abgibt;
durch sie werden wir in Erfahrung bringen, ob in uns wirklich
ein Akt oder ein grundlegender Zustand unter dem eigenen
und individuellen Namen einer unmittelbaren Apperzeption
existiert; sowie das Merkmal erkennen, welches einen solchen

5 Korr. Jede individuelle Tatsache in ihrer Quelle bezeichnen, die Empfin-
dungsarten unterscheiden, bevor [...], jede individuelle Empfindung analy-
sieren, bevor ihr Charakter vereinfacht wird

2 Erg. direkt

167

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

33


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Akt oder Modus / von dem unterscheiden 1dBt, wie er mit dem
Titel Anschauung bezeichnet wird, welche ihrerseits auf der
reellen Analogie der Urtatsachen der menschlichen Natur
griindet, wo sich die reelle und einzige Grundlage der erstell-
ten oder zu erstellenden Unterscheidungen finden kann, und
nicht mehr auf den willkiirlichen Einteilungen oder Katego-
rien einer kiinstlichen Logik, welche ebenso beweglich und
verdnderbar wie die darauf sich beziehenden systematischen
und abstrakten Gesichtspunkte sind. Auf die gleiche Art und
Weise konnen wir in den positiven, aus den Arten an Funktio-
nen der verschiedenen Sinne abgeleiteten Tatsachen die reel-
len Unterschiede beurteilen, welche die Anschauung von der
Empfindung, sowie diese vom Gefiihl trennen.

Nachdem auf diese Weise in einer reflektierten Erfahrung
die Charaktere der Tatsachen entworfen wurden, welche sel-
ber in der Lage sind, unter sich die urtiimlichen Akte oder
Zustande der Seele zu unterscheiden, welche den Gegenstand
der drei ersten Teile der Frage ausmachen, wird es viel-
leicht®®’ nicht schwierig sein, auf diesen vierten Teil derselben

zu antworten, indem ndmlich die Beziehungen bestimmt wer-

den, welche solch urtiimlichen Akte oder Zustinde mit den

Begriffen und Ideen unterhalten konnen: denn die erforderli-

chen Beziehungen miissen von der Natur selbst oder vom in-

neren Charakter eines jeden der Akte oder Modi abhingen,
um die es sich handelt. Dieselben, in der Ordnung der Eindrii-
cke oder Urtatsachen der direkten und einfachen Wahrneh-

mungsfahigkeit bestimmten Beziehungen miissen sich also im

System der Begriffe und der Ideen wiederfinden, und zwar als

spatere Hervorbringungen der Intelligenz, welche sich gemil

den voranschreitenden Gesetzen ihrer Vervollkommnung ent-
wickelt.

Um hier ein vorausgreifendes Beispiel zu geben, mochte
ich sagen, daB sich die freie Anstrengung, die Bewegung oder
der willentliche Akt (mit dem sich nach meinem Standpunkt
die unmittelbar innere Apperzeption verbindet, sofern sie auf

227 Korr. ohne Zweifel

168

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ersten Modifikationen der Sinnlichkeit bezogen ist, womit
sich diese bedingende Anstrengung zuinnerst verbunden fin-
det) als identische Bedingung wiederfinden muB, da sich in
der intellektuellen Ordnung dieselbe Apperzeption, welche
auf die Begriffe der verschiedenen Ideen des Verstandes
bezogen ist, damit verkniipft.””® Die gesprochenen oder ge-
schriebenen Zeichen, / woriiber der Wille verfiigt und ohne
deren Eingreifen die intellektuelle Idee vielleicht nicht exis-
tierte, oder zumindest nicht dem denkenden Subjekt bewuft
wiirde,”” diese willentlichen Zeichen, so sage ich, nehmen

228 Korr. sich als identische Bedingung in der intellektuellen Ordnung finden
muB, wo sich dieselbe Apperzeption auf die verschiedenen Begriffe und
Ideen des Verstandes bezicht

2 Die Antwort auf diesen Teil des Problems, welcher die Beziehungen der
unmittelbaren Apperzeption mit den Begriffen und Ideen betrifft, wird uns
Gelegenheit geben, ein grofes Prinzip anzuwenden, als dessen Urheber
Condillac angesehen werden kann: daB namlich die Zeichen der Sprache
unverzichtbar sind, damit der Geist nicht nur seine Ideen anordnen und
dariiber verfiigen, sondern sie dariiber hinaus als /deen auffassen und apper-
zipieren kann, das heifit, um im ganz eigentlichen Sinne des Wortes zu
denken und die freie Verfligung tiber die Akte der Aufmerksamkeit, der
Reflexion, des Gedéchtnisses usw. zu besitzen. Diese Entdeckung Condil-
lacs, deren ganze Tiefe er zunichst selber nicht ausgeschopft zu haben
scheint, da er danach deren Ergebnisse und das Prinzip selbst in seinen
spiteren Werken verkennt ("Abhandlungen iiber die Empfindungen" und
"iiber die Tiere", die "Logik" usw.) [Anm. Ubers. Vgl. Essai sur l'origine des
connaissances humaines, Teil III, Abt. II, Kap. 3, § 39: Oeuvres philosophi-
ques, t. I, 114, auBerdem ebd. 19, 40 f. u. 48]. Diese Entdeckung, wie ich
sage, scheint mir das Kennzeichen des wahren philosophischen Talents zu
besitzen, welches darin besteht, wie ein deutscher Metaphysiker sehr richtig
sagte, nicht nur frei eine Reihe von Akten wiederholen zu kénnen, sondern
vor allem und zusdtzlich inmitten dieser freien Wiederholung das Bewuft-
sein jener Mdchtigkeit [Potenz] zu erreichen, welche sie vollzieht [Anm.
Ubers. Vgl. F. W. J. Schelling, System des tranzendentalen Idealismus, 96 f.
bzw. Werke III, 397 f., wahrscheinlich zitiert nach J.-M. Degérando, Histoi-
re comparée des systémes de philosophie, t. I1, 306 f.]. (Ich fiige hinzu: und
der Mittel, welche diese Michtigkeit in ihrem freien Vollzug benutzen
kann). Die willentlich konstituierten Zeichen sind von gleicher Anzahl wie
diese ersten Mittel, sie allein kdnnen die Ausiibung unserer Vermogen ver-
fiighar machen; Condillac weist auf dieses Prinzip hin, was die Anerken-
nung einer Aktivitdt auBerhalb der urtimlichen und grundlegenden Empfin-

169

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

35


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

hier den Platz der urtiimlich zur Verfiigung stehenden Bewe-
gungen ein, welche sich durch die Natur mit den sinnlichen
Eindriicken assoziiert finden, sie in die BewuBtseinssphire
eintreten lassen. Somit verbleibt der Grundakt der Apperzepti-
on oder des Wollens, wovon sie abhingt, in all den Ordnungen
an Wirkweisen oder sinnlichen und intellektuellen Ideen der-
selbe, ohne daf} es hier etwas Verandertes geben konnte, es sei
denn die Umstinde und die Gegenstinde oder Endgrofien,
worauf sich dieser urtiimliche Akt bezieht.

dung ausmacht; aber warum finden diese, als Mittel der Aktivitit verstande-
nen Zeichen nicht ebenfalls ihre Anwendung in den ersten Empfindungs-
ideen? / Die Analogie scheint jedenfalls dorthin zu fithren, diesen Gebrauch
der urspriinglichen Zeichen anerkennen zu miissen. Aber es bleibt dann
noch zu fragen, was sind die Mittel, die Instrumente und die Bedingungen
jener Verfugbarkeit, welche den Zeichen und — durch sie — den Ideen zuge-
sprochen wird? Warum ist sie den Zeichen der miindlichen Sprache eigen,
welche sich an das Gehor richten, und warum griindet sie sich nicht gleich-
falls auf die Ausiibung aller Sinne? Es gibt also gewisse spezifische oder
individuelle Unterschiede zwischen den Empfindungen: worin bestehen
diese Unterschiede? Sind die einen nicht wesentlich passiv, wihrend die
Aktivitdt urtimlich den iibrigen zugehort? ... Wenn Condillac sich diese
Fragen gestellt hitte, um eine Antwort darauf zu suchen, dann hitten wir
eine andere "Abhandlung iiber die Empfindungen" gehabt (4nm. MB).

170

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL

Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen
der menschlichen Natur

1. ABTEILUNG

Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen
Bewegtheit

Die Wissenschaft von den Vermogen der Seele erfordert
gemiB Bacon™® zwei Arten an Untersuchungen oder ersten
Betrachtungen: die einen in bezug auf die Sinnlichkeit oder
auf das die Seele einfach Affizierende, die anderen in bezug
auf die willentliche Bewegung, welche die Seele durch ihre
Aktivitédt hervorbringt.

Dies ist auch der Plan der grundlegenden Untersuchungen,
die ich mir in dieser Abteilung als Aufgabe gestellt habe, um
eine Unterscheidung oder Einteilung der wurtiimlichen Tat-
sachen herauszustellen, welche in den beiden wirklich unter-
schiedenen Systemen der Sinnlichkeit und der intellektuellen
Aktivitit des Menschen betrachtet werden, woraus sich die
Antwort auf jene Frage ergeben muBl: Gibt es eine unmittel-
bare Apperzeption, welche von der Anschauung, von der Emp-
Sfindung und vom Gefiihl verschieden ist, und worin bestehen
diese Unterschiede, wenn sie gegeben sind?

2 Siehe die "Instauratio Magna” und das "Nov. Org." (4nm. MB). - Vgl.
Instauratio magna, pars prima: De dignitate et augmentis scientiarum, 5.
Buch, Kap. 1, 2; pars secunda: Novum organum, 2. Buch, 1-9. In seinem
"Mémoire sur la décomposition de la pensée” (III), 141 (ed. Azouvi Bd. 3,
369) gibt Maine de Biran als genauere Quelle fiir sich die franz. Ubers. von
Bacons Werk durch La Salle (t. II, 200) an sowie eine Ubersicht iiber die
"Instauratio magna" als Anhang in A. L. C. Destutt de Tracy, Eléments
d'ldéologie, 3. Teil: Logique (1805), 659 (4nm. Ubers.).

171

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

57


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

KAPITEL 1
Von der Elementaraffektion, wie man ihre Charaktere und
Zeichen im korperlichen und geistigen Wesen des Menschen
bestimmen kann

§1

Der Elementarmodus, welchen ich unter dem Titel einfache
Affektion bezeichnet habe und der sich sozusagen am Rande
des Kreises befindet, wo das Licht des Bewultseins endet,
findet sich nicht durch sich selbst in dem eigenen Feld dieses
allgemeinen Vermogens der Apperzeption, welche Locke™
als wesentliches Merkmal aller Modi oder Aktionen genom-
men hat, welche wirklich der denkenden Seele als indivi-
duellem™? Subjekt zugesprochen werden kénnen.

Es handelt sich hier um keinen jener Eindriicke, welche
sich nach dem Urheber der kritischen Philosophie im inneren
Wahrnehmungssinn von selbst mit den Raum- und Zeitformen
bekleiden, die der reinen Sinnlichkeit inhirent sind; was
hingegen die Art des Elementes unterscheidet, wovon ich hier
sprechen will, ist gerade die vollstindige Abwesenheit aller
Formen, welche einen sensitiven Eindruck in den Rang einer
Empfindungsidee (gemafl Lockes Sprache) erheben koénnen,
ndamlich: jener Formen, unter denen das Individuum in der
Zeit unmittelbar seine eigene Existenz apperzipiert, und jener
anderen, welche seinen Gesichtspunkt in einen Raum ver-
legen, wo das Ich nicht ist, indem sie ihm fremde Existenzen
vorstellen ...

21 ygl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 1. Buch, Kap. 1, § 5 u. 2.
Buch, Kap. 1, 4, 9-19. Wir erinnern daran, da Maine de Biran die franz.
Ubers. von Coste benutzte, worin apercevoir lediglich to perceive iibersetzt,
also nicht jene starke Bedeutung dort hat, welche er seinem eigenen
Apperzeptionsbegriff beilegt. Dazu auch 1. Radrizzani, Notes 30 u. 31, S.
211 (Anm. Ubers.).

B2 dieses Wort gestrichen

172

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es handelt sich zudem gerade auch nicht um die
erzeugende Empfindung, wie Condillac sie voraussetzt, als
wire diese vom Ursprung an vollstindig, sondern vielmehr um
dieselbe unvollstindige Empfindung, wie sie wirklich fiir eine
Hypothese gegeben ist, nach der sie zunichst jeder persdn-
lichen Kraft entbldBt ist. Dies ist genau die Affektion, wie wir
sie auffassen, und von der Condillac®® selber uns den
wahrhaftigen Typus darstellt, wenn er sagt, da} seine Statue
Geruch, Geschmack usw. sei,™" oder ginzlich in den **Modi-
fikationen existiere, sofern sie mit diesen identifiziert wird.
Der Autor besitzt allerdings noch nicht den reellen Gesichts-
punkt eines als lebendig einfach aufgefafiten Wesens; sein
Ausdruck und sein Denken stimmen nicht vollig iiberein; was
er seinem hypothetischen Phantom®® auf der einen Seite weg-
nimmt, fiigt er ihm auf der anderen Seite wieder hinzu, und
anstatt sich tatsidchlich an dessen Stelle zu versetzen, oder sich
zu ihm durch die unmittelbar einfache Affektion herabzu-
lassen, worauf er es reduziert,”’ strebt er vielmehr danach,
es™® zu seiner Affektion durch das BewuBtsein und das
individuelle Gefiihl zu erheben, welches er ihm insgeheim
stets zugesteht, da er sich selber nie als entbl6Bt davon aufzu-
fassen vermag.

Es ist wirklich schwierig, uns von uns selbst auf diese
Weise entbloBen und in ein Wesen irgendeine Spur an Leben
oder Sinnlichkeit iibertragen zu konnen, ohne auch zugleich
unser Ich zu iibertragen, ohne dieses Wesen mit unserer Seele
zu beleben, da wir es nach einem inneren Modell als
substanziell oder als individuelles Inhdrenzsubjekt irgendeiner

3 Vel. Traité des sensations (Oeuvres philosophiques, t. 1), 221 f. (dnm.
Ubers.).

24 Erg. oder werde

2% Erg. affektiven

¢ Erg. welches seine Einbildungskraft geschaffen hat

57 Korr. an die Stelle seiner Statue [...] sich zu ihr durch die einfache und

unmittelbare Apperzeption herabzulassen, worauf er sie [...]
B8 Korr. sie

173

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

59


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Modifikation auffassen, und sei es die dunkelste und undeut-
lichste, welche wir uns vorstellen konnen.”’

Trotz dieser Schwierigkeit, welche im Augenblick hier
jene Art einer sozusagen antireflexiven Abstraktion darstellt,
wo das Ich, das Wahrnehmungssubjekt zu erkennen versuchte,
was von dieser Wahrnehmung oder vollstindigen Empfindung
bleibt, wenn es sich gianzlich davon entfernt oder ihr all deren
konstitutive Formen genommen hat,”*® sind wir nichtsdesto-

% Korr. des Satzendes: |[...] als Inhirenzsubjekt irgendeiner sinnlichen
Modifikation aufzufassen, und sei sie tausendmal dunkler oder undeutlicher

40 Diese Schwierigkeit héngt damit zusammen, daB der materiale Sinn der
unmittelbaren Apperzeption wie auch jener der Anschauung, obwohl er vom
inneren Sinn oder von der Apperzeption unterschieden und getrennt ist, und
zwar ebenso sehr [Korr. und ohne Zweifel mehr] wie es der Tastsinn vom
Sehsinn ist [Randerg. s. u.], stindig zusammen vom Ursprung an ausgeiibt
wurden, bis zu dem unsere Erinnerung zuriickreicht, und ihre Ergebnisse
oder Modi daher nicht isoliert voneinander betrachtet werden koénnen, so
wie es uns gleichfalls fast unméglich geworden ist, die Formgestalten ohne
Farbe aufzufassen (Anm. MB). — Randerg., worauf in vorheriger Anm. ein
Zeichen verweist: Dasselbe Ich berithrt und sieht, aber in den Prinzipien,
welche ich zu begriinden versuche, ist es keineswegs dasselbe /ch, welches
affiziert wird und apperzipiert, und dies allein deshalb, weil es organische
oder animalische Affektion ohne fch geben kann; setzt trotzdem nicht der
BewubBtseinsteil, welcher gewohnlich in den Affektionen gegeben ist, sofern
sie nicht zu heftig sind, um ihn aufzusaugen, eine reelle Identitit zwischen
dem Prinzip voraus, welches empfindet oder unmittelbar affiziert ist, und
jenem, welches bemerkt, daB es selbst es ist, welches diese oder jene
angenehme oder schmerzvolle Affektion erfihrt, daran teilnimmt und sie
sich aneignet? Es 1Bt sich also hier zwischen der unmittelbaren Affektion
unterscheiden, welche von der Korperbeschaffenheit erfahren werden kann,
und dem Gefiihl des Angenehmen oder der Miihe, durch welches vom Ich
tatsichlich gesagt werden kann, es eigne es sich an und habe daran teil; es
gibt zum Beispiel innere Affektionen der Korpermaschine, woran das
Individuum durch keinerlei Gefithl des Angenehmen oder der Mihe
teilnimmt und die ihm dennoch sofort wahrnehmbar werden, sobald es ihnen
ein wenig Aufmerksamkeit schenkt; es gibt andere, welche das unmittelbare
Gefiihl seiner schmerzvollen oder angenehmen Existenz bilden, ohne daB es
einen beliebig affektiven Eindruck an irgendeiner bestimmten organischen
Stelle wahmimmt. In dem Fall ist das Nervensystem tatsichlich affiziert,
ohne daB das Ich sich davon Rechenschaft ablegen kann (4nm. MB).

174

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weniger durch unsere innerste Erfahrung selbst und durch
gewisse bestindige Beobachtungen berechtigt zu folgern, auch
wenn letztere fiir den gewéhnlichen Menschen anspruchsvoll
und wenig zuginglich sind, dal das phanomenale, in seiner
unmittelbar inneren Apperzeption betrachtete Ich, worin es
besteht, nicht stets auf gleiche Art und Weise mit den
verschiedenen Modifikationen unserer Sinnlichkeit verbunden
ist, sich nicht mit allen ebenso eng verkniipft, nicht immer mit
dem gleichen Innerlichkeitsgrad ihnen anhaftet.

Wenn man daher sieht, dal ein Zusammengesetztes in der
mehr oder minder starken Anhiufung seiner Elemente variiert,
wird man dazu gefiihrt, sie in einem Zustand volliger
Trennung aufzufassen.”*' Das alleinige Verzeichnen dieser
Unterschiede, um die es sich handelt, und besonders die
Untersuchung der Ursachen oder der sich darauf beziehenden
Umstdnde, reichte also schon aus, um die Moglichkeit einer
Art sensitiver oder affektiver Modi anzukiindigen, aus denen
sich das Ich ginzlich ausgeschlossen finde, und folglich
einfacher (in materialer Hinsicht) als irgendeiner jener Modi
wire, welche als GroBen fiir die Empfindungsanalyse gedient
haben.**?

Aber bevor diese Art an Modi genauer und in ihren
angemessenen Zeichen charakterisiert wird, muB3 ein kurzer
Blick auf die von einigen Philosophen unternommenen Bemii-
hungen geworfen werden, um diesen dunklen Punkt von dem
Schatten zu befreien, mit dem er sich umgibt, und die Analyse
damit zu verkniipfen.

! Korr. [...] so ist man berechtigt, zumindest die Moglichkeit einer volligen
Trennung zuzulassen

2 Korr. [...] als irgendeine der Empfindungen, welche bis jetzt als GroBen
fiir die Analyse gedient haben

175

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

60


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60a

$2
Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven
Zustand erkennen kénnen

1. Unmittelbar konstitutive Affektionen des organischen
Temperaments

Wir sagten bereits: der Mensch beginnt zu empfinden, bevor
er apperzipiert und erkennt >’

Diese ginzlich sensitive Existenz, diese Begierden, diese
Neigungen, welche man im werdenden Individuum
beobachtet; all diese Bestimmungen, welche wir verschwom-
men auf den Instinkt beziehen (da wir sie nicht der Quelle
jeder unmittelbaren Evidenz*** zusprechen koénnen, dem
innersten Gefiihl dessen, was in uns oder von uns ist), diese
ersten Bestimmungen, wie ich sage, welche auBlerhalb des
Wollens und des Denkens vollzogen und gedacht werden,
konnen ihre Pragung nicht unter der intellektuellen Form der
Erinnerungen oder Reminiszenz erhalten haben und sich
folglich darunter auch nicht wiederholen.

Diese Nichtigkeit an Erinnerung, welche in unserer
Erfahrung selbst mit den heftigsten Affektionen der inneren
oder duBeren Sinnlichkeit verkniipft auftritt, ist eines der
charakteristischen Merkmale jedes einfachen, vollkommen
affektiven Modus (simplex in vitalite), mithin von einer Art
affektiver’®® Materie, welche von jeder personlichen Form an
Zeit wie auch an Raum getrennt wie trennbar ist.

Die Gesamtheit der Bestimmungen, welche sich begriin-
deterweise somit unter dem Namen Instinkt verstehen lassen,
beschranken sich keineswegs auf die ersten Jahre des mensch-

23 Titel und Text bis hierhin gestrichen; ein Zeichen verweist an dieser
Stelle auf die folgende S. 60. Die hier zu lesende S. 60a wurde dem
urspriinglichen Text also eingefiigt, wie die beiden franz. Ausgaben von J.
Echeverria (S. 100 f) und I. Radrizzani (S. 71 f) zeigen (Anm. Ubers.).

2 Korr. der unmittelbaren Quelle jeder Existenz

5 Subst. fur sensitiv

176

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Lebens.?*® Die Sphire, worin sich diese blinde
Michtigkeit weiterhin vollzieht, anstatt sich zu begrenzen,m
kann im Gegenteil an “*Umfang zunehmen, indem sie sich an
mehreren Punkten mit der Sphidre unserer Gewohnheiten
vereint; aber oberhalb davon gibt es noch eine ***Sphire der
Aktivitdt, welche dem doppelt gewordenen Menschen (duplex
in humanitate) eigentiimlich ist.*® Es ist keineswegs eine
einzige Kraft, eine einzig empfindende Wirksamkeit, welche
oft so widerspriichliche und entgegengesetzte Wirkungen
hervorzubringen vermag.”' Es sind zwei Krifte, welche
zusammen in ihrem jeweiligen Bereich wirken, ohne sich
ineinander zu verwandeln; je nachdem verschworen sie sich
miteinander, setzen sich entgegen, kampfen und trium-
phieren.”> / Wer von uns ist nicht zu jedem Augenblick
Handelnder wie Zeuge solch innerer Biihnenstiicke?

"Es gibt nicht einen einzigen Teil unseres Korpers (wie
Montaigne als ein so beharrlicher wie scharfsichtiger Zu-
schauer dergleichen Biihnenstiicke bemerkt), welcher oft nicht

26 Korr. auf das ginzlich affektive Leben des Fotus

7 | Var anstatt sich mit dem weiteren Fortschreiten [des Alters] zu
verkleinern — 2. Var. anstatt sich mit dem Alter zu verkleinern

28 Lrg. neuen

% Erg. andere

% Die Sphire des Instinkts und der Gewohnheiten scheint wirklich das
ganze animalische Lebewesen zu umfassen. Der Mensch allein ist mit einer
Michtigkeit versehen, welche dahin strebt, ihn aus diesem Kreis herauszu-
fithren, und zwar im MaBe seines Reifens, um ebenfalls alle erworbenen
Fahigkeiten zu umfassen. Diese Michtigkeit, welche die Grundlage jeder
intellektuellen und moralischen Vervollkommnung darstellt, ist jene des
Wollens oder Handelns, mit dem sich die Apperzeption der freien Akte
unmittelbar verbindet, deren Michtigkeit sich auBerhalb der Instinktsphire
sowie auBerhalb der Beeintrichtigungen und Verinderungen durch die
Gewohnheit befindet (4nm. MB).

! Korr. Es sind in der Tat nicht die Ergebnisse einer einzigen Kraft, einer
einzig empfindenden Wirksamkeit, die unter sich so oft widerspriichlich und
gegensitzlich sind. Diese Phinomene beweisen uns vielmehr die Existenz
von zwei Kriften, welche [...]

2 Hier Verweis, nach 60a S. 60 weiterzulesen.

177

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

60


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

61

60b

nur gegen unseren Willen handelt: alle Teile haben ihre je
eigenen Leidenschaften, welche sie ohne unseren Passier-
schein erwachen oder einschlafen lassen."”’

Wir kénnen den Charakter der einfachen Affektionen oder
die am meisten unmittelbaren Ergebnisse einer sensitiven
Eigenschaft in den partiellen Leidenschaften wiedererkennen,
von denen der Verfasser der "Essais" mit soviel Energie
spricht,” das heiBt in den so plotzlichen Begierden eines
bestimmten Organs wie Magen, sechster Sinn usw., deren
Einwirkung manchmal stufenweise / wiachst und schlieBlich
das gesamte Ichgefiihl aufsaugt, um ohne jedes Wissen die
Bewegungen oder Akte mit sich zu reilen, welche dadurch
wie automatisch geworden sind.”** Die wirklich animalischen
Empfindungen konnen genau da wiedererkannt werden.**

3 Vgl. Essais, 1. Buch, Kap. 21: Von der Kraft der Einbildung. Das Zitat
ist nur anndherungsweise wiedergegeben, aber Maine de Biran war ein
bestindiger Leser Montaignes; vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 254 (Anm.
Ubers.).

34 Korr. welche vom Verfasser so deutlich gesehen wurden (60b)

5 Hier Verweis Erg. auf Riickseite von 60a mit folgendem Text:
Experientia docet (sagt Descartes in der "Abhandlung iber die Leiden-
schaften", 1. Teil, Art. 28) eos qui magis a passionibus suis agitantur, non
melius illas nosse quam alii suas easque esse ex numero perceptionum quas
arctum foedus quod inter animam et corpus est reddit confusas et abscuras
[Anm. Ubers. Vgl. Passiones animae (1650), 15; Traité des Passions, AT XI,
349 f.: "Die Erfahrung lehrt, daB nicht jene die Leidenschaften am besten
kennen, die am meisten durch dieselben heftig bewegt werden, und daB
diese Leidenschaften zu den Wahrnehmungen zihlen, welche die enge
Verbindung von Seele und Kérper undeutlich und dunkel werden 14Bt."] Ich
bin keineswegs sicher, ob die Nihe und Innerlichkeit der Affektionen oder
Leidenschaften selber in bezug auf die Seele sie dunkel und undeutlich
macht; und ich werde in keinerlei Weise diese absoluten Erkldrungen in
Anspruch nehmen. Alles, was ich weil, besteht darin, daB das Ich nicht
wesenhaft in die Affektionen eintritt, es diese keineswegs im eigentlichen
Sinne apperzipiert, und es apperzipiert sie nicht, weil sie auBerhalb des
Kreises seiner Aktivitdt sind, oder es in keinerlei Hinsicht dazu beitragt.
Wird die Seele fiir das Ich gehalten, so sage ich folglich, daB die reinen
Affektionen [von ihr] im Gegenteil am weitesten entfernt sind, anstatt ihr
ganz innerlich zu sein. Ich verstehe sehr gut, was es an Befremdlichem an

178

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus dem gemibBigteren Zusammenspiel dieser unmittelbar
in den Organen hervorgerufenen Eindriicke, welche sich
organisch gegenseitig durch Zusammenwirken affizieren,
ergibt sich der absolute und grundlegende Modus einer sensi-
tiven Existenz, welche nur nach Art einer Resultante zahl-
reicher und wechselnder Krifte in jedem Augenblick einfach
genannt oder gedacht werden kann. Dieser Grundmodus ist
keineswegs das Bewulitsein, denn er entwickelt sich nicht,
erhellt sich nicht selbst, und wihrend er unablissig wechselt
oder stirbt, um nicht mehr wiedergeboren zu werden, gibt es
etwas, das bleibt und es weiﬁ.zs?

dieser Meinung gibt, es sei keineswegs die Seele oder das Prinzip
personlicher Individualitét, welches sich affiziere, sich empfinde; aber diese
Meinung erscheint nur deshalb befremdlich, weil das Wort empfinden
gewohnlich in einer allgemeinen Bedeutung aufgefaBt wird, worin der Teil
der Korperbeschaffenheit und des Ich vermischt sind. Versteht man unter
empfinden den einfachen Akt, durch welchen das Ich an den Eindriicken der
Organe teilnimmt, dann ist es wahr, daB nur die Seele empfindet. Abes es
muB untersucht werden konnen, ob es wahr ist, daB in vielen Fillen, in
denen die Empfindung angenommen wird, diese Teilnahme nicht wirklich
stattfindet und wirklich in allen Eindriicken gleich ist, welche das sensitive
Prinzip affizieren.

Descartes greift die Meinung derjenigen an, die denken, die Seele habe
auch ihren Sitz im Herzen und iibe darin auch ihre Funktionen aus, weil sie
die Leidenschaften darin erlebe. Die Verinderung, welche die Leidenschaf-
ten im Herzen hervorrufen, wie er sagt, wird an dieser Stelle nur durch einen
kleinen Nerv empfunden, der vom Gehirmn zum Herzen hinabreiche [4nm.
Ubers. Vgl. Descartes, ebd., Art. 33; AT XI, 353 f.). Die Anatomie hat diese
von Descartes vorausgesetzte Verbindung nicht bestitigt. Es ist daher
einfacher zu sagen, dal die Funktionen des organischen Lebens, dessen
Zentrum sich tatsichlich in der prikardialen Region befindet, mit einer Art
allgemeiner Affektion des sensitiven Prinzips verbunden sind, welches nicht
das Ich ist.

%6 Urtext sowie folg. Var. gestrichen: Der Charakter dieser Empfindungen,
welche zugleich organisch und animalisch genannt werden konnen, 148t sich
genau da wiedererkennen, und nicht im Dunkelheitsgrad der in einem
einzelnen Organ angetroffenen Affektionen.

BT Korr. dieses Abschnitts: Dem regelmiBigen und zumeist gewohnten
Zusammenspiel all dieser unmittelbar affektiven, angeborenen und wie in

179

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die fliichtigen Modi einer solchen bald gliicklichen, bald
verderblichen Existenz folgen aufeinander, stoBen sich wie
bewegliche Wellen im reiBenden Strom des Lebens™® weiter.
Somit werden wir den einfachen affektiven Stimmungsveran-
lagungen gegeniiber, auf die wir nicht zuriickkommen konnen,
ohne weiteren Grund fremd,”” werden je nachdem traurig
oder heiter, heftig erregt oder ruhig, kalt oder gliihend
leidenschaftlich, schiichtern oder mutig,m furchtsam oder
voller Hoffnungen. Jedes Lebensalter, jede Jahreszeit, manch-
mal eine jede der Tagesstunden®' sieht sich diesen innersten
Modi unseres sensitiven Wesens gegeniibergestellt. Sie
ergeben sich fiir den sie ergreifenden Beobachter aus gewissen
sympathischen Zeichen;’® aber sofern sie sich durch ihre

eins verschmolzenen Eindriicke entspricht jener Grundmodus, den Reil unter
dem Titel Coenesthesis [Gemeinempfindung] unterschieden hat, aber der es
unterlieB, jenen stidrkeren Anteil herauszustellen, den bestimmte dominante
Organe als Sitz des Instinkts von Erhaltung, Emnihrung, Fortpflanzung darin
einnehmen. Dieser sich aus dem Zusammenwirken aller Teile des Organis-
mus ergebende Grundmodus erhellt sich nicht selbst, und wihrend [...]. -
Anm. Ubers. In "Nouvelles considérations sur les rapports du physique et du
moral de 'homme" (XIII), 181 (ed. Azouvi Bd. 9, 125 f) gibt Maine de
Biran die Dissertation von Hiibner iiber die "Coenesthesis" (Halle 1794) als
Quelle fiir diesen Begriff beim deutschen Arzt und Physiologen Johann-
Christian Reil (1753-1813) an. Vgl. ebenfalls Maine de Birans Manuskript
"Extraits de Reil (de organo animae)" in der Bibliothek des Institut de
France (Nr. 2136, Folio 82-128) aus J.-Chr. Reil, Functiones organo animae
peculare, Halle 1974.

% Var. der Existenz

»? Korr. werden wir im wahren Sinne Condillacs [...] unserer cigenen
Sinnlichkeit gegeniiber ohne weiteren Grund fremd

0 diese drei Worter gestrichen

' Quod caeli mutatur in horas temperies, hominum simul quoque pectora
mutant (Anm. MB.). — "Ebenso wie sich die Temperatur der Luft je nach den
Stunden verindert, ebenso verdndern sich die Gefiihle des Menschen." Nicht
genau identifizierbares Zitat; vgl. jedoch sinngemiB Ovid, Ex Ponto, 2.
Buch, Brief 7, Vers 71 (dnm. Ubers.).

2 Korr. fiir den sie verschwommen ergreifenden Beobachter aus gewissen
sympathischen Zeichen, welche ihn anziehen oder abstoBen, ohne daB er es
selbst merkt, aber [...]

180

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natur und Innerlichkeit selbst auBerhalb des Wahrnehmungs-
feldes befinden, entweichen sie dem denkenden Subjekt
gerade durch die von diesem unternommene Anstrengung, um
sie festzulegen. Daher ist auch jener Teil von uns, fiir den wir
am meisten blind sind, die Gesamtheit / jener unmittelbaren
Affektionen®®, welche aus dem Temperament hervorgehen,
aus dem, was wir Charakter nannten und immer’* wie die
Physiognomie ist;"” diese Physiognomie hat keinerlei Spiegel,
der sie in ihren eigenen Augen widerspiegeln wiirde.

Solche affektiven Stimmungsveranlagungen, welche ihre
unbemerkten Ergebnisse mit der Ausiibung der Sinne und des
Denkens assoziieren, durchsetzen stets die Dinge oder die
farbigen Bilder, welche ihnen eigentiimlich zu sein scheinen.
Es ist eine Art organischer Brechung, welche uns die Natur*®®
bald unter einem lichelnden und anmutigen Aspekt zeigt, bald
mit einem verheilvollen Schleier verdeckt, der uns in
denselben Gegenstanden bald Beweggriinde fiir Hoffnung und
Liebe finden ldBt, bald Anlal zum Haf und zur Befiirchtung.
Auf diese Weise findet sich in geheimnisvollen Stimmungs-
veranlagungen® die Quelle fast allen Zaubers oder Ekels
verborgen, welche mit den verschiedenen Augenblicken

*% Korr. Eindriicke

24 gestrichenes Wort

5 Erg. wie Bichat sagt — Anm. Ubers. Vgl. M. F. X. Bichat, Recherches
physiologique sur la vie et la mort, Teil 1, Art. 9, 176 (ed. 1981, 50).

%6 Korr. die dupere und innere Welt

%7 Var. auf dem Grund unseres sensitiven Wesens selbst— Von Beginn
dieses Satzes bis zum Schluf3 dieses § 2, | Text gestrichen, dafiir Subst.: Der
energische Wille vermag den Verlauf der Ideen oder der Akte zu verindern,
welche sich mit solchen Affektionen verbinden, aber er vermag nichts iiber
diesen sensitiven Grund selbst; alles, was der umsichtigste moralisch
Handelnde vermag, besteht darin, die Verinderungen dieser innerlichen
Sinnlichkeit dort zu beobachten, wo sie am hervorstechendsten ist, ihrem
Weg bis in die Bedringnisse und Kiimmernisse hinein zu folgen, um sich
bald in bezug auf sie selber in die Sichtweise eines mitfiihlenden Zeugen zu
versetzen, bald kaltbliitig dem inneren Feind ins Auge zu sehen und sich
dariiber zu erheben, so daB man vor dessen Schldgen geschiitzt ist.

181

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

62


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

63

unseres Lebens verbunden sind: wir tragen die wirklichste
Quelle der Giiter und Ubel in uns selbst und klagen das
Schicksal an oder errichten dem Gliickszufall Altére! ... In der
Tat, was macht es aus, ob diese unbekannte Macht in uns oder
auferhalb von uns ist: ist es nicht immer das Fatum, welches
uns verfolgt? ... Wagen wir es zu sagen, es liegt keineswegs
im Vermogen der Philosophie oder sogar der Tugend, wie
machtig sie auch hinsichtlich der Handlungen und Gedanken
des ehrenhaften Menschen sei, irgendeine jener freundlichen
Affektionen zu erschaffen, welche das unmittelbare Existenz-
gefiihl so angenehm werden lassen, noch jene unheilvollen
Stimmungsveranlagungen zu verandern, welche die Existenz
miihevoll und manchmal unertriglich werden lassen.”*® Nun
gut, / besteht die Tugend nicht selber in jenem gliicklichen
und unaussprechlichen Existenzgefiihl, welches durch die
Reflexion und die Erinnerung aller grofen, weitherzigen oder

8% Wenn die korperliche und geistige Medizin dahin gelangen sollte, diese
gliicklichen Antriebe oder den ihnen entsprechenden organischen Zustand
zu festigen oder jene unheilvollen Empfindungen zu heilen, welche
zweifellos wirkliche Krankheiten sind, wiren die Menschen im Besitz dieser
auserlesenen Kunst die ersten Wohltiter der Spezies, die wahrhaften
Spender des hiochsten Gutes, der Weisheit, und wie ich wiederhole, der
Tugend selber, falls man denjenigen tugendhaft nennen kann, der stets ohne
Anstrengung gut wire, da er dann stets ruhig und gliicklich wire. Diese
verspiirte Wahrheit hatte J. J. Rousseau aus der Beobachtung seiner selbst
geschopft, und auf diese kommt er oft mit einer so groBen Uberzeugungs-
kraft zuriick [vgl. Les Confessions, 9. Buch]. Dies ist ebenfalls eine
Gefithlswahrheit fiir alle Menschen, die mit einer ziemlich feinfiihligen
Kérperbeschaffenheit ausgestattet sind, um diesen unmittelbaren Affek-
tionen stets nahe zu sein, und die zugleich genug Kraft besitzen, um sich
dariiber zu erheben. Fiir sie gibt es in diesem Zustand noch einen gewissen
trostenden Zauber, sie zu untersuchen, ihrem Weg bis in die Bedringnisse
und Kiimmernisse hinein zu folgen, um sich bald in bezug auf sie selber in
die Sichtweise eines mitfiihlenden Zeugen zu versetzen, bald kaltbliitig dem
inneren Feind ins Auge zu sehen und sich durch die Reflexion vor seinen
Schldgen zu schiitzen (4Anm. MB).— Ausfiihrliche Hinweise iber die
Bedeutung Rousseaus fiir Maine de Biran bei J. Echeverria, Notes (1963),
255 f. Anm. 10 (Anm. Ubers.).

182

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wohlwollenden Taten apperzipiert, verdoppelt wird, deren
unverzichtbare Quelle das Gefiihl ist? Lieben, begliick-
wiinschen wir den ehrenwerten Menschen, aber beklagen wir
das Schicksal des Bésartigen; ungliicklich durch die
unmittelbar erlittenen Eindriicke, ungliicklich durch die
Apperzeption™, die Erinnerung und sorgenvolle Vorausschau

1270

Unter dem Gesetz des Instinkts, in den einfachen
Begierden, den ersten Neigungen und Bediirfnissen des
Organismus erleidet das sensitive Wesen, da es all seine
Affektionen wird oder mit ihnen identifiziert ist, folglich
unmittelbar das Gliick oder das Ungliick, zu sein; wenn die
entwickelte Intelligenz diesen inneren Biihnenstiicken als
Zeuge beiwohnt, ist sie zu oft ohnmichtig, um sich deren
Verlauf zu entziehen oder ihn aufzuhalten; dort befindet sich
auch keineswegs das eigentliche Feld, wo der Wille und die
Intelligenz ausgeiibt werden; und die in jener Sphire
begrenzte Natur selber, worin sich unsere aktiven Vermdogen
bewegen, iibt eine Herrschaft aus, welche sich nicht iiber
gewisse Grenzen hinaus erstrecken kann, die ihnen von der
Natur gezogen sind.””"

2. Von den Zeichen eines dem Schlaf entnommenen
affektiven Zustandes

Im Schlaf oder in der vollkommenen Untatigkeit der dufleren
Sinne und sogar des zentralen Organs der Einbildungen
erhalten die inneren Organe oft jenen Zuwachs an Aktivitit,

%9 Korr. das Gefiihl

7% Wir werden in der Folge sehen, wie diese einfachen affektiven
Veranlagungen die Ausiibung der intellektuellen Vermégen verdndern und
den Grund aller gemischten Leidenschaften des moralisch Handelnden
bilden kénnen (Anm. MB).

' Korr. des letzten Satzes: [...] wo der Wille, die Intelligenz ausgeiibt
werden, welche sich nicht iiber gewisse Grenzen hinaus erstrecken, welche
die Natur ihnen zuschreibt

183

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

welcher die unmittelbaren Eindriicke vorherrschen 1aft, deren
Sitz diese inneren Organe sind, und kehrt ihre organischen®’?
Eindriicke in wahrhaftig animalische Empfindungen um.
Dieses animalische Lebewesen wird dann in der Tat zu
verschiedenen Akten oder sehr ko-ordinierten Bewegungen
bestimmt, welche sich notwendigerweise der Natur der von
ihnen erfahrenen Affektionen angleichen und fiir den fremden
Beobachter Zeichen dieser letzteren sind, wahrend das Ich
oder die abwesende Person vollig ignoriert, was das sensitive
Wesen allein macht oder erfihrt: ein solcher Zustand
unterscheidet sich zweifelsohne / kaum von der gebiirtigen
Einfachheit.

Selbst wenn der innere Einbildungssinn, welcher durch
diese Eindriicke erregt wird, die ihn wiahrend des Schlafs
erreichen, sympathisch aktiv wird, bleiben die von ihm
hervorgebrachten Bilder, obwohl sie auf tausendfach
sonderbare Weise aufeinander folgen und sich verquicken®”,
dem Denken fremd. Das Gefiihl der identischen Personalitit,
und folglich die Form der Zeit, die Reminiszenz, vereinen sich
keineswegs mit diesen spontanen und unregelmiBigen
Hervorbringungen des Gehirns*, und die Bilder, welche wir
in diesem Passivitdtszustand Anschauungen nennen konnen,
sind in diesem Zentrum wie die unmittelbaren Affektionen in
den inneren Organen, welche ihnen entsprechen: es handelt
sich um Elemente derselben Natur.

Die Abwesenheit des personliches Gefiihls und auch die
augenblickliche Aufhebung der mit ihnen verbundenen
besonderen *”’Bedingungen macht den tatsichlichen Schlaf
des denkenden Wesens aus; denn fiir das sensitive Wesen gibt
es einen vollstandigen Schlaf nur als absoluten Tod. Das
Prinzip, welches das Leben und die Affizierbarkeit in den
Organen unterhdlt, wacht ohne UnterlaB (active excubias

2 Wort gestrichen

" Erg. konnen

74 Korr. der Gehimaffizierbarkeit — Rest des Abschnitts getrichen
27 Erg. organischen

184

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

agitm), es durcheilt — zusammen oder nacheinander sowie in
einer von der Natur oder durch die Gewohnheiten bestimmten
Ordnung — alle Teile seines Bereichs, welche auf diese Weise
der Reihe nach erwachen oder einschlafen. Aber das
animalische Lebewesen kann weitgehend eingeschlafen sein,
wihrend mehrere Organe wach sind;”’”’ oder das animalische
Lebewesen kann auch wach werden, wihrend das Denken und
das Ich noch schlummmern. Es wire *nicht unmdoglich, diese
Abstufungen zu beobachten und vielleicht so einen Teil der
derart iiberraschenden Effekte des Sommambulismus zu
erkldren, indem diese Abstufungen auf ihre organischen
Ursachen bezogen werden.

Die Schlafphanomene lassen sich in der aufeinander-
folgenden Art und Weise so untersuchen, wie sie sich
miteinander verketten: die Benommenheit, in welche die
Sinne einer nach dem anderen fallen;/und zwar von dem
Augenblick an, wo der Wille zu wirken aufhért und die
Apperzeption und das BewuBtsein mit ihm aufhoren; bis zu
jenem anderen, wo alle &uBeren Organe vollstindig
eingeschlafen sind; und im umgekehrten Sinne von dem in
jedem einzelnen Wahrnehmungssinn begonnenen Erwachen,
bis sich das Ich selbst wieder durch die Fiille seiner
Funktionen gegenwirtig wird, die ihm eigentiimlich sind; die
Natur der Traume, welche sich in einem mehr oder weniger
tiefen Schlaf einstellen; die tatsichlichen Hervorbringungen
der Intelligenz, welche den Bildern, indem sie manchmal
deren dunkle Verschwommenheit durchbrechen, den
Charakter einer unvollstindigen Reminiszenz aufpra-
gen.””” / All diese Phinomene, wie ich sage, in Verbindung

76 "Wacht wie ein aktiver Wachposten”, ist ein Ausdruck von G. E. Stahl,
Theoria medica vera, Physiologia, Abt. V. De sensu, t. I, 283 (4nm. Ubers.).
7 Korr. [...] kann weitgehend wihrend des Wachseins gewisser Teilorgane
eingeschlafen sein

78 Erg. vielleicht

2 Manchmal iiberraschen wir uns selbst im Wachzustand, in bestimmten
besonderen Umstdnden, welche sich fiir uns undeutlich auf irgendeinen

185

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

65

66


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

friiheren Modus unserer Existenz zu bezichen scheinen, obwohl wir sie
durch keinen ausdriicklichen Reminiszenzakt miteinander verbinden konnen
[Ein Zeichen verweist auf eine Randerg. unten]. Immer wenn die wirkende
Kraft des Wollens oder des Denkens keinerlei Anteil bei einer Modifikation
oder einem Bild hatte, findet letzteres sich fiir immer fir das /ch verloren,
auBerhalb der Erinnerung im eigentlichen Sinne, obwohl es im organischen
Zentrum der Einbildungskraft wieder aufleben kann. Kraft bestimmter
periodischer Gesetze wird dieses Zentrum oft in den Kreis derselben
Zeichen wieder zuriickgefiihrt; und auf diese Weise besteht die sensitive
oder physische Existenz aus einer Abfolge voriibergehender Modi oder
Zustdnde, von denen jeder beliebige seinen ausreichenden Grund im ihm
vorausgehenden besitzt, um durch diese Verkettung passiver Effekte bis zu
den ersten Entwicklungen des korperlichen Keimes zuriickzugehen. Aber
erlaubt uns der innere Wahrnehmungssinn die Annahme, daB die erhellten
Akte des Willens und der Intelligenz dergestalt stets durch das Fatum
fortgerissen werden? [4nm. MB: Der Willensakt kann in keiner passiven
Aufeinanderfolge mitgerissen werden; er ist im Gegenteil etwas, das deren
Verkettung durchbricht (quod fati foedera rumpat). Anm. Ubers. Vgl. J. B.
Merian, Seconde dissertation ontologique sur I'action, la puissance et la
liberté, 496 f.: "Was die schicksalshafte Kette durchbricht.” Das latein. Zitat
entspricht dem letzten Teil eines Verses bei Lukrez, De rerum natura, II,
254.] AuBerdem handelt es sich um ein sehr bemerkenswertes psycholo-
gisches Phanomen dieser Periodizitit bestimmter affektiver Modi: unweiger-
lich fithrt der Frihling einige herbei; andere kehren mit dem Sommer
wieder; zu jeder Jahreszeit und vielleicht in jeder Tagesstunde kénnen auf
diese Weise derartige Modifikationen oder Bilder miteinander verbunden
sein, welche periodisch als dieselben wiedererstehen, ohne daB wir sie oft
wirklich bemerkten. Gretri hat in den "Abhandlungen iber die Musik"
ziemlich seltsame Beobachtungen iiber diesen Gegenstand in Erinnerung
gerufen, welche auch in einem "Traktat iiber die Gewohnheit” beriihrt wur-
den (4nm. MB). - Vgl. M. E. Grétry, Mémoires ou Essais sur la musique, 5.
Buch, Kap. 6 (t. III), 184 f., sowie 2. Buch (t. I), 308 f. u. 3. Buch, Kap. 9
(t. II), 65 f.; P. Maine de Biran, Influence de I'habitude sur la faculté de
penser (11), 93; ed. Azouvi Bd. 2, 200 f. Anm. u. 314 (dnm. Ubers.).
Randerg. zu vorheriger Anm. MB: "Eine Anschauung oder ein Bild,
welches den Geist durchquert, ohne irgendeine Spur im Gedichtnis zu
hinterlassen, kann trotzdem dazu dienen, andere Ideen einzufiihren, welche
mit ihm durch Assoziationsgesetze verbunden sind." Dieses von Hermn D.
Stewart aufgestellte Gesetz erklirt uns, wie bestimmte Trdume auf den
Zustand des Denkens und unsere Ideengestalt beim Erwachen EinfluB
nehmen koénnen, obwohl wir diesen Zustand auf keinerlei bekannte Ursache

186

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der Beobachtung dessen, was sich auf analoge Art und
Weise in verschiedenen nervdsen, dumpfen, starrsiichtigen
oder ekstatischen Zustinden abspielt, wenn ihr Eintreten
gleichfalls abgestuft oder nacheinander erfolgt, scheinen mir
sehr geeignet, den einfachen Charakter dieser Affektionen
oder Bilder herauszustellen, welche Buffon®*® materiell nennt
und etwas Zusammengeseztes in der Wahrnehmung ahnen
lassen, welches ein zusitzliches Element erforderlich macht.

3. Andere Hinweise auf einen rein affektiven Zustand in
Fillen von Geistesgestortheit

Was auch der Grund sein mag, wodurch die wahrnehmende
Funktion in ihren Bedingungen oder in ihrer eigenen Beweg-
kraft aufgehoben wird, so kénnen die Eindriicke empfangen
werden, das animalische Lebewesen kann affiziert werden und
sich infolgedessen bewegen, aber das Ich ist nicht darin, das

zuriickfiihren kénnen. Herr D. Stewart erkennt auch sehr richtig, daB wir
durch keinen Akt willentlicher Erinnerung den Faden der Gedanken wieder
aufgreifen konnen, welche uns wihrend des Schlafs beschiftigten. Obwohl
es moglich ist, daB die auffilligsten Umstdnde eines Traumes, wenn sie
spontan zur Vorstellung gelangen, den Traum insgesamt durch Assozia-
tionsgesetze wiedererwecken, ohne daB die Seele irgendwelche notwendigen
Anstrengungen an Aufmerksamkeit unternommen hitte, um die Erinnerung
zu bewirken.

Es gibt viele Beziehungen zwischen dem Zustand eines faulen
Menschen, der seine Einbildung umherirren und abschweifen 138t, und dem
Zustand eines trdumenden Menschen; daher 148t sich auch beobachten, daB
faule Leute mehr trdumen und sich besser an ihre Tridume erinnern. Es gibt
mehr Analogie zwischen dem wachen und dem schlafenden Ich als mit
einem arbeitsamen und beschiftigten Menschen, welcher seine Einbildung
stets leitet und sein Denken in einem besonderen Kanal [?] festhilt. — Vgl.
D. Stewart, Eléments de la philosophie de I'esprit humain, t. I, 162 f. u. t. I,
415 ff. Zu seiner Biographie (1753-1828) und seinem Verhiltnis zu Maine
de Biran als "korrespondierendem Mitglied" der "Philosophischen Gesell-
schaft" 1814 Hinweise bei J. Echeverria, Notes (1963), 257 f. Anm. 16
(Anm. Ubers.).

80 ygl. Histoire naturelle des animaux, 323 f. u. 337 f. (dnm. Ubers).

187

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BewuBtsein ist eingehiill®™®', und solange ein derartiger
Zustand andauert, ist es unméoglich, irgendeinen der Charak-
tere anzuzeigen, welche fiir uns das intelligente Wesen bilden,
namlich ausgestattet mit Apperzeption, Wille, Denken.

Der Zustand der Idiotie entspricht zum Beispiel demjeni-
gen des schlummernden Ich, wihrend die beeindruckbaren
oder **affizierbaren Organe wach sind und sogar manchmal
noch auf diese Weise einen hoheren Energiegrad durch die
Konzentration des ihnen eigentiimlichen Lebens erreichen.”®
Der Zustand der Demenz entspricht gleichfalls demjenigen,

B! Ein Ausdruck Condillacs: Traité des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2
(Oeuvres philosophiques, t. 1), 239 (4nm. Ubers.).

2 Erg. einfach

5 Herr Barthez beobachtet, was jeder an sich selber bestitigen kann, dal
ndmlich ein uns plotzlich weckendes Gerdusch fiir unsere Ohren viel
kriftiger klingt, als wenn wir wach sind, und dies selbst in einer ruhigen
Situation. "Die Tone, welche den Schlaf heftig unterbrechen”, sagt dieser
Philosophenarzt, "beriihren auf besondere Weise den Gehorsinn, weil er im
Schlaf stirker in seinem eigenen Organ konzentriert ist." [dnm. Ubers.:
Nouveaux éléments de la science de 'homme, Kap. 12, Abt. 2 (t. II), 151,
sowie ausfiihrliche Quellenhinweise auf Barthez' Lehre bei J. Echeverria,
Notes (1963), 259 f Anm. 23]. Dieses Beispiel ist dazu geeignet, ver-
stdndlich zu machen, wie es eine Affektion in einem einzelnen Organ geben
kann, obwohl seine sympathischen Verbindungen mit dem Gehirn zum Teil
aufgehoben sind. Es l4Bt ebenfalls den unterschiedlichen Charakter der
animalischen Empfindungen sehen, welche sich durch das Funktionieren
ausgedehnter Lebensgeister [Erg. spiritus fusi] oder durch eine nervése
Eigenschaft vollziehen, sowie jener Wahrnehmungen, welche vom Funk-
tionieren eingeschlossener [Var. konzentrierter] Lebensgeister mittels be-
sonderer, durch den Willen geprégter Modifikationen abhéingen, wie wir es
an anderer Stelle zeigen (4nm. MB). — Zur Unterscheidung ausgedehnter
(fusi) und eingeschlossener (cella) Lebensgeister vgl. Ch. L. Dumas,
Principes de physiologie, t. II, 210 f. Anm., und zwar mit Rickgriff auf F.
Bacon, Historia vitae et mortis, Canones mobiles de duratione vitae et forma
mortis, Canon IV (1663), 184 (ed. Spedding, t. II, 214 f.). Charles Louis
Dumas (1765-1813) war Arzt am Hétel-Dieu in Lyon und Prof. fir
Anatomie und Physiologie in Montpellier (4nm. Ubers.).

188

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worin das BewuBtsein spontan Bilder erzeugt, die bald mit-
einander verbunden, aber meist zusammenhanglos sind, wah-
rend das Denken schlummert oder von Zeit zu Zeit einige
voriibergehende Geistesblitze von sich gibt.

Der Schwachsinnige lebt und empfindet; sein Leben
besteht aus zahlreichen Eindriicken, welche er von innen und
auBen empfingt, sowie aus sich der Natur dieser Eindriicke
angleichenden Bewegungen; er durchlduft kurz gesagt den
gesamten Kreis der sensitiven Existenz, aber iiber diesen
Kreis hinaus gibt es nichts mehr; dieses entartete Wesen wird
zu all seinen Modifikationen, anstatt sie vielmehr wahrzuneh-
men; es gibt keine Zeit fiir ihn; die Materie des Denkens
existiert, die Form fehlt.

Beim Manischen mit Delirium findet sich das Haupt-
instrument der geistigen Leistungen jener handelnden und
reflexiven Kraft vollig entzogen, welche die Person ausmacht.
Die Bilder gewinnen dabei von sich aus die verschiedenen
Charaktere der Bestindigkeit, Heftigkeit und Tiefe, welche
die unmittelbaren Affektionen in ihren je einzelnen Sitzen
durch die alleinige Wirkung der organischen Veranlagungen
annehmen. Dadurch ldBt sich auf die Wirkungen einer
sympathischen Entsprechung zwischen den inneren Organen
und dem Gehirn hinweisen, welches als Sitz der passiven
Einbildung betrachtet wird: einer Entsprechung, die in ihren
Zeichen durch wichtige Beobachter so deutlich aufgewiesen
und so treffend beschrieben wurde. Aber werden wir die
Zeichen und die einer Einteilung der intellektuellen Phéno-
mene eigentiimlichen Charaktere in einem Zustand suchen,
welcher gerade die erste und grundlegende Bedingung der
Intelligenz ausschlieft, das heilt die Apperzeption, das
conscium und compos sui?*® Kann man die Ausiibung der

284 Siehe die "Abhandlung iiber die Geistesgestorten” von Herrn Pinel (4nm.
MB). — Vgl. Ph. Pinel, Traité médico-philosophique sur I'aliénation mentale
ou la manie, Teil V, Kap. 8, 21 f. Zur weiteren Kritik Maine de Birans an
der Auffassung Philipp Pinels (1745-1826), bekannter Arzt fir Geistes-
krankheiten an der Salpétrie in Paris, vgl. auch P. Maine de Biran,

189

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

67


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Vermégen wie Aufmerksamkeit, Geddchtnis, Vergleich, Medi-
fation usw. in einem Wesen voraussetzen, welches sich in
seiner Aktualitit verkennt und der reellen Michtigkeit beraubt
ist, Ideen zu vernehmen sowie Akte zu wollen? Ich weifl sehr
wohl, daB sich sogar auf den volligen Zustand von
Geistesgestortheit bestimmte definierte und charakteristische
Vermogen (innerhalb der Empfindung) iibertragen lassen, und
zwar unter den iblichen Titeln wie Aufmerksamkeit, Urteil
usw., wie Condillac®™ es fiir das hypothetische Phantom tut,
welches er als GroBe seiner Analysen genommen hat; aber
dies sind Leistungen, deren inneres Modell wir finden oder
deren singuldre Ideen wir erhalten, indem wir iiber uns selber
reflektieren, das heifit in jener Quelle, / wo wir die Erkenntnis
der Urtatsachen schopfen kénnen. Um den Versuch zu
unternehmen, die Grenzen und die Natur des ersten Elementes
der Empfindung zu umschreiben, habe ich meine Beispiele in
gewissen allgemeinen Zustdnden gewihlt, so wie die alleinige
oder vorherrschende Affizierbarkeit tatsdchlich alle dem
Denken eigentiimlichen Vermogen wumhiillt, ohne ihnen zu
erlauben, sich zu lockern. Es wire ein Leichtes fiir mich
gewesen, diese Beispiele in augenfilligeren Modifikationen
der dufleren Sinne zu wihlen, wo wir den Beweis haben, daB3
der Eindruck das animalische Lebewesen affizieren kann,
ohne durch das Jch wahrgenommen zu werden. Ich konnte
noch die Fille anfiihren, wo die Gewohnheit sozusagen von
selbst die Trennung oder die Analyse der beiden Elemente der
zusammengesetzten Wahrnehmung vollzieht, indem sie das
eine stufenweise bis zur volligen Ausléschung verdunkelt,
wihrend sie dem anderen eine unverdnderbare Deutlichkeit
bewahrt. Aber diese Tatsachen finden sich anderswo®® mit

Nouvelles considérations sur les rapports du physique et du moral de
I'homme (ed. Azouvi Bd. 9), 31 ff,, 136 f. u. 174 (dnm. Ubers.).

5 ygl. Traité des sensations (Oeuvres philosophiques, t. 1), 222 (Anm.
Ubers.).

2% Giehe die "Preisschrift iiber den EinfluB der Gewohnheit” (4nm. MB.). -
Vgl. P. Maine de Biran, Influence de I'habitude sur la faculté de penser (II),

190

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausreichenden Einzelheiten dargestellt; und sie werden ihren
Platz erhalten kénnen, wenn wir im folgenden die ausdriick-
liche Analyse eines jeden Wahrnehmungssinnes im einzelnen
durchfiihren.

Um die Charaktere und Zeichen eines affektiven Modus
wiederzufinden, welcher das materiale Element der vollstin-
digen Wahrnehmungen und in seiner Isolierung der Person
oder dem individuellen Ich gegeniiber fremd ist, haben wir an
jener ersten Quelle schépfen miissen, wo die allein physische
oder vorherrschende Sinnlichkeit das Wollen im eigentlichen
Sinne génzlich ausschlieBt, worin urspriinglich die gesamte
menschliche Méchtigkeit, die gesamte denkende Kraft lagert:
es wire uns ein Leichtes, weitere zahlreiche Beispiele anzu-
fiihren, die besonders geeignet wiren, die materialen Charak-
tere dieser Affektionen herauszustellen, bei denen wir uns
darauf beschrinkt haben, sie in den allgemeinsten Zustinden
des sensitiven Systems anzuzeigen; wir kénnten zum Beispiel
jene besonderen Beispiele der duBleren Sinne wie Geruch,
Geschmack anfithren, wo der vorherrschende affektive Teil
bald das formale oder apperzeptive Element aufsaugen kann,
indem er in Erregung gerit, bald es allein und sozusagen wie
nackt l4Bt, indem er sich stufenweise durch die hiufige
Wiederholung oder die verlingerte Kontinuitit desselben
sinnlichen Eindrucks oder derselben organischen Ténung ver-
dunkelt, die sich ithm angleicht. Die Gewohnheitsphdnomene,
betrachtet man sie in jeder Art von Empfindungen, / wo ein
Teil erlischt und der andere hingegen heftiger wird oder durch
die Wiederholung unverindert bleibt — die Gewohnheit, so
sage ich, lehrte uns selber, die beiden Empfindungselemente
zu unterscheiden, und durch die beiden gegensitzlichen
Einfliisse, welche sie auf das eine wie das andere ausiibt,
bewirkte sie selber die Trennung einer vielzdhligen und
veranderbaren Materie, welche stets ihrer schidlichen Wir-

64 ff. (ed. Azouvi Bd. 2, 175 ff.): Von den wiederholten Wahrnehmungen
(Anm. Ubers.).

191

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

69


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kung unterworfen ist,*’ von jener apperzeptiven Form, die als
eine, bestindige und unverinderbare vor deren Entstellungen
geschiitzt bleibt.”*®

Aber diese Tatsachen, welche hier nicht ihren Platz finden
konnen, wiirden der Gewiheit der Ergebnisse nicht viel
hinzufigen, welche wir aus all dem bisher Gesagten ableiten
wollen und wie folgt kurz auffiihren:

1) Die Affektion kann auBerhalb des Ich einen Existenz-
modus bilden, dem sich der Mensch in gewissen Zustinden
anndhert und worauf wahrscheintlich stets jene Vielzahl von
Lebewesen reduziert sind, die sich zwischen den beiden
Extremen auf der Leiter erstrecken, wo das einfache Pflanzen-
wesen vom empfindenden und denkenden Mischwesen ge-
trennt ist.

2) Die vollstindige Empfindung oder die Wahrnehmung,
welche der philosophischen Analyse als AusgangsgroBe dient,
ist kein einfacher Modus, sondern bereits eine Zusammen-
setzung erster Ordnung, deren beide Elemente, das eine
material, das andere formal, vielleicht nicht einmal ein und
dasselbe Inhirenzsubjekt besitzen, da diese Elemente sich
keineswegs mit demselben Prinzip vereinen und mit derselben
Ursache in einem Abhingigkeitsverhiltnis stehen.”

3) Es kann also Affektion ohne Apperzeption oder (in
Lockes Sprache) Empfindung ohne Empfindungsidee geben,

37 Korr. [...] einer verinderbaren und unausléschbaren Materie von einer
apperzeptiven Form, die [...]

%8 Siche die bereits zitierte Preisschrift iiber den EinfluB der Gewohnheit,
wo sich diese Analyse mit vielen Einzelheiten dargestellt findet (Anm.
MB). - Vgl. P. Maine de Biran, Influence de I'habitude sur la faculté de
penser (1), 49 ff. (ed. Azouvi Bd. 2, 163 ff.): EinfluB der Gewohnheit auf
die Empfindung (4nm. Ubers.).

% Hier die Anmerkung iiber den Unterschied der Krifte plazieren (4nm.
MB). — Dieser Hinweis des Kopisten verweist méglicherweise auf eine Stelle
wie Anmerkung aus dem "Mémoire sur la décomposition de la pensée" (1),
60 ff (ed. Azouvi Bd. 3, 200), die Maine de Biran hier anbringen wollte und
das Verhdltnis zwischen dem Bewuptseinsich und der organischen bzw.
duperen Widerstandskraft betrifft (Anm. Ubers.).

192

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bzw. (in einer neueren Sprache) sensitive Materie ohne Form;
dies widerlegt Kants allgemeine Behauptung iiber jene der
reinen Sinnlichkeit inhdrenten Formen, mit denen sich jeder
materiale Eindruck notwendigerweise sowie ohne Bedingung
und Ausnahme bekleidet.

4) Die rein affektive und das Ich einhiillende Empfindung
oder die unmittelbare Apperzeption gemdB Condillacs Aus-
druck®™ / ist schlieBlich keineswegs im eigentlichen Sinne
eine Quelle von Ideen auBerhalb der dem inneren Wahrneh-
mungssinn eigentiimlichen Sphare. Sie kann letzterem in der
Ordnung der Zeit vorausgehen, ohne Teil seiner Urtatsachen
zu sein: es handelt sich noch nicht um ein erzeugendes
Wissenschaftsprinzip, obwohl sie der Wissenschaft in der
absoluten Ordnung einer passiven und untergeordneten
Existenz vorausgeht.

Nachdem wir somit die Umrisse des Schattens gekenn-
zeichnet haben, um den Punkt des beginnenden Lichtes zu
erkennen, kommen wir letztlich zu der Frage, worin die
unmittelbar innere Apperzeption besteht. Und da wir soeben
gesehen haben, daB3 dieser so bezeichnete Seelenakt, wenn er
tatsachlich stattfindet oder keine leere Abstraktion des Geistes
ist, keineswegs mit allen passiven Modifikationen der
Sinnlichkeit wesenhaft verbunden ist, es sich darum handelt
zu wissen, ob es unter all diesen Modi unserer empfundenen
Existenz nicht einen ganz besonderen Modus gibt, welcher
dieser originellen Apperzeption als Grundlage dient oder auf
den dieser Titel in besonderer Hinsicht anwendbar wire ...
Dies werden wir im folgenden Kapitel mit aller Sorgfalt und
allen Einzelheiten untersuchen, wie es ein Gegenstand von
solcher Wichtigkeit verdient und von uns als wahrhaft priméar
oder grundlegend in der Wissenschaft von den Prinzipien
betrachtet wird.

0 Vgl. Traité des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2 (Oeuvres philosophiques,
t. I), 239 zum Beispiel (4nm. Ubers.).

193

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

70


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

71

Ich muB es in der Tat sagen, um von vornherein die
Pfolgenden  Einzelheiten zu rechtfertigen, daB ein
aufmerksamerer Vergleich der verschiedenen Metaphysik-
systeme jedem unparteiischen Geist bewiese, wie ich denke,””
daB die UngewiBheit und die Dunkelheiten, worin sich diese
Systeme in der Form wie im Grund einhiillen, sowie die
tatsachlich oder scheinbar zwischen ihnen existierenden
Gegensitze vor allem von der unterschiedlichen Art und
Weise abhingen, in der jedes System diese urtiimliche oder
radikale Tatsache des BewuBtseins bzw. der Ichexistenz
ausdriickt oder auffaBt, welche von den einen’” unter dem
hypothetischen Titel eines substanziellen, durch objektive
Hypothese verwirklichten Denkens akzeptiert wird, und zwar
auflerhalb irgendwelcher Sinne und deren gemeinsamer
Ausiibung vorausliegend, namlich dort, wo das phdnomenale
Ich nicht existiert und noch nicht zu existieren vermag ..., von
den anderen® mit irgendeinem” passiven Eindruck /der
Sinnlichkeit verwechselt oder identifiziert wird, weshalb sie
diese Urtatsache als unteilbar voraussetzen, von anderen
Philosophen”®® nominell unterschieden, jedoch ebenfalls ohne

' Erg. vorhergegangenen wie

2 Korr. [...] mich zu der Meinung gefithrt hat, daB

% Korr. welches von den einen unter dem hypothetischen und objektiven
Titel eines substanziellen Denkens unterschieden wird — Erg. am Rand:
Cartesianer — Vgl. R. Descartes, Méditations 11 (AT IX-1), 21; N.
Malebranche, Entretiens sur la métaphysique I, Art. 1-2 (Oeuvres complétes,
t. 12), 33 f., zum Verhiltnis von denkender Substanz und Ich bzw. Seele
(Anm. Ubers.).

% Erg. am Rand: Locke und Condillac — Vgl. bereits zu dieser Kritik P.
Maine de Biran, Influence de I'habitude sur la faculté de penser (ed. Azouvi
Bd. 2), 147, sowie: Mémoire sur la décomposition de la pensée (ed. Azouvi
Bd. 3), 70 (Anm. Ubers.).

5 Korr. jedem

% Erg. am Rand: Die Edinburgher Schule und unter uns Herr Degérando —
Vgl. beispielsweise Th. Reid, Recherches sur I'entendement humain d'aprés
les principes du sens commun (1768), Kap. 2, Abt. 6 (t. 1), 66; J. M.
Degérando, Histoire comparée des systémes de philosophie, Kap. 14 (t. 11I),
551 ff. Weitere Vertreter dieser Schottischen Schule waren Adam Fergusson

194

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingung akzeptiert wird, und zwar als eine erste notwendige
Tatsache, eine wirklich urtiimliche Gegebenheit in der
absoluten Naturordnung wie in der relativen Ordnung der
Wissenschaft. Mit einem Wort, immer dort hypothetisiert”’,
wo sie nicht ist, und dort verkannt, wo sie tatsdchlich ist,
sowie ginzlich in ihrem Ursprung, in ihrem konstitutiven
Modus, ihrem eigenen Charakter wie auch in ihren inneren
wie duBeren Manifestationszeichen verkannt ... und ich habe
mir vorgenommen, diese Urtatsache des inneren Wahrneh-
mungssinnes besser zu erhellen oder begrenzen zu miissen, als
es bis auf den heutigen Tag geschehen ist, oder darauf zu
verzichten, eine Wissenschaft von den Prinzipien zu besitzen.
Indem ich die vorgelegte Frage in diesem grundlegenden
Verhiltnis™® aufgreife, weiB ich durchaus, daB ich sie nicht
von der einfachsten und deutlichsten Seite” her angehe, aber
Preisrichter, die selber diese Tiefen ausgelotet haben, werden
diese Anstrengungen zu wiirdigen wissen, und ihre Nachsicht
wird mich selbst dann entschadigen, wenn meine Anstren-
gungen nicht von einem vollen Erfolg gekront sein sollten.’®

(1723-1816), George Campbell (1719-1796) sowie der schon zuvor
genannte D. Stewart, die Thomas Reids (1710-1796) Ideen verbreiteten,
welche zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Frankreich groBen EinfluB erlang-

ten, wie P. Royer-Collard, V. Cousin und Th. Jouffroy zeigen (Anm.
Ubers.).

Ll Korr. vorausgesetzt

8 Korr. unter diesem besonderen Gesichtspunkt

* Korr. und befreit von Schwierigkeiten und Wolken

% Erg. Der Unterscheidung, welche ich in diesem Kapitel zwischen einem
einfach affektiven Prinzip und dem /ch zu begriinden versuche, welches nur
die unmittelbare Apperzeption seiner Akte hat, 148t sich entgegensetzen, was
Descartes in seinem "Traité des passions” (1. Teil, Art. 47) sagt [wahr-
scheinlich iibersetzte Maine de Biran selbst aus "Passiones animae" von
1650, vgl. AT XI, 364 f.]: "Es gibt in uns nur eine Seele, welche keine
Vielfalt der Teile zuldBt; die sensitive ist zugleich auch dieselbe rationale
Seele, und all ihre Begierden sind Wollensakte, der Irrtum, welcher hier
ebenso viele Personen, die sich stets widersprechen, in Szene setzt, liegt
darin, daBB man nicht immer die Funktionen der Seele von denen des Korpers
getrennt hat, / auf welchen allein alles zu beziehen ist, was sich in uns an

195

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

72


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

73

unserer Vernunft Entgegengesetzem beobachten 148t [Ein Zeichen verweist
hier auf eine spdter hinzugefiigte Anm. MB unten.] Es gibt hier also keinen
anderen Kampf, als daB die im Gehimzentrum befindliche Driise ab-
wechselnd den Antrieb der Lebensgeister sowie den unmittelbaren Antrieb
der Seele empfangen kann, und von diesen beiden gegensitzlichen
Antrieben bald der eine, bald der andere den Sieg davontrigt." Das mag
sein, aber besitzt jener, der Seele widerstrebende Kérper nicht eine eigene
Kraft, welche von jener der Seele und von allen rein mechanischen Kriften
verschieden ist? ... Descartes hat seine Entscheidung hinsichtlich dieser
Frage aus Griinden a priori getroffen und ohne die Erfahrung zu befragen.

Letzter Satz des vorhergehenden Abschnitts gestrichen und durch die
ob. gen. zeitlich spdtere Anm. ergdnzt: Man konnte die dem organisierten
Korper eigentiimlichen Attribute nicht weiter ausdehnen, als es Descartes
hier tut ... denn alles, was Leidenschafi, Einbildung ist, wiirde, da es
auBerhalb der Gesetze des Geistes, der Vernunft und vor allem auBerhalb der
Aktivitiat des Wollens ist, zum Korper gehoren, oder miiite darauf wie auf
seinen Sitz oder seine wahrhafte Quelle bezogen werden; aber wie
verschwommen ist diese Art Zuteilung der sensitiven oder vitalen Modi auf
den Korper! Glaubt man, der Korper sei seine eigene, effiziente Ursache
jener in ihm vollzogenen Modi? Aber dies lieBe sich nicht einmal von den
einfachsten mechanischen Bewegungen sagen. Glaubt man, daB der organi-
sierte oder lebendige Korper die kollektive Substanz ist, welche nachein-
ander von dem mit ihr verbundenen Lebensprinzip modifiziert wird? /In
cinem Sinne ist es wahr, daB sich alles, was Leidenschaft ist, auf diesen
Kérper als auf ihr Subjekt oder ihren Sitz bezieht.

Aber man miite dann sensitive Modi anerkennen, welche der korper-
lichen Substanz inhirent sind, anders als die Modi des Denkens, welche der
eigentlich geistigen Substanz inhdrent sind ... und dariiber hinaus eine vitale
[sensitive?] Kraft, welche diesem Korper eigentimlich ist, der [seine?]
konstitutiven Gesetze neben der Kraft der Seele und der des Geistes und der
des Wollens hat [Korr. neben der Kraft des Geistes und der Kraft (Herz der
Seele)?]. Akzeptieren wir die Hypothese von der Zirbeldriise oder des
Gehirnzentrums unter dem wechselnden EinfluB der Lebensgeister, welchem
Descartes selber eine eigene, der Seele entgegengesetzte Bewegungskraft
zuspricht; dies ergibe im selben Menschen zwei analoge Krifte, zwei
Reihen an Wirkungen, die einen als einfach und passiv empfunden, die
anderen als aktiv apperzipiert und durch das /ch hervorgebracht ... Dies
geniigt uns ... Die Tatsache der menschlichen Dualitét ist anerkannt, auf
welche Art und Weise oder durch welche Hypothese man sie sich erkliren
mag, sei es, daB eine sensitive Seele vorausgesetzt wird, welche neben oder
von der denkenden Seele unterschieden existiert, sei es, daB dieselbe eine
Seele zugleich passiv und aktiv wire und hinsichtlich der Empfindungen

196

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem spontanen Funktionieren der Lebensgeister unterworfen ist oder sie als
Herrin in den Leistungen des Denkens und der Vernunft usw. lenkt. — Zur
Zirbeldriise und ihrer Funktion vgl. R. Descartes, Traité des Passios, Art. 31
u. 34 (AT X1), 252 u. 354 . (Anm. Ubers.).

197

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

75

KAPITEL 2
Von der Michtigkeit der Anstrengungen oder vom Willen:
Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer [unmittelbaren]
Apperzeption

§1

Die verschiedenen lebendigen Verbindungen, welche in ihrer
Bildung und fortschreitenden Entwicklung Arten von organi-
schen oder animalischen Affinititen einer zweifelsohne hohe-
ren Ordnung als jenen unterworfen sind, die einen Vorrang
bei den Zusammensetzungen der rohen Materie haben, folgen
demnach nicht weniger ihren Gesetzen mit einer blinden Not-
wendigkeit; sie durcheilen ebenfalls den Kreis, welchen die
Natur ihnen vorzeichnet, ohne dal man darin ihre Anomalien
oder standigen Abschweifungen findet, deren Prinzip sich erst
in dem Mafe zeigt, wie man sich zur Sphire einer aktiven
Intelligenz erhebt, welche sich selbst ihre Richtung aufpragt
und mit Wissen ihren eigenen Gesetzen folgt.””’

Da der Mensch in der Tat zwei Arten von Vermdgen und
wie zwei Arten von Leben in sich vereinigt, hat er auch an
zwei Gesetzessystemen teil. Als korperbeschaffenes und ein-
fach empfindendes Leben besteht seine absolute Existenz aus
mehreren inneren oder #dufleren Funktionen, denen ebenso
viele Arten unmittelbarer Affektionen entsprechen, welche
seinen Instinkt bilden und seine ersten automatischen Bewe-
gungen in einer so sicheren und unfehlbaren Art und Weise
bestimmen, daf} sie blind ist.

Aber in dieser Eigenschaft als individuell handelnde oder
moralische Person ist der Mensch auflerdem mit einem Leben
an Beziehung und BewuBtsein ausgestattet; er lebt und emp-

' Korr. des Abschnittsendes: [..] den einheitlichen Kreis, welchen die
Natur ihnen vorzeichnet; man findet keineswegs jene Anomalien, jene stdn-
digen Stérungen darin, welche dem umsichtigen Beobachter auffallen, wenn
er bis in die Sphire der intelligenten Wesen vordringt, die mit einer Kraft
und einer eigenen und wesenhaften Aktivitdt ausgestattet sind

108

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet nicht nur, sondern er hat zudem die Apperzeption seiner
Existenz und das Gefiihl oder die Idee ihrer Empfindung;
nicht nur hat oder pflegt er Beziehungen mit allem, was ihn
umgibt, sondern er apperzipiert diese Bezichungen und unter-
scheidet sie unter sich sowie von den verglichenen Dinge:n;:“]2
er tut noch mehr, er erschafft sich selbst neue Verhiltnisse,
durch welche er seine Existenz in bestindiger Aus-
libung / einer Aktivitdt, einer Machtigkeit an Anstrengungen
erweitert und vergroBert, die ihm die duBere Natur unterwirft
und zuvor noch die sinnlichen Instrumente, mittels derer er die
Phanomene wahrnimmt.

All die Modi, welche diese Machtigkeit hervorbringt oder
bei denen sie mitwirkt, haben allein jenen Charakter innerli-
cher Verdoppelung, welche sie dem BewuBtsein zueignet und
dadurch die Apperzeption bestimmt. Alles, was hingegen in
den sensitiven Organen auBerhalb der Sphire an eigener und
natiirlicher Aktivitit derselben Maichtigkeit geschieht, ver-
bleibt auf der dunklen Ebene organischer Eindriicke oder ani-
malischer Affektionen’”, ohne sich im inneren Wahrneh-
mungssinn als Idee oder Wahrnehmung zu wiederholen, ohne
sich bis zur Hohe des Ich zu erheben. Dieser Punkt der Lehre
ist in meinen Augen grundlegend, da ich die genannte Theorie
der Urtatsachen auf ihn stiitze, sowie auch die Wirklichkeit
Jjener Unterscheidungen, welche in den Ausdriicken des vorge-
legten Problems angekiindigt wurden, und daher auch der
Mittel, um seine mogliche Losung zu erreichen.**

Die Tatsache einer dem Menschen eigentiimlichen Mach-
tigkeit, 3%2u wollen, ist fiir ihn**® ebenso evident wie die Tat-
sache ihrer Evidenz selbst, und fiir den’” richtig untersuchten

%% Korr. [...] und unterscheidet sie voneinander wie verglichene Dinge

% Korr. Empfindungen

3% gestrichene Randerg.: Dort sind die undeutlichen Wahrnehmungen;, dort
ist es gleichfalls, wo alle Bestimmungen oder sympathischen Affektionen
ihren Ursprung nehmen.

3% Erg. zu handeln und

3% fir ihn gestrichen

37 Korr. im

199

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

76


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

77

inneren Wahrnehmungssinn vermag die eine dieser Tatsachen
nicht von der anderen getrennt zu werden.

Wie hat somit der Geist des Systems’ den reellen Titel
dieser Machtigkeit verkennen oder verschleiern konnen, in-
dem er zunichst alle menschlichen Vermogen auf die **Emp-
findung und danach die gesamte Empfindung auf die materia-
len oder passiven®'® Eindriicke von Gegenstinden reduzierte?

Als ob sich das Individuum, welches durch verschiedenar-
tige Sinne’'' empfindet und handelt, durch sie alle in einem
ausschlieBlichen und notwendigen Abhingigkeitsverhiltnis
von ihm’"? #uBeren Ursachen konstituiert findet; als ob sein
Wille nicht selbst eine Ursache®" wire, und zwar die erste
aller Ursachen’'* oder Krifte, welche sich dem inneren Wahr-
nehmungssinn manifestieren konnen; als ob schlieflich das
empfindende und handelnde Subjekt in gewissen Fillen nicht
der eigene Urheber seiner Modifikationen®"’ sein konnte und
es tatsidchlich wire!

Wenn sich jedes wahrnehmende und apperzeptive Vermo-
gen in seinem Ursprung mit einem ersten Wollen vermischt,’'®
wie ich es zu zeigen hoffe, wie sind dann so viele Philosophen
darin iibereingekommen, das System der Ideen, welche dem
menschlichen Verstand angehéren, und jenes der Akte, wel-
che dem Willen angehéren, in zwei ganz und gar getrennte
Klassen oder Kategorien anzuordnen, so als kimen die Ideen
von selbst ganz fertig von aufen oder von oben’’ in den
Verstand; als wiren die Leistung oder die Gesamtheit der

*% Randanm. MB: Anmerkung iber die kritische Philosophie und ihre Art
und Weise, wie sie die Freiheit betrachtet.

% Erg. passive

' beiden letzten Worter gestrichen

! Korr. verschiedenartige Organe

2 Wort gestrichen

3 Korr. Michtigkeit

3 Korr. [...] in der relativen Ordnung der Erkenntnis schlieBlich [...]

315 Korr. Modi oder Ideen

1% Korr. [...] jedes Vermogen vollstandiger Wahmehmung seine unmittel-
bare Quelle in einem ersten Wollen hat, wie [...]

"7 Korr. unsere ersten Ideen von aufen

200

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zusammenwirkenden Leistungen, um sie zu bilden, in Erinne-
rung zu rufen, zusammenzusetzen und unaufhorlich erneut zu
verbinden, insgesamt oder in Teilen nicht die Hervorbringun-
gen einer dem menschlichen Geist wesenhaften Aktivitit,
welche sich bereits im einfachsten Vollzug der urspriinglichen
Erfahrung manifestiert?’'®

Ist es nicht so, da} vielleicht keine der bekannten Lehren
noch nicht tief genug bis zum natiirlichen und wahren Ur-
sprung dieser Wahrnehmbarkeit*'® hinabgestiegen ist, bis zur
Ersttatsache jener unmittelbaren Apperzeption, deren Existenz
man noch heute fiir ein Problem hilt, schlieBlich bis hin zu
den Erstandeutungen der personalen Existenz des urtiimlichen
Ich, welches vielleicht mit einem natiirlichen Wollen identisch
ist?°2

Ist es vor allem nicht so, daB8 die eigene und individuelle
Idee, welche mit diesem Ausdruck wollen, Wille verbunden ist
und als die erste, wichtigste und schwierigste ohne Zweifel im
Systemn' unserer reflexiven Ideen zu bestimmen bleibt, noch
ungewi3 unter den Metaphysikern schwebt und von jedem in
einem unterschiedlichen oder stets mehr oder weniger entfern-
ten Sinne von jenem gebraucht wird, welcher den wahren
Charakter ihres Vorrangs als Tatsache des BewuBtseins oder
des inneren Wahrnehmungssinnes spezifizieren wiirde? Um
diese Zweifel aufzukliren, wollen wir uns einen Augenblick
lang darum bemiihen, die Grundlage fiir die verschiedenen
Auffassungen dieses Ausdrucks Willen in den Prinzipien und
in der Sprache der verschiedenen Philosophen zu erkennen;
und versuchen wir, unter den stark wechselnden Bedeutungen
denjenigen Sinn zu bestimmen oder zu wihlen, der wahr oder
grundlegend sein kann.

3% Korr. [...] Aktivitit und untrennbar vom einfachsten Vollzug der ur-
spriinglichen Wahrnehmbarkeit?

19 beiden letzten Waérter gestrichen

20 Korr. fiir ein Problem hilt, welches keine Lehre bis zu den Erstandeutun-
gen [...] durchdrungen hat, [...]

2 Korr. [...] von jenen zu bestimmen bleibt, welche das System unserer
reflexiven Ideen bilden

201

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1.] Systeme, welche die Identitit des Bewegungs- und Denk-
prinzips verneinen

78 "Anaxagoras", sagt der **Historiker der philosophischen Sys-
teme, "ist der erste, der in den Lebewesen die Identitit des
Bewegungs- und Denkprinzips festgestellt hat."*”

Gewil}, um diese Bemerkung zu machen, brauchte Anaxa-
goras nur die bloBe Riickkehr auf das Gefiihl seiner Existenz
zu vollziehen; und um die Evidenz des Prinzips zu erkennen,
diirfte es ihm geniigt haben, jede systematische Meinung zu
entfernen, um nur auf den gesunden Menschenverstand zu
horen.*?*

Die vorausgehenden oder zeitgengssischen Philosophen
des Weisen, von dem hier die Rede ist, hatten zweifelsohne
schon sehr viele Wolken iiber eine solche Tatsache des Ge-
fiihls sowie jene der Identitit des Bewegungs- und Denkprin-
zips angehduft, da diese einfache Riickerinnerung oder dieses
Zeugnis des inneren Wahrnehmungssinnes als eine Entde-
ckung erscheinen konnte. Und wir diirfen dariiber nicht er-
staunt sein, wenn wir daran denken, wie es ebenfalls nicht von
den **’Metaphysikern abhing, welche der gegenwirtigen Peri-
ode der Fortschritte des menschlichen Geistes am nachsten
sind, daB die Evidenz desselben Prinzips, welches als Tatsa-
che des inneren Sinnes so wenig bestreitbar ist, noch nicht
vollstandig in den abstrakten oder hypothetischen Theorien
ausgeloscht wurde,”® welche dieses Prinzip verkennen oder
zuriickweisen.

Der Gegensatz der metaphysischen Dogmen zwischen dem
Wesen des Willens und den natiirlichen Verbindungen, welche
dessen wirksame Ausiibung als Ursache mit den Akten oder

2 Erg. tiefe

*® Siehe die "Vergleichende Geschichte der Philosophiesysteme” von Herm
de Gérando (4nm. MB). - Vgl. ].-M. Degérando, Histoire comparée des
systémes de philosophie, t. 111, 21 (Anm. Ubers.).

24 Korr. und sich dem gesunden Menschenverstand iiberlassen

%25 Erg. morderneren

326 Korr. verindert und verloren wurde

202

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Wirkungen empfundenen **’Bewegungen vereinen, bietet
uns das lehrreichste wie geeignete Beispiel, um auf die Abwe-
ge hinzuweisen, auf welche man gerit, wenn man unter Um-
kehr der Erzeugungsordnung der menschlichen Erkenntnisse
ex abrupto bis zum absoluten Wesen der Erstursachen vor-
dringen und daraus die Gesetze ihrer méglichen Aktion ablei-
ten will, indem man sich auBerhalb der Richtlinie der Urtatsa-
chen und weit entfernt von der Quelle jeder reellen Evidenz
plaziert.’?®

1) Fragen wir zuerst die Cartesianer, worin der Wille be-
steht oder was genau einen Akt, eine willentlich genannte Be-
wegung bestimmt; der Wille, so antworten diese Philosophen,
kann nur ein Begehren, ein Wunsch, eine einfache Seelennei-
gung sein, damit sich ein solcher Akt oder eine solche Bewe-
gung erfiille. / Aber da a priori bewiesen wird, da3 die Seele
als Substanz einfach oder immateriell ist'”’ und ihr Wesen
ganzlich im Denken oder im Gefiihl besteht, so ist dadurch
selbst nachgewiesen, daf sie sich nicht auf ein zusammenge-
setztes, ausgedehntes Sein wie den Korper beziehen kann und
es weder eine wirkliche Aktion noch einen méglichen Einfluf3
aufeinander gibt. Das innerste Gefiihl, welches wir von der
Wirksamkeit einer reellen Kraft haben, wenn sie sich aktuell
auf die Korperbewegung bezieht, ist also nur eine reine Téu-
schung. In Wahrheit ist es eine hochste Kraft, Gott, welche die
einzige und tatsichlich hervorbringende Ursache® aller wil-

" Erg. oder innerlich wahrgenommenen

28 Korr. [...] die Gesetze ihrer reellen oder méglichen Aktion auBerhalb der
Richtlinie der Urtatsachen und weit entfernt [...] sehen will

%29 Korr. Aber da wir beweisen, daB die Seele eine einfache und immaterielle
Substanz ist [...]

Y% Ubernehmen wir den Gesichtspunkt von Leibniz, daB sich jede Substanz
in eine Kraft auflést und ihr absolut identisch ist, dann sehen wir, wie Des-
cartes' System geradewegs zum Spinozismus fiihrt (4dnm. MB).— Korr.
dieser Anm. mit Streichung des folg. letzten Satzes: Nehmen wir mit Des-
cartes an, daB es nur eine universale hervorbringende Kraft gibt, sowie
danach mit Leibniz, daB jede Idee oder Substanz sich in die einer Kraft
auflést, dann [...]. Weil es nur eine universale hervorbringede Kraft gibt,
gibt es auch nur eine Substanz. — Vgl. G. W. Leibniz, De prima philosophiae

203

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

79


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

lentlichen wie physischen oder organischen Bewegungen der
von ihm geschaffenen Korpermaschinen ist; die Seele vermag
die Bewegungen ihres Korpers also nur kraft einer angebore-
nen Idee zu begehren, welche sie von ihrer Vereinigung mit
dem Korper hat, und im selben Augenblick greift der hochste
Beweger ein, der Akt vollzieht sich, und die Seele oder das
Ich, welches die Bewegung infolge des Begehrens empfindet,
ergreift die notwendige Téiuschung™' eines reellen Einflusses
aufeinander.

Ich frage, wo hier die Tduschung ist; in der Tatsache des
inneren Wahrnehmungssinnes? Aber falls die Tauschung dort
ist, wo wird sich dann die Wahrheit finden? Welche Offenba-
rung wird uns lehren kénnen, daB wir uns tduschen, wenn wir
das von uns Empfundene als wahr behaupten, namlich: daf3
das Ich oder das Subjekt des Denkens®’ das identische Sub-
jekt der Anstrengung und die tatsidchlich wirksame Ursache
der hervorgebrachten **’Bewegung ist? Und welche Grundla-
ge”* hitten wir, um dieser Offenbarung (und wire sie gott-
lich)® mehr Vertrauen zu schenken als unserem eigenen Ge-
fihl selbst? MuBl man nicht stets auf letzteres zuriickkommen,
um die Grundlage jeder Glaubigkeit als die Quelle jeder
Wabhrheit zu finden? Und mit welchem Recht konnte eine
Hypothese vorgeben, diesem inneren Zeugnis zu widerspre-
chen, indem sie sich ihm gegeniiber den Titel der Wahrheit
anmaBt? Die Physiker versuchen ebenfalls Hypothesen, aber
sie tragen Sorge, sie mit den Phanomenen zu vergleichen, und
verandern sie, / bis sie dem gerecht werden, und verwerfen

emendatione et de notione substantiae, t. IV (ed. Gerhardt), 469 f.; Principes
de la nature et de la grice, § 1; Monadologie, § 11. Die Kritik Maine de
Birans trifft allerdings weniger Descartes selber als vielmehr N. Malebran-
che, Recherche de la vérité, 1. Buch, Kap. 1, Art. 2; 2. Buch, Teil I, Kap. 5
(Oeuvres compleétes, t. I, 45 u. 215) (dnm. Ubers.).

31 Korr. die notwendige und gleichzeitig tauschende Meinung

P2 Korr. das Ich-Subjekt des Denkens

33 Erg. und empfundenen

3 Korr. welches Motiv

35 Klammer gestrichen

204

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie, wenn sie im Gegensatz dazu verbleiben ... mit welchem
Recht beanspruchen die Metaphysiker ein anderes Privileg fiir
sich, und warum befinden sie sich nicht in Gegenwart des
inneren Wahrnehmungssinnes, so wie die Physiker in Gegen-
wart der ***Natur sind? :

2) Im System von Leibniz”’ ist die Seele durchaus mit
Kraft ausgestattet oder vielmehr selbst nur eine ***handelnde
Kraft, aber ihre Aktivitat reicht nicht iiber ihr Innerstes hin-
aus® und besteht nur in den Begierden, den Begehren oder
den Neigungen nach Verinderung des Zustandes.’*’

Da sich dies nun auf alle sich zusammensetzenden Mona-
den bezieht, welche des weiteren ihre Neigungen und mit den
Begehren oder Willensakten der Seele (Zentralmonade) koor-
dinierbare oder harmonisch préetablierte Bewegungen haben,
so folgt daraus, daf alle Bewegungen unterschiedlicher Arten,
wie sie sich im Korper vollziehen, von WillensduB3erungen als
mehr oder weniger dunklen Wahrnehmungen begleitet sein
konnen*', und zwar ohne einen wirklich hervorbringenden
EinfluB**? der einen Kraft, welche sie sich zuspricht; daraus
folgt fiir die Idee des Willens eine Unbestimmtheit, welche
Jjener gleicht, wie sie im cartesianischen Gesichtspunkt gege-
ben ist.

3) Es ist wahr (wiirden ihrerseits alle Anhdnger der plasti-
schen Formen als Vitalprinzip sagen), daB die denkende Seele,
da sie einfach ist, den Korper nicht direkt zu bewegen vermag.
Aber da ihre wirksame Kraft zuriickgewiesen wird, ist es kei-
neswegs notwendig, die Aktion Gottes und ebensowenig die
spontane Aktivitit der Monaden in Anspruch zu nehmen; es
gibt vermittelnde Zwischenkrifte, welche allen Lebensfunk-

136 Erg. #uBeren

7 Erg. wie wir schon sagten

% Erg. wesenhaft

739 Korr. auBerhalb ihrer selbst

0 vel. z. B. Monadologie, § 7; Principes de la nature et de la grice, § 3
(Anm. Ubers.).

! Korr. miissen

2 Korr. einen reellen und tatsichlich hervorbringenden Einflul

205

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

81

tionen vorstehen, das heifit allem, was sich im Korper tut, und
auf unmittelbare Weise die entweder organischen oder willen-
tlichen Bewegungen vollziehen: der einzig vorhandene Unter-
schied zwischen diesen beiden Arten an Bewegung besteht
darin, daB die Seele die von uns willentlich genannten Bewe-
gungen kennt, begehrt und ihnen befiehlt, ohne sich mit den
anderen zu vermischen, welche sich unter demselben direkten
EinfluB der plastischen Wirkkrifte vollziehen ...**’ Ich frage
mich aber, wie sich der Herr die Akte seiner Diener so voll-
kommen aneignen oder sich mit ihnen in der Hervorbrin-
gung / der Anstrengung zu identifizieren vermag, wihrend er
auBerhalb hiervon von ihnen so vollstindig getrennt ist ...?>*

[2.] Systeme, welche dem Denkprinzip die Bewegungen aller
Organe ohne Unterschied zusprechen

Wir haben soeben gesehen, daB das denkende oder empfin-
dende Subjekt keine der Bewegungen im eigentlichen Sinne
vollzieht oder will, welche in den Organen ausgefiihrt werden;
es empfindet sie nur oder begehrt, daB sie sich vollziehen, so
wie es jede andere passive Modifikation begehren konnte.

*3 Korr. [...] ohne eine Vorstellung oder ein Gefiihl von den anderen zu
haben, welche sich nicht minder unter dem direkten EinfluB derselben plas-
tischen Wirkkrifte oder desselben vermittelnden Lebensprinzips zwischen
der Seele und dem Korper vollziehen

** Fir die indirekten Hinweise hier auf die Lehre von den plastischen For-
men bei Ralph Cudworth (1616-1688), Prof. in Cambridge eines platonisch
inspirierten Vitalismus, vgl. dessen Diss. "Upon the plastic nature", welche
seinem Buch "The True Intellectual System of the Universe" von 1678
zwischen Kap. 3 u. 4 im 1. Buch integriert ist. Maine de Biran konnte hier-
von die latein. Ubers. von 1733 "Systema intellectuale huius universis"
benutzt haben. Vgl. auBerdem G. W. Leibniz, Considération sur les Princi-
pes de vie et sur les Natures plastiques (1705), t. VI (ed. Gerhardt), 539-546.
Des weiteren verweist die Kritik an den "Anhéngern des Vitalprinzips" wohl
auf P.-J. Barthez, Nouveaux éléments de la science de I'homme (1778),
worin er es von den Ideen des Korpers und der Seele unterscheidet, so etwa
S. 28 f. u. 40. Dazu auch P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition
de la pensée, 111 (ed. Azouvi), 322 (4nm.Ubers.).

206

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun behaupten hierbei die Metaphysiker-Physiologen im
Gegenteil, daB die Seele als mit dem Denken ***identisches
Prinzip den materiellen und trigen Organen allein jene vitale
Aktivitdit mitzuteilen vermag, welche jeder der dunkelsten
Funktion an Sekretion sowie aber auch der deutlichsten wil-
lentlichen Fortbewegung eingeprigt ist. Wie sie sagen, hat die
Seele im Prinzip**® das gemeinsame Zusammenspiel all dieser
organischen Instrumente mit einem Gefiihl bzw. mit einer
vorweggenommenen oder angeborenen Erkenntnis bestimmt;
aber die Gewohnheit schwicht das Gefiihl der ihm eigenen
Kraft ab, welche weiterhin in den fortdauernden Akten eines
inneren Lebens ausgeiibt wird, und zerstort es schlieBiich;m
diese grundlegende Ansicht in der Lehre Stahls**® wurde von
mehreren Philosophen bekampft, von anderen anerkannt oder
zumindest als sehr wahrscheinlich betrachtet, indem sie sich
ihrer bedienten, um die Art und Weise zu erkliren, wie sie
eine reelle Aktivitar in der (fir das BewuBtsein) passiven
Empfindung verstehen, namlich jener im Wollen selbst oder in
der Apperzeption, welche letzteres belebt;* dies ist unter

anderen die Ansicht von Bonnet”’; und dies scheint ebenfalls

5 Erg. und dem Leben

6 Korr. [...] jene Aktivitit, welche sich sowohl aus den dunkelsten Vital-
funktionen wie aus den von BewuBtsein oder Bewegungen begleiteten
Wahrnehmungen ergibt, die vom Willen bestimmt werden. Wie sie sagen,
bestimmt die Seele gleichfalls im Prinzip [...]

37 Korr. [...) schwicht ab und endet damit, das Gefuihl ihrer eigenen Kraft
zu zerstoren, welche sie trotzdem weiterhin in den fortdauernden Akten des
inneren oder organischen Lebens sowie in den Akten der Wahrnehmung und
des Willens ausiibt

*® Vel. Disquisitio de mechanismi et organismi diversitate (Halle 1697),
§ 81 f. (in: Theoria medica vera [1831], 41 ff.) (Anm. Ubers.).

39 Korr. in den sogar dunkelsten, passivsten Eindriicken augenscheinlich
[]
%0 Siche seine "Analytische Abhandlung iiber die Seele” und seine "Psycho-
logie" (Anm. MB).— Vgl. Ch. Bonnet, Essai analytique sur les facultés de
I'dme, Kap. 11, § 135 f. (1973), 97 f; Essai de psychologie (1755), Einlei-
tung Kap. 1-3 u. 25-27. Dazu auch P. Maine de Biran, Mélanges de psycho-
logie, de morale et de politique, I (ed. Tisserand), 224 ff.: Notes sur I'Essai
analytique de I'ame (4nm. Ubers.).

207

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

die Ansicht Condillacs zu sein, wenn er sagt, "da3 das Prinzip
des Denkens und der willentlichen Bewegung nichts anderes
als eine Bestimmung desselben Prinzips ist, welches den ge-
gliederten Korper dahinleben oder leben lafit", sowie an ande-
rer Stelle: "Der Anteil der Seele ist fast ausschlieBlich in der
Empfindung, diese verwandelt sich von selbst, indem sie zum
Beispiel lebhafter wird, um Aufmerksamkeit zu werden, und
dabei alle anderen ausschlieft."**’

Ohne Zweifel verhilt es sich gleichfalls so, wenn sich die
instinktive oder automatische Bewegung in eine willentliche
verwandelt; in allen Fillen spannen sich die korperlichen Or-
gane und richten sich im Gefolge der Empfindung oder mit ihr
aus;’** aber ohne irgendwelchen EinfuB irgendeiner Bewe-
gungskraft, welche keineswegs als von der Empfindung unter-
schieden existiert.*

! Die Zitale lassen sich nicht genau ausmachen und bilden entweder eine
freie Wiedergabe oder eine Zusammenfassung;, vgl. entsprechend E. B.
Condillac, Traité des animaux, Teil I, Kap. 10 (Oeuvres philosophiques,
t. I), 378; Traité des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2 (ebd.), 239, La Logique,
Teil I, Kap. 7 (ebd. t. I1), 384 (Anm. Ubers.).

*2 Korr. [...] wie man sagt, spannen sich, richten sich die kérperlichen
Organe im Gefolge der Empfindungen oder mit ihnen aus

%53 Siehe zu all diesen Einzelheiten der Lehre Condillacs seine "Logik" und
seine "Abhandlung iiber die Tiere", wo es am Ende derselben heiBt [Korr.
Um ein wenig die Auffassung Condillacs in diesem Punkt im einzelnen zu
kennen, welche fur mich grundlegend und sehr beildufig in der Lehre dieses
Autors ist, siehe [...]: "Warum sollte man in der Tat eine Bewegungskraft
annehmen, von der sich keine mogliche Idee bilden 14B8t?" [Traité des ani-
maux, Teil 1I, Kap. 10, t. I, 358]. Versteht man unter Idee [Erg. ein] Bild,
dann ist es zweifelsohne unméglich; man macht sich keine Bilder von einer
solchen Kraft. Aber was die Wirklichkeit einer solchen Kraft betrifft, welche
wir in der Anstrengung [Korr. in jeder willentlichen Bewegung] ausiiben
und die sich keineswegs in den passiven Empfindungen findet [Korr. und
dadurch von jeder passiven Modifikation ausgeschlossen ist], so nehme ich
den inneren Wahmehmungssinn zum Zeugnis dafiir, ob eine solche Idee
existiert oder nur eine Chimdre ist.

Man findet damit im Standpunkt Condillacs [Koerr. in der Art und Wei-
se, wie unser Autor die Akte oder Bewegungen der Lebewesen betrachtet,
indem er von der Bewegungskraft abstrahiert oder sogar ihre Wirksamkeit
leugnet] den ganzen EinfluB der cartesianischen Lehre wieder, und dieses

208

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber woher kommt es, daB ein Gefiihl von Aktivitdt, An-
strengung, stets andauert, und zwar ausschlieBlich in den aus
diesem Grund willentlich genannten Bewegungen, oder es
sich trotz der Gewohnheit erneut zu beleben vermag? Sind
oder waren alle Bewegungen in ihrem gemeinsamen Prinzip
gleichermalflen willentlich, welches ist dann der Ursprung und
der ausreichende Grund einer von der Sprache festgehaltenen
Unterscheidung, die auch vom gesunden Menschenverstand so
deutlich gestiitzt wird? Woher haben wir die Idee der Hand-
lung, der Freiheit, welcher jener der Leidenschaft, der Not-
wendigkeit entgegengesetzt ist?’>

[3.] System, welches die Identitit des Denk- und Bewegungs-
prinzips wiederherstellt

Aus dem Innersten der Dunkelheit dieser metaphysischen
Hypothesen, welche sich untereinander sowie dem gesunden
Menschenverstand widersprechen, sehe ich ein Licht her-

Beispiel ist eine herausragende Bestitigung der scharfsinnigen Uberlegung,
welche Herr Prévost aus Genf in einer seiner Schriften niedergelegt hat
[Essai de philosophie, t. I, Vorwort, 13 f.], wo er beim Vergleich der Philo-
sophiesysteme in drei beriithmten Schulen feststellt, welchen EinfluB Des-
cartes' System auf alle moderneren Lehren bewahrt hat, welche insbesondere
von der franzdsischen Schule aufgenommen wurden (4nm. MB).

*** Dum anima liberum motum producit, tunc reflexione facta actum suum
potest deprehendere, sed dum necessarius motus peragit consequenter ad
certum corporis statum, tunc illum [nec se ipsam] agnoscere nequit. Ich
finde diese bemerkenswerte Stelle in einer 1747 verteidigten Dissertation
der Schule von Montpellier. Man kann die organischen Bedingugen dieser
Unterscheidung aufsuchen oder sie auf irgendeine Art und Weise erkldren,
aber deren Grundlage oder Wirklichkeit zu verneinen, erscheint mir unmog-
lich (A4nm. MB). — Vgl. Jean-Antoine Butini, Dissertatio hydraulico-medica
de sanguinis circulatione, Art. 7, Nr. 117, S. 29: "Wenn die Seele eine freie
Bewegung hervorbringt, so kann sie ihren Akt durch die Reflexion ergreifen;
aber wenn eine notwendige Bewegung auf konsequente Art und Weise zu
einem bestimmten Korperzustand fiihrt, so vermag sie ihn nicht zu erkennen
[und auch nicht sich selbst", wie Maine de Biran hinzufiigt] (4nm. Ubers.).

209

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

83 hervorkommen.** Ich glaube, eine Stimme zu héren, / welche
mit dem inneren Zeugnis iibereinstimmt, es bestitigt und be-
ruhigt. Der einzige Charakter, woran wir, wie mir Locke’
sagt, die Modi oder wahrhaft attributiven Akte eines denken-
den Subjekts erkennen konnten, ist das Bewuftsein oder die
Apperzeption. Dadurch bin ich sofort von der UngewiBheit
und der stindigen Zweideutigkeit befreit, welche durch ein
gemeinsames Zeichen entsteht, das zwei verschiedenen Sub-
jekten von Attributionen verliehen wird, namlich: die Seele,
welche JIch ist, und die Seele, welche nicht das Ich ist. Wenn
ich also uniiberwindbar nicht weill, welches die absolut her-
vorbringende Kraft der Bewegung ist, von der ich kein Be-
wuBtsein habe, obwohl ich ihr einen solchen Namen (X) wie
Seele,”’ enormon, impetum faciens usw.**® gebe. Ich weiB auf
sehr positive Weise, dall der Akt, welchen ich als von mir
selbst hervorgebrachten empfinde oder apperzipiere, in der der
Tat %gnau ich bin, der ihn hervorbringt, und kein anderes We-
sen.

55 Korr. Indem ich diese Dunkelheiten und metaphysischen Hypothesen
verlasse

¥%¢ Vgl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 27, § 9 u.
16 f. (franz. Ubers. Coste, S. 264 u. 270 £.) (Anm. Ubers.).

7 Erg. Vitalprinzip

358 ygl. P. J. Barthez, Nouveaux éléments de la science de I'homme (Kap. 1,
§ 1), 46 f., wo diese drei Begriffe Vitalprinzip, impetum faciens und enor-
mon angefilhrt werden. Letzteres bedeutet in der griechischen Medizin seit
Hippokrates: handelnde Kraft, Handlungsprinzip, élan vital. P. J. G. Cabanis
ergidnzt als dhnliche Begriffe: Seele, Sinnlichkeit, nervise Kraft; vgl. Révo-
lution et réforme de la médecine, Kap. 2, § 11 (Oeuvres philosophiques,
t. 1), 132 (Anm. Ubers.).

3% Man sagt, wie Herr [Destutt] de Tracy sehr richtig festgestellt hat: es
hingt von mir oder von meinem Willen ab [Eléments d'idéologie, Teil 1,
Kap. 13, S. 211]. Aber da man nicht gleicherweise sagt: es hingt von mir
und meinen Leidenschaften oder von meinen Bediirfnissen, von meinem
Begehren ab, so folgt daraus sehr klar, daB jeder in der gewohnlichen Spra-
che unter seinem Willen nur jene Michtigkeit sui juris versteht, mit welcher
er sich identifiziert, indem er sie von allem trennt [Korr. vom Ich alles
trennt], was Leidenschaft ist. Dies wird von Condillac ausdriicklich aner-
kannt, wenn er am Ende seiner "Abhandlung iiber die Tiere" [Teil II, Kap,

210

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Der Wille", sagt mir noch derselbe Weise, "ist nichts an-
deres als eine Michtigkeit oder ein Vermdgen, sich zu bewe-
gen: er ist eine wesenhaft handelnde Kraft. Umsonst ist er mit
den verschiedenen Affektionen und besonders mit dem Begeh-
ren verwechselt worden; und es ist dieses MiBverstidndnis,
welches die Ursache fiir die Verwirrungen abgibt, in welche
man hinsichtlich dieser Materie gefallen ist. Empfinden wir in
der Tat nicht, daB wir willentlich oder frei einen Akt vollzie-
hen konnen, auch wenn wir eine gegenteilige Sache begehren?
Der Wille bezieht sich aber nicht nur auf unsere eigenen
Handlungen; er endet dort, ohne weiter zu gehen, und der
Willensakt ist nur diese besondere Bestimmung, durch welche
die Seele eine Anstrengung unternimmt, um eine Bewegung
hervorzubringen, zu unterbrechen oder zu beenden, von der
sie weiB, daB sie dazu die Macht hat."** Dies ist genau, wie
ich glaube, der wahrhafte Sinn, den die Reflexion mit der
einfachen Idee des Wollens verbindet.*'

Die Metaphysiker hatten diese Idee ginzlich entstellt; sie
verneinten die Wirklichkeit einer BewuBtseinstatsache, um die

10, t. I, S. 378] sagt: "Ich will, bedeutet nicht nur, daB mir eine Sache ange-
nehm ist; es bedeutet auch, daB sie Gegenstand meiner Wahl ist; somit wiihlt
man nur unter Dingen, woriiber man verfiigt." Aber welches sind die Dinge,
worliber wir verfiigen? Sind es die Affektionen des Unwohlseins, der Unru-
he usw., welche gleichwohl unter dem allgemeinen Titel des Willens mit
einbeschlossen sind? Konnen wir iiber etwas anderes als iiber Bewegungen
und Akte verfiigen, welche nur wegen dieser Verfugbarkeit [Erg. selbst]
willentlich genannt werden? Warum daher unaufhérlich zweideutig tiber das
Zeichen Willen sprechen? Warum ist es bald ein individuelles Vermogen an
Bewegungen oder verfligbaren Akten, bald eine allgemeine Fihigkeit, Af-
fektionen zu erfahren oder zu empfinden? Das Motiv fiir eine solche Ver-
wandlung ist evident. Um das vollstindige System unserer Fihigkeiten aus
einem einzigen Prinzip hervorgehen zu lassen, muBte gerade die [Erg. eige-
ne] reflektierte Idee des Wollens oder der Handlungsmichtigkeit ausge-
schieden oder umgewandelt werden [Korr. ausgeschieden oder entfremdet
werden, um sie auf die verdnderte Empfindung zu reduzieren] (4nm. MB).
9 Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 21 (4nm.
MB). — Freie Paraphrase der dortigen § 28-30 (4nm. Ubers.).

%! Erg. indem jede hypothetische Sichtweise, jede willkiirlich konventionel-
le Festlegung beiseite gelassen wird,

211

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

84


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

85

Geltung eines hypothetischen, a priori errichteten Prinzips zu
bewahren.’® Und da sie auf diese Weise jedes Kriterium an
Evidenz verloren hatten, irrten sie dem Zufall iiberlassen in
der Finsternis umher. Locke tritt auf, um jenes Prinzip wieder
in seiner Strenge einzusetzen, welches auch Anaxagoras den
Metaphysikern seiner Zeit in Erinnerung rufen mufite ... Das
denkende Subjekt als dasselbe, welches sich gewisse Korper-
bewegungen zuschreibt, ist auch deren hervorbringende Ursa-
che, und der Wille ist diese 363bewuﬁ!e Kraft. Kein systemati-
scher Gesichtspunkt kann hier gegen die Tatsache des inneren
Wahrnehmungssinnes eine Vorrangstellung einnehmen. Locke
stellt dies fest, weil er das Gefiihl davon hat, und er erklirt es
keineswegs, weil er dies fiir unnétig oder sogar fiir unmoglich
hilt.

Derselbe Geist eines Vorbehaltes scheint auch einen ande-
ren Philosophen geleitet zu haben, denn nachdem er diese
Sachverhalte vertieft und die wesenhafte Aktivitdt des Willens
erkannt sowie charakterisiert hatte, glaubte er, alle weiteren
Forschungen iiber die Natur und die Handlungsmittel dieser
inneren Bewegkraft auf diese Tatsache begrenzen zu miissen:

"Das Wort wollen ist zweideutig.**! / Oft hilt man es fiir
das letzte Urteil des Verstandes, welcher gianzlich passiv ist;
wir verstehen es als Ausiibung des sich selbst bewegenden
Prinzps, welches ginzlich aktiv ist. Hierbei ist alles zu entfer-
nen, was an die Leidenschaft erinnern konnte; der Willensakt
vermag in keinerlei passive Aufeinanderfolge eingehiillt zu
sein; er ist im Gegenteil etwas, das deren Verkettung durch-
bricht, quod fati foedera rumpat.*®® Es handelt sich um kein

%2 Korr. eines absoluten oder apriorischen Prinzips

' Erg. tatsichlich

% Siehe eine Schrift des Herrn Mérian "Uber die Handlung, die Michtigkeit
und die Freiheit" (4nm. MB).— Vgl. J. B. Mérian, Seconde dissertation
ontologique sur l'action, la puissance et la liberté (1752), 476 f. Jean-
Bernard Mérian, Schweizer Philosoph, trat 1748 in die Berliner Akademie
ein, war deren Sekretir und Bibliothekar. Vgl. J. Echeverria, Notes (1963),
267 Anm 30 (Anm. Ubers.).

%% Lukrez, De rerum natura, 2. Buch, Vers 254 (Anm. Ubers.).

212

hitps://del.org/10.5771/9783485993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bloBes Bewuftsein dessen, was geschieht. Es ist keine Zu-
stimmung des Verstandes, weder ein Begehren noch ein Ge-
danke an Bevorzugung oder letztlich des Angenehmen, wel-
ches man bei einem Ereignis verspiirt. All diese zuletzt ge-
nannten Dinge leiten sich von vorausgehenden Dingen ab und
enthalten nichts Aktives. Man kann die Wirkung einer fremden
Handlung wahrnehmen, sie bejahen, begehren, sich dariiber
freuen, ohne daB sich die geringste eigene Handlung damit
vermischt ... Die treibenden Krifte, wovon unsere Willensakte
abhiéngen und in der Anstrengung mittels jenes Weges enden,
den die Natur ihnen vorgezeichnet hat, diese treibenden Krifte
sowie diese Dinge sind, wie ich sage, bisher Geheimnisse,
iiber welche selbst die groBten Philosophen nur gestammelt
haben."

Ohne Zweifel werden dichte Wolken stets die ***Natur der
hervorbringenden Krifte der objektiven Phanomene bedecken,
und indem man sie als vielfiltige Willensakte analysiert, wer-
den wir weder ihr Wesen noch ihre Handlungsmittel besser
kennen; aber fiir uns handelt es sich nur darum zu wissen, ob
es nicht moglich ist, die Analyse des Wollens weiterzutreiben,
und zwar als Tatsache des Existenzgefiihls selbst betrachtet,
indem die Analyse in dem Punkt aufgegriffen wird, wo Locke
sie zuriickgelassen hat und wovon die Philosophen im Besitz
seiner Umsicht®® glaubten, weder dariiber hinausgehen zu
konnen noch zu miissen. Um dieses Thema tiefer aufzugrei-
fen, werde ich zunichst einige wesentliche Uberlegungen iiber
Localégs Gesichtspunkt und den Geist seiner Methode anstel-
len.

Scheint die reflexive Idee des Willens ziemlich gut be-
stimmt zu sein, wenn man sie in dem Gefiihl begrenzt, wel-

%% Erg. absolute

7 gestrichene Var. wo Locke oder Philosophen sie zuriickgelassen haben,
welche wie er mit dem Geist der Weisheit und der Zuriickhaltung ausgestat-
ten waren

** Korr. des Abschnittsendes: [..] die Natur des menschlichen Wollens
weiter zu vertiefen und die Vorrangsordnung genauer festzulegen, welche
wir damit als Tatsache des inneren Sinnes verbinden

213

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 ches jener ausfiihrenden Macht der / Bewegungen oder freien
Akte eigentiimlich ist, mit denen sie endet, ohne weiter zu ge-
hen ...,”” kann man dann nicht eine noch ausdriicklichere
Analyse der Charaktere und der Bedingungen dieser Akte
fordern? Wenn sich der Wille auf ihre Ausiibung begrenzt,
wo begrenzt sich dann diese Ausiibung selber? Letztere wird
immer von einem eigenen und individuellen Gefiihl begleitet,
aber was unterscheidet dieses Gefiihl von jedem anderen
sensitiven oder perzeptiven Modus? Welches sind genau die
Umstéande, wo sich dieses Gefiihl an individueller Machtigkeit
als unmittelbare Apperzeption in all seiner Klarheit heraus-
stellt? Welches sind zudem jene Umstinde, wo es sich
verdunkelt und fir den inneren Wahrnehmungssinn ver-
schwindet? Von welchen Bedingungen hingen diese Unter-
schiede ab? Und gibt es keine wesenhaften Bedingungen
in den Sinnen selbst festzuhalten, welche insbesondere
dem Willen gehorchen, sowie im Zusammenspiel der ma-
teriellen Instrumente, welche zu seiner Ausiibung beitra-
gen?m

Sagt man des weiteren aufgrund der ontologischen’”
Hypothese, dal} der Wille als Bewegungskraft der substantiel-
len Seele angeboren sei,’”” dann lBt sich zumindest nicht

369 Vegl. J. Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
21, § 30 (Anm. Ubers.).

0 Korr. der zweiten Abschnittshdlfte: Wenn sich der Wille auf ihre Aus-
iibung beschrankt, wann und wie beginnt dann diese Ausilbung selbst?
Welches sind die Bedingungen ihrer Moglichkeit, ihre Ausdehnung und
Grenzen? Welches sind genau die Umstiinde, wo das Gefiihl individueller
Michtigkeit in der unmittelbar inneren Apperzeption mit all seiner Klarheit
hervortritt? [...] Wovon héngen diese Unterschiede ab, und muB man sie nur
in der Tatsache des innersten Gefiihls festhalten oder kann man sie nicht
auch auf die Unterschiede beziehen, welche in den Organen selber existie-
ren, bald der Seele untergeordnet, bald von ihrer Herrschaft befreit sind?

7 gestrichenes Wort

72 Nach Leibniz unterscheidet sich die Kraft nicht von der Substanz selbst;
es mub also gesagt werden, daB die Seele sich selbst als Bewegungskraft
angeboren ist (Anm. MB).

214

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sagen, daB das innere Gefiihl dieser freien Akte oder die un-
mittelbare Apperzeption ihrer selbst als dieselben hervorbrin-
gend ebenfalls angeboren wire. Es sei denn, man wollte die-
ses Gefiihl der Freiheit oder diese individuelle Apperzeption
nicht in den ersten Bestimmungen des Instinkts,”” in den Be-
wegungen des Fotus und des soeben geborenen Kindes aner-
kennen, allgemein gesprochen in all den Bewegungen, welche
mit der ganzen Blindheit der mechanischen Gewohnheiten des
Somnambulismus usw. ausgefiihrt werden; eine sicherlich
sehr hypothetische’”® Behauptung, welche den Tatsachen des
inneren Wahrnehmungssinnes klar widerspricht, anstatt darin
grundgelegt zu sein.

Aber wenn es, wie wir durch die verschiedenen Beispiele
zu zeigen®”’ versucht haben, ein ganzes System an Eindriicken
und Bewegungen gibt, welche im lebendigen und sensitiven
Wesen sind, bevor sie im Ich als Apperzeptionen, Wollungen
oder Handlungen sind: und wenn andererseits das Bewuftsein
oder die unmittelbare Apperzeption das einzige Merkmal aller
Modi oder irgendwelcher Akte ist, welches der Seele als Sub-
jekt des Denkens oder als Michtigkeit der Bewegung’™® zuge-
sprochen werden kann, so folgt daraus, daff die Seele nicht
immer handelt, / wihrend sich die kérperlichen Bewegungen
vollziehen, und zwar sogar in den Organen, welche am selbst-
verstandlichsten der gegebenen Einwirkung ihrer Bewegungs-
kraft unterworfen sind; folglich sind diese Bewegungen, wel-
che aktuell willentlich sind oder’”” als solche vom inneren
Wahrnehmungssinn erkannt werden, nicht angeboren oder
vom Ursprung an *"*frei konstituiert; und es kann hierbei einen
bemerkenswerten Punkt in der Existenz geben, wo dieser in-

B Korr. diese individuelle Apperzeption mit dem Gefiihl des freien Wollens
nicht in den ersten Bestimmungen [...]

*7* Korr. unbegriindete

375 Korr. beweisen

775 Korr. als wirksame Bewegungskraft und Subjekt des aktuellen Denkens
77 Korr. wenn sie aktuell willentlich sind und [...]

38 Erg. willentlich oder

215

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

87


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nere Sinn selber mit dem Wollen, der Apperzeption und der
urtiimlichen Ichheit begonnen haben kann.’”

Aber welches ist dieser bemerkenswerte Punkt, oder wenn
es der menschlichen Intelligenz nicht gegeben ist, ihn aus-
driicklich zu bestimmen, welches sind dann die moglichen
Grenzen, in die er einzuschliefen ist, und zwar ausgehend von
den vollstiandig blinden Bestimmungen des Instinkts bis hin zu
den noch nicht gewollten Bewegungen, welche unmittelbar als
Ergebnis in einer sinnlich organischen Kontraktion™ emp-
funden werden,*®' und von den auf diese Weise empfundenen
Bewegungen aus bis hin zu denjenigen, welche von einem
individuellen Gefiihl der Kraft oder von personaler Kraft be-
gleitet werden und sich in ihrer Bestimmung wie im Ergebnis
durch das uranfingliche Licht des BewuBtseins zu erhellen
beginnen?**?

Dies ist es, was Locke uns nicht sagt. Fiir ihn besteht der
einzige Unterschied, welcher eine willentliche Bewegung von
einer anderen trennt, die es nicht ist, darin, da} die Seele
frei® kraft ihrer angeborenen Michtigkeit die eine hervor-
bringt, wihrend sie der Ausiibung der anderen gegeniiber
fremd ist. Aber wie beweist man, daB} die Seele es ist, welche
in einer willentlichen Bewegung wirkt? Dies geschieht durch

% Korr. [...], wo sie beginnen, es zu werden, das heiBt, wo die Seele be-
ginnt, sich [selbst?] als sie durch ihre Anstrengung hervorbringend zu ap-
perzipieren

%89 Bichat unterscheidet daher in seinem "Traktat iiber das Leben und den
Tod" die bloB empfundene organische Kontraktion von derjenigen, welche
durch den Willen hervorgebracht und als willentlich wahrgenommen wird
(Anm. MB). — Vgl. Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil I,
Art. 7, § 5 (ed. 1800), 122 f. (Repr. 1981, 33) (Anm. Ubers.).

! Korr. [von?) der sinnlichen Muskelkontraktion empfunden oder wahrge-
nommen werden

**2 Korr. des Abschnittsendes: [...] welche von einem individuellen Gefiihl
der Kraft oder der personalen Kausalitdt begleitet werden?

*® Randerg. mit Verweiszeichen: Dum anima liberum motum producit, etc.
Siehe frithere Anmerkung (Anm. MB). — Vgl. S. 82 zu J.-A. Butini (4nm.
Ubers.).

216

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das BewuBtsein oder durch das Gefiihl freier’™ Anstrengung,
welches diesen Akt begleitet. Und was erkldrt uns, warum
dieses BewuBtsein, welches der Ausiibung solcher Bewegung
inhdrent ist, sich von anderen ausgeschlossen findet? Weil die
Seele im ersten Fall wirkt und im zweiten Fall nicht wirkt.*®
Somit ist die Wirkung, welche der Seele ausdriicklich zuge-
sprochen werden muB, durch die BewuBtseinstatsache be-
wiesen, und diese Tatsache erkldrt sich ihrerseits nur
durch / die Wirkung, welche der Seele zugesprochen wird.
Dies ist, wie mir scheint, ein Zirkel,**® aus dem man unmog-
lich herausgelangt, und der Grund hierfiir ist einfach.

8 Wort gestrichen

% vgl. J. Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
21, § 5 (4nm. Ubers.).

8 Randanm. mit Verweiszeichen: Die Wahrnehmung unseres Ich, unserer
Ipseitdt (sagt Herr Kinker, Ubersetzer der "Kritik", usw., Seite 96) ist ein-
fach und leer. Diese Wahrnehmung kann im eigentlichen Sinne nicht Kon-
zeption genannt werden, denn die Konzeption ist keine in sich existierende
Sache, sondern nur ein Attribut, welches mit dieser oder jener Sache koe-
xistiert, und ich konzipiere das Ich nur, indem ich ihm ein Pridikat oder
Attribut verleihe, woraus folgt, daB es keine reine Konzeption des Ich gibt,
sondern nur Wahmehmung oder unmittelbare Apperzeption, welche aus
dem Gefiihl des Jch zusammen mit einer Modifikation besteht [freic Wie-
dergabe aus K. Kinker, Essai d'une exposition succinte de la Critique de la
Raison Pure, 96 f.]. Ich lasse meinerseits diese Modifikation, welche das
eigentliche Objekt der unmittelbaren Apperzeption ist, im Gefiihl der An-
strengung bestehen, welches seinerseits vom Gefiithl der Widerstandigkeit
unabtrennbar ist. Aber es ist nicht weniger wahr, daB diese Anstrengung
stets die wahre Konzeption eines Pridikates ist, welches vom Subjekt ausge-
sagt wird, das die Anstrengung unternimmt und nicht ohne sie konzipiert
werden kann, ebensowenig wie die aktuelle Anstrengung ohne das Subjekt.
Ich glaube nicht, daB es ein Mittel gibt, diesem Zirkel zu entkommen; und es
ist schon viel, die Konzeption des substantiellen /ch auf die Kraft reduziert
zu haben, und den grundlegenden Modus oder das wesenhafte Attribut auf
den der Anstrengung und der Widertindigkeit; sowie bewiesen zu haben,
daB man sich nicht iiber diese Urtatsache hinaus erheben kann. Die Ich-
wahrnehmung, sagt also Kinker, ist fiir uns nur das BewubBtsein, welches all
unsere Konzeptionen [als Begriffsbildungen] begleitet, das heifit, vom Akt
des Denkens abstrahiert, bietet diese Wahrnehmung nur noch, ich weiB nicht
welches Dunkle und Unbestimmbare. Man muB daher stets auf die Vereini-

217

16.01.2026, 10:04:48. il [ —

88


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Prinzip oder der Anfangspunkt irgendeiner Wissen-
schaft, wenn er nicht eine erste oder positive Tatsache ist,
kann nur eine abstrakte Hypothese oder ein Prinzip konventi-
oneller Festlegung sein.**’

Im letzteren Fall haben alle Ableitungen, aus denen diesel-
be Wissenschaft besteht, nur eine bedingte Geltung hinsicht-
lich des Prinzips und sind wie dieses hypothetisch: wenn dem-
zufolge das Gesetz logischer Identitit beachtet wird, muB man
zu dem Anfangspunkt zuriickgefihrt werden, von dem man
ausgegangen ist. Der Zirkel schlieBt sich wieder in sich selbst,
und dies ist sicher alles, was verlangt werden kann.

Wenn aber das Prinzip eine Tatsache ist, dann kann die
Gesamtheit aller Tatsachen derselben Art, welche die reelle
Wissenschaft bilden, um die es sich handelt, ihre Erkldrung
nur finden, indem man zur ersten Tatsache zuriickgeht, welche
ihnen homogen ist, ohne dafl weiteren Untersuchungen statt-
gegeben werden muB.*®

Setzen wir also jetzt diese Alternative, wie sie auf den vor-
liegenden Fall anwendbar ist: entweder beinhaltet der mit dem
Wort Seele verbundene Begriff etwas mehr als der Begriff des
reellen oder phinomenalen Ich; oder er ist auf die Idee des Ich
in der Urtatsache als BewuBtsein begrenzt.’®’

Bei der ersten Moglichkeit konnte alles, was sich vom ab-
strakten oder ontologischen® Begriff der Seele als auBerhalb

gung des Ich mit dem Denken zuriickkommen, welches zunéchst abgetrennt
wurde, und sagen: dieses Ich, diese Seele ist ein denkendes Wesen [ebd.
100]. Damit befindet man sich wieder genau an dem Punkt, von dem man
ausgegangen war ... Und was weiB man mehr, als diesen Zirkel umkreist zu
haben?

7 Korr. [...] eine Hypothese durch das Prinzip konventioneller Festlegung
sein

8 Korr. [...] indem man zur ersten oder einfachen Beobachtungstatsache
zuriickgeht, welche alle anderen voraussetzen und die selbst keine vor sich
voraussetzt. Dort angekommen, sind keine weiteren Untersuchungen mehr
notwendig.

% Korr. [...] auf die Idee dieses Ich durch die Ersttatsache des BewuBtseins
begrenzt

* Korr. hypothetischen

218

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der BewuBtseinstatsache ableitet, nur als bedingte Wahrheit
hinsichtlich des Prinzips begriindet werden. Begrenzt man
aber nicht die Geltung einer Ursache willkiirlich, welche an-
dererseits als allgemein und absolut vorgestellt wird, wenn
man in diesem Fall sagt, daB der einzige Charakter der Lei-
stungen, welche der Seele zugesprochen werden konnen, die
Apperzeption und das BewuBtsein ist? Wenn namlich die See-
le vor dem Ich existiert hat, warum kénnte dann ihre Aktion
nicht ebenso vorher existieren? Hier handelt es sich nicht
mehr um eine Frage oder ein Prinzip der Tatsache, vielmehr
hingt alles von der Hypothese ab.*'

Im zweiten moglichen Fall, wo das Wort Seele im Grunde
keine andere Idee als die des einen phanomenalen Subjekts
der Handlung beinhaltet, kommt das aufgestellte Prinzip die-
sem selbst zu: Die einzigen Leistungen, welche dem Ich zuge-
sprochen werden konnen, sind jene, die es sich selbst als sol-
ches in seinem eigenen BewubBtsein zuspricht; dies ist die
durch es selbst erklirte Tatsache, die absolute Identitcit.*”

®! Korr. [...] ein Prinzip der Tatsache oder Erfahrung; alles héingt von der
Allgmeinheit eines Begriffs oder von einem hypothetischen Prinzip ab

%2 Dorthin wurden ebenfalls auf einem anderen Weg die deutschen Philoso-
phen gefiihrt, von denen uns der scharfsichtige Historiker der "Systeme"
berichtet [J.-M. Degérando, Histoire comparée des systémes de philosophie,
t. IL, 301 f,, mit bes. Bezug auf Fichte]. Der groBe Zirkel der logischen Iden-
titdten, welche sie mit einer erstaunlichen Denkkraft durchmessen haben, ist
letztlich kaum zu anderen Ergebnissen als folgender Art gekommen: das Ich
ist Ich, es setzt sich selbst (a = a), usw. Auch die Mathematiker werden
manchmal zu rein identischen Gleichungen von dieser Form gefiihrt, aber
sie werden durch die Unbedeutsamkeit des Ergebnisses selbst dariiber be-
lehrt, daB ein unlésbares Problem aufzugeben oder die Losungsmethode zu
verdndern ist, indem die Frage in einem anderen Sinne verstanden wird.
Warum sollten die Metaphysiker ihren logischen Identititen mehr Bedeu-
tung oder Wirklichkeit verleihen? Oder warum zbgen sie dann nicht densel-
ben SchluB, den die Mathematiker aus ihren identischen Gleichungen zie-
hen? (Anm. MB). — Randerg. zu dieser Anm.: In der Analyse der Vermdgen
unserer Seele stiitzen wir uns auf die durch den inneren Sinn gegebenen
Tatsachen und wir lernen auf diese Weise die Eigenschaften unserer Seele
tiefer erkennen; aber beabsichtigen wir, uns mit diesen gegebenen und be-
kannten Vermogen iiber jede mogliche Erfahrung hinaus zu erheben und

219

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

89


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Damit mufl man sich begniigen, es sei denn, man wechselte
das Ideensystem oder man versuchte, die Ordnung der inneren
Tatsachen mit irgendeiner anderen Tatsachenordnung durch
eine unterschiedliche Beobachtung zu verbinden: dadurch
konnte man mehr als logische Identititen haben und viel-
leicht einige geeignete Zeichen oder Symbole finden, um un-
ter einem anderen objektiven Gesichtspunkt dieselben Ideen
darzustellen und zu begrenzen, deren Ursprung auf tiefe und

notwendige Weise im subjektiven Gesichtspunkt verborgen
bleibt.”’

§2

Vom natiirlichen System, " welches dazu geeignet ist, die
Charaktere des urtiimlichen Wollens und die Grundlage der
Personlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption zu
bestimmen’”

Gibe es irgendein Mittel oder natiirliches Zeichen, welches
dazu geeignet wire, die noch so unbestimmte Idee einer
Machtigkeit oder wirklich urtiimlichen Kraft des Wollens und
der Handlung festzulegen, welche von einigen Philosophen

durch sie zu erkennen, was jene Sache in sich selbst ist, zu der sie gehéren?
Dann aber verirren wir uns nur in ein Labyrinth von Zweifeln und Sophis-
men.

' Randerg. Wie Herr Kinker sehr richtig sagt [Essai d'une exposition suc-
cinte de la Critique de la Raison Pure, 100], ist die subjektive Analyse des
BewubBtseins unserer selbst, im Denk- oder innersten Gefiihlsakt, welcher
uns sagt, daB wir selbst es sind, die denken, nicht in der Lage, das geringste
Licht auf die Erkenntnis unserer selbst als Objekt auBerhalb des Denkaktes
zu werfen. Dies gilt gleicherweise fiir den als modifiziertes Objeks im Vor-
stellungsakt betrachteten Kérper.

%% Korr. Untersuchung zu einem natiirlichen Zeichen

% Die Seiten 90 u. 91 der Urschrift sowie die S. 92 bis zum Ende des 2.
Abschnitts wurden mit den entsprechenden Var. von Maine de Biran gesiri-
chen. In der korrigierten Fassung sollte der § 2 mit dem Ende seiner Anm.
zu S. 90 beginnen: "Das Ich", wie zwei mit Recht unter uns bekannte Philo-
sophen iibereinstimmend sagen [...]", und mit dem 2. Abschnitt von S. 92
fortgesetzt werden: Die physiologische Beobachtung [...].

220

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer beriilhmten Schule’ als die Grundlage der personalen

Identitit und des urtiimlichen Ich®® selbst betrachtet wird, so

¢ Hinweis auf die Kantschule; derselbe Ausdruck wurde auch fur die
"Schule von Edinburgh" verwandt (4nm. Ubers.).

7 Es ist merkwiirdig zu sehen, wie die Philosophen der franzésischen und
der deutschen Schule, welche in ihren anderen Gesichtspunkten und in den
Grundlagen ihrer Lehren so entgegengesetzt sind, sich sozusagen an dem-
selben Stein bei ihrem Versuch gestoBen haben, das einzigartige und unaus-
sprechbare Gefiihl des /ch mit irgendeinem Grundmodus der menschlichen
Existenz zu verbinden. "Das Ich", wie zwei mit Recht unter uns bekannte
Philosophen iibereinstimmend sagen, Herr Cabanis und [Destutt] de Tracy,
der eine in seinem Werk "Rapport du Physique et du Moral de 'homme"
[Ocuvres philosophiques, t. I, § 10, 546], der andere in den "Eléments
d'Idéologie” [Teil I, Kap. 13, 209 f.], "beruht ausschlieBlich im Willen: das
BewubBtsein des empfundenen Ich, welches als von den anderen Existenzen
unterschieden erkannt wird, wird nur im BewuBtsein einer gewollten An-
strengung erreicht."

[Der Text hat hier offensichtlich eine Liicke; Erg. nach P. Maine de Bi-
ran, Mémoire sur la décomposition de la pensée, Il (ed. Tisserand), 180 f.
(ed. Azouvi Bd. 3, 393): Mehrere Kantianer behaupten dasselbe Prinzip in
ungefihr derselben Form, obwohl in einem absoluteren und viel unbestimm-
teren Sinne ... Horen wir sie!] "Der erste Akt, den ein Ich setzt und die Wis-
senschaft bildet", sagt einer unter ihnen, "ist willentlich; es muB kein anderes
Prinzip fur ihn gesucht werden als der Wille, welchen er in sich selbst ein-
schlieBt." [Randerg. Fichte]

"Die Handlung, wodurch das Ich sich reflektiert, sich erkennt", sagt ein
anderer [Randerg. Schelling], "kann nur durch die Bestimmung erklirt wer-
den, welche es sich selbst gibt; und diese Bestimmung ist ein Urakt, ein
Wollen. Mithin gewinnt das Ich das Bewuftsein seiner Handlung allein im
Wollen, und die Ausiibung des Willens ist die erste Bedingung des Selbstbe-
wuftseins."

"Die Individualitat", sagt schlieBlich auf [Erg. noch] genauere Weise ein
Philosoph, der bis in unseren Untersuchungsbereich vordringt [Randerg.
Butterwerk], "ist nichts anderes als das Prinzip einer lebendigen Kraft,
welche sich aber nur durch die Wirkung einer Widerstindigkeit erkennen
kann. Die Anstrengung und die Aktivitéit kénnen nur erkannt oder reflektiert
werden durch die Trennung des Subjekts, welches die Anstrengung ausiibt,
von den Gegenstinden, welche widerstdndig sind" Dies ist fiir uns die
gesamte praktische Wirklichkeit, der Ursprung all [unserer] Erkenntnisse
von uns selbst und den Dingen. Alles, was mir zu sagen bleibt, ist nur die
entwickelnde Darstellung dieser beiden letzten Gesichtspunkte insbesondere
(Anm. MB). - Vgl. fiir die Paraphrasen von Fichte, Schelling und Butter-

221

16.01.2026, 10:04:48. il [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

91

glaube ich, daB es mit einem dichteren Schleier zugedeckt
wiirde, als seine Grundlage bis in das Wesen einer virtuellen
Kraft selbst hinein aufzusuchen, bei der von jeder wirksamen
Hervorbringung, von jedem Modus oder jeder Erfahrungstat-
sache, von jeder urspriinglichen Modifikation der Ausiibung,
von jeder organischen GroBer einer Entfaltung abstrahiert
wire.””®

Man fiande dieses natiirliche Zeichen des urtiimlichen Wol-
lens nicht besser in der Verallgemeinerung / einer abstrakten
GroBe oder in der Bildung einer Kategorie, so wie die Meta-
physiker sie gebrauchen, welche unter dem selben Zeichen
Willen alle Leidenschaften oder die blindesten triebhaften

werk: J.-M. Degérando, Histoire comparée des systémes de philosophie,
t. 11,299 £, 303 f. u. 319 f. (Anm. Ubers_).

Randerg. auf' S. 92 mit Verweiszeichen hierzu: Ich bemiihe mich aus-

schlieBlich um diese praktische Wirklichkeit, um ihren Ursprung und ihre
Grundlage zu erkennen: und ich finde ebenfalls, daB dieser Ursprung, diese
natiirliche Grundlage, in der Anstrengung und im natiirlichen Wollen ist.
Aber da ich diese Anstrengung nicht von irgendeiner empfundenen Wider-
stindigkeit, oder dieses urtimliche Wollen nicht von dem wesenhaften
Modus trennen kann, welcher ihm als Zeichen, als innere und &duBere Er-
scheinung dient — ich will sagen: die willentliche Bewegung, jene, die das
Wollen allein ausfiihrt und worin auch die Bewegungskraft allein vom Vir-
tuellen zum Wirklichen tibergeht, daB ich also im Ursprung der willentlichen
Bewegung, in den urspriinglichen Bewegungen und ihren Ausiibungsmitteln
den Ursprung des Ich, die unmittelbare Apperzeption zu erkennen, zu ergrei-
fen versuche, welche es als Subjekt der Anstrengung von den anderen Exis-
tenzen unterschieden konstituiert, unterschieden von der GréBe oder von
dem Gegenstand, welcher widerstindig ist. Wir wollen an diese Untersu-
chung mit der Umsicht und Sorgfalt herangehen, wie sie einem so an-
spruchsvollen Thema gebiihrt.
3% Randerg. Was ist die Wirklichkeit, wenn das ch ein Phinomen und das
Nich-Ich ein anderes Phénomen ist? Wenn man diese Frage dem Subjekt
stellt, verweist es auf das Objekt, denn die Formen, die Kategorien, die
Ideen sind nichts ohne die Materie, welche die Sinne liefern. Stellt man die
Frage dem Objekt, so verweist es auf das Subjekt, denn es gibt keinerlei
mogliche Anschauung ohne die Formen, kein Urteil ohne die Begriffe, und
eine Kette der Vernunftschliisse wird schlieBlich zu den Ideen gelangen.
Wie vermag daher die mystische Vereinigung dieser beiden Phinomene, die
Verméahlung der beiden Schatten die Wirklichkeit hervorzubringen?

222

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursachen der Bewegungen einordnen, selbst wenn letztere der
Herrschaft und der Apperzeption der Seele entzogen sind.*’
Man wird schlieBlich dieses Zeichen innerer Manifestation
eines bewuBten und freien Wesens in den von ihm bestimmten
Akten finden, weil man sie entweder durch irgendein Element
derselben Klasse von Affektionen wie das Begehren spezifi-
ziert, oder es auch auf eine ganze Ordnung von zusammenge-
setzten oder gemischten Modi ausdehnt, wo es schwierig ist,
den genauen Anteil der Handlung und der Leidenschaft fest-
zusetzen. Unter all den verschiedenen Modi unserer Existenz
finde ich insbesondere einen individuellen, der imstande ist,
abwechselnd als objektives Ergebnis empfunden oder wahr-
genommen bzw. in seinem subjektiven Prinzip hervorgebracht
und apperzipiert zu werden.

Ich will von dem Modus sprechen, welcher die Ausiibung
der Bewegtheit oder allgemeiner der muskuldren Kontraktili-
tit begleitet; er kann abwechselnd dem BewuBtsein erschei-
nen, und zwar gemil gewissen organischen oder iberorgani-
schen Bedingungen, welche zu bestimmen bleiben, bald ein-
fach, direkt und passiv als empfangener Eindruck, bald aktiv
und verdoppelt als hervorgebrachte Anstrengung, welche
zugleich in der freien, von ihr vorgenommenen Bestimmung
apperzipiert wird, wie auch in der muskuldren Empfindung als
Ergebnis davon.

** Das einzige Vermogen des Subjekts, welches in der Philosophie Kants
nicht nur phdnomenisch wire, ist die Freiheit; ohne Zweifel bildet sie das
reelle Wesen des Subjekts; Kant versetzt sie in die intelligible Welt und
verleiht ihr die Michtigkeit, nach Belieben eine Handlungsreihe unabhingig
von der Naturfessel zu beginnen [vgl. 1. Kant, Kritik der praktischen Ver-
nunft, 1. Buch, Kap. 1, § 6 f.; Maine de Birans Quelle ist wahrscheintlich K.
Villers, Philosophie de Kant ou principes fondamentaux de la philosophie
transcendantale, 364 f., 404; J. Kinker, Essai d'une exposition succinte de la
Critique de la Raison Pure, 143 ff., 182 f.]. Aber diese Philosophie begrenzt
die Aktivitit des Wollens auf die moralische Ordnung. Fichte und Schelling
haben diese Aktivitit auf die Wissenschaft ausgeweitet; ihre gesamte Theo-
rie verbindet sich mit dem urtimlichen Wollen [vgl. J.-M. Degérando,
Histoire comparée des systémes de philosophie, t. II, 299 ff. u. 304 f.].

223

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Wenn nun das BewuBtseinslicht vor allem und vielleicht
ausschlieBlich aus einem Kontrast geboren wird, auferhalb
desselben jede gleichformige Wahrnehmung fortfahrt, sich
stufenweise zu verdunkeln, und schlieBlich darin endet, voll-
standig zu erloschen, wo koénnten wir dann ein geeignetes
Zeichen finden, um den eigenen und urspriinglichen Charakter
des aktiven und wirksamen Willens herauszustellen, wire es
nicht in diesem gleichzeitigen, so schnell aufeinanderfolgen-
den Kontrast der Charaktere von Leidenschaft und Handlung,
mit welchen sich derselbe spezifische Modus umgibt, / indem
er als Empfindung auf der Ebene passiven Eindrucks bleibt
oder sich als Handlung und Anstrengung bis zur Hohe des
BewuBtseins erhebt?

Wo anders, sage ich, den reellen Ursprung einer Méachtig-
keit der Anstrengung suchen, wenn nicht in jenem urtiimli-
chen Modus, in dem und durch den sie zunichst vom Virtuel-
len zum Wirklichen hat iibergehen koénnen, und wo ihr
Charakter wesenhafter Aktivitdt auch stets auf solche Weise
gepragt bleibt, um sich entweder unmittelbar dem inneren
Wahrnehmungssinn oder sogar indirekt einer Art duBerer Be-
obachtung zu manifestieren?

Die physiologische Beobachtung lehrt uns in der Tat, mit
ziemlicher Genauigkeit die Organe, deren Bewegungen durch
Kontraktion mit einer empfundenen Anstrengung willentlich
[werden], von denen zu unterscheiden, deren Kontraktionen
sich stets ohne Anstrengung vollziehen, mithin auch ohne
Apperzeption oder individuelles Gefiithl an Machtigkeit. Eine
vertiefte Untersuchung der je besonderen Organe, welche bei
den Funktionen der Bewegtheit und der Sinnlichkeit zusam-
menwirken, hat gelehrt, durch mehr oder weniger wahrschein-
liche Hypothesen zu erkennen und zu erkliren, was in den
unterschiedlichen Bedingungen der willentlichen und unwil-
lentlichen Bewegungen geschieht,'” und welches die ver-

“% Korr. was in gewissen organischen Umstinden geschieht, welche wesen-
haft die willentlichen Bewegungen von denen unterscheiden, die es nicht
sind, [...]

224

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schiedenen eingesetzten Instrumente sind, von denen zum
einen die Handlung ausgeht und zum anderen diese weiterge-
geben und empfangen wird. Da nun die Physiologie durch
angemessene Experimente oder Beobachtungen die eigentiim-
liche organische Bedingung bestimmen kénnte, welche der
Anstrengung und der gewollten Bewegung entspricht, und sie
gerade von der sinnlichen Wirkung organischer Kontraktion
ohne Anstrengung noch Wollen unterscheidet, wire es dann
nicht die Physiologie, welche jenes symbolische Zeichen ge-
funden hitte, das dazu geeignet ist, den Ursprung dieser Urtat-
sache aufzuklidren, ndmlich auflerhalb des inneren Wahrneh-
mungssinnes, um genauer gesagt in der wahrhaften Ordnung
des Vorrangs wiederhergestellt zu werden, den es in dieser
Quelle haben muf?*”’

An diesem Punkt angekommen, wo zwei verschiedene
Wissenschaften, welche dasselbe lebendige, sinnliche und
bewegliche Wesen ‘unter zwei verschiedenen und getrennten
Gesichtspunkten betrachten, wo diese beiden Wissenschaften,
wie sich sage, sich beriihren, sich begrenzen und nahe dabei
sind, sich zu vermischen, da glaube ich, daB es erlaubt ist,"”
einige Gegebenheiten der einen zu entnehmen, um sie in die
andere zu iiberfithren. Ich werde daher versuchen, sozusagen
eine Kette [wie in der Weberei] zu bilden, welche wie aus
zwei Arten an Elementen oder Tatsachen gewoben ist, die
verschiedenen Herrschaftsbereichen entstammen, um das
wahre Symbol der urtiimlichen Anstrengung zu finden, wenn
es moglich ist, und auf diese Weise bis zur Quelle der Apper-
zeption und der Ichheit selbst zuriickzugehen.

Gehen wir zunidchst von der Tatsache des inneren Wahr-
nehmungssinnes aus und fassen wir hier alles Vorherige zu-
sammen, so ziehe ich dabei zuerst in Betracht, dal} die Bewe-

“ Korr. des Abschnittsendes: [...] von der einfachen sinnlich organischen
Kontraktion, welcher der Anstrengung und des Wollens ermangelt, so wire
dies vielleicht jene Wissenschaft, welche das symbolische Zeichen des
Wollens und des urtiimlichen Ich gefunden hiitte, [...]

42 Erg. obwohl

% Korr. so sehen wir, ob es moglich ist, [...]). Néchster Satz gestrichen.

225

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

93


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

gung oder die Wirkung der Kontraktion, welche ich hervor-
bringe oder wozu ich stets das Konnen verspiire, sie in den
verschiedenen Teilen meines Korpers hervorzubringen, und
die dem direkten EinfluB jener Michtigkeit unterworfen ist,
welche ich meinen Willen nenne,'™ das Ergebnis ein und der-
selben Anstrengung ist, welche stets solange gegeben und
verfligbar ist, wie der Wachzustand oder das individuelle Ge-
fiilhl meiner Existenz andauert.

Da nun all die anderen Modifikationen, welche in diesem
einmaligen Gefiihl der Existenz zusammenspielen, auf tau-
sendfache Art und Weise aufeinanderfolgen und sich verwan-
deln, um niemals identisch wiederzuentstehen, wihrend dieser
Grundmodus von Anstrengung wahrhaftig derselbe bleibt oder
nur in seinen graduellen Stufungen verdnderbar ist, welche
ihrerseits'” von der Energie des Wollens abhingen, so finde
ich in der bestindigen Identitit und Einheit dieses Modus
jenen reellen und eigentiimlichen Charakter, welcher aus-
schlieBlich dem phianomenalen Ich zukommt, und ich identifi-
ziere den einen mit dem anderen vollstdndig in der Urtatsache
meiner unmittelbar apperzipierten Existenz.

Ich ziehe zweitens in Betracht, daB dieselben Umstdnde
oder Bedingungen, welche dazu geeignet sind, / das Anstren-
gungsgefiihl zu entwickeln bzw. die willentliche Bewegung zu
bilden, welche als solche empfunden und apperzipiert wird,
im selben Verhiltnis das Phanomen des Bewultseins oder des
individuellen Ich erhellen, und umgekehrt; da namlich das
Ich in jeder Leidenschaft, wo sich die freie Anstrengung ver-
dunkelt und verschwindet, in seinen dunklen Affektionen reell
eingehiillt bleibt und fiir sich selbst so ist, als existierte es
nicht ... Von dort aus induziere ich mit ‘“®Grund, daB die Ich-

4% Korr. bis Abschnittsende: Gehen wir zunichst von der Tatsache des
Wahmehmungssinnes aus; ich zieche daher in Betracht, daBf die Bewegung
oder die allgemeine Wirkung der Kontraktion, welche [...] in den verschie-
denen Teilen meines Korpers hervorzubringen, die dem direkten Einflub
dieser — Wille genannten — Kraft unterworfen sind, das Ergebnis [...]

% Korr. ebenfalls

% Erg. augenscheinlichem

226

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit unter der ausschlieBlichen Herrschaft derselben Leiden-
schaften, wo sie verschwindet, niemals hitte w?beginnen kon-
nen, was mich deutlich dariiber belehrt, den Ursprung der
Erkenntnis und die wirklich urtiimliche Tatsache’*® des inne-
ren Wahrnehmungssinnes auerhalb des Kreises der Affektio-
nen oder blinden Bestimmungen des Instinktes zu suchen,
welcher positiv diese Tatsache[n] ausschlieBt, anstatt deren
Quelle zu sein.

Aber man glaubt, ““sich durch physiologische Experimen-
te GewiBheit verschafft zu haben, insoweit die Experimente
solcher Art die Akte der lebendigen Natur nachahmen®'® und
wiederholen kénnen, dal das Gehirn oder vielmehr der zentra-
le Punkt, wo die Nerven als die der Sinnlichkeit und Bewegt-
heit eigentiimlichen Instrumente enden, auf seine Art und
Weise von den Anfangen des Lebens fiir die Ausiibung der
verschiedenen instinktiven Bewegungen funktioniert, so wie
er auf gleiche Art und Weise aktuell in all den Fillen funktio-
niert,*"" wo sich irgendwelche fiihlbaren oder nicht fiihlbaren

“7 Erg. zu entstehen

“% Korr. die wirklich urtimlichen Tatsachen

4% Korr. Auf der anderen Seite glaubt man, [...]

1% Siche zu diesem Thema eine Reihe sehr merkwiirdiger Experimente,
welche in dem schon zitierten Werk des Physiologen Bichat festgehalten
sind (4nm. MB). — Vgl. Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil
I, Art. 8, § 1-3 (ed 1800), 135-151 (Repr. 1981, 49-54): Vom Ursprung und
der Entwicklung des animalischen Lebens (4nm. Ubers.).

“I' Korr. bis Abschnittsende: [...] ebenso in den automatischen Bewegungen
und den fithlbaren Kontraktionen der willentlichen Muskeln aktuell diesem
ausdriicklichen EinfluB des Willens nicht unterworfen sind; nun 146t sich
verniinftigerweise nicht annehmen, dafl diese fithlbaren Kontraktionen von
den ersten Zeiten des Lebens an von einem Gefiihl der Michtigkeit, der
Anstrengung oder des Willens im eigentlichen Sinne begleitet wiren, nicht
mehr als es gegenwirtig die krampfartigen Bewegungen oder jene sein
konnen, welche heftige Leidenschaften der Herrschaft der Seele entreiBen.
Folglich ist die Reaktion des organischen Zentrums, welches allgemein von
den Physiologen als das Symbol des Willens oder als dieser Wille in seiner
Ausiibung selbst angesehen wird, nicht die Bedingung oder das dieser
Michtigkeit eigentiimliche Zeichen; so werden wir durch die Phdnomene
selber bis zur anfinglichen Aktion einer wirklich iiberorganischen oder

227

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

organischen Kontraktionen in den Muskeln ohne ausdriickli-
che Handlung oder Teilnahme des Willens vollziehen; nun
werden diese selbst fiihlbaren Kontraktionen dann von keiner-
lei Bewegungsanstrengung begleitet, woraus ich ebenfalls
schlieBe, dal der ganz besondere Fall, wo die willentlich ge-
wordene Bewegung beginnt, als solche apperzipiert zu wer-
den, mit Recht der Handlung einer Kraft oder individuellen
Ursache im eigentlichen Sinne zuzusprechen ist, welche von
jener Art vitaler Energie oder blinden Kraft unterschieden ist,
welche die Physiologen gewdhnlich auf das Gehirnzentrum zu
beziehen pflegen, von dem alle Bestimmungen der Wahr-
nehmbarkeit und der willentlichen Bewegtheit ausschlieBlich
auszugehen scheinen.*"

iibersinnlichen Kraft hingefiihrt, welche allein den hinreichenden Grund fiir
die willentliche Bewegung und fiir den [Unterschied?] abgeben kann, der sie
im inneren Wahmehmungssinn von einer bloBen Kontraktionswirkung
trennt.

“'2 Trotz der von den Physiologen unternommenen Anstrengungen, um alles
wirklich Uberorganische in der Art [Korr. Ordnung] der von ihnen unter-
suchten Phinomenen auf materielle Bilder zuriickzufiihren, sind sie nicht
weniger dazu verpflichtet, bis zur Hypothese oder erklirenden Konzeption
einer Ursache oder sehr unverstindlichen Kraft vorzudringen, welche die
Bewegung oder die animalische Kontraktion hervorbringt, die sie nicht von
der Anstrengung oder von der willentlichen Bewegung unterscheiden (siehe
nochmals das Werk von Bichat: die durch den Willen vollzogene Kontrakti-
onsart wird hier ausdriicklich mit dem Titel animalische Kontraktion be-
zeichnet [vgl. Recherches physiologiques, Art. 7, § 5 (ed. 1800), 90 f. (Repr.
1981, 33)]). Der Physiologe unterscheidet sich hier vom Metaphysiker nur
dadurch, daB letzterer dic Bewegungskraft in einer Substanz oder sogar als
eine von ihrer AnwendungsgroBe getrennten Substanz verwirklicht, nimlich
in der noumenalen Seele, wihrend der erstere die lebendige Kraft, welche er
der Korperbeschaffenheit selbst verleiht, als eine Eigenschaft betrachtet, die
davon untrennbare wire, ebenso wie die wahrhaften Attribute oder objekti-
ven Eigenschaften, die Ausdehnung, die Festigkeit usw. (Korr. und die er
den Attributen oder objektiven Eigenschaften wie Ausdehnung, Festigkeit
usw. gleichstellt), unter denen wir uns die komplexe Idee des Korpers vor-
stellen. Diese letzte Tauschung hingt vielleicht mehr von den Sprachformen
ab, wie wir schon frither bemerkt haben, als vom Grund des Denkens selbst,
wo, uns zum Trotz, stets zwei Arten von Ideen sehr unterschieden sind, von
der die eine rein reflexiv und die andere von Natur aus vorstellend ist, ndm-

228

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da mir'" diese iberorganische als iuiber-sinnliche Kraft

nur im innersten und radikalen Gefiihl gegeben ist, welches
ihre Ausiibung in der aktuell von mir geschaffenen Anstren-
gung und in der damit verbundenen phidnomenalen Bewegung
begleitet,"'* konnte ich sie mir weder in irgendeinem Teil
meiner materiellen Korperbeschaffenheit einbilden noch darin
lokalisieren, ohne die eigentliche Idee davon zu entstellen.

Sie konnte mir auch nicht a priori unter irgendeinem onto-
logischen oder noumenalen Begriff gegeben sein, da dieser
Begriff selber seine Grundlage oder seinen Urtypus nur in der
tatsichlichen Erstursache des inneren Wahrnehmungssinnes"’
der reellen Existenz haben kann.

Dort also, in diesem Ursprung jeder praktischen und nicht
absoluten Wirklichkeit ergreife ich die Idee der Kraft oder des
Willens letztlich von mir,"'® welche eindeutig mehr ist als nur
eine Virtualitdt, eine Form oder Kategorie

Da dieses Problem, soweit es geht, jetzt begrenzt und von
den dumpfen und imagindren Eigenschaften oder Wurzeln
befreit ist, welche es verkomplizieren / und dadurch unlésbar
machen, bleibt nunmehr den physiologischen Gegebenheiten
betreffs der Phinomene der willentlichen Bewegung und des
Funktionierens der organischen Instrumente, welche zur ihrer
Ausiibung zusammenwirken, die notwendige Bedingung hin-
zuzufiigen, die ihnen fehlt, um, und sei es symbolisch,‘m die

lich: jene der Kraft oder hervorbringenden Ursache der phinomenalen Be-
wegung und jene von inhirenter Eigenschaft fiir die Gegenstinde unserer
Anschauung (Anm. MB).

3 Korr. Aber da mir

‘" Korr. [...] in der damit wie die Wirkung an die Ursache gebundenen
Bewegung, [...]

“5 Korr. Und andererseits ist mir dieselbe Kraft oder Bewegungsursache
keineswegs a priori unter irgendeinem ontologischen oder noumenalen
Begriff gegeben, da ein solcher Begriff im Gegenteil seine natiirliche Grund-
lage oder [...]

416 Korr. Dort also, als Ursprung [...] muB ich die Idee der Kraft, des Wil-
lens, des Ich schopfen, [...]

“I7 Korr. um symbolisch

229

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

95

96


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

urspriingliche BewuBtseinstatsache auszudriicken, welche mit
dem ersten Wollen oder der ersten Anstrengung identisch ist.

§3

Hypothese iiber den Ursprung der Personlichkeit und der
unmittelbar inneren Apperzeption

1) Solange das Gehirn oder das organische Zentrum (mit dem
die Physiologen unmittelbar die triebhafte Bewegungskraft
verbinden) auf die herausfordernden Eindriicke der Organe
des inneren Lebens reagieren, mit denen es in sympathischer
Beziehung steht,"'® diirfen die von dieser Reaktion hervorge-
brachten instinktiven Bewegungen, da sie in ihrem Ergebnis
[von der individuellen Person, welche noch nicht darin ist,]*'°
nicht einmal wahrgenommen werden, in keiner Hinsicht als
willentlich angesehen werden.

Ob es nun eine vegetative, sensitive oder denkende Seele
bzw. ein Vitalprinzip oder ein organisches Zentrum ist, wel-
ches diese blinden Bewegungen bestimmt, so bedeutet dies fiir
die reelle Erkenntnis wenig; es handelt sich hier nur um eine
Hypothese, um ein Zeichen ohne Idee. Mit Locke"’ wire si-
cher besser zu sagen, dall die Seele noch nicht handelt, da es
keinen ausgeiibten Willen gibt, indem die Nichtigkeit des
Wollens aus jener des BewuBtseins oder der Apperzeption
gefolgert wird. Es lieBe sich aulerdem sagen, daf} diese Ap-
perzeption in den organischen Bewegungen nicht nur aktuell
ist, sondern sogar, daB es keine Bedingungen einer méglichen
Apperzeptibilitit gibt;**' und auf diese Weise wiirde man, um

“18 Korr. nur gemaB der [Affektuierung?] der Organe des inneren Lebens
reagieren, die mit ihm in sympathischer Beziehung sind, [...]

419 Klammer gestrichen

420 ygl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 21, § 5 u.
15 (Anm. Ubers.).

2! Korr. Aber man konnte auBerdem sagen, daB die Apperzeptibilitat in den
rein instinktiven Bewegungen nicht nur nicht aktuell ist, sondern sogar, daB
die Bedingungen einer méglichen Apperzeptibilitit nicht in diese Bewegun-
gen eintreten.

230

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es nebenbei zu bemerken, einen Einwand zerstoren, hinter den
sich die Schiiler Stahls wie Descartes' verschanzen kénnten.*?
2) In dem MaBe, wie die absolute und ausschlieBliche
Herrschaft des Instinktes ihrem Ende zugeht, / [schwichen
sich die Affektionen ab, und es]*” nimmt der Muskelwider-
stand zu; das Zentrum der Bewegtheit wird spontan durch
seine Vitalenergie aktiv, welche sich proportional zur Wider-
standigkeit oder sogar durch eine Folge von Bestimmungen,
welche das Zentrum angenommen haben kann, sowie von
Verhiltnissen entwickelt, welche bereits zwischen ihm und
den beweglichen Organen erstellt wurden. Und daraus erge-
ben sich muskuldre Kontraktionen, die dann einfach empfun-
den oder wahrgenommen werden; aber bis dahin keine
gewollte Anstrengung, keine Handlung im eigentliche Sinne!
3) “*Die einfach muskulire Empfindung, welche sich in
dem Mafe erhellt, wie sie sich von den sie einhiillenden affek-
tiven Eindriicken herauslost, wird ebenfalls an das gemeinsa-
me Zentrum vermittelt. Die iiberorganische Kraft, die Seele,
welche hier unter ihrem noumenalen Titel oder als erklidrende,

“22 ygl. P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition de la pensée, III
(ed. Azouvi), 428 f. Anm., wo dieses Argument genauer ausgefiihrt ist (4nm.
Ubers.).

‘S Die an dieser Stelle stark beschédigte Urschrift wurde parallel zum
zuvor angefiihrten "Mémoire" (ebd. 429) ergdnzt (Anm. Ubers.).

4 Randerg. zu dieser und der néchsten Seite: Da das Prinzip oder die Ursa-
che (X) des Lebens den Korper zu beseelen beginnt, wenn infolge eines
ersten Gesetzes der Natur physische Bedingungen dieses Kdrpers auftreten,
welche diese Beseelung bestimmen, und wenn infolge desselben Gesetzes
das Leben wieder in diesen Kérper zuriickgerufen werden kann, nachdem es
ihn eine zeitlang verlassen hat, gibt es gleicherweise ein Gesetz und physi-
sche Korperbedingungen (von denen unterschieden, welche die einfache
Beseelung bilden), wodurch in einem gegebenen Augenblick der absoluten
Existenz die mogliche und aktuelle Anwendung der iiberorganischen Kraft
auf die entsprechend verfiigbaren Bewegungsorgane bestimmt wird, und
infolge hiervon die Geburt des phdnomenalen /ch oder das erste empfundene
Verhiltnis der Ursache, welche den bewegten Korper bewegt; aber in beiden
Fillen kennen wir gleicherweise nicht den Ursprung, nicht das Wie und die
Gesetze der korperlichen und intellektuellen Beseelung, so daB wir an Hypo-
thesen zuriickverwiesen werden.

231

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

97


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

absolute, notwendige Ursache zuzulassen ist, indem sie objek-
tiv im Verhiltnis zum organischen Zentrum betrachtet wird,
so wie der Physiologe dieses Zentrum im Verhiltnis zu den
Bewegungsnerven betrachtet, welche es in Abhédngigkeit von
sich behilt — die unterrichtete und durch diese erste Empfin-
dung wie erwachte Seele, sage ich, kann nunmehr eine Art
reproduktiver Bestimmung davon zuriickbehalten, / welche mit
jener unvollkommenen dunklen Erinnerung (Reminiszenz)
vergleichbar ist, wie diese sich mit den vagen Bildern eines
Traumes unmittelbar nach dem Erwachen verbindet.

4) Kraft dieser so verstandenen Bestimmung wird die Seele
von sich aus die kontrahierende Handlung wiederholen und
beginnen konnen, welche dazu geeignet ist, die Muskelemp-
findung entstehen zu lassen: sie wird sie beginnen, sage ich,
kraft eines Prinzips der Spontaneitit (ich sage noch nicht der
Freiheit),"”® welches ihr wesentlich ist, und zwar in Abwesen-

2% Es geschieht uns manchmal, plétzlich aus dem Schlaf- und Traumzustand
durch irgendeine heftige Bewegung oder die starken Atemziige aufgrund
von Worten gerissen zu werden, die im Traum ausgesprochen wurden; diese
Bewegungen, welche zweifellos durch eine andere Kraft bestimmt sind als
durch jene, deren Ausiibung das phinomenale /ch im Wachzustand bildet
und ihr dennoch als gewohnte und freie Akte des Wollens entsprechen,
konnen ihr [Korr. der tiberorganischen Kraft] folglich als Ergebnisse nicht
absolut fremd bleiben, selbst wenn sie nicht deren bestimmendes Prinzip
oder wirksame Ursache gewesen ist. LieBe sich nicht sagen, daB die Seele
hier passiv den sie weckenden Eindruck empfingt, indem sie ihm ihren
gewbhnlichen Beweggrund zur Aktivitiit liefert [Korr. prisent werden 146t]?
Und ist dies nicht ein Bild dafiir, was in den ersten Empfindungen an Bewe-
gungen geschehen konnte, welche vorangegangen sind und die erste gewoll-
te Anstrengung und mit ihr die reelle Geburt der Person herbeigefiihrt ha-
ben? (Anm. MB)

Randerg. hierzu: Es gibt zuniichst eine Art vager Willensregung der ins-
tinktiven Kraft und des bestimmten Willens, aber die instinktive Kraft bleibt,
was sie ist; die Willensregung, welche zur Seele gehort, der Persnlichkeit
und der Erkenntnis noch ermangelt, verwandelt sich in Willen, sobald das
Wollen ein Ziel hat.

%2 Die Freiheit setzt die Moglichkeit voraus, zwischen zwei entgegengesetz-
ten Teilen zu wihlen; hier zwischen Handeln und Nichthandeln, nidmlich
infolge bereits erhellter Intelligenz, Erfahrung usw. ... (Anm. MB).

232

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit jeder Ursache sensitiver Erregung, sei sie auflen oder
innen, welche die organisch blinde Reaktion eines Zentrums
instinktiver Bewegtheit bestimmen konnte.

Daraufhin, und nur in diesem Falle, konnen wir die wesen-
hafte Bedingung einer vollstindigen Handlung im eigentli-
chen Sinne erkennen; allein in diesem Falle gibt es eine An-
strengung der Seele (nunmehr Ich), welche unmittelbar in
ihrem inneren Prinzip zugleich als wahrgenommen oder wahr-
nehmbar apperzipiert wird, und zwar auf mittelbare Weise im
Ergebnis oder in der objektiven Grdfle dieser Anstrengung
selbst. Von dort geht der erste Lichtstrahl des BewuBtseins
aus, welcher das zur inneren phiinomenalen Welt"’ gelangen-
de Ich erhellt.

Ich habe gesagt, dal die vorliegende Hypothese die Ver-
stehensbedingungen einer wirklich volistindigen Handlung
einschliefit; beobachten wir in der Tat alle symbolischen Um-
stinde, aus der diese Handlung besteht.

Die Seele beginnt die Bewegung, indem sie spontan auf
das organische Zentrum einwirkt, mit dem sie vereint ist oder
welches ihr als unmittelbare AnwendungsgroBe dient.*® Letz-
tere teilt die Handlung den Bewegungsnerven mit, welche den
Muskeln unmittelbar den KontraktionseinfluB iibermitteln.*”

Randerg. "Solange der einfache Kdrperautomat nur kraft seiner bloBen
Beschaffenheit agiert und reagiert und hichstens undeutliche Wahrnehmun-
gen hat, ist er keineswegs frei. Aber in dem MaBe, wie sein Zustand voll-
kommener wird und sich zur Apperzeption erhebt, beginnt er, sich eines
bestimmten Grades an Freiheit zu erfreuen. Zur Personlichkeit gelangt, ist er
so frei, wie seine Natur dies beinhaltet" (Siehe die Abhandlung des Hermn
Béguelin). — Vgl. Sur les unités physiques (1779), 334. Der Schweizer
Nicolas de Béguelin (1714-1789) ist vor allem fiir seine physikalischen
Studien an der Berliner Akademie bekannt und bereitete durch seine Ver-
bindung von Rationalismus und Empirismus die kritische Philosophie vor
(Anm. Ubers.).

27 Korr. [...] das zur Welt der Phiinomene gelangende Ich

%2 Es ist unmoglich, eine handelnde Kraft ohne eine solche Anwendungs-
oder EntfaltungsgroBe zu begreifen (4nm. MB).

“® Randerg. mit Verweiszeichen: "Die Freiheit", sagt Clarke in seinen Ant-
worten auf Leibniz, "besteht in dem Vermégen, welches der Mensch hat,
sich durch sich selbst zu bewegen, und da allen freien Handlungen des

233

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

99

Diese Folge an Handlungen und vor allem ihre erste Be-
wegkraft finden keinerlei vergleichbares Beispiel in irgendei-
nem sinnlichen Eindruck, dessen Ursache oder erste Gelegen-
heit immer auBerhalb der Seele und des Zentrums der ihr ei-
genen Aktion gelegen ist,"’ so wie es im allgemeinen all un-
sere Empfindungen sind, seien sie affektiv oder sogar vorstel-
lend. Die Muskelempfindung in jeder als willentlich empfun-
denen oder wahrgenommenen Bewegung ist die einzige, wel-
che so betrachtet werden kann und muB, dal} sie ihre Erstursa-
che oder ihr/ tatsichlich anfingliches Prinzip in der einen
und®' individuell iber-organischen Kraft hat, welche es sich
auch in der Eigenschaft als Ursache in der Urtatsache seines
BewuBtseins zuschreibt, welches mit dem seiner Existenz
selbst identifiziert wird.**

Folgen wir den Umstinden der vollstindigen Handlung,
mit der wir die urspriinglich innere Apperzeption verbinden.*”’

Wenn die Kontraktion in einem** Muskel unter dem un-
mittelbaren*’ EinfluB der Bewegungsnerven und der mittelba-
ren der Seele vollzogen ist, wird das Ergebnis dieser Reaktion
der Seele mitgeteilt, und zwar infolge eines umgekehrten
Vorwirtsschreitens als jenem der anfanglichen Handlung,
namlich: vom zusammengezogenen Muskel zu den Nerven,
von den Nerven zum organischen Zentrum und von diesem zur
Seele, welche die Kontraktion und die Bewegung als Ergebnis

Menschen stets der Wille vorausgeht, den er hat, um sie zu tun, ist dieser
Wille der erste Akt des Bewegungsvermogens, die aktive Substanz, worin
dieses Vermaégen beruht, ist die einzige, wirklich natiirliche und unmittelba-
re Ursache der Handlung." — Freie Paraphrase aus: Recueil de lettres entre
Leibniz et Clarke, 5. Antwort Clarkes (1715-16), t. VII (ed. Gerhardt), 421 f.
(Anm. Ubers.).

49 Korr. [...] immer auBerhalb der Seele und ihres eigenen Organs gelegen
wire

Y beiden letzten Worter gestrichen

“2 letzter Relativsatz gestrichen

“ Korr. Dies sind die Umstinde oder die Bedingungen, mit der sich ur-
spriinglich die unmittelbar innere Apperzeption verbindet.

4 Korr. in einem solchen

5 Korr. unmittelbar willentlichen

234

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der vorausgegangenen Handlung oder als Wirkung verspiirt,
deren Ursache sie ist. Dies ist in seiner Quelle das wesenhafte
und wirklich urtiimliche Kausalitcdrsverhiltnis, welches sich
somit in seinem Vorrang keineswegs vom unmittelbaren Ge-
fiihl der Existenz selbst unterscheidet ...

Halten wir hier inne: wir haben genug Zeit und vielleicht
auch zu viele Umwege gebraucht, um zu einem Punkt zu ge-
langen, der bis heute den Metaphysikern entgangen ist, und
zwar durch seine Geringfligigkeit, die ihn sowohl durch seine
Dunkelheit wie durch die Finsternis unmerklich macht, wel-
che ihn einzuhiillen scheinen. Wenn wir in diese Dunkelheit
kein Licht haben bringen und nicht bis zum reellen Ursprung
des phidnomenalen Ich haben vordringen konnen (C) (siehe
ausdriicklich die Anmerkung C),® oder auch nicht den wah-
ren Anfang und die Ausfiihrungsmittel des partikuldren inne-
ren Wahrnehmungssinnes haben festlegen konnen, in dem und
durch den dieses Ich als Subjekt oder unteilbares Objekt des
Grundaktes existiert, welchen wir unmittelbar innere Apper-
zeption nennen, so haben wir zumindest gezeigt, da es einen
Akt dieser Art, einen partikuldren inneren Wahrnehmungssinn
gibt, mit dem er verbunden ist; schlieBlich einen Anfang oder
ein Prinzip fir die Ausiibung dieses Sinnes sowie die Mittel
oder eigenen und notwendigen Bedingungen, welche dem
Ursprung der Personlichkeit in der Zeit entsprechen;mwir
haben so klar und deutlich den aktiven Grundmodus der per-
sonalen Existenz/von allen anderen zufilligen Modi oder
passiven Zustinden der Seele unterschieden, unter welchem
allgemeinen und individuellen Titel man sie auch immer be-
zeichnen mag. Nachdem wir bewiesen haben, dal es eine un-
mittelbare Apperzeption des Ich gibt, und nachgeforscht ha-

¢ Moglicherweise gilt dieser Verweis einer verlorengegangenen Anm., da
die Urschrift unter C keine solche enthilt (Anm. Ubers.).

97 Korr. des Abschnittsanfangs: [...] zu einem Punkt gelangen, der ohne
Zweifel noch sehr dunkel erscheint, aber wenn wir ihn weder niher an die
Lichtquelle haben heranbringen noch den ganzen Schleier haben liiften
konnen, welcher den reellen Ursprung des phinomenalen Ich bedeckt, so
haben wir zumindest gezeigt, daB es einen Akt [...]

235

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

100


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben, worin sie besteht, befinden wir uns somit jetzt in der
Lage, die Unterschiede zu erkennen, welche sie von der
Anschauung trennen, sowie auch die reellen Charaktere her-
auszustellen, welche diese von der Empfindung und vom Ge-
fiihl unterscheiden, und zwar weiterhin geméll der Analogie
der Sprache und der Ordnung der Abstammung sowie den
Folgen aus den in diesen beiden Kapiteln dargestellten Tatsa-
chen.

Ohne den Gesichtspunkt zu verlassen, welchen wir weiter-
hin einnehmen, miissen wir jedoch vorher noch einige Fragen
priifen, welche der vorherigen untergeordnet sind und von ver-
schiedenen Metaphysikern geteilt werden; indem wir versu-
chen, sie durch die von uns zuvor angewandten Mittel zu [6-
sen, werden wir die GewiBheit oder praktische Niitzlichkeit
der von uns bisher gefundenen Ergebnisse unter Beweis stel-
len, wodurch wir das ergénzen, was uns iiber das grundlegen-
de Thema noch zu sagen bleibt, dessen Aufklarung unser Ziel
ist.

g4

Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen
zum Ursprung, der unmittelbaren Apperzeption, dem Kausali-
tatsprinzip usw.

1) Indem die Metaphysiker die Existenz des Ich als absolut
betrachten,”® konnten sie die reellen Bedingungen der Indivi-
dualitit selbst nur in eine abstrakte Ordnung des Maglichen®’
verlegen: daraus ergeben sich die rein logischen Unterschei-
dungen der Kategorien von Einheit, Identitdt, Kausalitdt, viel-
faltige Trugbilder eines einzigen reellen Typus; verschiedene
Ausdriicke ein und derselben Tatsache, welche sich entstellt
und wie verborgen in jener Gesamtheit abstrakter Formen

“% Erg. [...] oder von der Existenz der noumenalen Seele ausgehen
439 Korr. der Moglichkeiten

236

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet, / von denen es nicht méglich ist, den primordialen Ty-
pus aufzufinden.**’

Wie einige Philosophen seither bemerkt haben, hingt alles
in der Tat davon ab, die urspriingliche Geltung des Kausali-
titsprinzips wiederzuerkennen: aber man hatte noch nicht
bemerkt, wie sich ein solches Prinzip in seiner Quelle mit dem
Gefiihl der personalen Individualitdt selbst vereint und ver-
mischt, von welcher es unabtrennbar ist.*"!

Von der abstrakten Idee oder vom Zeichen der Ursache
auszugehen, um sie ex abrupto zur Kategorie zu erheben, wel-
che fiir eine innere Form unseres Verstandes gehalten wird,*
bedeutet, ein logisches Prinzip an die Stelle einer Tatsache zu
setzen, aus dem Kreis jeder praktischen Wirksamkeit heraus-
zutreten, den Knoten der Frage betreffs der Erzeugungs-
ordnung unserer Erkenntnis durchzuschlagen oder vielmehr
diese Ordnung umzukehren ... Andererseits nur auf die bloB3
passive Aufeinanderfolge der Phianomene zu achten und dar-
auf all unsere Ideen von Ursachen zu begrenzen, bedeutet, die
reelle Geltung zu entstellen, welche dieses Prinzip stets unab-
héngig von uns in unserem Geist bewahrt; es bedeutet, aus
dem gesamten intellektuellen System Bilder zu machen, und
das wesentliche Band zu zerstéren, welches all dessen Teile
eint.

Aber da der Aufweis sehr einfach ist, dall das Kausalitdts-
verhiltnis ganz und gar unterschiedlich von demjenigen der

M0 Korr. [...] wie verloren unter der Vielfalt kiinstlicher Formen findet,
welche dem Ursprung entfernt sind und [...]

! Randerg. zu diesem und folg. Abschnitt: Wenn die Philosophie bisher das
Problem des Ursprungs unserer Erkenntnis schlecht gelost hat, muB es er-
neut in Angriff genommen und versucht werden, eine Losung zu finden,
bevor man Begriffe wie das Absolute, die Einheit, die Kausalitit verwendet,
deren Geltung vom Ursprung abhingt, und der Ursprung von der beabsich-
tigten Losung (Ancillon Sohn, Band 2, Seite 153). — Anniherungsweises
Zitat aus F. Ancillon, Mélanges de littérature et de philosophie, t. II, 153
(Anm. Ubers.).

“2 Korr. [...] zu erheben oder als cine innere Form unseres Verstandes zu
betrachten

237

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

101


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Aufeinanderfolge ist, 43 ronnte in diesem letzten Fall allein
die Nutzlosigkeit der Versuche, welche man unterndhme, um
diese beiden Grundverhiltnisse einander anzugleichen oder
um die reelle Geltung des ersteren zu verschleiern, immer
glauben lassen, es beinhalte irgendein undruchdringbares Ge-
heimnis, und damit in gewiser Weise der Meinung der Meta-
physiker Glauben verschaffen, welche es a priori als eine
unserem Geist angeborene und von jeder Erfahrung unabhén-
gige Form aufstellen. Dies allein geniigte, wie ich glaube, um
unser Vorgehen zu rechtfertigen und den scheinbar peinlich
genauen Betrachtungen, in die wir zuvor eingetreten sind, ein
gewisses Gewicht zu verleihen.

Man kann als Tatsache setzen, dal das Gefiihl oder die
Idee einer Ursache aktuell zum wesentlichen Bestand / aller
beliebigen Modi gehort, welche wir empfinden, wahrnehmen
oder zu apperzipieren vermogen, indem wir sie als bereits
zusammengesetzte Affektionen oder Empfindungen auf unsere
Organe, als Bilder auf das Auflen bzw. auf uns selbst als un-
mittelbare Hervorbringungen unserer Aktivitat beziehen. Ver-
hilt es sich anders oder existiert diese Verbindung nicht, so
existiert die personale Individualitdt auch nicht, und die Ein-
driicke sind dann einfach oder rein affektiv, woraus folgt, daf}
der Unterscheidung dieses Kausalitdtsverhiltnisses in der
urtiimlichen Ausiibung der Anstrengung und des Wollens vom
Ichheitsgefiihl her nicht stattgegeben wird.***

Wire es folglich nicht eine Frage, ob sogar unabhingig
von der Anstrengung oder von irgendeiner Ausiibung des

“3 Randerg. mit Verweiszeichen: Siehe die Abhandlung des Herrn Cochius
iiber diese Frage: "MubB jede Aufeinanderfolge einen Anfang einschlieBen?"
(Anm. MB). — Vgl. Examen de la question: si toute succession doit enfermer
un commencement? (1773), § 16, 331. Die Frage geht auf Leibniz in seinem
Brief vom Dez. 1714 an Bourguet zuriick; vgl. Opera omnia, t. Il (ed. Du-
tens), 327. Léonard Cochius (1718-1779) wurde 1772 als ordentliches Mit-
glied in die Philosophische Klasse der Akademie aufgenommen; vgl. J.
Echeverria, Notes (1963), 271 Anm. 3 (4nm. Ubers.).

“4 Korr. des Abschnittsendes: Existiert diese Verbindung nicht, so existiert
die personale Individualitit auch nicht, und die Eindriicke wiren dann ein-
fach oder rein affektiv.

238

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muskuldren Wahmehmungssinnes, es die Hervorbringung
irgendeiner Idee duBlerer Kraft oder die erste Anwendung des
Kausalitdtsprinzips geben konnte? Anders gesagt, ob die pas-
siven Eindriicke der Sinnlichkeit durch sich selbst und abstra-
hiert von jedem &uBeren Umstand zuerst als Wirkungen ir-
gendeiner Ursache oder fremden Kraft wahrgenommen wer-
den konnen, welche bereits durch Antizipation erkannt
sind?**’ Oder ob die Fremdheit dieser Eindriicke**® durch den
Kontrast mit der anderen Modi eigentiimlichen Aktivitit er-
kannt wird, worin das /ch sich wiederfindet und als Ursache
empfindet? SchlieBlich, ob dieses individuelle Ich seine Exis-
tenz als einfach empfindende Eigenschaft erkennen kann, be-
vor es sich als individuelle Bewegungskraft apperzipiert? Ist
es personal im reflexiven'’’ Gefiihl seiner Aktivitit konsti-
tuiert?

In der Wahl zwischen der einen oder anderen Alternative
scheint mir die Auflésung des Problems hinsichtlich der Er-
zeugung unserer Erkenntnisse zu bestehen.*®

** Dies ist die Meinung, welcher man im allgemeinen in der berithmten
Schule Th. Reids, Smith usw. folgt (4nm. MB). — Zur Theorie Reids von den
Empfindungen als natiirlichen Zeichen der #uBeren Gegenstinde vgl. Re-
cherches sur I'entendement humain d'aprés les principes du sens commun,
Kap. 5, Abt. 3 u. 7 (t. I), 144 f. u. 171 f, sowie Kap. 6, Abt. 21 (. II), 185 f.
u. 191 ff. Dazu auch D. Stewart, Eléments de la philosophie de l'esprit hu-
main, Kap. 1, Abt. IIl, iiber die Prinzipien Reids betreffs der Wahrnehmung
(bes. S. 142 f). Zu A. Smith vgl. dessen "Essais philosophiques"”, Teil II (t.
IT), 158 ff. u. 227 f. iiber die duBeren Sinne. Zu Th. Reid vgl. des weiteren P.
Maine de Biran, Comparaison des trois points de vue de M. Reid, Condillac
et M. de Tracy sur l'idée d'existence ou le jugement d'extériorité, XI (ed.
Tisserand), 339-377; Observations sur Reid. In: Mémoires sur les percep-
tions obscures (1807/1920), 56-62. Sowie zu A. Smith und dessen Theorie
von der natiirlichen Sympathie: P. Maine de Biran, Théorie des signes, I (ed.
Tisserand), 264 ff.; Fragments relatifs aux fondements de la morale et de la
religion, XII (ed. Tisserand), 7-45 (Anm. Ubers.).

46 Korr. Oder vielmehr die AuBenheit der Ursache dieser Eindriicke [...]

“7 Korr. reflexiblen

“8 Randerg. auf dieser und der ndchsten Seite: Der Ursprung, welchen ich
hier im inneren Wahrnehmungssinn jeder Idee von fremder Kraft oder Ursa-
che zuspreche, ergibt sich aus der sehr scharfsinnigen Beobachtung durch

239

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

103

Setzen wir voraus, jede Empfindung sei passiv, vernichten
wir jede Michtigkeit von Anstrengung oder Handlung und
nehmen wir ein Ich, eine préexistierende Seele an, / welche
fahig ist, Modifikationen solcher Art zu apperzipieren; woher
konnte ihr die Idee an irgendeine Ursache oder “’Kraft kom-
men, welche zur Einwirkung auf die Kérperbeschaffenheit
fahig ist? Nach dieser Hypothese muf3 die Idee der Ursache
entweder angeboren sein oder sich deren Geltung auf eine
bloBe Aufeinanderfolge von Modi oder Bildern reduzieren,
wobei von jeder Verbindung oder aktiven, wirksamen Hervor-
bringung abstrahiert wird: ich sehe keinen anderen Mittelweg.
Stellen wir im Gegenteil die Existenztatsache wieder so her,
wie sie sich unserem inneren Wahrnehmungssinn manifestiert,
dann finden wir in der einen und dauernden Anstrengung,
worauf sie sich stiitzt, den Urtypus jeder Idee von ***Ursache
und fremder Michtigkeit; einen in seiner Quelle sehr klaren
Typus, welcher sich aber verdunkelt und entstellen kann, in-
dem er sich mit den Bildern verbindet und sich ganz mit ihnen
objektiviert.

Hermn Engel: "Keine Sprache”, sagt er in seiner "Abhandlung tiber den
Ursprung der Idee der Kraft", "hat ein urspriingliches Wort fiir, ich weil
nicht welches Verborgene, welches solche Bewegungen wie jene des Eisens
zum Magneten hin, der chemischen Teilchen zueinander bestimmt, usw. Bei
diesem AnlaB haben die Physiker ein ganz gegenteiliges Vorgehen demge-
geniiber angewandt, welchem man gewdhnlich fur die Bildung der Sprachen
gefolgt ist, denn um die Bestimmungen der Seele auszudriicken, pflegte man
die Zeichen der korperlichen Dinge zu verwenden, hier jedoch hat man
stattdessen das Zeichen in der Seele gesucht, um etwas Kaérperliches auszu-
driicken, und um den anderen irgendwie seine I/dee oder seine Nicht-ldee
mitteilen zu konnen, hat man sich hier dic Worte Affektion, Neigung, Liebe
usw. einfallen lassen." (4nm. MB) — Vgl. J.-J. Engel, Sur l'origine de l'idée
de la force (1801), 160 f. Jean-Jacques Engel (1741-1802) war Schiiler
Lessings, neigte dem Platonismus zu und kritisierte Hume und Kant; vgl.
auch P. Maine de Biran, Sur l'idée de l'origine de la force d'aprés M. Engel,
X1 (ed. Tisserand), 379 f. Wahrscheinlich verfaBte Maine de Biran vorherige
Randanm. nach seiner Lektiire Engels ab 1814; vgl. Journal, 25.-31. Dez.
1814 (ed. Gouhier, t. I), 33.

“9 Erg. subere

% Erg. kausaler

240

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein berihmter Skeptiker, dessen Werke oft Texte der Me-
ditation fiir Philosophen geboten haben, welche verschiedene
Lehren errichteten, gibt mir hier die besondere Gelegenheit,
das vorherige Prinzip anzuwenden und auf diese Weise das
Vorgehen zu rechtfertigen, welches mich dazu gefiihrt hat.

2) Da Hume ebenfalls danach suchte, worauf sich der Be-
griff der Macht [Vermdgen), Kausalitit oder Kraft aulerhalb
von uns griinden kann, fragt sich, ob dieser Begriff nicht als
Grundlage das innere Gefiihl einer eigenen Kraft oder Herr-
schaft, welche wir unserem Willen zuschreiben, iiber die Kor-
perorgane sowie die Geistesleistungen hitte. Aber dieser
ebenso feinsinnige wie tiefe Philosoph, welcher es liebte, eher
Wolken zu verdichten, als sie zu vertreiben, versucht, die
Kraft des Prinzips zu schwiéchen, und scheint sogar zu be-
fiirchten, einen zu leichten Ausweg aus dem Labyrinth skepti-
scher Zweifel zu finden, worin er sich mit soviel Gefallen
bewegt.

Der Einfluf3 der Willensakte auf die korperlichen Organe,
sagt er, ist nur eine Erfahrungstatsache wie die Wirkweisen
der Natur.*'

DaB es sich um eine Tatsache handelt, geniigt uns voll-
standig: aber ist es eine Erfahrungstatsache*” wie die anderen
Wirkweisen einer duleren Natur? Ich verneine die iiberein-
stimmende Gleichheit. Denn dort scheint mir genau die Quelle
all jener Tauschungen zu sein, welche die Skeptiker ins rechte
Licht setzen: "Ob ich mich bis in die Himmel erhebe oder bis
in die Abgrinde hinabsteige, immer betrachte ich nur mich
und mein Denken.”> Dies ist wahr, wenn das innere Gefiihl
von der Wirksamkeit der Willensakte in der Anstrengung oder

! Vgl. Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, 7: Von der
Idee der Macht [des Vermogens] und der notwendigen Verbindung (ed.
1777, t. 1) 52; (franz. Ubers. 1788, t. I, 186 f.); dazu auch P. Maine de Biran,
Opinion de Hume sur la nature et l'origine de l'idée de causalité, XI (ed.
Tisserand), 365-378 (Anm. Ubers.).

%52 Korr. Tatsache

3 vgl. E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines,
Teil I, Abt. I, Kap. 1, § 3 (Oeuvres philosophiques, t. I), 6.

241

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

104


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in der hervorgebrachten Bewegung eine Tatsache derselben
Ordnung ist wie die Wirkweisen einer duBeren Natur; sowie
umgekehrt. Falls Letzteres nicht wahr ist, ist das andere auch
nicht wahr. Condillac und Hume teilen hier denselben Ge-
sichtspunkt.

Unser Skeptiker fihrt fort: "Man hat niemals die Tatsache
in der Energie ihrer Ursache voraussehen konnen."”** Dies
verlangt eine Erkldrung. Die innere Energie jeder Ursache, um
die es sich hier handelt, wird sehr wohl direkt in der Wirkung
oder hervorgebrachten Bewegung empfunden. Und dies ist
alles, was in unserem Wahrnehmungssinn die willentliche
Bewegung von derjenigen unterscheidet, die es nicht ist.*’
Man kann auch sagen, daB die Bewegung von der ersten ge-
wollten Anstrengung an wie in der Energie ihrer partikuld-
ren”® Ursache vorausgesehen wird: Energie, welche im Ge-
fihl der Macht des Vermdgens zu handeln besteht, zu jedem
Augenblick dieselbe Anstrengung erschaffen zu konnen. Dies
ist sogar die einzige, sehr partikulire Wirkung, welche auf
diese Weise vorausgesehen werden kann; und wir wiirden
vergeblich Analogien in den Tatsachen der dufferen Natur

4% vgl. D. Hume, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, 7
(ed. 1777), t. 1, 52 (ed. 1888, t. I, 186) (4nm. Ubers.).

5% Randerg. mit Verweiszeichen: Dieser Unterscheidung scheint von Leibniz
widersprochen zu werden, der ebenfalls seine Prinzipien nicht im inneren
Wahmehmungssinn schopft: Merito (sagt er in seinen "Anmerkungen zu
Stahl", 1. Band, Seite 31) mutatio animae adscribitur, cum in ipsa evidens
est status, quem mutatio corporea consequitur, in corpore autem evidens
non est quemadmodum actiones corporis, quas voluntarias dicunt, animae
peculiariter adscribimus, etsi in voluntariis ea non minus connectatur. In
dieser Stelle bei Leibniz ist die Seele ginzlich vom Ich unterschieden. — Vgl.
Leibnitii animadversiones circa assertiones aliquas Theoriac Medicae verae
Clar. Stahlii, t. II, Teil 2 (Opera omina, ed. Dutens), 135: "Mit gutem Recht
spricht man der Seele eine Veridnderung zu, wenn es evident ist, daB es ein
Zustand ihrer selbst ist, welche eine korperliche Verdnderung zur Folge hat;
aber es ist nicht gerechtfertigt, der Seele diese korperlichen Handlungen
zuzusprechen, welche willentlich genannt werden, selbst wenn sie mit un-
willentlichen Ursachen zu verbinden sind." (4dnm. Ubers.)

6 Wort gestrichen

242

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder in den allgemeinen Begriffen suchen, welche wir von den
dufleren Ursachen bilden kénnen.

"Wir sind dazu verurteilt, ewig die Mittel der Hervorbrin-
gung willentlicher Bewegungen nicht zu kennen, selbst wenn
wir ein mittelbares Gefiihl davon haben."*’’

Dieses Argument ist gut dazu geeignet, uns die Notwen-
digkeit einer Unterscheidung verspiiren zu lassen, welche in
den ausschlieBlichen Systemen verkannt wird, die bald alle*®
Gesetze und Vermogen des denkenden Wesens objektivieren,
bald die gesamte*” duBere Natur idealisieren wollen. Die
durch die Vorstellung der Dinge oder Bilder auBerhalb unse-
rer selbst erworbene Erkenntnis ist keineswegs dieselbe®” wie
jene, welche mit den Tatsachen des inneren Wahrnehmungs-
sinnes oder mit den rein reflexiven Akten der Intelligenz ver-
bunden ist. Welchen Bezug gibt es beispielsweise zwischen
den Bildern, welche sich der Anatom oder der Philosoph von
der Lage der verschiedenen Organe oder ihrem Funktionieren
in einem Phdnomen wie dem der Muskelkontraktion und dem
Gefiihl machen, welches das Individuum von diesen hervor-
gebrachten Kontraktionen hat, oder von dem Vermdogen, wel-
ches es in einer frei bestimmten Anstrengung vollzieht? Gibt
es sogar zudem irgendwelche Beziige zwischen der sekunda-
ren objektiven Erkenntnis, welche das Individuum nacheinan-
der von den duBeren Teilen seines Korpers erwirbt, indem es
sie durch den Tast- und Sehsinn durchmift, und der notwen-
dig inneren Erkenntnis der demselben Willen gehorchenden
Teile, welche in den ersten Entfaltungen der Anstrengung
erworben wird — eine Erkenntis, ohne die das J/ch niemals fiir
sich selbst zu existieren beginnt? Wir haben bereits gesehen
und werden noch besser sehen, wie die grolen Lehrer entwe-
der diese beiden Erkenntnisarten verwechselt oder ausschlieB-
lich der zweiten die ganze Wirklichkeit zugesprochen haben;

“7 D. Hume, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, 7
(ed. 1777), 1.1, 52 (ed. 1888, t. I, 187) (Anm. Ubers.).

% Wort gestrichen

9 Wort gestrichen

49 Korr. [...] ist von einer anderen Art als jene

243

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

105


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

aber indem wir uns hier auf die einmalige Behauptung Humes
beschrianken, sagen wir, wenn er die Wirklichkeit der Wirk-
samkeit vom Wollen, die mogliche Wahrnehmung von den
Mitteln oder eingesetzten Instrumenten, um es auszuiiben,
abhingig macht, dies so ist, als mache er die Wirklichkeit der
Wahrnehmungen von Farbe auferhalb von uns von der unmit-
telbaren Sicht der lichtstarken Fliissigkeit oder von der Ursa-
che abhingig, welche uns sehen 148t.*"' Und hier ist der Fall
noch ungiinstiger, denn wir haben eine sehr positive, ganz
innere Erkenntnis in der Tat / von der die Organe bewegenden
Ursache, da diese Ursache das Ich ist; wihrend wir niemals in
Wirklichkeit die Ursache kennen werden, welche uns sehen
14Bt; und weil man, um in einem sowohl die unmittelbar direk-
te Wahrnehmung der lichtstarken Fliissigkeit in ihr selbst und
ihrer Wirkung auf die Muskelfasern der Netzhaut*®* zu haben,
zwei'® Augen haben miifite, welche zur selben Zeit in ihrem
Inneren und AuBeren sehen miiBten, dann miiBte man, um die

! Randerg. "Wenn wir unser primordiales Vermogen [als Macht] empfin-
den", sagt Hume, "miiBte es uns bekannt sein (das Wort bekannt hat zwei
verschiedene Bedeutungen); wire es uns bekannt, so miiBte uns auch seine
Wirkung bekannt sein, denn jedes Vermogen bezieht sich auf eine Wirkung;
und umgekehrt gilt, daB das Vermogen [oder die Macht] weder empfunden
noch apperzipiert werden kann, falls die Wirkung unbekannt ist." Falsche
SchluBfolgerung, wo ohne Grund das unmittelbare Gefiihl mit der objekti-
ven Erkenntis vermischt wird und alle Grundlagen der GewiBheit zerstort
werden. "Ein Vermogen [eine Macht] erkennen"”, sagt Hume auBerdem,
"wiirde bedeuten, in der Ursache jenen Umstand selbst zu entdecken, wel-
cher es geeignet sein ldBt, eine Wirkung hervorzubringen." Ich sehe ganz
und gar nicht, warum diese beiden Dinge synonym, identisch sind. Ich emp-
finde, ich erkenne fiir mich an, daB ich ein Vermogen habe, und ich weill
iiberhaupt nicht, wie es vollzogen wird. Diese Zweifel Humes zielen darauf
ab, die Wissenschaft von den Prinzipien absolut zu zerstoren, indem die
Urtatsachen als Grundlagen der Wissenschaft ausgeschlossen werden und
sich alles auf den VernunfischluB der Analogie griinden soll, das heiBt,
Metaphysik mit der Metaphysik betrieben wird, ohne irgendwo einzuhal-
ten. — Vgl. D. Hume, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, 7
(ed. 1777, t. 1), 52 . (ed. 1788, t. 1, 190 u. 192) (dnm. Ubers.).

%2 Korr. [...] und der daraus sich ergebendnen Empfindung

6 Wort gestrichen

244

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirksamen Mittel des Willens auf die Muskeln zur selben Zeit
zu erkennen, so wie wir diese Wirksamkeit empfinden, zu-
gleich wir und andere als wir sein.

Aber nunmehr das Stirkste und sozusagen die Verzweif-
lungstat, womit der Skeptiker seine Argumentationen beendet!
Die Idee der Kraft und der Macht [als Vermdigen], sagt er,
leitet sich von keinerlei innerem Bewuftsein ab, da wir reell
keinerlei Macht bei der Hervorbringung von Bewegung in
unserem Korper empfinden, wenn wir unsere Glieder fiir ver-
schiedene Funktionen verwenden.***

Was! Wenn ich eine allgemeine oder teilweise willentliche
Fortbewegung vollfiihre, hitte ich nicht das BewuBtsein einer
anderen Handlung als des passiven Modus, welcher an meine
Schldge des Herzens, der Arterien oder an irgendeine automa-
tische Bewegung der Korpermaschine gekniipft ist?* Ich
empfinde nicht mehr Anstrengung oder Macht, wenn ich auf
meinen Korper einwirke, ihn antreibe, als wenn ich von ihm
getrieben werde, usw.? Woher kommt denn die Unterschei-
dung zwischen einer aktuell willentlichen Bewegung und einer
solchen, die es nicht ist, sei es durch ihre Natur oder weil sie
aufhort, willentlich zu sein? Bis dahin war man bislang noch
nicht gegangen, die Tatsache zu leugnen; die Cartesianer sel-
ber gaben sehr wohl die Wirklichkeit im Gefiihl zu, auch wenn
sie diese in bezug auf ihre absolute Grundlage leugneten, in-
dem sie das Zeugnis des inneren Wahrnehmungssinnes als
tauschend abwiesen.*® Hume geht hier also deutlich / iiber

‘4 Vgl. D. Hume, Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, 7
(ed. 1777, 1. 1), 52 (ed. 1788, t. 1, 191) (4dnm. Ubers.).

45 Korr. [...] das BewuBtsein einer Handlung und wire ich nicht anders
modifiziert als in den Bewegungen, welche sich in meiner Korperbeschaf-
fenheit ohne Ich ereignen, wie die Schlige des Herzens, der Arterien oder
irgendwelche automatischen Bewegungen der Kdrpermaschine? Wiirde ich
sagen, daB ich nicht [...]

46 "Es ist wahr", sagt Descartes in einem seiner Briefe [an Arnauld vom 29.
Juli 1648, AT V, 221; franz. Ubers. 1724-25], "daB wir keine Kenntnis
davon haben, auf welche Art und Weise unsere Seele die Lebensgeister in
die Nerven schickt. Denn diese Art und Weise hingt nicht von der Seele
allein ab, sondern von der zwischen Seele und Kérper bestehenden Vereini-

245

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

107


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alle Grenzen des Skeptizismus hinaus. Partei fiir die Vernei-
nung der evidenten Tatsache zu ergreifen, worauf ein Prinzip
ruht, heifit insgeheim all dessen Kraft anzuerkennen; es zu
begriiBen.*’

Kein anderer Philosoph hat stirker aufgewiesen, da dar-
auf zu verzichten sei, auBerhalb von uns eine reelle Grundlage
fiir die Idee der Ursache oder das Vermégen als Macht und die
notwendige Verkniipfung zu finden, woraus zu schlieBen ist,
dall uns nur iibrig bleibt, sie in uns und in jenem selben
innersten Gefiihl einer wirkenden Kraft zu suchen, welche der
Skeptizismus vergeblich mit Wolken einzuhiillen trachtete.

Die einzig notwendige Verkniipfung ist diejenige, welche
urspriinglich zwischen einer lebendigen Kraft und einer Wi-

gung; trotzdem haben wir Kenntnis von dieser ganzen Handlung, wodurch
die Seele die Nerven bewegt, insoweit eine solche Handlung in der Seele ist,
denn es ist nichts anderes in ihr als die Neigung ihres Willens zu dieser oder
jener Bewegung. Und diese Neigung des Willens wird vom Lauf der Geister
in den Nerven befolgt, sowie von allem, was fiir diese Bewegung notwendig
ist; dies geschieht wegen der angemessenen Disposition des Kérpers, dessen
Seele durchaus eine Kenntnis haben kann, sowie ebenfalls wegen der Ein-
heit der Seele mit dem Kdrper, von dem unsere Seele zweifelsohne Kenntnis
hat, denn sonst wiirde sie niemals dazu neigen, die Glieder bewegen zu
wollen. Dafiir, daB der Geist, welcher unkérperlich ist, den Korper zu bewe-
gen vermag, gibt es weder Vernunftschluf noch Vergleich, welcher aus
irgendeiner anderen Sache gezogen werden kénnte, um es uns zu lehren:
aber trotzdem konnen wir daran nicht zweifeln, denn sichere und evidente
Erfahrungen lassen es uns jeden Tag sichtbar erkennen. Und man muf gut
acht haben, daB dies eines der Dinge ist, welche uns durch sie selbst bekannt
sind, und die wir jedesmal verdunkeln, wenn wir sie durch andere erkléren
wollen ..." Hier finden wir also die Ersttatsache des physischen Einflusses
dieses Willens, welcher Ich ist, ausdriicklich anerkannt. Wie also hat Ma-
lebranche [vgl. Méditations chrétiennes et métaphysiques, V, Art. 2-3:
Oeuvres complétes, t. X, 46 f. u. VI, Art. 11: ebd. t. X, 62 f.] es durch den
Vernunfischluf§ zu zerstéren versuchen kdnnen, so wie er es in seinem Sys-
tem der okkasionellen Ursachen tut? (4nm. MB).

%7 Korr. des Abschnittsendes: die Cartesianer selber, welche die absolute
Wirklichkeit der Handlung oder ihre Wirksamkeit verneinten, gestanden
zumindest die Wirklichkeit des Gefiihls zu. [...] Aber Partei fir die Abwei-
sung der Evidenz des Gefiihls zu ergreifen, worauf ein Prinzip ruht, heilt
insgeheim die ganze Kraft dieses Prinzips anzuerkennen; [...]

246

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstindigkeit oder einer iiberwundenen Trigheit stattfin-
det.*®® Diese Verkniipfung ist auBerhalb der Gewohnheiten der
Einbildungskraft.*’ / Sie griindet sich also nicht auf dieselben
und vermag darin keinen hinreichenden Grund zu finden, der
sie erklart.*”

g5
Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhaltnis zum Ge-

fiihl der Ko-existenz des eigenen Leibes und zur Begrenzung
oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile

Der Wahrnehmungssinn der Anstrengung, den wir auch
Wahrnehmungssinn der unmittelbaren Apperzeption genannt
haben und an dessen spezielle Ausiibung wir das Gefiihl der
Kausalitit und der dauernden Individualizt kniipfen,*’" ruht in
allen Teilen des Bewegungssystems, welche unter dem direk-
ten Einflul des Willens den eigenen Bereich begrenzen [worin
sich diese Michtigkeit ausiibt. Alles, was sich innerhalb dieser
Grenzen vollzieht], wird [unmittelbar]'’? vom identischen Ich
als Akt oder Ergebnis eines gewollten Aktes apperzipiert; alles
demgegeniiber AuBere hingt nicht mehr von derselben Méch-
tigkeit ab und gehort nicht mehr zum selben Apperzeptions-
modus.*”

% Erg. bzw. urspriinglich empfunden wird

“? Korr. der Sphire der Einbildungskraft

470 Ich habe hier den Vorteil, mich auf die Ansicht eines Philosophen stiitzen
zu konnen, dessen Ideen, wie man glauben kénnte, ich sozusagen als meine
eigenen abgeschriecben habe, wenn nicht nachgewiesen wire, daB wir uns
nicht haben verstehen kénnen, obwohl wir uns vollkommen in der Ableitung
des Prinzips und der Wahl des benutzten Beispiels befanden, um es zu bes-
titigen. (Siche eine Abhandlung des Herrn Engel iiber die Idee der Kraft in
der Reihe aus Berlin 1801 [S. 148 f] ) (4nm. MB).

‘M Korr. Der Wahmehmungssinn, an dessen spezielle Ausiibung wir das
Gefithl der [...] kniipfen

41t Klammern gestrichen

" Randerg. [..] er ruht in keinem Teil des Leibkorpers, denn sonst wiirde
sich das Ich mit diesen Teilen identifizieren; vielmehr hat die Anstregung

247

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

108


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

109

Der allgemeinen Fortbewegung oder der gleichzeitigen
Kontraktion aller beweglichen Teile, welche ein und demsel-
ben Willen gehorchen, entspricht zuniachst das grundlegende
Gefiihl einer organischen Widerstindigkeit. Doch liele sich
das gleichformige und kontinuierliche Widerstandsgefiihl,
welches von der gemeinsamen Anstrengung auf eine trige und
zugleich bewegliche Masse in ihren verschiedenen Punkten
hin entfaltet wird, nicht als der innere Urmodus*™* betrachten,
welcher bereits einem Raum oder einer Art vager und unbe-
grenzter Ausdehung entspricht, die zum eigenen Leib ge-
hort? / Und muB man darin nicht den Ursprung der vollstandi-
gen Apperzeption festlegen, welche demnach denselben Leib-
korper unter der Form objektiv bestimmter Ausdehnung dar-
stellen wird, wo sich die sinnlich aneinander angrenzenden
Teile untereinander begrenzt finden, so wie sich ihre Gesamt-
heit oder eigener Leibkorper in einem Raum im Verhiltnis zu
einem fremden Korper begrenzt?*’

Wenn jedoch die Ausdehnung nur die Kontinuitit einer der
gewollten Anstrengung gegeniiber fremden Widerstindig-
keit' ist,"”” lieBe sich dann nicht auch die urspriingliche
Wahrnehmung jener Art innerer Ausdehnung,’’® welche den
eigenen Leib bildet, als in das kontinuierliche und grundle-
gende Gefiihl der Widerstandigkeit oder der Trigheit einbe-

diesen oder jenen Teil des Bewegungssystems zum Gegenstand oder als
unmittelbare GroBe, usw.

M Korr. als der innere Grundmodus

%5 letzter Satz gestrichen

7% Korr. Kontinuitit der Widerstindigkeit gegeniiber derselben gewollten
Anstrengung

7 Leibniz hat [Erg. vorziiglich] die Ausdehnung als eine Kontinuitat der
Widerstindigkeit (resistentis continuatio) definiert. Ich glaube nicht, daB
danach eine bessere Definition gegeben wurde (4Anm. MB). — Vgl. Brief an
P. Des Bosses vom 21. Juli 1707 (ed. Gerhardt, t. II), 339; dazu auch P.
Maine de Biran, Exposition de la doctrine philosophique de Leibniz, IX (ed.
Tisserand), 394 u. 414 (Anm. Ubers.).

% Korr. jenes inneren Raumes, welcher die eigene Form des Leibes ist, als
eingeschlossen [...]

248

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlossen betrachten, welche die Organe derselben individuel-
len Kraft bei dem Versuch bieten, sich zu bewegen?m

Dieser innere Raum des eigenen Leibes, von dem sich das
phinomenale Ich in seiner unmittelbaren **’Apperzeption
unterscheidet, ohne sich durch eine duflere Anschauung davon
trennen zu kénnen, ist der Ort der einfach affektiven Modifi-
kationen, welche nicht unter einer anderen Form empfunden
oder wahrgenommen werden konnen, bzw. nicht, ohne daB
das individuelle Wesen sie auBerhalb von sich auf irgendeinen
Teil seiner Korperbeschaffenheit bezieht, so wie der auflere
Raum der Ort der Gegenstinde oder der nicht affektiven Modi
wie beispielsweise der Farben, der Gestalten usw. ist, welche
nur ginzlich im AuBen der Distanz zum Ich®™' wahrgenommen
werden konnen.*® Man muB bis zu dieser Grundunterschei-
dung von zwei urtiimlichen Formen der Empfindung und der
Wahrnehmung'® zuriickgehen, wie ich glaube, um den mogli-
chen Ursprung der Erkenntnis zu finden und das Problem der
Existenz in seinem ganzen Umfang zu ergreifen.

Wenn der menschliche Leibkarper® nur aus einer einzigen
Masse bestiinde, nur dazu fihig wire, Eindriicke zu empfan-

7 Korr. welche die Gesamtheit der Organe gegeniiber derselben individuel-
len Kraft bieten, welche danach strebt [...]

“8 Erg inneren

“! Korr. [...] nur in Distanz und ginzlich auBerhalb des Ich

“2 Randerg. "Durch den Korper und die Modifikationen, welche er emp-
fingt", sagt Spinoza, "sind wir dariiber unterrichtet, was auBerhalb von uns
geschieht. Das BewuBtsein der Seele (des Ich) besteht in der unmittelbaren
Idee des Korpers. Der Wille ist nur eine korperliche Bestimmung", sagen
wir: eine Bestimmung der tiberorganischen Kraft, welche auf den Leibkorper
und durch ihn ausgeiibt oder verwirklicht wird (4dnm. MB). — Die Quelle fiir
diese zusammengezogenen Spinozazitate findet sich bei J.-M. Degérando,
Histoire comparée des systémes de philosophie, t. II, 67, mit Verweis auf
"Ethik", Teil I, prop. 13-14 (4nm. Ubers.).

“83 Erg. der affektiven Empfindung und vorstellenden Wahrnehmung

4 Wir differenzieren im Zusammenhang mit diesem Kap. den durchgingi-
gen Begriff corps bei Maine de Biran in drei notwendig zu unterscheidende
Aspekte: Kérper (objektiv von aulen wahrnehmbar wie andere Weltkorper),
Leib (subjektiv immanent empfundene Leiblichkeit, so daB eben vom eige-
nen Leib in diesem Sinne bei Maine de Biran zu sprechen ist) und Leibkor-

249

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110

gen und folglich durch einen allgemeinen Willen fortbewegt
zu werden, und man dabei sogar voraussetzt, daf} sich das eine
Subjekt der Anstrengung vom so zusammengesetzten Wider-
stindigen als Masse unterscheiden kann, dann gibe es keiner-
lei Moglichkeit, in diesem innerlich zusammenhéingenden
Kontinuum / Teile wahrzunehmen, welche einer auBerhalb des
anderen nebeneinander angeordnet sind, und somit die sinnli-
chen Eindriicke darauf zu beziehen.**

Aber der Unterteilung des Muskelsystems in getrennte Or-
gane oder Nervenverzweigungen, welche die Kontraktionen
der Teile vollziehen, kénnen ebenso viele horrnogene"36 Mus-
kelempfindungen entsprechen ... welche untereinander ebenso
unterschieden sind wie die aufeinanderfolgenden Akte der sie
“"hervorbringenden Bewegungskraft: jede individuelle An-
strengung oder jeder partikulidre Akt desselben Willens wird
auf diese Weise eine ihrer unmittelbaren Anwendungsgrofien
lokalisieren und einen Teilungspunkt im widerstandigen Kon-
tinuum kennzeichnen.*® In dem MaBe, wie sich derselbe
Grundmodus unter diesen wechselnden Formen in deren
Gleichformigkeit selbst wiederholt, offenbart und entwickelt
sich die personale Existenz; das Bewegungssubjekt individua-
lisiert sich vollstandig in der Apperzeption des Verhiltnisses
seiner ihm eigentiimlichen Einheit in bezug auf die Vielfalt
der beweglichen GroBen:*® indem es sich auBerhalb einer
jeden versetzt, kann es lernen, die einen auBBerhalb der anderen
zu versetzen, ihre gemeinsame Grenze zu unterscheiden und
die passiven Eindriicke der Sinnenhaftigkeit darauf zu bezie-

per (Konstitution des inneren und duBeren "Korpers" gemab seiner doppel-
ten Wirklichkeit) (4nm. Ubers.).

%5 Korr. [...] auf jedes dieser Teile zu beziehen

8 Korr. verschiedene, obwohl homogene

“7 Erg. durch diese Teilung

88 Korr. [...] wird tatsichlich eine der unmittelbaren AnwendungsgroBen
lokalisieren. Das widerstindige Kontinuum teilt sich somit durch die Auf-
einanderfolge oder wechselnde Wiederholung der Modi derselben Anstren-
gung in abgehobene (diskrete) Teile

9 Korr. [...] durch die bestindige Apperzeption seiner ihm eigentiimlichen
Einheit hinsichtlich der Vielfalt

250

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen (letztere sind in der lebendigen Verbindung durch
sich selbst undeutlich und absolut oder allgemein in ihrem
affektiven Charakter, so daB sie nur in Verbindung mit
den aufeinanderfolgenden Modi derselben Anstrengung parti-
kuldr und relativ werden konnen, welche sie der Person ei-
gen ieﬁin 148t und sie in der Tat in Beziehung zu ihr konstitu-
iert).

Obwohl diese letzte Aussage eine ziemlich direkte Folge
der vorherigen Hypothese iiber den Ursprung der Personlich-
keit und der unmittelbaren Apperzeption ist, glaube ich
nichtsdestoweniger, dafl man sie in gewisser Weise als Tatsa-
che durch die Beispiele bestimmter auBergewéhnlicher Fille
rechtfertigen konnte, welche durch Beobachter des Korperli-
chen und Geistigen im Menschen dargelegt wurden, sofern
diese sich vor allem darum bemiihten, die sinnliche Natur in
ihren Anomalien oder Abweichungen zu erkunden, die oft-
mals*®' lehrreicher als ihr gewdhnlicher Verlauf sind. Sie fiih-
ren beispielsweise / gewisse, sehr bemerkenswerte Fille von
einer Teillihmung an, wo die duflere Sinneswahrnehmung
nicht mehr weiterbesteht, aber das Bewegungs- und Hand-
lungsvermdgen unversehrt bleibt.

In anderen Fillen hingegen, wo die Sinneswahrnehmung
weiterbesteht und die Bewegungsfahigkeit erloschen ist, hat
man geglaubt festzustellen: da die Seele die Kenntnis und die
Erinnerung ihrer Bewegungskraft oder die Verfiigbarkeit ihrer
Anstrengung in bezug auf die gelahmten Teile verliert, brach-
ten die an diesen Teilen ausdriicklich®” hervorgerufenen Ein-

% Korr. des Abschnittesendes: das Ich lemt, die einen aus den anderen
herauszuversetzen, ihre Grenze zu erkennen; es zeichnet ihre Trennungs-
punkte vor, wo die affektiven Eindriicke sie begrenzen werden. Somit wer-
den die vagen und allgemein anfangs undeutlichen Empfindungen sozusagen
in ihren lebendigen Verbindungen partikuldr und relativ, indem sie sich mit
den Modi der grundlegenden Anstrengung assoziieren, welche sie einer
individuellen Person eigen werden 1468t und sie [...]

! Wort gestrichen

2 Wort gestrichen

251

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

111


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicke nur noch allgemeine Affektionen hervor, welche sich
an keiner bestimmten Korperstelle*® mehr lokalisierten.

“* Die Notwendigkeit eines Bewegungseinflusses oder einer aktuell ausge-
iibten Anstrengung auf Sinnesteile, damit die an diesen Teilen erfahrenen
Eindriicke direkt darauf bezogen werden konnen, scheint mir durch eine
merkwiirdige Tatsache bestitigt zu werden, wie sie in cinem wenig bekann-
ten Werk (mit dem Titel "Naturgeschichte der Seele" von Herrn Rey Regis,
Arzt in Montpellier) dargelegt wird: "Nachdem ich einen Kranken gesehen
hatte”, sagt dieser Arzt, "dessen halber Kérper nach einem kiirzlichen
Schlaganfall geladhmt zu sein schien, war ich neugierig, ob ihm irgendein
Gefiithl oder eine Bewegung in den betroffenen Teilen blieb. Deshalb nahm
ich seine Hand unter die Bettdecke und driickte kriiftig einen seiner Finger,
was bei ihm einen Schrei hervorrief; und indem ich mit den anderen Fingemn
ebenso verfuhr, verspiirte er jedesmal einen sehr heftigen Schmerz, aber
ohne diesen auf irgendetwas zu beziehen. Ich gab ihm also meine Hand und
sagte ihm, sie fest zu dricken; er konnte es nicht. Dieser Mann bendétigte
mehrere Tage Ubung, um neu zu lernen, sich seiner Hand zu bedienen, die
Finger nacheinander zu bewegen [Erg. indem er sie sah, was dem bei Ma-
lebranche Gesagten entspricht, "Christliche Meditationen", Art. Anstren-
gung], und von dem Augenblick an konnte er ebenfalls den Schmerz richtig
auf den gedriickten Finger beziehen." Der Verfasser folgert, "daB die Seele
bei Lahmungen dieser Art die Kenntnis oder Erinnerung ihrer Bewegungs-
kraft sowie des Verhiltnisses ihrer Anstrengung in bezug auf die notwendige
Bewegung usw. verliert" [Rey-Regis, Histoire naturelle et raisonnée de
'ame, t. I, 27], was bedeutet, dal das Subjekt dieser /ch-Anstrengung die
Idee oder das unmittelbare Gefithl derjenigen ihrer besonderen Anwen-
dungsgroBen verliert, die sich organisch beeintrichtigt finden. Und wenn
sich alle TeilgroBen oder der Leibkérper in seiner Masse in demselben Zu-
stand befinde, wire dann nicht auch jede Apperzeption vollstindig wie im
Traum aufgehoben, obwohl die passive Affizierbarkeit weiterbestehen kénn-
te? Das direkte Verhiltnis der Eindriicke zu einer Korperstelle hinge also
urspriinglich von denselben Bedingungen ab wie die willentliche Bewe-
gungsfahigkeit. Es konnte mithin vom affektiven Teil getrennt sein; wenn
man nun diese Trennung im zweifelsohne ersten aller Urteile anerkennt,
muB man sie auch in den anderen zulassen. Sind wir dann nicht im iibrigen
hinsichtlich der Eindriicke der inneren Organe beim Fall des Herrn Regis?
[Korr. Sind wir dann nicht im iibrigen notwendigerweise hinsichtlich der
Eindriicke der inneren Organe, was der Gelihmte des Herrn Regis durch
Unfall fiir die duBeren Empfindungen war? (4nm. MB) — Vgl. N. Malebran-
che, Méditations chrétiennes et métaphysiques VI, art. 11 (Oeuvres comple-
tes, t. X), 62. Zu Beginn dieser Anm. Maine de Birans steht folg. Randerg.:

252

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus solchen Erfahrungen liefle sich induzieren, da} ein so
an all seinen Bewegungsgliedern gelihmt geborenes Kind,
ohne fiir das Gefiihl gelahmt zu sein, nur eine rein affektive
Existenz hitte, wenn es in diesem Zustand leben kénnte; da
keiner seiner Eindriicke / sich zu lokalisieren vermdchte, lieBe
sich sagen, es empfinde sie, ohne sie wahrzunehmen; das Ver-
haltnis seiner Kraft zur Widerstdndigkeit besaBle letztlich kei-
ne Grundlage, und damit auch nicht die Persénlichkeit, welche
in die Empfindung eingehiillt*”* bliebe, ohne sich entwickeln
zu konnen und zu entstehen zu beginnen.

Dies ist der Mensch, so wie er fiir all seine Eindriicke da-
hinschlummert, welche er in diesem Zustand vélliger Passivi-
tat empfangen hat; so sind wir, obwohl wach, fiir all jene inne-
ren Eindriicke, welche ihren Sitz in den der Anstrengung ge-
geniiber absolut fremden Organen haben und sich deshalb in
keinerlei besonderen Sitz einschreiben sowie stets vage, all-
gemein und unbemerkt bleiben.

Daraus ldBt sich auBerdem folgern, daB jede auf einen Teil
oder auf eine Stelle des organischen Leibkdrpers bezogene
Affektion bereits*”’ als eine Zusammensetzung erster Ordnung
betrachtet werden muBl und danach erst als vollstindige
“SEmpfindung oder Idee der Empfindung; denn diese ersten
Zusammensetzungen lassen ein gemeinsames Element oder,
wenn man so will, ein und dieselbe Form zu, welche sich mit
einer wechselnden Materie in jeder Art Empfindung vereint.
Letztlich ist diese Form keineswegs, wie gesagt wird, der
passiven Sinnlichkeit inhirent,"’ vielmehr bezieht sie sich auf
den speziellen oder individuellen Wahrnehmungssinn der
Anstrengung und hat denselben Umfang, dieselben Grenzen,
dieselben urspriinglichen Bedingungen wie ihre Ausiibung,.

Seite 60 b — vgl. dazu die parallele Stelle bei P. Maine de Biran, Mémoire
sur la décomposition de la pensée, III (ed. Azouvi), 139 f.

“4 Randerg. Ausdruck Condillacs— Vgl. zum Beispiel: Traité des sensa-
tions, Teil I, Kap. 7, § 2 (Oeuvres philosophiques, t. 1), 239 (dnm. Ubers.).
95 Wort gestrichen

% Erg. Wahmehmung oder

“T Erg. und all ihren Eindriicken gemeinsam

253

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

112


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies fiihrt uns zu einer kurzen Priifung zweier beriihmter
Lehren,”® von denen die eine als innere Erkenntnis die erste
Abgrenzung von den Teilen des eigenen Leibkorpers und folg-
lich das értliche Verhaltnis'” der die Seele affizierenden Ein-
driicke betrachtet hat, wihrend die andere dieses Verhiltnis
oder diese urspriingliche Erkenntnis bei ihrem Erklarungs-
versuch als ausschlieBliche Ergebnisse der Ausiibung eines
besonderen duBeren Wahmehmungssinnes betrachtet, namlich
der Tastberiihrung fester Oberfldchen.

1) "Dieser undeutliche VernunftschluBl oder dieses natiirli-
che Urteil, welches das von der Seele Empfundene auf die
Kéorper anwendet", sagt Malebranche,’® "ist nur eine Empfin-

113 dung, / die man zusammengesetzt nennen kann." Hier 1aBt sich
mit Recht der Hinweis und der Beginn einer wahren Analyse
finden, die weiter fortgefiihrt werden miiite, denn hier ergibt
sich genau der Fall, das Argument von Leibniz’®' zu verwen-
den: dort, wo es zusammengesetzte Wesen oder Modi gibt,
gibt es einfache **’Modi; wenn die auf eine Kérperstelle bezo-
gene Empfindung wirklich zusammengesetzt ist, so muf3 man
darin zwei Elemente unterscheiden, nimlich: die reine Affek-
tion, welche sich durch sich selbst auf nichts bezieht, und das
Urteil oder der einfache, eine und wahrhaft elementare Akt,
kraft dessen der Eindruck lokalisiert wird.

Malebranche jedoch beginnt mit den anderen Cartesianern,
a priori zu begriinden, daB die Seele eine angeborene Idee
ihrer Vereinigung mit dem Korper habe,”® woraus folgt, daf
die Empfindung als zusammengesetzte geboren wird; daher
gibt es fiir dieses Urteil oder diesen undeutlichen Vernunft-

% Korr. [...] der Lehren zweier beriihmter Philosophen, von denen der eine
% Erg. zu diesen Teilen

%% Recherche de la Vérité, 1. Buch, Kap. 1 [§ 5 Anm: Oeuvres complétes,
t. 1, 127) (Anm. MB).

%' Vgl. zum Beispiel Monadologie, § 2; Principes de la nature et de la grice
§ 1 (Anm. Ubers.).

52 Erg. Wesen oder

%9 vgl. N. Malebranche, Entretiens sur la métaphysiques VI (Oeuvres philo-
sophiques, t. XII), 137 f. (4nm. Ubers.).

254

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schluB, welcher die Empfindung zusammensetzt, keinen Ur-
sprung zu suchen.

Wenn jedoch dieses Urteil angeboren ist, mufl es dann
nicht auch notwendig und allgemein oder allen duBleren bzw.
inneren Sinneseindriicken gemeinsam sein? Warum gibt es
denn in der Tatsache soviel Ausnahme- und Unterscheidungs-
fille bei diesem urtiimlichen Verhiltnis? Warum beziehen
sich die ginzlich passiven inneren Eindriicke auf nichts, ob-
wohl sie die allgemeine Sinnlichkeit affizieren, usw.? Und
wenn andererseits diese Art und Weise zu empfinden und
wahrzunehmen, einzig und absolut oder notwendig ist, woher
koénnen wir dann wissen, ob sie eine Tduschung ist, und wo
ist™® hier die entgegengesetzte Wirklichkeit?

Ohne auf dieses System weiter einzugehen, wollen wir bei
dieser Gelegenheit daran erinnern, was wir schon sehr oft
haben beobachten kénnen, daB nimlich die Voraussetzung
von irgendetwas Angeborenem stets wie eine Verzweiflungs-
tat ist, und wenn auf diese Weise von gewissen Prinzipien a
priori ausgegangen wird, muBl man notwendigerweise entwe-
der solch reelle Wirkungen ohne Erkldarung lassen / oder sie
verunstalten und verwischen,’®” damit sie mit Gewalt in eine
vorher errichtete Hypothese eintreten, ohne diese Wirkungen
selber zu untersuchen.’®

5% Korr. und was wiire

%% Korr. des ganzen Abschnitts: Man sieht hier sehr gut, wie die vorwegge-
nommene Voraussetzung von angeborenen Prinzipien als bequemes Mittel,
um die Phinomene zu erkléren, in gewissen Fillen wie die Verzweiflungstat
der Analyse wird; geht man namlich von bestimmten Prinzipien a priori aus,
so muB zumindest darauf geachtet werden, sie nicht in Gegensatz zu den
Tatsachen zu setzen, welche man [...], und sie nicht entstellen und [...]

%% Randerg. Anmerkung zur sechsten "Meditation" Malebranches — Diese
Anm. fehlt im Text Maine de Birans, aber da diese 6. Meditation den Titel
trigt "Gott allein verrichtet als wahrhaftige Ursache durch die allgemeinen
Gesetze der Einheit von Seele und Kérper, was die Menschen als okkasio-
nelle oder natiirliche Ursachen verrichten", kann man mit I. Radrizzani,
Notes (1995), 248 Anm 184, annehmen, daB Maine de Biran hier seine
schon zuvor angefithrte Kritik am Okkasionalismus (vg. oben S. 107 f. mit
Anm.) wieder aufnehmen wollte (4nm. Ubers.).

255

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

114


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) In seinem Werk iiber den menschlichen Verstand er-
greift Locke® eine Methode der Erfahrungsanalyse und
glaubt dadurch, seinen Anfangspunkt noch diesseits der weit
zuriickverlegten Grenzen wihlen zu miissen, welche sich dem
cartesianischen Gesichtspunkt dargeboten hatten. Fiir ihn ist
die Empfindung nicht nur dann ein einfaches Element,’®
wenn der affektive Eindruck auf das ihn empfangende Organ
bezogen ist; sondern vielmehr auch, wenn sich der vorstel-
lende Modus auf eine duBere Ursache wie das Bild auf einen
Gegenstand bezieht. Somit setzt Locke die erste Erkenntnis als
natiirlich geformt voraus und erklirt sie keineswegs.’”

*'%Als nun Condillac das Vorhaben gefaBt hatte, bis zum
Ursprung jeder Idee zuriickzugehen und sozusagen die ver-

%97 Vgl. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 23
sowie Kap. 4-5 u. 8 (4nm. Ubers.).

%% Korr. Dieser Philosoph betrachtet die erste Idee der Einbildung als ein-
fach.

5% Korr. Somit setzt er stets die erste natiirlich geformte Erkenntnis voraus,
was ihn dazu fiihrte, von ihm selber unbemerkt in die angeborene Idee ein-
zutreten, welche er so schlecht mangels ihres Verstindnisses bekémpft hatte.
i Randerg. In der letzten Auflage der "Abhandlung iber die Empfin-
dungen” finden sich mehrere ganz neue Dinge iiber die Art und Weise, wie
ein auf den Tastsinn beschriinktes Wesen lernt, seinen Kérper zu kennen und
seine Empfindungen darauf zu beziehen. Das Kapitel 4 des 2. Teils, welches
den Tittel tragt: "Voruberlegungen iiber folgende Frage: wie wir von unse-
ren Empfindungen zur Erkenntnis des Korpers iibergehen kénnen", dieses
Kapitel, sage ich, ist véllig neu; man sieht darin deutlich, wie Condillac den
Punkt der Schwierigkeit umkreist, ohne ihn jedoch wirklich zu durchschau-
en noch vollstindige Befriedigung zu finden. "Es ist evident", sagt er, "da
wir von unseren Empfindungen zur Erkenntnis der Kérper in dem MaBe
iibergehen, wie sie das Phinomen der Ausdehnung hervorbringen, und weil
ein Korper ein Kontinumm ist, welches durch die Angrenzung anderer aus-
gedehnter Korper gebildet wird, muB die es vorstellende Empfindung ein
Kontinuum sein, welches durch die Angrenzung anderer ausgedehnter
Empfindungen gebildet wird." [Traité des sensations, Teil I, Kap. 4: Ocu-
vres philosophiques, t. I, 253 f.] Natiirlich kann es kontinuierliche Empfin-
dungen nur in der Zeit geben, und alles, was im Raum als Kontinuum wahr-
genommen wird, ist im eigentlichen Sinne nicht Empfindung. Dies bedeutet
deshalb, die beiden von Kant unterschiedenen Formen zu verwechseln, usw.
[Vgl. Kritik der reinen Vernunft, 1. Teil: Transzendentale Asthetik; Quelle

256

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schiedenen Arten an Empfindungen zu anatomisieren, um den
beitragenden Teil einer jeden von ihnen in der menschlichen
Erkentnis auszumachen, war er von einer sinnreichen Hypo-
these geleitet, bis zu jenem zuriickverlegten Punkt zu gelan-
gen, welcher tatsichlich den Kreis der Erkenntnis offnen
konnte; aber er mufte zunichst einsehen, daBl die direkten
Eindriicke eines passiv duBeren Sinnes, wie der Geruch bei-
spielsweise, nicht in sich selber oder in ihren einfach affekti-
ven Charakteren haben, was in sich selbst sozusagen den
Stempel des sie okkasionierenden Gegenstandes oder der von
ihnen eingenommenen organischen Stelle trigt, so daB} die
Erkenntnis des Gegenstandes oder Sinnes, welche daraufhin in
all unsere verschiedenen Empfindungen eintritt, indem sie als
sinnlich relative Ideen in einem notwendigen Bezug verbun-
den werden, ihren Ursprung in irgendeinem urtiimlichen Mo-
dus haben mufte, welcher so wahrgenommen oder natiirlich
empfunden wurde; und da sich ein solcher Modus an-
schlieBend mit den anderen rein sinnlichen Eindriicken asso-
ziiert, / muBte er ihm seinen Charakter oder seine eigene rela-
tive Form mitteilen und sie gemdB dem Verstindnis Ma-

fir Maine de Biran hier: Ch. Villers, Philosophie de Kant ou principes
fondamentaux de la philosophie transcendantale, Teil II, Art. 12: Theorie der
reinen Sinnlichkeit. Erzeugungsmodus der Sinnesgegenstinde, des Raumes
und der Zeit, S. 263 f.] "Die Natur", so sagt Condillac zudem, "hatte nur ein
Mittel, uns unseren Korper erkennen zu lassen, nimlich die Empfindungen
als Modifiktionen nicht der Seele, sondern der Organe erkennen zu lassen,
welche dafiir die okkasionellen Ursachen sind. Aber dieser Kunstgriff, durch
den wir uns in den Organen zu befinden glauben, welche im eigentlichen
Sinne nicht wir selbst sind, hat zweifelsohne seine Grundlage im Korperme-
chanismus, der seinerseits selber in bezug auf die Natur der Seele angeord-
net wurde. Dies ist alles, was wir iiber dieses Thema wissen konnen", usw.
[Traité des sensations, ebd. S. 254, frei zitiert]. Man sieht in diesem letzten
Artikel die Verlegenheit des Autors; dort hat er den Faden der Analyse
aufgegeben und konnte ihn in der Tat nicht weiterverfolgen, sobald er als
Tatsache diese falsche Voraussetzung annahm: daB sich das /ch in den Or-
ganen zu finden glaubt, welche nicht /ch sind, und daB nur die Seele allein
oder das Ich einfacher Affektion fihig sei.

257

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

115


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lebranches’'' zusammensetzen oder sie im Sinne Lockes in

den Rang von Ideen erheben; auf diese Weise fand sich der
cartesianische Gesichtspunkt zum erstenmal in die Grenzen
der Erfahrung zuriickgefiihrt und die Prinzipien des englischen
Philosophen konnten ihre notwendige Ergédnzung erhalten.’”
Ich kann mich hier nicht dabei aufhalten, in allen Einzel-
heiten den Schritten zu folgen, welche die Statue macht, um
von sich selbst aus zu empfinden, indem sie die zundchst ganz
innerlichen Modifikationen entweder auf Teile ihres eigenen
Korpers oder auf fremde Korper iibertrigt, welche sie mit
diesen selben Sinneseindriicken umkleidete,’’® mit denen sie
sich einen Augenblick zuvor der Reihe nach in der Ausiibung
des Geruchs, des Geschmacks, des Gehors und der Sicht iden-
tifizierte. Wie man weif3, wird durch die urtiimliche Ausiibung
eines passiv sinnlichen Organs im AuBen,”'* eher als im Inne-
ren willentlich bewegt, die duflere Welt der Phanomene gebo-
ren und entwickelt sich, welche allerdings im iibrigen nur eine
objektive Zusammensetzung derselben Empfindung ist.’'"’
Allein der Tastsinn der Hand begrenzt im eigenen Korper
jedes der Teile, wo sie die Erwiderung des Gefiihls findet, und
sie trennt sie auf diese Weise von den Anteilen toter Materie,

1" vgl. Recherche de la Vérité, 1. Buch, Kap. 10, § 5 (Ocuvres complétes,
t. 1), 127, wie schon S. 112 f. oben (dnm. Ubers.).

*12 Siehe im "Traité Raisonné des sensations” [Teil IV: Oeuvres philosophi-
ques, t. 1, 333 f.] die Definition, welche Condillac vom Wort Idee mit der
Bemerkung gibt, daB jeweils ein Urteil in jene Ideen eintritt, die uns als die
einfachsten erscheinen; dies hatte Locke nur sehr undeutlich wahrgenom-
men, und zwar allein im besonderen Fall der Ideenassoziation der beriihrba-
ren Gestalten mit den visuellen Bildern [vgl. Versuch iiber den menschli-
chen Verstand, 2. Buch, Kap. 5 u. 13] (4nm. MB).

* Korr. [...] welche sie nacheinander mit jedem dieser Eindriicke umkleidet
51 Korr. [...] eines sinnlichen oder passiv von auBen affizierbaren Organs

513 gestrichene Randerg. Denn man weil sehr wohl, "ob ich mich bis zu den
Himmeln erhebe oder bis in die Abgriinde hinabsteige, ich betrachte immer
nur mein Denken", welches nichts anderes als meine Empfindung ist. — Vgl.
E. B. Condillac, Essai sur I'origine des connaissances humaines, Teil I, Abt.
I, Kap. 1, § 1 (Oeuvres philosophiques, t. I, 6) wie bereits oben S. 104 (4nm.
Ubers.).

258

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren nackte Festigkeit der Hand”'® keinerlei Gefiihlserwide-
rung gibt, sofern die Hand [der Sinn] diese Anteile durch ihre
[seine] sukzessive Anwendung abgrenzt und ihnen Gestalt
gibt.

Wire Condillac bis zum wirklich urtiimlichen und grund-
legenden Sinn der Erkenntnis oder der inneren apperzeptiven
Idee zuriickgegangen, die ebenso wahrnehmend oder duller-
lich anschaulich ist,’"” dann hitte er vielleicht gesehen, daB
diese Ubertragung unserer Modifikationen auf einen orga-
nischen Sitz sowie auf einen Ort des dufleren Raumes ihr Prin-
zip in der notwendigen Erwiderung einer gewollten Anstren-
gung und einer entgegengesetzten Widerstindigkeit finden
muB,”™® / und dies ohne Zweifel mehr als in der Erwiderung
eines Gefiihls, welches sich als passives nicht verdoppeln oder
sich selbst erwidern kann.

Aber da sich der Autor der "Abhandlung iiber die Empfin-
dungen" alternativ mit den Mitteln der objektiven Erkenntnis
beschiftigt, konnte er den unmittelbaren Hervorbringungen

516 Korr. dem ausgedehnten und geteilten Sinn

17 Korr. [...] anstatt zu dem der Wahrnehmungen oder 4uBeren Anschauun-
gen

313 (Seite 94) Setzen wir voraus, beide Hande wiren fiir das Gefiihl geldhmt;
es reichte aus, daB sie gegeneinander bewegt werden kénnten und sich wi-
dersetzten, damit diese Erwiderung von Anstrengung oder Widerstindigkeit
sie als voneinander unterschieden und demselben Jch zugehorig bestimmite.
Wiire nur eine dieser Hinde gefuihllos, dann kénnte jene [Korr. die andere],
welche die Sinnlichkeit beibehilt, sie in diesem Bezug als fremd empfinden;
aber bei einer neuerlichen Begegnung der beiden Anstrengungen ver-
schwinde die Fremdheit, und dieser Fall entspriche dem vorherigen. Man
erkennt hier deutlich die klare Trennung der beiden Funktionen (A4nm.
MB). — Erg. zu dieser Anm.: Herr Degérando in seiner "Histoire [comparée]
des systémes de philosophie” [Teil II, Kap. 10, t. III, 341 f.] scheint mir das
Urphénomen der Existenz der Korper sehr schlecht analysiert zu haben, da
er, wie Condillac es tat, nur die Sinnlichkeit des Tastorgans im Auge hatte;
ich glaube, daB die Art und Weise, wie er von den urspriinglichen Ideen der
Ausdehnung und der Bewegung Rechenschaft ablegt, irrtimlich ist. — Der
obige Hinweis Seite 94 zu Beginn der Anm. diirfie sich auf die parallele
Stelle in "Mémoire sur la décomposition de la pensée”, IlI (ed. Azouvi), 211,
beziehen (Anm Ubers.).

259

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

116


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

117

der Aktion einer unberiihrbaren wie unsichtbaren inneren
Kraft keinen Blick schenken, wobei sich diese Kraft nicht nur
auf die ausgedehnten Oberfliachen bezieht, sondern auflerdem
in das Innere der Massen und bis zu den Elementen der wider-
stindigen Materie vordringt, so als wiirde sie sich mit der
eigenen und entgegengesetzten Kraft dieser Elemente verwi-
ckeln und verbinden.

Der ganz innere Wahmehmungssinn der Anstrengung, so
wie wir ihn in seiner Bestimmung oder urspriinglichen Form
als auch in seinen unmittelbaren Ergebnissen betrachtet ha-
ben, muBite sich auf mehr oder weniger innerliche Art und
Weise (wie wir gleich hierauf sehen werden) mit den ver-
schiedenen #uBeren Sinnen assoziieren, von denen er einen
mehr oder minder betrachtlichen Teil darstellt; und zusammen
mit dem duBeren Tastssinn selbst betrachtet, bei welchem

_Condillac stehenblieb’" und der ein hauptsichlicher Fortsatz

jener Anstrengung ist, versteht man jetzt all das, was das Aus-
lassen eines derart grundlegenden Wahrnehmungssinnes [im
Ursprung der Erkenntnis])’™® an Unvollstindigem oder Vagem
und Ungewissem in den Analysen hat hinterlassen miissen,
denen er absolut entgangen ist.

So wie das Auslassen seitens der alten Chemiker, welche
den LufteinfluB oder einen Teil der Luft bei den Verbren-
nungs- und Ansduerungsphinomenen der Koérper nicht be-
riicksichtigten, alle **' Analysen wiederholen oder durch unse-
re modernen Pneumatisten verifizieren lieB, welche in der
zergliederten Luft das wahrhafte Prinzip dieser Phdanomene
entdeckt haben, so wird sich auch heute die Unterscheidung
eines neuen Wahrnehmungssinnes, der sich mit allen anderen
vereinen kann, ohne mit irgendeinem davon zu verschmelzen,
nachdem sie vom Autor der "Abhandlung iiber die Empfin-
dungen" absolut vernachlissigt oder verkannt wurde, als die

*1 vgl. die entsprechenden Kap. iiber den Tastsinn in: Traité des sensations,
Teil II u. Teil III (Oeuvres philosophiques, t. I), 257 ff. u. 275 ff. (4nm.
Ubers.).

520 Klammer gestrichen

52! Erg. friiheren

260

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgabe auferlegen, alle Analysen nochmals zu beginnen oder
sie einer neuen Verifikation entgegenzufiihren. Diese Arbeit
hitten wir in Sicht, wenn die Zeit es erlaubte, so dal wir von
dieser Aufgabe hier nur einen abgekiirzten Entwurf skizzieren,
um die Losung unseres Problems zu vervollstdndigen.

Beeilen wir uns, nunmehr aus allem, was Gegenstand die-
ses langen Kapitels und insbesondere des letzten Paragraphen
gewesen ist, die Folgerungen zu ziehen:

1) AuBer der Wahrnehmung oder der Ersterkenntnis der
begrenzten und geformten Gestalt der Teile des eigenen und
fremden Korpers, worauf sich der auflere Tastsinn bezieht,
von dem Condillac spricht,’* gibt es noch eine unmittelbare
Apperzeption der Ko-existenz dieses eigenen Leibkorpers,
welche sich auf eine allgemeine und kontinuierliche Wider-
standigkeit hinsichtlich derselben individuellen Anstrengung
griindet (continuatio resistentis (organici) Leibnizm).

Diese Art zunichst unbegrenzt korperlicher Ausdehnung
kann sich durch keinen duBleren Wahrnehmungssinn darstellen
und nicht'* der unmittelbare Gegenstand irgendeiner An-
schauung sein; vielmehr hat sie einen eigenen muskuldren
Wahrnehmungssinn, welcher nur im Inneren handelt und sich
dort erkennt; auf diese spezielle Quelle muf} die urtiimliche
Form des Raumes zuriickbezogen werden, welche in ihrer
PReinheit selbst nicht verallgemeinert und somit jeder Aus-
iibung einer Sinnlichkeit zugesprochen werden darf, wo sie
natiirlicherweise als inhirent gedacht wire.’”®

522 Vgl. Traité des sensations, Teil II, Kap. 5, § 6 (Oeuvres philosophiques,
t. 1), 257 f. (Anm. Ubers.).

2 Wort gestrichen. — Vgl. Brief an P. Des Bosses vom 1. Juli 1707 (ed.
Gerhardt, t. 1), 339, wie bereits oben S. 109 mit Anm. (4nm. Ubers.).

¥ Korr. Diese Art somit vager und unbegrenzt korperlicher Ausdehnung
gleicht keineswegs jener, die sich durch die Ausiibung der duBeren Sinne
des Tastens und Sehens darstellt, und kann nicht [...]

535 Erg. Einfachheit oder

526 Randerg. Kritik an Kant (4nm. MB). — Wahrscheinlich Erinnerung oder
geplante Wiederaufnahme der Kritik gegeniiber den reinen Formen der
Sinnlichkeit, die nach Kant den Raum von den wahrgenommenen Kérpern

261

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) AuBerhalb der anfanglichen Ausiibung des Anstren-
118 gungssinnes sind alle Eindriicke der Sinnlichkeit / einschlief-
lich derer des Tastsinnes selbst passiv, material einfach und
absolut oder ohne Verhiltnis zu irgendeiner personalen oder
fremden Existenz; mit diesem Sinn hingegen, der allein und
sogar von allen anderen getrennt ist (wenn es moglich wire),
befinde sich das individuelle Subjekt einer Anstrengung (Ich)
im grundlegenden und notwendigen Bezug zu einer wider-
stindig organischen GroBe; hieraus ergibt sich die innere un-
mittelbare Apperzeption dieses Ich, welches sich mehr oder
weniger innerlich mit allen zufilligen Modi assoziiert’ oder
verbindet — gemischte Ergebnisse von auflen gekommener
passiver Eindriicke und von Bewegungen, welche durch einen
Willen in entsprechenden Organen mit den beiden sensitiven
und motorischen Funktionen hervorgebracht wurden ... -, in-
nere Apperzeption, wie ich sage, die von den wechselnden
elementaren Hervorbringungen immer unterschieden ist, mit
denen sie sich assoziiert, und in ihr allein findet sich jene im
Grund des inneren Wahmehmungssinnes errichtete Unter-
scheidung motiviert, welche zwischem dem Subjekt und dem
Objekt einer Anschauung oder vollstandigen Vorstellung be-
steht.

3) Da das Michtigkeitsgefiihl der Anstrengung als wesen-
hafter Teil in die Modi der duBeren Sinne eintritt, welche ihm
in spezieller Weise untergeordnet sind,”*® reicht’” die alleini-
ge Abwesenheit dieses Gefiihls in diesen oder jenen passiven
Modifikationen, wo das Wollen und das Begehren in Gegen-
satz zueinander sein kdnnen, aus, um innerhalb dieses Kon-

und der entsprechenden Sinnesausiibung unabhingig sein lidBt; vgl. schon
oben S. 90 f. (4nm. Ubers.).

527 Korr. [...] Bezug der Kraft zu einer organischen Widerstindigkeit; hier-
aus ergibt sich die innere unmittelbare Apperzeption des Ich, welche immer
von den sensitiven, zufilligen und wechselnden Modi unterschieden ist, mit
denen sie sich assoziiert

528 Korr. [...] in die Ausiibung der #uBeren Sinne und in die Ergebnisse
dieser Ausiibung eintritt, welche [...]

%2 Korr. kann [...] ausreichen

262

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trastes selbst dem motorischen und sinnlichen Wesen die
Wirklichkeit irgendeiner Existenz oder fremden Ursache zu
offenbaren, die ebensoviel Macht hitte, um es zu veréndern,
wie es in sich selbst hat, um seinem Leibkorper die Bewegung
als Antriebkraft auf bestimmte Organe hin mitzuteilen. Damit
hitte das Doppelproblem der personalen und fremden Exis-
tenz nur ein und dieselbe Losung, welche von einer einzigen
wirklichen Urtatsache, von einer einzigen und grundlegenden
Bedingung hergeleitet ist.

Es war diese eine Losung zweier zu oft voneinander ge-
trennter Probleme, welche wir vor allem im Blick hatten, als
wir bis zur Quelle / der unmittelbaren Apperzeption zuriick-
gingen; es bleibt uns nunmehr nur noch, die Gesamtheit ihrer
Charaktere herauszustellen, indem wir sie von allem unter-
scheiden, was nicht in den Zusammensetzungen der Erfahrung
ist.

Damit stehen wir folglich vor der Aufgabe, in den sekun-
daren Tatsachen unserer sinnlichen und intellektuellen Natur
die Unterschiede zu suchen, welche die Apperzeption von der
Anschauung trennen, sowie diese beiden letzteren von der
Empfindung und vom Gefiihl.

263

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

119


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3
Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse oder Ein-
teilung der dufleren Sinne —

Wie sich daraus eine reelle Unterscheidung zwischen den
Seelenvermdgen und -zustanden ableiten 148t, deren Unter-
schiede erfragt sind — Einteilung der drei Systeme: sensitiv,

perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv

Wenn der Anstrengungssinn, dessen Ausiibung das Leben des
Bezuges und des Bewuftseins ist, einmal aktiv geworden ist,
fahrt er fort, sich in allen Teilen des ihm eigenen Bereichs auf
gleichformige und unveridnderte Weise zu vollziehen. Perio-
disch im Schlaf des Ich und des Denkens aufgehoben, wiah-
rend das sensitive und absolute Leben im ewigen Fluf} seiner
es bildenden Eindriicke niemals unterbrochen, sondern fortge-
rissen wird, und auch niemals sich selbst gleich auf sich zu-
riickkommt, wird der Grundmodus der individuellen Persén-
lichkeit stets identisch wiedergeboren, ist derselbe Bezug der
Kragﬂzur Widerstandigkeit, dieselbe Apperzeption, dasselbe
Ich.

3 Die Ausgabe von J. Echeverria (1963), 166, vermerkt Anfang Kap. 3 den
Beginn der "Zweiten Abteilung" in diesem Werk; im Gegensatz zur Nennung
"Erste Abteilung” wird diese Einteilung jedoch in der Urschrift S. 119 nicht
weiter erwdhnt, obwohl dies innerhalb der Systematik als Ubergang von der
Apperzeption zur Intuition plausibel wdre. I. Radrizzanis Ausgabe von 1995
beriicksichtigt diese Einteilungsmdglichkeit nicht und féhrt daher sofort mit
der Kapitelzihlung 3 weiter (S. 136) (Anm. Ubers.).

Randerg. hier eine Anmerkung iiber den Abschnitt personale Identitit
bei Locke, Seite 55, anbringen [vgl. Versuch iiber den menschlichen Ver-
stand, 2. Buch, Kap. 27, § 8].

Wenn es wahr ist, daB all die verschiedenen Modifikationen des empfin-
denden oder apperzeptiven Wesens einzelnen und aktuellen Umstinden des
Funktionierens der Organe gemiB irgendeinem Bezug der Bedingtheit ent-
sprechen (und wire es selbst einer prdstabilisierten Harmonie), so miissen
wir in den Instrumenten, welche dazu dienen, daB sich diese beiden Arten
von Elementen vollziehen oder hervorbringen (die sensitiven Funktionen
einerseits und die Modi der Adnstrengung andererseits), ununterbrochen
einige Erscheinungszeichen der Verschiedenheit und der Veridnderung oder
der Gleichformigkeit und der Bestandigkeit finden, wodurch diese Modi im

264

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inneren unserer selbst jeweils charakterisiert sind. Nun lehrt uns die Physio-
logie auf der einen Seite, daB sich die durch wechselnde Ursachen duBerer
oder innerer Eindriicke affizierbaren Organe untereinander in ganz besonde-
rer Weise in den physischen Eigenschaften von Festigkeit, Dicke oder
Diinnheit, der Eingehiilltheit oder Anundation der Nervenfasern unterschei-
den, welche zur Bildung dieser Organe beitragen; wihrend die Gehirnner-
ven, welche besonders den Funktionen willentlicher Bewegtheit in verschie-
denen Sinnen dienen, iiberall denselben Aspekt und augenscheinlich homo-
gene Eigenschaften bieten. Auf der anderen Seite finden wir durch die Re-
flexion, daB sich die Modi dieser auf gleiche Art und Weise fortdauernden
oder sich hervorbringenden Anstrengung nur durch den Intensititsgrad
unterscheiden, wihrend sich alle sensitiven Affektionen, welche in ihren
spezifischen und eigenen Charakteren ganz besonders vielfiltig sind, im
ewigen FluB befinden und niemals absolut als dieselben wiederkehren. Hier
zeigt sich also ein ziemlich iiberraschender Parallelismus zwischen den
Instrumenten und den Funktionen einerseits und den BewuBtseinsher-
vorbringungen andererseits. Wird die Verschiedenheit der letzteren nicht in
gewisser Weise durch die Vielfalt der anderen bestitigt? Stellen wir auBer-
dem noch fest, daB die 4uBeren Sinne, je mehr sie der willentlichen Hand-
lung untergeordnet und der Anstrengung angepaBt sind, desto mehr auch die
Festigkeit in den Eindriicken und die Bestindigkeit in ihren verschiedenen
sensitiven Dispositionen bewahren; wie die inneren Organe sind sie nicht
Jjener groBen Anomalien und Stérungen der Sinnlichkeit fihig, welche dem
Urteil keinerlei Zugriff, keinerlei bestindige Form iibrig lassen. Da des
weiteren ein natiirlicher Bezug diese Sinne mit gewissen physischen Kriften
verbindet, war es notwendig, daB sie durch eine Michtigkeit gelenkt werden,
welche sie die Stirke der duBeren Wirkkrifte beibehalten l#Bt oder sie ihr
proportinal angleicht, denn da diese dieselben bleiben, wiirde jede organi-
sche Verinderung, jeder plotzliche Sprung der Sinnlichkeit den Bezug zer-
storen, und das Urteil hitte dann niemals entstehen kénnen.

Erg. Bichat macht in seiner "Physiologischen Anatomie" noch eine sehr
zutreffende Bemerkung in Bezug auf den hier vor uns im Blick befindlichen
Gegenstand; es gibt, sagt er, "folgenden groBen Unterschied zwischen der
animalischen Sinnlichkeit und Kontraktilitét: in der ersteren sind die Nerven
in gewissen Fillen die evidenten Wirkkriifte der Kommunikation der Orga-
ne, welche den Eindruck mit dem Gehirn dort empfangen, wo er wahrge-
nommen wird; aber in anderen Fillen kennen wir den Bezugsmodus nicht; in
der Kontraktilitdt hingegen kommuniziert das Gehirn sichtbarerweise durch
die Nerven mit den Muskeln, und niemals vermégen die Organe eine wil-
lentliche Bewegung ohne EinfluB der Gehirnnerven zu vollziehen" [Anato-
mie générale appliquée & la physiologie et 4 la médecine, t. I, Art. I11, § 2,
172].

265

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Um dieses phidnomenale Ich in dem einzigen und individu-
ellen Sinn dieser Apperzeption zu begreifen, wollen wir alle
willentlich zusammengezogenen Muskeln in der Unbewegt-
heit des Korpers voraussetzen: mit offenen Augen in der Fin-
sternis; mit aufmerksamen Gehér (acuta) im Schweigen der
Natur, die umgebende Luft in Ruhe sowie die Aullentempera-
tur im Gleichgewicht mit jener der Korperoberfliche; alle
inneren Eindriicke sind auf die natiirliche Stirke des organi-
schen Lebens beschrinkt und in ihrer kontinuierlichen Gleich-
formigkeit nicht spiirbar ... Die Anstrengung allein bleibt iib-
rig, und mit ihr das phdnomenal reine oder auf seine unmittel-
bar innere Apperzeption reduzierte Ich; solange dieser unver-
inderte Modus fortdauert, namlich solange wie die Wachheit
des Ich dauert, konnen die sinnlichen oder zufilligen Eindrii-
cke, welche mit ihm zusammenfallen, gemaB verschiedener
Gesetze oder Bedingungen an seiner reproduzierenden Tatig-
keit und dem BewuBtseinslicht teilnehmen, welches dieser
Quelle entspringt.

GemdB der anatomischen Lehre von Gall lieBe sich sagen, daB sich die
Empfindungen durch voneinander abweichenden Nerven vollzichen oder
iibermittelt werden, welche dieser Autor vom verldngerten Riickenmark
herleitet, wihrend sich die Bewegungen oder muskuldren Kontraktionen
stets durch die Vermittlung der umkehrenden Nerven vollziehen, welche
nach Gall ihren Ursprung in der verhirteten Masse des Gehirns haben, in
den Punkten, wo die voneinander abweichenden Nerven enden, bzw. diese
sich zusammenfalten, um die umkehrenden Nerven zu bilden, oder es kei-
nerlei Verbindung zwischen beiden Arten gibt (4nm. MB). — Als nicht genau
bestimmbare Quelle hierzu vgl. J.-B. Demangeon, Physiologie intellectuelle
ou Développement de la doctrine du Prof. Gall (1806), 580; Cranologie ou
découvertes nouvelles du Docteur F.-G. Gall (1807); F.-G. Gall/Spurzheim,
Anatomie et physiologie du systéme nerveux en général (1810-19). Franz-
Joseph Gall (1758-1828) lebte zur Zeit Maine de Birans in Paris und besall
einen ziemlich groBen Ruf, 1808 widmete ihm Maine de Biran einen eige-
nen Vortrag vor der "Medizinischen Gesellschaft" von Bergerac: Observa-
tions sur les divisions organiques du cerveau, considérées comme si¢ges des
différentes facultés intellectuelles et morales, des rapports qu'on peut établir
entre l'analyse des facultés de I'entendement et cette sorte de division: exa-
men du systéme du docteur Gall a ce sujet (Oeuvers V, ed. Azouvi 1984 mit
weiterer Literatur S. X f.) (dnm. Ubers.).

266

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber unter diesen verschiedenen Modi unserer aufeinan-
derfolgenden Existenz in einer Zeit gibt es solche, / die reell
mit der immanenten Anstrengung zusammenfallen und nur
zufillig an der ihr eigentiimlichen Apperzeption teilnehmen.

Es gibt andere, die sich ohne Ausgang von derselben Quel-
le [der Apperzeption oder des BewuBtseins]™' sozusagen als
Ergebnisse mit ihr verbinden oder sich ihr zueignen, obwohl
sie ihr im Prinzip fremd sind.

Es gibt schlieBlich noch eine dritte Art sinnlicher Modi,
welche wie Ausstrahlungen von der Quelle der Anstrengung
selbst aus ganz an all ihren Charakteren teilnehmen und wie
sie als innere Gegenstinde der einen vollstindigen Apperzep-
tion von der Person unabtrennbar sind, wo sich diese Person
individuell konstituiert findet.

Daraus ergeben sich drei Klassen anfianglich und wesen-
haft verschiedener Modifikationen sowie drei entsprechende
Systeme, auf die sich alle individuellen oder spezifischen Mo-
di des Empfindens und denkenden Wesens beziehen lassen,
namlich:

1) Sensitives (**passives) System, welches all die inneren
oder duBeren Affektionen der Sinnlichkeit ohne den Beitrag
des Willens oder der aktiven Teilnehme des Ich beinhaltet.”

2) Perzeptives [oder intuitives (gemischtes)]” System,
welches alle Modifikationen hinsichtlich der beginnenden
Aktion irgendeiner duBeren oder inneren Ursache einerseits
umgreift, die dem Willen gegeniiber fremd ist; und anderer-
seits einer Folgereaktion, welche durch diesen Willen selbst
bestimmt ist.

3) SchlieBlich apperzeptives (aktives) System, worunter ich
alle Modi oder Akte im eigentlichen Sinne verstehe, welche
die unmittelbaren und ausschlieBlichen (oder sogar nur mittel-
baren oder teilweisen) Hervorbringungen derselben lebendi-

31 Klammer gestrichen
2 Erg. oder

53 Korr. [...] alle Affektionen der inneren oder duBeren Sinnlichkeit umfaBt,
welche spontan und ohne irgendeinen Beitrag [...]
34 Klammer gestrichen

267

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

121


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

gen Kraft sind, welche die Anstrengung erschafft; indem in
diesem Fall eine Aktion begonnen und beibehalten wird, wel-
che das Gesetz nicht mehr von den #uBeren Gegenstinden
erhalt.

Indem wir diese drei Systeme getrennt voneinander analy-
sieren, um die verschiedenen Arten an Empfindungen zu er-
kennen, welche jeweils darin enthalten sind, konnen wir es
nicht verfehlen, reelle Charaktere zu finden, mit denen jene
Hauptunterscheidungen verkniipft sind, welche von uns er-
fragt werden, [sowie auch mit mehreren anderen Nebenein-
zelheiten, nach denen wir nicht gefragt sind].**’

§1
Sensitives oder passives System

**Das Vermogen oder vielmehr die allgemein rezeptive Fa-
higkeit aller unmittelbaren Eindriicke, welche an den Nerven-
enden durch irgendeine duBere oder innere Ursache (X) erfol-
gen, enthilt alle Tatsachen der lebendigen und einfach emp-
findenden Natur, die unter einem physiologischen Gesichts-
punkt sowie auBlerhalb des Jch beobachtet werden kdnnen, sei
es in jener Art unmittelbarem Tastsinn, dessen Beziige wir
bereits untersucht haben und, obwohl sie sich bis zu einem
gewissen Punkt dem Bewufltsein annidhern, nicht in dessen
eigenen Bereich eintreten, sondern an den Grenzen bleiben,
wodurch unsere beiden Naturen getrennt sind.

Hatten wir hier das ausdriickliche Ziel, dieses System von
Eindriicken vollstindig zu analysieren oder es von neuem in
seinem Ausgang von seinen Anfangselementen zusammenzu-
setzen, dann gingen wir vielleicht bis zu diesen Punkten, zu
korperbeschaffenen Monaden, zuriick, welche sich gegenseitig
in ihrer Vereinigung oder Koordination im System affizieren
oder lebhafter werden und sich so durch die unaufhorliche

35 Klammer gestrichen

%% Randerg. Gleichgewicht aller Organe, allgemein sensitive Stirke, unbe-
merktes Grundgefiihl

268

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reproduktion jener veridnderbaren Affektionen — materiellen
Empfindungen (bei Buffon®"), undeutlichen Wahrnehmungen
(bei Leibniz*®) — niemals bis zur Hohe der BewuBtseinsidee
erheben, weil sie sich ginzlich auBerhalb der sie konstituie-
renden Aktivititssphare befinden.

Die unmittelbar passiven Eindriicke, von denen wir spre-
chen, haben zunichst einen eigenen Sitz in den Nervenenden
der inneren Organe; auf sie bezieht sich das Funktionieren der
Wahlaffinitdten, wovon die Sekretionsfunktion, der erste In-
stinkt der Nahrungsaufnahme oder der Selbsterhaltung abhén-
gen; schlieBlich die Gesamtheit der Organismusbestimmungen
und all jene blind sinnlichen Triebe, welche das animalische
Lebewesen im Geburtszustand zeigt.

Im AuBeren finden wir zudem jene Art an Eindriicken,
welche sich iiber die ganze Kdrperoberfliche ausbreiten, de-
ren allgemein passiven Tastsinn®> sie bilden, welcher durch
eine Modifikation besonderer Art in jedem getrennten duBeren
Organ der unmittelbare Sitz des affektiven Anteils wird, der
jeder unserer duBeren Empfindungen eigentiimlich ist. Mate-
rie im eigentlichen Sinne, welche sich in der Tat nicht in Idee
oder urspriingliche Erkenntnis verwandelt, sondern vielmehr
in all die wechselnden Anfinge von Stirke oder Schwiche,
durch welche die Gewohnheit oder die Spontaneitit des Orga-
nismus**’ selbst sie hindurchgehen lassen kann.

*'Diesem passiven Tastsinn entsprechen die ersten sensiti-
ven Funktionen des Geruch-, Geschmacks-, Horsinnes selbst

%37 Vgl. Histoire naturelle des animaux, 327 f. (dnm. Ubers.).

%38 Vgl. Monadologie, § 14, 21 u. 23; Principes de la nature et de la grice,
§ 13 (Anm. Ubers.).

% Randerg. mit Verweiszeichen: Hier Abschnitt iiber passiven Tastsinn aus
anderem Heft erginzen. — Wahrscheinlich wollte Maine de Biran hier eine
Stelle aus seinem Werk "Mémoire sur la décomposition de la pensée” (ed.
Azouvi Bd. 3), Kap. 5, Art. 1. "Passive und aktive Funktion des Tastens",
198 1., einfiigen (Anm. Ubers.).

54 Var. des Vitalsinnes

**! Randerg. Anteil, den man als die Empfindung selbst betrachten knnte,
auf die Materie reduziert und von jeder Wahrnehmungsform des Raumes
oder der Zeit getrennt.

269

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

123


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

und der Sicht, insoweit man sie gleichfalls im unmittelbaren
Abhiéngigkeitsverhiltnis von der Einwirkung oder vom An-
sto in den Geruch-, Geschmacks-, Hor- oder Augenfliissig-
keiten betrachtet, welche wie durch eine Art Anziehung oder
Wahlaffinitit von den entsprechenden Organen aufgesucht
werden, da sie ihnen zugehoren und versuchen, sich sozusagen
mit ihnen gemiB sicherlich iiberchemischen Gesetzen zu**’
verbinden.

Somit 14Bt sich bei den lokalen Eindriicken der Hor- und
Augenfliissigkeit insbesondere nicht daran zweifeln, daf} fiir
die Seele, auBler des vorstellend gr)(»;'a»'zel\t:t:'vem5"3 Anteils, eine
wirklich unmittelbare Affektion eintritt, welche mit der Ge-
samtatsache der objektiven’* Vorstellung vermischt bleibt
und vom Ich nicht unterschieden werden kdnnte, weil sie sich
nicht bis zu ihm hin erhebt; aber sie kann nichtsdestoweniger
in gewissen Fillen hervortreten, wo die Erfahrung und die
Beobachtung sie isoliert antreffen.

Diese Fille sind beispielsweise jene, wo der materielle und
sozusagen unbeseelte Teil des Tones oder Lautes die Sinn-
lichkeit in den inneren eigenen Sitzen anst68t, ohne daB der
Gehorsinn irgendetwas deutlich vernimmt; so hat man festge-
stellt, wie vollig taube Individuen einzelne Affektionen in
verschiedenen Korperregionen erlebten, als man in ihrer Nahe
die Tone irgendeines Instruments erklingen liel; man weif3
auch, dal} es bestimmte Tone, Klangfarben der Stimme, Ak-
zente gibt, welche natiirlicherweise dazu geeignet sind, ver-
schiedene Leidenschaften in den Tieren, die sie héren, zu

Auf diese Weise auf den rein affektiven Anteil reduziert, kann jede Emp-
findung noch als eine besondere Modifikation des allgemeinen und grundle-
genden Lebenssinnes betrachtet werden, welcher der natiirlichen oder zufil-
ligen Stirke proportional, aber in seinem Vitalsinn stets spontan ist, mit
seinen eigenen speziellen Gesetzen, denen die Empfindungen von auBen
sich anpassen und die diese regeln, ohne von ihnen geregelt zu werden.

42 Korr. [...] gemiB Gesetzen einer Art transzendenter Chemie
3 Erg. oder intuitiven
S Wort gestrichen

270

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erregen oder auch von bestimmten nervdsen Krankheiten zu
heilen oder sie hervorzurufen, usw., usw. ...

Die direkten Eindriicke der Augenfliissigkeit auf der Netz-
haut scheinen durch sich selbst am meisten der Charaktere
unmittelbarer Affektion zu entbehren, mit Ausnahme jener
Fille, bei denen die Lichtstrahlen in groer Menge auf das
dufere Organ einwirken, und man weif}, daB es dann keinerlei
Sehen oder Anschauung irgendeiner Art gibt. Was dennoch
diese oder jene einfache Farbe oder Farbzusammenstellung
angenehmer als jede andere macht, hingt zweifellos von einer
eigentiimlichen und spezifischen Affizierbarkeit ab, obgleich
sie in diesem Anschauungssinn sehr untergeordnet ist.

Wir miissen von jetzt an darauf hinweisen, daB jene Gefiih-
le im eigentlichen Sinne der Lust oder Miihen, der Anziehung
oder des Widerwillens, welche oft den vollstindigen Vollzug
der Seh- und Horwahrnehmbarkeit begleiten, sehr deutlich
von den direkten oder unmittelbaren Affektionen zu unter-
scheiden sind, von denen wir soeben sprachen. Diese Gefiihle,
von denen wir bei Gelegenheit die Charaktere in der vollen
Entfaltung unserer Vermdgen und in der hoheren Quelle
nachzeichnen werden, worin sie entstehen, wie diejenigen der
Freude, Bewunderung, Liebe usw.,/welche das Gute und
Schone selbst sinnlich wecken, kdnnen nur infolge der aktiven
Wahrnehmung oder des Urteils der Seele geboren werden, von
denen die unmittelbaren Eindriicke der korperlichen Sinnlich-
keit stets unabhingig sind; und auf dieser wesenhaften Grund-
lage, welche wir hier nur voriibergehend andeuten, werden
wir, wie ich sage, den wahrhaft unterscheidenden Charakter
errichten, welcher die Empfindung und das Gefiihl voneinan-
der trennt.

Kommen wir zur Klasse des rein passiven Eindrucks zu-
riick, worum es sich allein in diesem Abschnitt handelt, so
glaube ich, daB sich auf eine Art schwingender Eigenschaft,
welche dem unmittelbaren Sehsinn sehr eigentiimlich ist, jene
Phénomene einer inneren ***Anschauung im eigentlichen Sin-

%3 Erg. sinnlichen

271

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

125


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

ne beziehen lassen, die unabhingig von den Erkenntnisgeset-
zen, denen sie vorausgehen kann, sowie auch fremd gegeniiber
der Apperzeption und der BewuBtseinstatsache®*® im Vollzug
ihrer Spontaneitit durch sich selbst— wie alle instinktiven
Bestimmungen — kraft der Gesetze des Organismus und der
Art der Gehirnaffizierbarkeit besteht, welche sie hervorbringt:
von solcher Natur sind diese auf ein passives und spontanes
Vorstellungsvermogen hinweisenden Phinomene, deren In-
stinkt bei mehreren soeben geborenen Tieren selbst uns so
viele bemerkenswerte Beispiele liefert, wenn sie vor jeder
Erfahrung genau das sichtbare Objekt treffen, welches natur-
gemiB ihren Erndherungs- oder Erhaltungsbediirfnissen eben-
so zukommt wie den Mitteln, ihre Spezies fortzuzeugen; von
solcher Art ist auch jene spontane Erzeugung von gespensti-
schen Gestalten als Vorldufern eines quilenden Schlafs, die
vor unseren Augen in der Dunkelheit der Nacht aufeinander-
folgen, uns nachstellen und in jeder Hinsicht einhiillen, ohne
daB es dem Willen geldnge, den Sinn der Anschauung zu ent-
nehmen, die sie erfiillen oder der sie hervorbringt. Von sol-
cher Natur sind schlieSlich auch jene bald wechselnden bald
andauernden Bilder, welche im Delirium und der Manie durch
ihre Heftigkeit / und Wahrheit die Oberhand iiber alle Eindrii-
cke reeller Gegenstinde gewinnen, sowie jene, welche ver-
schiedenen verschwommenen Zustinden entsprechen und sich
in ihrer periodischen Erscheinung gewissen Bediirfnissen oder
sinnlich organischen Trieben angleichen, indem diese durch
die Natur oder Gewohnheiten in bestimmten Zeitraumen wie-
derentstehen. In all diesen Fillen scheint das Einbildungsor-
gan unter dem Gesetz innerer Eindriicke wirklich vollstandig
der Herrschaft jener iiberorganischen Kraft entzogen zu sein,
von welcher die Apperzeption unabtrennbar ist. Begrenzt man
die Anschauung auf den spontanen Vollzug dieses materialen
Sinns der Bilder, so erblickt man deutlich, wie sie sich von der
Apperzeption mit der ganzen Distanz unterscheidet, welche
eine vollstindige, vom Organismus abhingige Leidenschaft

36 Korr. und dem BewuBtsein

272

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von einer freien, von der Intelligenz erhellten Handlung zu
trennen vermag. Aber nicht hierauf soll ein Vermogen innerer
Anschauung beschrinkt werden, die in ihrer Spontaneitit noch
anderen Gesetzen unterworfen werden und einen intellektuel-
leren Charakter annehmen kann.

Stellen wir von nun an fest, da die Eindriicke oder Bilder,
welche die Materie dieser Art einfacher Anschauung ausma-
chen, nicht affektiv sein kdnnen, ein solch intuitives Vermo-
gen daher selbst von der Empfindung unterschieden werden
muB, deren affektiver Charakter die Grundlage ausmacht.

§2
Perzeptives oder intuitives (gemischtes) System

Wir haben gesehen, da der Anstrengungssinn voll in allen
Korperteilen ausgeiibt wird, wo der EinfluB des Willens sich
auszubreiten vermag, jedes beliebige dieser Teile unmittelbar
als unterschiedlich widerstindige GroBe zu einer bestimmten
Anstrengung lokalisiert werden kann, und zwar sogar, bevor
irgendein fremder Eindruck von auBlen seine spezifische Sinn-
lichkeit erregt; wenn also ein solcher Eindruck eintritt, / wird
sich die unmittelbare Affektion, falls sie nicht lebhaft genug
ist, um jedes andere Gefiihl in sich aufzusaugen, mit dem, der
Widerstandigkeit des Organs eigentiimlichen Modus im ent-
sprechenden organischen Sitz assoziieren und sich mit ihm
oder ohne ihn darin lokalisieren; von daher ergeben sich die
zusammengesetzten Erstempfindungen und jenes anfédnglich
einfache Urteil, welches von tiefsinnigen Philosophen, die bis
zu ihm vorgedrungen sind, als natiirlich oder angeboren ange-
sehen werden, und es ist nicht erstaunlich, da} die Analyse
hier schwierig zu iiberschreitende Schranken gefunden hat, da
diese Hindernisse von unseren innersten und iltesten Ge-
wohnheiten her geboren werden.

Diese dergestalt zusammengesetzte Empfindung konnte, da
sie die erste Idee an Empfindung eines insgesamt einzig emp-
findenden Subjekts bildet, mit Recht in dieser Hinsicht unter

273

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

127


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesem Titel eines in der Tat eigenen und individuellen Ge-
fiihls bezeichnet werden,”” sollte dieser Ausdruck nicht aus-

7 (Seite 85) Der Ausdruck Empfindung (sensation) ist zweideutig, denn

weil er vom lateinischen Wort sensus kommt, kann er nur auf die Funktion
des Wahrnehmungssinnes hinweisen, welche von den Physiologen mit der
des Organs identifiziert wird; der Ausdruck Gefiihl (sentiment), welcher vom
Verb fiihlen (sentir) abstammt, enthdlt in sich die Idee der notwendigen
Beteiligung eines individuellen und bewuBten Subjekts.

Daher hatte ein Physiologe, der eine vor ihm bestehende Sprache be-
nutzte, aber sie genauer festlegen wollte, zwischen einer animalischen und
einer anderen organischen Empfindung unterschieden [vgl. M. F. X. Bichat,
Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil I, Art. 7, § 3, S. 100];
aber wie ich glaube, hitte er kein organisches Gefiihl oder vielleicht sogar
kein animalisches Gefiihl unterschieden.

Der schitzenswerte Autor der "Eléments d'Idéologie” [vgl. t. 1, Teil I,
Kap. 1, S. 17, 38 u. 6.], dem die Wissenschaft soviel verdankt und den ich
niemals zu verehren aufhtéren werde, selbst wenn ich mir erlaube, anderer
Meinung als er zu sein, dieser Herr [Destutt] de Tracy hat als erster folgende
Formulierung gebraucht: Empfindungen fiihlen (sentir des sensations). Ich
glaube nicht, daB er gleichfalls zu sagen gewagt hiitte: Gefiihle fithlen (sentir
des sentiments). Der Pleonasmus wire dann wirklich, denn da der Verbge-
genstand im Verb selbst einbeschlossen wire, hitte man nur eine absolut
identische Idee, welche in zwei verschiedenen Formen wiederholt wird; es
wiire so, als sagte man: ein Leiden leiden oder eine Rede reden usw.; wird
stattdessen die Empfindung als das unmittelbare Ergebnis der Funktion eines
Organs verstanden und durch das Verb fiihlen (sentir) die ausdriickliche
Teilnahme des Subjekts am sinnlich organischen Eindruck bezeichnet, den
es empfangt, dann gibt es in der Tat keinen Pleonasmus mehr; und die For-
mulierung eine Empfindung fiihlen oder verspiiren (sentir une sensation)
driickt sogar ziemlich nachdriicklich jene BewuBtseinstatsache aus, worin
sich das Ich mit seiner Modifikation unter einem gewissen Gesichtspunkt
vereint, wihrend es sich davon unter einem anderen trennt, um sie wahrzu-
nehmen, zu beurteilen, indem es sie auf ein Organ oder eine GroBe auler-
halb von sich bezieht. Es verhilt sich nahezu ebenso mit dem Ausdruck,
eine Erinnerung, einen Bezug, irgendeine Geistesleistung fiihlen oder ver-
spiiren, welcher sich auf jenes héhere, von Locke Reflexion genannte, Ge-
fiihl bezieht, weil ein solcher Ausdruck in besonderer Weise das BewuBtsein
des Ich in bestimmten Akten oder Hervorbringungen anzeigt. Aber vielleicht
muBten diese verschiedenen Verwendungen desselben Wortes fiihlen oder
verspiiren (sentir) unterschieden werden, um die Grundlagen und Bedingun-
gen in den Charakteren der gefiihlten Modi selbst zu suchen ... (4nm. MB).

274

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicklich dazu verwandt werden, eine in gewisser Weise intel-
lektuellere Art von Affektion zu bezeichnen, bzw. den mate-
riellen Organen fremder, naher der Seele, als jene Affektion,
um die es sich handelt.

Ich werde also darin fortfahren, Empfindung jeden zusam-
mengesetzten Modus einer unmittelbaren, wechselnden Affek-
tion und des einen, der Persdnlichkeit identischen Gefiihls zu
nennen, womit sie sich verbindet, insofern der Eindruck auf
einen organischen Sitz bezogen wird, folglich auBerhalb des
Ich, welches sich davon unterscheidet und in gewisser Weise
trennt, so wie es sich vom Korper oder vom Organ trennt,
worauf es ihn bezieht; keineswegs jedoch unterscheidet es
sich auf solche Weise von den Akten oder Modi, welche ithm
tatsiachlich zu eigen sind, namlich als konstitutiv fiir seine
phanomenale Existenz.

All die vollstindigen Empfindungen an Geruch, Ge-
schmack, Farbe, Ton, Beriihrung, werden sie hauptséchlich in
affektiver Hinsicht betrachtet, entsprechen somit einzelnen
Organen, welcher mehr oder weniger direkt in den allgemei-
nen Anstrengungssinn eintreten und sich als EndgréBen der
Handlung eines Bewegungswillens lokalisieren.

Aber hier muf} eine wesentliche Unterscheidung zwischen
diesen dufleren Sinnen beachtet werden, von denen die einen
ganz besonders in einem Abhingigkeitsverhiltnis /von den
Erregungsursachen der unmittelbaren Affizierbarkeit konstitu-
iert werden, welche dabei stets iiber die willentliche Bewegt-
heit vorherrscht, wihrend sie in den anderen sehr untergeord-
net ist und fast gleich null sein kann, so daB8 der perzeptive
Anteil (den ich so nenne, da er direkter unter den Willens-
einflufl und somit unter den Gesichtspunkt des BewuBtseins
gelangt)**® in der umfassenden Empfindung vorherrscht und
sich sogar von jeder affektiven Zusammensetzung isoliert, um

Wahrscheinlich verweist die Seitenangabe 85 zu Beginn dieser Anm. auf
die Parallelstelle in: P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition de
la pensée, III (ed. Azouvi), 341 f. (Anm. Ubers.).

8 Klammer gestrichen

275

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

128

129


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

so, wie ich sage, ganz allein jenen vollstindig gemischten
Modus®* konstituieren kann, den ich Wahrnehmung nenne.

Die ersten Wahrnehmungssinne, von denen ich soeben
sprach, gehoren hauptsichlich und anfénglich zu einem Le-
ben, welches noch animalisch genannt werden kann; von sol-
cher Natur sind der Geruch und der Geschmack, die sich bis in
die volle Entfaltung unserer aktiven Vermogen hinein beson-
ders mit dem Nahrungsinstinkt verkniipfen, dessen Gesetzen
sie sich fiigen: von solcher Natur ist auch jener Universalsinn
der lebendigen und beseelten Natur, namlich der passive Tast-
sinn am gesamten Korper.

Die zweite Art von Sinnen gehort zu einem fast ganz intel-
lektuellen Leben; es sind die Sinne der Erkenntnis, die In-
strumente oder die Mittel aller korperlichen und geistigen
Kommunikation, mit denen sich die fortschreitende Entwick-
lung unserer hochsten Vermogen verkniipft. Es handelt sich
hier einzig und allein um den Seh-, Gehor- und Tastsinn, wo-
bei alle drei in Hinsicht auf ihre géinzlich aktiven Funktionen
hin betrachtet werden, von denen der perzeptive Charakter
abhingt, welcher ihren Hervorbringungen gemeinsam ist: in
dieser Hinsicht sind sie in der Tat nicht auf die unmittelbaren
Eindriicke und passiven Modi der Vorstellung oder spontanen
Anschauung beschrinkt, von denen wir ausgegangen sind; sie
warten nicht darauf, daB die Gegenstinde sie suchen kommen
oder sich ihnen anpassen; sie besitzen vielmehr eine eigene
Kraft, die sie vorauseilen 1dBt, / um ihre Eindriicke zu beherr-
schen oder zu verindern, so daBl diese die Formen erlangen,
welche sie als verfligbare Materienstoffe fiir die weiteren Aus-
arbeitungen der Intelligenz angemessen sein lassen.

Ich werde hier einige Einzelheiten von jedem dieser drei
Instrumente aufgreifen, welche der Wahrnehmungstitigkeit
eigentiimlich sind:

** Korr. [...] isoliert oder mit dem Ich den vollstandigen und gemischten
Modus [...]

276

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Sehwahrnehmung

Nichts wird zunidchst am besten festgestellt und ist am leich-
testen zu erkennen als der Unterschied der jeweiligen Charak-
tere und Ergebnisse einer ganz passiven Sicht, welche bloB die
Bilder auBerhalb wie die glatte Oberfliche eines Spiegels
wiedergibt; sowie andererseits jener durch den Willen akti-
vierte Blick, der sozusagen in das Innere der Gegenstinde
eindringt und daraus die Elemente einer reell® anschaulichen
Erkenntnis gewinnt. Wird die Sicht in der Tat durch ein aus-
driickliches Wollen aktiviert (vivida intentione actuantur —
kraftvoller Ausdruck Stahls®'), so gewinnt ihr Organ eine
besondere Ausdruckskraft, worin das Leben und das durch-
dringende Feuer der Intelligenz erglanzt (ignis intelligens),
jedoch kommt der Ausdruck, welcher auf diese Weise den
Blick belebt, keineswegs vom Organ selber; es handelt sich
um eine Ausstrahlung der Seelenkraft, deren Spiege/ das Auge
wird; diese Kraft ist es, welche den visuellen Punkt lenkt, der
Reihe nach auf die verschiedenen Teile des Gegenstandes
fixiert, das Organ in jede Richtung bewegt und dreht, es durch
Reizung oder Kommunikation elektrisiert und ihm somit alle
wesentlichen Bedingungen einer deutlichen Wahrnehmbarkeit
verleiht.

Wenn der Sehsinn in der Tat nicht in den Anstrengungs-
sinn eintrdte, wenn anders gesagt, das Auge wie das Organ des
Geruchs oder sogar des Gehors unbeweglich wire, so gébe es
keine willentliche Ausrichtung, keinen intentional aktiven
Blick, keine visuelle Wahrnehmbarkeit mehr; der Lichtein-
druck wire auf die unmittelbare Affektion beschriankt, so wie
es geschieht, wenn die Lichtstrahlen in groBer Menge auf das
Organ beim Wechsel von der Dunkelheit zu groBer Helligkeit
einwirken, oder wenn sich die Augen zum erstenmal 6ffnen.
Selbst wenn die Gewohnheit die Kraft des affektiven Ein-
drucks abgeschwiicht haben sollte / und die Strahlen die Netz-

550 Korr. wahren

55! Theoria Medica vera (1707), t. I, A. Physiologia, Abt. V (De sensu), 284
(ed. 1831, 445 £) (Anm. Ubers.).

277

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

131


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

hautfasern nur leicht in dem fiir eine deutliche Sicht geeigne-
ten Helligkeitsgrad anstieBen, so finde die vollstindige Wahr-
nehmung trotzdem noch nicht statt; die Materie wire da, aber
nicht die personale Form, und da die passive Anschauung der
Anstrengung gegeniiber fremd ist, wire sie es auch fiir ein Ich,
welches allein zu sagen erlaubt, den Eindruck oder irgendei-
nen Gegenstand wahrzunehmen, von dem es sich unterschei-
det, indem es beides aus sich hinausversetzt.

Da somit die unmittelbare Affektion, welche kollateral mit
der Anstrengung und dadurch selbst mit dem Ichgefiihl ver-
bunden ist, die vollstindige Empfindung im eigentlichen Sin-
ne bildet, so setzt sich auch die Anschauung auf eine noch
mehr innerliche Weise mit dem personalen Modus zusam-

men,’”> um die ebenfalls vollstindige Wahrnehmung in ihrer

unmittelbar hoheren Ordnung zu bilden.

Unter den verschiedenen Charakteren, welche eine derge-
stalt betrachtete Wahrmehmung annehmen kann, und zwar mit
Blick auf die Initiative oder Vorherrschaft, die abwechselnd
zu den beiden Elementen gehoren, woraus die Wahrnehmung
besteht, wollen wir nur folgende erwihnen:

1) Die einfache Anschauung, welche fiir sich allein den
Modus ginzlich passiver Sicht bilden kann, da sie durch sich
selbst des affektiven Charakters entkleidet ist oder ihn nur im
geringsten Grad besitzt, unterliegt nicht diesen Arten sensiti-
ver Verscharfungen, wodurch das BewuBtsein in der Empfin-
dung / ginzlich verdunkelt und ausgel6scht zu werden ver-

%2 Da sich in der unmittelbaren Anschauung die Bilder, welche sich auf den
passiven Sehsinn beziehen, wobei der Eindruck der Augenfliissigkeit duBerst
fein ist, von selbst und fast ohne Vermittlung bis zum Gehirnzentrum hin zu
vermehren scheinen, welches hypothetisch als der Seele eigenes Organ
betrachtet wird, lieBe sich unter einem objektiven Gesichtspunkt vorausset-
zen, daB es in dieser augenblickshaften Ubertragung etwas mehr als eine
materielle Berithrung gibt; nimlich eine innerliche Verbindung und wie ein
Eindringen der Elemente oder Monaden, welche auf den héchsten Einfach-
heitszustand reduziert sind sowie einerseits das organische Zentrum der
Anschauung und andererseits die Augenfliissigkeit bilden, wodurch deren
Kraft spontaner Vorstellung mittels wirklich harmonischer Beziige und ohne
irgendeine Mithilfe der Seelenaktivitiit verwirklicht wird (4nm MB).

278

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mag; und dies ist ebenfalls ein sehr unterscheidender Charak-
ter, welcher die Anschauung von der Affektion und infolge-
dessen die Empfindung von der Wahrnehmung trennt.

2) Die Aufmerksamkeit als eine ausdriickliche und intenti-
onalere Ausiibung des Anstrengungssinnes kann stets in dem
durch das Wollen aktivierten Blick die einfache Anschauung
in den Rang vollstandiger Wahrnehmung erheben, was nicht
ebenso in der Empfindung stattfindet, wo das affektive Ele-
ment im Gegenteil die Anstrengung, die aktive Aufmerksam-
keit und das gesamte Ich aufsaugen kann, weil es von sich
selbst aus oder durch die spontane Sinnlichkeit einen Zuwachs
an Stdarke erfahrt.

3) Aber es reicht aus, daB der dulere Anschauungssinn die
Initiative iiber die innere Bewegungskraft gewinnt, damit die
Anstrengung, obwohl sie von einer ausdriicklichen Aufmerk-
samkeit aktiviert wird, in ihrer inneren Bestimmung keines-
wegs in sich selbst und auch nicht in ihren unmittelbarsten
Ergebnissen apperzipiert wird; sie kann es nur in ihrem mit-
telbaren Ergebnis sein, das heifit im Bild oder im anschauli-
chen Modus, worauf sich die Aufmerksamkeit oder die See-
lenkraft fixiert und verdichtet. Dies ist ein sehr bemerkens-
werter Unterschied, welcher in der hier von uns betrachteten
Wahrnehmung jenes Vermdgen, das perzeptive Aufmerksam-
keit genannt wurde, von dem des anderen in der inneren Ap-
perzeption trennt, das unter dem Titel Reflexion charakterisiert
werden wird. Denn letztere verbindet sich ganz und gar mit
den eigenen und inneren Akten des Wollens und des Ich; die
erstere hingegen verbindet sich infolge der sie nach auBen
ziechenden Neigung besonders mit den modalen Ergebnissen
dieser Akte oder mit den sinnlichen Wirkungen, welche sie
auflerhalb des Ich hervorbringen konnen ... Diese Beobach-
tung ist sehr allgemein und 4Bt sich auf die Ausiibung all
unserer verschiedensten Vermogen anwenden, auf alle See-
lenzustande, worin sich Handlung und Leidenschaft miteinan-
der verkniipfen, aufeinander folgen oder sich der Reihe nach
ersetzen; und dies ist es, was den Geist des Menschen ganz
besonders fiir die Natur und die Charaktere seiner innerlichs-

279

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

133 ten aktiven Vermdgen blind macht. / Es 148t jenes philosophi-
sche Talent so selten sein, weil es nicht darin besteht, frei eine
Abfolge von Leistungen zu wiederholen, sondern sogar inmit-
ten dieser freien Wiederholung das Bewuftsein der sie aus-
iibenden Michtigkeit zu erlangen.”

*Der Wahrnehmungs- und besonders der Anschauungs-
sinn herrschen in der menschlichen Beschaffenheit bis in sei-
ne intellektuelle Natur hinein vor. Je mehr wir Leichtigkeit
und Gefallen daran finden, das uns Aulere vorzustellen und
einzubilden, desto weniger sind wir dazu geneigt, das uns

553 Zitat annitherungsweise aus F. W. J. Schelling, System des transzendenta-
len Idealismus (1800), 96 f., nach J.-M. Degérando, Histoire comparée des
systémes de philosophie, t. I1, 306 f. (dnm. Ubers.).

%84 Randerg. Maupertuis stellt in seinen Reflexionen iiber die Sprachen fest,
daB das, was wir unsere Wissenschaften nennen, so eng von den Arten und
Weisen abhéngt, welche benutzt werden, um die Erstwahrmehmungen zu
bezeichnen, daB unsere Fragen und Aussagen dariiber ganz unterschiedlich
wiren, falls diese Erstwahrnehmungen andere Ausdriicke gefunden hitten
als jene, wie sie ihnen in unserer gewdhnlichen Sprache entsprechen [vgl.
Réflexions philosophiques sur l'origine des langues et la signification des
mots, § 12, 267 f.]; hierzu bemerkt Herr Turgot [Remarques critiques sur les
Réflexions philosophiques de Maupertuis, 121 f.]: Wenn beispielsweise
diese ersten Ausdriicke eher dem Geschmack als der Sicht entsprochen
hitten und man dem ersten vorausgesetzten herrschenden Sinn mehrere
Ausdriicke verliehen hitte, die heute den anderen Sinnen entsprechen, dann
hitten diese eine ganz andere Metaphysik eintreten lassen, und im vorausge-
setzten Fall wire diese Metaphysik sicherlich dunkler und weniger detailliert
gewesen. Dies ist also die groBe Quelle der Dunkelheiten und Irrtiimer in der
Metaphysik: man will die Prinzipien auf die Empfindung im allgemeinen
griinden und geht von den partikuldren Eindriicken eines Sinnes aus, der
seinen ihm eigentiimlichen Charakter besitzt. Was daher von diesem Charak-
ter abgeleitet wird, 146t sich nicht auf alle Empfindungen iibertragen (4nm.
MB). — Vgl. auch P. Maine de Biran, Note sur les réflexions de Maupertuis
et Turgot au sujet de l'origine des langues, X (ed. Tisserand), 315-338, vom
April 1815. Pierre-Louis Moreau de Maupertuis (1698-1759) wurde 1745
mit der Neuordnung der Berliner Akademie durch Friedrich Il. beaufiragt
und war deren stindiger Prisident. Seine Philosophie in Abhingigkeit von
Locke und Berkeley beeinfluBte Kant; bekannt ist auch sein mechanisches
wie biologisches Gesetz vom geringsten Kraftaufwand bzw. geringsten
Widerstand (4nm. Ubers.).

280

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Innere, oder was wir sind, zu apperzipieren und dariiber nach-
zudenken ... In den heterogenen Bildern oder Eindriicken wird
man gleichfalls das Denken analysieren und das Geheimnis
seiner Wirkweisen darin zu ergreifen versuchen: von den Flii-
geln der Einbildungskraft getragen, die uns bald bis zu den
Himmeln erhebt, uns bald bis in die Abgriinde hinabsteigen
148t (Ausdruck Condillacs), glauben wir, es zu betrachten und
zu ergreifen ... Ist es daher erstaunlich, daB die Tatsachen des
inneren Wahrnehmungssinnes einem Organ®> entgangen sind,
welches uns so weit von ihnen, so weit von uns selbst
fortragt? Ist es erstaunlich, wenn dieser vorherrschende duf3ere
Sinn fir das Modell oder den Urtypus das BewuBtseins gehal-
ten und die Ergebnisse seiner Vorstellungsfunktion unmittel-
bar so verallgemeinert wurden, um bald zu einer Art Materia-
lismus hingefiihrt worden zu sein, welcher das Gefiihl und das
Denken in einer notwendigen und absoluten Abhingigkeit™*®
von den Gegenstdinden begriindete®’, bald zu einem Idealis-
mus, welcher diese Gegenstinde selber vernichtet, um sie
durch Bilder, leichte Phantome, spontane Schopfungen unse-
rer Anschauung zu ersetzen, die fiir ihren Bestand, um in der

Eigenschaft als Ideen zu sein, keinen #uBeren Triger brau-
chen?**®

%% Korr. Sinn

% Korr. in einem [...] Abhingigkeitsverhiltnis

%7 Korr. konstituiert

5%% Man kann in den "Dialogen von Hylas und Philenous" [1. Dialog] sehen,
wie Berkeley den besten Teil seiner Vernunftschliisse gegen die Existenz
von Korpern auf Beispiele griindet, die dem Sehsinn entliehen sind. Man
kann danach im "Traktat {iber die menschliche Natur" [1. Buch, Teil II, Abt.
6 u. Teil IV, Abt. 6] sehen, wie der Skeptiker Hume, indem er die Betrach-
tungen bis ans Ende trieb, sich derselben Waffen bediente, um jede reelle
und substantielle Existenz bis hin zu der des individuellen Subjekts zu zer-
storen. Der letztere Philosoph hat sehr folgerichtig gedacht, so wie es ein auf
den Sehsinn reduziertes intelligentes Wesen tun konnte, wenn gilt, daB ein
solches Wesen denken koénnte. Die reelle substantielle oder dauernde Ein-
heit verdunkelt sich in der Tat und scheint vollstindig vom Anschauungs-
sinn ausgeldscht zu sein, bzw. in den zusammengesetzten und beweglichen
Bildern, die er darstellt; der bestindige Bezug zu dieser grundlegenden
Einheit, ohne die es keine intellektuelle Vielfalt geben kann, scheint in der

281

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Wir haben zuletzt die Haupteigenschaften des wahrneh-
menden Vermogens umrissen, wobei wir als Typus insbeson-
dere den Seh- oder Anschauungssinn genommen haben, wel-
cher mit der Anstrengung verbunden ist und vom Wollen akti-
viert wird.

Dieser wirklich hervorstechende Charakter besteht darin,
daBl das Wollen, die Anstrengung oder der Seelenakt, welcher
die einfache Anschauung in den Rang der Idee erhebt, in sei-
ner eigenen Bestimmung selbst unbemerkt oder mit dem mo-
dalen Ergebnis vermischt bleibt, dem er allerdings jene Wahr-
nehmungsform verleiht, wodurch sich die sonst materiale und
passive Anschauung dem BewuBtsein des individuellen Sub-
jekts zueignet und so zum Gegenstand oder zum weiteren
Ausdruck der verschiedenen intellektuellen Leistungen wie
der Aufmerksamkeit, Erinnerung oder Reminiszenz”’ bzw.

Existenz keine Grundlage mehr zu haben ... Alles ist Modus oder Akzidens,
nichts ist Substanz. Es kann wohl einen Bildgrund geben, der einige Zeit
bleibt und mit dem sich die voriibergehenden Farben (Korr. Bilder) ver-
kniipfen, aber dieser Grund geht seinerseits voriiber und zieht alles wie in
einem ewigen FluB nach sich ... Hier triumphiert der Skeptiker natiirlich; wir
werden ihn nicht auf diesem Boden angreifen, den er sich als den giinstigs-
ten ausgewihlt hat; wir werden ihn vielmehr nur in ein anderes Erfahrungs-
feld [Korr. in einen anderen Teil des Erfahrungsfeldes] hiniiberziehen, wo
seine Hippe als Instrument der Beschddigung und der Verwiistung nichts
mehr [Erg. so leicht] zum Angriff findet (4nm. MB).

%% Als eine wesentliche Tatsache, die denen entgangen zu sein scheint,
welche eine ganz sinnliche Einbildungskraft mit dem intellektuellen Ge-
ddchtnis verwechselt habem, muB man deutlich feststellen, daB es im eigent-
lichen Sinne keine Reminiszenz von Bildern oder einfacher Anschauung
gibt, sondern nur vollstindige Wahrnehmungen, wo im Ursprung ein Be-
wuBtseinsakt oder ein ausdriickliches Wollen, eine Anstrengung eingetreten
ist. Allein dieser BewuBtseinsanteil lebt durch sich selbst in der eigentlichen
Erinnerung oder im Gefiithl derselben fortgesetzt identischen Personlichkeit
wieder auf. Denn wie konnte sich das /ch wiedererkennen oder irgendein
Zeichen der Reminiszenz bzw. seine personale Identitit in den rein sensitiv
oder anschaulichen Modi wiederfinden, worin es nicht gewesen ist, denen es
weder als Handelnder noch sogar als Zeuge beigewohnt hat? Alle Unter-
scheidungen, welche sich von unseren, auf eine umfassende Theorie der
intellektuellen Vermogen angewandten Prinzipien herleiten liefen, kdnnen
sich in diesem Gedé4chtnis nicht verzeichnen lassen, welches bereits die

282

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Vergleich und zum Urteil usw. wird, alles mit Ausnahme
der Reflexion, welche sich dort von ihrer Grundlage verlagert
findet und sich nicht auf einen ihrer Natur heterogenen Ge-
genstand beziehen kann.

2. Wahrnehmbarkeit von Gehdr und Beriihrung™®

Uberall, wo sich dieselben Grundbedingungen der Wahrneh-
mung wiederholen, das heifit: 1. die Initiative, welche eine
fremde Kraft oder irgendeine von auBen auf den Wahrneh-
mungssinn bezogene Eindrucksursache iiber die des Willens
gewinnt, wodurch dessen Handeln dann nur eine Folge des
duBeren Eindrucks ist; und 2. folglich die Abwesenheit unmit-
telbarer Apperzeption, einer Anstrengung, welche dann bloB
im Modus als deren Teilergebnis wahrgenommen wird (denn
diese Apperzeption kann nur insoweit stattfinden,/ wie die
Seele die Bewegung beginnt oder die Anstrengung wirklich
anfanglich ist); iiberall mithin, wo sich dieselben Bedingungen
wiederholen, wie ich sage, kénnen wir die Charaktere der
Wahrnehmung wiedererkennen, so wie sie insbesondere durch
den Sehsinn kurz zuvor dargestellt wurden.

Demnach ist die Bildung des Gehors dergestalt, wenn es
nur im dufleren Organ und ohne seine Entsprechung mit dem
Stimmorgan betrachtet wird, daB die Einwirkung der Laut-
strahlen, wie die Lichtstrahlen, stets die Sinnlichkeit des Or-
gans ohne den anfinglichen Beitrag der aktiven Seelenkraft
beeindrucken und sie herausfordern, welche der Wahrneh-
mung so durch ein wirklich aktives Abhorchen beistehen und
sie zu erganzen vermag, ohne ein direktes Mittel zu besitzen,
die passive und einfache Horbarkeit zu verhindern.

gewohnlichen Schranken iiberschreitet, und es geniigt, auf die hauptsichli-
chen Trennungspunkte hinzuweisen, um alle anderen vorausahnen zu lassen,
zumal wenn man sich an so klarsichtige Preisrichter wendet (4nm. MB).

%0 Die Titel von 1. und 2. sind mit I. Raddrizzani ergénzt; der Urtext hat
nur die reine Zihlung, welche J. Echeverria in seiner Ausgabe in diesem
Kap. 3 allein wiedergibt (Anm. Ubers.).

283

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

135


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Obwohl sich der Anstrengungssinn in der Tat bis zum &u-
Beren Gehor ausbreitet, so wie man es an dem seine Beschaf-
fenheit aufgreifenden Muskelapparat sehen kann, besonders
aber am Akt des Willens, welcher das Abhorchen von einer
passiven Horbarkeit unterscheidet, / so wie es der Blick auch
bei der bloBen Sichtbarkeit tut, so scheint es doch, daf} der
Anstrengungssinn hierbei nur noch eine sekundéire und dem
duBeren Eindruck untergeordnete Rolle spielt; der Wille, an-
statt die Initiative zu ergreifen, iibte vielleicht™®' sogar niemals
auf das Material oder auf den rein affektiven Lautanteil, wel-
che zundchst das duBere Ohr beriihren, jene Art sekundaren
EinfluB aus, den er auf andere sinnliche Eindriicke wie bei-
spielsweise auf die von Geschmack und Geruch ausiibt, hitte
die Natur selber das Gehor nicht mit einem anderen Organ
verkniipft, welches diese zunidchst rein passiven Eindriicke
ergreift, sie verdoppelt, wiederholt und ihnen den ihnen eigen-
timlichen Aktivitatscharakter aufpragt, wie wir noch sehen
werden.

Es wird’® sich ebenso mit dem Tastsinn verhalten, betrach-
tetfe] man ihn zunidchst als passiv, oder von auBlen die ver-
schiedenen, dem Modus seiner Sinnlichkeit angemessenen
Eindriicke, welche ihm ganz fertige Beriihrungsbilder der
Gestaltausdehnung sowie die tatsichlichen Berithrungsemp-
findungen des Warmen, Kalten, Glatten, Rauhen usw. lie-
fern.®> Aber man tiuschte sich sehr, wenn man darauf die der
Beriihrung eigentlichen Funktionen beschrinkte; es hiefle
ihren eigentlich urspriinglichen Charakter verkennen, um nur
denjenigen zu sehen, welcher durch die iltesten Gewohnhei-
ten aktuell diesem Zustand eingeprégt ist, wo die eigene und
unmittelbare Apperzeption der anfinglichen Anstrengung, die
diese Funktionen bestimmt, unter den Ergebnissen des Aktes
verschwindet; wo die Folge des urtiimlichen Verhiltnisses
von Existenz und Kausalitit den Platz des Antezedens ein-

56! Wort gestrichen

%62 Korr. wiirde

53 [...], woraus unmittelbar die Beriihrungsbilder der Gestaltausdehnung, die
eigentlichen Beriihrungsempfindungen [...] herrithren sollen

284

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nimmt, wo der vorgestellte Gegenstand vor dem Subjekt der
Vorstellung und von ihm unabhingig®® zu sein scheint.

Es lassen sich hier die Anschauungscharaktere wiederer-
kennen, welche wir hauptsichlich von den einfachen Bildern
des Sehsinnes hergeleitet haben, die im eigentlichen Sinne
anschaulich genannt werden; in der Tat kann dieser Begriff
Anschauung durch seine Verallgemeinerung gemaf reellen
Analogien alles ausdriicken, was die Seele in sich oder aufler-
halb von sich spontan ohne Anstrengung ihrerseits oder ohne
wahrgenommenen Akt sieht oder wahrnimmt, sei es, da} diese
Anstrengung sich reell nicht vollzieht, / oder sei es, daB sie
sich mit dem zusammengesetzten Ergebnis des sinnlichen
Modus und der Anstrengung auf solche Weise vermischt, sich
dann im BewuBtsein davon nicht mehr unterscheiden zu kon-
nen; und hier sieht man, wie das Anschauungsvermégen, da es
unter einem allgemeinen Gesichtspunkt verstanden und in der
vollstandigen Entfaltung aller Vermogen betrachtet wird, es so
schwierig macht, den ihm eigenen Bereich zu bestimmen;
weshalb die Anschauung, wie ich sage, in ihren letzten Gren-
zen fast nicht mehr von der Wahrnehmung unterschieden wi-
re, und vor allem im dufersten Grad der Leichtigkeit, Schnel-
ligkeit und dadurch selbst der Dunkelheit, wohin die Gewohn-
heit unaufhérlich die Akte und urtiimlich notwendigen Bewe-
gungen fiihrt, um den in den Organen passiven Eindriicken die
Form zu geben, welche sie in den Rang vollstindiger Wahr-
nehmungen erhebt.

Daraus ergibt sich, betrachtet man unsere Vermégen in ih-
rem gewohnlichen Vollzug, daB8 sich unter dem Titel unmit-
telbarer Anschauung alle Modi der Farben, Formen und Téne
verstehen lieBen, mit denen die Gegenstinde selbst in der
ersten Auffassung umkleidet zu sein scheinen, welche durch
jeden entsprechenden duBleren Sinn erfolgt. Die vollstindige
Wahrnehmung verlangte demnach einen ausdriicklichen oder
intentionalen Akt der Aufmerksamkeit, der keineswegs in sich
selbst apperzipiert wiirde, da er sich stets auf den Gegenstand

%4 Korr. und wie unabhingig von ihm

285

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

137


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

der Wahrnehmung als die eigentliche GroBe fixiert, wohin
dieses Vermogen natiirlicherweise strebt. Somit fande man in
der neuen Entfaltung der wahrnehmenden Aktivitdt den ei-
gentlichen Charakter, welchen wir in diesem Abschnitt spezi-
fizieren wollten.

Betrachten wir daher nunmehr in der vollen und aktiven
Ausiibung jenes Wahrnehmungssinnes, dessen Funktionen
noch nicht analysiert wurden, wie es bei ihnen sein muB, die
neuen Charaktere der Apperzeption, wie diese durch die Er-
fahrung mit anderen sinnlichen Hervorbringungen zusammen-
gesetzt ist, denen sie ihren Aktivititscharakter verleiht, und
vollenden wir in den Urtatsachen die Betrachtung aller Unter-
schiede, welche von uns erfragt werden.

§3
Aktiv perzeptives System
1. AuBere Apperzeptionen, Funktionen des aktiven Beriihrens

Wir haben die unmittelbar innere Apperzeption mit dem indi-
viduellen Gefiihl einer iiberorganischen Kraft verbunden, wel-
che auf eine lebendig organische Widerstindigkeit bezogen
ist; ersetzen wir nunmehr diese eigentiimlich lebendige Wi-
derstandigkeit oder fligen wir ihr vielmehr eine fremde tote
Widerstandigkeit hinzu ... Der Grundmodus der Anstrengung
wird hinsichtlich des Prinzips seiner Bestimmung nicht verén-
dert sein, das Antezedens des urtiimlichen Bezuges, womit
sich die Tatsache des BewuBtseins oder die personale Exis-
tenz verkniipft, wird stets dasselbe Ich sein; aber das Konse-
quent dieses Bezuges wird durch ein neues Element verwi-
ckelter, muB als Quelle und Grundlage all unserer objektiven
Erkenntnis in seiner Natur, seinen Grenzen und in der wahr-
haftigen Ordnung seiner Vorherrschaft mit mehr Genauigkeit
und Tiefe festgelegt werden, als es bisher vielleicht noch nicht
geschah.

Trennen wir zunédchst vom aktiven Beriihrungssinn alles
ab, was nicht unmittelbar von der willentlichen Bewegungs-

286

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

funktion abhingt, die ihn im eigentlichen Sinne konstituiert.
SchlieBen wir alles aus, was von der Sinnlichkeit eines passi-
ven Tastsinnes abhingt, um in ihrer Reinheit und auBerhalb
jeder Vermischung die beiden Elemente aufzufinden, welche
sich darauf beziehen: die Einheit der wesenhaft relativen Wi-
derstandigkeit auf die Einheit der Anstrengung.

In diesem Gegenstand kénnten wir voraussetzen, dafl das
Tastorgan, anstatt wie die Hand des Menschen gestaltet zu
sein, auf einen #uBerst spitzen Fingernagel reduziert wurde,
der jeder duBeren Sinnlichkeit beraubt, aber unter der aus-
schlieBlichen Leitung einer iiberorganischen Kraft beliebig
beweglich ist, welche sich dazu eignet, die Akte zu bestimmen
und deren Ergebnisse wahrzunehmen.

Der bewegliche Finger wird nacheinander oder kontinuier-
lich auf irgendeinem Teil / jener Materie bewegt, welche wir
auBerhalb von uns im Phianomen der festen Gestaltausdehnung
realisieren (so wie es sich im gewodhnlichen Verlauf unserer
Sinne und unter einer ihrerseits als Oberfliche ausgedehnten
beweglichen Hand ereignet); der bewegliche Finger, da er in
einem Punkt endet, wie ich sage, finde ebenfalls nur mathe-
matische Punkte, deren kontinuierliche Widerstdndigkeit ihm
das Phdnomen der mathematischen Linie bote, wobei das be-
wegte und intelligente Subjekt es nicht verhindern konnte,
diese diskreten oder kontinuierlich widerstandigen Einheiten
als auflerhalb von sich zu apperzipieren, denn sie begrenzen
oder halten in der Richtung, worin es ihnen begegnet, die
Freiheit derselben Bewegungen auf, iiber die es in jede andere
Richtung verfiigt, und was so die Anstrengung oder das Wol-
len aufhalten oder begrenzen kann, ist diesem Wollen entge-
gengeselzt, ist nicht dieses Wollen, ist nicht das Ich.

Das auf einen solchen Tastsinn reduzierte intelligente We-
sen, wie wir es soeben voraussetzten, hitte ohne Zweifel seine
besondere Geometrie; der mathematische Gegenstand, die
Einheit, der Punkt, die Linie ohne materielle Ausdehnung,
welche fiir uns nur intellektuelle Abstraktionen sind, fanden
sich als phdnomenale Gegenstinde unter dem Gesichtspunkt
seiner unmittelbar dufBeren Apperzeption plaziert und wiren

287

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

139


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

fir ein solches Wesen die wahrhaftigen und einzigen Existen-
zen. Es finde sich natiirlicherweise, viel mehr als wir es sind,
den groBten intellektuellen Fortschritten hinsichtlich dessen
néher, was vielleicht die absolute Wirklichkeit der Dinge bil-
det, bzw. in dem fiir unsere Augen hochst abstrakten Ge-
sichtspunkt, unter dem eine iiberlegene Intelligenz sie betrach-
ten kénnte. Zumindest fiir dieses Wesen fande sich die Urtat-
sache des BewuBtseins auf ihren einfachsten Ausdruck zu-
riickgefiihrt, und die beiden Elementargrofen des von ihnen
gebildeten Grundbezuges wiren von all jenen heterogenen
Vermischungen befreit, welche ihn in unserer Erfahrung au-
erhalb von uns sowie in uns beeintréichtigen,m und sie triiten
in der ganzen Reinheit und Einfachheit der Ursprungstatsache
hervor, worin sich das Ich/ in bezug auf eine widerstehende
GroBe als Subjekt begriindet findet.

Das metaphysische Subjekt und der mathematische Ge-
genstand sind in der Tat miteinander in ein und demselben
einfachen Bezug verbunden, nidmlich: das erstere als das eine
und identische Antezedens, der zweite als das ebenso eine und
einfache Konsequent, die beiden Groflen konnten sich in ge-
wisser Weise untereinander ersetzen oder darstellen,”®® und
der Gegenstand konnte unter dem reflexiven Gesichtspunkt
des Subjekts aufgefalBt werden, so wie sich das Subjekt selbst
iiber das Attribut des Gegenstandes darstellen konnte ...

Von solcher Natur ist dieses intellektuelle Symbol, welches
der konzentriertesten Reflexion und zum Teil auch der umfas-
sendsten Einbildungskraft [entnommen] ist, wie sie von einem
Genie erster Ordnung gedacht und in ihrer Anwendung ge-
wagt wurde. Hiermit verkniipfte Leibniz den ersten Ring jener
groBBen Kette systematischer Beziige, woraus er das System
der Wesen bildete, die ldngste und geschlossenste Kette, wie

% Korr. [...] wiiren von all den heterogenen Empfindungen befreit, welche
ihn durch ihre Vermischung beintréchtigen, und sie triten [...]

% Randerg. mit Hinweiszeichen: nimlich: das Subjekt unter seinem reflexi-
ven Gesichtspunkt als eine und einfach handelnde Kraft, und der Gegen-
stand als Monade ebenfalls einer und einfach, im entgegengesetzten Sinne
reagierend und handelnd.

288

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie von einem menschlichen Kopf iiberhaupt ergriffen und [bis
ans Ende]’® verfolgt werden konnte ...

Von einer Hypothese, die begriindet wurde, um bis zur ein-
fachen und urtimlichen Fremdexistenz zu gelangen, und in
derselben Quelle mit der BewuBtseinstatsache identifiziert ist;
von einer solchen Hypothese, deren Weiterverfolgung hier
weder die Zeit noch die Natur meines Themas erlauben, glau-
be ich, daBl man davon jene Folgen herleiten kann, welche auf
die Wirklichkeit und die urspriingliche Konstitution unseres
kognitiven Wesens anwendbar sind:***

1) Das wesentliche Attribut oder das Wesen dessen selbst,
was wir Materie oder Fremdkorper nennen, besteht reell und
im eigentlichen Sinne nur in der Kraft der Widerstindigkeit,
wie sie einer Anstrengung entgegengesetzt ist und urtiimlich
nur **durch diese frei bestimmte Anstrengung erkannt und
ergriffen werden kann; woraus folgt, *°daB jene freie Be-
stimmung in einer Bewegung, welche der Wille oder die Kraft
der Seele beginnt, / das wahre Erkenntnisprinzip des Subjektes
wie des Objektes ist, welche in derselben Apperzeption
enthalten sind.

2) Diese Apperzeption, wie sie in der Ausiibung des im ei-
gentlichen Sinne aktiven Berithrungssinnes betrachtet wird,
stellt in der Tat die Bedingung und den reellen Charakter dar,
womit wir den Akt oder den Grundzustand der Seele ver-
kniipft haben®”' und der durch das Wort Apperzeption ausge-
driickt wird, denn in der Urtatsache der soeben von uns begrif-
fenen Fremdexistenz ist die Anstrengung der Seele wirklich
anfidnglich und durch keine vorhergehende fremde Einwirkung
bestimmt, wie wir es in den oben genannten Fillen gesehen

*" Klammer gestrichen

% Korr. dieses Abschnitts: Ohne die Absicht zu haben, diese Hypothese

weiterzuverfolgen, glaube ich, jene Folgen davon ableiten zu kénnen, wel-
che [...]

% Erg. in und

7 Erg. daB jede Existenzidee urtiimlich in der Apperzeption dieser An-
strengung beschlossen und mit ihr gegeben ist, daB [...]

57" Korr. womit wir den Titel dieser Klasse verkniipft haben, denn [...]

289

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

141


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben, als wir die Charaktere der Wahrnehmung und Empfin-
dung festlegten.’”

Somit wird diese Anstrengung nicht nur unmittelbar in ih-
rer freien Bestimmung apperzipiert, sondern ebenfalls mittel-
bar im toten’” Widerstand, welcher der lebendigen®™ Kraft
des Willens einen Stiitzpunkt oder eine natiirliche Anwen-
dungsgrofe bietet und sie so verwirklicht oder sich vollziehen
148t, indem ihr jener Charakter der inneren’” Verdoppelung
verliehen wird, welche das BewulBtsein und die vollstindige
Apperzeption®’® ausmacht.

3) Diese selbe Apperzeption umfafit unaufteilbar in ein und
derselben Urtatsache’”’ sowie unter der wesenhaften Form
eines einfach grundlegenden Bezuges’® das Ich und den phi-
nomenalen Gegenstand, woraus notwendigerweise folgt, daB3
wir nicht mehr oder weniger der Existenz unseres Ich als Sub-
Jjekt der Anstrengung gewif sind, sowie der Existenz des Lei-
bes oder der organischen bzw. fremden GroBe, welche dersel-
ben Anstrengung widersteht und in ihrer Apperzeption inbe-
griffen ist. Dieses Vermeinen ist in sich selbst daher eine Ur-
tatsache des inneren Wahrnehmungssinnes und griindet sich
auf das nackte Gefiihl einer Anstrengung oder einer Wider-
standigkeit als auf seine ihm eigentiimliche und natiirliche
Grundlage, und keineswegs auf die oberflachlichen und be-
weglichen Formen oder auf die Gruppe wechselnder Eigen-
schaften und Modifikationen, welche untereinander und mit
diesem urtiimlichen Wesensgrund in der gleichzeitigen Aus-

52 Korr. des Abschnittsendes: |...] ist die Anstrengung der Seele oder der
Akt der iiberorganischen Kraft wirklich zuerst oder anfinglich und nicht die
Folge irgendeines sinnlichen Eindrucks, welcher im Willen durch eine
Fremdursache hervorgebracht ist.

B Wort gestrichen

™ Wort gestrichen

55 Wort gestrichen

576 Korr. oder die innere Apperzeption

577 Korr. Tatsache

578 Korr. eines urtimlichen Bezuges

290

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausiibung aller / Sinne’” miteinander verbunden sind, woraus
ebenfalls folgt, daB alle Zweifel eines skeptischen Idealismus,
welcher sich allein an jene beweglichen Formen gekniipft hat,
in keinerlei Hinsicht den wahrhaftigen Grund einer reellen,

57 Die reelle Existenz der Korper ist keineswegs eine Idee der Empfindung,
so wie es eine Modifikation unseres empfindenden Wesens wire, noch eine
Reflexion, welche ganz im Gefiihl unserer freien Akte oder im BewuBtsein
dessen konzentriert ist, was unser ist oder wir selbst sind. Auf welchen
Ursprung beziehen wir daher die Erkenntnis der Koérper und jene innerste
GewiBheit, welche wir von ihrer reellen Existenz besitzen? Ein berithmter
Metaphysiker, der versucht hat, die gesamte Philosophie darauf zuriickzu-
fiihren, was er den Gemeinsinn nannte und den er vielleicht besser inneren
Wahrnehmungssinn genannt hitte, will aufweisen, daB kraft eines urtiimli-
chen, unserer Natur innerlichen [?] Prinzips all unsere beliebigen Empfin-
dungen wie Geriiche, Geschmack, Tone, Farben, Tasteindriicke nichts ande-
res als natiirliche Zeichen sind, mit deren Hilfe wir unmittelbar von der
sinnlichen Modifikation zur Erkenntnis eines Gegenstandes oder des be-
zeichneten Dinges iibergehen, welches wir im eigentlichen Sinne durch
keinerlei Sinn empfinden und woriiber wir ebenfalls nicht reflektieren, noch
es aus irgendeinem VernunfischluB folgern, denn jene Idee, der Gegenstand
oder das Ding existiere, ist unmittelbar, urtiimlich, sowie die Grundlage all
unserer Erfahrungsableitungen. Der Autor der Philosophie des Gemeinsin-
nes [vgl. Th. Reid, Recherches sur I'entendement humain d'aprés les princi-
pes du sens commun, t. I, Kap. 5, Abt. 3 u. 7, 144 ff. u. 171 ff'] zerschneidet
hier eindeutig den Knoten der Schwierigkeit, aber es bleibt zu fragen, ob er
bis zur wahrhaftigen Urtatsache zuriickgegangen ist, welche dem Vermei-
nen als Grundlage dient, und ob er nicht mehr der Gewohnheit als der Natur
folgte, indem er allen sogar als affektiv betrachteten Empfindungen jene
Eigenschaft oder unmittelbare Funktion verlieh, fiir die reelle Existenz als
Zeichen zu dienen; so mag es in den aktuellen Phinomenen unserer Sinn-
lichkeit sein, wenn sie zu frithzeitig fast mit dem Urteil identifiziert werden.
Aber gibt es nicht im Ursprung und sogar aktuell jenen Modus oder jenen
Akt, worauf sich im eigentlichen Sinne das Vermeinen seiner dauernd
objektiven oder subjektiven Wirklichkeit griindet, welche absolut und
[auBerhalb] unserer aktuellen Modifikationen fortbesteht? Findet sich nicht
in der Anstrengung und in der entgegengesetzten Widerstindigkeit jenes
Zeichen der beiden Substanzen oder Noumena, welche wir vermeinen, ohne
sie wahrzunehmen noch zu empfinden, ohne eine Idee im eigentlichen Sinne
davon zu besitzen? Dies war der Miihe der Priifung wert, aber es lieB sich
nicht erkennen, solange gemiB den Gewohnheiten der Sinne und der Einbil-
dungskraft verallgemeinert wurde (4nm. MB).

291

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

142


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

143

objektiven sowie subjektiven Existenz zu erschiittern ver-
mag,**

Die unmittelbar innere Apperzeption, welche das Gefiihl
der Koexistenz unseres Leibes einschlieBt,/und die noch
unmittelbar duBere Apperzeption,”™ welche uns eher eine
Fremdexistenz vermeinen als empfinden 1dft, vereinen sich
also und fallen (hinsichtlich der Ordnung der Zeit) mit der
urtiimlichen Ausiibung derselben lebendigen Kraft zusammen.
[Ist diese Ausiibung frei und unmittelbar in der organischen
Widerstidndigkeit apperzipierbar? Gegenstand der unmittelbar
inneren Apperzeption ist das Ich und sein Leib.]**

Wird sie durch ein feststehendes Hindernis erzwungen? Ist
sie noch Ich sowie der Fremdkorper der Gegenstand der un-
mittelbar duBeren Apperzeption, wo die absolute Widerstin-
digkeit der Materie im BewubBtsein jene eigene und relative
Widerstindigkeit der Organe verdunkelt, welche demselben
Willen gehorchen?

Hieraus folgt, wenn es fiir uns keine uniiberwindbare Wi-
derstiandigkeit gibe oder die FremdgroBe der Anstrengungs-
anwendung ihr nur jenen notwendigen Grad an Trigheit ge-
geniibersetzte, um ihre vollstindige Entfaltung zu vollziehen
und sie apperzipierbar zu machen, da dann, wie ich sage, die
beiden Grenzen, welche die unmittelbare Apperzeption von
dem, was unser und in uns ist, von der duBleren Apperzeption
dessen trennen, was nicht unser ist, daf} diese Grenzen folglich
danach strebten, sich anzundhern oder zu vermischen, wo-
durch unser Wille als die Seele einer duleren Natur erschiene,
so wie sie es wirklich von jenem Teil der ihr unterworfenen
Materie ist.

Vielleicht ist es eine dhnliche Voraussetzung, welche in
jenem Ursprung der mit einer Art Poesie gleichgestellten Phi-

*® Gestrichene Var. der zweiten Abschnittshilfte: Die Wahrmehmung der
Existenz ist mit dem Gefiihl der Anstrengung identisch und mit unseren
anderen Modifikationen nur assoziiert. Diese Existenzidee griindet sich
somit auf das Gefiihl einer Anstrengung oder einer Widerstindigkeit [...].

%! Korr. und die mittelbare Apperzeption

%82 Klammer gestrichen

292

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

losophie ebenso viele Seelen oder individuelle Prinzipien der
Bewegung und des Willens mit jenen Lichtkérpern verband,
die sich iiber unseren Kopfen bewegen ... Auf dieselbe, auller-
halb des inneren Wahmehmungssinnes verwirklichte Hypo-
these, worin sie ihre Quelle hat, bezieht sich auBerdem die
mehr philosophische Idee einer Weltseele, der alle Teile jenes
groBen Ganzen, genannt Universum, gehorchten, so wie unser
Korper jenem Willen gehorcht, der wie ein Teilchen / oder
wie eine Emanation der hochsten aktiven Kraft ist.”*’

Und wem konnte es besser zustehen, in der ganzen Natur
eine intelligente Bewegungsmacht vorzustellen und zu ver-
wirklichen, als jenen stoischen Philosophen, welche nach der
Vernichtung all dessen, was im Menschen Leidenschaft ist,
der Ausiibung des Willens die am meisten unbegrenzte Herr-
schaft sicherstellten, indem sie damit alle Ideen der Moral und
der Tugend, der GréBe und der Kraft vereinten ...

Wenn der Beriihrungssinn, wie es ziemlich allgemein unse-
re Ideologen seit Condillac glauben, der einzige wire, welcher

°%) Randerg. mit Verweiszeichen: Damit ein Ding Beziige zu einem anderen
haben kann, sagt Hemsterhuis, miissen sie gemeinsam homologe Eigen-
schaften haben; um Gott zu erkennen, muB man folglich in uns die Modifi-
kationen sehen, welche von uns abhingen oder deren Vervollkommnung in
unserer Macht steht: mithin sind diese Modifikationen die Hervorbringun-
gen unseres Vermogens zu wollen und handeln zu konnen; die Natur unserer
Aktivitdt auf die Materie ist so von derselben Ordnung wie die Natur der
Aktivitdt Gottes, insofern er tut, was wir Handeln nennen [vgl. Aristée ou de
la Divinité, 96].

Eine erste Var. dieser Randerg. wurde gestrichen: Da es in uns eine
Bewegungskraft gibt, welche auf die Fortbewegung und Richtung des Leib-
korpers in seiner Masse angewandt wird und sich wesenhaft von der dem Ich
und dem BewuBtsein fremden Vitalkraft unterscheidet, so miiite man auBer
der héchsten Kraft eine andere Kraft der Verbindung oder der Affinitit
annehmen, die den substantiellen Teilen des Universums inhirent und unab-
hiingig von der Weltseele ist, obwohl die Bewegungen mit deren Antriebs-
kraft gewollt und vorausgesehen werden. — F. Hemsterhuis (1731-1790) war
einer der bedeutendsten Denker Hollands im 18. Jahrhundert und versuchte
im Ausgang von Sokrates, Platon, Locke und Shaftesbury die Unterschei-
dung von Subjekt und Objekt zu iiberwinden sowie durch die Selbsterkennt-
nis Rationalismus und Sensualismus zu versshnen (4nm. Ubers.).

293

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

144


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

145

noch mehr kraft seiner spezifischen Sinnlichkeit als durch
seine individuelle®* Bewegtheit den Ubergang von unseren
Empfindungen oder inneren Modifikationen zu den Gegen-
stinden hin vollziehen kann, die sie hervorrufen oder sich
darin in unserer Erfahrung vorgestellt finden, dann wire die-
ser Sinn auch der einzige, welcher den Bildern oder bewegli-
chen Anschauungen eine dauerhafte Grundlage béte, denn
diese letzteren konnten von sich selbst aus im Organ oder in
dem ihm eigentiimlichen inneren Wahrnehmungssinn nur
aufeinander folgen oder sich gegenseitig ersetzen. Der Beriih-
rungssinn aktivierte und vervollstidndigte dabei sozusagen eine
Art Spiegelreflexion, worin sich das Ich, das Subjekt der Vor-
stellung, als auBerhalb von sich selbst herausgestellt wie in
einem glatten Spiegel betrachtet und versucht, sich dort zu
sehen, abzutasten, wo es nicht ist, um sich immer weiter von
der konzentrierten Reflexion zu entfernen, die ihm allein seine
eigenen Formen erkennen lassen kann.

Wenn allerdings gilt, daB der gemischte Beriihrungssinn,
da er einen fiir das Denken feststehenden Gegenstand konsti-
tuiert, diesen mit sich in die Welt der Fremdexistenzen zieht,
so ist nicht minder wahr, daf er als spezieller Anstrengungs-
sinn, als Art Stiitze, welche er im Auflen dem Willen und dem
Denken gibt, jene Reflexion begiinstigen kann, welche das
Subjekt an sich selbst erfihrt, um sich zu erkennen und be-
grenzen zu lernen.

Wir finden in der Tat im Charakter der Eindriicke oder in
den sich auf diesen Sinn beziehenden aktiven Modi eine Art
Gleichgewicht zwischen den beiden Apperzeptionselementen
wieder, welches wir noch nicht in der Wahrnehmungsordnung
existieren sahen, worin der Gegenstand die Initiative iiber das
Subjekt der Anstrengung ergriff und die Materie iiber die
Form herrschen konnte.

Selbst wenn eine géinzlich passive Anschauung in der Aus-
iibung der Sicht das Ichgefiihl nicht einhiillt und der Blick
durch die Aufmerksamkeit oder die ausdriickliche Anstren-

8 Korr. singuldren

294

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung der Seele belebt wird, so bleibt diese Aufmerksamkeit,
indem sie sich selbst in dem ihr eigenen Akt der Bestimmung
entweicht, im modalen Ergebnis konzentriert, welches ohne
sie und ihrer ungeachtet durch die alleinige Energie ihrer du-
Beren Ursache oder durch die dem Anschauungsorgan eigene
Vibrationsempfindsamkeit fortbestehen kann.**

Aber in der aktiven Beriihrung kann nichts im Aufen
wahrgenommen werden, ohne da3 der Wille die Bewegung
beginnt und weiterfiihrt; jeder duBere Eindruck hilt ein, wenn
dieser Wille aufhort, zu handeln oder sich durch seinen eige-
nen Sinn zu entfalten. Im iibrigen ist der beriihrbare Gegen-
stand, jene Widerstandigkeit, worauf sich das Beriihren be-
zieht, wirklich fot; diese Widerstindigkeit entwirft sich nicht
von sich selbst her ihrem Wahrnehmungssinn®* voraus, son-
dern sie erwartet passiv dessen Aktion und dringt sich diesem
nur auf, insofern er auf sie einwirkt.*®’

Die Sicht, welche unter der Leitung des Beriihrungssinnes
und durch ihre Unterordnung unter dieselbe handelnde
Kraft’® einen so kostbaren Anteil an der Begrenzung der
Formen oder Gestalten hat und daher rasch den ginzlich geo-
metrischen Sinn ersetzt, dessen Gegenstand sie zusammen-
setzt und oft entstellt: diese Sicht bleibt dem Modus der
grundlegenden Widerstindigkeit gegeniiber stets fremd und
kann nicht zum Kern vordringen, wenn sie sich dabei aufhilt,

585 Korr. dieses Abschnitts: 4) Wir haben gesehen, daB in der Ausiibung der
Wahmehmungssinne, selbst wenn eine ginzlich passive Empfindug das
Ichgefiihl nicht einhiillt und die Vorstellung durch eine ausdriickliche An-
strengung der Seele belebt wird, welche den Namen Aufmerksamkeit an-
nimmt, sich dieses Vermdgen, auch wenn es sich in dem von ihr bestimmten
eigenen Akt entweicht, im modalen Ergebnis eingehiillt findet, welches ohne
dieses Vermogen und ungeachtet desselben durch die alleinige Energie der
duBeren Ursache oder durch eine dem Organ eigentiimliche Art von Vibrati-
onsempfindsamkeit fortbestehen kann.

586 Korr. Organ

%87 Korr. [...] und reagiert nur auf den Sinn, insofern dieser [...]

%8 Necesse est consimili causa tactum visumque moveri (Lukrez) (Anm.
MB). — Vgl. De rerum natura, 4. Buch, Vers 232 f.: "Notwendigerweise ist
es dieselbe Ursache, welche den Tast- und Sehsinn bewegt." (4nm. Ubers.).

295

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

die Oberflachen usw. mit Farbe zu versehen und die dufleren
Formen auf einer Ebene zu entwerfen.” Daraus folgt, daB aus
einer Gruppe / von Beriihrungseigenschaften das abstrahiert
wird, was wirklich die Verbindung und den dufBleren Trager
ausmacht, das heiit die dauerhafte und eine Widerstandigkeit,
welche sich allein dem Beriihrungssinn manifestiert; reduzie-
ren wir schlieBlich alles, was der Leibkorper an dieser Ge-
samtheit von Eigenschaften oder Modalititen konstituiert,
welche der Tastsinn der Hand entdecken kann, wenn sie liber
die Oberflichen hineilt oder sie leicht beriihrt, so finden wir
nur noch einfache Charaktere der Wahrnehmung oder der
Anschauung, so wie sie dem Sehsinn entsprechen, worin sich
inSSOer Tat jene Trennung verwirklicht, um die es sich handelt

Aber ebenso wie sich die Anstrengung durch ihren eigenen
Sinn entfaltet, ebenso begegnet die lebendige Kraft direkt dem
toten Widerstand und verwickelt sich sozusagen mit ihm,
wenn der Beriihrungssinn in die Massen einzudringen und sie
vorwirts zu bewegen versucht, anstatt iiber die Oberflichen
hinzugleiten; und im gleichen Mafle gewinnt die innere oder
duBere Apperzeption zur gleichen Zeit die Oberhand iiber die
einfache Wahmehmung oder herrscht dariiber vor, so wie
auch die im Akt selbst konzentrierte Reflexion sich ebenso
gegeniiber der Aufmerksamkeit durchsetzt, welche im AufBen
dem Ergebnis dieses Aktes folgt.*'

%% Korr. der ersten Abschnittshilfte: Der Sehsinn, welcher hinsichtlich der
Koordinierungsformen in einem Raum dem Tastsinn so analog ist, kann ihn
ersetzen oder sogar in allem vorauseilen, was die Wahrnehmungsfunktion,
die Beschreibung der Berithrungsformen betrifft, welche er auf der Farbebe-
ne entwirft; aber dieser Sinn ist der aktiven Beriihrung gegeniiber fremd.
Daraus folgt, [...]

%% Korr. des Abschnittsendes: [...] dieser Gesamtheit von Eigenschaften oder
sinnlichen Modalititen konstituiert, welche der einfache Tastsinn der Hand
hierin entdecken kann, indem er sich auf die Oberflichen bezieht oder ihre
Eindriicke empfingt, so fanden wir nur noch Charaktere, die ausschlieBlich
denen der Wahmehmung oder der visuellen Anschauung analog sind ...

! Korr. der zweiten Abschnittshdlfte: [...] vorwirts zu bewegen versucht,
wird er durch den Wahrnehmungssinn auf seinen eigenen und unnachahm-

296

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Doppelfunktion, woraus die spezielle Ausiibung des
von uns soeben untersuchten Sinnes besteht, gibt es folglich
zwei urtimliche Beziige, welche sich unter der Herrschaft
unserer Gewohnheiten unaufhorlich zu vermischen suchen
und von einer reflektierten Analyse als voneinander unter-
schieden erkannt werden miissen. In dem einen dieser Beziige,
welcher urtiimlich und synthetisch ist, findet sich das eine
Subjekt hinsichtlich der widerstindigen Grofle konstituiert,
welche ebenfalls eine und dauerhaft ist: dort ist die unmittel-
bare Apperzeption, welche unter einem Gesichtspunkt inner-
lich und unter dem anderen dufBlerlich genannt werden kann.
Der zweite, im eigentlichen Sinne analytische Bezug, aber
zweifelsohne auch urtiimlich in der Ordnung seiner Natur, hat
als Antezedens die eine Widerstindigkeit, / welche die dem

Korper eigentiimliche Substanz®? ist,””® sowie als zusammen-

baren Charakter zuriickgefiihrt, und im gleichen MaBe kann sich die im Akt
selbst konzentrierte Apperzeption gegeniiber der Wahmehmung durchset-
zen, welche im AuBen [...]

592 (Seite 99, Nr. 2) Ich muB hier die Anschuldigung fiirchten, Ideen oder
vage Benennungen wiederzubeleben, welche unsere Philosophen sorgfiltig
ausschlieBen und von denen sie hoffen, ohne sie auszukommen; aber ich
stelle fest, daB der Begriff der Substanz, welcher unser ungeachtet in alle
Formen unserer Urteile eintritt und dem Begriff des Modus korrelativ ist, nur
dann vage und dunkel erscheint, wenn er als absolut fiir die Sache auftreten
soll, die mit diesem Namen bezeichnet wird. Jedoch gehort es in erster Linie
zum Wesen all unserer reflektierten Ideen, in Bildern vorgestellt oder begrif-
fen werden zu konnen; und es ist das Vergessen dieses Prinzips, welches
soviel Irrtiimer und Enttiuschungen unter den Metaphysikern selber hervor-
gebracht hat, welche so weit gegangen sind, sich beispielsweise die Seele
oder das denkende Ich unter der Gestalt eines feinen Feuers, eines kleinen
dtherischen Korpers usw. vorstellen zu wollen; in zweiter Linie sind wir so
konstituiert, daB wir die wahrhaften Wirkkrifte unserer Empfindungen
niemals empfinden, wahrnehmen oder einbilden konnen [s. Erg. | unten].
Daher sehen wir keineswegs die Augenfliissigkeit, sondern die Kérper oder
Gegenstinde, welche die Lichtstrahlen widerspiegeln oder auflosen. Wir
berithren nicht die Widerstindigkeit, sondern die sinnlichen und zusammen-
gesetzten Formen [gestrichen oder Gegenstinde]. Die Bewegungskraft
apperzipiert sich gleichfalls nicht selbst, sondern in ihrer Anwendung auf
das widerstindige Organ oder auf die [bewegte?] Endgrofe. Die Krifte
welche auf uns einwirken und gegen die sich unsere eigene Kraft entfaltet,

297

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

147


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden somit nur im notwendigen Verhiltnis zu bestimmten hervorgebrach-
ten Wirkungen begriffen; wir konnen aus diesem Zirkel der Beziige weder
heraustreten noch die GréBen isolieren, um in ihre individuelle Natur einzu-
dringen [s. Erg. 2 unten]. Aber obwohl sich unser Denken vor allem und
sogar ausschlieBlich an Wirkungen oder Konsequenten bindet, wird es nicht
minder dazu gebracht, die Existenz von Antezedenzen vorauszusetzen und
zu bestitigen, so daB diese Antezedenzen allein, das heiBt die Krifte oder
dauerhaft festen Ursachen und keineswegs die Wirkungen oder wechselnden
und voriibergehenden Modi existierend genannt werden; denn Existieren
bedeutet Handeln, und es gibt nur Krifte oder Substanzen, welche handeln
[s. Erg. 3 unten] (Anm. MB).

Erg. I innerhalb der vorherigen Anm.: "Was man im allgemeinen sieht,
was unsere Sinne beeindruckt, ist niemals urtiimlich, sondern hingt immer
von irgendeinem Grund ab. Man sucht ihn und findet schlieBlich den 1.
Grund in dem, was nicht zur selben Gattung wie der beobachtete Gegen-
stand gehort; den 1. Grund der Materie in den einfachen Elementen; diejeni-
gen der Bewegung im Streben usw. Ebenso ruht der 1. Grund der bestimm-
ten Zustinde in dem, was nicht bestimmt ist, in der einfachen Energie der
Substanz;, und der Ubergang von der Anstrengung zur Wirkung gleicht dem
von den einfachen Elementen zur Materie. Es ist wahr, da8 die Einbildungs-
kraft nicht ohne das Bild cines ersten bestimmten Zustandes auskommen
kann, aber unsere Einbildungskraft ist kein zustindiger Richter iiber die
Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge." [Zitat anndherungsweise aus L.
Cochius, Examen de la question: si toute succession doit avoir un commen-
cement?, 340 f.] Das Bild muB sich auflésen, wenn die Ideen analysiert
werden, und wir kdnnen es nicht vermeiden, iiber die Natur der Dinge ge-
tduscht zu werden, solange wir uns nur auf die Phinomene beziehen.

Erg. 2. innerhalb derselben Anm.: "Der Ozean hat seine Tiefe gemessen
an der Sonde; die Quellen der Fliisse, welche weite Landstriche befruchten,
verbergen sich in den Vertiefungen zerkliifteter Felsen; ebenso bieten uns
jene aktiven Prinzipien, welche das Universum und uns selbst hervorbrin-
gen, beleben und verdndern, nur bestimmte Seiten und entziehen auf ewig
den Grund und die Weise ihres Wirkens." — Zitat anniherungsweise aus J.-
B. Meérian, Dissertation ontologique sur I'action, la puissance et la liberté,
478 (Anm. Ubers.).

Erg. 3 innerhalb derselben Anm.: [F.] Ancillon [Mélanges de littérature
et de philosophie. t. I, 216 f]: "Die Seele kennt die duBere Welt", sagt er,
"nur durch ihre Empfindungen; sie kennt alle Gegenstinde und sich selbst
nur mittelbar; oder sie kann das BewuBtsein im allgemeinen denken, und
dieses Denken wird nie unmittelbar sein; es wird eine Abstraktion des
SelbstbewuBtseins sein. Die Seele fiihlt ihre Freiheit oder die Michtigkeit
ihres Wollens. Aber ist es eine unmittelbare Weise? Ist es nicht vielmehr in

298

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesetzten Konsequenten die Summe der Eigenschaften oder
wechselnden Modalititen, welche in jener vollstindigen
Gruppe vereint sind, wo die Sinne und die Einbildungskraft
die Korper und das gesamte phanomenale Universum verwirk-
lichen.

Nur wenn man den ersten synthetischen Bezug im Blick
hat, 148t sich dem speziellen Vollzug des aktiven Beriihrungs-
sinnes (welcher nur die Fortsetzung des allgemeineren An-
strengungssinnes ist) der Ursprung einfacher Ideen wie jener
der duferen Kraft, Ursache, Einheit der Substanz usw. zu-
sprechen, die sich in dem so betrachteten grundlegenden Exis-
tenzbezug in der dulleren Welt objektivieren konnen, welcher
der Geometer und Kosmologe die Elemente ihrer Zusammen-
setzungen entnehmen, sowie sich zugleich im eigenen Schof8
des denkenden Subjekts subjektivieren kénnen ... Lebendiger
Typus derselben Ideen, worin der Metaphysiker und der Theo-
loge zunichst die reellen Elemente ihrer Systeme ergreifen,
sie sodann durch Abstraktion und unter Verkennung ihres

Gegeniiberstellung zur Natur?" Ich denke hingegen, daB die Seele die Not-
wendigkeit der Natur nur in Gegeniiberstellung zu ihrer Freiheit fuhlt, und
ich betrachte dieses konstitutive Gefiihl des Ich als unmittelbar. "Die Seele",
wird gesagt, "hat das BewubBtsein ihrer Freiheit nur, weil sie dasjenige ge-
wisser Augenblicke hat, in denen sie will, weil sie will, und zugleich dasje-
nige von Bewegungen, welche diesem Willen folgen." [Ebd. 217] Aber die
Seele fiihlt fiir sich immer das Vermdgen oder Konnen, diese Bewegungen
zu erschaffen. Sie handelt unaufhorlich; sie strengt sich im Zustand der
Wachheit an, und dieses Anstrengungsgefiihl ist unmittelbar.

Der Hinweis auf Seite 99, Nr. 2 zu Beginn der Anm. bezieht sich auf die

Parallelstelle in: P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition de la
pensée, Il (ed. Azouvi), 221 f. (Anm. Ubers.).
%% Korr. dieses Abschnitts: [...] zwei urtiimlich unterschiedene Elementartat-
sachen, die sich jedoch unter der Herrschaft unserer Gewohnheiten unauf-
horlich zu vermischen trachten. Die 1. Tatsache driickt den wirklich urtiimli-
chen und synthetischen Bezug des einen Subjekts der Anstrengung zur
ebenfalls einen und dauerhaft widerstindigen GroBe aus; dort ist die unmit-
telbare Apperzeption, welche innerlich genannt werden kann. Die zweite, im
eigentlichen Sinne analytische Tatsache driickt den &duBeren Bezug aus,
welcher als Antezedens die eine Widerstindigkeit oder die dem Korper
eigentliche Substanz hat, [....]

299

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

148


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

149

Ursprungs abwandeln, um letzteren in der geheimnisvollen
Region der Essenzen und bis in die géttliche Vernunft hinein
zu suchen.

2. Von der mittelbar inneren Apperzeption, wie sie sich be-
sonders auf die aktive Ausiibung des Gehors und der
Stimme griindet

Wir kennen keinerlei Wesen unserer Art, welche mit dem
Horvermogen ausgestattet sind und nicht zugleich auch jenes
andere Vermogen besdBlen, die sie beeindruckenden Laute
nachzuahmen oder in sich selber zu wiederholen.”* Allerdings
hat man einige Individuen ***aufgefunden, welche bis zu ei-
nem gewissen Alter ohne jeden Verkehr mit Ihresgleichen und
in einer vollstindigen Isolierung gelebt haben,””® und da sie
das Stimmorgan mangels dessen Gebrauch wie geldhmt ha-
ben, hatten sie dadurch dennoch nicht das Hérvermdgen oder
die Beeindruckbarkeit durch verschiedene Gerdusche verlo-
ren, die den duBeren Sinn des Gehors erregen konnten, son-
dern vielmehr jenes Vermogen, Laute zu vernehmen und zu
unterscheiden, welche sie nicht selber nachahmen oder wie-
derholen konnten.

% Korr. [...] keinerlei sinnliches und zu vervollkommnendes Wesen, da es
mit der Horfiahigkeit ausgestattet ist, nicht zugleich die Fihigkeit besiBe, die
es beeindruckenden Laute nachzuahmen und zu wiederholen oder sie in sich
selbst hervorzubringen.

o Erg. unserer Art

5% Insbesondere jener Wilde aus dem Aveyron, iiber den wir wertvolle
Beobachtungen besitzen, wie sie der Arztphilosoph notierte, welcher sich
noch zur Zeit mit dessen Erziehung beschiiftigt (4nm. MB). — Es handelt
sich um Jean-Marc-Gaspard Itard und seine Beobachtungen in dem Werk
"De I'éducation d'un homme sauvage" von 1801. Maine de Biran kannte
zuvor schon eine andere Schrift vom Abbé Pierre-Joseph Bonnaterre "Notice
historique sur le sauvage d'Aveyron" (1800), wie seine Bemerkung in "In-
fluence de I'habitude sur la faculté de penser”, II (ed. Azouvi), 144, zeigt.
Vgl. auch Journal 23. Jan. 1815, t. I (ed. Gouhier), 41, was darauf hinweist,
daB dieser Fall ihn als Bestitigung seiner Analysen stark beschiftigte (4nm.
Ubers.).

300

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine kleine Anzahl solcher Beobachtungen geniigte uns be-
reits, um uns vermuten zu lassen, daB sich die wirkliche Hor-
vernehmbarkeit zumindest ebenso stark auf die herausragen-
den willentlichen Funktionen des Wiederholungsorgans wie
auf jene des passiven Sinnes bezieht, welcher von auflen die
Erregung durch die Laute empfangt.

Beim Beriihren finden sich die beiden sensitiven und moto-
rischen Funktionen vereint und sogar im selben Tastsinn iden-
tifiziert; hier finden sie sich auf zwei verschiedene Organe
verteilt und entsprechen sich dennoch zuinnerst oder verste-
hen sich sogar besser, denn das sinnliche Organ bringt zu-
nichst den Motor’”’ ins Spiel, und dieser teilt dem anderen
Organ im wiederholten Laut jene Aktivitdt mit, welche ihm im
direkten Eindruck fehlte.””®

Im selben Augenblick ndmlich, in dem die Horerregung
das duflere Gehor beriihrt, / gesellt sich zur notwendigen Be-
wegungsreaktion als Folge, um die Empfindung zu vervoll-
standigen, noch eine Bestimmung derselben Ordnung, welche
die entsprechende Beriihrung des Stimminstrumentes ins Spiel
bringt; kraft dieser aktiven Bestimmung verdoppelt sich so
dieser direkt wiederholte, nachgeahmte Laut wie durch ein
Echo im inneren Wahrnehmungssinn des Gehdrs sowie der
Stimme und erregt gleichzeitig oder in einem unteilbaren Au-
genblick durch zwei gleichwertige, jedoch unterschiedene
Eindriicke, der eine als wie von auBlen kommend empfunden
oder wahrgenommen, der andere als unmittelbare Hervorbrin-
gung der Anstrengung oder der Aktivitit der Seele, welche ihn
erschafft.’”

Schlieft man jetzt jede Ursache eines duBeren Horein-
drucks aus, so wird dieselbe Aktivitit dennoch wieder damit

7 Korr. das Organ

%% Korr. im verdoppelten und wiederholten Eindruck

% Var. des Abschnittsendes: [...] kraft dieser aktiven Bestimmung wieder-
holt sich, verdoppelt sich der direkte Laut im inneren Horsinn; die Stimme
hat fiir diesen Sinn die Funktion eines belebten Echos, welches durch seine
Aktivitdt den direkten und passiv durch das duBere Organ empfangenen
Eindruck zuriickstrahlt

301

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

150


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

151

beginnen koénnen, sich auf dem Stimmeninstrument zu entfal-
ten, welches ihr vollstindig unterworfen ist, woraus sich neue,
rein apperzeptive Hervorbringungen ergeben, deren Charakte-
re und Bedingungen durchaus eine getrennte Klasse®® in der
Analyse der Sinne und in der Einordnung der sich darauf be-
ziehenden Phanomene verdienen.

Der Laut der Stimme, welcher in der Anstrengung frei be-
stimmt ist, bzw. als Anstrengung selber, deren Organ die An-
wendungsgroBe darstellt, mul sowohl in seiner freien Be-
stimmung wie in seinem modalen Ergebnis apperzipiert wer-
den; aber dieses Ergebnis, welches von der Empfindung im
uneigentlichen Sinne ganz verschieden ist, die der durch den
Willen bestimmten Muskelkontraktion folgt oder sie begleitet,
wird auBerdem einen wirklichen Wahrnehmungscharakter®”'
haben, wie er der Bewegung der Aktivitit der Seele selbst
entspricht, welche die Bewegung nicht bestimmen kann, ohne
die Empfindung zu vollziehen.

In dieser sehr bemerkenswerten Ausiibung der beiden sich
entsprechenden Sinne hat die Seele folglich das Vermdgen,
die Sinnlichkeit desjenigen Sinnes zu modifizieren, woriiber
sie nicht direkt verfiigt, indem sie die Bewegtheit des anderen
Sinnes ins Spiel bringt, woriiber sie verfiigt; und zwar durch
ein und dasselbe Wollen, welches daher ebenso in seinem
mittelbaren Ergebnis wie in seiner direkten oder unmittelbaren
Hervorbringung ist, wobei keinerlei Fremdursache mitwirkt,
denn in der vollstandigen Apperzeption des inneren Lautes der
Stimme liefert der Wille hier die gesamte Materie mit der
Form selbst, wiahrend er anderswo nur die Empfindungsform
zu geben vermag, da die Materie von auBBen kommt.

Dies ist der ganz besondere Umstand, der den Anatomen
der Empfindung nicht hitte entgehen sollen. In der Tat erhellt
sich im aktivsten Blick das Auge nicht selbst;*”> und wenn
sich beim Beriihren die Widerstiandigkeit nur in der Anstren-

%0 Korr. einen getrennten Platz

! Var., einen wirklich sensitiven Charakter

52 Siehe Anmerkung D (4nm. MB). — Diese Anm. befand sich sicher auf
einem losen Blatt, das verlorenging (Anm. Ubers.).

302

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung apperzipiert, so gilt dennoch nicht weniger, was auch
immer die Idealisten dariiber sagen konnen, daB die Materie
der Apperzeption nicht derselben Quelle wie die Form ent-
stammt, bzw. das sich auBerhalb des Gegenstandes apperzipie-
rende Subjekt letzteren weder aus dem Nichts noch aus seinem
eigenen Inneren holt.*”

Aber in der gemeinsamen Ausiibung von Gehor und Stim-
me geht der Stimmakt und der Lautmodus vom selben Subjekt
aus, welches sich im einen als Ursache oder modifizierende
Kraft und im anderen als modifizierte Hervorbringung reflek-
tiert und wiederfindet.***

Aus diesem Doppelbezug konnen wir zwei Apperzeptions-
arten herleiten, die dem mit der Stimme verbundenen Gehor-
sinn eigentiimlich sind, ndmlich: die der Stimmanstrengung
entsprechende Apperzeption, betrachtet man sie in ihrer freien
Bestimmung und Abhebung unter dem schon erkannten Titel
der unmittelbar inneren Apperzeption, sowie jene andere,
welche dem Ergebnis dieser Anstrengung oder deren Hervor-
bringung entspricht und ebenfalls mittelbar innere Apperzep-
tion genannt werden konnte. / Diese verwendeten Benennun-
gen, um in ihrer Bedingung wie ihrem Charakter wirklich
verschiedene Tatsachen zu unterscheiden, sind keineswegs
hypothetisch oder konventionell; der auBerhalb unserer Ge-
wohnheiten untersuchte innere Wahrnehmungssinn finde
ohne Zweifel hier die Moglichkeit, um sie zu rechtfertigen.

Der Gehorsinn, wie er durch den wirklich intellektuellen
Vollzug des gesprochenen Wortes und durch die vernehmbare
Stimme belebt wird, ist in der Tat doppelt apperzeptiv oder

5% Hier sind besonders Fichte und Schelling kritisiert, wie Maine de Biran
sie durch J.-M. Degérando, Histoire comparée des systémes de philosophie,
t. III, 94 f. u. 324 ff., kannte. Vgl. auch P. Maine de Biran, Rapports des
sciences naturelles avec la psychologie, VIII (ed. Azouvi), 75f., wo es
ausdriicklich mit Blick auf den absoluten Idealismus heiBt, das freie Ich
erschaffe keine wirkliche Existenz (Anm. Ubers.).

84 Korr. [...], welches sich zugleich in der Ursache oder der modifizierenden
Kraft und im sinnlichen Modus reflektiert und wiederfindet, der die Hervor-
bringung seiner Einwirkung ist.

303

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

152


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

153

reflexiv; er versteht sich auf alles, erlebt alles bis hin zu den
inneren Modi wieder, denen er Zeichen der Unterscheidung
und Riickerinnerung verleiht; er ist der Sinn des Gedéichtnis-
ses, welches dieser Quelle seine ihm eigentiimlichen und
wirklich verfiigbaren Materienstoffe entnimmt, das heif3t, die
sich an das innere Ohr wendenden Lautbildungen kommen
von der Stimme und wiederholen sich aus freien Stiicken dar-
in, und keineswegs die bloB hérbaren Laute, welche als von
auflen kommend beim #uBeren Wahrnehmungssinn enden,
dessen Sinnlichkeit sie mittelbar erregen.

05Er ist auch der dem Verstand eigentiimliche Sinn, jenes
hoheren Vermogens, welches alle anderen umfafit und wo-
durch das denkende und bewegte Subjekt alle die von ihm
gedachten Ideen und von ihm bestimmten Akte im eigentli-
chen Sinne dieses Wortes versteht;*” und kein anderer Sinn
ersetzt ihn, / handelt es sich darum, das zu reflektieren oder zu
verstehen, was sich in unserem Inneren abspielt. Daher ist es
eine Tatsache, daB der Verlust dieses Wahrnehmungssinnes
denjenigen der fast gesamten Intelligenz nach sich zieht; ohne
thn verkiimmert das Individuum, wenn es des ersten aller so-
zialen Kommunikationsmittel beraubt ist, in einem Zustand
nahe des Schwachsinns; aber selbst wenn es sich mittels einer

5 Randerg. mit Verweiszeichen: Ich habe gesagt, daB der durch die Stimme
belebte Gehorsinn der Sinn des Gedéchtnisses sei; ich hitte sagen sollen, er
sei auch [...]

% In dem Sinne, wie wir den Ausdruck Apperzeption verstehen, sowie im
Hinblick auf den der Urtatsache des inneren Wahmehmungssinnes eigen-
timlichen Charakter, den er darstellen soll, wire es daher vielleicht besser,
die Ausdriicke der Aussage innerhalb der vorgelegten Preisfrage, nidmlich
unmittelbar innere Apperzeption, durch folgende zu ersetzen: unmittelbar
innerer Verstand. Der Sinn des Wortes Verstand (entendement) wire in
diesem Fall eigen und individuell, anstatt allgemein und gemeinsam zu sein,
wie er es in seinem gewdhnlichen metaphysischen Verstindnis ist.

Im ibrigen sind die Zeichen Wahrnehmen und Apperzipieren im bildli-
chen Sinne der Funktionen des Sehsinnes aufgefaBt, welcher durch seine
stark beherrschende Stellung in der menschlichen Kérperbeschaffenheit auf
so tduschende Weise die Urtatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes
darstellt, welche er genau dadurch entstellt, indem er beansprucht, sie darzu-
stellen (4nm. MB).

304

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erziehung, wie sie durch das Genie einer wohltdtigen Philo-
sophie erfolgt, in alle Kommunikationsmittel eingefiihrt fin-
det, die sein Zustand beinhalten kann, wenn es im Besitz eines
vollstindigen, dem Sehsinn entnommenen Zeichensystems ist,
denkt es durch Zeichen, begreift und driickt alles durch direkt
sinnliche oder metaphorische Gestalten aus; daher 4Bt sich
daran zweifeln, ob dieses Wesen noch jemals zur ganzen
Wiirde eines denkenden Wesens erhoben werden kann, bis zu
den hohen Funktionen der Intelligenz, welche vor allem im
Verstehen und Apperzipieren der intellektuellen, vom Geist
vollzogenen Akte bestehen, um sich zu reflektieren, sich
selbst in diesem freien Vollzug zu denken.

Fassen wir die dem Anschein nach vielleicht zu sorgfilti-
gen Einzelheiten zusammen, deren niitzliche Anwendung je-
doch bald gesehen werden kann: Die mit dem Gehor verbun-
dene Stimme liefert dem Individuum die einzigen anfangli-
chen Mittel, sich sinnlich durch die aufeinanderfolgenden
Akte seines Willens ohne weitere Fremdursache zu modifizie-
ren; in der Ausiibung dieses Doppelsinnes konzentriert sich
das empfindende und bewegte Subjekt in seinen im Inneren
verdoppelten Modifikationen und muB} keineswegs dem rei-
Benden Strom der Gegenstinde folgen, die es ins Aufien mit-
ziehen. Bei den anderen Sinnen vermischt sich die Anstren-
gung selbst, welche von der Seele ausgeht und den Eindruck
der BewuBtseinsform annimmt, mit dem anschaulichen Er-
gebnis, von dem die Reflexion duBerst schwer abstrahieren
kann; im vorliegenden Fall geht der Akt selbst, welcher die
apperzipierte Form im inneren Wahrnehmungssinn als Be-
wegungsbestimmung®’ gibt, in dieselbe Quelle ein und re-
flektiert sich darin ebenfalls als sinnliche Modifika-
tion,**® / welche mit dem Wollen selbst identisch ist.®”

%7 Korr. [...] durch den inneren Wahrnehmungssinn in einer Bewegungsbe-
stimmung

% Korr. [...] und reflektiert sich in der sinnlichen Modifikation, welche das
unmittelbare Ergebnis des Wollens selber ist

60 (Seite 79 Anm. 1 und S. 81 Anm. 1) Fiir die Taubstummen, welche es
gelernt hitten, Worter hintereinander nach der ersten Methode lautlich zu

305

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

154


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bilden oder auszusprechen, wie sie der berithmte Abbé de I'Epée gebrauchte
(siche sein Buch mit dem Titel: "Institution des sourds et muets [par la voie
des signes méthodiques”, Teil I, Kap. 10-11, 199 ff.], wire die Stimmbewe-
gung der fur den Willen eigentiimliche und ausschlieBliche Ausdruck; es
gibe keineswegs eine daraus sich ergebende assoziierte Modifikation, wel-
che in gewisser Weise vom Ziel abwenden oder vielmehr es entfernen konn-
te (denn der Wille scheint sich stets auf das letzte Ergebnis zu beziehen, vor
allem wenn dieses Ergebnis ein sinnlicher Modus ist und alle vermittelnden
Akte oder Mittel mehr oder weniger unbemerkt bleiben, obwohl sie zunichst
wahrhaftige WillensdufBerungen gewesen sind); wenn solche Taubstummen
danach den Gehérsinn wiedererlangten, so empfiinden sie im Prinzip besser,
als wir es aktuell tun konnen, die reelle Unterscheidung zwischen der
Stimm- oder Mundbewegung und dem Laut als deren Ergebnis [Randerg.
analog zum Blinden bei Cheselden]. Die erste wollten sie weiterhin, und die
zweite erstaunte sie vielleicht zun#chst als eine unvorhergesehene Modifika-
tion, welche sich spontan in ihnen ereignete, bis daB die Wiederholung
desselben Aktes, stindig vom selben Ergebnis gefolgt, diesen dem Willen
zugeordnet sein lieBe. Halten wir fest, daB die Stimm- und Mundbewegun-
gen nur einfach im Taubstummen wie bei jeder anderen isolierten Hervor-
bringung der Bewegungsfunktion reflektiert sein konnen: keineswegs haben
sie wie in uns jenen Charakter der verdoppelten Reflexion, weshalb sie nicht
besser, und weniger gut als die Gesten, zur Entwicklung ihrer Vermogen
beitragen.

Es scheint mir, daB in der Tat eine reine Stimm- und eine Mundfunktion
zu unterscheiden sind, welche zusammen zum Vollzug des lautlich ver-
nehmbaren Wortes beitragen, aber dennoch sehr unterschiedliche Charaktere
haben, und zwar hinsichtlich des mehr oder weniger daran beteiligten akti-
ven Willens; die Hervorbringung des von uns so genannten Lautes oder der
Stimme hingt einzig von einer gewissen Weise des Luftausstosses aus der
Lunge ab; es ist eine Weise, deutlicher als im gewéhnlichen Fall zu atmen
oder einzuatmen, so wie bei den Seufzern, Trinen, beim Gihnen, Lachen
usw., sowie auch in den durch starken Leidenschaften ausgeldsten Ausrufen;
diese Stimmen oder Laute werden nimlich mit Recht unartikuliert genannt,
da sie sich ohne die Teilnahme, sogar oft gegen die ausdriickliche Wirkung
des Willens bilden. Diese Michtigkeit beeinfluBt direkter die Verengung
oder aktive Erweiterung der Stimmritze, welche die Luft am Lungenausgang
verdndert und so den Laut oder die verschiedenen Stufungen von Tief und
Hoch bei den Stimmlauten bestimmt; die Klangfarbe dieser Laute hingt
ihrerseits von den Organdispositionen ab, woriiber der Wille nichts vermag,
und daraus ergibt sich, daB niemand jemals den Charakter seiner Stimme
vollstindig verstellen konnte, obwohl er sie beliebig erheben oder senken
kann.

306

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Durch den Vergleich der aktiven Funktionen der drei von
uns analysierten Sinne lieBe sich sagen, daB die Stimmbewe-
gungen in Bezug auf die direkten und einfachen Gehdoreindrii-
cke das sind, was die dem Anstrengungssinn eigentiimlichen
Akte beim Beriihren in Bezug auf die einfachen Tastempfin-
dungen sind, oder des weiteren auch das, was diese letzteren
Akte, welche den Farben eine sichere Grundlage verschaffen,
in Bezug auf die dem Sehsinn eigentiimlichen und unmittelba-
ren Anschauungen sind.

Im Phénomen der vollstandigen Wahrnehmung, wie es sich
durch das gewohnliche Zusammenspiel all unserer aktiven
und passiven Sinne verwirklicht, verdoppelt sich das, was von

Aber die Lautbildung im eigentlichen Sinne hingt ginzlich von der
Mundfunktion ab, und in diesem Teil des gesprochenen Wortphinomens
spielen alle beweglichen Teile des Mundes wie Zunge, Zihne, Lippen eine
herausragend aktive Rolle. Der Wille hat sich sicherlich im Ursprung und
durch eine ausdriickliche Bestimmung auf die Detailbewegung eines jeden
dieser Teile in einer je eigentimlichen Weise bezogen, um diesen oder jenen
Laut zu artikulieren. Obwohl diese Laute zutiefst Gewohnheit geworden
sind, bewahren sie daher stets ihren hauptsichlichen Ursprungscharakter;
wihrend die passiv hervorgebrachten Stimmen die Gehérsinnlichkeit erre-
gen werden oder sympathisch andere Organe bei dem ins Spiel bringen, der
sie hort, miissen die Lautartikulierungen willentlich gehért werden, um auf
die gleiche Art und Weise nachgeahmt zu werden, und nur kraft dieser
Nachahmung werden sie deutlich wahrgenommen. Bemerken wir auBerdem,
daB in der regelmiBigen Wirkung des Denkens, welche auf einer Art Rede
beruht, die wir leise an uns selbst richten, die Stimmfunktion unausgeiibt
bleibt; aber die Mundberiihrungen finden statt und werden ins Spiel ge-
bracht; durch diese Mittel wird das intellektuelle Organ elektrisiert, die
Aufmerksamkeit fixiert und das Denken findet sozusagen eine Stiitze, um
auf sich selbst zu reagieren (4nm. MB).

Der Hinweis auf William Cheselden (1688-1752) in der Anm. zuvor be-
trifft dessen erste Operation des grauen Stars bei einem jungen Blinden von
vierzehn Jahren, was auch in der philosophischen Welt viele Reaktionen
ausloste; vgl. die Nachweise bei J. Echeverria, Notes (1963), 281 Anm. 6,
sowie die Randnotiz Maine de Birans in seinem Werk: Influence de I'habitu-
de sur la faculté de penser, 1I (ed. Azouvi), 309 Anm. 63.

Fiir den Seitenhinweis zu Beginn dieser Anm. vgl. die Parallelstellen bei
P. Maine de Biran, Mémoire sur la décomposition de la pensée, IIl (ed.
Azouvi), 176 u. 180 f- (Anm. Ubers.).

307

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

155


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

der anfinglichen Seelenanstrengung oder von deren unmittel-
bar durch die beiden ihr eigentiimlichen Bewegkrifte der Be-
rithrung und der Stimme abhéngt, allein im BewuBtsein und,
indem es den apperzeptiven Charakter im eigentlichen Sinne
annimmt, weitet es mitteilend diesen selben Charakter auf alle
Modifikationen und Ideen aus, welche durch ihre Natur in der
Lage sind, in dieselbe Aktivititssphire einzutreten. Die hete-
rogen passiven Eindriicke bleiben im Wahrmehmungssinn als
unmittelbare Affektionen vermischt oder folgen der spontanen
Anschauungsbewegung, welche nicht von der Seelenkraft
gelenkt wird.

Ebenfalls im Feld seiner Apperzeptionen und nicht aufer-
halb davon finden das intellektuelle Gedé4chtnis und die wil-
lentliche Riickerinnerung die ausschlieBlichen Bewegkrifte
ihres Vollzuges. Somit 148t das deutliche Gedéchtnis der For-
men und Gestalten alle passiven Eindriicke des Tast- und Seh-
sinnes wie Warmes, Kaltes, Glattes, Rauhes und der affekti-
ven Farben beiseite, welche gar nicht oder nur sehr ver-
schwommen in der Erinnerung wieder hervorgebracht werden.
Auf gleiche Weise umfafit daher auch das Gedichtnis der
artikulierten Laute keineswegs das Physische oder die mate-
rielle Klangfarbe dieser Laute oder den rein vernehmbaren
oder affektiven Anteil des duBeren Gehorsinnes.

Mit einem Wort, es gibt nur ein wirkliches Gedéchtnis oder
zuvor eine unmittelbare Apperzeption als durch Bewegungen
und durch die dem Wollen unterworfenen Akte sowie infolge-
dessen Modi oder Eindriicke, welche durch die Ausiibung
derselben Machtigkeit wiederholt oder nachgeahmt werden
konnen. Daher ist keine Affektion, keine Hervorbringung ir-
gendeiner dem Willen gegeniiber fremden Hervorbringung im
eigentlichen Sinne nachahmbar; die Hand und die mit dem
Gehor verbundene Stimme sind die beiden einzigen Nachah-
mugssinne schlechthin, sie allein teilen daher die Apperzepti-
ons- und Reminiszenzform allen Empfindungen oder An-
schauungen mit, mit denen sie sich assoziieren kdnnen; hier
also und in diesen Urtatsachen, wie sie fiir eine wahre Analyse
unserer sowohl innerlichen wie duBerlichen Sinne gegeben

308

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind, mul der Ursprung all jener reinen Formen von Raum
und Zeit fiir die sinnliche Ordnung oder von Einheit, Identitit,
Kausalitdt usw. fir die intellektuelle Ordnung gesucht wer-
den — ein formaler Ursprung, welcher nicht mehr in den kiinst-
lichen Kategorien sowie in den abstrakten Charakteren der
verwandelten Empfindungen zu finden wire.

309

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

157

KAPITEL 4
Von den Beziigen der Apperzeption, Anschauung und des
Gefiihls zu den Begriffen und Ideen

Die Analyse der Sinnesfunktionen, wobei dieser letztere Aus-
druck im ganzen Umfang seiner Geltung zu verstehen ist, soll-
te nicht nur, wie es einige Philosophen gedacht haben, eine
notwendige Einleitung in die Geschichte der Ideenbildung und
besonders in die Untersuchungen iiber den Ursprung und die
Erzeugung der menschlichen Vermdgen sein: in der Tiefe, der
Anzahl und der Vielfalt an Einzelheiten sowie in der wahrhaf-
ten Ordnung der Vorrangigkeit der Tatsachen betrachtet, wor-
auf sich diese Analyse erstrecken soll, miifite sie aulerdem
noch die vollstindigen Elemente der allgemeinen Geschichte
der Ideenbildung und insbesondere alles umfassen, was es in
der Erzeugung sowie in der Ordnung der Entfaltung der Ver-
mogen jeglicher Art an Grundlegendem und wirklich Ur-
spriinglichem gibt.(’m

In der Tat miissen unsere einfachsten wie die am meisten
ausgearbeiteten Ideen, die der Urquelle am nachsten wie da-
von entferntesten, wenn es vollstandige Ideen oder Wahrneh-
mungen sind, stets eine jener personalen oder intellektuellen
Formen zulassen, wodurch das individuell empfindende und
denkende Subjekt daran teilhat und mitwirkt, indem es die
Hervorbringungen seiner Aktivitit jener Art von passiver Ma-
terie hinzufiigt, welche durch die unmittelbaren Organe der

®!° Randerg. Dies entspricht der Frage Herrn Degérandos in seiner "Histoire
comparée des systémes de philosophie”, Kapitel der "Desiderata", Band III,
S. 154: "Gibe es keinerlei Moglichkeit, die beiden hinsichtlich der Ideenbil-
dung gegensitzlichen Systeme miteinander zu versdhnen: jenes, welches alle
Ideen aus den Sinnen entstehen 140t, und das andere, welches in uns gewisse
Ideen voraussetzt, die unserem Wesen inhédrent sind?" Herr Degérando
unterscheidet eine innere Erfahrung und eine dufere Erfahrung. "Der 1.
Ursprung unserer Erkenntnisse”, sagt er, "ist in der duBeren Erfahrung."
[Ebd. 551] — Ich kann mir nicht vorstellen, daB es irgendeine Erkenntnis
geben kann, welche allein von der duferen Erfahrung hergeleitet ist. Ich
kann mir auch nicht eine solche Erfahrung vorstellen, woraus das Ichgefiihl,
das BewubBtsein, ausgeschlossen sind.

310

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinnlichkeit oder der dueren Anschauung bereit gestellt sind;
und dies fiir alle Ideenordnungen sowie in allen Anwendungs-
oder Vollzugsmodi der selben hervorbringenden lebendigen
Kraft, die mit sich selbst immer iibereinstimmt, ausgehend
vom Ursprung des in ihr und durch sie konstituierten Ich bis
hin zur vollstindigen Entfaltung der Intelligenz, unter wel-
chem Titel man im iibrigen auch immer diese Vollzugsmodi
der selben aktiven Kraft unterscheiden will, indem man jedem
in der Reflexionssprache den eigenen und individuellen Na-
men eines Verstandesvermaogens gibt.

Hieraus sowie aus den vorherigen Analysen der Funktio-
nen unserer dufleren und inneren, zugleich aktiven und passi-
ven Sinne muf sich ergeben, falls ich mich nicht gewaltig
tdusche, daB3 die vollstindige Trennung zweier Ordnungen
oder Ideensysteme, zum einen ibergeordnet und rein, zum
anderen untergeordnet und empirisch, so wie sie von ver-
schiedenen Metaphysikern angenommen und vertreten wird,
die daraus die Grundlage ihrer Lehre machen, dal} diese, eine
Wissenschaft von den Prinzipien untergrabende Trennung, wie
ich sage, als den Urtatsachen ®''widerspriichlich und entge-
gengesetzt absolut zuriickgewiesen werden muf}, denn letztere
werden von denen ginzlich verkannt und verwechselt, welche
jene Trennung a priori oder aufgrund viel zu unvollstandiger
und oberflachlicher Beobachtungen hinsichtlich der Bildung
der ersten sinnlichen Ideen [und der primordialen Bedingun-
gen des Vollzuges oder der Entfaltung dieser fiir untergeord-
net gehaltenen Vermogen]®'? erstellt haben.

Wiren die Urtatsachen wirklich in ihrer Quelle erkannt
und unterschieden worden, so hdtte man vielleicht gesehen,
wie sich das gesamte intellektuelle System vom Ursprung aus
fortschreitend ausgebreitet hitte, indem es sich sozusagen
stets die Form nach einem ersten gemeinsamen und unveran-
derlichen Grund gibt. So wie die Kristalle durch die Entwick-
lung in ihrer vollstindigen Form wachsen, und zwar in dem

! Erg. des inneren Wahmehmungssinnes
12 Klammer gestrichen

311

16.01.2026, 10:04:46. Access - [/ Imm—

158


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

159

Male, wie sich die sekunddren Molekiile nacheinander einem
ersten Kern hinzufligen, welcher seinerseits aus integrierenden
und tatsachlich urspriinglichen Molekiilen besteht, so wire in
einem Verstandessystem zundchst zu unterscheiden gewesen,
daf die sekunddren Formen (Vermdgen oder Ideen) sozusagen
wirklich urtiimliche Formen nachahmen; dadurch wire es
immer moglich gewesen, die einen in den anderen wiederzu-
finden oder zu erkennen, indem vom Einfachen zum Zusam-
mengesetzten vorwirtsgeschritten sowie auch vom Zusam-
mengesetzten zum Einfachen [nach Art der Vorgehensweise
des sinnreichen Kristallograpen]®” zuriickgegangen wird.

Der intellektuelle Keim kann in der Tat durchaus in seinen
ersten sinnlichen Andeutungen dieselbe formale Struktur ent-
halten, welche er spiter in seiner vollen Entwicklung darbie-
ten wird, aber es bediirfte des Mikroskops des inneren Wahr-
nehmungssinnes, um alles zu entdecken, was in diesem Keim
verborgen ist, der durch seine Kleinheit dem Auge entgeht:*"*
es ist zweifelsohne bequemer vorauszusetzen, das darin nicht
Gesehene sei nicht wirklich darin einbeschlossen, sondern
fiige sich ihm im Laufe der Zeit hinzu, und zwar durch die
Weiterschopfung®"” einer hohergestellten Ordnung an Elemen-
ten oder Formen, anstatt dem kontinuierlichen und sukzessi-
ven Voranschreiten derselben, zunichst tieferstufigen Ord-
nung **°zu folgen.

Ich habe gesagt, daB die vollstindige Analyse der Sinne al-
le Elemente der Ideenbildung und der Erzeugung der Vermo-
gen umfassen miiBte; ich fiige dem jetzt hinzu, daf} sie die eine
wie die andere auf eine unteilbare Weise und unter einem
einzigen und demselben Gesichtspunkt umfaft.

3 Klammer gestrichen — mit Hinweis auf den Mineralogen Abbé René Just
Haily (1743-1822): Essai d'une théorie sur la structure des cristaux (1782);
Traité de minéralogie (1801) (4nm. Ubers.).

®% Korr. der den Augen der Reflexion entgeht, so wie der organische Keim
der einfachen Sicht entgeht: es ist [...]

15 Korr. durch eine Art Weiterschépfung

81 Erg. dieser Elemente

312

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diejenigen, welche eine allgemeine und gemeinsame Ab-
kunft der passiven Empfindung annehmen, welche sich durch
sich selbst veridndert, konnten sicherlich keine Wissenschaft
der Vermogen erkennen,”” welche von der Wissenschaft der
Ideen oder der urtiimlichen Empfindungen verschieden ist;
alles fiihrt sich fiir sie auf eine Art logischer Analyse oder auf
eine Klassifikationsmethode dieser verschiedenen Empfin-
dungen oder Ideen zuriick, so wie es der zuletzt angenommene
Fachausdruck Ideologie ausdriickt. Aber wenn sie dergestalt
den Ideenursprung mit der Erzeugung der Vermogen gleich-
setzen oder vermischen, so geschieht dies deshalb, weil sie
vollig von den letzteren abstrahieren oder deren reelle Rechts-
titel und Charaktere verkennen.®'®

Hinsichtlich der Metaphysiksysteme, welche bei ihren
Sachverhalten oder Ergebnissen unterschiedliche intellektuel-
le Leistungen annehmen, bzw. bei den aktuellen, positiven
Ideen als Ergebnissen unterschiedliche Vermdgen, so wie sie
voraussetzen, / da3 die ersten Ideen der Empfindungen véllig
passiv sind und das gesamte Verstandessystem gleichfalls
durch eine notwendige Folge davon passiv ist, so mu8 sich
daraus ergeben, daB3 diese Systeme die Vermogen oder Méach-
tigkeiten rein in abstracto oder in der abstrakten Ordnung der
Mboglichkeiten als vielmehr in jenen effektiven oder reellen
Bestimmungen betrachten, welche die Erfahrung des inneren
Wahrnehmungssinnes bilden;*"” und man erkennt ebenfalls

7 Korr. Diejenigen, welche vorgeben, alle Leistungen oder Vermdgen des
menschlichen Verstandes von der passiven Empfindung abzuleiten, die sich
durch sich selbst verdndert, um erstere hervorzubringen, kénnten sicherlich
keine Wissenschaft dieser Vermégen erkennen, [...]

®1® Korr. Aber sie identifizieren oder verwechseln den Ideenursprung mit der
Erzeugung der Vermdgen nur deshalb, weil sie tatsichlich von letzteren
abstrahieren [...]

®'% Korr. [...] und infolgedessen nur Passives in den menschlichen Verstand
eintritt, da die Vermégen oder Michtigkeiten nur noch in einer abstrakten
Ordnung der Méglichkeiten zu betrachten sind, das heiBt als einfache Fahig-
keiten an Empfindungen, Gedanken, vollzogenen Urteilen und nicht mehr in
jenen reellen Bestimmungen, welche die Erfahrung des inneren Wahrneh-
mungssinnes bilden; [...]

313

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

160


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leicht, daB sie sich mit dem Ursprung oder der Erzeugung der
Vermogen nicht zu beschiftigen haben, da sie als dauerhaftes
Attribut der Substanz der Seele selbst angesehen werden, wel-
che in ihr oder mit ihr angeboren ist.

Zwischen diesen beiden entgegengesetzten Gesichtspunk-
ten war ein neuer zu ergreifen, und ich habe versucht, ihn
einzunehmen, indem aus der Analyse der Empfindung oder
der vollstindigen Wahrnehmung selbst das gemeinsame Prin-
zip der urspriinglichen Ideenbildung und der Erzeugung der
Vermogen herausgestellt wurde, wobei diese letzteren dem
Konkreten und Reellen, den wirklich urtiimlichen Akten ent-
nommen wurden, welche mit der Empfindung zusammenwir-
ken, indem sie ihr bereits eine intellektuelle oder Bewuft-
seinsform beifiigen, jedoch ohne sich mit den Materienstoffen
zu vermischen, auf die sie sich beziehen.®*

Da man jedoch ziemlich allgemein darin iibereinstimmen
wird, wie ich glaube, daB die Akte oder Grundvollziige des
Willens und des Denkens in sich selbst identisch bleiben miis-
sen, was auch immer die Gegenstinde oder Grofen ihrer An-
wendung sein mogen, so folgt daraus, wie wir vor allem zu
beweisen hatten, dal sich diese Akte, Modi oder urtiimlichen
Zustande unseres empfindenden und denkenden Wesens, wel-
che schon in der Bildung unserer ersten Ideen erkannt und
unterschieden wurden, bzw. die direktesten Ergebnisse der
Ausiibung der Sinne unter den entsprechenden Titeln von
unmittelbar innerer Apperzeption, Wahrnehmung oder An-

161 schauung, | Gefiihl oder Empfindung im Voranschreiten des
intellektuellen Systems oder der Bildung dieser hohergestellt
oder rein genannten Ideenordnung wiedergefunden werden
miissen und auf dieselbe Weise gemil denselben Gesetzen,
Bedingungen oder Beziigen darin einzutreten haben, so wie
sie im Vorhinein in der unterstufigen oder urtimlichen Ord-
nung beobachtet und bestimmt wurden, woraus des weiteren

2 Korr. des Abschnittsendes: wobei diese letzteren in concreto und in
ihrem reellen Vollzug oder in der Ausiibung der wirklich urtimlichen Akte
betrachtet werden, die mit der Empfindung zusammenwirken und ihr eine
intellektuelle Form beifiigen, ohne sich [...]

314

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgt, daB wir ohne Befiirchtung einer Tauschung oder eines
Irrtums die dem sinnlichen System entlehnten Elemente in das
intellektuelle System iiberfithren kdnnen, um sie, anstatt das
Hohere vom Niedrigeren zu trennen, in einem gemeinsamen
Gesichtspunkt anzundhern und zu vereinen, da zwischen ihnen
eine harmonische Entsprechung zu errichten ist [welche um
vieles das erleichtert und verkiirzt, was uns hinsichtlich der
Vervollstandigung der Losung des vorgelegten Problems zu
sagen bleibt].**'

In der Tat glaube ich, zunichst die Entsprechung begriin-
den zu kénnen, um die es sich handelt, indem in der intellek-
tuellen Ordnung Begriffe und Ideen, drei Systeme wiederer-
kannt werden, die sich parallel zu jenen verhalten, wie sie
bereits unter denselben Titeln hinsichtlich der Ordnung der
Empfindungen und Wahrnehmungen unterschieden wurden,
namlich: ein intellektuell apperzeptives System, ein intellek-
tuell intuitives System und ein ebenfalls intellektuell sinnli-
ches System; wir werden der Reihe nach die Beziige dieser
drei Systeme mit den Ideen oder Begriffen des Verstandes
untersuchen, so wie wir es fiir die ersten Ideen der Wahrneh-
mungssinne durchgefiihrt haben.

§1
Intellektuell apperzeptives System

1. Bezug der Apperzeption zu den mit den Begriffen und
Ideen assoziierten Zeichen und zunachst zur Griindung
dieser Zeichen selber

Die Beziige, welche die unmittelbar innere Apperzeption mit
den Ideen und Begriffen verbinden, sofern letztere selber als
Akte oder Ergebnisse intellektueller Akte betrachtet werden,
sind dieselben / wie die bereits in den Urtatsachen beobachte-
ten, welche diesen Modus oder Grundzustand der Seele un-
teilbar mit den Bewegungen oder einfachen, von der Anstren-

2! Klammer gestrichen

315

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

162


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

163

gung begleiteten Akten verbinden, und dadurch auch mit den
sinnlichen Wahrnehmungen, die sich insgesamt oder teilweise
aus denselben Bewegungen ergeben.

Die dergestalt in der intellektuellen Ordnung betrachtete
Apperzeption mul sich also noch auf gewisse Charaktere
griinden, welche den Elementen dieser Ordnung eigentiimlich
sind, oder sich dariiber hinaus hinzufiigen und mit ihnen auf
eine solche Art und Weise assoziiert sind, daB sie in den Akti-
vitdtsbereich des Wollens im eigentlichen Sinne eintreten,
vollstindig verfiigbar werden oder sich frei mit dem Bewuft-
sein der Mdchtigkeit selbst wiederholen konnen, welche diese
freien Wiederholungen bestimmt,*”* denn dies macht in der
Tat das Charakteristische der unmittelbaren Apperzeption aus.

Dieser der Verfiigbarkeit eigentiimliche Charakter, und
damit auch der Apperzeption, errichtet sich wesentlich auf der
urtiimlichen Griindung der Sprachzeichen und besonders der
miindlichen Sprache, auf dem tatsichlich intellektuellen
Gebrauch ihrer Zeichen oder auf der stindigen Assoziation
mit unseren Ideen jeglicher Ordnung.

Die Griindung oder kiinstlich sekundire Assoziation der
Zeichen mit den Ideen entspricht vollkommen jener, welche
die Natur urspriinglich im direkten Wahrnehmungssinn mit
den Bewegungen errichtet, woriiber der Wille verfiigt, und
den sinnlichen Eindriicken, welche sich durch diese Vermitt-
lung bis zur Hohe der Idee erheben.

Diese beiden Zeichenwirkungen, wie sie jeweils in ihrem
System verstanden werden, folgen darin einem bestandigen
Parallelismus und sind sich vielleicht untereinander naher, als
diejenigen es glauben konnten, welche die absolute Unabhin-
gigkeit / oder die vollstandige Trennung der beiden sinnlichen
und intellektuellen Ordnungen sowie des Intellektuellen und
Willentlichen gelten lassen.

622 ygl. F. W. J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus (1800),
96 f., nach der Darstellung bei J.-M. Degérando, Histoire comparée des
systémes de philosophie, t. II, 306 f. (Anm. Ubers.).

316

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir kénnen hier daran erinnern, was wir bereits in der
sinnlichen Ordnung des der Apperzeption und der Reflexion
eigentimlichen Charakters festgestellt haben, welcher der
unmittelbaren Hervorbringung jener artikulierten Laute
selbst®® inhirent sein kann, woriiber der Wille verfiigt, ob-
wohl diese Laute der Stimme, betrachtet man sie in sich selber
oder im einfachen Akt ihres Aussprechens, nur eine neben-
sichliche und untergeordnete Rolle in den aktuellen Fort-
schritten der entfalteten Intelligenz zu spielen scheinen; denn
es ist, dessen ungeachtet, nicht weniger wahr, daf sich diese
Fortschritte selbst einerseits auf den notwendigen Gebrauch
einiger eingefiihrter Zeichen griinden, welche von Mensch zu
Mensch sowie zwischen dem Geist und seiner aktuellen Idee
jene dufleren und inneren Kommunikationen errichten, ohne
die das intelligente Wesen als solches®** nicht geboren werden
konnte ... Andererseits lieBe sich jedoch auch nicht daran
zweifeln, dafl diese vornehmlich der menschlichen Stimme
entnommenen intellektuellen Zeichen iiber all jene, welche
sich an unterschiedliche Sinne richten kénnten, eine Vorherr-
schaft reflexiven Charakters besitzen — ein erstes Mittel ge-
danklicher Aktualitit, Quelle aller intellektuellen Fortschritte
des Individuums wie der Spezies.

Indem sich das gesprochene Wort mit unseren Modifikati-
onen und Ideen jeglicher Art assoziiert, pragt es ihnen jenen
herausragenden Charakter der Verfiigbarkeit und Apperzepti-
on nur insofern auf, indem es sie sozusagen im nackten Modus
seiner Bildung oder seines Vollzugs in sich selbst trigt; es
erlaubt die Herrschaft des Willens iiber die verschiedenen
Ideen, welche ihm Zeichen der Unterscheidung oder der
Riickerinnerung entlehnen, / nur insofern, als es selber die
erste Bewegkraft des Gedichnisses ist, und diese aufeinander
folgenden Hervorbringungen in der Zeit sind unter sich eben-
so verschieden wie die Augenblicke jener Zeit selbst, welche
diese messen konnen; es teilt schlieBlich den intellektuellen

23 Wort gestrichen
2% beide Wirter gestrichen

317

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

164


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ideen diesen Charakter, der sie durch Belebung sinnlich wahr-
nehmbar macht, nur insofern mit, als es selber ein intellektuel-
ler Akt, ein sinnlich wahrnehmbar gemachtes Wollen ist.

Ohne Zweifel verachten die Metaphysiker, da sie aus-
schlieBlich einem hoheren oder reinen Ideensystem anhidngen,
welches sein Haupt in den Himmel erhebt und nirgendwo
Wurzeln hat, diese sorgfiltig genauen (und nicht reinen) Ein-
zelheiten der Ausiibung eines niedrigeren Wahrnehmungssin-
nes und konnten die dem miindlichen Zeichen eigentiimlichen
Charaktere nicht erkennen; auch werden sie damit nicht die
unmittelbare Apperzeption verkniipfen, sofern sie in ihren
Beziigen zu den Ideen und intellektuellen Begriffen betrachtet
wird. Aber wenn man von uns Urtatsachen erfragt, so bin ich
sicher davon iiberzeugt, daB8 sich diese Tatsachen an einer
reicheren Quelle schopfen lieBen, ohne von einer Theorie oder
irgendeinem vorausgesetzten System auszugehen. Ein System
irgendwelcher Zeichen oder eine eingefiihrte Sprache er-
schafft dem Menschen keineswegs neue Vermdgen. Ilhre
Griindung oder die Méglichkeit des urtiimlich intentionalen
Gebrauchs irgendwelcher Zeichen selber hilt vielmehr die
Préaexistenz einer der Empfindung hohergestellten Aktivitit
fest, durch die sich das denkende Wesen auflerhalb des Krei-
ses der Eindriicke und Bilder stellt, um ihnen Bedeutungen
und Bestimmungen zu verleihen.*®’

625 Mehrere Philosophen stimmen darin iiberein, daB die Hauptursache fiir
den zwischen Menschen und Tieren existierenden Unterschied daran liegt,
daB letztere keine wie bei uns eingefiihrten Zeichen haben; aber warum
haben sie unsere Zeichen nicht oder haben sie keine wie bei uns eingefiihrt?
... Einer unserer Analysten von Rang (Herr [Destut] de Tracy in seiner
"Grammatik") spricht diesen wesenhaften Mangel der Tatsache zu, daB die
Tiere nicht wie der Mensch das Vermdgen besitzen, die einzelnen Empfin-
dungen festzustellen oder zu unterscheiden, welche in einer anderen kom-
plexeren enthalten sind [vgl. Eléments d'Idéologie, t. 11, Teil II: Grammaire,
Kap. 1, 36] ... Diese Erkldrung scheint mir einen fehlerhaften Zirkel zu
enthalten, denn es ist wahrscheinlich, daB dieses Vermdgen, auf diese Weise
den Inhalt vom Umfassenden zu unterscheiden sowie ihn anschlieBend
durch ein synthetisches Urteil hinzuzufiigen, bereits den gewohnten
Gebrauch irgendwelcher instituierten Zeichen voraussetzt; fiir meinen Teil

318

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber der gewohnte Gebrauch eines geregelten Systems
eingefiihrter Zeichen wirkt so méchtig auf seine Ursache oder
auf das instituierende Vermogen selbst ein, entwickelt, erwei-
tert, vervollkommnet und macht auf eine so bemerkendswerte
Weise das Funktionieren aller Verstandesvollziige verwickel-
ter, daB3 der Geist des Menschen in diesem Zeitraum der Fort-
schritte, wo er bereits so weit von der Urquelle entfernt ist und
in sich, wenn er in der Lage ist, zu sich selbst zuriickzukehren
und sich iiber das Prinzip seiner Vollziige zu befragen, nur
noch Ergebnisse der Kunst vorfindet, welche mit jenen einer
einfachen Natur vermischt sind, / deren Spuren er nicht mehr
aufzufinden wei3; weshalb der Geist des Menschen hierbei
also seine gesamte intellektuelle Existenz, alle ihm eigenen
Materienstoffe, all seine Werke, all seine Erinnerungen nur
mit jener Gesamtheit von kiinstlichen Zeichen zu verbinden
vermag, deren Geheimnis der Einfiihrung ihm entweicht und
deren Einflu} ihm fast ganzlich durch die Gewohnheit verbor-
gen ist.

Dabher riithren auch die Schwierigkeiten und die so langsa-
me Entdeckung, so wie sie von Hobbes und Locke begonnen

und erst durch Condillac®*® abgeschlossen wurde; von daher

glaube ich, daB die Erstursache fiir den Mangel der Zeichen am wesenhaften
Mangel oder an der Abwesenheit des Denkens selbst liegt; die Tiere spre-
chen nicht, weil sie nicht denken; und sie denken nicht, weil (oder vielmehr
insofern) sie kein Vermdgen besitzen, das einfache und wirklich urtiimliche
oder grundlegende Urteil der Intelligenz zu bilden [Erg. dem Wort ist, wie
Rousseau sagt, einen Sinn zu geben; "Emile, ou de I'éducation”, t. III, 37];
das heiBt, innerlich den Bezug personaler Kausalitdt in einer gewollten
Bewegung zu apperzipieren, welche zugleich in ihrer freien Bestimmung
apperzipiert wie in ihrem modalen Ergebnis wahrgenommen oder empfun-
den wird; was auBerdem noch an der Art und Weise liegen kann, wie sich
ihre Bewegungen durch sympathische Reaktion des Gehimzentrums unter
dem Gesetz der Affektionen oder Instinktbegehren vollziehen, wie auch
unter dem Gesetz blinder Gewohnheit (4nm. MB).

626 Bssai sur l'origine des connaissances humaines [Teil II, Abt. 11, Kap. 3,
§ 39: Oeuvres philosophiques, t. 1, 124] (4nm. MB). — Vgl. Th. Hobbes,
Elementa philosophiae, Abt. I, Teil 1, Kap. 2: De Vocabulis (Opera philo-
sophica, t. 1), 7 ff. ; J. Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 3.
Buch, Kap. 1, § 1-3 u. § 20 sowie 4. Buch, Kap. 21, § 4 (dnm. Ubers.).

319

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

165

166


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

167

auch die Begrenzungen, bei denen dieser letzte Entdecker
stehenblieb, denn nachdem er alles erkannt hatte, was die Ein-
filhrung oder der Gebrauch konventioneller Zeichen an Akti-
vitit und Verfligbarkeit den ersten Verstandesvollziigen hin-
zufiigt, ist er selber weit unterhalb der Begrenzungen der Ur-
tatsachen der Spracheinfiihrung verblieben, von welcher er
nur sekundare und untergeordnete Wirkungen betrachtet hat.

Kehren wir deshalb bis zu jener Urtatsache zuriick, welche
die Spracheinfilhrung erméglicht, so werden wir finden, daB
die unmittelbaren Funktionen zweier herausragend aktiver
Sinne wie das Tasten und das mit der Stimme verbundene
Gehor in der Tat bereits unter dem EinfluB desselben Bewe-
gungswillens und vor allen menschlichen Konventionen ein
System natiirlicher und reeller Zeichen bilden, wo sich Fol-
gendes ausgedriickt findet: in den Zeichen des Tastsinnes der
wahre Grund einer duBleren Natur und in denen der Stimme
alle Gefiihle oder innerlichsten Seelenmodi, welche darin
ihren eigentiimlichsten Ausdruck sowie ihre direktesten und
gesichersten Mittel innerer und duflerer Erscheinung finden.
Es handelt sich dann nur noch darum, die Natur in ihrer Tat-
sache selbst zu ergreifen und dem von ihr vorgezeichneten
Plan zu folgen.

Unter dem Gesetz des Instinktes und der Gewohnheiten je-
doch (welche sich ohne Vermittlung in den Wesen ohne Frei-
heit und damit auch ohne Apperzeption der durch ein blindes
Prinzip bestimmten Bewegungen miteinander verbinden) kann
der Plan der Natur nicht befolgt werden, / da er nicht apperzi-
piert oder erkannt zu werden vermag; erst auBerhalb dieser
Gesetze des Organismus und unter dem ersten EinfluBl einer
Michtigkeit der Anstrengung und des Wollens werden folg-
lich diese ersten Bewegungen oder Akte, welche durch die
Natur selber bereits instituierte Zeichen sind,*”’ in ihrer freien

527 Das Kind erschafft zunichst durch Instinkt, und ich glaube nicht, da8
man sagen kann, es apperzipiere und wolle seine Stimmbewegungen, welche
sein Wimmemn und Schreien ausmachen, von Geburt an; aber einige Zeit
darauf konnen wir erkennen, daB es diese instinktiven Schreie in willentliche
Zeichen umwandelt, derer es sich bedient, damit ihm geholfen werde; nun-

320

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestimmung apperzipiert und kénnen dann als willkiirliche
oder konventionelle Zeichen auf sekundire Weise eingefiihrt
werden und somit jene Fahigkeit von so umfassender, so viel-
faltiger Vorstellung erreichen, welche keine anderen Schran-
ken kennt, als wie sie vom Willen gezogen werden, der darin
seine Prigung hinterlieB, oder auch von der Intelligenz, die
ihre Arbeiten daran band, um sie anschlieBend wieder aufzu-
suchen und sich ihrer Ergebnisse zu erfreuen.’?®

Von solcher Art ist mithin die Folge an Fortschritten, wel-
che die Einfiihrung des intellektuellen Zeichens in der natiirli-
chen Ausiibung der durch das Wollen belebten Sinne herbei-
zurufen vermag.

Das Individuum vernimmt und iibersetzt fiir sich selbst so-
zusagen zwei Arten von Muttersprachen, welche die Natur es
gelehrt hat; es ergreift und apperzipiert deren nackte Zeichen
mit der Mdchtigkeit ihrer Wiederholung; es wiederholt sie in
der Tat, wendet sie mit einer ausdriicklichen Intention an, die
von ihm herriihrt und in ihm ist; nunmehr wird das erste intel-
lektuelle Zeichen verstanden, die Sprache ist eingefiihrt und
mit ihr eine unverinderliche und feststehende Grundlage, auf
der sich die unmittelbare Apperzeption griinden wird, und
zwar im ganzen Umfang der Beziige verstanden, / welche sie
mit der Ideenbildung jeglicher Ordnung unterhalten kann, um
sie an ihren Vergleich, ihre Ableitung zu erinnern; mit einem
Wort in der Gesamtheit der intellektuellen Akte, welche sich
auf diese Ideen beziehen und sich selbst in rein reflexive Ideen
durch die Vermittlung derselben Zeichen verwandeln, die sie

mehr hat es einen wichtigen Ubergang vollzogen, aber wie hitte es dies tun
konnen, falls die Affektionen des Instinktes stets, wie in ihrem Prinzip, tiber
die Stimmbewegung vorgeherrscht und sie gezwungen hitten, und es in der
Folge rascher Fortschritte des Lebens nicht irgendwelche besonderen Be-
dingungen und Umstinde zur Hervorbringung der Bewegungen selbst gege-
ben hitte, woran sich das erste Gefiihl des Konnens und folglich der An-
strengung oder des urtiimlichen Wollens kniipfen konnte? (Anm. MB).

% Var. fiir Abschnittsende: [...] jene Fihigkeit der Vorstellung, die der
Intelligenz den Umfang und die Grenzen gibt, welche sie vom Willen emp-
fangen hat.

321

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

168


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausdriicken und anwenden ... Weisen wir hier durch einige
Beispiele auf diese neuen Beziige der Apperzeption mit den
intellektuellen Begriffen hin, welche die Sprachzeichen ihr
erschaffen und unterwerfen.

2. Bezug der Apperzeption zu den Zeichen der
Riickerinnerung oder zum Gedéchtnis

Das Gedachtnis im eigentlichen Sinne oder als eines der akti-
ven Hauptvermdgen der Intelligenz betrachtet, ist keineswegs,
wie es sehr tiefsinnig ein antiker Philosoph sagte,*” eine Auf-
bewahrung von Bildern, sondern vielmehr die Michtigkeit
selber, welche aus den vergangenen Arbeiten *’die geeigneten
Materienstoffe hervorziehen wird, um neue intellektuelle®’
Denkmiler zu errichten: memoria non est imaginum cusltos,
sed facultas quae ex rebus mente conceptis propositum denuo
promere potest (Porphyrios).**

Dieses Vermogen des Menschen, bereits einmal frei ausge-
filhrte Akte hinsichtlich eines gegenwirtigen Zieles zu wie-
derholen, welches der Verstand denkt und der Wille bestimmt,
und dariiber hinaus in dieser freien Wiederholung das Gefiihl
der Michtigkeit selber zu erlangen, welche sie einmal in einer
vergangenen Zeit hervorbrachte und dazu bestimmt ist, sie
nochmals hervorzubringen, bedeutet fiir ein so intellektuell
konstituiertes Gedichtnis, dal es sich nur auf die friiheren
Beziige der unmittelbaren Apperzeption zu den Zeichen oder
Bewegungen zu griinden vermag, welche mit den aus jener

¥ Var. [...] wie es scharfsinnig ein antiker Philosoph der Alexandrinischen
Schule bemerkte

% Erg. der Intelligenz

! Wort gestrichen

%32 Sententiae ad intelligibilia ducentes (1975), 15, 7: "Das Gedichtnis ist
nicht der einfache Wiachter der Bilder; es ist ein aktives Vermdgen, welches
fahig ist, aus zuvor vom Geist aufgefaBten Ideen etwas aktuell Gegebenes zu
entnehmen." In seinem "Essai sur le fondement de la psychologie", IX (ed.
Tisserand), 498, bietet Maine de Biran selbst eine Ubersetzung dieses Zitats
(Anm. Ubers.).

322

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergangenheit hervorgeholten Ideen oder Begriffen assoziiert
sind, die es wiederholen l4Bt. In diesen, den bereits gedachten
Ideen hinzugefiigten Zeichen bleiben die jeweiligen Akte,
welche zu ihrer Erstbildung haben beitragen miissen, mit den
sinnlichsten Ergebnisse vermischt, so daB sie sich selber au-
Berhalb des Gedichtnisfeldes befinden und génzlich im Feld
der Anschauung oder der spontanen Einbildungskraft waren.

Allein die Zeichen, welche sich mit den Akten oder forma-
len Ideen bzw. Begriffen des Verstandes verkniipfen, / kénnen
ihnen zundchst eine unterschiedene und getrennte Existenz
verleihen sowie daraufhin bewahren, indem sie um diese Ele-
mente herum so etwas wie eine Linie der Gehirnwindung zie-
hen, welche sie daran hindert, sich erneut mit den Zusammen-
setzungen der Erfahrung® und der Gewohnheit zu vermi-
schen oder sich darin zu verlieren; auf diese Weise verleihen
sie dem Willen die Mittel, diese formalen Akte oder reflexi-
ven Elemente nochmals zu begreifen und zu wiederholen,
iber die sie nur verfiigen, wenn sie von einer sinnlichen oder
anschaulichen Materie getrennt bezeichnet oder bestimmt
sind, welche selbst der Machtigkeit der Riickerinnerung ent-
geht und sich den Ziigeln der Zeichen beugt.

Dadurch dienen diese reflexiven Zeichen dazu, die langs-
ten und verwickelsten intellektuellen Vollziige zusammenzu-
fassen, indem deren Ergebnisse aufbewahrt werden, und ver-
sichern ihnen in der Zeit eine unfehlbare Reminiszenz, welche
von der Wiederholung im Detail befreien kann, um auf diese
Weise die Intelligenzkrifte zu mehren, zu schonen und wie in
einem Punkt zu verdichten, worin die Reflexion die Ergén-
zung ihrer Machtigkeit und wirksamsten Aktivitit findet.

Von hier aus erblicken wir den Baum der Wissenschaft,
wie er aus dem Keim hervorgegangen ist, worin wir ihn kurz
zuvor zu ergreifen versuchten, um jetzt plétzlich — vor unseren
Augen gewachsen — sein Haupt in den Wolken zu verbergen
und mit seinen Zweigen eine unendlich weite Fliache bede-
ckend, deren Schranken wir nicht mehr umfassen kénnen ...

3 Korr. der Sinne

323

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

169


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

und dennoch sind alle Teile dieses majestdtischen Baumes
eindeutig im Urkeim einbeschlossen gewesen, wofiir es der
Geduld und des mikroskopischen Auges eines Lyonnet™* be-
durfte, um sie zu unterscheiden und zu erkennen, so wie ge-
genwirtig das Genie und die Palette eines Buffon®* notig
wire, um sie zu malen oder in ihrer Gesamtheit zu umfassen!

Das intellektuelle Gedachtnis ist zu oft mit einem blofien
Vermdgen an Vorstellung oder spontaner Anschauung ver-
wechselt worden; bald betrachtete man in der Tat die von
dieser Anschauung hervorgebrachten Bilder so, / als triigen sie
den Charakter oder die intellektuelle Form der Reminiszenz in
sich selbst, womit unser innerer Wahrnehmungssinn sie um-
kleiden kann, bald abstrahierte man von dieser wirklich intel-
lektuellen Form, deren Ursprung man vergeblich im sinnli-
chen Eindruck gesucht hatte, wo sie tatsidchlich nicht ist, und
dennoch bewahrte man den rein willkiirlichen Titel der Erin-
nerung fiir rein passiv wieder hervorgebrachte Bilder ohne
jegliche im Gegenstand oder im Subjekt wiedererkannte Iden-
titit dieser spontanen Vorstellung.**

3 pierre Lyonnet (1701-1789), hollandischer Naturforscher, verdffentlichte
1760 einen "Traktat iiber die Raupe, welche das Weidenholz" angreift,
worin alle Muskeln dieser Raupe bis in die letzten Einzelheiten hinein auf
Stichen wiedergegeben waren, was damals den verbreiteten Ruf dieses Wer-
kes erklért (Anm. Ubers.).

%35 Vgl. Histoire naturelle des animaux (1802), sowie dazu auch P. Maine de
Biran, Mémoire sur la décomposition de la pensée, IV (ed. Tisserand), 185 f.
(Anm. Ubers.).

53 Herr [Destutt] de Tracy erblickt in seinen "Eléments d'Idedlogie” [t. II,
Teil I, Kap. 3: Vom Gedéchtnis und den Erinnerungen, 47 ff. ] in der Erin-
nerung nur das passive Vermdbgen, erneut von einem Eindruck oder einer
Empfindung affiziert zu werden, welche man schon gehabt hat, ohne in ihre
Definition die Tatsache der wiedererkannten Identitit aufzunehmen, welche
jedoch sicherlich die Grundlage fiir die Idee abgeben muB, die mit dem
Ausdruck Erinnerung verbunden wird, wenn man die Analogie der Sprache
und vor allem der Tatsachen in Augenschein nimmt. In seinem "Traité des
sensations” [Teil I, Kap. 2, § 6-10: Oeuvres philosophiques, t. I, 225f. ]
hatte Condillac gleichfalls das Gedichtnis als Folge einer andauernden oder
sich im Organ erneuernden materiellen Erschiitterung betrachtet, wobei auch

324

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im ersten Fall achtet man nicht auf den reell eigenen Cha-
rakter und auf die Wesensbedingung, welche in den Ideen
oder Bildern eine unterschiedene und getrennte Reminiszenz
in ihrem Zustand bildet, der rein von jeder Anschauung oder
jedem sinnlichen Eindruck ist.

Im zweiten Fall stellt man den rein nominalen Titel der Er-
innerung auf einer kiinstlichen oder falschen Grundlage, auf
einer dem Subjekt selbst ganz duBerlichen Grundlage fest,
welches sich nur erinnert, insoweit es irgendeine Identitit
wiedererkennt, und zwar vor allem seine eigene; / man substi-
tuiert der Tatsache eine Hypothese, oder man ergreift diese
Tatsachen ®’im AuBen, wo sie nicht ist; mit einem Wort ge-
sagt, wird das Zeichen beibehalten und die Idee entstellt.

Somit®®® wird das intellektuelle Gedéchtnis mit der passi-
ven Einbildung verwechselt, und dadurch selbst wurde auch
die Apperzeption mit der Anschauung verwechselt; und wie
soll man die reellen Differenzen erkennen, welche die Urtat-
sachen voneinander trennen, wenn man unbedingt alles in ein
und dieselbe Kategorie hineinverlegen will, wahrscheinlich
um die Sprache zu vereinfachen, anstatt vielmehr die Erkennt-
nis auszuweiten und genauer zu fassen?

er von der Tatsache des inneren Wahrnehmungssinnes abstrahierte, auf den
sich die Reminiszenz oder die wiedererkannte Identitét griindet.

In Bonnets "Essai Analytique [sur la faculté de I'ame", t. I, Kap. 8, § 73
u. 86] lassen sich die duBerste Miihe und die von ihm eingeschlagenen Um-
wege erkennen, in einem bestimmten Funktionieren der Gehirnfasern ein
materielles Zeichen zu finden, um damit jenes innerste Gefiihl oder unmit-
telbare Urteil verkniipfen zu konnen, durch welches die Seele erkennt und
sich ihrer selbst versichert, daB sie auf dieselbe Art und Weise modifiziert
wurde ..., so als ob sich eine Tatsache des rein inneren Wahrnehmungssinnes
oder eine reflexive Idee solcher Art durch irgendein Bild vorstellen oder
sozusagen in Bewegungen von Muskelfasern iibersetzen lieBe. Den gleichen
Vorwurf kann man Hartley in seiner "Explication physique des idées et ses
sens” [t. I, Kap. 1, Abt. I-II, 12 f u. 98 f. ] machen (4nm. MB). — David
Harley (1705-1757), englischer Arzt und Philosoph, wird als Vorldufer der
Assoziationsschule in der Psychologie betrachtet (4nm. Ubers.).
&7 Erg. dort
538 Korr. Unter diesem Gesichtspunkt

325

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

171


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Dadurch wurde jenes apperzeptive Vermogen der Riicker-
innerung oder der freien Wiederholung intellektueller Art in
die engsten Grenzen eingeschlossen, obwohl es die bestén-
digste Rolle spielt und den herausragendsten Platz in den
Leistungen des menschlichen Verstandes einnimmt, denn
ohne dieses Vermdgen existierte nicht einmal der Verstand.

In der Tat*” erfiillt das aktive Gedachtnis hinsichtlich der
Reflexion einen Dienst, welcher mit jenem anderen vergleich-
bar ist, der von der Sicht hinsichtlich des Tastsinnes erfiillt
wird; und wir haben bereits gesehen, wie dieses Vermogen,
indem es die Identitdt unserer Akte oder ihrer Ergebnisse
nachzeichnet und erkennen lat, die vollstindige Arbeit der
Wiederholung derselben Akte erganzen kann, so wie auch die
Sicht mit duBerster Schnelligkeit die Ergebnisse der langsa-
men und in die Tiefe gehenden Analyse des Tastsinnes vor-
stellt, welche von ihr erginzt werden.

Aber das Gedichtnis kann aulerdem noch die Mittel lie-
fern, dieselben Einzelvollziige im Detail mit mehr Sicherheit
oder Leichtigkeit neu zu beginnen; nur in diesem letzteren Fall
findet es sich durch ganz innerliche Beziige mit der unmittel-
baren Apperzeption verkniipft und ist nichts anderes als diese
Apperzeption selbst, sofern sie in der freien Wiederholung der
vollstindig vollzogenen Akte betrachtet wird. /Im anderen
Fall ist es eine bloBe Reminiszenz, welche in ihrer Verkniip-
fung mit den bloBen Ergebnissen fritherer Vollziige nicht
mehr als jene Charaktere hat, die zuvor der wahrnehmenden
Aufmerksamkeit zugesprochen wurden.

In den beiden Ideen- oder Vollzugsordnungen finden wir
folglich immer eine vollkommene Entsprechung.

Das stets auf dieselben Bewegkrifte der Aktivitat gestiitzte
Gedichtnis kann sich zudem auf die nackten willentlichen
Zeichen beschrinken, sofern sie im blofien Verhiltnis ihrer
Aufeinanderfolge oder der symmetrischen Anordnung ihrer
materiellen Formen betrachtet werden; es kann sich dann
gleichférmig im Kreis derselben mechanischen Vorgehens-

9 Korr. Es lieBe sich sagen, daB das aktive Gedéachtnis [...]

326

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weisen bewegen, die schlieBlich in ihrer Wiederholung rein
spontaner Art und Weise mit aller Blindheit enden, fast mit
dem Automatismus der Gewohnheiten, wie ich sagen wiirde.
Dann allerdings existiert das Gedachtnis der Ideen und Zei-
chen nicht mehr, da es zu einem willkiirlichen Mechanismus
entartete, und dadurch hat es alle intellektuellen Charaktere
verloren, weil die Beziige zur inneren Apperzeption aufgehort
haben.

Dies ist ein Gesetz unserer aktiven und denkenden Natur in
ihrer Unterwerfung unter den ganzen EinfluBl der Gewohnheit,
welche einerseits die Fortschritte beschleunigt, wihrend sie
andererseits fiir ihre eigenen Vollziige gerade wegen dieser
Fortschritte selbst blind macht; wie ich sage, ist es ein Gesetz
unserer derart durch die Gewohnheit beeinflufiten Natur, daf3
in einer mehr oder weniger langen Aktserie, welche mit Ideen
oder intellektuellen Begriffen assoziiert ist und ihnen oder
gegenseitig als Zeichen dient, das an letzter Stelle in der Ord-
nung einer Serie plazierte Zeichen das Endglied oder das aus-
schlieBliche Ziel eines einzigen Wollens zu werden scheint,
vor allem dann, wenn es von vornherein bekannt oder voraus-
gesehen war. Alle anderen Akte oder vermittelnden Zeichen,
welche ebenso viele Stufen oder wesentliche Mittel darstellen,
um bis zum letzten Akt oder Zeichen zu gelangen, verdunkeln
sich stufenweise in dem MafBe, wie sie sich wiederholen; alle
GroBen des Wollens treten so die eine in die andere ein, und
das erste Mittel, woriiber der Wille verfligt, scheint am Ende
nur das zu beriihren, was sich der Verstand im Vorhinein ge-
dacht oder vorausgesehen hat.

In diesem Gesetz der Gewohnheit konnen wir die Erkla-
rung fiir die Schnelligkeit und die Leichtigkeit finden, mit der
die langsten und verwickelsten Vernunftschliisse ausgefiihrt
werden. Im bestdandigen und wiederholten Gebrauch derselben
methodischen Vorgehensweisen geschieht, was besonders in
den hochsten Stufen der intellektuellen Vollkommenheit die
Grenzen dieser so schnellen und wie passiven Anschauung so
weit ausdehnt, welche in einem Flug die langsten Ergebnisket-
ten durcheilt und scheinbar nicht mehr das Handeln benétigt,

327

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

173


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

um zu denken, und den aufmerksamen Blick, um zu sehen. Es
scheint vielmehr so zu sein, da3 eine unmittelbare Anschau-
ung wahrhaft alle menschlichen Vermogen umfaB8t und entfal-
tet: das Geddchtnis, das Urteil, den Vergleich und sogar den
VernunftschluB trotz*** aller Kompliziertheit in seinen Aus-
driicken und Mitteln ...

Wird das Vermégen, zu vergleichen®' oder Schliisse zu

ziehen, bis in seine Erstelemente hinein aufgefafit, so wire es

%40 Korr. wie groB auch immer die Kompliziertheit [...] sein mag

! Der Vergleich ist nur, wie bereits vor uns gesagt wurde, die Aufmerksam-
keit selbst, wie sie aktuell auf zwei Modi oder Ergebnisse des Wollens und
des Handelns angewandt wurde; diese Ergebnisse kénnen entweder als
gleichzeitig oder als schnell aufeinanderfolgend in zwei fast unteilbaren
Augenblicken betrachtet werden [vgl. E. B. Condillac, Traité des sensations,
Teil 1, Kap. 2, § 14: Oeuvres philosophiques, t. II, 226 f.]. Ich stelle dabei
hier fest, daB die Gleichzeitigkeit in den Ergebnissen der Akte des Wollens
gegeben sein kann, obwohl in diesen Akten selber reell Aufeinanderfolge
herrscht, und auf diese Weise lieBe sich, wie ich glaube, eine Schwierigkeit
l6sen, welche die Metaphysiker untereinander noch teilt und erst jiingst eine
beriihmte Schule bewegt hat (in der Schule von Edinburgh durch Herm
Dugald-Stewart) [Eléments de la philosophie de I'esprit humain, t. I, Kap. 2,
197 £, iiber die Aufmerksamkeit; vgl. als Quelle hierfiir P. Prévost, Les
Signes envisagés relativement a leur influence sur la formation des idées,
43 f.]. Es handelt sich darum zu wissen, ob das denkende Subjekt gleichzei-
tig mehrere Vollziige in ein und demselben Augenblick der Zeitdauer aus-
fiihren kann? Ohne Zweifel werden uns firr immer die notwendigen Gege-
benheiten fehlen, um eine solche Frage zu l6sen, da wir keinerlei absolute
Idee vom Gleichzeitigen oder Aufeinanderfolgendem besitzen konnen,
welche rein relativ in bezug auf unsere Art und Weise zu existieren und zu
empfinden sind.

Nichtsdestoweniger glaube ich nicht, daB sich in der Ordnung der passi-
ven Vermogen die reelle Gleichzeitigkeit mehrerer empfangener und umit-
telbar empfundener Eindriicke nicht in Frage stellen lieBe; die Wahrneh-
mungsergebnisse der Bewegungen oder Akte unseres Willens kénnen als
mehrere zusammenwirken und somit eine gewisse Zeitlang durch eine Art
der den getrennten Organen eigentiimliche Vibrationsfihigkeit fortdauern,
wobei diese Organe ihre Sitze sind und sich in einem gemeinsamen Vibrati-
onszentrum zusammenschlieBen; dies hindert nicht, daB die Akte selber,
werden sie in den Bestimmungen der Seele betrachtet, welche den sinnli-
chen Ergebnissen vorausgeht und sie belebt, reell nicht aufeinanderfolgend
sein miissen. Mit einem Wort ist alles, was in unserer inneren Apperzeption

328

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in der Tat schwierig zu sagen, mit welchem Punkt sich diese
Leistung verkniipft und ihren Vollzug beginnt, wenn sich die-
ser Punkt der Quelle jeder Wahrnehmbarkeit selbst annéhert.
Kaum lieBe sich dieser Vollzug vom Prinzip unterscheiden,
welches dazu diente, unsere einfachsten und aktuell augen-
scheinlich direktesten Ideen zu bilden oder zusammenzuset-
zen; in diesem Zeitraum des Fortschritts wie auch der Blind-
heit hinsichtlich unserer intellektuellen Akte, wo die Existenz
der Dinge und der Modi, welche sich aktuell dem Wahrneh-
mungssinn entziehen, infolge eines bloBen Eindrucks gefol-
gert und innerlich behauptet wird, welcher sich damit assozi-
iert findet, und zwar kraft einer mehr oder weniger langen
Bilder- oder Erinnerungskette, nachdem sie mit der ganzen
Schnelligkeit unserer dltesten und innerlichsten Gewohnheiten
durchlaufen wurde — in diesem Zeitraum, wie ich sage, wire
es schwierig, in unserem Geist zu unterscheiden, was darin
unter der Form von Vernunftschliissen und als unmittelbare
Anschauung oder unter der bloBen Form von Bildern gegeben
ist,*? da die mit der Natur selbst verankerte Gewohnheit die
Elemente dieser ersten sinnlichen Ideen verwickelter werden
lieB und die sie vereinenden Verbindungen auflerst stark ver-
festigt hat.

Durch eine solche Ursachen- und Wirkungskette vom Ur-
sprung bis zur vollstindigsten Entfaltung all unserer Vermo-
gen hin verdunkeln sich die Reihen der WillensduBlerungen
oder intellektuellen Akte, welche notwendig sind, um die Bil-

ist oder darin sein kann, aufeinanderfolgend, und was in der einfachen
Wahmehmung oder Anschauung ist, kann und muB gleichzeitig sein (Anm.
MB).

2 In einer "Abhandlung iiber die Vermogen der Tiere" hat Lachambre, der
Arzt Ludwig XIII., mit sehr viel Scharfsinn die Art des Vernunfischlusses
unterschieden, welche sich wie von selbst durch die Einbildungskraft und
die Gewohnheit vollzieht; durch den Vergleich dieser spontanen Vorge-
hensweisen mit denen der Reflexion beim VernunftschluB im eigentlichen
Sinne bemerkt er so den sinnlichen und intellektuellen Parallelismus, der
zwischen den beiden Ideenordnungen oder den beiden Vollzugssystemen
herrscht (Anm. MB). — Vgl. M. Cureau de La Chambre, Traité de la connais-
sance des animaux (1648), Kap. 4, Art. 15-19, S. 197-211 (4nm. Ubers.).

329

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

175


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

dung, die Wiederhervorbringungen und die verschiedenartigen
Ableitungen unserer Ideen jeder Art zu vollziehen, in ihrer
Quelle, streifen bald nur noch fliichtig das BewuBtsein und
entgehen schlieflich dem unmittelbar inneren Apperzeptions-
sinn, der selber durch die Behendigkeit seiner Ausiibung und
die Schnelligkeit seiner Aufeinanderfolge sowie durch die
Leichtigkeit seiner Ergebnisse abstumpft.

Indem wir auf diesen Teil einer Frage antworten, welche
allein das philosophische Talent eingegeben und gedacht hat,
gelangen wir dahin, selber eine ziemlich fruchtbare Quelle zu
entdecken und anzugeben, wo andere werden schopfen und
vielleicht eine Losung finden konnen, die negativ und der
unsrigen entgegengesetzt ist, und dies durch viel einfachere,
deutlichere und raschere Argumente als die von uns benutz-
ten, um die Termini der Aussage zu rechtfertigen und die posi-
tive Losung des Problems zu finden.

$2
Intellektuell intuitives System

Sobald das Individuum im Besitz der eingefiihrten Zeichen ist
und alle durch ihren Gebrauch entwickelten Vermdgen jenen
Umfang und die regelmiBige Ausiibung erworben haben, wel-
che das bilden, was wir menschliche Vernunft nennen, findet
sich das fiir die Einbildungskraft eigentiimliche Organ, indem
es in jeder Hinsicht eingeiibt worden ist, sozusagen mit einer
gewaltigen Anzahl von Materienstoffen versehen; es setzt sie
meist noch zusammen, ohne sich irgendeinem Gesetz zu un-
terwerfen; es erschafft Modelle und richtet sich nach keinem
von ihnen aus; aber seine spontanen Hervorbringungen neh-
men einen intellektuelleren, dauerhafteren Charakter an, da sie
sich mit willentlichen Zeichen verkniipfen, und konnen sich so
den neuen Ausarbeitungen der aktiven Vermdgen zur Verfi-
gung stellen.

Welchen Umfang dieses aus sinnlicher Bildhervorbringung
und -zusammensetzung gemischte Vermogen auch erreichen

330

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mag und wie weit es fiir uns auch immer seiner Quelle ent-
fernt zu sein scheint, wenn es sich schwebend iiber all die
Herrlichkeiten einer idealen Welt erhebt, so trigt es doch stets
die Prigung seines ersten Ursprungs (es ist der sinnlichste Teil
unserer selbst, welcher unseren Charakter und unsere Leiden-
schaften bildet sowie die spontane Schopfung der Wunder der
Kunst eingibt und dazu beitrigt); dieses Vermogen prégt sich
den Bildern des Genies ein, welches auch immer die es nach-
zeichnenden materiellen Zeichen sein mégen (Farben, Tone
oder gesprochene Worte), wir empfinden es, wir sympathisie-
ren mit ihm: es belebt den Zeugen einer Schopfung ebenso,
wie es den Schopfer belebt. Diese unaussprechliche Form der
Eingebung, Quelle der erstaunlichsten Weisen des Kdnnens
des Menschen, ist selber auflerhalb der Grenzen ihrer Méch-
tigkeit: sie hort sogar zu existieren auf und verliert jeden mo-
tivierenden Einflufl, um zu beriihren, sobald der Wille danach
trachtet, ihr Gesetze zu verleihen, oder versucht, ihre héchste
Verzauberung zu wiederholen oder nachzuahmen.

Es lieBe sich von diesem Vermdégen sagen, es schaffe
durch Darstellung, da es sich allein durch seine Ausiibung
definiert; der ruhigen und kalten Reflexion entgegengesetzt,
koexistieren diese niemals zusammen; wer aktuell den Einge-
bungen des Genies gehorcht, steht unter dessen Verzauberung,
weill weder, was er tut, noch was er erlebt; er empfindet,
schaut direkt und apperzipiert nicht; und wenn er appizipiert,
schaut oder imaginiert er nicht mehr: wenn aber das Genie
nicht selber im Verborgenen seiner Machtigkeit ist, wer konn-
te es dann einzufangen versuchen?

Das Genie der Kiinste ist in gewisser Hinsicht wie der
Despotismus: es ist mit der ausfithrenden Kraft begabt, was
ihm geniigt; seine legislative Kraft ist in der Ausfiihrung
selbst. Es ist eine Art Ausiibung jenes Anschauungsvermo-
gens, welches in seiner Abweichung und in seinen Einféllen
stets mehr oder weniger unabhingig ist und sich dem Feld der
Reflexion, der Art der damit verbundenen Zeichen niher
durch den Charakter seiner Hervorbringungen befindet, durch
die Methoden selber, die es in sich schafft und denen es noch

331

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

177

bis in seinen gewagtesten Aufschwung hinein treu bleiben
kann. Inmitten jener Massen hineinversetzt, die fiir das Genie
der Wissenschaften wie die Elemente des idealen Modus sind,
ergreift es, indem es sich auf eine kleine Anzahl von sehr
komplexen und allgemeinen Zeichen stiitzt, welche seine
Energie durch Konzentration verdoppeln, / sowohl die Geset-
ze wie die umfassendsten Beziige dieser Massen und dringt
zur gleichen Zeit in die innerste Konstitution einer jeden ein;
es sieht das Abstrakte im Konkreten und das Konkrete im Ab-
strakten, wobei gewisse Analogien stets sein Voranschreiten
oder seinen Flug leiten; oft ist das zuerst Wahrgenommene
eine geheime Eingebung, welche vom Himmel herabzusteigen
scheint und woriiber es sich selbst keine Rechenschaft ablegt;
manchmal werden sie ihm auch durch die Zeichenbeziige
selbst nahegelegt, so daB sein Scharfblick sie dann feststellt
oder erahnt; und von dort aus geht dieses Genie weiter, um
eine Analogie in der Natur, eines jener groBen Gesetze zu
finden, welche das System der Wesen regieren.

Als Kepler iiber gewisse Eigenschaften der geometrischen
Festkorper nachdachte, wird er durch eine wahrhaft intuitive
Eingebung dariiber unterrichtet, da3 es zwischen den periodi-
schen Planetenzeiten und den Entfernungen innerhalb ihrer
Umlaufbahnen eine Parallele geben muB; er folgt dieser Idee,
tastet sich weiter, probiert verschiedene Zahlenverhiltnisse
und ihre Potenzen aus und findet das wahre, welches die Beo-
bachtung in Naturgesetz verwandelt.

Newton sieht die Frucht eines Baumes fallen; sein Genie
erhebt sich durch eine spontane Intuition bis zur Mondsphire;
er ahnt die Identitdt der Kraft, welche einen Apfel fallen
1Bt und die Himmelskorper in ihrer Umlaufbahn zuriickhalt.
Unendliche Berechnungen bewahrheiten auch diese Einge-
bung.

Welche scheinbaren Analogien konnten Franklin dahin
fiilhren, die Identitiit des Blitzes mit dem elektrischen Funken
zu ahnen? Mehrere, sagt er uns selber: das Licht, die Farbe
dieses Lichtes, seine Zickzackbewegung, die Schnelligkeit der
Bewegung, die Leichtigkeit, sich von Metallen leiten zu las-

332

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen, usw.*® Ohne Zweifel bestitigten all diese Mittel den

ersten Einblick des Genies und fiillen den Abstand aus, wel-
cher die helleuchtende Wolke und die Erhabenheit der Gewit-
ter von einem kleinen elektrischen Apparat trennt; aber die
Einbildungskraft mufite als erste diese Entfernung iiberwin-
den, und was leitete sie in dieser gewagten Abschweifung?

Dieses undefinierbare schopferische Vermogen hat kei-
neswegs zur Aufgabe, die Ideen oder die GroBen sozusagen
auseinanderzunehmen, welche ineinander verschachtelt sind,
noch dem Faden einer sich einenden logischen Identitdt in
dessen RegelmiBigkeit zu folgen.

Allein die Einbildungskraft, welche oft von einem gliickli-
chen Einfall davongetragen wird, hilt zwei weit auseinander-
liegende Punkte fest und mifit sie bereits mit ihrem Licht-
strahl. Manchmal erschafft sie sich selbst die Zwischengro-
Ben, welche den sie trennenden Abstand ausfiillen sollen; das
andere Mal gibt sie die alleinige Moglichkeit der Anndherung
an und iiberlafit die Mittel dazu unseren technischen Metho-
den. Kann man diese verschiedenen Fille ausschlieBlich auf
den EinfluB der Methoden zuriickfiihren? Wird man sagen,
dal die Entdeckung in den Schonen Kiinsten wie in den Wis-
senschaften stets gleichermafBlen die Sklavin der Analysefor-
men ist?**

Corneille und Newton sind zwei Entdeckergenies in entge-
gengesetzten Gattungen. Doch lassen sie sich ohne Zweifel
durch das Prinzip der Entdeckung selbst miteinander verglei-
chen; durch jene spontane Intuition des Genies, welches wie
in einem ersten Instinkt das Schdone und Wahre errit und emp-
findet, die in ihrer Quelle so identisch sind, und es strebt mit
Enthusiasmus diesem Bild entgegen und schopft aus seiner
vorweggenommenen Lust die notwendigen Kréfte, um dessen
Wirklichkeit zu erreichen. Zweifelsohne brannte dieses heilige
Feuer, welches dem Dichter diese Ziige des Erhabenen eingab,

L Vgl. B. Franklin, Expériences et observations sur I'électricité (1752), 91;
Oecuvres de M. Franklin, t. I (1773), 38 f. (4nm. Ubers.).

4 Condillacs Paradox in "La Langue des calculs” [2. Buch, Kap. 1: Oeu-
vres philosophiques, t. 11, 470] (4nm. MB).

333

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

178


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

179

auch in der Seele des Geometers, welcher zum erstenmal die
wunderbare Kette von Beziigen blitzartig erschaute, wodurch
die um sich kreisenden Sphéren untereinander verbunden sind.
Sie erlebten ebenfalls diesen Enthusiasmus in seiner ganzen
Stirke als Quelle aller Entdeckungen, so auch der von Freude
begeisterte Kepler, nachdem er ein mit groBem Verlangen
gesuchtes Gesetz gefunden hatte, und vor ihm jener Pythago-
ras, jener Archimedes, von denen uns die Geschichte die Be-
geisterung durch die Lust und die Kontemplation der ewigen
Wabhrheit berichtet. Das entdeckende Prinzip ist zweifelsohne
dasselbe, welches auch die Gegenstinde oder Hervorbringun-
gen der schopferischen Aktivitit sein mogen. Dieses undefi-
nierbare Prinzip beruht in einer gewissen Seelenwirme, viel-
leicht in einer freien und leichten Entsprechung zwischen dem
organischen Zentrum, worin sich dieses Gefiihl entziindet,
[und dem Sitz),*** worin die Intelligenz leuchtet und herrscht;
aber bei der Ausiibung verschiedener Vermdgen handeln diese
zwei Brennstitten nicht auf gleiche Art und Weise in dersel-
ben EinfluBordnung; beim Dichter geht alles vom Herzen aus,
dem alles zukommt, / und durch dessen Antrieb der Geist sich
weiterhin bewegt. Beim Philosophen tritt das Gefiihl, welches
der ersten Intuition oder der Lust der Wahrheit vorausgeht
bzw. folgt, nur als Ermutigung oder Belohnung darin ein; es
kann den Eintritt verschénern oder das Ende eines Weges mit
Erfolgt kronen, auf dem der Geist seinen eigenen Anstrengun-
gen iiberlassen bleibt.

Nichts gleicht sich iiberdies weniger als die Ausfiihrungs-
mittel und das Vorangehen des Entdeckergenies in den beiden
Vergleichsfillen: Philosoph wie Dichter verwenden gleicher-
weise Zeichen, Ausdriicke, aber das sinnliche Bild ist vor der
Form, mit der es sich umkleidet, um deren Priagung zu erhal-
ten, wihrend der intellektuelle Begriff von seinen Zeichen
unabtrennbar ist und oft nur durch dasselbe existiert. Der Phi-
losoph spiirt, daBB seine gesamte Kraft in seiner Methode ist,

5 Erg. aus: Mémoire sur la décomposition de la pensée, Il (ed. Azouvi),
254 (Anm. Ubers.).

334

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worauf er sich mit Vertrauen stiitzt; die Einbildung des Dich-
ters unterwirft sich nur mit Bedauern den Sprachformen,
kdampft dagegen an, zihmt sie manchmal und beweist ihre
Unabhingigkeit selbst dann, wenn er ihnen nachgibt; letztlich
entkleidet der eine seine Zeichen, um zu vereinfachen; der
andere setzt sie zusammen, um das Gefiihl zu erregen. Fiir den
einen sind die Zeichen Hebel, fiir den anderen sind es Talis-
mane.**

Wenn bewiesen ist, wie ich denke, dal die mechanischen
Methoden keineswegs in unsere Vernunftschliisse aufgrund
der Tatsachen wie in diejenigen eintreten, welche allein den
Vergleich unserer Ideen oder abstrakten Ausdriicke zum Ge-
genstand haben, um wieviel mehr miissen diese Methoden
dann in ihrem EinfluB begrenzt werden, wenn es sich um ein
Vermdgen handelt, welches ganz in Gemdlden und Gefiihlen,
aus einer Schopfungskraft besteht, welche in Abhingigkeit
vom Beitrag vielzidhliger Umstidnde wihrend ihrer Ausiibung,
zu denen die sensitiven Anlagen in erster Linie gehdren, dem
Hemmschuh der Methoden und dem Gebrauch all unserer
kiinstlichen Mittel widersteht? Unter den verschiedenen Cha-
rakteren, welche dieses vielformige Vermdgen annimmt und
Einbildungskraft oder Intuition genannt wird, ist der sicherste
Gesichtspunkt, um es darin zu ergreifen, / jener der bestindi-
gen Entsprechung, welche sich durch dieses Vermogen zwi-
schen unseren affektiven und intellektuellen Fahigkeiten ein-
stellt. Es geschieht sozusagen im Beriihrungspunkt dieser bei-
den Ordnungen an Vermdgen, dal die schopferische Einbil-
dung dort ihren Platz einnimmt und all ihre Zusammensetzun-
gen ausfiihrt. Bald formt sie mit dem Verstand entlehnten
Materienstoffen jene archetypischen Ideen, welche ihn bei
neuen Vorgehensweisen leiten und einen weiteren Horizont
entdecken lassen. Man erkennt ihren Einfluf} in jenen gewag-
ten und schnellen Einblicken des Genies wieder, welches

84 Korr. des Abschnittsendes: Wihrend dieser also seine Zeichen entkleidet
und davon abstrahiert, um aufzukliren, setzt der andere sie zusammen und
schmiickt sie, um das Gefiihl zu erregen. Fiir den einen [...]

335

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

180


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

181

spontan seinen Flug zu einer Ordnung von Ideen unternimmt,
welche weit iiber die Sphire seines Jahrhunderts hinausrei-
chen; sie erstellt die Grundlagen einer neuen Wissenschaft
und bereitet alle zukiinftigen Fortschritte von Generationen
vor.®” Oft entlehnt die Einbildungskraft von einer sinnlichen,
jedoch stirkeren Natur als jene, die uns erstaunt, die Elemente
dieser prototypischen Zusammensetzungen des Ideal-Schonen
in den Gattungen; diese lebendigen Gemilde erregen unsere
gesamte Empfindsamkeit; eine besondere Verzauberung, eine
tiefe Sympathie verbindet sich damit, und an der von ihr
hervorgerufenen Emotion in der Art und Weise, wie sie eher
empfunden als dem Urteil unterliegt,/1aBt sich die Quelle
erkennen, von der sie ausgehen, sowie das vorherrschende
Vermdgen, welches sie eingab.**® In der schwachen Skizze
dieser Ziige, welche eine Art Intuition oder intellektuelle Ein-
bildungskraft charakterisieren, kénnen wir ein spontanes
Vermogen wiedererkennen, dessen aktiver Vollzug ganz im
Ergebnis besteht und keineswegs im Prinzip der Apperzeption
oder des BewuBtseins. Von solcher Natur ist der Charakter

%7 Wenn eine Entdeckung sozusagen reif ist, erreichen sie mehrere Men-
schen gewdhnlich von ihrer jeweiligen Seite her durch die alleinigen Krifte
der Analyse. Verschiedene Mathematiker fanden zur selben Zeit die Bewe-
gungs- und Aufprallgesetze der Korper. Newton und Leibniz entdeckten
jeder von seiner Seite die Differentialrechnung; aber da sich der Keim dieser
Berechnung in den bekannten Methoden wie in der Methode der Tangenten
von Barrow, der unteilbaren GroBen von Cavalieri usw. einbeschlossen
fand, ist es moglich, daB Mathematiker von weniger genialer Begabung
frither oder spiter dieselbe Entdeckung gemacht hitten; hingegen gab es
vielleicht nur einen einzigen Menschen wie Kepler, dessen vorherrschendes
Vermégen die Einbildungskraft war, um jenes groBe Gesetz zu finden,
welches in der Folgezeit den Schliissel zum Weltsystem abgeben sollte
(Anm. MB). — Vgl. 1. Barrow (1630-1677), Newtons Lehrer in Cambridge,
mit seinen "Lectiones geometricae in quibus praesertim generalia curvarum
linearum symptomata declarantur”, London 1670; B. Caverlieri (1598-
1647), Schiiler Galileis, und u. a. sein Werk "Geometria indivisibilium
continuorum nova quadam ratione promota”, Bologna 1636.

*® Von der Melancholie, und zwar in ihrem Einflug auf den Geist der Nati-
onen und der literarischen Werke in den verschiedenen Jahrhunderten be-
trachtet (4nm. MB).

336

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses Vermogens, welches sich sozusagen aufBerhalb des
denkenden Wesens vollzieht, (A)**’ und unter diesem AuBeren
Bezug oder durch das Urteil mittels seiner Ergebnisse kann
man ihm die Eigenschaft des Aktiven zusprechen, wodurch
diese oft unterschieden wird. Erkennt man nicht auf gleiche
Art und Weise eine Aktivitit der Leidenschaften? So ist ein
Wesen fiir sich selbst oder in seiner eigenen Apperzeption
ganz und gar passiv, wihrend es in den Augen des Zuschauers
ganz und gar aktiv ist; und hier legt der ausdriickliche Gegen-
satz deutlich denjenigen zwischen zwei Gesichtspunkten of-
fen, von denen sich der eine auf eine gianzlich duflere Intuition
stiitzt, wihrend sich der andere in der innersten Reflexion
konzentriert. Darin beruht das Verborgene aller Unterschiede
in den metaphysischen Systemen sowie die Quelle ihrer
scheinbaren Dunkelheiten: besdBen wir eine ausdriickliche,
der Reflexion angemessene Sprache, dann gibe es sicherlich
auch eine metaphysische Evidenz, so wie es eine mathemati-
sche Evidenz gibt; in der Tat sind diese beiden konzeptuellen
Ordnungen ohne Vermischung der Quelle der Evidenz selbst
entnommen, indem sich jede auf eines der Elemente derselben
Urtatsache, auf die apperzipierte Evidenz stiitzt; aber all die
Erstgewohnheiten unserer Sinnlichkeit und demzufolge der
sich ihnen anpassenden Sprache lassen uns auBlerhalb unserer
selbst bezogen sein und objektivieren zunachst all unsere Mo-
difikationen und Ideen, indem sie zusammengesetzt werden.
Man erblickt hier deutlich, warum die Kultur der Wissen-
schaft unserer selbst oder unserer eigenen Vermogen stets
selten, schwierig und zuriickstoflend sein muB, tausend Quel-
len der Tauschung selbst fiir jene unterworfen, die am besten
und am aufrichtigsten geneigt sind, sie zu pflegen.

Das soeben angesprochene spontane Schopfungsvermdgen
wird in der Sprache immer unter dem Sinnbild der Schau (in-
tueri, sehen) dargestellt. Man sagt: das durchdringende Auge

9 Das Zeichen (A) verweist auf eine lingere Anm. Maine de Birans zu
S. 183-185 der Urschrifi; wir geben sie am Ende dieses Paragraphen wie-
der (Anm. Ubers.).

337

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

182


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

usw. des Genies usw., und tatsichlich finden die Entdeckun-
gen des Genies in den unendlich raschen, leichten und wie
spontanen Vollziigen ihre getreueste Darstellung, und viel-
leicht tragt diese letzte Beobachtung dazu bei, das von uns
eingeschlagene Vorgehen zu rechtfertigen, indem wir nicht all
dieselben nominalen Vermogen mit der Empfindung im all-
gemeinen verbanden, sondern eine Ordnung einzelner Vermo-
gen mit den Ausiibungen jedes Sinnes.

Einer der geeignetsten Charaktere zur Unterscheidung der
Intuition von der Apperzeption besteht darin, dal sich die
ausschlieBlich in die reflexiven Hervorbringungen der einen
eintretende Reminiszenz keineswegs mit den spontanen Her-
vorbringungen der anderen verbindet. Eine Idee, ein Bezug
kann uns heftig wie mit einem Schlag erhellend beriihren, so
wie es oft bei bestimmten gliicklichen Umstidnden geschieht,
wo die Ideen uns erreichen, ohne da3 wir uns dabei einmi-
schen (wie beispielsweise beim Reisen, Essen usw.), was auch
immer ihre Heftigkeit oder Deutlichkeit sei;**° aber sie ent-
weichen uns dennoch vollig, und wir sind bald darauf sehr
erstaunt, sie vergeblich zu suchen, falls wir sie nicht sofort mit
irgendeinem verfiigbaren [vom Gefiihl gegebenen]®' Zeichen
verkniipfen und sie nicht einer Art Inkubationszeit des Den-
kens unterworfen werden.®> Wenn sie dann wieder gegenwir-
tig werden, diirfte es oft geschehen, daB sie uns ginzlich neu
erscheinen; und ist dies nicht der Grund, weshalb ein genialer
Mensch oft nicht imstande ist, die Karte seines Weges zu
zeichnen und die Beschreibung oder die Analyse seiner Vor-
gehensweise anzugeben? Nun, befinden wir uns nicht alle im

550 Korr. gewesen sei

' Klammer gestrichen

%52 Randerg. "Warum ist die Natur mit bestimmten gliicklichen Ziigen so
geizig, welche die Prigung der Gunst tragen? Warum findet man in einem
Augenblick, was ein Tag voller Uberlegungen nicht gibt? Warum sind wir so
zerbrechliche Korpermaschinen, welche nur den Naturbefehlen entspre-
chend vorangehen, deren Erstprinzipien so weit von unseren schwachen
Auffassungen entfernt sind?" (Grétry, Essais sur la musique [3. Buch, t. I,
335)).

338

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichen Fall hinsichtlich jener intellektuellen Vollziige, die
wir in einer viel engeren Sphire ausiiben? / Ist daher nicht die
Wissenschaft von unseren Vermogen so wenig vorange-
schritten, und findet das Problem, iiber das ich so lange ge-
stammelt habe, vielleicht aus diesem Grund nur eine unvoll-
kommene Losung?

(A)* Ich finde mich hier sehr eindeutig gewissen Philoso-
phen oder vielmehr Theosophen wie Vanhelmont und vor ihm
Cardano®™* entgegengesetzt, um so bis zu den Platonikern
zuriickzugehen, welche den reinen Intellekt oder das innere
Verstehen in jenen Aufassungen oder spontanen Bildern be-
stehen liefen, denen das Ich vollig fremd gegeniiber ist (was
mich sagen lieB, daB das mit solchen Intuitionen verkniipfte
Vermogen auferhalb des denkenden Wesens begriffen werden
muB), so wie dies in ekstatischen Visionen, im Enthusiasmus,
in den Trdumen und in bestimmten Ausbriichen von Manie
und Delirium stattfindet, bei denen man sieht, wie sich plotz-
lich iibernatiirliche Vermogen entwickeln.

Vanhelmont betrachtet im Kapitel "Venatio Scientarum”
die Hervorbringungen der intellektuellen Intuition, von denen
ich in diesem Kapitel sprach, als Emanationen jenes reinen
gottlichen und von jeder Vermischung getrennten Lichtes,
welches dem Menschen einen viel hoheren Glanz als den der
Vernunft, der Sinne und im allgemeinen jedes Vermdgens von
reflexiver Apperzeption in ihrer Ausiibung eingibt.

"Comperi sat (sagt er Seite 18), non esse de plena, atque
libera nostrae voluntatis potestate, suo sic intellectu nunc

%3 Bis zu Beginn von § 3 bildet diese Ergdnzung (A) eine Art Anhang, den
Maine de Biran wahrscheinlich einige Jahre nach seiner Abfassung der
Berliner Preisschrift hier hinzufiigte (Anm. Ubers.).

4 Girolamo Cardano (1501-1576), Arzt, Mathematiker und Philosoph, der
ebenfalls kabbalistische und astrologische Elemente aufgriff. Im Tage-
buch vom 12. April 1815 (Journal, t. I, 58) zitiert Maine de Biran dessen
Werk: De utilitate ex adversis capiendi, Basel/Amsterdam 1561-1672 (4nm.
Ubers.).

339

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

183


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Sfrui; et quod ad istud requiratur plus quam putare, anniti,
optare, velle, etc. Idque nedum propter insuetudinem (qua a
puero, per actus animales, continuo assuevimus parere
imaginationi): Verum multo magis, quia ipsa voluntas, cum
memoria, penitus pro illo spatio motus, debet absorberi ac
velut annihilari in intellectu. Quod sane est ingentis mysterii
pondus. Alias namque quam cito quis cogitat de anima sua,
aut de re quispiam, tanquam de tertio, cum alteritate separa-
ta, extra intellectum, eo ipso, nondum est cogitatio, aut
operatio puri, ac solius intellectus. Ast cum anima cogitat
seipsam, aut aliud quidquam, tanquam seipsum, / sine alteri-
tate cogitantis, et rei cogitatae sine appedentia, extraversione,
vel relatione ad locum, durationem, et circumstantias; tum
scilicet, ejusmodi cogitatio est intellectualis [...]. Utpote ani-
ma in illo luminis statu, sic apprehendit interiorem ef anterio-
rem rei intellectae essentiam, eo quod ipse intellectus, trans-
migrando sese transformet in rem intellectam [...]. Non fit
ejusmodi intellectualis conceptio, cum descretione verborum,
aut idiomatum; neque cum sensuum, aut rationis praecinctu,
neque cum celeriori quodam totios logismi, conceptu affatim
hausto /...]; nec etiam prout potest per rationem, aut imagina-
tionem concipi aut per imaginationes, ideasve cogitari. Verum
in illo statu, nunc, hic, sensus, ratio, imaginatio, memoria et
velle sunt simul in merum intellectum liquata, stantes sub
tenebris, lumine intellectus offuscata [...]. Quamobrem, sive
intellectus transformetur, vel sive seipsum transformet in si-
mulacrum rei intellectae [..]. Saltem tunc anima intuetur
suum intellectum, sub forma arrepta, in dicto lumine: Atque in
ipso sui speculo, speculator seipsam intellectualiter, absque
reflexione alteritatis: sicque concipit rem scibilem una cum
omni suo esse, et proprietatibus, etc.">

%% "Ich bin sehr davon iiberzeugt, daB es nicht von unserer vollen und freien

Michtigkeit des Willens abhingt, sich im Gegenwirtigen des Verstandes zu
erfreuen, und daB es dafiir ausreichte, zu erwdgen, sich zu bemiihen, zu
wiinschen, zu wollen usw. Und dies nicht nur deshalb, weil wir nicht daran
gewohnt sind (in der Tat haben wir seit Kindheit an stindig wihrend unserer
animalischen Akte die Gewohnheit, der Einbildungkraft zu gehorchen), son-

340

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Beschreibung der inneren spontanen Intuition ist in
vielerlei Hinsicht wahr und schien mir eine Anmerkung zu
verdienen.

Was die Spontaneitit der Ausiibung des Erfindungsvermo-
gens und die Tatsache seiner Unabhingigkeit von jeglichem
Willen, jeder Reflexion betrifft, so ist diese Tatsache sehr gut
von Herrn Dugald-Stewart in seinem "Versuch iiber die Philo-
sophie des menschlichen Geistes" erkannt und charakterisiert

dern vielmehr, weil der Wille selbst und das Gedichtnis vollstindig in die-
sem Vorgang aufgesogen sein miissen und im Verstand wie vernichtet sind.
Dies bildet ein grofles Geheimnis. Denn wenn jemand seine eigene Seele
oder etwas anderes wie ein Drittes denkt, vom Verstand durch die Anders-
heit getrennt, dann ist dies daraufhin noch nicht das Denken und der Akt des
reinen und alleinigen Verstandes. Aber wenn sich die Seele selbst oder
etwas anderes als sie selbst denkt, ohne Andersheit von Denkendem und
gedachtem Ding, ohne Begehrlichkeit, Hinwendung oder Beziehung zum
Ort, zur Zeitdauer oder zu den Umstinden, dann ist das Denken in solcher
Ordnung wahrhaft intellektual [...]. In der Tat ergreift die Seele in diesem
Lichtzustand das innere und vorhergehende Wesen des gedachten Dinges,
weil der Verstand selbst durch Ubertragung die Form dieses Dinges an-
nimmt [...]. Eine intellektuale Auffassung dieser Art geschieht nicht durch
die Wahl der Worte oder der Sprachen, noch durch die Sinne und die Ver-
nunft oder den verkiirzten Begriff, der dennoch weit genug fir eine ganze
Aussage ist [...]; man kann sie nicht einmal durch die Vernunft, die Einbil-
dungskraft und die Einbildungen oder die Ideen denken. In diesem Zustand,
Augenblick, Ort sind die Sinne, die Vernunft, die Einbildungskraft, das
Geddchtnis und der Wille zugleich mit dem reinen Verstand verschmolzen,
und weil wir in der Finsternis sind, sind wir hinsichtlich des Verstandeslich-
tes im Dunklen [...]. Denn der Verstand wird verwandelt oder verwandelt
sich selbst, um die Form des gedachten Dinges anzunehmen [...], zumindest
schaut die Seele dank dieses Lichtes ihren Verstand durch die entlehnte
Form: in diesem Spiegel betrachtet sie sich auf intellektuale Weise ohne das
Denken der Andersheit, und so begreift sie, daB das erkennbare Ding mit
ihrem ganzen Sein, mit dem ihr Eigenen eins ist, usw." J.-B. Van Helmont,
Ortus Medicinae (1655), 5. Buch: Venatio Scientarum, § 46-50, S. 18 (die
Hervorhebungen sind Maine de Birans Zitat eigen). Fiir diesen belgischen
Arzt, Chemiker und Mystiker (1577-1644) ist die eigentliche Wirkursache
des Lebens und der Korper die archée, welche sich in letzteren vereinzelt.
Vgl. hierzu auch P. Maine de Biran, Distinction de 1'ame selon Van Helmont
(Oeuvres XIII, ed. Tisserand, 267-270), sowie J. Echeverria, Notes (1963),
285 f. Anm. 13 (Anm. Ubers.).

341

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

185

186

worden, wo er ein von Addison angefiihrtes Beispiel wieder-
gibt, welches sehr dazu geeignet ist, die hier gegebene Tatsa-
che in ihrer ganzen Helle zu erleuchten. "In den Trdumen",
sagt dieser Autor, "arbeitet der Geist mit soviel Leichtigkeit
und Aktivitdt, wie wenn er selbst erfinde, und wir bemerken
nicht einmal, daf} dieser aktivste und miihevollste Vollzug des
Geistes ins Spiel gebracht wird./ Wenn wir zum Beispiel
traumen, Papiere, Biicher oder Briefe lesen, dann ist es zwei-
felsohne unsere Einbildungskraft, welche diese Art von Zu-
sammensetzung erschafft: aber mit soviel Schnelligkeit und
Leichtigkeit, daB der enttduschte Geist seine eigenen Gebilde
fir die der Anderen hilt."*® Dies also ist das Erfindungsver-
mogen, wie es ganz auf seine spontanen Intuitionen begriindet
ist.

§3
Intellektuell sinnliches System

Bezug des Gefiihls und der Leidenschaften des geistig morali-
schen Wesens zu den Ideen

Wir sahen zuvor, wie ein spontanes Schopfungsvermdgen,
welches seine Fackel am Feuer des Gefiihls entziindet, sozu-
sagen im Beriihrungspunkt zweier Naturen, der sinnlichen und
der intellektuellen, seinen Platz einnehmen kann, um den Af-
fektionen der einen alles GroBe und Erhabene sowie alles
Urspriingliche in den Intuitionen oder Auffassungen der ande-
ren zu entnehmen.

Wir miissen uns auf noch ganz besondere Weise bei diesen
Beziigen der Sinnlichkeit zur Intelligenz aufhalten, um sie in
den verschiedenen Vollzugs- und Ideenordnungen zu betrach-
ten, welche letztere bilden.

Die der Seele eigenen und individuellen Gefiihle, welche
sich die geistig moralische Person zuschreibt und mit der sie

5% Joseph Addison (1672-1719), englischer Theologe, Kritiker und Satiri-
ker, bringt dieses Beispiel im "Spectator" Nr. 487, wie es D. Stewart, El¢-
ments de la philosophie de I'esprit humain, t. I, 102, zitiert (dnm. Ubers.).

342

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Ich reell identifiziert, wihrend sie sich von den unmittel-
baren Eindriicken einer ginzlich korperlichen Sinnlichkeit
trennt, diese Gefiihle, wie ich sage, vereinen sich als sekundi-
re Ergebnisse der Ausiibug durch die Seelentitigkeit mit den
direkten Wahrnehmungen, welche ihnen folgen oder sie be-
gleiten, und assoziieren sich auf dieselbe Art und Weise, viel-
leicht sogar noch innerlicher, mit den Ideen der Reflexion
oder mit den von der Intelligenz erarbeiteten Hervorbringun-
gen. In beiden Fillen handelt es sich um homogene Elemente
dank ihrer Natur oder gemeinsamen hoheren Quelle, der sie
entspringen.

Da es ein Gefiihl des Schénen und sinnlich Guten gibt,
welches sich unmittelbar in der direkten Wahrnehmungsord-
nung mit den symmetrischen Proportionen der Formen und
Gestalten, mit der Harmonie der Farben und vor allem mit
jener der Tone in deren Komposition und Melodienfolge ver-
kniipft, gibt es daher gleichfalls ein Gefiihl des Schonen, Er-
habenen, Wahren und Guten in den intellektuellen und mora-
lischen Ideen, / welches sich sogar mit der Wahrnehmung der
nacktesten, abstraktesten Beziige dieser Ideen zu verkniipfen
vermag: Es gibt eine reine und himmlische Lust, welche durch
ihre Vereinigung mit den Ergebnissen der Geistesvollziige und
allen Denkarbeiten zur freundlichsten und edelsten Belohnung
derselben wird.

In jenem Augenblick schneller als der Blitz, in dem eine
miihevoll gesuchte Wahrheit aus den sie iiberdeckenden Bil-
dern hervorkommt und mit ihrer Klarheit den Geist erhellt,
welcher sie ohne Anstrengung wahrnimmt, scheinen sich die
Intuition und das Gefiihl offensichtlich bei der Lust an dieser
Wahrheit zu identifizieren und zu verschmelzen ..., und die
metaphysische Genauigkeit, welche sie in diesem Fall zwei-
felsohne noch unterscheiden konnte, scheint dann fast keine
Grundlage mehr in den Tatsachen der intellektuellen und sinn-
lichen Natur zu haben.

Aber wenn wir uns den Urtatsachen dieser gemischten Na-
tur genauer nihern und sie ganz besonders hinsichtlich dieses
letzten Bezuges betrachten, dann kénnen wir Punkte ausma-

343

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

187


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

chen, wo sich die Sinnlichkeit mit der Intelligenz verbindet
und mit ihr in Beriihrung tritt, ohne damit vermischt zu wer-
den.

Unsere direkten Sinneswahrnehmungen scheinen sich wie
unsere Anschauungsbilder und die am meisten herausgearbei-
teten Gedanken unseres Geistes sozusagen mit den, folgenden
verschiedenen Grundaffektionen eigentiimlichen Tonungen
einzufdrben, wenn sie der Reihe nach mit verschiedenen af-
fektiven Anlagen empfangen, hervorgebracht und angeschaut
werden, wie beispielsweise mit einem unmittelbaren Gefiihl
von Energie, radikalen Krdften oder von Schwiche, Mattig-
keit, Heiterkeit und Ruhe bzw. von Unwohlsein und Verwir-
rung ...*" Es handelt sich dabei um jene Art sensitiver Bre-
chung,”® welche den Ideen selbst bestimmte verinderliche
Formen verleiht, die sie empfangen, indem sie wie durch die
Korperbeschaffenheit und das Temperament eines jeden von
uns hindurchgehen. / Dies veranlaft, daB dieselbe individuelle
Idee sich nicht absolut identisch in zwei menschlichen Kop-
fen, oder zweimal als in allen Punkten die gleiche im selben
Kopf, wiederholen kénnte, und dies ist der Grund, um es im
Voriibergehen zu sagen, warum die moralischen Ideen, wel-
che des naheren von diesen affektiven Anlagen herrithren und
darin groBtenteils ihre Wurzeln besitzen, so beweglich oder so
schwer festzulegen sind; demgegeniiber sind die mathemati-
schen Ideen unserer sinnlichen Natur am fremdesten gegen-
iiber, weshalb sie in allen denkenden Geistern auch am festes-
ten, deutlichsten und gleichformigsten bestimmt sind.®’

7 Randerg. Die Gefuhle unterscheiden sich von den Emotionen dadurch,
daB sie von den affektiven Anlagen unabhangig sind; sie [gehorchen] allein
den Gesetzen der Sinnlichkeit.

%58 Siehe das erste Kap. des 2. Teils [S. 61 f.] (4nm. MB).

%% Randerg. Man mu die Analogie festhalten, welche in den von Leiden-
schaften begleiteten Ideen zwischen der Kraft an Glaubigkeit oder Uberzeu-
gung einer Wirklichkeit existiert, die dieser Idee entspricht, und dem Heftig-
keitsgrad des Gefiihls oder der damit verbundenen vorherrschenden Affek-
tion. Th. Reid kritisiert in seinem Werk iber den Verstand die Philosophen,
welche die Glaubigkeit von der Heftigkeit der Ideen oder Bilder abhingig
sein lieBen; aber er selber vernachldssigt in diesem Fall den EinfluB der

344

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Anteil des unmittelbar affektiven Gefiihls bei der Bil-
dung oder Hervorbringung verschiedener Arten von Ideen ist
niemals, und wird wahrscheinlich niemals, mit Exaktheit fest-
gelegt werden, und zwar deshalb, weil sich dieser affektive
Anteil nicht in unserer Apperzeption verdoppelt und sich so-
mit auch nicht in unseren Erinnerungen wiederholt, so dal} wir
hinsichtlich dieser Modi unseres sensitiven Wesens ginzlich
blind bleiben miissen.

Deshalb wurden diese von jenen Philosophen auch nicht
beachtet, welche vorgaben, eine Art Geisteskalkiil auf die
verschiedenen Elemente unserer moralischen Ideen anzuwen-
den und sie zu analysieren oder umzuarbeiten, wie die Ideen
der %{ghlen und der Ausdehnung entstehen und aufgeldst wer-
den.

Sie haben auch die urtiimlichen Beziige der Sinnlichkeit
zur Intelligenz schlecht erkannt, denn diese Metaphysiker
gaben vor, alle menschlichen Leidenschaften zu intellektuali-
sieren, indem sie der Seele einen aktiven Einfluf auf alle ein-
fachen und unmittelbaren Modi des Vergniigens und des
Schmerzes zusprachen, wie auch auf jene Gefiihle, / welche
sich der Ausiibung ihrer eigenen Vollziige verdanken.®'

Vielleicht muflite man einen affektiven Grundzustand, der
sozuagen die Stidrke, Richtung und Form der sich darauf be-

Gefiihle wie beispielsweise der Furcht, der Hoffnung, welche in ihrer Asso-
ziation mit Bildern wesentlich zu deren Verwirklichung beitragen. Die von
Reid gemeinten Philosophen scheinen dies gewiB so verstanden zu haben,
obwohl sie selber die Gefiihle mit den Bildern verwechselt haben. — Vgl. Th.
Reid, Recherches sur I'entendement humain d'aprés les principes du sens
commun (1768), Kap. 2, Abt. V: Widerlegung zweier Theorien iiber die
Natur der Uberzeugung (S. 59-65) (Anm. Ubers.).

59 Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand [3. Buch, Kap. 11,
§ 16]; Condillac, Essai sur I'origine des connaissances humaines [Teil I, Abt.
II1, § 5 u. 15 (Ocuvres philosophiques, t. I), 38 f.]; La Langue des calculs [2.
Buch, Kap. 1 (Ebd. t. II), 470 f. | (4nm. MB).

%! Descartes, Briefe an [die Konigin] Elisabeth: "fota autem nostra voluptas
posita est un alicujus nostrae perfectionis conscientia” [Epistolae (1688),
13; franz. Orig. AT IV, 283 f.]. Siehe auch Leibniz [Principes de la nature et
de la grace, § 17: ed. Gerhardt, t. VI, 605 f.] (4nm. MB).

345

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

189


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

ziehenden Ideen angibt, anstatt dessen Ergebnis zu sein, von
einem hoheren Sinnlichkeitszustand unterscheiden, worin das
Wollen und das Denken, indem sie die aktive Initiative hin-
sichtlich der zufilligen Gefiihle ergreifen, diese verstirken
und bestehen lassen konnen.

Man kann sich nicht mit den Beziigen beschaftigen, welche
die Gefiihle der Seele mit den Verstandesideen oder -begriffen
unterhalten, ohne der Versuchung zu erliegen, etwas tiefer in
die Natur und Charaktere dieser gemischten Phinomene ein-
zudringen, welche allgemein Leidenschaften genannt werden
und worin die intellektuellen, moralischen und koérperlichen
oder organischen Vermdgen des Menschen auf eine so bemer-
kenswerte Weise mitspielen, sich gegenseitig beeinfluBen und
der Reihe nach die Initiative oder die Vorherrschaft der einen
iiber die anderen ergreifen.

Von einer solch wechselseitigen Ordnung an Einfliissen
oder Einwirkungen und gegenseitigen Reaktionen der ver-
schiedenen Vermogen mit ihrem gleichzeitigen Beitrag inner-
halb dieser gemischten Tatsachen unserer Natur lieBen sich
alle wesenhaften Unterscheidungen ableiten, die dazu geeig-
net sind, die verschiedenen Klassen oder Arten von Leiden-
schaften zu begriinden, um zu sehen, da} ihnen ebenso viele
Arten von Beziigen zwischen den Gefiihlen und Ideen entspre-
chen.

1) Es gibt Leidenschaften, welche im eigentlichen Sinne
dem Korperhaften angehoren und davon wie von ihrer Quelle
ausgehen und dorthin wie zu ihrem Mittelpunkt zuriickkehren:
von solcher Natur sind alle Instinkte, begehrlichen Triebe,
Neigungen und Bestimmungen des Organismus oder der Ani-
malitdt; / diese Instinkte driicken sich durch beeindruckende
Zeichen aus und manifestieren sich darin, wobei diese dem
Korperhaften des Menschen selbst entstammen, obwohl sie
zweifelsohne weniger festgelegt und unfehlbar wie in den
niederen Wesen und einfach in der Vitalitat sind,*? wo es nur

%2 vgl. Teil I, Einl. § 4, Urschrift S. 50 (4nm. Ubers.).

346

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine organische oder sensitive Natur allein ohne Gegenge-
wicht gibt.

Alle Bilder oder Ideen, welche sich in einer solchen Quelle
erzeugen oder sich darauf beziehen und sogar in einer hoheren
Ordnung von Fortschritt davon abhdngen, konnen und miissen
als korperhaft charakterisiert werden; die Abhingigkeit des
Geistes, der sich Hirngespinsten hingibt, die Beweglichkeit
und Spontaneitit der Bilder, die Nichtigkeit des Wollens, wel-
ches nichts zu ihrer Veranderung und Auflssung vermag,*®
und in Extremfillen sogar die Nichtigkeit des BewuBtseins,
welches absolut davon getrennt werden kann, weil es dieser
Quelle nicht entstammt ..., dies sind die Charaktere der nack-
ten und vollstdndigen Leidenschaft im eigentlichen Sinne; und
welches im iibrigen auch immer die Ergebnisse der Hervor-
bringungen des spirituellen Automates sein mogen, er ist nicht
weniger Kérpermaschine und vermag sich als solche wieder-
zuerkennen, wenn er sich mit sich selbst im Ubergang von der
Leidenschaft zur Handlung vergleicht.

2) Es gibt rein intellektuelle Leidenschaften, Gefiihle im
eigentlichen Sinne, welche der Wille nicht direkt erschaffen,
nachahmen oder wiederhervorbringen konnte, sondern jeweils
infolge eines Akts oder einer Arbeit der Intelligenz geboren
werden. Wir haben dies bereits beim Gefiihl®* des sinnlich
und intellektuell Schénen, beim Guten und Wahren in der
Intuition der Ideen, beim Staunen und der Bewunderung gese-
hen, welche die Seele angesichts der Meisterwerke der Natur
oder der Kunst usw. ergreift.*®

%3 Korr. [...] Spontaneitit der Bilder, die Periodenhaftigkeit ihres wechsel-
seitigen Erwachsens mit ihrer Entsprechung in der periodischen Wiederkehr
bestimmter organischer Funktionen, die Ohnmacht des Willes, um sie zu
verdndern oder aufzulésen, und in [...]

%4 Var. Von solcher Natur ist das Gefiihl [...]

%3 Randerg. Das Intellektuelle einer Leidenschaft unterscheidet sich natiir-
lich in den Fillen, wo sich die Seele kraft eines reflexiven Aktes selbst durch
direkte Gefiihle affiziert, welche sie selbst erlebt, bzw. im Gegensatz zu
diesen Gefiihlen, wenn sie die Traurigkeit oder den Kummer genieBt, die
durch eine duBere Ursache in ihr hervorgebracht werden, oder wenn sie sich
wegen einer maBlosen Wut grimt, die sie spiirt und verurteilt. Da sich das

347

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

191

In dieser gegenseitigen Hochstimmung der Vermogen des
Geistes und des Herzens erkennt man deutlich die Vorherr-
schaft der Initiative, welche den erstgenannten angehort. / Die
aus dieser Quelle hervorgegangenen Gefiihle unterscheiden
sich natiirlich auf herausragende Weise besonders durch die
Charaktere der Dauerhaftigkeit und Tiefe, welche ihr eigen
sind oder die sie in der Reflexion selbst erwerben, bzw. durch
die beharrliche Betrachtung der Ideen, mit denen sie verkniipft
sind; und somit hat die gesamte Michtigkeit des Wollens, um
sie unentstellt zu bewahren oder sogar hervorzubringen, einen
mittelbaren EinfluB, der von jenem abgeleitet ist, welchen das
Wollen wunmittelbar auf die Hervorbringung seiner Ideen
selbst sowie auf das Gedichtnis oder den Bezug ihrer Zeichen
untereinander ausiibt.

3) Es gibt Leidenschaften oder gemischte Gefiihle, welche
gleichfalls zwei Ordnungen von Vermdgen und sozusagen

direkte Gefiihl und das reflexive Gefiihl hierbei entgegenstehen und gleich-
zeitig vollziehen, ist ihre Verwechselung unméglich. Descartes hat in seiner
"Abhandlung iiber die Leidenschaften" diese Unterscheidung im Art. [147]
"De commotionibus internis animae” festgehalten: "Et cum legimus tragicos
aut inusitatos casus, vel cum eos repraesentari videmus in theatro, id ipsum
in nobis quandoque excitat tristitiam, quandoque laetitiam, aut amorem,
etc. sed insuper clanculum gaudemus quod eos in nobis excitari sentiamus:
estque haec ipsa voluptas laetitia intellecutalis, quae aeque facile ex tristia
oriri potest ac ex coeteris omnibus affectibus.” Diese beiden direkten und
iiberlegten Gefiihle sollten nie als Gegensatz gegeniibergestellt werden, um
die Gesundheit der Seele und des Kérpers zu bewahren, die so eindeutig
miteinander verbunden sind. — Vgl. R. Descartes, Passiones animae (1650),
70; franz. Orig. Les Passions de I'dme (AT XI, 440 f.): "Und wenn wir frem-
de Abenteuer in einem Buch lesen oder sie in einem Theater dargestellt
finden, so ruft dies manchmal in uns die Traurigkeit, die Freude oder die
Liebe und den HaB usw. hervor, bzw. im allgemeinen alle Leidenschaften
nach der Vielfalt der Gegenstinde, welche sich unserer Einbildungkraft
darbieten; aber dabei haben wir ein Vergniigen, sie in uns hervorgerufen zu
empfinden, und dieses Vergniigen ist eine intellektuelle Freude, welche sehr
wohl auch von der Traurigkeit oder allen anderen Leidenschaften hervorge-
rufen werden kann." (Anm. Ubers.)

348

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwei verschiedenen Leben angehoren,*®® ohne daB sich oft
angeben liefle, welcher der beiden die Initiative oder Vorherr-
schaft zukommt, da sie individuell derart zu einem gemeinsa-
men Ergebnis beitragen.®” Von solcher Natur ist beispielswei-
se das gemischte Gefiihl der Liebe, wo die Sinne der Einbil-
dungskraft und die Einbildungskraft den Sinnen diese Anzie-
hung, diese unsichtbare Verzauberung entlehnt, welche iiber
den geliebten Gegenstand ausgebreitet ist; wo sich das Kor-
perliche und das Geistige — in derselben Kette miteinander
verwoben — in allen Punkten aufhalten und berithren, ohne
voneinander getrennt werden zu konnen.*®

Mithin finden sich stets in den Beriihrungspunkten von
zweier Arten Leben und in ihrer gleichen oder gemeinsamen
Teilhabe unsere zartesten Gefiihle, unsere unaussprechlichsten
Geniisse.*” Wieviel unmittelbar sympathische und an sich
selbst unbemerkte Affektionen / reagieren deshalb michtig auf
alle Geistvermdgen, und wie sehr gelingt es diesen ihrerseits,
sie zu erheben! ...

In der Klasse der Gefiihle oder gemischten Leidenschaften,
von denen wir sprechen, miissen auch all jene Leidenschaften
eingereiht werden, die alle, weil sie einem eventuellen Zu-
stand des Fortschritts oder der Institutionen der Gesellschaft

%6 Korr. [...] gemischte Gefiihle, und dies ist die groBte Klasse, welche
unserer Einteilung als Grundlage dient, wobei diese Gefiihle gleichfalls zwei
Leben angehdren, ohne |[...]

%7 Korr. [...] da sich ihre Funktion und Hervorbringung derart innerlich
dabei vermischen

% Korr. [...] - vermischen und ineinander eindringen, ohne daB sich der
GewebeschuB unterscheiden lieBe

% Wer hat beispielsweise nicht das Vergniigen erlebt, welches die interes-
sante und belehrende Unterhaltung von Freunden ergibt, mit denen man
durch Bezichungen des Geschmacks und der Beschéftigungen verbunden ist,
und dies besonders in jenen Augenblicken, wo man sich mit ihnen einem
natiirlichen Bediirfnis wie dem Essen [Randerg. Die Mahlzeit ist dann wohl-
tuender.], dem Spazierengehen usw. hingibt. Das organische Wohlempfin-
den erhéht dann noch die Hochstimmung der Gefiihle der Seele und der
Ideen des Geistes, so daB dem Denken eine Vielzahl von Geistesblitzen,
lebendige und angenchme Vorstellungen entspringen ... (dnm. MB).

349

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

192


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

193

entstammen, in der man lebt, kiinstlich in ihrer Entwicklung
und Kompliziertheit erscheinen, obwohl sie stets ihr Prinzip
und ihre mehr oder weniger tiefen Wurzeln in unserer sinn-
lichen Natur haben. Von dieser Art sind der Ehrgeiz, der
Ruhm, die Liebe zu Eroberungen, die Gier nach Gold oder der
Geiz usw. Diese Leidenschaften als rein kiinstliche anzu-
sehen, heiBt sicher anerkennen, daB sie ihre ersten Triebkrifte
in der Einbildungskraft und der Intelligenz haben, welche
durch die Erziehung und zufilligen Umstinde des gesell-
schaftlichen Lebens in eine bestimmte Richtung gelenkt wur-
den.

Aber es scheint auch nicht zweifelhaft, daB dieser oder
jener Veranlagung des organischen Temperamentes sowie
sich aus diesem oder jenem Grundmodus unmittelbar er-
gebenden Affektionen nicht diese oder jene Leidenschaft bzw.
das dazu angemessene gemischte Gefiihl entspricht, wel-
ches nur auf eine Gelegenheit wartet, um sich zu entwickeln;
daB die gesamte Denktitigkeit und die auf ihren Gegenstand
konzentrierte Einbildungskraft sich ohne diese vorherige
sensitive Veranlagung als deren natiirliches Prinzip nicht
zur Stirke einer vorherrschenden Leidenschaft erheben konn-
ten.

Aber dariiber hinaus vermdgen sich die kiinstlichen Lei-
denschaften, um welche es sich hier handelt, nicht zu dieser
andauernden Stirke zu erheben, die sie durch keinerlei andere
Ursache bilden als durch eine solche Veranlagung, welche
zundchst der zufilligen Sinnlichkeit analog ist, dann aber
durch die Gewohnheit festgelegt, dauerhaft und in eine Art
zweites oder erworbenes Temperament verwandelt wurde ...
Nachdem folglich die Leidenschaft sozusagen ihre Wurzeln in
die Organe des inneren Lebens hineinversenkte, kann sie
schlieBlich die Intelligenz unterjochen und das Denken in den
Kreis derselben Bilder hineinziehen. Alles scheint so in die
fatalen Gesetze des Organismus einzutreten ... Aber die Intel-
ligenz und der Wille sind notwendigerweise solange noch
keine Sklaven, / wie das BewuBtsein an diesen Phinomenen in
einem gewissen Grad Anteil haben kann und die Aktivitit des

350

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wollens, welche im Prinzip dazu beigetragen hat,"® zwei-

felsohne durch eine energischere Entschlossenheit die Ver-
zauberung davon noch durchbrechen kdnnte.

5714) SchlieBlich gibt es eine Art rein moralischer Leiden-
schaft, welche in einer, dem moralischen und geselligen We-

%% Wie wahr ist diese weise Maxime: principiis obstat; fast die gesamte
Moral ist in diesen beiden Worten enthalten! (4nm. MB). — Vgl. Ovid, Re-
media amoris V, 91 f.: "Wehre den Anfiingen [es ist zu spdt, Abhilfe zu
schaffen, wenn ein langer Zeitraum das Bése verfestigt hat]." (Anm. Ubers.)
%' Randerg. Als Mendelsohn die Charaktere der verschiedenen angenehmen
Eindriicke analysierte, hat er sie mit einem herausragenden moralischen
Prinzip verbunden: Er hat gezeigt, wie sich alle theoretischen Wahrheiten in
praktische Wahrheiten verwandeln lassen und wie die an sich selbst betrach-
tete Wahrheit die Quelle der erfreulichsten und edelsten Geniisse werden
kann. Die Prinzipien des Schdnen bergen eines der groBten und wichtigsten
Geheimnisse der menschlichen Natur, und das uns unaufhérlich zur Voll-
kommenheit hin streben lassende Gesetz ist das wesentlichste Bediirfen
unserer moralischen Natur.

Diese moralische Natur ist imstande, in den verschiedenen Individuen
mehr oder weniger Entwicklung zu erfahren, aber bei denen, wo sie am
ausgeprigtesten ist, konnte es kein Gliick auBerhalb der Bedingungen geben,
welche ihre unabweisbaren Bediirfnisse erfiillen kénnen; auBerhalb all des-
sen, was zum Wohlwollen und zur moralischen Ordnung gehort. Gewissen
Menschen ist es unméglich, irgendwelche Gefiihle des Gliicks oder des
Vergniigens in der Unordnung oder im Laster zu erfahren, so wie es allen
unmdéglich ist, dieselben in der Entstellung der organischen Vermdgen wie
beispielsweise des Magens, der Leber usw. zu erleben, so wie das gut be-
schaffene Individuum von den Ubereinstimmungen des Seh- und Gehérsin-
nes angenehm beriihrt und durch ihre Dissonanzen abgestoBen wird; und auf
gleiche Weise erlebt der mit einem entwickelten moralischen Sinn Ausge-
stattete Vergniigen beim Anblick tugendhafter Handlungen, um andererseits
von den Aspekten des Lasters und der gesellschaftlichen Unordnungen
abgestoBen zu werden.

Die Schonen Kiinste, sagt Mendelsohn, seien fiir den Weisen eine Quel-
le der Belehrung. In diesen vom Kiinstlergenie geschaffenen Regeln sind die
Geheimnisse des menschlichen Herzens einbeschlossen. Jede Regel des
Schonen sei eine Entdeckung in der Wissenschaft von den Vermogen der
Seele. Die verdorbenen korperlichen und moralischen Beschaffenheiten
lieBen sich durch eine moralische Ordnung verbessern, welche der verdnder-
lichen Ausrichtung der Vermdgen entgegengesetzt ist. — Die Quelle dieses
Hinweises auf M. Mendelsohn, Uber die Hauptgrundsitze der Schénen

351

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen durch seine Natur eigentiimlichen Art von Instinkt be-
griindet ist; ohne Zweifel ein in seinem Prinzip nicht wirklich
reflektierter Instinkt; aber durch sein Biindnis mit allen Fort-
schritten der Intelligenz wird er mit derselben umfassend ver-
andert und entwickelt sich, ohne von ihr *’ersetzt, nachge-
ahmt oder sogar vorgestellt werden zu kénnen; hier gewinnen
unsere moralischen Ideen jene affektive Form und Gefiihlsfar-
bung, die sie charakterisiert; hierin beruht das unsichtbare
Band, welches sich zwischen die nackten Elemente dieser
Ideen schiebt und sie gleichfalls an der Anschauung des Gei-
stes und am®”® Empfinden des Herzens teilhaben l4Bt; gewif
kennt man die Natur dieser Ideen nicht dadurch, dal man sie
der kalten Analyse unterwirft,*”* welche ihre Elemente auf-
trennt und z#hlt; so hat der Chemiker, welcher seine Reagen-
zien zur Auflosung der organischen und gewohnlichen Zu-
sammenhdnge anwendet, keinerlei Zugriff auf die Kraft der
Korperbeschaffenheit oder des -aggregats selber, welches
diese Teile in eine natiirliche Verbindung brachte.

Der moralische Sinn, welcher die Quelle der Leidenschaf-
ten oder der Gefiihle und Ideen ist, von denen wir sprechen,
kann ganz besonders als sympathisch charakterisiert werden;
auBerhalb aller kiinstlichen Ursachen, die ihn verderben kon-
nen, zieht er bestindig den Menschen zum Menschen hin,
umschlingt sie durch die Kette von Bediirfen und Vergniigen,
1aBt all ihre Geniisse gemeinsam und ihr gegenseitiges Gliick
heilig werden: er ist es, der mit allen freundlichen, sich aus-
dehnenden Leidenschaften alle groflen und weitherzigen Ge-
fiihle entstehen und keimen ldBt, jene umfassenden und erha-
benen Ideen, welche die Mittel zum offentlichen und zur eige-
nen Gliickseligkeit umspannen, das Wohlbefinden des Indivi-

Kiinste und der Wissenschaften (1881), findet sich bei J.-M. Degérando,

Histoire comparée des syst¢émes de philosophie, t. II, 150 f. Anm. | (4nm.
Ubers.).

72 Erg. allein

7 Var. und wie am

7 Korr. unterworfen hat

352

hitps://del.org/10.5771/9783485993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duums, die Verbesserungen und die Fortschritte der Men-
schenart garantieren ...

Dort findet sich auch die vollstindige Bestéitigung der Ge-
setze der Natur, das freundliche und herrschaftliche Gefiihl
der Pflicht, / die reine und himmlische Lust, welches stets mit
deren Erfiillung verbunden ist, und der unausweichbare
Kummer, welcher ihrer Zuwiderhandlung folgt oder sie be-
gleitet ...

Aber so schéne und weite Themen lassen sich nicht ange-
messen in einer einzelnen Frage behandeln, wo sie nur auf
sekundire und nebensichliche Weise auftreten ... Ich hére hier
sowohl aus Achtung wie aus Notwendigkeit auf ... Es geniigt,
die Charaktere des Gefiihls im eigentlichen Sinne zu erkennen
und sie nicht mehr mit der, von materiellen Gegenstianden
abhingigen Empfindung verwechseln zu konnen, noch mit
irgendeinem unmittelbaren Eindruck einer passiven und spon-
tanen Affizierbarkeit; man soll, sage ich, diese Charaktere des
hoheren Gefiihls an der Unveranderbarkeit durch die Ge-
wohnheit, welche unaufhérlich all unsere unmittelbaren Af-
fektionen verdndert, an seinen bestindigen Beziigen zu einer
reflexiven Titigkeit erkennen, die es entstehen ldBt, verdop-
pelt und im BewuBtsein hervorbringt, sowie an den besonde-
ren Beziigen, die es wirklich zu den verschiedenen intellektu-
ellen, und vor allem zum System der moralischen Ideen unter-
hélt, an der Anziehung, Verzauberung und Erhebung, die es
allen Hervorbringungen der Intelligenz mitteilt, und schlieB-
lich an den Charakteren der Festigkeit und Dauerhaftigkeit,
die es ihnen in den Erinnerungen aus der Vergangenheit ga-
rantiert und die sie wiederbelebt ...

*
* %k %

Wenn ich auf die lange Ideen- und Tatsachenkette zuriick-
kommen konnte, aus der diese, zweifelsohne zu lange Preis-
schrift besteht, wiirde ich eine Zusammenfassung erstellen,
die — um genau zu sein — noch zur weiteren Vermehrung des

353

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

194


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

195

Umfangs beitriige. Diese gut erstellte Zusammenfassung
konnte mir allerdings nur niitzlich sein, da ich dadurch das
gesamte Werk ersetzen konnte, um so auf seinen einfachsten
Ausdruck begrenzt zu werden, was sicherlich besser wire,
oder sich zumindest in einer Form befinde, die einer akademi-
schen Preisschrift angemessener wire; / aber ich habe weder
die Zeit noch die Kraft, um meinen Weg zuriickzugehen, und
nachdem ich eine Reihe von Endgleichungen erzielt habe,
muf} ich alle entwickelten Ausdriicke bestehen lassen, ohne
die Reduktion vollziehen zu kénnen, um die Losung des Pro-
blems deutlich als Ergebnis hinzustellen.

Ich ende daher vielleicht zu plétzlich, und mit einer groben
und ziemlich vagen Zusammenfassung fiir diejenigen, welche
die Gesamtheit der vorhergehenden langen Einzelheiten nicht
gelesen haben sollten, sage ich:

1) Es gibt eine unmittelbar innere Apperzeption, die weder
in der wiederholten Beobachtung noch in der Abstraktion von
den Regeln des Vermigens zu empfinden und zu denken be-
steht; sondern vielmehr in der Urtatsache unserer Ichheit, die
mit der freien Hervorbringung der Anstrengung verkniipft ist,
welche die einfachste willentliche Bewegung sowie den
hochsten intellektuellen Akt bestimmt.

2) Die Apperzeption ist von der Anschauung oder Intuition
unterschieden, so wie eine Ursache von ihrer Wirkung unter-
schieden ist, bzw. so, wie der unmittelbar in seiner freien Be-
stimmung apperzipierte Akt von seinem Ergebnis unterschie-
den ist, welches mittelbar wahrgenommen oder auBerhalb des
Subjekts und ohne BewuBtsein einer hervorbringenden Kraft
vorgestellt wird.

3) SchlieBlich kann der Unterschied, welcher die Anschau-
ung oder Intuition von der Empfindung und vom Gefiihl
trennt, durch folgende Art eines metaphysischen Verhiltnisses
ausgedriickt werden: was die Apperzeption fir die Anschau-
ung oder Intuition ist, ist das Gefiihl fur die Empfindung.

Alle Unterscheidungen und genauen Bestimmungen, wie
sie die Ausdriicke der Aussage beziiglich der vorgelegten Fra-
ge enthalten, sind daher nicht rein abstrakt und konventionell;

354

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie sind nicht einmal nach der Analogie der Sprache allein
aufgefaflt, sondern vor allem gemiBl der Analogie der Ur-
tatsachen unserer Existenz selbst. Alle beziehen sich gleich-
erweise / auf den grundlegenden und reellen Unterschied,
welcher in unserem inneren Wahrnehmungssinn zwei gegen-
teilige Zustinde unseres gemischten Wesens trennt: in dem
einen erkennt oder apperzipiert es sich unmittelbar, ist Ursa-
che dessen, was es vollzieht; und im anderen ist es und emp-
findet es sich mittelbar als passive Wirkung, indem es von
irgendeiner duBeren Ursache als modifiziert abhingt, die es
modifiziert ...

355

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR

196


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://del.org/10.5771/9783495993620 -

M 16.01.2026, 10:04:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. BIBLIOGRAPHIE

1. Werke Pierre Maine de Biran
a) Gesamtausgaben und Auswahlbdinde

Oeuvres philosophiques, 4 Bde. (ed. V. Cousin). Paris: Ladrange
1834-41 (Repr. Frankfurt/M.: Minerva 1981).

Nouvelles Oeuvres inédites (ed. A. Bertrand). Paris: Leroux 1887.

Oeuvres inédites, 3 Bde. (ed. E. Naville). Paris: Dezobry 1859.

Oeuvres de Maine de Biran, 12 Bde. (ed. P. Tisserand). Paris: Alcan
1920 ff.; Bd. 13-14 Paris: PUF 1949 (Nachdruck Oeuvres
complétes, 11 Bde. Genf 1986).

Oeuvres, 13 Bde. (ed. F. Azouvi). Paris: Vrin 1987-1999.

Journal intime 1792-1817, 2 Bde. (ed. A. de La Valette-Monbrun).
Paris: Plon 1927-31.

Premier Journal 1794-1795 (Oeuvres 1, ed. P. Tisserand). Paris:
Alcan 1920.

Journal intime 1811-1824, 2 Bde. (ed. E. Naville). Paris: Cherbuliez
1857 (unvollst.).

Journal 1814-1824, 3 Bde. (ed. H. Gouhier). Neuchatel: La
Baconniére 1954-57 (dt. Ubers. Auszug: Tagebuch. Hamburg:
Meiner 1977).

Correspondance philosophique (Oeuvres 6, ed. Tisserand, Alcan
1930).

Correspondance avec Destutt de Tracy (Oeuvres 7, ed. Tisserand,
Alcan 1930).

Correspondance philosophique avec Ampére (ed. Azouvi Bd. 13/1,
Vrin 1993).

Correspondance philosophique 1766-1804 (ed. Azouvi Bd. 13/2,
Vrin 1996).

Correspondance philosophique 1805-1824 (ed. Azouvi Bd. 13/3,
Vrin 1996).

Commentaires et marginalia 17iéme siécle (ed. Azouvi Bd. 11/1,
Vrin 1990).

357

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Commentaires et marginalia 18i¢me si¢cle (ed. Azouvi Bd. 11/2,
Vrin 1993: Barthez, Bonnet, Buffon, Engel, Euler, Hume, Kant,
Lignac, Maupertuis, Mérian, Pestalozzi, Reid, Rousseau, Selle,
Stewart, Turgot).

Commentaires et marginalia 19i¢me si¢cle (ed. Azouvi Bd. 11/3,
Vrin 1990: Ancillon, Bonstetten, Deleuze, Destutt de Tracy,
Cabanis, Degérando, Kinker, Laplace, Laromiguére, Lichtenberg,
Meister, Passevent, Prévost, Royer-Collard, Spurzheim, Stapfer,
Taillefer).

L'homme politique (ed. Azouvi Bd. 12/1-2, Vrin 1999: Au temps des
"Gouvernements illégitimes" (1789-1814); Au temps de "la"
Légitimité 1815-1824).

Défense de la philosophie. Paris 1939.

Oeuvres choisies de Maine de Biran (ed. H. Gouhier). Paris: Aubier
1942,

L'observation de soi. Bergerac: Librairie La Bréche 1964.

L'effort. Textes choisis (ed. A. Drevet). Paris: PUF 1966.

La vie intérieure (ed. B. Bégout). Paris: Payot & Rivages 1995.

b) Einzeltitel nach Entstehungsdatum
1792: Ecrits de jeunesse 1792-1798 (ed. Azouvi. Bd. 1, Vrin 1998).

1794: Mélanges de psychologie, de morale et de politique (Oeuvres
1, ed. Tisserand, Alcan 1920).

1802: Influence de I'habitude sur la faculté de penser [Mémoire de
I'Institut de France] (Oeuvres 2, ed. Tisserand, PUF 1954; ed.
Azouvi Bd. 2, Vrin 1987).

1805: Mémoire sur la décomposition de la pensée [Mémoire de
I'Institut de France] (Oeuvres 3-4, ed. Tisserand, Alcan 1932;
ed. Azouvi Bd. 3, Vrin 1988 mit: Mémoire sur les rapports de
I'ldéologie et des mathématiques).

Note sur I'ime-substance, d'aprés les discussions avec Ampere
(Oeuvres 7, ed. Tisserand, Alcan 1930).

1807: De l'aperception immédiate (Mémoire de Berlin 1807, ed. J.
Echeverria). Paris: Vrin 1963 (ed. Azouvi Bd. 4, Vrin 1995,
ed. I. Radrizzani).

Mémoire sur les perceptions obscures, suivi de La Discussion

avec Royer-Collard et de trois notes inédites. Paris: A. Colin
1920.

358

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1811:

1812:

1813:

1815:

1817:

1818:

1819:
1820:

Observations sur le systtme du Dr. Gall; Nouvelles con-
sidérations sur le sommeil, les songes et le somnambulisme
(Oeuvres 5, ed. Tisserand, Alcan 1920; ed. Azouvi Bd. 3,
Vrin 1984: Discours 2 la Société médicale de Bergerac).

Rapports du physique et du moral de I'nhnomme [Mémoire de
Copenhague] (ed. Azouvi Bd. 6, Vrin 1984).

Essai sur les fondements de la psychologie et sur ses rapports
avec l'étude de la nature (Oeuvres 8-9, ed. Tisserand, Alcan
1932; ed. Azouvi Bd. 7/1-2).

Rapports des sciences naturelles avec la psychologie (ed.
Azouvi Bd. 8, Vrin 1986: Conversation avec MM Degérando
et Ampére le 7 Juillet 1813; Discours lu dans une Société
Philosophique; Réponse a M Guizot, Note sur I'écrit de M
Royer-Collard; Valeur du mot principe dans la langue psycho-
logique).

Note sur les réflexions de Maupertuis et Turgot au sujet de
l'origine des langues (Oeuvres 10, ed. Tisserand, 315-338;
Maupertuis, Turgot, Maine de Biran, Sur l'origine du langage
[Hg. R. Grimsley]. Genf: Droz 1971).

Legons de philosophie de M. Laromiguiére, jugées par V.
Cousin et P. Maine de Biran. Paris: Rouen 1829 (ed. Azouvi
Bd. 11/3).

Fragments relatifs aux fondements de la morale et de la
religion (Oeuvres 12, ed. Tisserand).

Note sur les deux révélations (Oeuvres 13, ed. Tisserand, PUF
1949).

Exposition de la doctrine de Leibniz (ed. Azouvi Bd. XI/1).

Nouvelles considérations sur les rapports du physique et du
moral de 'homme (Oeuvres 13, ed. Tisserand, PUF 1949; ed.
Azouvi Bd. 9, Vrin 1990).

Prolégoménes psychologiques (Oeuvres 13, ed. Tisserand,
PUF 1949).

Distinction de I'ame et de l'esprit selon Van Helmont (Oeuvres
13, ed. Tisserand, PUF 1949).

Note sur I'Evangile de saint Jean (Oeuvres 14, ed. Tisserand,
PUF 1949).

359

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1823: Nouveaux essais d'anthropologie (Oeuvres 14, ed. Tisserand,
PUF 1949; ed. Azouvi Bd. 10/2: Derniére philosophie).

Considérations sur les principes d'une division des faits psy-
chologiques et physiologiques (Oeuvres 13, ed. Tisserand,
PUF 1949).

1824: Note sur l'idée de l'existence (Oeuvres 14, ed. Tisserand, PUF
1949; éd. Azouvi Bd. 10/2: Derniere philosophie).

De l'existence. Textes inédits. Paris: Vrin 1966.

Derniére philosophie: morale et religion (ed. Azouvi Bd. 10/1,
Vrin 1987).

Demiére philosophie: Existence et anthropologie (ed. Azouvi
Bd. 10/2, Vrin 1989, ed. B. Baertschi: Nouveaux essais
d'anthropologie, Note sur l'idée de l'existence, Derniers frag-
ments).

2. Bei Maine de Biran angefiihrte Autoren

F. ANCILLON, Mélanges de littérature et de philosophie, 2 Bde.
(1801). Paris: Schoell 1809.

L. F. ANCILLON, Mémoire sur l'analyse des principes dans les
sciences. In: Mémoires de I'Académie Royale des Sciences et
Belles-Lettres. Classe de Philosophie spéculative 1801. Berlin:
Decker 1804.

ARISTOTELES, De anima: Uber die Seele (Werke in dt. Ubers. 13).
Berlin: Akademie Verlag 1994.

F. BACON, Instauratio magna (1605, erw. 1623): Neues Organon, 2
Bde. (lat. u. dt.). Hamburg: Meiner 1990.

—, Historia vitae et mortis, Amsterdam 1663.

-, Works of Francis de Bacon, 14 Bde. London: Spedding 1862-
1709.

P. J. BARTHEZ, Nouveaux Eléments de la science de 'homme. Paris:
Martel 1778.

N. DE BEGUELIN, Sur les unités physiques. In: Nouveaux Mémoires
de I'Académie Royale des Sciences et Belles-Lettres (1779).
Berlin: Decker 1781, 319 ff.

360

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F.-J. BERARD, Doctrine des rapports du physique et du moral, pour
servir de fondement a la physiologie dite intellectuelle et la
métaphysique. Paris 1823.

G. BERKELEY, Three Dialogues between Hylas und Philonous,
London 1813; franz. Ubers. Dialogues entre Hylas et Philonous,
Amsterdam 1750; dt. Ubers. Drei Dialoge zwischen Hylas und
Philonous. Hamburg: Meiner, 4. verb. Aufl. 1991.

M. F. X. BICHAT, Recherches physiologiques sur la vie et la mort.
Paris: Brosson-Gabon 1800 (Repr. Paris: Vrin 1981).

—, Anatomie générale appliquée a la physiologie et a la médecine, 3
Bde. Paris: Brosson & Cie. 1801.

H. BOERHAAVE, Praelectiones academicae de morbis nervorum, 2
Bde. Leiden: Van der Eyk 1761.

P. . BONNATERRE, Notice historique sur le sauvage de I'Aveyrone et
sur quelques autres individus qu'on a trouvé dans les foréts a
différentes époques. Paris: Pancoucke 1800.

CH. BONNET, Essai de Psychologie, ou considérations sur les opéra-
tions de I'dme, sur I'habitude et sur I'éducation. London 1755.

—, Essai analytique sur les facultés de l'dme (1760). Hildesheim:
Olms 1973.

—, Oeuvres d'histoire naturelle et de philosophie, 8 Bde. Neuchatel:
Fauché 1779-83.

G. L. BUFFON, Histoire naturelle des animaux (1802) (Oeuvres
philosophiques, t. II). Paris: Vrin 1987.

J.-A. BUTINI, Dissertatio hydraulico-medica de sanguinis circula-
tione. Montpellier: Martel 1746.

P. J. G. CABANIS, Histoire physiologique des sensations. Paris:
Charpentier 1843.
-, Rapports du physique et du moral de I'nomme. Paris: PUF 1956.

L. COCHIUS, Examen de la question: si toute succession doit avoir un
commencement? In: Nouveaux Mémoires de 1'Académie Royale
des Sciences et Belles-Lettres (1773). Berlin: Voss 1775, 225 ff.

E. B. CONDILLAC, Oeuvres philosophiques, 3 Bde. Paris: PUF 1947-
51; T. 1: Traité des sensations (1754); dt. Ubers. Abhandlung
iiber die Empfindungen. Hamburg: Meiner 1983.

—, Extrait raisonné du Traité des sensations (Oeuvres philoso-
phiques, t. I).

—, La Langue des calculs (Ebd. t. II).

361

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R.

CUDWORTH, The True Intellectual System of the Universe.
London 1678; Repr. London: Garland 1978 (lat. Ubers. Systema
intellectuale huius universis, 2 Bde. Jena 1733).

M. CUREAU DE LA CHAMBRE, Traité de la connaissance des ani-

maux, oul tout ce qui a été dit pour et contre le raisonnement des
bétes est examiné. Paris: Rocolet 1648,

J.-B. DEMONGEON, Physiologie intellectuelle ou Développement de

la doctrine du Professeur Gall sur le cerveau et ses fonctions.
Paris 1806.

J. M. DEGERANDO, Histoire comparée des systeémes de philosophie, 3

R.

Bde. Paris: Henrichs 1804.

DESCARTES, Brief an Arnauld vom 29. Juli 1648, Nr. 4 (Oeuvres
AT V, 221ff); franz. Ubers. Lettres de Descartes. Paris:
Compagnie des Libraires 1724-27.

Passiones animae. Amsterdam: Elzevir 1650: Traité des passions
(Oeuvres AT XI). Paris: Vrin 1973.

Epistolae. Amsterdam: Elzevir 1668. .
Méditations (Oeuvres AT IX-1). Paris: Vrin 1973; dt. Ubers.
Meditationen ilber die Grundlagen der Philosophie. Hamburg:
Meiner 1959,

Regulae ad directionem ingenii (Oeuvres AT X); dt. Ubers.
Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft. Hamburg: Meiner
1973.

. L. C. DESTUTT DE TRACY, Analyse de la faculté de penser. In:

Mémoires de I'Institut national des Sciences morales et politiques.
Paris 1811.

Eléments d'ldéologie. Paris: Courcier 1805; 2 Bde. Paris: Lévi
1823-27 (Repr. Paris: Vrin 1970; Stuttgart-Bad Cannstatt:
Fromann-Holzboog 1977).

CH. L. DUMAS, Principes de physiologie, ou Introduction a la science

expérimentale, philosophique et médicale de I'homme vivant, 4
Bde. Paris: Deterville 1800-03.

J.-J. ENGEL, Sur l'origine de l'idée de la force. In: Mémoires de I'Aca-

B.

démie Royale des Sciences et des Belles-Lettres. Classe de Philo-
sophie Spéculative (1801). Berlin: Decker 1804.

FRANKLIN, Expériences et observations sur l'électricité faites a

Philadelphie en Amérique. Paris: Durand 1752 (*1756).

m

Oeuvres de M. Franklin. Paris: Quillan et Esprit 1773.

362

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F.-J. GALL/SPURZHEIM, Anatomie et physiologie du systéme nerveux
en général et du cerveau en particulier. Paris: Schoell 1810-19.

—, Cranologie, ou découvertes nouvelles du Docteur F.-J. Gall
concernant le cerveau, le crine et les organes. Paris: Nicolle
1807.

M. E. GRETRY, Mémoires ou Essais sur la musique. Paris: Impri-
mérie de la République 1797.

D. HARTLEY, Explication ou physique du sens, des idées et des
mouvements tant volontaires qu'involontaires, 2 Bde. (franz.
Ubers. Abbé Jurain). Reims: Delaistre 1755.

R. J. HAUY, Essai d'une théorie sur la structure des cristaux. Paris:
Gogué 1783.
—, Traité de minéralogie, 4 Bde. Paris: Louis 1801.

F. HEMSTERHUIS, Aristée ou de la Divinité (Oeuvres philosophiques,
t. II). Paris: Jansen 1792.

HIPPOKRATES, De alimento liber (in: Opera omnia). Genf: Chouet
1657.

TH. HOBBES, Elementorum philosophiae (Opera philosophica).
Amsterdam: Blaev 1668.

C. T. HUBNER, Coenesthesis. Halle 1794,

D. HUME, An Enquiry Concerning Human Unterstanding (1777);
franz. Ubers. Essai sur l'entendement humain (Oeuvres philo-
sophiques, 3 Bde., Ubers. Mérian). London 1788; dt. Ubers. Eine
Untersuchung iiber den menschlichen Verstand. Hamburg:
Meiner 1993.

—, A Treatise of Human Nature (1739-40); franz. Ubers. Traité de la
nature humaine (Oeuvres philosophiques 1788); dt. Ubers. Ein
Traktat iiber die menschliche Natur, 2 Bde. Hamburg: Meiner
1978-89.

J.-M.-G. ITARD, De Il'éducation d'un homme sauvage, ou des
Premiers développements physiques et moraux du jeune sauvage
de I'Aveyrone, Paris: Goujon 1801.

I. KANT, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis
(Diss. 1770: Akademie-Ausgabe Bd. 2). Berlin: De Gruyter 1912,
385-419.

—, Beobachtungen iiber das Gefithl des Erhabenen und Schénen
(1771: Akademie-Ausgabe Bd. 2). Berlin: De Gruyter 1912, 205-

363

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246; franz. Ubers. H. Peyer-Imhoff: Observations sur le sentiment
du beau et du sublime. Paris: Lucet 1801.

K. KINKER, Essai d'une exposition succinte de la Critique de la
Raison Pure (franz. Ubers. J. Le Febvre). Amsterdam: Changuion
1801 (Repr. Briissel: Culture et Civilisation 1973).

P. LAROMIGUIERE, Legons de philosophie. Paris: Bruno-Labbé 1815.

A. L. DE LAVOISIER, Traité Elémentaire de Chimie (1789): Oeuvres,
t. I. Paris: Imprimerie Impériale 1864.

G. W. LEIBNIZ, De primae philosophiae emendatione et de notione
substantiae (1694): Oeuvres philosophiques de Leibniz, t. 1.
Paris: Alcan 1900.

—, Recueil de lettres entre Leibniz et Clarke, sur Dieu, lI'dme,
l'espace, la durée, etc. (1715-18) (engl. A collection of Papers,
which passed between the late Learned Leibniz and Dr. Clarke, In
the Years 1715 and 1716. Relating to the Principles of Natural
Philosophy and Religion, Leiden 1717); dt. Ubers. Der Leibniz-
Clarke Briefwechsel, Berlin 1991.

—, Brief an P. Des Bosses vom 21. Juli 1717 (ed. Gerhardt, t. I,
339f)

—, Nouveaux Essais sur I'entendement humain (1765); dt. Ubers.
Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand (Philos.
Werke 3). Hamburg: Meiner 1994,

—, Opera omnia, 6 Bde. (ed. Dutens 1786); Repr. Hildesheim: Olms
1982.

-, Principes de la nature et de la grace fondés en raison / Principes
de la philosophie ou monadologie. Paris: PUF 1954; dt. Ubers.
Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade. Monadologie.
Hamburg: Meiner 1982.

—, Die philosophischen Schriften, 7 Bde. (ed. Gerhardt). Hildes-
heim: Olms 1978.

J. LOCKE, An Essay Concerning Human Unterstanding (1689); franz.
Ubers. Coste: Essai philosophique sur I'entendement humain.
Amsterdam: Mortier 1742 (Paris 1755; Repr. Paris: Vrin 1983);
dt. Ubers. Versuch iiber den menschlichen Verstand, 2 Bde.
Hamburg: Meiner 1988.

CH.-M. L'EPEE, Institution des sourds et muets par la voie des signes
méthodiques. Paris: Nyon 1778; 2. Aufl. 1791: Véritable maniére
d'instruire les sourds et muets confirmée par une longue expé-
rience.

LUKREZ, De rerum natura, Brescia ca. 1473.

364

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

P. LYONNET, Traité de la chenille qui ronge le bois de saule. Den
Haag 1762.

N. MALEBRANCHE, Recherche de la Verité (Oeuvres compleétes, t. 1).
Paris: Vrin 1958.

—, Meéditations chrétiennes et métaphysiques (t. X).

—, Entretiens sur la métaphysique (t. XII).

P. L. M. DE MAUPERTUIS, Réflexions philosophiques sur l'origine des

langues et la signification des mots (Oeuvres t. I). Lyon: Bruyset
1756.

M. MENDELSOHN, Uber die Hauptgrundsitze der Schonen Kiinste
und der Wissenschaften. In: Schriften zur Psychologie und
Asthetik. Leipzig: Voss 1981, 161 ff.

J. B. MERIAN, Seconde dissertation ontologique sur l'action, la
puissance et la liberté. In: Histoire de I'Académie Royale des
Sciences et Belles-Lettres (1750). Berlin: Haude und Spener
1752.

M. E. DE MONTAIGNE, Essais, 4 Bde. Paris: Didot 1802.

PH. PINEL, Traité médico-philosophique sur l'aliénation mentale, ou
la manie. Paris: Richard 1800.

PORPHYRIOS, Sententiae ad intelligibilia ducentes (ed. F. Lamberz).
Leipzig: Teubner 1975.

P. PREVOST, Essais de philosophie ou Etude de l'esprit humain. Genf:
Paschoud 1804.

—, Les Signes envisagés relativement a leur influence sur la
formation des idées. Paris: Baudouin 1799.

TH. REID, Inquiry into the Human Mind on the Principles of
Common Sense (1764); franz. Ubers. Recherches sur I'entende-
ment humain d'aprés les principes du sens commun, 2 Bde.
Amsterdam: Meyer 1768.

J.-CHR. REIL, Functiones organo animae peculare. Halle 1724.

REY-REGIS (CAZILLAC), Histoire naturelle et raisonnée de I'dme, 2
Bde. London 1789.

J. J. ROUSSEAU, Emile, ou de I'éducation. Amsterdam: Néaulme
1762.

—, Les Confessions, 2 Bde., Genf 1782-1789.

365

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

P. P. ROYER-COLLARD, Cours d'histoire de la philosophie moderne
(Faculté des lettres). Paris: De Fain 1813.

F. W. J. SCHELLING, System des transzendentalen Idealismus. Ti-
bingen: Cotta 1800.

A. SMITH, Essais philosophiques (franz. Ubers. P. Prévost), 2 Bde.
Paris: Agasse 1797.

B. DE SpPINOZA, Ethik (Opera - Werke 2, Hg. K. Blumenstock).
Darmstadt: Wissenschaftl. Buchgesellschaft 1967.

G. E. STAHL, Theoria medica vera (1707). Leipzig: Voss 183 1.
D. STEWART, Eléments de la philosophie de I'esprit humain, 2 Bde.
(Ubers. P. Prévost). Genf: Paschoud 1808.

A. R. J. TURGOT, Remarques critiques sur les Réflexions de
Maupertuis sur l'origine des langues et la signification des mots
(Oeuvres t. I). Paris: Delance 1808.

J.-B. VAN HELMONT, Ortus medicinae, id est initia physicae
inauditae. Lyon: Devenet, 4. Aufl. 1655.

CH. VILLERS, Philosophie de Kant ou principes fondamentaux de la
philosophie transcendantale. Metz: Collignon 1801.

3. Sekunddrliteratur Maine de Biran

A. AARNES, Cartesianische Perspektiven. Von Montaigne bis Paul
Ricoeur. Bonn: Bouvier 1991, Kap.: Maine de Biran. Die
Tatsachen des inneren Lebens.

F. ALBANO LEONI, From Maine de Biran to the "Motor theory". A

note in the history of phonetics. Historiographia Linguistica 23
(1996) 347-364.

J. C. ALCIATORE, Stendhal et Maine de Biran. Genf: Droz 1954.

I. W. ALEXANDER, French Litterature and the Philosophy of
Consciousness. Phenomenological Essays. New York 1984, Kap.:
Maine de Biran and Phenomenology.

G. ALLIEVO, Maine de Biran et sua dottrina antropologica (Memorie
dell'accademia delle scienze 2/15). Turin 1896.

G. B. AMENDOLA, Maine de Biran. Quattro lezioni. Florenz: Casa
Editione Italiane 1911.

366

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. ANDRIEU, Le corps dispersé. Paris: L'Harmattan 1993.

A. ANTOINE, Maine de Biran et Fénelon. Revue de Métaphysique et
de Morale 100/3 (1995) 405-413.
—, Maine de Biran. Sujet et politique. Paris: PUF 1999.

M. T. ANTONELLI, Maine de Biran (Il Pensiero Cristiano, Hg. M. F.
Sciacca). Brescia: La Scuola 1947.

J. ASADA, Le probléme de la connaissance qui est en rapport avec le
sentiment et la volonté d'aprés la théorie de la "croyance" de
Maine de Biran (Japanisch).

M. AUBIN u. a. (Hg.), Les fondements épistémologiques et théoriques
de l'introspection dans l'approche de la gestion mentale. Québec:
Presses Universitaires 1993.

F. Azouvi, L'affection et l'intuition chez Maine de Biran. Les Etudes
philosophiques 1 (1982) 79-90.

—, Genése du corps propre chez Malebranche, Condillac, Lignac et
Maine de Biran. Archives de philosophie 45 (1982).

—, L'institution de la Raison. La révolution culturelle des idéologues.
Paris: Vrin 1992.

—, Maine de Biran. La science de I'homme. Paris: Vrin 1995.

-, Note en marge d'un livre. Les Etudes philosophiques 2 (2000)
149-153.

—, Le corps de l'expérience subjective et le corps de la représen-
tation chez Maine de Biran. In: N. Frogneux (Hg.), La question
du corps dans I'""Essai" de Maine de Biran.

B. BAERTSCHI, L"idéologie subjective” de Maine de Biran et la
phénoménologie. Revue de Théologie et de Philosophie 113
(1981) 109-122.

—, L'ontologie de Maine de Biran. Paris: Vrin 1982.

—, Les rapports de I'dme et du corps. Descartes, Diderot et Maine de
Biran. Paris: Vrin 1992.

—, Introduction, Notes. In: P. Maine de Biran, Demiére philosophie
(ed. Azouvi Bd. 10/2), S. VIII-XXXII u. 381-412.

—, Une traduction inédite de Beccaria par Maine de Biran. In: M.
Porret (Hg.), Beccaria et la culture juridique des Lumiéres. Genf:
Droz 1996, 49-68.

—, L'épisode matérialiste de Maine de Biran. Les Etudes philoso-
phiques 2 (2000) 155-173.

J. M. BALDWIN, History of Psychology: A Sketch and an Interpre-
tation Bd. II. London: Watts 1999, Teil V/2: Scottish Realism -
French Spiritualisme (Maine de Biran) - Eclectism.

367

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. BARBILLION, Les lectures de Maine de Biran. Bibliographie
dressée d'aprés les livres qui composent actuellement la biblio-
théque du Chateau de Grateloup. Grenoble: Allier 1927.

—, De l'idée de Dieu dans la philosophie de Maine de Biran.
Grenoble: Allier 1927.

—, Choix de notes inédites de Maine de Biran. Annales de
'Université de Grenoble. Lettres-Droit Bd. 9 (1932).

F. BAUMGARTEN [Tramer], Die Erkenntnislehre von Maine de Biran.
Eine historische Studie (Diss. Ziirich 1911). Krakau: Kozia &
Nacute 1911.

J. BEAUFRET, Notes sur la philosophie en France au 19¢ siecle. De
Maine de Biran a Bergson. Paris: Vrin 1984,

A. BECQ, Maine de Biran et l'imagination. In: Th. Dewender / Th.
Welt (Hg.), Imagination - Fiktion - Kreation: Das kulturschaf-
fende Vermdgen der Phantasie. Miinchen: Saur 2002.

B. BEGOUT, Le cogito suspendu. Le probléeme du sommeil dans la
psychologie biranienne du moi. Alter. Revue de phénoménologie
5(1997) 11-34.

-, Maine de Biran, le temps du moi. Identité personnelle et formes
de la temporalisation. Le fait de l'analyse 2 (1997) 223-255.

—, L'ambivalence du sentiment. Maine de Biran et la double maniere
de sentir l'existence. Alter. Revue de phénoménologie 7 (1999)
31-65.

-, De l'existant a l'existence. Maine de Biran face au "grand

probléme de l'existence”. Les Etudes philosophiques 2 (2000)
221-249,

R. BELAY, Structures de la réfutation et structures du sens: une
lecture de la philosophie frangaise de Maine de Biran a Pierre
Bourdieu. In: De la nature a I'esprit (2001).

I. BENRUBI, Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frank-
reich. Leipzig: Meiner 1928.

H. BERGSON, La philosophie frangaise. La Revue de Paris (Mai
1915) 236-256.

E. G. DE BIRAN, Maine de7 Biran. Etude sur ses oeuvres philoso-
phiques faite a I'occasion des Legons de M. Caro, professeur a la
Faculté des Lettres de Paris. Paris 1868.

G. BoAs, French Philosophers of the Romanic Period. New York
1925.

368

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

J.-CL. BOLOGNE, Sherlock Holmes et le secret des lettres. Monaco:

Rocher 2003.

BONZON, Maine de Biran: de la réflexion a I'écriture intime.
Etudes de Lettres 206/2 (1985) 63-75.

. Bozzi, Unita, Identita, Causalitd. Une introduzione allo studio

della percezione. Rom: Cappelli 1969.

. BOUCKAERT, Vers une phénoménologie premiére: de Husserl a

Maine de Biran et retour. Revue philosophique de Louvain 96
(1998) 598-623.

[tinéraire de la sympathie chez Maine de Biran. In: N. Frogneux
(Hg.), La question du corps dans |""Essai" de Maine de Biran.

E. BREHIER, Histoire de la philosophie, t. 1I/3: Philosophie moderne -

Le XIXiéme siecle. Paris: PUF 1968, 542-560.

H. BREMOND, Histoire littéraire du sentiment religieux en France.

Paris: Colin 1923.

J. BUOL, L'anthropologie de Maine de Biran. Diss. Ziirich 1960.

L.

F.

BRUNSCHVICG, Le progrés de la conscience dans la philosophie
occidentale. Paris: Alcan 1927.

DE BUZON, Maine de Biran lecteur de Leibniz. In: Leibniz und
Europa. VI. Internationaler Leibniz-Kongref3, 2. Teil. Hannover:
Leibniz-Gesellschaft 1995, 64-71.

. CANGUILHEM, La formation du concept de réflexe aux 17¢ et 18¢

siécle. Paris: Vrin 1955.

. CANULLO, Coscienza e libertd. Itinerario tra Maine de Biran,

Lavelle, Le Senne. Neapel: Edizioni Scientifiche Italiane 2001.
The Body and the self-identification of conscious life. The
science of Man between Physiology and Psychology in Maine de
Biran. Analecta Husserliana 66 (2002) 203-223 (ebenfalls in: A.-
Th. Tymieniecka [Hg.], The Origins of Life, Bd. I: The
Primogential Matrix of Life and its Context. Dordrecht: Kluwer
2000).

CATHOLIC ENCYCLOPEDIA, Artikel: Electism, Maine de Biran, Spiri-

tualism.

S. CAvAcluTl, 11 problema morale di pensiero di Maine de Biran, 2

Bde. Mailand: Marzorati 1981.

—, Liberta e Amore. Saggio teoretico-storica. Rom: Luschi 1997.

369

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—, Il dinamismo ontologico. Introduzione all'ontologia della Filo-
sofia Riflessiva Francese. Rom: Luschi 1997.

R. CAVALIER], A Motor Theory of Language. Bergson and Stricker.
Rom: Formigari-Gambarara 1997.

J. M. F. CEPEDAL, Ideologia "brumarista" y Napele6n Bonaparte. El
Basilisco. Revista de filosofia, ciencias humanas 17 (1994) 37-
44,

D. CHIRICO, The Body of Words. Maine de Biran and Lordat on
Language and Aphasia. Rom: Formigari-Gambarara 1995.

—, Maine de Biran: la parole au moi. Ebd. 1997.

—, Parola, memoria e coscienza. La filosofia linguistica di Maine de
Biran. Rom 2000.

P. COLONNA D'ISTRIA, L'influence du physique et du moral, d'aprés
Condillac et Maine de Biran. Revue de Métaphysique et de Moral
(1913).

F. COPLESTON, A History of Philosophy Bd. 9: Maine de Biran to
Sartre (1975). New York: Image Books 1977.
—, The evolution to Henri Bergson. New York: Image Books 1977.

CH. COTIFAVA MAROZZI, "Physique" e "moral" nel primi scritti di F.
P. Maine de Biran: dal "Cahier" all' "Influence de I'habitude sur
la faculté de penser". Mailand: Angeli 1987.

—, Homo simplex in vitalitate, duplex in humanitate. Maine de Biran
et Ricoeur a confronto (im Erscheinen).

M. COUAILHAC, Maine de Biran. Paris: Alcan 1905.

A. CRESSON, Maine de Biran, sa vie, son oeuvre, avec un exposé de
sa philosophie. Paris 1950.

A. DARTIGUES, Maine de Biran entre la Révolution et I'Empire.
Bulletin de Littérature Ecclésiastique 4 (2001).

DE LA NATURE A L'ESPRIT. Etudes sur la philosophie frangaise du 19¢
siécle. Lyon: ENS Ed. 2001.

V. DELBOS, Malebranche et Maine de Biran. Revue de Métaphysique
et de Morale (1916) 147-162.

—, Figures et doctrines de philosophes. Socrate - Lucréce - Marc
Aurele - Descartes - Spinoza - Kant - Maine de Biran. Paris 1918.

-, Maine de Biran et son oeuvre philosophique. Paris: Vrin 1931.

A. DEMARIA, Filosofia morale e religione nel Maine de Biran degli
ultimi anni. Turin: Giapichelli 1984.

370

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

J. DERRIDA, Le toucher, Jean-Luc Nancy. Paris: Galilée 2000, Kap.

VII: Tangente I (les mains de 'homme, la main de Dieu), 157-
182.

A. DEVARIEUX, Maine de Biran et l'évolutionisme en psychologie.
Paris: Synthélabo 1999.

W. DILTHEY, Beitrdge zur Losung der Frage vom Ursprung unseres
Glaubens an die Realitit der AuBenwelt und seinem Recht
(1890): Gesammelte Schriften V. Goéttingen 1924, 90-138.

A. DREVET, Maine de Biran (Coll. SUP-Philosophes). Paris: PUF
1968.

B. DUBURQUE, L'Effort. Mémoire de Maitrise en Philosophie: Paris
IV 1990.

J. DUCHENE, Le corps propre chez Biran et Merleau-Ponty. In: N.
Frogneux (Hg.), La question du corps dans 1" Essai" de Maine de
Biran.

M. Dupruis, Le sentiment d'exister: Rousseau et Maine de Biran. In:
N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans |""Essai" de Maine
de Biran.

G. DURAND DE RAMEFORT, Maine de Biran. Périgeux: Pilote, 24.
Aufl. 2002.

J. ECHEVERRIA, Introduction et notes. In: P. Maine de Biran, De
I'aperception immédiate, (1963), S. 9-27 u. 237-290.

H. EICHENBAUM, Declarative Memory: Insights from Cognitive
Neurobiology. Annual Review of Psychology 48 (1997) 547-572.

ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA: Maine de Biran, Marie-Frangois-
Pierre. London 1911 o. 6.

Les Etudes philosophiques 2 (2000): Maine de Biran.
L. EVEN, Maine de Biran, critique de Locke. Louvain-la-Neuve:
Edition de I'Institut Supérieur de Philosophie 1983.

M. FaBRiS, Felicita - dolore - sofferenza nel pensiero di Maine de
Biran. Giornale di metafisica 20/3 (1998) 295-334.

—, Itinerari biraniani. Intorno a Maine de Biran, filosofo francese
(1766-1824). Bari: Levante 2002.

CH. FAVRE, Essai sur la métaphysique et la morale de Maine de
Biran. Antibes: Marchand 1889.

371

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. FESSARD, La méthode de réflexion chez Maine de Biran. Paris:
Bloud 1938.

A. FERRAZ, Etudes sur la philosophie en France au XIXiéme siécle,
t. 3 : Spiritualismue et libéralisme. Paris 1857.

A. FOREST, L'augustianisme de Maine de Biran. In: Mélanges
offertes a Etienne Gilson. Toronto: Pont. Inst. of Mediaeval
Studies 1959, 249-259.

M. FRISCHEISEN-KOHLER, Das Realitdtsproblem. Berlin: Reuther &
Reichardt 1912.

N. FROGNEUX (Hg.), La question du corps dans 1"'Essai" de Maine
de Biran. Université Catholique de Louvain (im Erscheinen).
—, L'évidence et la résistance du corps propre. Ebd.

G. FUNKE, Maine de Biran. Philosophisches und politisches Denken
zwischen Ancien Régime und Biirgerkonigtum in Frankreich.
Bonn: Bouvier 1947.

-, Einfihrung. In: P. Maine de Biran, Tagebuch (1977), S. XI-
XLVI.

M. FURUKAWA, Philosophie et religion chez Maine de Biran.
Villeneuve d'Ascq: Presses universitaires du Septentrion 2000.

R. GAGNON, La science de soi selon Maine de Biran ou le réle de
I'expérience interne. Horizons philosophiques 10/1 (1999): Ecri-
ture et Confessions.

G. GAMNA, Oltre l'esistenza: M. F. P. Maine de Biran, N. Berdjaev,
D. Bonhoeffer e I'antropofenomenologia. Turin: Castalia 1998.

R. GELY, Croyance et foi perceptive. Merleau-Ponty et Michel
Henry, lecteurs de Maine de Biran. Science et Esprit 53/2 (2001)
329-352.

J. GERARD, Maine de Biran. Essai sur sa philosophie suivi de frag-
ments inédits. Paris: Bailliére 1876.

J.-B. GHENNE, Morale et politique chez Maine de Biran. In:
N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans |"'Essai" de Maine
de Biran.

M. GHIO, La filosofia della coscienza di Maine de Biran. Turin: Ist.
di filosofia dell'Univ. di Torino 1947.

P. GILBERT, Cuerpo como lenguaje. Descartes y Maine de Biran.
Revista de Filosofia 97 (2000).

372

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. GIRAUD, Moralistes frangais: Saint Frangois de Sales, Moliére,
Pascal, Bossuet, Montesquieu, Maine de Biran, Joubert,
Lamennais, Sainte-Beuve, Renan, Brunetiére, Faguet. Paris:
Hachette 1923.

J. C. GODDARD/M. LABRUNE (Hg.), Le corps. Paris: Vrin 1992.

J. GOLDSTEIN, Consoler et classifier. L'essor de la psychiatrie. Paris:
Synthélabo 1997.

A. GOMES, Histdria das idéias psicolégicas. Rio de Janeiro: Image
Editora, 2. Aufl. 1991, 122-124: A psicologia intimista de Maine
de Biran.

A. GRAF, As Grandes Correntes da Filosofia Moderna. Lissabon:
Gradiva 1997, Kap. 9: Bergson, Maine de Biran, Husserl, Kier-
kegaard.

C. GUITIERREZ, La abstraccién y los limites de la imaginacién
paradigmatica (1968). In: Nueve ensayos epistemolégicos. Costa
Rica: San José 1982.

J. A. GUNN, Bergson and His Philosophy. New York 1995.

H. GOUHIER, La conversion de Maine de Biran au platonisme. Revue
des Sciences philosophiques et théologiques 2 (1941-42) 267-
426.

—, Psychologie et théologie dans la philosophie de Maine de Biran.
Revue philosophique 135 (1945) 289-309.

—, Les conversions de Maine de Biran. Paris: Vrin 1947.

—, Bergson et Maine de Biran. Etudes bergsoniennes 1 (1948); Repr.
in: Etudes sur l'histoire des idées en France depuis le XVIIiéme
siécle. Paris: Vrin 1980, 97-125.

—, Maine de Biran et ses historiens. Paris 1949,

—, Expérience religieuse et philosophie dans la pensée de Maine de
Biran. Revue internationale de Philosophie 75 (1966) 90-116.

—, Maine de Biran par lui-méme. Paris: Seuil 1970, § 26 ff.

L.-A. GRUYER, Du spiritualisme au 19¢ siécle, ou Examen de la
doctrine de Maine de Biran. Briissel 1835.

R. HABACHI, La recherche de la personne a travers l'expérience
philosophique de Maine de Biran. Paris 1957.

B. HALDA, La pensée de Maine de Biran. Paris: Bordas 1970.

P. P. HALLIE, Maine de Biran: reformer of Empirisme. Cambridge:
Harvard Univ. Press 1959.

373

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. HENRY, Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur
l'ontologie biranienne. Paris: PUF 1965 (Neuaufl. 1987).

—, Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/Miinchen:
Alber 2002 (frz. Orig. Incarnation. Une philosophie de la chair.
Paris: Seuil 2000).

G. R. HOCKE, Das europiische Tagebuch. Wiesbaden: Limes Verlag
1963.

—, Europdische Tagebilcher aus vier Jahrhunderten. Motive und
Anthologie. Wiesbaden: Limes Verlag 1986.

INSTITUT MACONNIQUE DE FRANCE, Les plus belles pages de la
Franc-Magonnerie. Paris 1995.

P. JANET, Un précurseur de Maine de Biran. Revue philosophique 2
(1882) 369-390.

D. JANICAUD, L'habitude selon Ravaisson et Maine de Biran. Revue
philosophique 158 (1968) 65-87; Repr. in: Une généalogie du
spiritualisme frangais. Den Haag: Nijhoff 1969, 15-35.

KAIROS. Revue de I'Université de Toulouse 7 (1996): Le temps -
Maine de Biran.

U. KAISER, Das Motiv der Hemmung in Husserls Phdnomenologie.
Miinchen: Fink 1997.

J. KOPPER, La signification de Kant pour la philosophie frangaise.
Archives de Philosophie 44 (1981) 63-83.

R. KUHN, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens-
phidnomenologie absoluter Subjektivitit als Affektivitit. Frei-
burg/Miinchen: Alber 1992, Kap. 1.2.

—, Franzosische Reflexions- und Geistesphilosophie. Frankfurt/M.:
Hain-Athendum 1993, Kap. I1.2.

—, Studien zum Lebens- und Phinomenbegriff. Cuxhaven/Dartford:
Junghans 1994, Kap. V.3.

-, Reflexionsphilosophie als Religionsphilosophie. Kant-Studien 89
(1998) 68-79.

—, Pierre Maine de Biran - Ichgefiihl und Selbstapperzeption: Ein
Vordenker konkreter Transzendentalitit in der Phinomenologie.
Hildesheim-Ziirich-New York: Olms 2006.

A. KUHTMANN, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte der
Metaphysik und der Psychologie des Willens. Bremen: Nossler
1901.

374

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. LACROIX, Un beau livre sur Maine de Biran: A.-M. Monette, La
théorie des premiers principes selon Maine de Biran. Revue
Dominicaine 52 (1946) 310-311.

R. LACROZE, Maine de Biran. Paris: PUF 1970.

J. LAGNEAU, Célébres legons et fragments. Paris: PUF 1964,
—, Lagneau, lecteur de Maine de Biran. Paris: Institut Alain "La
Menuiserie" 2000.

N. LALLI (Hg.), La passione sonnambulica. Pierre Janet. Rom:
Lguori 1996.

A. LANG, Maine de Biran und die neuere Philosophie. Ein Beitrag
zur Geschichte des Kausalproblems. Kéln: Bachem 1901.

S. LAOUREUX, L'immanence a la limite. Paris: Cerf 2005, Kap. II:
Les figures du "continu resistant" biranien dans la phénoméno-
logie matérielle (S. 119-178).

—, Michel Henry lecteur de Maine de Biran. Effort, corps immanent
et vie absolue. In: N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans
""Essai" de Maine de Biran.

J. LAPORTE, L'idée de nécessité. Paris: PUF 1941 (Repr. Vigdor
2003), Kap. I, 3: La causalité chez Maine de Biran et chez les
Biraniens.

M. DE LA SOUDIERE, Au bonheur des saisons. Voyage au pays de la
météo. Paris: Grasset 1999.

J. LASSAIGNE, Maine de Biran: homme politique, avec de nombreux
documents inédits. Paris: La Colombe 1958.

G. LAZZARONI, La psicologia di Maine de Biran. Rom: Perrella
1939.

M. LELEU, Les journaux intimes. Paris: PUF 1952,

A. DE LA VALETTE-MONBRUN, Maine de Biran, critique et disciple
de Pascal. Essai de biographie historique et psychologique,
d'aprés de nombreux documents inédits. Paris: Fontemoing 1914.

C. LEFEVE, Maladie et santé dans les "Mémoires sur l'influence de
I'habitude sur la faculté de penser" de Maine de Biran. Les Etudes
philosophiques 2 (2000) 175-205.

P. LEMAY, Maine de Biran et la Société Médicale de Bergerac.

D'apres le registre des séances et les rapports inédits. Paris: Vigot
1936.

375

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. LEMOINE, Maine de Biran. Ordres de phénomeénes et science de

L]

F

G.

I'homme. In: De la nature a I'esprit (2001).

Affectivité et auto-affection: Réflexions sur le 'corps subjectif
chez Maine de Biran et Michel Henry. Les Etudes philosophiques
2 (2000) 251-277.

A. LEONI (MIT F. M. DOVETTO), From Maine de Biran to the
"Motor Theory". A Note in the History of Phonetics. Historical
Linguistics 23/3 (1996) 347-364.

. LE Roy, L'expérience de l'effort et de la grice chez Maine de

Biran. Paris: Boivin 1937.
LEVERT, "lci" et "ailleurs". Quelques questions a propos de
I'espace sensible. Archives de Philosophie 45/1 (1982).

MADINIER, Conscience et mouvement. Etude sur la philosophie
frangaise de Condillac a Bergson. Paris: Aubier 1938 (¥1967).

MAINE DE BIRAN ET LA SUISSE, avec des textes inédits de Biran et

G.

des extraits de la correspondance d'Emest Navaille (Hg. F.
Azouvi / B. Baertschi). Cahiers de la Revue de Théologie et de
Philosophie 12 (1985).

. MARCHAL, L'inconscient chez Maine de Biran. In: N. Frogneux

(Hg.), La question du corps dans |"Essai" de Maine de Biran.

. MARX, Maine de Biran (1766-1824). Fondateur de la Société

Meédicale de Bergerac. Paris 1998.

. MASAKI, Philosophie et religion chez Maine de Biran. Paris:

Presses Universitaire du Septentrion 1997.

MAYONADE, Pensées et pages inédites de Maine de Biran.
Périgueux 1896.

. MEHEUST, Somnambulisme et médiumnité, 2 Bde. Paris: Synthé-

labo 1999.

DE MEREDIEU, Image-fontéme, fantdmes d'imgages. Alliage 26
(1996).

. MERLEAU-PONTY, L'union de I'dme et du corps chez Male-

branche, Biran et Bergson (1948). Paris: Vrin 1966.

. MERTEN, Etude critique sur Maine de Biran. Namur: Wesmael

1865.
MICHELET, Maine de Biran. Paris: Bloud 1905.

376

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T. MOCHIZUKI, Sur le rdle de Charles Bonnet de Genéve (1720-
1793) dans la formation des premiéres pensées de Maine de
Biran. Journal of Human Sciences and Arts (Universtiy of
Tokushima) 1 (Febr. 1994).

A. MONETTE, La théorie des premiers principes selon Maine de
Biran. Montréal: Edition du Lévrier 1945.

P. MONTEBELLO, Maine de Biran - une critique radicale de la repré-
sentation. Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1993.

-, La décomposition de la pensée. Dualité et empirisme transcen-
dantal chez Maine de Biran. Grenoble: Millon 1994.

—, Maine de Biran est-il un philosophe de I'absolu? Kairos 7 (1996).

—, Le vocabulaire de Maine de Biran. Paris: Ellipses 2000.

—, Le corps de la pensée. Les Etudes philosophiques 2 (2000) 207-
226.

F. C. T. MOORE, The psychology of Maine de Biran. Oxford:
Clarendon Press 1970.

S. MORIN, Maine de Biran: A New Dualisme. Philosophical Forum 5
(1974) 441-459.

Y. NAKA, L'expérience de la passivité chez Maine de Biran: une
interprétation phénoménologique de I'ontologie biranienne.
Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1991.

E. NAVILLE, Maine de Biran, sa vie et ses pensées. Paris: Cherbuliez
1857 (4. Aufl. 1877) [darin "Journal intime" unvollst.].

P. NEGRIER, L'Initiation magonnique. Paris: Télétes 1991, Kap. 5: Le
regard magonnique de Maine de Biran.

NEVES, M. do Céu Patrdo, Entre a Psicilogia e a Metafisica: a
"ciénca do homem". O contributo de Maine de Biran para a "An-
tropologia Filoséfica". Revista Portuguesa de Filosofia 50/3
(1994) 277-289.

A. NicoLAS, Etude sur Maine de Biran, d'aprés le Journal intime de
ses pensées. Paris: Vaton 1858.

S. NicoLAS, Histoire de la psychologie frangaise. Paris: Dunod 2002,
Kap. I. 3: L'école idéologique de Cabanis a Maine de Biran.

J. PALIARD, Le raisonnement selon Maine de Biran. Paris: Alcan
1925.

377

16.01.2026, 10:04:46. Access - [ m—


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

J-W. PAK, Intériorité et extériorité. Etude sur l'origine et la
génération de la connaissance dans le spiritualisme frangais:
Condillac, Maine de Biran, Bergson. Deutsche Bibliothek: Mi-
krofiche 1995.

S. PAPA, Maine de Biran. Univ. di Catania: Facolta di Lettere et
Filosofia 1960.

S.-Y. PARK-HWANG, L'habitude dans le spiritualisme frangais: Maine
de Biran, Ravaisson, Bergson. Paris 1998.

W. PELSTER, Das Metaphysische im Bild des Menschen bei Maine
de Biran. Bottrop i. W.: Selbstverlag 1938.

M. PIAZZA, La morale sensitiva e il "Journal d'une oeuvre". Maine de
Biran et il suo "Journal". Intersezioni 2 (1999) 269-281.

—, Il governo di s¢. Tempo, corpo, e scrittura in Maine de Biran.
Mailand: Unicopli 2000.

—, Maine de Biran e la fisiologia 'metafisica’ di Franz Joseph Gall.
Current Work in the History of Medicine 18-19th. centuries
(2000) 221-247.

—, Alle frontiere tra filosofia e letteratura: Montaigne, Maine de
Biran, Leopardi, Pessoa, Proust, Derrida. Mailand: Guerini 2003.

M. PICAVET, La philosophie de Maine de Biran de l'an 1X a I'an XI
d'apres les deux Mémoires de I'Institut. Comptes rendus de I'Aca-
démie des Sciences morales et politiques, t. 132. Paris 1889.

A. L. PiccOLOMINI / A. PIERETTI (Hg.), Interiorita e persona.
Agostino nella filosofia del Novecento (Studi Agostiniani 8).
Rom: Citta Nuova 2001.

J. PUCELLE, Maine de Biran critique de Hume. Essai de philosophie
comparée. Hume Studies VI/1 (1980) 45-60.

I. RADRIZZANI, Introduction et Notes. In: P. Maine de Biran, De
I'aperception immédiate (ed. Azouvi Bd. 4), S. VII-XXVII u.
205-267.

F. RASTIER, Idéologies et théorie des signes. Paris 1972.

F. RAVAISSON, De I'habitude. Paris 1838 (Neuaufl. 1933; dt. Ubers.
Bonn 1954).

—, La philosophie en France au XIXeé siécle. Paris 1868.

C. REA, Le corps subjectif et l'intercorporéité chez Maine de Biran.
In: N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans 1"Essai" de
Maine de Biran.

378

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. REGALDO, L'idéologie et les idéologues. Bulletin de la Société de
Philosophie de Bordeaux 100.

P. RENARD, Voyager en France au temps du romantisme. Poétique,
esthétique, idéologie. Paris VI: Centre de Recherche sur la
Littérature des Voyages.

Revue de métaphysique et de morale 1 (1935): Mémoire affective
chez Maine de Biran.

Revue des sciences humaines 51-52 (1948): La philosophie de
Bonnet et de Maine de Biran.

E. ROBEUF, Leibniz et Maine de Biran. Paris 1925.

A. ROBINSON, The Philosophy of Maine de Biran, the way out of
sensationalism. Proceedings of The Aristotelian Society XV
(1914-15).

E. ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften
(1926). Darmstadt: Wissenschaftl. Buchgesellschaft 1965.

H. ROYER-COLLARD, Examen de la doctrine de Maine de Biran sur
les rapports du physique et du moral de I'homme. Annales
médico-psychologiques. Journal de I'Anatomie, de la Physiologie
et de la Pathologie du systéme nerveux II (1843).

G. ROMEYER-DHERBEY, Maine de Biran, penseur de l'immanence
radicale. Paris: Seghers 1974.

—, Imaginer le réel? Maine de Biran contre Hume. In: Les philo-
sophies de I'Existence et les limites de I'nomme. Paris: Vrin 1981,
15-31.

—, Comment cela s'écrit. Le livre a venir de Maine de Biran. Exer-
cices de la patience 2 (1981) 181-187.

-, Maine de Biran. In: D. Huisman, Dictionnaire des philosophes
Bd. 2. Paris: PUF 1984, 1701-1711.

E. ROSTAN, La religion de Maine de Biran. Paris: Jouve 1890.

G. RUDOLPH, Maine de Biran (1766-1824): Psychophysiologie und
Psychopathologie zwischen Aufklirung und Restauration. Bonn
1966

CH.-A. SAINTE-BEUVE, Causeries du Lundi. Paris: Garnier 1857.

H. SCHMITZ, System der Philosophie (Bd. 2.1-3 Der Leib). Bonn:
Bouvier 1965-69.

379

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. SCHOPENHAUER, Uber den Willen in der Natur (1836, 3. Aufl.

1854): Werke Bd. III (Hg. L. Liitkehaus). Zrich, 3. Aufl. 1994.
Die Welt als Wille und Vorstellung, 2 Bde (1819-59). Darmstadt:
Wissenschaftl. Buchgesellschaft 1980.

. SCHWADERER, Pierre Maine de Biran. In: F. Volpi (Hg.), Grofles

Werklexikon der Philosophie 2. Stuttgart: Kroner 1999, 976-980.

. SEBERT, Quel est le message de Maine de Biran? Bulletin de

I'Association Guillaume Budé 4 (1978) 377-402.

. G. SERTILLANGES, Le Christianisme et les Philosophes, Bd. 2.

Paris 1941, 269-284.

. SIEDENTOP, The limits of enlightment. A Study of conservative

social and political thought in early 19th century France (with
reference to Maine de Biran and Joseph de Maistre). Toronto
1966.

. S. STEBBING, Pragmatism and French voluntarisme with special

reference to the action of truth in the developpement of French
philosophy from Maine de Biran to Professor Bergson. New York
1914,

. TAINE, Les philosophes frangais du XIXe siécle. Paris 1857.
. TCHA, Victor Cousin, éditeur et interpréte de Maine de Biran.

Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1993.

. TERZI, Maine de Biran nel pensiero moderno e contemporaneo.

Padua: Cedam 1974.

. THIBAUD, L'effort chez Maine de Biran et Bergson. Paris 1939.
. THIRION, Les habitudes corporelles dans le "Mémoire sur

l'influence de I'habitude sur la faculté de penser" (1802). In: N.
Frogneux (Hg.), La question du corps dans " Essai" de Maine de
Biran.

. TILLETTE, L'intuition intellectuelle de Kant a Hegel. Paris: Vrin

1995.

. TISSERAND, Essai de restitution et d'interprétation de I'écrit de

Maine de Biran publié par Victor Cousin sous le titre "De
I'aperception immédiate" (Diss. 1908). Verdffentlicht als: Note de
Maine de Biran de 1824 sur l'idée d'existence (Aperception
immédiate, édition Cousin). Paris: Alcan 1909.

L'anthropologie de Maine de Biran ou La Science de I'homme
intérieur. Paris: Alcan 1909.

380

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—, Projet d'édition des Oeuvres de Maine de Biran. In: Séances et
Travaux de I'Académie des Sciences Morales et Politiques.
Comptes rendus, t. 188. Paris: Picard 1917, 573-587.

—, La Fécondité¢ des idées philosophiques de Maine de Biran.
Bulletin de la Société frangaise de philosophie (Mai-Juli 1923).

R. TORRETTI, Maine de Biran: De l'aperception immédiate. Annales
de la Universidad de Chile 128 (1963) 202-207.

N. E. TRUMAN, Maine de Biran's Philosophy of Will (Cornell
Studies in Philosophy 5). New York: Macmillan 1904.

M. VALLOIS, La Formation de l'influence Kantienne en France. Paris:
Alcan 1924.

R. VANCOURT, La théorie de la connaissance chez Maine de Biran.
Réalisme biranien et idéalisme. Paris: Aubier 21944,

R. VERDENAL, Franzésischer Spiritualismus von Maine de Biran zu
Hamelin. In: F. Chatelet (Hg.), Geschichte der Philosophie, Bd.
6. Frankfurt/M. 1973.

P. VERMERSCH, L'instrospection dans la recherche psychologique.
Métaphore 20 (Dez. 1996).

D. VOUTSINAS, La psychologie de Maine de Biran. Paris: Soc.
d'Imprimerie Périodiques et d'Edition 1975.

H. WALLON, L'étude psychologique et sociologique de I'enfant. Paris
1951.

R. WELTEN, Het lichaam vergeet niet. Fenomenologie van de pre-
reflectieve, alledaagse lichaamsbewegingen bij Maine de Biran,
Merleau-Ponty en Henry. Algemeen Nederlands Tijdschrift voor
Wijsbegeerte 95/3 (2003) 157-173.

B. WERNER, Die Erziehung des Wilden von Areyvon. Ein Experi-
ment auf der Schwelle der Moderne. Frankfurt/M.: u. a.: Lang
2004.

Y. YAMAGATA, Sprache, Stimme und Kinisthese. In: E. Blattmann
u. a. (Hg.), Sprache und Pathos, 146-157.

4. Allgemeine Literatur

E. BLATTMANN u. a. (Hg.), Pathos und Sprache. Zur Affektwirklich-
keit als Grund des Wortes. Freiburg/Miinchen: Alber 2001.

381

16.01.2026, 10:04:48. il Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://del.org/10.5771/9783495993620 -

M 16.01.2026, 10:04:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONENREGISTER

Addisson, Joseph 342

Alain (Emile Chartier) 11

Ampére, André-Marie 13

Anaxagoras 202

Ancillon, Frédéric 43, 49, 50,
69, 110, 237, 298 f.

Ancillon, Louis-Frédéric 70,

118 1.

Archimedes 334

Aristoteles 133

Azouvi, Frangois 10, 18

Bacon, Francis 31, 41, 52,
89 f, 93,101, 165, 171,
188

Baertschi, Bertrand 71

Barrow, Isaac 336

Barthez, Paul-Joseph 20, 188,
206, 210

Berkeley, Georges 280,
281f.

Béguelin, Nicolas de 233

Bergson, Henri 11 f,, 41

Bichat, Marie-Frangois-Xavier
23 f, 181,216, 2271,
265, 274

Boerhaave, Hermann 162

Bonnaterre, Pierre-Joseph
300

Bonnet, Charles 15, 20, 53, 55,
207, 325

Bossuet, Jacques-Bénigne 63

Bouterwek [Butterwerk],
Friedrich 221 f.

Buffon, Georges-Louis 187,
269, 324

Butini, Jean Antoine 209, 216

Cabanis, Pierre Jean Georges 20,
221, 51, 52, 53, 55, 122,
210, 221

Cardano, Girolamo 339 f.

Caverlieri. Buonaventura 336

Cheselden, William 306 f.

Clarke, Samuel 233 f.

Cochius, Louis Léonard 50, 238,

298

Condillac, Etienne Bonnot 13,
19, 20 £, 25, 31, 33, 35,
42,51,52,69,90f, 94,
103, 106 ff,, 113, 115,
127, 132, 142, 145, 151,
160, 169 £, 173, 188,

190, 193, 208 f,, 210 f,,
241, 242, 253, 256 ff.,
282,319, 324, 328, 333,
345

Comeille, Pierre 333

Cousin, Victor 14, 17 f,, 58,
70 £, 76, 193

Cudworth, Ralph 206

Cuvier, Frédéric 13

Degérando, Joseph-Marie 20,
41,67 £, 135, 164, 169,
193, 202, 219, 222, 223,
249, 259, 280, 303, 310,
316, 351

Descartes, René 11 f, 24,
27,31,32,34,39€,40f,
48 f., 50, 54, 57, 63, 66,
69, 111, 123, 145, 146,
147 £, 178 £, 193, 195 f,,
202, 209, 231, 245 £, 345,
348

383

16.01.2026, 10:04:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Destutt de Tracy, Antoine-Louis-
Claude 15, 19, 20 ff., 52, 53,
69, 109, 159, 171, 210, 221,
274,318f, 324

Dilthey, Wilhelm 11 f.

Dumas, Charles Louis 188

Echeverria, José 10, 18, 49, 70,
72,76 f.

Engel, Jean-Jacques 240, 247

Epée, Charles Michel de 306

Fénelon, Frangois de Salignac
16, 63

Fichte, Johann Gottlieb 24, 41,
60, 69, 221 f.

Franklin, Benjamin 332 f.

Frischeisen-Kohler, Max 11

Gall, Franz-Joseph 266
Goubhier, Henri 18 f., 71
Grétry, André-Emest 186, 338
Guizot, Frangois 13

Hartley, David 325

Haily, René Just 312
Heidegger, Martin 44, 79
Helvétius, Madame 20
Hemsterhuis, Frangois 293
Henry, Michel 41
Hippokrates 162

Hobbes, Thomas 83, 87, 319
Hume, David. 31, 32, 39, 40,
240, 241 f.

Husserl, Edmund 11, 19 £, 31,
32,38, 41, 48, 52, 57,65, 78

Itard, Jean-Marc-Gaspard 300
Kant, Immanuel 24, 31, 35, 38,
40, 41, 42 ft., 49, 57, 65, 66,

112 ff,, 142, 149 f,, 164, 193,
217 £, 221, 223, 240, 256 f.

384

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46.

Kepler, Johannes 322, 334, 336
Kinker, Johannes 149, 217, 220,
223

La Chambre, Marin Cureau de
329

Lachelier, Jules 11

Lagneau, Jules 11

Lainé, Joseph 70

Laromiguiére, Pierre 20, 24

Lavoisier, Antoine Laurent de
90 f.

Le Sage, Georges-Louis 102

Leibniz, Gottfried Wilhelm 9,
24,29, 31, 34,401, 43, 49,
50, 64, 66, 127, 129, 133,
139, 143, 146 f,, 151,203 f,,
205, 206, 214, 233 f., 238,
248,254 f., 261, 269, 288,
336

Locke, John 22, 31, 32, 40, 41,
42,52, 69, 94, 123, 125 ff.,
135 f, 138 1., 143, 145, 146,
148, 163, 164, 172, 193,
209 ff., 230 f,, 264, 274, 319,
345

Lukrez 295

Lyonnet, Pierre 324

Malebranche, Nicolas 12, 41, 50,
69, 148, 204, 246, 252,
254 fT.

Maupertuis, Pierre-Louis 50, 280

Mendelsohn, Moses 351 f.

Merleau-Ponty, Maurice 11, 79

Mérian, Johann Bernhardt 186,
212,298

Montaigne, Michel Eyquem de
178

Montesquieu, Charles-Louis de
135

Nabert, Jean 11



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Napoléon, Bonaparte 13, 20,
50

Naville, Ernest 17 f., 58, 71 fT.

Newton, Isaac 342 f, 336

Ovid 162, 180, 351

Paliard, Maurice 11

Pascal, Blaise 16, 59, 63

Pinel, Philippe 189

Platon 293

Plotin 16

Porphyrius 322

Prévost, Pierre 50, 102, 116,
209, 328

Proklos 63

Pythagoras 334

Radrizzani, Ives 10, 18, 49, 66,
72,76 1.

Ravaisson, Félix 11, 24

Reid, Thomas 24, 193, 239, 291,
344 1.

Reil, Johann Christian 180

Rey-Régis (Chazillac) 252

Romeyer-Dherbey, Gilles 65

Rothacker, Erich 11

Rousseau, Jean-Jacques 182

Schelling, Friedrich Wilhelm
Joseph 41, 60, 69 £,
169 f., 221 f., 280, 303,
316

Schopenhauer, Arthur 46

Smith, Adam 239

Spinoza, Baruch de 147 £, 203,
249

Stahl, Georg Ernst 185, 207,
242,277

Stewart, Dugald 187, 195, 239,
328, 341, 342

Suabedissen, David.-Theodor
68 f., 70

Tisserand, Pierre 10, 18, 58, 64,
7166, 75

Turgot, Anne Robert Jacques
280

Van Helmont, Jean-Baptiste 63,
341

Villers, Charles Frangois 42 f.,
223,257

Weil, Simone 11
Wolff, Christian von 164

385

16.01.2026, 10:04:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SACHREGISTER

Absolut(es) 53

Abstraktion 15, 44, 105, 114,
125, 136, 299

Affektion 119, 154, 157, 163,
172,211

Affizierbarkeit 272

Akt 152

Aktivitdt 37, 120, 199 £, 207 f.

Analogie 101, 116

Analyse 147, 190

angeboren 122 f,, 129, 138, 145,
216, 255

animalisch 276

Anschauung 97, 168, 236, 271 f,
296, 354 f.

Anstrengung(sgefiihl) 26 ff.,
118 £, 159, 198 ff,, 233, 243,
282, 285, 354

Apperzeption 11 ff., 85 f., 103,
121 £, 129, 157 £, 167,
172, 210, 235, 289 f., 292,
300 T, 3151, 354 f.

a priori 38,90, 124, 238,311

Attribut 104

Aufeinanderfolge 328

Aufmerksamkeit 25, 208, 279

Ausdehnung 37, 248

Ausdruck 120

Begehren 203 f.

Begriff 310 fFf.

Beobachtung 121, 167, 311, 354

Beriihren, das 286 f., 294

Bestimmung 28, 232, 286

Bewegtheit 21, 171 ff.

Bewegung 53 f,, 118, 202 ff,,
209 ff., 252

386

https://doi.org/10.5771/6783405993620 - am 16.01.2026, 10:04:46.

BewuBtsein 48 f., 157 f,, 210,
215,224,264 f.
Bezug 265, 290
Bild 140, 272, 329
Brechung (organische) 181 f.,
344

Charakter 181

Demenz 188 f.
Denken 160, 184, 202 ff.,
209 ff.

Einbildung 114 f., 298, 335 f.

Eindruck 269 f.

Einfachheit 114, 133, 161 f,
184

Einheit 160, 250

Empfindung 19 £, 56 f., 96,
103 f, 127,133 f, 158,
164, 184, 192 f,, 253, 257,
273 £, 354

Energie 226, 242

Erfahrung 43, 89 f., 256 f.

Erinnerung 107, 324 f.

Erkenntnis 37

Erzeugung 312

Evidenz 176, 337

Existenz 34, 73, 141, 182 f,,
263

Form 149, 189, 229
Freiheit 215, 232

Gedichtnis 103, 308 £, 322 ff.
Gefiihl 36 f,, 75, 96, 168, 241,
245, 259, 271, 274, 342 ff.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstand 99, 281, 291, 195 f.
Gehirn 23, 227

Gehorsinn 283 fT., 300 ff.

Geist 124

Geistesgestortheit 187 ff.

Genie 337 f.

Gewohnheit 191 f., 327 f.
Gliick 183

Gott 62 f., 203 f.

Gute, das 182, 343

Handlung 65, 99 £, 182, 233,
327 ¢

Herz 179, 334

Hypothese 214 f.

Ich 18, 102, 118 ., 132, 144,
157 £, 173 £, 191, 201,
218, 221, 235, 240, 244,
262, 294

Ichgefiihl 178, 194, 278, 294 f.

Ichheit 32

Idealismus 44, 69, 291

Idee 91, 105, 121, 127 £, 145,
152, 169, 193, 310 ff,, 346

Identitit 20, 202, 219 f.

Ideologie 22, 95, 313

Immanenz 12

Individualitit 221 f.

Individuum 14, 126

Instinkt 176 f.

intellektuell 98 f,, 315 f, 330 ff,

347
Intelligenz 277, 321, 334
intuitiv 264 ff., 330 ff.

Kategorie 96 f., 200 f., 229, 237

Kausalitdt 38 f, 118 £, 122, 139,

235,238 f.
Klasse 165
Klassifikation 102, 105, 116 f.
Ko-existenz 247 ff.
Kommunikation 305

Konkrete, das 332 f.

Kontinuum 248 f., 287

Kontraktion 216, 231

Konnen 28 f.

Kérper 55, 196, 258

Korperbeschaffenheit 344

Korpermaschine 174

Kraft 27, 64, 117, 142 ff., 159,
177, 203, 245,295 f.

Kunst 319, 331 f, 351 f.

Laut 301 f.

Leben(digkeit) 23 f., 160, 164

Leib 46 f., 247 ff,, 290

Leibkorper 249 f.

Leidenschaft 65, 178 f., 212,
293, 342 f.

Leistung 280

Liebe 349

Lust 333 f.

Materie 157, 160, 269 f., 289

Michtigkeit 142, 199 f.

Mensch 111, 198

Metaphysik(er) 39 f., 60, 90,
94 £, 105, 137, 151 f.

Methode 92, 156 ff., 335

Modifikation 34 f., 102, 291

Modus 167, 175

Monade 148, 205

Moral 342 ff.

Moglichkeit 137

Muskel 53 f., 228, 231 f,, 250,
261

Natur(gesetz) 257
Nerven 234 f., 250, 266
Nicht-Ich 222
noumenal 35, 63 f., 141

Objekt 96, 289

Offenbarung 61 f.
Ordnung 312 ff.

387

16.01.2026, 10:04:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Organ 55, 162, 183 f., 206 ff.
Organismus 33, 176 ff.

Passivitit 43 ., 146, 253, 268 ff.,
272

Person 189 f.

Personlichkeit 54, 220 ff.,
230 ff, 251

perzeptiv 264 ff.

Pflicht 253

Phinomen 102, 166

Philosophie 99 f.

Physik 93 f., 106, 108, 204

Physiologie 52 f., 227

plastisch 205 f.

Prinzip 97, 133, 311 f.

Psychologie 16, 54 f.

Raum 154 f., 248 ff., 261 f.

Reflexion 61 f., 117, 128 £, 279,
288, 306

Reminiszenz 184

Schlaf 183 ff.

Schone, das 271, 336 f, 343

Seele 32, 171, 210

Sehsinn/Sicht 244 £, 271 f., 337

sensitiv 52, 264 ff.

Sinnlichkeit 153, 171 ff.

Skepsis 291

Somnambulismus 185

Sprache 91, 341

Statue (Condillacs) 21, 103 £,
173

Stimme 300 ff.

Subjekt 51, 95, 121, 223, 288

Substanz 113, 194

Symbol 288

System 83, 123 £, 316 f.

Tastsinn 262 f., 284 fT.
Temperament 176 f.
Theorie 318
Theosoph 339 f.
Transzendentalitét 47

388

hitps://del.org/10.5771/9783485993620 - am 16.01.2026, 10:04:46.

Tragheit 292

Umfang (Begriff) 111

Ursache 200, 234, 242

Urtatsache 11 ff,, 90 £, 125 fT.,
168, 236

Urteil 103

iiberorganisch 25, 35, 79, 229

iibersinnlich 93, 229

Verdoppelung 131, 223, 297,
303 f.

Vermeinen 139, 290

Vermégen 121, 190, 241

Vernunft 45, 246, 254 f., 330 ff.

Verstand 94

Virtualitat 123 f., 143, 229

Vitalitdt 205 £, 230, 346

Vorstellung 262

Wabhrheit 219

Wahmehmbarkeit 201, 277,
283 fT.

Wahmehmung(ssinn) 30 f,, 57 .,
94, 116, 156, 192, 260 f.

Welt 30 £, 293

Wesen 290 f.

Widerstidndigkeit 26 ft., 248 fT.,
287 ff., 295 f.

Wiederholung 301 £, 321 f.

Wille 132, 138 ff.

Wirklichkeit 224

Wirkung 217

Wissenschaft (von den
Prinzipien) 91 f., 97, 108 fT.,
125 ff,, 195, 280, 311

Wollen 170, 212 f,, 225, 262

Zeichen 22, 29 f., 91, 153,
176 ff., 222 f.,, 320 f.

Zeit 139

Zergliederung 58, 106, 147

Zweifel 41



https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorbemerkung
	I. Einleitung Maine de Biran und die "Urtatsache" der Apperzeption
	1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese
	2. Widerständigkeit und Anstrengung als Cogito
	3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk
	4. Editions- und Übersetzungsfragen - Glossar

	II. Von der unmittelbaren Apperzeption
	Erster Teil: Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer Philosophie; Diskussion der Ausdrücke, mit denen die Frage vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben können, um ihren Sinn zu bestimmen
	Einleitung
	§ 1 Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den Leistungen der Intelligenz eigentümlichen Ausdrücke in einem abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den Charakter der Urtatsachen des inneren Sinns verkennen
	§ 2 Von einer natürlichen Grundlage der Wissenschaft von den Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere und die Natur der Urtatsachen unterscheiden könnte
	§ 3 Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme: wie sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen und darüber hinausgehen
	§ 4 Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des inneren Wahmehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan und Einteilung dieser Arbeit

	Zweiter Teil: Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen der menschlichen Natur
	Erste Abteilung Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen Bewegtheit
	Kapitel 1: Von den Elementaraffektionen, wie man ihre Charaktere und Zeichen im körperlichen und geistigen Wesen des Menschen bestimmen kann
	§ 1
	§ 2 Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven Zustand erkennen können
	1. Unmittelbar konstitutive Affektionen des organischen Temperaments
	2. Von den Zeichen eines dem Schlaf entnommenen affektiven Zustandes
	3. Andere Hinweise auf einen rein affektiven Zustand in Fällen von Geistesgestörtheit


	Kapitel 2: Von der Mächtigkeit der Anstrengungen oder vom Willen'. Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer [unmittelbaren] Apperzeption
	§ 1
	1. Systeme, welche die Identität des Bewegungs- und Denkprinzips verneinen
	2. Systeme, welche dem Denkprinzip die Bewegungen aller Organe ohne Unterschied zusprechen
	3. System, welches die Identität des Denk- und Bewegungsprinzps wiederherstellt

	§ 2 Vom natürlichen System, welches dazu geeignet ist, die Charaktere des urtümlichen Wollens und die Grundlage der Persönlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption zu bestimmen
	§ 3 Hypothese über den Ursprung der Persönlichkeit und der unmittelbar inneren Apperzeption
	§ 4 Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen zum Ursprung der unmittelbaren Apperzeption, dem Kausalitätsprinzip usw
	§ 5 Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhältnis zum Gefühl der Ko-existenz des eigenen Körpers und zur Begrenzung oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile

	Kapitel 3: Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse oder Einteilung der äußeren Sinne - Wie sich daraus eine reelle Unterscheidung zwischen den Seelenvermögen und -zuständen ableiten läßt, deren Unterschiede erfragt sind - Einteilung der drei Systeme: sensitiv, perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv
	§ 1 Sensitives oder passives System
	§ 2 Perzeptives oder intuitives (gemischtes) System
	1. Sehwahmehmung
	2. Wahrnehmbarkeit von Gehör und Berührung

	§ 3 Aktives apperzeptives System
	1. Äußere Apperzeptionen, Funktionen des aktiven Berührens
	2. Von der mittelbar inneren Apperzeption, wie sie sich besonders auf die aktive Ausübung des Gehörs und der Stimme gründet


	Kapitel 4: Von den Bezügen der Apperzeption, Anschauung und des Gefühls zu den Begriffen und Ideen
	§ 1 Intellektuell apperzeptives System
	1. Bezug der Apperzeption zu den mit den Begriffen und Ideen assoziierten Zeichen und zunächst zur Gründung dieser Zeichen selber
	2. Bezug der Apperzeption zu den Zeichen der Rückerinnerung oder zum Gedächtnis

	§ 2 Intellektuell intuitives System
	§ 3 Intellektuell sinnliches System. Bezug des Gefühls und der Leidenschaften des geistig moralischen Wesens zu den Ideen




	III. Bibliographie
	1. Werke Pierre Maine de Biran
	2. Bei Maine de Biran angeführte Autoren
	3. Sekundärliteratur Maine de Biran
	4. Allgemeine Literatur

	Personenregister
	Sachregister

