
»Am Anfang der Ph�nomenologie ist die
Einzeluntersuchung alles, das System nichts.«

Wilhelm Schapp

Pierre Maine de Biran

PH
�
N
O
M
EN

O
LO

G
IE

Jo
is
te
n

·
D
as

D
en

ke
n
W
ilh

el
m

Sc
ha
pp

s

A

ALBER PH�NOMENOLOGIE B

21

Von der
unmittelbaren
Apperzeption
(Berliner Preisschrift 1807)

Aus dem Französischen übersetzt
mit Einleitung und Kommentar
von Rolf Kühn

ISBN 978-3-495-48379-4

9 783495 483794

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHÄNOMENOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erstmals erscheint ein zentrales Werk Maine de Birans, das 1807 von 
der Berliner Akademie preisgekrönt wurde, in deutscher Über­
setzung auf Grundlage der kritischen französischen Edition von 1963 
und 1995. Gegen Sensualismus wie Idealismus weist es eine un­
mittelbar innere Apperzeption auf, deren Bestimmung als »An­
strengung« (effort) affektiv-leiblicher Natur ist - und nicht mehr 
selbstreflektiv wie bei Descartes und Kant. Als Synthese seiner »Psy­
chologie« im Sinne einer Grundlagenwissenschaft der »Urtatsachen« 
wird damit nicht nur ein besserer Zugang zu diesem bedeutenden 
französischen Philosophen erschlossen, dessen deutschsprachige Re­
zeption weitgehend noch aussteht, sondern auch eine Quelle für die 
Diskussion des Deutschen Idealismus im 19. Jahrhundert. Durch sei­
ne Grundlegung einer konkreten Transzendentalität wird Biran da­
rüber hinaus als ein Vorläufer der Phänomenologie erkennbar.

Pierre Maine de Biran (1766-1824) hatte wichtige Staatsämter inne, 
führte von 1811 bis zu seinem Tode ein bekanntes »Tagbuch« und 
gewann - außer in Berlin - weitere philosophische Akademiepreise 
in Paris und Kopenhagen für seine Analysen zum Einfluß der Ge­
wohnheit auf das Denken (1802), über das Gedächtnis (1805) sowie 
über die Grundlagen der Psychologie im Zusammenhang mit der 
Natur (1812). Er gilt als der »französische Kant«, beeinflußte stark 
den französischen Spiritualismus bis zu Bergson sowie gewisse Zwei­
ge der modernen Anthropologie und nimmt einen zunehmenden 
Stellenwert in der gegenwärtigen Phänomenologiediskussion in 
Frankreich ein.

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pierre Maine de Biran
Von der unmittelbaren Apperzeption

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PHÄNOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti (+) und 
Walter Schweidler

TEXTE
Band 7

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pierre Maine de Biran

Von der 
unmittelbaren 
Apperzeption
(Berliner Preisschrift 1807)

Aus dem Französischen übersetzt 
mit Einleitung und Kommentar 
von Rolf Kühn

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Übersetzung beruht auf folgender Ausgabe:
Maine de Biran, De l'aperception immediate (Memoire de Berlin 1807) 
Texte critique etabli par Jose Echeverria
© Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1963,
mit Berücksichtigung der Ausgabe von Ives Radrizzani, in: 
CEuvres, tome IV. Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1995. 
www.vrin.fr

Deutsche Erstausgabe

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2008
www.verlag-alber.de
Druckvorlage: Ilse Kühn, Freiburg
Einbandgestaltung: SatzWeise, Föhren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48281-0

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vrin.fr
http://www.verlag-alber.de
https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vrin.fr
http://www.verlag-alber.de


Inhalt

Vorbemerkung

i. Einleitung
Maine de Biran und die "Urtatsache" der Apperzeption............11
1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese........................................ 11
2. Widerständigkeit und Anstrengung als Cogito..................................26
3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk...........................................49
4. Editions- und Übersetzungsfragen - Glossar.....................................65

II. VON DER UNMITTELBAREN APPERZEPTION............................ 85

Programm der Berliner Akademie 1805............................................ 85

Erster Teil

Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer
Philosophie; Diskussion der Ausdrücke, mit denen die Frage 
vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben können, 
um ihren Sinn zu bestimmen.................................................................89

Einleitung

§ 1 Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den
Leistungen der Intelligenz eigentümlichen Ausdrücke in einem 
abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den Charakter 
der Urtatsachen des inneren Sinns verkennen........................................98

§ 2 Von einer natürlichen Grundlage der Wissenschaft von den 
Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere 
und die Natur der Urtatsachen unterscheiden könnte....................125

§ 3 Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme: 
wie sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen 
und darüber hinausgehen................................................................138

§ 4 Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des inneren 
Wahmehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan und Einteilung 
dieser Arbeit..................................................................................156

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Teil

Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen 
der menschlichen Natur........................................................................171

Erste Abteilung

Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen
Bewegtheit............................................................................................ 171

Kapitel 1: Von den Elementaraffektionen, wie man ihre
Charaktere und Zeichen im körperlichen und geistigen 
Wesen des Menschen bestimmen kann............................................. 172
§1...............................................................................................................172

§ 2 Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven 
Zustand erkennen können.............................................................. 176
1. Unmittelbar konstitutive Affektionen des organischen

Temperaments.................................................................................. 176
2. Von den Zeichen eines dem Schlaf entnommenen affektiven

Zustandes........................................................................................ 183
3. Andere Hinweise auf einen rein affektiven Zustand in Fällen

von Geistesgestörtheit......................................................................187

KAPITEL 2: Von der Mächtigkeit der Anstrengungen oder 
vom Willen'. Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer 
[unmittelbaren] Apperzeption.............................................................198

§ 1 ..........................................................................................................198
[1.] Systeme, welche die Identität des Bewegungs- und 

Denkprinzips verneinen.........................................................202
2. Systeme, welche dem Denkprinzip die Bewegungen

aller Organe ohne Unterschied zusprechen................................. 206
3. System, welches die Identität des Denk- und

Bewegungsprinzps wiederherstellt.............................................. 209

§ 2 Vom natürlichen System, welches dazu geeignet ist, die 
Charaktere des urtümlichen Wollens und die Grundlage 
der Persönlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption 
zu bestimmen................................................................................ 220

§ 3 Hypothese über den Ursprung der Persönlichkeit und der 
unmittelbar inneren Apperzeption.................................................230

§ 4 Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen 
zum Ursprung der unmittelbaren Apperzeption, dem 
Kausalitätsprinzip usw....................................................................236

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 5 Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhältnis zum 
Gefühl der Ko-existenz des eigenen Körpers und zur Begrenzung 
oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile...........................247

KAPITEL 3: Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse 
oder Einteilung der äußeren Sinne - Wie sich daraus eine reelle 
Unterscheidung zwischen den Seelenvermögen und -zuständen 
ableiten läßt, deren Unterschiede erfragt sind - Einteilung der
drei Systeme: sensitiv, perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv...... 264
§ 1 Sensitives oder passives System.......................................................... 268
§ 2 Perzeptives oder intuitives (gemischtes) System................................. 273

1. Sehwahmehmung............................................................................. 277
2. Wahrnehmbarkeit von Gehör und Berührung..................................283

§ 3 Aktives apperzeptives System............................................................. 286
1. Äußere Apperzeptionen, Funktionen des aktiven

Berührens..........................................................................................286
2. Von der mittelbar inneren Apperzeption, wie sie sich 

besonders auf die aktive Ausübung des Gehörs und
der Stimme gründet......................................................................... 300

Kapitel 4: Von den Bezügen der Apperzeption, Anschauung 
und des Gefühls zu den Begriffen und Ideen....................................310
§ 1 Intellektuell apperzeptives System....................................................... 315

1. Bezug der Apperzeption zu den mit den Begriffen und
Ideen assoziierten Zeichen und zunächst zur Gründung 
dieser Zeichen selber....................................................................... 315

2. Bezug der Apperzeption zu den Zeichen der
Rückerinnerung oder zum Gedächtnis.............................................322

§ 2 Intellektuell intuitives System.............................................................. 330
§ 3 Intellektuell sinnliches System. Bezug des Gefühls und 

der Leidenschaften des geistig moralischen Wesens 
zu den Ideen................................................................................... 342

III. Bibliographie..............................................................................357
1. Werke Pierre Maine de Biran......................................................... 357
2. Bei Maine de Biran angeführte Autoren.........................................360
3. Sekundärliteratur Maine de Biran................................................... 366
4. Allgemeine Literatur....................................................................... 381

Personenregister................................................................................... 383

Sachregister...........................................................................................392

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung

Da bisher noch keinerlei Übersetzung des umfangreichen psy­
chologisch-philosophischen Werkes von Pierre Maine de Bi­
ran (1766-1824) im deutschsprachigen Raum vorliegt, möchte 
diese Edition seiner Preisschrift über die "Unmittelbare Ap­
perzeption" für die Akademie Berlin von 1807 eine empfindli­
che Lücke schließen. Dabei gilt es nicht nur, einen wichtigen 
Vertreter der französischen Rezeption des Denkens in 
Deutschland von Leibniz bis hin zum deutschen Idealismus zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts eingehender bekannt zu machen, 
sondern zugleich auch einen sehr originellen Denker durch 
eine seiner wichtigsten Schriften vorzustellen, worin er selbst 
als Vorläufer der Phänomenologie auftritt.

Denn seine "reflexiven" oder "anti-abstraktiven" Analysen 
der leiblichen und willentlichen Anstrengung als eines origi­
nären Cogito des "Könnens" verweisen auf eine rein prakti­
sche Unmittelbarkeit des Bewußtseins als Existenzvollzug 
oder -gefiihl. Dadurch wurde schon zu seiner Zeit die vorherr­
schende Empfindungs- wie Vorstellungsphilosophie überwun­
den, um eine spezifische Ursprünglichkeit aufzuweisen, wel­
che die heutigen phänomenologischen Radikalisierungen be­
treffs der Selbstgegebenheit des Erscheinens antizipiert. Ne­
ben den Grundlagen für eine philosophiehistorische Ver­
gleichsmöglichkeit Maine de Birans mit den Zeitströmungen 
wie Sensualismus, Empirismus und Kritizismus möchte daher 
diese Übersetzung zugleich auch ein Anstoß für eine erweiter­
te Phänomenologierezeption sein, wie sie der Konkretion der 
transzendentalen Faktizität gebührt.

Für die Literatur zu Maine de Biran wurde weitmöglichste 
Vollständigkeit angestrebt, woran besonders auch in Frank­
reich die Verlagerung von einem bloß physiologisch-psycho­
logischen Verständnis zur phänomenologischen Aktualisie­
rung hin ablesbar wird. Für die Übersetzung selbst haben wir 

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns auf die beiden kritischen Editionen von Jose Echeverria 
(1963) und Ives Radrazzani (1995) gestützt; der Kommentar­
teil in den Anmerkungen wurde gering gehalten gegenüber 
den Varianten zur Urschrift, um Maine de Birans Weiterent­
wicklungen anzuzeigen. Er überarbeitete in der Tat ständig 
seine älteren Texte, um zu einer konkret metaphysischen Syn­
these zu gelangen, die das sensitive und willentliche Leben in 
ein "drittes Leben" des Geistes (Gottes) einmünden läßt.

Für eine solch umfassende "subjektive Psychologie" als 
Erste Philosophie oder "Wissenschaft von den Prinzipien" 
bietet die Apperzeptions-Schrift einerseits die systematischste 
Darstellung des "mittleren Biranismus" in dessen philosophie­
geschichtlichem Umfeld sowie das Vorwärtsschreiten der 
Analyse zu einem immer genaueren Erfassen des reinen "Ich- 
gefuhls" in dessen Passivität und intentionaler Anstrengung. 
Da die anderen Schriften Maine de Birans hinsichtlich des 
Manuskriptmaterials weiterhin editorische Abwägungen in 
Einzelheiten implizieren, folgen wir bei Stellenangaben den 
beiden Werkausgaben von Pierre Tisserand (Paris 1920-1949) 
sowie Francois Azouvi (Paris 1987-1998), wobei letztere im 
engeren Sinne hinsichtlich der Textkorrekturen und Kommen­
tierungen eine kritische Edition darstellt.

Freiburg i. Br.
Sommer 2007 Rolf Kühn

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung

Maine de Biran und die "Urtatsache" 
der Apperzeption

1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese

In neuerer Zeit wird Marie-Fran^ois-Pierre Gonthier de Biran, 
der gegen 1787 als Sieur du Maine im französischen Perigord 
den Namen Maine de Biran annahm, neben Descartes und 
Husserl vermehrt zu den wichtigsten Begründern einer phä­
nomenologischen Wissenschaft von der menschlichen Wirk­
lichkeit gezählt,1 auch wenn Husserl selber von seinem Vor­
läufer keine genauere Kenntnis genommen hat, im Gegenteil 
etwa zu W. Dilthey, E. Rothacker oder M. Frischeisen- 
Köhler.2 Gewöhnlich wird dieser Philosoph, der vom 29. No­
vember 1766 bis zum 20. Juli 1824 lebte und staatliche Ver­
waltungsdienste sowie politische Aktivität mit einem zurück­
gezogenen Leben für psychologische und philosophische Un­
tersuchungen verband, als Ursprung jenes französischen "Spi­
ritualismus” betrachtet, der später ebenfalls als ”Reflexions- 
philosophie” über Lachelier, Boutroux, Ravaisson und 
Lagneau bis hin zu Bergson, Paliard und Nabert sowie Alain, 
Simone Weil und Merleau-Ponty reichte.3 So hat H. Bergson 

1 Vgl. M. Merleau-Ponty, L'union de l’äme et du corps chez Malebranche, 
Biran et Bergson (1949); M. Henry, Philosophie et phenomenologie du 
corps (1965); Inkarnation (2002), 223 ff.; B. Baertschi, L”’id6ologie subjec- 
tive” de Maine de Biran et la phönomönologie (1981); I. W. Alexander, 
French Litterature and the Philosophy of Consciouness (1984); B. Bouc- 
kaert, Vers une Philosophie premidre: de Husserl ä Maine de Biran et retour 
(1998); J. Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy (2000), Kap. VII.
2 Vgl. M. Frischeisen-Köhler, Das Realitätsproblem (1912); E. Rothacker, 
Logik und Systematik der Geisteswissenschaften (1926).
3 Vgl. die Arbeiten von I. Benrubi, L. Brunschvicg, J. Paliard, G. Fessard 
und D. Janicaud sowie R. Kühn, Französische Reflexions- und Geistesphilo­
sophie, 50 ff.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn denn auch den "größten Metaphysiker seit Descartes und 
Malebranche" genannt, und W. Dilthey stufte ihn als den 
"hervorragendsten psychologischen Analytiker Frankreichs in 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts" ein.4

In dieser Tradition wird dem "inneren Leben" und der 
Introspektion eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt, die 
bis zu einer Inspiration durch das göttlich Absolute vordringen 
kann. Aber Maine de Biran hat nur bedingt mit dem gleichzei­
tigen Neokantianismus der zuletzt genannten Denker zu tun 
und hebt sich mit seinem Immanenzdenken des "inneren 
Wahmehmungssinnes" im ontologischen wie phänomenologi­
schen Sinne auch von Bergsons Intuitionismus ab.5 Die 
schwerwiegendste Verkürzung angesichts des Biranschen 
Werkes dürfte daher vor allem darin bestehen, seine Vorstel­
lung von der "unmittelbaren Apperzeption" als absoluter Sub­
jektivität des aktiven Ego mit jenem Psychologieprimat zu 
verwechseln, welcher im 19. und 20. Jahrhundert vorherrsch­
te.6 Was Maine de Biran als Vorläufer der klassischen wie 
radikalisierten Phänomenologie heute interessant macht, sind 
seine konkret transzendentalen Analysen hinsichtlich dessen, 
was den Menschen zugleich am nächsten wie am fernsten zu 
sein scheint- ihr Ich und ihr Leib. Aus der ontologischen 
Verknüpfung dieser beiden originären Selbstgegebenheiten 
erwachsen die weiteren erkenntnistheoretischen Folgen seiner 
Egologie und Kategorienlehre, die sich vom Empirismus, Sen­

4 Zit. G. Funke, Einführung, 28 ff.; vgl. W. Dilthey, Beiträge zur Lösung der 
Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realität der Außenwelt und 
seinem Recht (1890); W. Pelster, Das Metaphysische im Bild des Menschen 
bei Maine de Biran (1938).
5 Vgl. H. Gouhier, Bergson et Maine de Biran (1948; 1980); G. Romeyer- 
Dherbey, Maine de Biran, penseur de l'immanence radicale (1974); 
B. Baertschi, L'ontologie de Maine de Biran (1982); J. Beaufret, Notes sur la 
Philosophie en France au 196 si6cle. De Maine de Biran ä Bergson (1989).
6 Vgl. F. C. T. Moore, The Psychology of Maine de Biran (1970); 
D. Voutsinas, La Psychologie de Maine de Biran (1975).

12

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sualismus, Physiologismus und Vitalismus seiner Vorgänger 
sowie Zeitgenossen kritisch abheben.7

Von gesundheitlich labiler Verfassung und mangelnder 
Entschlußkraft, wie er sich selbst einschätzte, hat dies ihn 
jedoch nicht davon abgehalten, 1785 zunächst die Militär­
laufbahn bei den königstreuen Gardes du Corps einzuschla­
gen. Aber durch die Revolutionsereignisse wird er gezwun­
gen, sich 1792 auf seinen Besitz Grateloup in der Nähe von 
Bergerac zurückzuziehen, wo er sich ersten philosophischen 
Studien widmen kann. Nach dem Sturz Robespierres wird 
Maine de Biran 1795 zum Verwalter des Departements Dor- 
dogne ernannt und zwei Jahre später in den Rat der Fünfhun­
dert gewählt, so daß er bis 1798 in Paris wohnt und sich dort 
für die verschiedenen politischen sowie geistigen Bewegun­
gen und Salons interessiert. Nach der Machtergreifung durch 
Napoleon Bonaparte tritt er 1805 in die kaiserliche Admi­
nistration ein und wird ein Jahr darauf Unterpräfekt von Ber­
gerac. Hier gründete er eine "Medizinische Gesellschaft" 
(1807-1822), wozu Condillac, praktizierende Ärzte und Beam­
te des öffentlichen Gesundheitswesens zu den Gesprächsteil- 
nehmem gehörten.8 1809 zum Abgeordneten im Corps Legis- 
latif gewählt, lebt Maine de Biran mit Unterbrechungen erneut 
in Paris, um von 1817 bis 1824 sein Departement in der 
Kammer zu vertreten. Seine politische Aktion ist diskret, aber 
nicht ohne Einfluß, so wie auch an der von ihm gegründeten 
"Philosophischen Gesellschaft", die sich 1813-1824 alle vier­
zehn Tage zumeist bei ihm trifft, so bekannte Persönlichkeiten 
wie Ampere, Cuvier, Guizot, Cousin und Royer-Collard teil­

7 Vgl. R. Vancourt, La theorie de la connaissance chez Maine de Biran 
(1944); für die phänomenologischen Fragestellungen im einzelnen: R. Kühn, 
Pierre Maine de Biran - Ichgefuhl und Selbstapperzeption (2006).
8 Vgl. seine "Discours ä la Societe Medicale de Bergerac" (Oeuvres 5 ed. 
Tisserand u. Azouvi); P. Lemay, Maine de Biran et la Societö medicale de 
Bergerac (1936); P. Marx, Maine de Biran: Fondateur de la Societe Medi­
cale de Bergerac (1998).

13

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmen.9 Sie gehören teilweise der sich bildenden Spiritualis­
tenschule und den Neokatholiken an, um politische Orientie­
rungen mit philosophischen Einsichten zu verbinden, ohne 
allerdings schon dem aufkommenden Eklektizismus direkt 
zugerechnet werden zu können, den vor allem V. Cousin als 
Theorie von der unbewußten Wahrheit im Gemeinsinn oder in 
den philosophischen Systemen begründete.10 11 Dieser Hinter­
grund erklärt zum Teil auch, warum Maine de Biran als Philo­
soph des freien Ich dennoch nicht den Liberalismus der dama­
ligen Zeit in dessen Kampf um Pressefreiheit, erweitertes 
Wahlrecht usw. übernahm, sondern im "Individualismus", wie 
er aus der Revolution hervorgegangen war, eher eine Tendenz 
zur sozialen Auflösuug erblickte.

Da ihm bei den zuvor genannten Tätigkeiten und Ver­
pflichtungen oft wenig Zeit zum philosophischen Forschen 
blieb, führte Maine de Biran von 1814 bis zu seinem Tode 
1824 ausführliche Tagebücher, die sowohl Aufschluß über die 
äußeren Zeitereignisse sowie die beste - weil direkte - Dar­
stellung seiner inneren Befindlichkeiten und geistigen Ent­
wicklungen bieten, um seine Persönlichkeit zu verstehen.” 
Psychologie und Ontologie bedingen sich hier wechselseitig, 
um einer rein spekulativen oder formalen Metaphysik zu ent­
gehen, das heißt einem Denken, welches nicht ständig den 
Versuch freier Reflexion in Übereinstimmung mit Wahmeh- 

9 Vgl. G. Funke, Maine de Biran. Philosophie und politisches Denken zwi­
schen Ancien Regime und Bürgerkönigtum (1947); J. Lassaigne, Maine de 
Biran homme politique (1957); A. Antoine, Maine de Biran. Sujet et poli- 
tique (1999).
10 Vgl. H. Taine, Les philosophes fran^ais du XIXö siäcle (1857); Ch.-A. 
Sainte-Beuve, Causeries du Lundi (1857); E. Bröhier, Histoire de la Philo­
sophie, t. 11/3, 570-587: Le spiritualisme öclectique en France (Laromi- 
guiere, Royer-Collard, Jouffroy, Victor Cousin); R. Verdenal, Französischer 
Spiritualismus von Maine de Biran zu Hamelin (1973).
11 Vgl. Journal 1814-1824 (ed. H. Gouhier); dt. Auszüge: Tagebuch (1977). 
Dazu A. Nicolas, Etüde sur Maine de Biran, d'apres le Journal intime de ses 
pensdes (1858); M. Leleu, Le joumal intime (1952); G. Hocke, Das euro­
päische Tagebuch (1963); S. Bonzon, Maine de Biran: de la reflexion ä 
l'öcriture intime (1985).

14

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung und Sinnlichkeit auf sich nimmt. Die Ablehnung "ein­
geborener Ideen" oder jeder "künstlichen" Abstraktion ist 
daher prinzipiell Ausdruck einer Unverzichtbarkeit des Leib­
lichen in jedem Denkvollzug, mit anderen Worten der Ver­
wandlung von Gefühl und Einbildung in Wollen sowie umge­
kehrt.

Was Maine de Biran dabei introspektiv im einzelnen an 
sich selbst als den Grundgegensatz von passiver Beeindruck­
barkeit und willentlicher Anstrengung im apperzeptiven Sinne 
eines existentiellen Grundgefühls herausstellt, hatte vor den 
Tagebucheintragungen allerdings schon seinen ersten Nieder­
schlag in zwei akademischen Abhandlungen mit dem Titel 
"Influence de l’habitude sur la faculte de penser" (Einfluß der 
Gewohnheit auf das Denkvermögen) gefunden. Als Preis­
schrift für das Institut de France in Paris wird die zweite Fas­
sung 1802 dort angenommen und kurz darauf mit wichtigen 
Zusatzanmerkungen veröffentlicht,12 die auch die weitere ge­
dankliche Entwicklung in diesem kurzen Zeitabstand schon 
anzeigen. Durch diesen Erfolg ermutigt, auch wenn ihn die 

12 Vgl. P. Tisserand, Introduction: Influence de l’habitude (II), 7 ff. (wir 
zitieren in Klammem die Ausgabe der "Oeuvres” von Tisserand, falls nicht 
anders vermerkt). Wie das Zitat von Charles Bonnet (1720-1793) zu Beginn 
dieser Arbeit zeigt (ebd. 47), ist er zu diesem Zeitpunkt noch stark von 
dessen Denken beeinflußt: "Was sind alle Wirkweisen der Seele anderes als 
Bewegungen und Wiederholungen von Bewegungen?" (Essai analytique de 
l’äme. Pröface). Aber sehr bald merkt Maine de Biran, daß der "Gehimme- 
chanismus" bei Bonnet weder auf eigentlicher Beobachtung beruht noch den 
eigenständigen intellektuellen Leistungen des Geistes gerecht wird. Er wen­
det sich daher von dieser Art mentaler Physik anstelle philosophischer De­
skription ab (vgl. auch S. Strozewski, Bonnets Psychologie in ihrem Ver­
hältnis zu Condillacs "Trait6 des sensations", 1905), um eher den physiolo­
gischen Aspekten der geistigen Leistungen nach Cabanis und dem Gedanken 
einer motorischen Bewegtheit im Sinne Destutt de Tracys zu folgen, auf die 
wir weiter oben eingehen. Vgl. auch Maine de Biran, Influence de l’habitude 
(II), 228 ff. (Appendice) zu den hier genannten Autoren, bes. Bonnet; Revue 
des Sciences humaines (1948): La Philosophie de Bonnet; T. Mochizuki, Sur 
le röle de Charles Bonnet ä Geneve dans la formation des premidres pensdes 
de Maine de Biran (1994); R. Baertschi, L'episode materialiste de Maine de 
Biran (2000).

15

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veröffentlichung wegen zuviel möglicher, insbesonderer phy­
siologischer Mißverständnisse nicht befriedigt hatte, nimmt 
Maine de Biran an weiteren nationalen sowie europäischen 
Wettbewerben teil und erhält so 1805 nochmals vom Institut 
de France den Preis für sein "Memoire sur la decomposition 
de la pensee" (Preisschrift über die Zergliederung des Den­
kens); sodann 1807 von der Berliner Akademie für seine Ab­
handlung "De i'aperception immediate" (Von der unmittelba­
ren Apperzeption) und 1811 von der Kopenhagener Akademie 
für die Abhandlung "Sur les rapports du physique et du moral 
de l'homme" (Über die Beziehungen zwischen dem Körperli­
chen und Geistigen beim Menschen). 1811 beginnt er sein 
Hauptwerk "Essai sur les fondements de la Psychologie et sur 
ses rapports avec l'etude de la nature" (Versuch über die 
Grundlagen der Psychologie und ihre Beziehungen mit dem 
Naturstudium). All diese letztgenannten Werke blieben nicht 
nur unveröffentlicht, sondern sie waren weitgehend auch un­
vollendet und bestanden durch zusätzliche Überarbeitung in 
weiten Teilen nur aus Entwürfen und Notizen.

Dennoch tendierten diese verschiedenen theoretischen 
Entwürfe auf das gemeinsame Ziel hin, in seinem Leben ein 
Werk der Synthese zu verfassen, in dem seine Grundideen mit 
ihren vielfältigen Anreicherungen und Varianten eine Einheit 
bilden sollten, ob er sie nun "subjektive Ideologie", "Psycho­
logie" oder später auch "Anthropologie" nannte.13. Als einen 
solchen Versuch kann man die ebenfalls unvollendete Studie 
"Rapports des Sciences naturelles avec la Psychologie" (Bezie­
hungen der Naturwissenschaften mit der Psychologie) von 
1813 verstehen. Angeregt durch die Lektüren von Plotin, Pas­
cal, Bossuet und Fenelon - sowie ein gleichzeitig damit wie­
dererwachendes religiöses Interesse für das christlich orien­
tierte "dritte Leben" im Geist14 als eine Ruhe des Gemüts in 

13 Vgl. H. Gouhier, Introduction generale: P. Maine de Biran, Nouveaux 
essais d'anthropologie (XIV), 6.
14 Vgl. G. Barbillion, De l’idee de Dieu dans la philosophie de Maine de 
Biran (1927); G. Le Roy, L'exp6rience de l'effort et de la gräce chez Maine 
de Biran (1937); H. Gouhier, Experience religieuse et philosophie dans la 

16

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott nach dem organischen und willentlichen Leben - ver­
sucht Maine de Biran weitere Synthesen in den folgenden, 
ebenfalls nicht abgeschlossenen Studien: "Fragments relatifs 
aux fondements de la morale et de la religion" (Fragmente 
betreffs der Grundlagen von Moral und Religion) von 1818, 
"Nouveaux essais d'anthropologie" (Neue anthropologische 
Versuche) aus dem Jahre 1823 sowie in der "Note sur l'idee 
d'existence" (Kurze Abhandlung über die Existenzidee) in 
seinem Todesjahr 1824.15 Insgesamt gesehen, lassen sich so in 
seinem nachgelassenen Werk vier Schriftgruppen deutlich 
unterscheiden: die philosophischen Texte und Kommentare, 
die politischen Schriften, die Tagebücher sowie die Korres- 
pondez.16

Ebenso zerstreut wie die Werkgenese bietet sich auch die 
Rezeptions- und Editionsgeschichte dieses erheblichen Nach­
lasses dar, dessen verstümmelte Herausgabe zu Beginn teil­
weise den Ruf der "Dunkelheit" im Denken Maine de Birans 
begründet haben dürfte.17 Nach Maine de Birans Tod brauchte 
der mit dem Nachlaß beauftragte Victor Cousin etwa zehn 
Jahre, um 1834 den ersten Band der "Oeuvres philosophiques" 
vorzulegen, die aber keineswegs alle philosophischen Schrif­
ten und auch irrtümliche Titelzuweisungen enthielten. Teil­
weise waren sogar Manuskripte verloren gegangen, bis 1859 
Ernest Naville aus Genf drei Bände herausbrachte und den 

pensöe de Maine de Biran (1966); F. Masaki, Philosophie et religion chez 
Maine de Biran (1997); M. Furukawa, Philosophie et religion chez Maine de 
Biran (2000).
15 Vgl. Besprechung dieser Werke teilweise durch R. Schwaderet, Pierre 
Maine de Biran, 976 ff. In diese letzten Lebensjahre gehören auch die "No­
tes sur l'övangile de St. Jean" (XIV), 411-435.
16 Vgl. Oeuvres (ed. Azouvi), Bde. 11-13: Commentaires sur les philo- 
sophies; Oeuvres politiques; Correspondance.
17 Vgl. P. Tisserand, Projet d'ödition (1917); Introduction ä la note sur l'idee 
d'existence (XIV), 1 ff.; H. Gouhier, Avant-propos: P. Maine de Biran, 
Nouvelles considerations sur les rapports du physique et du moral (VIII), 7- 
11; G. Funke, Einführung, 23 f.; Maine Biran et la Suisse (1985), bes. zu 
den Arbeiten Navilles; G. Tcha, Victor Cousin, dditeur et interprdte de 
Maine de Biran (1993).

17

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rest der Notizen und Fragmente ordnete und datierte, um sie 
dem zuvor genannten Institut de France zu überlassen. In der 
Folgezeit machten sich besonders Pierre Tisserand, Henri 
Gouhier und Jose Echeverria um kritische Gesamt- oder Ein­
zelausgaben verdient, worauf die nunmehr vollständige Editi­
on in dreizehn Bänden unter der Leitung von Francois Azouvi 
durch den bekannten philosophischen Verlag J. Vrin in Paris 
aufbauen konnte.

Wenn Maine de Biran seine Texte immer wieder überar­
beitete, um sie gegen Ende seines Lebens sogar mehr und 
mehr unvollendet zu lassen, so liegt dieser fragmentierenden 
Schreibweise mit einem naturgemäß großen Reichtum an Nu­
ancen und Varianten dennoch keine thematische Unsicherheit 
zugrunde. Denn innerhalb dieses selbstkommentierenden Re­
daktionsvorgangs, wo sich die Textwiederholung als Überar­
beitung zu einer Buchwiederholung in ständigem Neuanfang 
auswirkte, kennt Maine de Biran bei aller systematischen Un- 
vollendetheit im Grunde nur ein Thema: die Bestimmung des 
Ich in der unmittelbaren Wahrheit und Gewißheit seiner inne­
ren Selbsterscheinung. Philosophieren bedeutet daher für die­
sen Autor nicht nur, immer wieder ein Buch neu zu begin­
nen,18 sondern die physiologischen und psychologischen Ein­
zelbeobachtungen bis zur letzten phänomenologischen Kon­
kretion dieses Ich (moi) in dessen Selbsterscheinen voranzu­
treiben, das heißt: "den wahren Anfang und die Mittel der 
Ausübung des besonderen inneren Wahmehmungssinnes fest­
zulegen, in dem und durch den dieses Ich als Subjekt oder 
unsichtbares Objekt jenes Grundaktes existiert, den wir innere 
unmittelbare Apperzeption nennen".19

Diese Zielgerichtetheit seines Denkens bekundet sich daher 
in Bezug auf das Realitäts- oder "Existenzproblem" in seinem 

18 So G. Romeyer-Dherbey, Maine de Biran, 1702 f.
19 Von der unmittelbaren Apperzeption, 99 (wir zitieren die Seitenzahl der 
Urschrift, die sowohl in der kritischen Edition durch J. Echeverria (1963) 
bzw. I. Radrizzani (1995) sowie in unserer folgenden Übersetzung angege­
ben ist, um ein Auffinden der Stellen zu erleichtern).

18

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprung20 - bei aller Veränderung innerhalb der schriftlichen 
Fixierung - nicht nur besonders in den vier Preisschriften, die 
aufgrund ihrer Einreichung und somit entsprechenden voll­
ständigen Erstredaktion als relativ abgeschlossen angesehen 
werden können, auch wenn sie mit einer Ausnahme unveröf­
fentlicht blieben. Vielmehr ist diese Zielgerichtetheit ebenfalls 
in der Auseinandersetzung mit den Vorgängern und Zeitge­
nossen wiederzuerkennen. Man hat versucht, eine Entwick­
lung in Maine de Birans Philosophie auszumachen, aber diese 
"Konversionen"21 dürfen nicht verkennen lassen, daß bereits 
seine Jugendschriften22 die Zurückweisung des Materialismus 
von Cabanis und der sensualistischen Grundthese von Condil- 
lac enthalten. Zusammen mit dem Abrücken von den denkana­
lytischen Ideologen seiner Zeit verstärkt sich diese Kritik an 
Condillac dann noch, um in der sogenannten mittleren Periode 
den eigentlichen "Biranismus" zu befestigen, das heißt eine 
Auffassung der Existenz oder des personalen Ich in der Dop­
pelheit von sinnlichem und willentlichem Leben. Wenn Maine 
de Biran eine rein psychologische, formal logische oder meta­
physische Verallgemeinerung der Empfindungstatsache ab­
lehnt, aus der alle menschlichen Fähigkeiten erklärbar sein 
sollten, so verdankt er hierbei dem Ideologen Destutt de Tracy 
eine wesentliche Bestätigung, nämlich gerade die Analyse des 
Gefühls des Widerstandes innerhalb der äußeren Wahrneh­
mung, sofern diese mittels willentlich organischer Bewegung 
als Erkenntnisvoraussetzung auf die Materie stößt. Dies 
schließt ein, daß die Zweideutigkeit des Empfindungsbegriffs 
aufzuheben ist, denn einerseits bezeichnet er eine rein affekti­
ve Modifikation ohne Bewußtheit, andererseits gerade das 
Bewußtsein davon: Fühlen, daß man empfindet, ist etwas an­
deres als das Empfinden (sentir) selbst. Deshalb schlägt Mai­
ne de Biran auch den generischen Begriff des Eindrucks (Im­
pression) wie Husserl als "Urtatsache" oder als Urphänomen 

20 Vgl. B. Begout, De l'existant ä l'existence. Maine de Biran face au "grand 
problöme de l'existence” (2000).
21 Vgl. H. Gouhier, Les conversions de Maine de Biran (1947).
22 Vgl. Oeuvres de jeunesse (ed. Azouvi Bd. 1).

19

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor und faßt darunter sowohl die eigentliche Empfindung 
(Sensation) wie die Wahrnehmung (perception)^

Antoine-Louis-Claude Destutt de Tracy (1754-1836) war 
zusammen mit anderen Ideologen wie Cabanis, Laromiguiere 
oder Degerando Mitglied der "Academie des Sciences morales 
et politiques" innerhalb des Institut de France, welches in 
jener Zeit von den Anhängern Condillacs begründet und be­
herrscht wurde. Dieselben Wissenschaftler und Philosophen 
waren Napoleon gegenüber oppositionell eingestellt und tra­
fen sich zudem im zweiten Pariser Salon von Auteuil der Ma­
dame Helvetius (1795-1808), an deren Treffen auch Maine de 
Biran teilnahm.23 24 Bildet der Ideologenkreis den Übergang von 
der enzyklopädischen Philosophie des 18. Jahrhunderts zum 
Positivismus mit seiner Ablehnung des Religiösen zugunsten 
einer gesellschaftlichen Ordnung durch die Naturwissenschaf­
ten vornehmlich, so bezeichnet der Begriff Ideologie hierbei 
im weiten Sinne den Versuch, die Einheit des Denkens tran­
szendentalpsychologisch aufzufinden. Als Logik und Gram­
matik enthält die "Ideologie" eine Untersuchung der Erkennt­
nismittel und des sprachlichen Diskurses, um sich auf das 
Wirkliche im allgemeinen und nicht nur auf einzelne Gegens­
tandsbereiche zu beziehen. In seinem Buch "Elements d'Ideo- 
logie" untersucht Destutt de Tracy daher die menschlichen 
Denk- und Seelenvermögen in ihrer möglichen Unterschei­
dung und Klassifizierung. In gewisser Weise hält Maine de 
Biran diesen Sprachgebrauch bei, wenn er beispielsweise von 
der Ideologie subjective als Beschreibung der menschlichen 
Wahrnehmung und apperzeptiven Selbsterkenntnis spricht.

23 Vgl. Influence de l'habitude (II), 12 f.
24 Vgl. E. Brdhier, Histoire de la philosophie, t. II/3, 529 ff.; G. Funke, 
Einführung, 17 ff; K. Vorländer, Philosophie der Neuzeit, Bd. V, 53 ff.: 
Materialismus und Sensualismus, ohne allerdings irgendwie Maine de Biran 
zu erwähnen. Außerdem P. Tisserand, Introduction: Influence de l'habitude 
(II), 12 ff.: Influences de Condillac, Bonnet, Cabanis, Barthez, de Tracy; F. 
Azouvi, L'institution de la Raison. La revolution culturelle des Idäologues 
(1992); J.-W. Pak, Intöriorite et ext^riorite. Etüde sur l'origine et la genöra- 
tion de la connaissance dans le spiritualisme franfais (1995).

20

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obwohl sich die Ideologen oftmals auf den Abbe Etienne 
Bonnot Condillac (1714-1780) berufen, darf man jedoch ihre 
erkenntnisanalytische Arbeit nicht mit dem strikten Reduktio- 
nismus des Condillacschen "Traite des sensations" von 1754 
verwechseln.

Condillac vertrat nämlich das Hervorgehen der menschli­
chen Vermögen aus der Empfindung allein, die vor dem Ver­
standesurteil komme, welches seinerseits das Verlangen oder 
Begehren bedinge. Die reine und einfache Empfindung ist für 
ihn ohne jede weitere Erkenntnisbeziehung, das heißt formal 
logisch jeder Erfahrungstatsache vorgeordnet. Deshalb wird 
Maine de Biran gegen einen solch atomistischen Sensualismus 
aufweisen, daß nur die passiven Affektionen einfach sind und 
die Empfindung selbst bereits eine Form oder Idee darstellt, 
welche die rein sensitiven oder organischen Modifikationen 
zu einer Komplexion erster Ordnung vor der eigentlichen An­
schauung fuhrt.25 Auch für Destutt de Tracy folgen Empfin­
dungen nicht nur einfach aufeinander, wie dies im berühmten 
Beispiel Condillacs von der Statue der Fall ist, die nach und 
nach mit allen Sinneswahmehmungen bekleidet wird, was 
unberechtigterweise ein ganz unbestimmtes Subjekt voraus­
setzt. Vielmehr können die Empfindungen etwa auch gleich­
zeitig sein, wodurch die Gleichzeitigkeit zu einem unmittelbar 
wahrgenommenen Verhältnis gehört, welches das Urteilsver­
mögen - wie auch Begehren, Wollen und Sicherinnem - als 
urtümliches Vermögen des Menschen gleich der Empfindung 
auftreten läßt. Damit ist eine prinzipielle Bewegtheit (motilite) 
als Begleiterscheinung allen Urteilens einberaumt, aber 
Destutt de Tracy faßt das Ich dennoch weiterhin wie Condillac 
als die abstrakte Idee der Gesamtheit der sinnlich vermögen­
den Teile.

Den Abstraktionen einer reduktionistischen Klassifikation 
der Sinnlichkeit wird Maine de Biran bewußt konkrete Wahr­

25 Vgl. G. Madinier, Conscience et mouvement. Etudes sur la philosophie 
fran^aise de Condillac ä Bergson (1938); F. Azouvi, L'affection et l'intuition 
chez Maine de Biran (1982); M. Henry, Inkarnation, 216 ff.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmungsanalysen entgegensetzen, welche die phänomenale 
Eigenständigkeit der willentlichen Bewegung aufzeigen, ohne 
die sensitiven Voraussetzungen einer organischen Energie als 
primordialen Grund leugnen zu müssen. Im Unterschied zu 
Destutt de Tracy ändert sich dadurch jedoch bei ihm auch die 
Kategorialität des Ideellen oder Noetischen, selbst wenn Mai­
ne de Biran 1804 an letzteren schreibt, daß dessen "Ideologie" 
und "Grammaire" in seinem eigenen Geist "eine Revolution 
ausgelöst hat, von der [er] wahrscheinlich für immer die Spu­
ren bewahren wird".26 Denn die Ideen sind für Maine de Biran 
keine bloße Argumentationskette mehr, welche parallel das 
physiologisch berührte Wirkliche kausal artikulieren soll, 
sondern sie beinhalten eine "Kausalität", die auf dem aktiven 
Ursprungstyp der reellen egologischen Selbstapperzeption als 
Vorgriff auf jede weitere kausale Anschauung beruht. Aller­
dings konnte hierbei die klassische Zeichenlehre John Lockes 
(1632-1704) weiterwirken, weil gemäß dem Denken des 17. 
und 18. Jahrhunderts auch die Ideologen wie Destutt de Tracy 
noch das Wort als ein Zeichen für die Idee betrachteten, so 
daß - tiefer gesehen - bei Maine de Biran alle Äußerungen zu 
natürlichen oder symbolischen Zeichen wurden, die diesseits 
der Gewohnheit an die originäre Kraftanstrengung zurück­
verweisen,27 anstatt nur künstliche, das heißt sprachliche oder 
instituierte Zeichen zu bleiben.

Condillac wie Destutt de Tracy ignorierten indes beide die 
hemmenden Auswirkungen der inneren Eindrücke und organi­
schen Befindlichkeiten, während der Arzt Pierre Cabanis 
(1757-1808) gerade auch diesen Aspekt erforschte, welcher 
Maine de Birans eigenes Existenzgefühl stark prägte.28 Für 
Cabanis stand aber dahinter die aus dem 18. Jahrhundert 

26 Zit. P. Tisserand, Introduction: Influence de l'habitude (II), 17.
27 1798 hat er selbst eine Abhandlung "Memoire sur l'influence des signes" 
verfaßt, die er nicht abschließen konnte, aber in "Influence de l'habitude" 
wieder aufgriff. VgL E. Tisserand, Introduction (ebd. 49) sowie F. Rastier, 
Ideologie et thöorie des signes (1972).
28 Vgl. G. Rudolph, Maine de Biran: Psychophysiologie und Psychopatho­
logie zwischen Aufklärung und Restauration (1966).

22

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stammende allgemeine Auffassung, daß die Analyse der 
menschlichen Fähigkeiten, der Moral und des Glücks des 
Menschen prinzipiell nicht von der Erforschung des menschli­
chen Körpers getrennt werden kann. Dadurch tritt bei ihm die 
Physiologie zum notwendigen Verständnis des Menschen 
hinzu, was dazu führte, daß auch Krankheit, Essensgewohn­
heiten, Temperament und sogar Klimawechsel zu berücksich­
tigen seien. Somit ist es letztlich die physische Natur und ihr 
Studium, welche den Menschen zur Kenntnis seiner selbst 
hinfuhren sollen, auch wenn es Maine de Biran beschieden 
war, eine effektiv geistige Kraft anstelle einer bloßen Gehirn­
bewegtheit wie bei Cabanis auszumachen. Dennoch finden 
sich bei Maine de Biran nicht nur ähnliche Ansätze zum Ver­
ständnis der Beziehung zwischen Natur, Physiologie und Psy­
chologie wieder, sondern die Unterscheidung zwischen Reiz­
barkeit (irritabilite) und Sinnlichkeit (sensibilite) bei Cabanis 
enthält ansatzweise seinen eigenen empirischen wie theoreti­
schen Gegensatz zwischen unbewußt organischer Muskelkon­
traktion und spontanem Wollen des wachen Ich.

Denn damit Bewußtsein überhaupt sein kann, müssen die 
sensitiven oder rein passiv affektiven Eindrücke vom Ich er­
kannt werden, was nur über eine an die Bewegung geknüpfte 
Sinnlichkeit gelingt, wie Cabanis gleich Maine de Biran unter 
anderem am Beispiel des Phantomgliedes etwa zeigt, so wie er 
ersterem überhaupt viele konkrete Beispiele verdankt, etwa 
über den Zusammenhang von Sinneseindrücken und Erinne­
rungen.29 In diesem Sinne muß auch der Physiologe Xavier 
Bichat (1771-1802) erwähnt werden, denn er führte in das 
Lebensphänomen eine Dualität ein, die mit dem Monismus 

29 VgL P. Cabanis, Histoire physiologique des sensations (1843), welche 
zuvor in der Form von sechs "Mömoires" am Institut de France vorgetragen 
worden war. Dazu P. Maine de Biran, Influence de l'habitude (II), 111 Anm. 
1 u. 232 ff. (Appendice); V. Delbos, Maine de Biran et son oeuvre (1931), 
51-55 u. 71 ff; C. Canullo, The Body and the Self-identification of con- 
scious life. The Science of Man between Physiology and Psychology in 
Maine de Biran (2002); S. Nicolas, Histoire de la Psychologie fran^aise, 
Kap. 1.3: L'öcole iddologique de Cabanis ä Maine de Biran (2002).

23

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ideologen brach. Er unterscheidet das "organische Leben" 
vom "animalischen Leben", dem Maine de Biran später das 
"geistige Leben" als "drittes Leben" hinzufugen wird. Der 
Organismus erfährt nach Bichat eine kontinuierlich innere 
Affektion, welche der Gewohnheit entzogen sei und als In­
stinkt die Grundlage für die Leidenschaften bilde, während 
sich die animalische Lebensäußerung in senso-motorischen 
Funktionen erfülle und den Ursprung von Verstand wie Wil­
len ausmachen soll. Für die Entwicklung der Psychologie 
durch Maine de Biran oder später auch Ravaisson30 hat daher 
letztlich diese grundlegende Unterscheidung im Lebensbegriff 
mehr Einfluß ausgeübt als der eklektische Spiritualismus der 
Ideologenschule sowie der nachfolgenden Restauration, wobei 
allerdings der durchgehende Rückgriff auf Descartes und 
Leibniz bei Maine de Biran mitzuberücksichtigen ist.31

In der Restauration bildete sich als Reaktion auf die Ideo­
logen, aber auch unter Einfluß der schottischen und deutschen 
Philosophie (Thomas Reid, Kant, Fichte), eine spiritualisti­
sche Metaphysik heraus, um Gott und die Seele als universale 
Wirklichkeiten vom Inneren aus zu erreichen. Zu dieser Be­
wegung gehören die Philosophen Pierre Laromiguiere (1756- 
1837) und Paul Royer-Collard (1763-1843). Dem Erstgenann­
ten widmete Maine de Biran 1817 eine eigene veröffentlichte 
Untersuchung jener "Lenons de Philosophie", welche von 
Laromiguiere ab 1815 an der Pariser Fakultät für Geisteswis­
senschaften gehalten wurden.32 Sie unterscheiden in methodo­
logischer Hinsicht eine Analyse, die entweder heterogene 
Charaktere ein und derselben Sache aneinanderreiht oder aber 
von Identitätssätzen ausgeht, worin jedesmal dieselbe Idee 
zum Ausdruck kommt. In dieser zweiten Analyseform ist er­

30 Vgl. De l'habitude (1838); S.-Y. Park-Hwang, L'habitude dans le spiritua- 
lisme fran^ais: Maine de Biran, Ravaisson, Bergson (1998).
31 Vgl. zum Beispiel "Exposition de la doctrine de Leibniz" von 1819, die zu 
den drei einzigen von ihm zu Lebzeiten veröffentlichten Schriften gehört. Zu 
Bichat vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 255 Anm. 8.
32 Vgl. Examen des le?ons de Philosophie de M. Laromiguiere (Commentai- 
res sur les philosophies Bd. 11/3 ed. Azouvi).

24

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neut Condillacs Empfindungsthese wiederzuerkennen, aber 
Laromiguiere setzt neben der Empfindung in genetischer Hin­
sicht die Aufmerksamkeit als eine zweite aktive Fähigkeit an, 
durch deren Spontaneität alle weiteren prädikativen Bezie­
hungen erkannt werden können. Diese unzurückfiihrbar gei­
stige Tätigkeit bedeutet daher eine neue Orientierung inner­
halb der von Condillac sowie von den Ideologen vorgegebe­
nen Methode und stimmt mit einer vergleichbaren Tendenz 
bei Maine de Biran überein, wenn dieser das intentionale An- 
strengungsgefuhl von der reinen Sensitivität abhebt.33

Paul Royer-Collard hat diese Entwicklung aber dadurch 
noch verstärkt, indem er der bis dahin vorherrschenden "Emp­
findungsphilosophie" eine "Wahmehmungsphilosophie" ent­
gegenstellte, welche von unmittelbar evidenten Bewußtseins­
realitäten ausgeht und keine genetischen Hypothesen hinsicht­
lich ihrer Hervorbringung enthält. Daß Ich ist dann nicht mehr 
eine in der Zeit zerstreute Kollektion von einzelnen Empfin­
dungen, sondern eine direkt erkannte Substanz und Existenz, 
die sich über das Gedächtnis stets als identisch erfährt, weil 
wir uns bei allen vergangenen Inhalten gleichzeitig immer 
auch an uns selbst erinnern. Substantialität, Beständigkeit und 
Kausalität finden sich infolgedessen ebenfalls in der äußeren 
Wirklichkeit durch eine Art Induktion wieder. Damit sind dem 
sensualistischen Passivismus und ideologischen Physiologis- 
mus oder Ideenparallelismus Unterschiede entgegengesetzt, 
die bei Maine de Biran in dessen Lehre von einer aktiven 
"überorganischen Kraft" (force hyper-organique) ihre deut­
lichste Formulierung finden sollten: "Die Muskelempfindung 
in jeder empfundenen oder apperzipierten Bewegung als eine 
willentliche Bewegung ist die einzige, welche dahingehend 
betrachtet werden kann und muß, daß sie ihre erste Ursache 
oder ihr wirkliches Anfangsprinzip in der einheitlichen und 
individuellen überorganischen Kraft hat, welche sich dieses 
Prinzip gleichzeitig auch als Qualität der Ursache in der ur­
tümlichen Tatsache des Bewußtseins zuspricht, und zwar als 

33 Vgl. E. Brehier, Histoire de la Philosophie, t. II/3, 571 ff.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Tatsache ihrer Existenz selbst identisch.”34 Jede Form 
von bloßem Determinismus oder Assoziationismus findet 
somit ihre notwendige Korrektur in einem inneren Erleben, 
dessen unmittelbare Gewißheit die Grundlage für eine weitere 
reflexive und phänomenologische Besinnung abgibt.35

2. Widerständigkeit und Anstrengung als Cogito

Systematisch wie wirkungsgeschichtlich herrscht in Bezug auf 
Pierre Maine de Biran daher im wesentlichen Einhelligkeit 
über folgende Grundthesen seines Denkens, welches eindeutig 
an der Schnittstelle von Wille und Empfindung ansetzt: Die in 
der willentlichen Anstrengung (effort) gründende Wider­
standserfahrung wird für ihn zu jenem Grundgeschehen, worin 
sich das Ich ebenso gewiß ergreift wie die Welt als Objekt­
transzendenz.36 Die äußere Begrenzung, welche mittels der 
Empfindung durch den Gegenstand als "Hindernis” erfahren 
wird, besitzt eine ich-verändernde Eigenschaft. Dieser Biran- 
sche Grundgedanke zwingt nicht nur zur gleichursprünglichen 
Annahme einer mundanen Notwendigkeit, sondern er legt 
auch den ständig wechselnden Interpretationscharakter unse­
rer affektiv fundierten Wahrnehmung offen. Damit diese je­
doch nicht traumartig im bloßen "Vermeinen” (croyance) als 
Einbildungskraft verharrt, ist nach Maine de Biran die An­
strengung immer mit Bewegung verbunden. Das heißt, die 
Leiblichkeit birgt eine Aktivität, deren immanent praktische 
Gesetzlichkeit für das gesamte organische, intellektuelle wie 
spirituelle Leben maßgeblich ist. Denn so wie sinnliche Ge­
genstände nur mittels Körperbewegung wahrgenommen wer­

34 Von der unmittelbaren Apperzeption, 98; vgl. De l'existence (1966), 21.
35 Vgl. A. Robinson, The Philosophy of Maine de Biran, the way out of 
sensationalism (1914-15); P. P. Hallie, Maine de Biran: reformer of Empir- 
isme (1959).
36 Vgl. A. Küthmann, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte der Meta­
physik und der Psychologie des Willens (1901); A. Lang, Maine de Biran 
und die neuere Philosophie. Ein Beitrag zur Geschichte des Kausalproblems 
(1901); F. Baumgarten, Die Erkenntnislehre von Maine de Biran (1911).

26

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den können, kann ebenso auch im Bereich des Willens nur die 
effektive Ausübung unserer Fähigkeiten zur Realitätserfas­
sung fuhren, die nicht statisch im Kantischen Sinne einer 
noumenalen Abstraktion gegeben ist, sondern nur als diese 
genannte "Grundrelation".37 Die eigentliche Anstrengung be­
zieht sich infolgedessen letztlich darauf, das Gegensätzliche 
von Ich und Nicht-Ich apperzeptiv zusammen zu erfahren und 
zu denken, denn zumeist verliert sich das Denken an den einen 
oder anderen Pol, wie Sensualismus und Idealismus zeigen, 
gegen die sich Maine de Biran mit der Methode seiner "sub­
jektiven Ideologie" als einer konkreten Metaphysik dynamisch 
fundierter Erkenntnisprinzipien gleichzeitig wendet.38

Das Gegensätzliche als das Widerständige anzunehmen, 
ist so die wesenhafte Herausforderung an das Denken, wenn 
es grundsätzlich nicht dem Skeptizismus verfallen will, der in 
der Antike und seit Descartes für die Neuzeit hinter jeder Er­
kenntnistheorie lauert.39 Insofern wird letztlich die subjektiv 
willentliche Aufnahmebereitschaft des Wirklichen in der 
Aufmerksamkeit für das Empfundene zur Garantie des Objek­
tiven; denn mit dem Widerständigen erscheint in der Tat ein 
dem Denken "von außen" gegebenes Wirkliches. Damit ist 
dessen Unabdingbarkeit für wahres Erkennen unterstrichen, 
und die Lösung des bewußtseinsimmanenten Gegensatzes von 
Form (Ich) und Materie (Sinnesobjekt) ist in der originären 
Gleichzeitigkeit von äußerer Gegebenheit und subjektiver 
Vergewisserung zu suchen. Maine de Biran ist also in redukti­
ver Sicht zuzugestehen, daß er richtig sah, wenn er den Objek­
tivitätsbegriff "ausgedehnter Substanz" allein korrelativ zum 
Bedingungsgefüge unserer subjektiven Handlung als in der 
Anstrengung modalisierte Kraft faßt: "Man begreift, daß sich 
die Anstrengung als gleichförmiger und identischer Grundmo­
dus in der Bestimmung der wirkenden Kraft, welche sie un­
aufhörlich hervorbringt, mit den verschiedenen passiven Ein­

37 Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 178 ff.
38 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 8 ff, 88 f., 102 f.
39 Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 134 f. u. 188 f.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücken einer lebendig- und nicht denkend - organisierten 
Körpermaschine vereint [...] und so zusammen alle Klassen 
und Arten von Empfindungen, Wahrnehmungen oder zusam­
mengesetzten Weisen unserer Existenz bildet."40 Das konkrete 
Wissen um einen Gegenstand erscheint mithin keineswegs in 
einem nur kurzwährenden Einwirken auf denselben, bzw. als 
dessen äußere Impressionalität allein, sondern erst im Maße 
seiner tatsächlichen Bewältigung, das heißt in fortlaufender 
Bestimmung (determination), wie es besonders der Tastsinn 
belegt. Dann nämlich wird das mir bis dahin "Widerständige" 
in Verbindung mit dem Rest der ausgedehnten Welt als Zu­
sammenspiel der egoabhängigen Kategorien erkannt, was aber 
einschließt, daß diese Welt nunmehr als phänomenale Not­
wendigkeit perzeptiv vereinheitlicht wahrgenommen wird, auf 
die ich mich für mein weiteres Handeln sicher stützen kann.

Das Gefühl der Anstrengung zwischen Handlung und Wir­
kung41 ist demnach nicht nur eine besondere Art von Affekti- 
on, die organisch durch die Muskelzusammenziehung hervor­
gerufen wird, denn dieses Gefühl verweist über den Zustand 
wechselnder Affektivität hinaus auf die kontrastierende Fe­
stigkeit der Welt. Diese kann letztlich begrifflich nur durch 
die reine Notwendigkeitsidee erreicht werden, so daß die akti­
ve Besitzergreifung des Objekts konstitutiv dem Denken zu­
kommt, wobei aber die Idee der Kausalität, Substanz, Einheit 
des Mannigfaltigen usw. eben in der eigentlichen oder apper- 
zeptiv "substanzialen" Ersterfahrung des "Ich kann" als An­
strengung ruht und ohne Unterbrechung davon abhängig 
bleibt. Dies wird unter anderem vom Sehsinn und von der 
Geometrie bewiesen, denn so wie der erstere - ohne Berück­
sichtigung der Augenbewegungen - scheinbar keine eigent­
liche Anstrengung auf das Objekt ausübt, aber doch eine 
Wahrnehmungsnotwendigkeit in sich birgt, so ist gleichfalls 
die Geometrie die rein darstellende Form der Raumbewegung 

40 Von der unmittelbaren Apperzeption, 48 f.
41 Vgl. Influence de l'habitude (II), 17 Anm., sowie M. Thibaud, L'effort 
chez Maine de Biran et Bergson (1939).

28

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne Berücksichtigung der Anstrengung.42 Das Denken, in­
dem es die Notwendigkeit als Wirkung des Widerständigen 
setzt, trägt in diesem aktiven Sinne die Welt, und dies genau 
in dem Maße, wie die Welt wirklich ist. So setzt diese Wirk­
lichkeit die ständige Vollkommenheit des Denkens als "inne­
rer Apperzeption" voraus, welche sowohl für den Bereich der 
Sinnlichkeit wie der Ideen oder Vorstellungen ein und diesel­
be ist.43 Auf diesem zusätzlich Leibnizschen Hintergrund des 
Kraft- und Apperzeptionsbegriffs44 kann Maine de Birans 
Empfindungs- und Affektivitätsanalyse von heute aus im Sin­
ne der eingangs angesprochenen phänomenologischen Onto­
logie gedeutet werden. Diese verbindet letztlich Ich und Welt 
in der praktischen Einheit urleiblicher Korrelation miteinan­
der, ohne frühere rein anthropologische45 oder reflexionsphi­
losophische Interpretationen46 leugnen zu müssen.

Es läßt sich daher auch sagen, daß das Bewußtsein in sei­
nem Selbstvollzug einen originär gestenhaften Charakter be­
sitzt, welcher in der Natur der natürlichen oder symbolischen 
Zeichen aufgegriffen werden kann: "Die gesprochenen und 
geschriebenen Zeichen, worüber der Wille verfügt [...], neh­
men den Platz der ehemals zur Verfügung stehenden Bewe­
gungen ein, welche der Natur gemäß mit den sinnlichen Ein­
drücken verbunden sind, und lassen sie in den Bewußtseinsbe­
reich eintreten."47 Nach Maine de Biran ist das Zeichen, wie 
bereits angesprochen, eine organische oder sprachliche Bewe­
gung, die verfügbar bleiben muß, um eine Idee zuzulassen, 
oder anders ausgedrückt ist jedes Zeichen ein apperzeptiv 

42 Vgl. Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 162 f.; dazu J. Laporte, 
L'idee de n6cessit6 (1941), Kap. 1.3: La causalitö chez Maine de Biran et les 
biraniens.
43 Von der unmittelbaren Apperzeption, 54 f., 93 f., 118 f.
44 Ebd. 79 f.
45 Vgl. G. Funke, Einführung, 36 f., wie auch die Studien von P. Tisserand, 
J. Buol und zuletzt F. Azouvi.
46 Vgl. J. Lagneau, Celebres le<?ons et Fragments, 141 f.; G. Madinier, Con­
science et mouvement (1928).
47 Von der unmittelbaren Apperzeption, 55 f.

29

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verkürzter Bewußtseinsakt aus der vorgängig transzendentalen 
Leibimmanenz der Bewegungskraft heraus, welche der refle­
xiven Bestimmung harrt. Die Bewegungen jenseits reiner Pas- 
sivitätsaffektion sind somit stets an Eindrücke gebunden, und 
zwar in der Wahrnehmung selbst, so daß man die organische 
Motorik als natürliche Zeichen dieser Eindrücke auffassen 
kann, wohinter sich die "dynamische" Existenz des konkreten 
Ego verbirgt, um mittels der Einheit von Leib und Welt einer 
phänomenalen Gesamtordnung zugeführt zu werden. Das im­
manente Cogito umschließt so das Denken wie die Existenz 
als untrennbare Attribute des Wesens des Ich-Subjekts, und 
dessen weitere Selbstevidenz im anschaulichen Urteil stützt 
sich auf die natürlichen Zeichen, was bis in gegenwärtige 
psychologische Forschungen hinein weitergewirkt hat.48

Wenn also die Zeichen die elementaren Wahrnehmungs­
bewegungen darstellen, dann läßt sich jedes Sehen nicht nur 
als Erinnerung an tatsächlich früher schon berührte Formen 
deuten, sondern das Sehen offenbart zugleich immer eine ge­
tätigte innere transzendentale Erfahrung.49 Durch die Bewe­
gung meiner Augen erlebe ich so alle Dinge, und mein Blick 
ist das Vermögen an Bewegung gemäß der Zeichensprache 
des subjektiven Leibkörpers, worin das Ich die Welt ergreift. 
Das Wollen wird deshalb zum Sein der Bewegung selbst, die 
sich in der Handlung dann vermitteln. Dies läßt sich auch so 
formulieren, daß die Kausalität, die mit dem natürlichen Zei­
chen als Weg eines erobernden Durchgangs auf das Weltsein 
hin erscheint, eben zunächst ein inneres Vermögen ist, bevor 
sie zur Idee wird.50 Die Welt als praktisches Korrelat des le­
bendigen Zeichens besitzt daraufhin ihr Sein als transzenden­
tes Endglied der subjektiven Bewegung. Alle weiteren Be­

48 Vgl. D. Chiricö, The Body of Words. Maine de Biran and Lordat on 
Language and Aphasia (1995); H. Eichenbaum, Declarative Memory (1997).
49 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 162 ff.
50 Vgl. B. Baertschi, L'ontologie de Maine de Biran (1982), Kap. IV, der die 
Entwicklung des Kausalitätsbegriffs von einem psychologischen zu einem 
metaphysischen und theologischen Stadium hin festhält, um deren beste­
henbleibende Spannungen untereinander festzuhalten.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtseinsintentionalitäten unterstreichen dann nur, daß die 
Welt rein phänomenal in sich eine Gesamtheit menschlicher 
Prädikate darstellt, was mit Husserls Begriff der "Lebenswelt" 
verglichen werden kann. Raum und Zeit als allgemeinstes 
Anschauungsgesetz von Denken, Existenz und Tun sind des­
halb für Maine de Biran letztlich zu bestimmen als leibliche 
Entfaltung aus der Transzendentalität des gewollt aufgesuch­
ten Widerständigen und seiner Bestimmung zum Objekt her­
aus, und zwar mittels jener natürlichen Bewegungszeichen, 
die ein je modifiziertes Erkennen durch Veränderung des Ge­
genstandes einleiten.

Damit haben wir den allgemeinen philosophischen Rahmen 
der konstitutiven Apperzeptionsanalyse des "inneren Wahr­
nehmungssinnes" als Anstrengung in der gebotenen Kürze 
umrissen, um später die Preisschrift "Von der unmittelbaren 
Apperzeption" unter diesem Gesichtspunkt angemessen wür­
digen zu können.51 Ergänzen wir diesen Rahmen hier um die 
Ergebnisse, wie Maine de Biran sie selber beispielsweise am 
Ende seines Textes (Urschrift S. 195) zusammengefaßt hat, so 
läßt sich damit zugleich auf die im Ausschreibungsprogramm 
der Berliner Akademie von 1805 aufgestellten Fragen52 the- 
tisch anworten. Dies soll nicht nur für den Leser einen Über­
blick über diese Analyse Maine de Birans von 1807 ermögli­
chen, denn durch diese Antworten kann zudem auf einige 
philosophiegeschichtliche Hintergründe verwiesen werden, 
wie sie implizit im Akademieprogramm mitenthalten waren. 
Das heißt, außer den schon erwähnten Anknüpfungs- und Kri­
tikpunkten bei Condillac, den Physiologen und Ideologen 
handelt es sich um die zentrale Cogitoproblematik bei Des­
cartes, Leibniz und Kant, aber auch bei Bacon, Locke und 
Hume, wie dies schon anklang, um einen Ausblick auf Husserl 
zu gewähren.

51 Vgl. auch R. Torretti, De l'aperception immediate (1963).
52 Zu Beginn der Preisschrift wiedergegeben; vgl. dort sowie auch unseren 
folgenden Einleitungsteil I. 3.

31

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die unmittelbar innere Apperzeption ist nach dem bisher 
Gesagten nämlich methodologisch weder eine wiederholte 
Beobachtung noch eine Abstraktion von Regeln bezüglich der 
Vermögen des Empfindens und Denkens, sondern die Ur­
sprungstatsache unserer Ichheit (egoite) selbst, welche mit der 
freien Hervorbringung jener willentlichen Anstrengung ver­
bunden ist, wodurch die einfachste willentliche Bewegung 
ebenfalls als der höchste intellektuale Akt bestimmt wird, das 
heißt als "Cogito".53 In der Apperzeption ergreift das Ich als 
aktives Ego also zugleich seine individuelle Existenz; diese ist 
ebenso einzig wie in sich identisch und unterscheidet sich 
nicht nur von den empfundenen und gedachten Gegenständen, 
sondern auch von den wechselnden Empfindungen wie Vor­
stellungen. Dadurch wird die Mannigfaltigkeit der inneren und 
äußeren Tatsachen bzw. Erscheinungen auf eine Urtatsache 
zurückgeführt, mit anderen Worten finden sich die verschie­
denen Wahmehmungsphänomene auf eine innere Grundwahr­
nehmung bezogen, welche als der "innere Wahrnehmungs­
sinn" das "Bewußtsein" unter dem Aspekt einer solch inneren 
Wahrnehmung des individuellen Selbstseins ausmacht. Führt 
man eine Reduktion dieser vielfältigen Empfindungen und 
Vorstellungen durch, wie es Descartes, Hume und Locke54 - 
so wie später Husserl - etwa auf unterschiedliche Weise getan 
haben, so bleibt weder eine metaphysische Seelensubstanz als 
Ich noch eine bloße Idee assoziativer Einheit der Empfindung 
durch ein abstrahiertes Ich, sondern in jener unmittelbaren wie 
einfachen Apperzeption ist das wollende Ich als eigentliches 
Ego und Selbst gegeben.55

53 Vgl. auch "Nouveaux essais d'anthropologie" (XIV), 212, wo Maine de 
Biran 1823 genau das Schema dieser Akademiefragen wieder aufgreift, um 
die Redaktion eben jenes Werkes zu vollenden, in dem er alle Ergebnisse 
seiner vorherigen Preisschriften zusammenfassen wollte.
54 Vgl. L. Even, Maine de Biran, critique de Locke (1883).
55 Dies macht zugleich die "Prinzipien von der Wissenschaft" als einer neu 
begründeten Metaphysik aus; vgl. A. Monette, La th6orie des premiers 
principes selon Maine de Biran (1945).

32

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insofern Maine de Biran hierdurch die Empfindung von ih­
rem angeblich ursprünglichen Charakter im Sinne Condillacs 
ablöst, kehrt er, wie bereits betont, zum Leibnizschen Begriff 
der Apperzeption als "Bewußtsein oder reflexiver Erkenntnis 
jenes inneren Zustandes" zurück, welcher die "einfache Wahr­
nehmung der Monade" hinsichtlich der Vorstellung äußerer 
Dinge ausmacht.56 Die Kantsche Bedeutung desselben Beg­
riffs ist dadurch nicht ausgeschlossen, sofern gerade die reine 
oder transzendentale Apperzeption das "Ich denke" als aprio­
risches Selbstbewußtsein und die empirische Apperzeption 
das Beziehen einer jeden Vorstellung auf dieses Selbst­
bewußtsein meint, welches jedoch für Maine de Biran zu­
gleich das psychologische Ich (moi) in seiner individuellen 
oder personalen Konkretion ausmacht. Denn wenn die Apper­
zeption jene innere Erkenntnis eines Aktes ist, wodurch letzte­
res Ich setzend seine Selbstexistenz in der muskulären An- 
strengungswahmehmung erfährt, so ist diese reine Apperzep­
tion zugleich eine Apperzeption aller in solcher Aktivität mit­
gegebenen Erfahrungen als Leib- und Weltkontinuum. Die 
Apperzeption als Selbsterkenntnis ist mit anderen Worten ein 
unmittelbar inneres Wissen um alle Teile des muskulären oder 
beweglichen "Systems" des Organismus, welcher der Aktivität 
des Willens unterworfen ist. Auf solchem Hintergrund ist 
daher der Begriff der Apperzeption mit dem des "inneren 
Wahmehmungssinnes" identisch, denn es handelt sich bei­
desmal um die innere "Wahrnehmung" der Reflexion als Be­
wußtsein.

Als psychologisches Phänomen ist dieser sens intime als 
"innerstes Wollen" der Wahrnehmung zugleich mit jenem 
"inneren Ichgefuhl" identisch, welches direkt mit dem Wahr­
nehmen solcher Apperzeption verbunden ist. Dies bezeichnet 
Maine de Biran auch als Person oder Persönlichkeit, welche 
keine innere Substanz bedeutet, sondern die ursprüngliche 

56 Vgl. Principes de la nature et de la gräce, § 4 (ed. Robinet, S. 37); dazu E. 
Roboeuf, Leibniz et Maine de Biran (1925); F. de Buzon, Maine de Biran 
lecteur de Leibniz (1995).

33

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tatsache, selbst "Ich" sagen zu können, bzw. die Aktivität des 
Wollens tatsächlich zu vollziehen. Genau dies zeigt (neben 
der Kritik am Cartesianischen Cogito57) seine wiederholte 
Kritik an Leibniz gerade wegen des ihnen gemeinsamen Be­
griffs der Apperzeption. Denn insofern Leibniz keine genaue 
phänomenologische Bestimmung der Urtatsache gegeben hat, 
verwechselt er die aktive Idee der Kraft (als Wille, Anstren­
gung etc.) mit der passiven Idee der Substanz. Dadurch wer­
den der Apperzeption Eigenschaften zugesprochen, welche sie 
nicht besitzt, weil alles substanziale Denken erst durch sie 
selbst begründet wird. Sieht man vom Mißbrauch des sens 
intime durch die französischen Eklektiker ab, welche dadurch 
bestimmten Thesen - nämlich genau der Substanzialität der 
menschlichen Person oder einer einfachen Ursache in den 
Willensvorgängen - metaphysisch unmittelbare Evidenz ver­
schaffen wollten,58 so kann der rein philosophische Sinn von 
intimite die phänomenologische Urtatsache der Individuierung 
bezeichnen, wie es die transzendentale Apperzeption im kon­
kret noumenalen Sinne für Maine de Biran beinhaltet.

Ist die Apperzeption daher in ihrem Eigenwesen radikal 
subjektiv, dann unterscheidet sie sich von jeder Anschauung 
als von Natur aus ob-jektiver Erkenntnis, welche die Form der 
Außenheit besitzt. Hierbei differenziert Maine de Biran ver­
schiedene Modi innerhalb der Verwirklichung der Existenz: 
Das sensitive oder passive System aller inneren oder äußeren 
Affektionen der Sinnlichkeit hat nur akzidentellerweise an der 
Apperzeption teil, sofern sie sich ohne aktive Teilnahme des 
identisch wachen Ich vollziehen. Es gibt andere Affektionen, 
die zwar auch nicht vom Willen ausgehen, aber dennoch damit 
verbunden sind, das heißt das (gemischt) perzeptive oder an­
schauliche System: Dazu gehören alle Modifikationen, welche 
zwar zum anfänglichen Vollzug einer inneren oder äußeren 
Ursache gehören, aber dem Willen gegenüber heterogen blei­

57 VgL A. Aames, Cartesianische Perspektiven (1991), mit dem Kap. "Maine 
de Biran. Die Tatsachen des inneren Lebens".
58 Vgl. A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Art. 
"Intime (sens)", 533 f.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, sowie Reaktionen, die sich aus solchem Wollen ergeben. 
Schließlich gibt es drittens all jene Modi oder Akte im eigent­
lich aktiven Sinne, welche als apperzeptives System vom Ur­
sprung der willentlichen Anstrengung des inneren Wahmeh- 
mungssinns ausgehen, an deren Eigenschaften teilhaben und - 
wie das apperzeptive Ich oder die Person - unteilbar sind.59 
Sie gehören zu einer "überorganischen Kraft", welche die 
Anstrengung hervorbringt, und bewahren in dieser Hinsicht 
die Freiheit oder Initiative einer Handlung, welche in sich 
nicht von Gesetzen der äußeren Gegenstände abhängig ist.

Die Realitäts- oder Existenzfrage ist daher für Maine de 
Biran gerade in der Berliner Preisschrift eine deutliche Tren­
nung von Affektion, Anschauung und apperzeptiver Erkennt­
nis, ohne der letzteren in ihrer reinen oder inneren Subjektivi­
tät den Charakter des "Objektiven" abzusprechen. In Kant- 
schen Termini handelt es sich dabei um die Unterscheidung 
des Phänomenalen und Noumenalen, wie später noch auszu­
führen bleibt. Die Außenheit der Anschauung im Sinne der 
Ausdehnung von Welt und Dingen folgt dem inneren Ausdeh­
nungsraum der Organe, welche die apperzeptive "Vermitt­
lungsinstanz" der Vorstellung von einer Ordnung der Koexi­
stenz bilden, worin die Dinge als resistente Ggenstände wahr­
genommen werden können. Die äußeren Anschauungen hän­
gen zwar von der Apperzeptivität des Ich ab, aber sie haben 
ihre eigene eindeutige Natur, insofern sich ihnen das Ich leib­
lich entgegensetzt, sobald sie im Übergang der drei Systeme 
untereinander konstituiert sind. Dabei ist vor allem der Tast­
sinn die Vereinheitlichung der anderen sinnlichen Wahmeh- 
mungsfunktionen als "Organ der Intelligenz".60 Indem sich die 
affektiven und anschaulichen Gegebenheiten phänomenal mit 
der Aktivität des Berührens durch das wollende Ich verbinden, 

59 VgL Von der unmittelbaren Apperzeption, Kap. 111, § 3; J. Echeverria, 
Introduction (1963), 15 f.; F. Azouvi, Introduction: P. Maine de Biran, 
Memoire sur la decomposition de la pensee (ed. Azouvi Bd. 3), S. X, der 
betont, daß der von Condillac vorgegebene Rahmen hier gedanklich durch 
diese Art von Sinnesanalyse gesprengt wird.
60 VgL J. Derrida, Le toucher (2000), 160 ff.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsteht über den Widerstand die Vorstellung des Festen und 
Undurchdringlichen, wie wir zeigten.

Die affektiven Veränderungen, welche wir durch die 
Gegebenheit der Gegegenstände erfahren, sowie die sekundä­
ren Qualitäten wie Farbe, Wärme usw., existieren nicht im 
objektiven Sinne. Erstere können sich nämlich nur auf unsere 
lebendigen Organismen beziehen und letztere gehören zu 
einer phänomenalen Welt, welche nur für Wesen existiert, 
die wie wir konstituiert sind, das heißt Anschauung von 
Raumkörpern und Farben besitzen. Nur die rein gestalthaf­
ten Ersteigenschaften wie Formen und Bewegungen bilden 
die streng "objektive Realität", welche den Phänomenen im 
zuletzt genannten Sinne vorausgeht. Diese letztlich noumenale 
Welt der unveränderbar universalen Beziehungen, welche 
wir durch allgemein notwendige Begriffe erkennen, hat den­
noch ihren Ursprung im aktiven Tastsinn bzw. in der Mus- 
kelwahmehmung als innerem Wahmehmungssinn. Die phä­
nomenale Welt als Objekt der Anschauung dient den Be­
dürfnissen eines sensitiven Wesens, und wenn wir auch 
das absolute Erscheinen des Seins an sich nicht errei­
chen, so sind wir doch seiner Existenz im noumenalen Sinne 
gewiß.

Der Unterschied zwischen Anschauung und Empfindung 
besteht deshalb darin, daß sich die Anschauung außerhalb des 
Raumes der Organe entwirft, in denen alles Empfinden als 
solches bleibt. Maine de Biran sagt entsprechend, daß sich die 
Empfindung in einem Organ lokalisiere, während das Empfin­
den als rein affektives Phänomen alle Lebensvollzüge ohne 
bestimmte Lokalisierung durchzieht. Auch das Gefühl, da es 
zum Seelenleben gehört, ist nicht lokalisierbar, so daß am 
Ende der Berliner Preisschrift eine Analogie die zuletzt ge­
nannten Unterschiede zusammenfaßt: Die Apperzeption ist in 
Bezug auf die Anschauung, was das Gefühl in bezug auf die 
Empfindung darstellt (195). Anders gesagt, drückt sich in 
beiden Verhältnissen ein Bezug des Subjektiven als Ich oder 
Ego zu dem aus, was als solches diesen rein subjektiven Cha­
rakter nicht ganz besitzt, denn im Fall der Anschauung bezieht 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich dieses Vor-subjektive auf Dinge und im Fall der Empfin­
dung situiert es sich in einem Teil des Leibkörpers.61

Wenn mithin die anfänglichen Gegebenheiten der willent­
lichen Anstrengung die Keime der wachsenden Erkenntnis 
sind, so enthalten die meisten unserer Erkenntnisse Elemente 
sensitiver Herkunft. Durch das Auftreten des Ich im inneren 
Wahmehmungssinn grenzt sich das Ego als Selbst von der 
Vorgegebenheit der sensitiven Organe ab, wodurch Erkennen 
überhaupt erst anhebt. Die Idee von der äußeren Wirklichkeit 
ist zunächst eine unbestimmte oder "immaterielle" Kraft, die 
allein dadurch Bestand hat, daß sich die Außenheit der Ego­
kraft zugleich widersetzt. Da die Wahrnehmung sowohl Af- 
fektionen wie Anschauungen umfaßt, liegt der dritte Schritt 
des Erkennens (nach dem Sensitiven und der entgegenwirken­
den Kraft) in der Anschauung eines taktilen Raumes mit Farb­
tönungen. Aber damit der so vorgestellte Raum für sich exis­
tieren kann, muß auch das Ich für sich existieren, was genau 
durch die Apperzeption der Anstrengung geschieht. Das Ich 
"erschafft" also ebensowenig die Anschauung des Raumes 
und des im Raum Koexistierenden, wie es auch das Leben der 
Organe mit deren effektiv sensitiven Modi nicht erschafft. Das 
Ich erwacht vielmehr zum Bewußtsein in einer bereits konsti­
tuierten Welt, welche es dann durch weitere Bestimmungen 
des Erkennens erhellt. Im Rahmen dieser leiblich apperzepti- 
ven Grenze ist sowohl die Empfindung nicht mit der Idee wie 
auch die Anschauung nicht mit der Lokalisierung zu verwech­
seln. Wie Maine de Biran weiter ausfuhrt, hängt die Anschau­
ung der äußeren Ausdehnung zunächst von der Anschauung 
der innerorganischen Ausdehnung ab, oder mit anderen Wor­
ten ist die Vorstellung der Ordnung der Koexistenz als Aus­
dehnung der Objekte von der inneren Koordination der sensi­
tiven Sinne abhängig, aber nur in dem Maße, wie sich die 
äußeren Anschauungen der Aktivität des Ich entgegensetzen.

61 Über die Leibanalyse hierbei vgl. B. Baertschi, Les rapports de l'äme et du 
corps. Descartes, Diderot et Maine de Biran (1992); M. Henry, Inkarnation 
(2002), 238 ff.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie wiederholt angedeutet wurde, ist die unmittelbare Ap­
perzeption des subjektiven Ich auch der Ursprung sowie die 
weitere Grundlage aller notwendigen und allgemeinen Begrif­
fe wie Sein, Substanz oder Ursache zum Beispiel. Die Apper­
zeption tritt nur als praktisch transzendentale Bedingung in die 
Ideen ein, sofern sie sich nacheinander aus der äußeren Erfah­
rung ergeben, und erst später sieht Maine de Biran auch den 
noumenalen Bezug zwischen den notwendigen Seinsrelatio- 
nen genauer als Ausdruck jener Verbindung, wodurch sie im 
Absoluten miteinander verknüpft sind.62 In allen sinnlichen 
wie intellektuell geistigen Leistungen bleibt der apperzeptive 
Grundakt dennoch stets derselbe, ohne daß es hier eine andere 
Veränderung geben könnte als jene Umstände und Gegenstän­
de, worauf sich dieser urtümliche Akt in seiner je wollenden 
oder konkret leiblichen Vollzugswirklichkeit bezieht. Insbe­
sondere die Kategorien sind dann weder angeboren (Rationa­
lismus) noch von äußerer Erfahrung abgeleitet (Empirismus). 
Denn Kausalität, Einheit, Identität usw. sind keine Prinzipien, 
da sich immer fragen läßt, woher ihre Begriffe kommen und 
wie sie sich gebildet haben. Jede Kategorie ist für Maine de 
Biran vielmehr ein Existenzmodus des Ego-Cogito, so daß sie 
allen geistigen Individuen durch deren inneren Wahmeh- 
mungssinn vermittelt werden. Aus diesem Grund sind die 
Kategorien im Sinne Kants auch weder a priori noch a poste­
riori, sondern sie sind stets gleichursprünglich mit der ersten 
Erkenntnis gegeben, das heißt zusammen mit dem Ego. In 
dieser Hinsicht ist für Maine de Biran das Ich der Apperzepti­
on folglich ein offenes oder intentionales Selbst, sofern die 
Kategorien Modi unserer Aktivität als prinzipielles Können 
darstellen, was mit Husserls Intentionalitätsanalyse verglichen 
werden kann.

Ist das apperzeptive Ego ursprünglich Kraft oder Anstren­
gung, so ist es wesenhaft Ursache. Bezieht es sich auf einen 
äußeren Widerstand mittels seiner organischen Leiblichkeit, 
so nimmt es den Kausalbezug daher niemals von außen als 

62 Vgl. Note sur l'idöe d'existence (XIV), 165 ff.

38

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folge von zwei getrennten Ereignissen wahr. Das apperzepti- 
ve Ich befindet sich vielmehr im Inneren dieser Relation, und 
die Kausalität wird so (im Gegensatz zu Hume63 64) apodiktisch 
erlebt, weil es jeweils die "Kausalität" des Ego ist, welche in 
den Weltbezügen lebt. Die Objektivierung der Welt durch 
unsere unablässige Frage nach dem Warum und Wie ihres 
Erscheinens rührt mithin daher, daß jeder von uns originär 
bereits eine lebendige Ursache ist. Der ursprüngliche Typus 
der Idee der Ursache ruht also im Gefühl des Ego als eines 
aktiven Ich, welches dieses Gefühl mit der Anstrengung selbst 
identifiziert. Dadurch ist die Idee der Kausalität über das 
Können im Wollen begründet und somit gleichzeitig auch die 
ursprüngliche Erfahrung der Freiheit. Auf diese Weise öffnet 
Maine de Biran zugleich die apperzeptive Subjektivität auf 
eine Moral des Ich sowie der Welt hin, sofern die Frage der 
praktischen Vernunft weder vom "Ich denke" als Selbstbe­
wußtsein noch von der rein theoretischen Vernunft in ihrer 
noumenalen Einheit mit der praktischen getrennt zu werden 

64 vermag.
Die "psychologischen" Beschreibungen in der Berliner 

Preisschrift geben mithin zugleich eine konkret metaphysische 
Antwort, indem sie die Geltung der Existenzidee phänomeno­
logisch aufrollen. Man kann letztere nur beantworten, insofern 
jene Elemente in ihrer Natur und in ihrem Ursprung benannt 
werden, wie sie in die Bildung des Realitätsbegriffs eingehen. 
Auf diese Weise antwortet Maine de Biran gerade auch auf 
die implizite Metaphysikfrage der Berliner Akademie, denn 
die bis dahin vorherrschenden formalen Metaphysiken, seien 
sie rational oder materialistisch, brachten diese phänomenal 
konkrete Beschreibung nicht ein.65 Seit Descartes war zwar 

63 Vgl. J. Pucelle, Maine de Biran, critique de Hume (1980); G. Romeyer- 
Dherbey, Imaginer le reel? Maine de Biran contre Hume (1981).
64 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, letztes Kap. 4, § 3: Intellektuell 
sinnliches System. Bezug des Gefühls und der Leidenschaften des geistig 
moralischen Wesens des Menschen zu den Ideen.
65 Vgl. Ch. Favre, Essai sur la mötaphysique et la morale de Maine de Biran 
(1889).

39

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Existenzproblem von der Erkenntnisfrage abhängig, aber 
es wurde in seiner Nachfolge abstrakt systematisch oder aprio­
risch behandelt, so daß Descartes' an sich ebenso geniale wie 
revolutionäre Idee eigentlich niemals ihre wirklichen Früchte 
gezeitigt hatte.66 Genau dies wurde von der Akademie ange­
sprochen, wenn sie zu Beginn ihres Programms für die einzu­
reichenden Preisschriften festhielt, "die Erforschung des Ur­
sprungs und der Realität der menschlichen Erkenntnis [als] 
Urtatsache des inneren Wahmehmungssinnes" wären bislang 
unberücksichtigt geblieben. Die Bestimmung der Urtatsache 
als apperzeptiver Wahrnehmungssinn war daher sowohl er­
kenntniskritisch (Hume, Locke, Kant) wie metaphysisch oder 
ontologisch gemeint (Descartes, Leibniz). Wenn Maine de 
Biran von 1806 bis 1824 nicht aufgehört hat, diese Frage dann 
weiter zu meditieren, so hat die Durchführung der Berliner 
Preisschrift es ihm vor allem erlaubt, eine erste analytische 
(phänomenologische) wie synthetische ("aufbauende") Genau­
igkeit zu erreichen, die ihn selber sowohl die Originalität wie 
die Vorzüge seiner Methode immer deutlicher erkennen ließ.67

Im Unterschied zu Descartes' Cogito gibt es daher für Mai­
ne de Biran keine unmittelbare Apperzeption der Substanz als 
res cogitans, weil sich das Ich nicht unmittelbar als eine sol­
che abstrakte Substanz erfaßt. Dieser Begriff kann aber, wie 
bei Leibniz, als eine virtuelle Kraft verstanden werden, und 
dann ergreift sich das Ich als eine solche Mächtigkeit in der 
Ausübung seines Wollens, welche die eigentliche Realität 
jeder Bewußtseinstatsache ausmacht und den "Biranismus" 
eben dem Leibnizschen "Dynamismus" annähert. Das heißt, 
die Substanz als solche kann eben passiv wie aktiv verstanden 
werden, und je nachdem, von welcher Auffassung man onto­
logisch ausgeht, gelangt man zu unterschiedlichen metaphysi­
schen Lehren. Auch wenn Maine de Biran der aktiven oder 

66 Noch in seinen späten Fragmenten hält Maine de Biran fest, Descartes 
habe sich von der "wahren Psychologie" und damit von der "Wissenschaft 
innerer Beobachtung" entfernt; vgl. Derniere Philosophie, existence et an- 
thropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), 303 f.
67 Vgl. P. Tisserand, Introduction ä la note sur l'idee d'existence (XIV), 25 f.

40

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dynamischen Auffassung zuneigt,68 besteht der entscheidende 
Unterschied zum formal metaphysischen Substanzdenken an 
sich vor allem darin, daß er das Ich so sehen will, wie dieses 
sich selbst erfahrt - und nicht wie es substantiell oder empi­
risch bestimmt wird. Unterliegt zudem die Bewußtseinstatsa­
che einem hyperbolischen Zweifel wie bei Descartes (ohne die 
reduktive Methode als solche zu verneinen), dann sind damit 
leicht allen skeptischen Einwänden dem Ich und seiner Selbst­
apperzeption gegenüber die Tür geöffnet, wie wir andeuteten. 
Man wird nämlich nicht nur nicht mehr wissen, wer wir im 
Grunde sind, sondern es wird zudem verneint, was wir auf 
gewisseste Weise wissen: unsere Existenz in Freiheit als 
Handlung des Wollens im je eigenen oder subjektiven Leib. 
Insofern ist also die "metaphysische Gefahr" im Ausgang von 
der Kraftapperzeption geringer (wenn dabei aller physiologi­
scher oder irrationaler Vitalismus getilgt ist), weil sie sich 
unmittelbar auf das Bewußtsein als Selbstapperzeption des Ich 
bezieht. Im Unterschied zur metaphysischen Substanzidee 
kann also die Kraftvorstellung von den "unmittelbaren Gege­
benheiten" des Bewußtseins ausgehen, wodurch Maine de 
Biran sowohl Bergsons wie Husserls Denken ankündigt, ohne 
hier den Bezug zu Fichte zu ignorieren,69 den Maine de Bi­
ran - ebenso wie Schelling - über die Philosophiegeschichte 
J.-M. Degerandos von 1809 rudimentär rezipiert hatte.

Die deskriptive Methodenwahl des "psychologischen" Ge­
sichtspunktes der Berliner Preisschrift gegen die rein analyti­
sche Abstraktion (Bacon, Ideologen), Prinzipienwissenschaft 
(Locke) und formale oder objektive Metaphysik (Descartes, 
Malebranche70, Kant) von der "Einleitung" an ist folglich 
Ausdruck jener phänomenologischen Entschiedenheit, sich 

68 Daß dadurch eine Problematik der Passivität oder reinen Rezeptivität bei 
ihm gegeben bleibt, zeigen M. Henry, Philosophie et phdnomönologie du 
corps (1965), 213 ff.; Y. Naka, L'exp6rience de la passivite chez Maine de 
Biran: une Interpretation phlnomenologique de l'ontologie biranienne 
(1991).
69 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption, 90 (Krr.).
70 Vgl. V. Delbos, Malebranche et Maine de Biran (1916).

41

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausschließlich an die Urtatsachen zu halten, weil sich alle 
kategorisierenden Begriffe hierauf beziehen. Anstatt also von 
den Begriffen zu den Tatsachen zu gehen, verfolgt Maine de 
Biran den umgekehrten Weg, ohne allerdings die "Tatsachen" 
empiristisch zu verallgemeinern, und damit zu verkürzen 
(Condillac), bzw. psychologische und ontologische Methode 
absolut voneinander zu trennen (Locke), weil sich die Apper­
zeption als Urtatsache zugleich als ontologischer Grund der 
psychologischen oder rein apperzeptiven Icherfahrung er­
weist. In dieser Hinsicht bilden die Kap. I-IV des 2. Teils der 
Preisschrift als Anwendung dieser methodologischen Klärung 
eine "Wissenschaft von den Prinzipien", wie sie das Berliner 
Akademieprogramm ebenfalls einforderte, um nicht nur Er­
fahrungsgegenstände, sondern auch die originäre Erkenntnis­
gewißheit genauer in den Blick zu bekommen.

Die bestehenden Bezüge zu Descartes und Leibniz haben 
allerdings nicht verhindert, daß Maine de Biran in seinem 
eigenen Land lange Zeit hauptsächlich als der "französische 
Kant" wahrgenommen wurde und er in diesem Sinne die 
schon eingangs genannte französische Reflexionsphilosophie 
bis zur Gegenwart beeinflußte,71 bevor seine Affinität zur 
Phänomenologie deutlicher erkannt wurde.72 Er hat jedoch 
wahrscheinlich nur zwei frühe Texte von Kant gelesen und 
entnahm den Rest seiner Kenntnisse den Darstellungen 
Charles Villers.73 Sofern es sich nach der transzendentalen 

71 Vgl. J. Köpper, La signiflcation de Kant pour la Philosophie fran^aise, 
63 ff.; M. Vallois, La Formation de l'influence Kantienne en France (1924); 
R. Kühn, Reflexionsphilosophie als Religionsphilosophie bei Jean Nabert 
(1998), 72 f.
72 Vgl. R. Welten, Het lichnaam vergeet niet: Maine de Biran, Merleau- 
Ponty, Henry (2003).
73 Vgl. als Quelle Kants Dissertationsschrift von 1770: De mundi sensibilis 
atque intelligibilis forma et principiis, sowie: Observations sur le sentiment 
du beau et du sublime (1796). Des weiteren K. Kinker, Essai d'une expo- 
sition succinte de la critique de la raison pure (1801); Ch. Villers, Philoso­
phie de Kant ou principes fondamentaux de la Philosophie transcendantale 
(1801). Von letzterem Werk heißt es in "Ddcomposition de la penste" (IV),

42

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetik und Analytik Kants darum handelte, die Unmöglich­
keit aufzuweisen, daß sich der Verstand in seiner kategorialen 
Schematismusanwendung als Vernunft selbst erkennen kann, 
sondern nur das Phänomenale der Welterscheinungen umfaßt, 
mußte Maine de Biran dieser Auffassung widersprechen, ohne 
gleichzeitig eine gewisse Affinität hierzu zu verkennen. Für 
ihn war ein sich nicht selbst in seiner Transparenz erfahrendes 
"Ich denke" ein in sich abstrakter und statischer Begriff, auch 
wenn dieser in seiner transzendentallogischen Verstandesrege­
lung den Erfahrungsvollzug als Analytik beschreiben sollte. 
Obwohl Kant die Entsubstantialisierung dieses Cogito wei­
testgehend bis zur inneren zeitlichen Selbstaffektion hin un­
ternommen hatte, blieb er dennoch von einer ob-jektivieren- 
den Metaphysik abhängig. Denn die Vernunft setzt sich zwar 
in ihrer Unbedingtheit bei Kant, aber diese ihre wichtigste 
Bedeutung wurde nicht in sich selbst erfaßbar, um auf diese 
Weise eben einer objektiven Sichtweise ausgeliefert zu blei­
ben. Maine de Biran will hingegen transzendental das noume- 
nale Selbstverstehen sowohl der Vernunft insgesamt sowie der 
Kategorien des Verstandes im einzelnen und der Formen der 
Anschauung aufrecht erhalten, wie wir sahen.

Mit Bezug auf Kant, und somit auch in bezug auf die an 
der Berliner Akademie verfolgte Philosophie, wie die Schrif­
ten von Frederic Ancillon zeigen, formuliert er daher in seiner 
Preisschrift (100 f.) die Notwendigkeit für die Ursprungsfrage 
der Erkenntnis, eine Aufklärung für die Begriffe wie Einheit 
oder Kausalität zu finden, bevor sie als Erkenntnismittel an­
gewandt werden. Vor allem die Sinnlichkeit kann nicht sta­
tisch gesehen werden, sondern sie ist in einer unmittelbaren 
Apperzeption als Dynamik zu ergreifen, und dieser schon 
erwähnte Rückgriff auf Leibniz verbindet sich mit einer direk­
ten Kantkritik, daß nämlich die "passive Sinnlichkeit, welche 
allen Eindrücken gemeinsam ist", gerade nicht in die "For­
men" der Anschauung eingehe (112). Die transzendentale

122, er habe bei Villers "fast alles geschöpft, was er vom System Kants" 
wisse.

43

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reflexion, worin die Vernunft als solche zu ihrem eigenen 
Verstehen werden soll, kann sich daher nicht in abstrakten 
Strukturen erschöpfen (welche an sich durchaus gültig sind), 
weil einsichtbar werden muß, warum das Faktum des Verste­
hens als solches für uns nur Erkenntnis des Phänomenalen 
bleibt. Das antinomische Prinzip der unbedingten oder trans­
zendentalen Erkenntnis in noumenaler Hinsicht muß als "Ver­
nünftigsein" vor allen bestimmenden Fixierungen ergriffen 
werden, damit der Mensch sich als reines Ich zu verstehen 
vermag, was bei Kant allein die praktische Freiheitslehre ga- 
rantieren soll.

Die eingeführte "antireflexive Abstraktion" bei Maine de 
Biran gleich zu Beginn der Preisschrift (59) verzichtet letzt­
lich nicht auf logische Bestimmungen, aber zunächst lebt der 
Mensch vor der Verdoppelung durch Verstand und Vernunft 
in der Einheit des Lebens. Der deutsche Idealismus versuchte 
allgemein, auch solches Leben logisch zu fassen, das heißt als 
Entwicklung durch den Begriff zur Universalität hin, wodurch 
das Leben dann selbst als "gesetzt" erscheint. Maine de Biran 
will hingegen in den unmittelbaren Ursprung der Vernunft 
selbst eintreten, so wie sie sich im Ereignis des Lebens schon 
originär zeigt, nämlich als jene Erfahrung, welche identisch 
mit sich selbst existiert - das heißt dann, wenn sie noch nicht 
zur Aussage oder Bestimmung geworden ist: "Der Mensch 
beginnt zu empfinden, bevor er wahmimmt und erkennt." (60) 
Diese Vorgängigkeit des Empfindens bleibt ständig bestehen, 
aber es ist auch im Wahmehmen und Erkennen gegeben. Was 
also für Kant antinomisch das Faktum der Vernunft ist, näm­
lich jeweils eine bestimmte Setzung trotz ihrer Unbedingtheit 
einzunehmen, geschieht für Maine de Biran bereits mit dem 
Empfinden: Das Ergreifen desselben als bestimmter Empfin-

74 Vgl. auch L. Salomon, Zu den Begriffen der Perzeption und Apperzeption 
von Leibniz bis Kant (1902). Dem wäre die Weiterfuhrung durch M. Hei­
degger, Kant und das Problem der Metaphysik (1929 / 1951), 156 ff., hinzu­
zufugen, der diese Freiheit auch als Selbstaffektion der Zeitlichkeit faßt, 
ohne allerdings die Unverzichtbarkeit der leiblichen Selbstapperzeption zu 
sehen, wie sie gerade Maine de Biran schon in die Diskussion einbrachte. 

44

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng, und damit als Form der Idee oder inchoativer Anschau­
ung, entspricht nicht mehr dem, was es in seinem ursprünglich 
affektiven Selbstwissen als reinem Empfinden darstellt (176). 
Was sich mithin für Kant nur in der "Kritik der Urteilskraft" 
ereignet, daß nämlich das ingenium - als dem Geist eingebo­
rene Disposition der Natur - der Kunst Regeln verleiht (§ 46), 
das geschieht für Maine de Biran ständig in ein und derselben 
Erfahrung: der Mensch wird sich seiner Natur im reinen Emp­
finden als Apperzeption solchen Fühlens bewußt.

Diese partikuläre Weise des Selbstverständnisses des Men­
schen als eines lebendigen sowie reflexiven Wesens in ein und 
demselben Akt ist also als Kernpunkt und Schwierigkeit des 
Biranismus um 1807 zugleich der eindeutige Versuch, noch 
über Kant hinauszugehen. In der "antireflexiven" Rückkehr 
zum Empfinden erprobt der Mensch als Ich eine Erfahrung der 
inneren Sinneswahmehmung, welche ihm als sein Selbsterfah­
ren immer schon gegeben ist. Das Problematische dieser Situ­
ation besteht allerdings darin, daß dieses Empfinden, in dem 
sich das Ich ergreift, noch eine "unvollständige Empfindung" 
darstellt, wodurch das affektive Leben zwar ganz gegeben ist, 
aber dessen "vollständige Empfindung" als anschauliche und 
logische Erkenntnis insofern noch aussteht, als diese sich dem 
originären Empfinden hinzufügt. Und genau hier liegt 
zugleich die Nähe wie die Distanz zum Kantianismus, denn 
für Maine de Biran kann das Empfinden nur zum themati­
schen Bewußtsein finden, indem es sich in diesem Übergang 
selbst verliert, aber als solches für sich gilt. Kant will in der 
Ästhetik und Dialektik der Vernunft hingegen das Verstehen 
der Welt - und damit der Vernunft als Regel - sofort mit der 
"vollständigen Empfindung" ansetzen. Andes gesagt, trennt 
Maine de Biran in seiner transzendental apperzeptiven Unter­
suchung die Rezeptivität (das Empfinden) nicht von der Spon­
taneität (der Anstrengung), was einschließt, daß dieses Sich- 
selbst-ergreifen des Ich des Menschen in solch orginärer Ein­
heit nur als leibliches Wesen möglich ist. Kant hat diese Leib­
lichkeit durch die transzendentallogische Priorität des "Ich 
denke" von vornherein ausgeschaltet, aber er muß dennoch die 

45

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


materiale Erfüllung der begrifflichen Anschauung in der im- 
pressionalen Sinnlichkeit aufsuchen.75

Die unausweichliche Unterscheidung zwischen Empfinden 
und Empfindung, zwischen originärem Leben und begriffli­
cher Anschauung, vollzieht sich für Maine de Biran im Au­
genblick von Anstrengung und Widerstand, wobei diese Un- 
ter-scheidung nur virtuell im anfänglichen Erscheinen gegeben 
ist und daher auch nur unangemessen durch begrifflich kata- 
goriale Trennung (bzw. sogar irreführend durch die "Setzung" 
als Vor-stellung) angezeigt wird. Das heißt philosophiege­
schichtlich, die "innere Apperzeption" ist der effektive Ort 
einer französischen Kantrezeption, welche dem Verstandes­
wesen als reiner Phänomenbestimmung zustimmt, ohne 
gleichzeitig vom eigentlichen Anspruch des Kantschen Trans­
zendentalismus zu lassen, die Unbedingtheit der Vernunft für 
sich selbst sowie in sich selbst zu fassen, weil sie nicht nur 
Phänomen sein kann - sondern ebenfalls eine noumenale Qua­
lität im Vollzug besitzt. Auch für Maine de Biran ist das Ich, 
welches mit der Bestimmung des Phänomenalen erscheint, ein 
phänomenales Ich in dem Sinne, daß sich in ihm das lokali­
siert empfundene Verhältnis der Ursachen zum bewegten Or­
ganleib manifestiert. Denn in dieser leiblichen Erfahrung 
zeichnet sich urtypisch die reine Anschauungsfahigkeit ab, so 
wie die Erkenntnis sich in modaler Hinsicht hervorbringt, weil 
Anstrengung und Widerstand (wie Raum und Zeit76) der ob­
jektiven Erkenntnis einzelner Dingerscheinungen vorauslie­
gen. Was Kant in der transzendentalen Analytik und Logik als 
Ausdruck des Prozesses der Vernunft von der sinnlichen Vor­
gabe der Empfindung aus als das begriffliche Geschehen der 

75 Vgl. im einzelnen für diese Diskussion R. Kühn, Leiblichkeit als Leben­
digkeit, 127 ff. u. 161 ff. A. Schopenhauer, Über den Willen in der Natur 
(1836), 75 f., hat diesen Sachverhalt in bezug auf Maine de Biran gesehen, 
auch wenn er kritisiert, dieser habe die Kausalität von einer empirischen 
Körpereinwirkung auf den Leib abstrahiert.
76 Vgl. P. Levert, "Ici" et "ailleurs". Quelques questions ä propos de l'espace 
sensible (1982); Kairos (1996): Le temps- Maine de Biran; X. Tilliette, 
L'intuition intellectuelle de Kant ä Hegel (1995), 196 f. u. 255 f.

46

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vernunft selbst durchfuhrt, benötigt Maine de Biran als Über­
gang in gewisser Weise nicht mehr, weil er Vernunft und 
Empfinden in der inneren Apperzeption bereits prinzipiell als 
noumenale Icherfahrung des phänomenalen Ichbewußtseins 
miteinander verbunden hat.

Diese phänomenologische Radikalität der originären Ein­
heit von Noumenalität und Phänomenalität hat zur Folge, daß 
bei ihm eine Entsprechung zur transzendentalen Analytik so­
zusagen wegfallt, weil sich die Lehre vom "reinen Verstand" 
bei Kant für Maine de Biran im Rückverweis auf die apper- 
zeptive Faktizität dieser Vernunft erschöpft. Oder anders aus­
gedrückt, spricht sich die transzendentale Einheit der Apper­
zeption bei Kant im Modus der begrifflichen Verstandesarbeit 
aus, indem sie Anschauung wird, während Maine de Biran die 
Phänomenalität des Ich in die durchgehend apperzeptiv ge­
prägten Funktionen der Vorstellung und Begriffe aufgehen 
läßt, weil die originäre Einheit der Ichapperzeption bereits im 
Anstrengungsgefühl selbst garantiert ist. Die wirkungs- und 
ideengeschichtliche Antwort auf die Fragen der Berliner Aka­
demie ist 1807 in der Preisschrift "Von der unmittelbaren 
Apperzeption" folglich ein praktisches Transzendentalitätsver- 
ständnis, welches tatsächlich alle Objektivierung als gleichzei­
tigen Subjektivitätsursprung ausweist, so daß eine Verstan­
desanalytik im Sinne Maine de Birans stets nur "Objektkonsti­
tution" als "subjektive Ideologie" des Ego zu sein vermag. 
Und genau darin ist Maine de Biran Vorläufer der Phänome­
nologie über Kant hinaus, weil die Kantsche Antinomik von 
Rezeptivität und Spontaneität der Intention nach in eine re­
duktive Analyse der reinen Passivität überführt wird, welche 
das Ich vom originären Leben mit all dessen Potentialitäten 
her versteht- und nicht mehr vom klassischen Modell der 
Objektwahrheit aus.77

77 VgL R. Kühn, Studien zum Lebens- und Phänomenbegriff (1994), 243- 
261: "Ich kann” als phänomenologische Letztbegründung (hier bes. 253 ff), 
sowie zum Verständnis eines "empirischen Transzendentalismus" bei Maine 
de Biran auch P. Montebello, La döcomposition de la pensöe (1994), der 

47

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als einer der ersten Denker radikaler Subjektivität in der 
Neuzeit impliziert Maine de Biran folglich die Intentionalität 
des Bewußtseins im Sinne Husserls, insofern die willentliche 
Anstrengung gleichzeitig Eröffnung von Welt und Andersheit 
ist. Aber diese Intentionalität als originäres Wollen bleibt 
untilgbar immanent leibliches Empfinden, wodurch sich eine 
transzendente Objektivierung als Verallgemeinerung der Vor­
stellung nie verselbständigen kann, das heißt, es gibt keine 
Noese und Noematik ohne ständig mitgegebene Hyletik. Die 
antimetaphysische Grundentscheidung der Phänomenologie 
Husserls, Existenz und Wesen nicht mehr durch abstrakt for­
male Vorentscheidungen zu trennen, sondern als individuiert 
gegeben im immanenten Bewußtsein mit vollem "Rechtsan­
spruch" auf Erkenntnis allein in sich zu betrachten, ist im in­
neren Wahmehmungssinn Maine de Birans unmittelbar viru­
lent. Denn die Urfaktizität dieser Apperzeption bedeutet das 
Wesen des apperzeptiven Ich, wie es in seiner passiven Exis­
tenz sensitiv oder affektiv der (sodann willentlichen) Rezepti- 
vität des Widerständigen ausgesetzt ist. Die phänomenologi­
sche Untrennbarkeit von Wesen und Existenz in diesem Ur­
modus als "Gefühl" ist daher die praktische Noumenalität 
eines solchen Ego als Selbst des lebendigen Empfindens, wel­
ches in keiner seiner Leistungen mehr verlorengehen wird, 
was bedeutet: als rezeptives ist es aktiv, als Empfinden ist es 
intentionales "Ich kann".78 Dies in der ganzen Komplexität 
aller immanent-transzendenten Bewußtseinsmodi und-typik 
aufzuklären, war gemäß der "Arbeitsphänomenologie" Hus­
serls als Unabschließbarkeit einer solch genetischen wie stati­
schen Analyse vorbehalten.79 Die Präsenz von Descartes,

allerdings für eine bestehenbleibende Dualität von organischer oder affekti­
ver Sensitivität und Willen plädiert.
78 Vgl. auch B. Bdgout, L'ambivalence du sentiment. Maine de Biran et la 
double maniere de sentir l'existence (1999).
79 Vgl. für diesen Themenkomplex auch Th. Lipps, Einheiten und Relatio­
nen. Eine Skizze zur Psychologie der Apperzeption (1902); K. Lange, Über 
Apperzeption (1906); W. Janke, Apperzeption (transzendentale): Histori­
sches Wörterbuch der Philosophie Bd. 1 (1971), Sp. 447-455 (weitere Lit.);

48

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leibniz und Kant im apperzeptiven Denken Maine de Birans 
ist daher zugleich, wo er sie weiterführte, die Ankündigung 
einer späteren Vollendung in der monadologisch wie teleolo­
gisch ausgerichteten Phänomenologie, für die sich Ursprung 
und Ziel schon immer urfaktisch ereignet haben. Die Berliner 
Akademie hat sich diesbezüglich nicht geirrt, wenn sie ihre 
Auszeichnung der Neuheit dieses Weges bei Maine de Biran 
zuerkannte, wie F. Ancillon dies stellvertretend zum Ausdruck 
brachte, der selbst 1800 einen Text über "L'analyse des prin- 
cipes dans les Sciences" in der Akademie verlesen hatte, den 
Maine de Biran in seiner Preisschrift erwähnt (21) und somit 
sein Wissen um die dortigen Diskussionen bekundete. Des­
halb sind die folgenden Darstellungen dieser Preisschrift in 
ihrem Entstehen im einzelnen gewidmet.

3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk

In der Einleitung wurde zu Beginn schon festgehalten, daß die 
Preisschriften Maine de Birans, sofern sie noch im Original 
vorliegen, einen redaktionell abgeschlossenen Charakter be­
sitzen, auch wenn sie nachträglich von ihm überarbeitet wur­
den. In dieser Hinsicht bietet die Abhandlung "Von der unmit­
telbaren Apperzeption" seit der Ausgabe von Jose Echeverria 
im Jahre 1963 einen besonders günstigen Fall, weil sich her­
ausstellen läßt, daß hierin der Biranismus der mittleren Perio­
de von 1804-1813 seinen klarsten Ausdruck gefunden hat. 
Dafür spricht außerdem, daß Maine de Biran drei Jahre vor 
seinem Tod den Wunsch geäußert hat, diesen Text veröffent­
licht zu sehen. Das im Institut de France vorhandene Manu­
skript Nr. 2130 von 196 Folio-Seiten, welches ebenfalls die 
Grundlage für die französische kritische Edition von Ives 
Radrizzani aus dem Jahre 1995 bildete, war wahrscheinlich 
jenes Exemplar, das 1807 von Maine de Biran an die Berliner 
Akademie gesandt wurde.

R. Kühn, Husserls Begriff der Passivität (1997), Kap. 8: Passiv-aktive Ap­
perzeption.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Jahre 1806 war Maine de Biran Unterpräfekt von Ber- 
gerac und wohnte auf dem Schloß Grateloup in der Nähe die­
ser Stadt. Gegen Ende desselben Jahres liest er das Programm 
der Berliner Akademie von 1805, welches einen Preis in "spe­
kulativer Philosophie" zur Frage der inneren Apperzeption in 
ihrem Unterschied zur Anschauung sowie zur Empfindung 
und zum Gefühl ausschrieb.80 Maine de Biran muß die Aka­
demieschriften dieser seit 1744 in vier Klassen aufgeteilten 
Königlichen Institution gekannt haben, denn in der Bibliothek 
auf dem Schloß von Grateloup findet sich nicht nur eine 
Sammlung von sechs Bänden dieser wissenschaftlichen Reihe 
(Memoires de l'Academie royale des Sciences et Belles- 
Lettres, classe de philosophie speculative),81 sondern er zitiert 
auch öfters in seinen Tagebüchern und Schriften deren Auto­
ren wie Ancillon, Cochius, Maupertuis, Merian, Selle und 
Prevost.82 Bis zum Fall Napoleons sprach man bekanntlich an 
dieser Akademie Französisch, und Maine de Biran interessier­
te sich verständlicherweise für deren philosophische Aktivitä­
ten, weil dort eine von Leibniz geprägte Kantkritik mit Unter­
suchungen hinsichtlich einer "Urtatsache" im "inneren Wahr­
nehmungssinn" verbunden war.83 Es erstaunt daher nicht, 

80 Vgl. Text am Anfang der nachfolgenden Übersetzung.
81 Vgl. G. Barbillon, Les lectures de Maine de Biran, 56.; J. Echeverria, 
Introduction (1963), 240 f.
82 Die kleine Nachlaßschrift "De l'existence. Textes in6dits" (1966) bietet 
beispielsweise viele Exzerpte aus Fredöric Ancillon, Mölanges de littörature 
et de philosophie (1809), und aus den genannten Akademieschriften (vgl. 
die Auflistung ebd. von H. Gouhier, Introduction, 9 f). Maine de Biran war 
mit F. Ancillon (1766-1837) im Zusammenhang mit der Preisschrift über die 
Apperzeption in freundschaftlichen Kontakt getreten. Vgl. auch den Brief F. 
Ancillons an Maine de Biran zur Preisverleihung 1807, zit. J. Echeverria, 
Introduction, 14: "In Ihrer [Preisschrift] gibt es einen neuen und eigenstän­
digen Weg; sie erinnert an die guten Zeiten der französischen Philosophie, 
an die Zeit Descartes' und Malebranches." Maine de Biran zitiert ihn bereits 
vorher in dieser Preisschrift selbst (15, 21). Zur weiteren Biographie Ancil­
lons vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 240 f.
83 Vgl. M. Vallois, La Formation de l'influence Kantienne en France (1924);
E. Br6hier, Histoire de la philosophie, t. 11/3, 567 f., über die Verbreitung 

50

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn Maine de Biran nach Kenntnisnahme des oben genann­
ten Programms schreibt, daß ihn "die bloße Ankündigung der 
Fragestellung aus Berlin an jene des Institut [de France] über 
die Zergliederung des Denkens erinnerte [...]. Die Begriffe des 
Akademieprogramms paßten in der Tat so gut mit der Art und 
Weise überein, wie ich die Frage des Institut aufgefaßt und 
behandelt hatte, daß ich glaubte, nur die Form meiner letzten 
Preisschrift - unter völligem Beibehalt derselben Ideengrund­
lage - zu verändern, um in der Lage zu sein, den Ansichten 
der ausländischen gelehrten Gesellschaft zu entsprechen. Ich 
redigierte also mein Thema auf andere Weise und sandte es an 
die Berliner Akademie, nachdem ich eine kleine Anzahl an 
Tagen dazu verwandt hatte, um die unveröffentlichte Preis­
schrift über die Analyse des Denkvermögens ein zweitesmal 
zu redigieren."84

Dieser 1811 verfaßte Text blickt also auf jene Preisschrift 
zurück, welche 1805 als "Memoire sur la decomposition de la 
pensee" in Paris ausgezeichnet worden war und deren Vorbe­
reitung zur Veröffentlichung Maine de Biran abrupt aus bisher 
unbekannten Gründen abgebrochen hatte.85 Die Zeit von 1804 
bis 1813 entspricht daher jener Werkperiode, in der sich der 
"Biranismus" als definitive Ansicht von der eingangs darge­
stellten Ursprunghaftigkeit der Subjektivität im Sinne einer 
willentlichen Kraft als Egoimmanenz herausgebildet hatte, 
auch wenn sie existentiell von der Doppelheit des menschli­
chen Daseins als Sinnlichkeit und personaler Vernunft im 
Sinne individueller bzw. ethischer Schicksalsfrage geprägt 
blieb. Die Periode zuvor um die Jahrhundertwende, wie sie 
von der ersten Preisschrift "Influence de l'habitude sur la fa- 
culte de penser" gekennzeichnet ist, stand noch weitgehend 
unter dem Einfluß Condillacs und Cabanis' sowie der Ideolo­

Kants in Frankreich; J. Köpper, La signification de Kant pour la philosophie 
fran^aise, 70 ff.
84 In: Essais sur les fondements de la pyschologie (VIII), 6 f. (Introduction 
g&iörale).
85 Vgl. H. Gouhier, Oeuvres chosies de Maine de Biran, 314 Anm. (d); I.
Radrizzani, Introduction (1995), S. VIII f.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, auch wenn Maine de Biran bereits hier die wichtige Un­
terscheidung von Sensitivität und Selbstbewegtheit aufgegrif­
fen und weitergefiihrt hatte. Wie bereits aufgezeigt wurde, 
wollte er dadurch der herrschenden Theorie von der bloßen 
Empfindungsassoziation entgehen und sich so den Zugang für 
eine genauere, durchaus phänomenologisch zu nennende Be­
schreibung der originären Selbstgegebenheit des Ich eröffnen.

Man kann dafür folgende überzeugende Gründe anführen, 
wie es ein Vergleich zwischen dem Erstentwurf, der einge­
reichten Arbeit und der dann gedruckten Form von "Influence 
de l'habitude sur la faculte de penser" zeigt.86 Freiheit wie 
Gott scheinen schon damals einer inneren Überzeugung bei 
Maine de Biran zu entsprechen, auch wenn er ihren Beweis 
nicht für möglich hält, weil es sich dabei um Gegebenheiten 
des "inneren Wahmehmungssinnes" handelt. Denn letzterer ist 
in diesen philosophischen Anfangsjahren für ihn ein noch sehr 
undeutlicher Begriff für das Bewußtsein, während sich die 
organische Sensitivität durch nicht zurückweisbare Tatsachen 
zeigt. Nach dem empirischen Geist der Zeit mußte man auf die 
Erforschung letzter Ursachen verzichten, wie es die philoso­
phische Tradition seit Bacon, Locke und Hume vorgab, und 
allein die Wirkungen der Physiologie beobachten. Deren Er­
scheinungen besitzen eine solch phänomenale Positivität, wie 
sie sich den psychologischen Gegebenheiten nicht ebenso 
leicht zusprechen läßt. Die herrschende Lehre am Institut de 
France, das heißt Condillacs, Cabanis' und Destutt de Tracys 
(die beiden letzteren waren zugleich seine Preisrichter),87 be­
stand in der mehr oder weniger klaren physiologischen Unter­
scheidung von sensitiven und motorischen Kräften, die von 
den Organen oder vom Gehirn ausgehen sollten. Deshalb be­
hielt auch Maine de Biran den Parallelismus dieser beiden 
Tatsachenreihen von Passivität und Aktivität für seine erste 
größere Analyse zunächst bei.

86 Vgl. P. Tisserand, Introduction (II), 31 ff. u. 62 ff.
87 Vgl. Rapport de M. Destutt-Tracy: Influence de l'habitude (II), 214-224.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber die Abhängigkeit der psychologischen Wirkungen 
von den physiologischen Voraussetzungen tritt in der zweiten 
Fassung der Preisschrift über die Gewohnheit bereits schon 
zurück, indem lange Beobachtungen über die Nerven und das 
Gehirn ausgeschieden wurden und psychologische Termini oft 
jene der Physiologie ersetzen. Und es läßt sich sogar noch ein 
weiterer Unterschied zwischen der eingereichten Preisschrift 
(zweite Fassung des "Memoire" von 1802) und ihrer gedruck­
ten Form von 1803 ausmachen. Maine de Biran schreibt näm­
lich ausdrücklich in bezug auf seine methodische und begriff­
liche Vorgehensweise bisher eine Anmerkung, die sich neben 
anderen wie eine Eigenkorrektur seines Denkens liest: "Wenn 
ich Ausdrücke der Physiologie benutzt habe, um ideologische 
[das heißt denkanalytische] Tatsachen zu erklären, dann woll­
te ich keineswegs einen absoluten Parallelismus zwischen 
zwei Phänomenordnungen behaupten, sondern nur auf Analo­
gien hinweisen, die mir einiges Licht auf die Prinzipien der 
Wissenschaft zu werfen schienen und die im allgemeinen we­
nig von den Metaphysikern beachtet worden sind. Ich bitte 
also, diese Parallele nicht zu wörtlich zu nehmen."88

Es gibt in der Tat kein Denken ohne Bewegungen, aber 
Maine de Biran scheint immer deutlicher zu bemerken, daß 
das Denken selbst weder eine Bewegung noch eine Wiederho­
lung von Bewegungen (Bonnet) und das Gehirn nur ein In­
strument und keine Ursache davon (Cabanis) darstellt. Im 
Grunde ging sein Denken also schon in dieser frühen Werkpe­
riode über die Theorien seiner Zeitgenossen hinaus, weshalb 
das Bewußtsein für ihn zwar im Zusammenhang mit einer 
aktiven oder willentlichen Spontaneität bzw. Aufmerksamkeit 
(Destutt de Tracy) gesehen werden muß - das Bewußtsein als 
innere Selbstbewegtheit bleibt letztlich jedoch innerhalb der 
Freiheit oder des personalen Kems der Existenz zu verstehen. 
Und wenn sich der "innere Wahmehmungssinn" mit dem 
"muskulären Sinn" identifiziert, dann gewinnt er schließlich 
dadurch einen rein immanenten Gewißheitsgrad, der zumin­

88 Zit. ebd. (II), 33.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dest dem "organischen Sinn" an Realität gleichkommen soll. 
Maine de Biran findet also in gewisser Weise zu seinem ur­
sprünglichen "Spiritualismus" zurück, den die hier kurz be­
trachtete Preisschrift von 1802 durch die Überlastung von 
"physizistischer Physiologie" verdunkelt hatte, wie es gerade 
auch Briefe aus dieser Zeit deutlich zeigen. Denn bei aller 
positiven öffentlichen Aufnahme seines ersten Werkes äußern 
sie sich skeptisch hinsichtlich des wirklichen Erkenntnisfort­
schritts über eine "zu materialistische" Position und Aus­
drucksweise hinaus.89

Damit gewinnt aber auch der Begriff der Psychologie einen 
anderen Sinn; wird er nämlich aus einer einseitigen Abhän­
gigkeit von der Physiologie herausgenommen, dann erhält die 
eigentlich philosophische Intention als eigengesetzlich phä­
nomenologische Deskription ein anderes Profil: Die wahren 
Motive der geistigen und willentlichen Leistungen können 
sich nur im Denken selbst befinden, so daß mit anderen Wor­
ten der "innere Wahmehmungssinn" der "muskulären An­
strengung" schließlich zur unmittelbaren oder immanenten 
Selbstgegebenheit des transzendentalen Ich wird. Die "über­
organische Kraft", von der bei ihm nun vermehrt die Rede 
sein wird, bleibt einerseits jedoch ein Einwirken des Bewußt­
seins auf das Gehirn und die Muskelorganisation sowie ande­
rerseits eine unzurückfuhrbar positive Tatsache, die sich im 
noumenalen Sinne beschreiben und analysieren läßt. Wie die 
cogitatio bei Descartes ist die Ursprungstatsache das Bewußt­
sein selbst, aber in der reinen Anstrengung wird es in seiner 
konkreten oder auch leiblichen Ursprunghaftigkeit tatsächlich 
ergriffen: "Das auf die unbeweglich passiven Organe reduzier­
te Wesen, deren Bewegungen es nicht wahmähme und orien­
tierte, wäre auf die instinktiven Vermögen begrenzt; es hätte 
keinerlei deutliche Persönlichkeit in sich."90

89 An Serres und Degörando (oder auch Baron de Gerando), zit. ebd. 58-60.
90 Influence de l'habitude (II), 186; vgL zu den unterschiedlichen Abfassun­
gen dieser "Gewohnheitsschrift" auch M. Picavet, La philosophie de Maine 
de Biran de l'an X ä l'an XI (1889), 527 ff, worin allerdings die Meinung 

54

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diesen Schritt hin zur Originarität des personalen oder 
freien Willens im "inneren Wahmehmungssinn" vollzieht 
gerade die Preisschrift "La Decomposition de la pensee" von 
1805, womit die oben genannte zweite Werkperiode eingelei­
tet wird, in deren Mitte 1807 genau die Berliner Preisschrift 
steht, deren Stellung im Gesamtwerk hier deutlich gemacht 
werden soll. Das heißt, der innere apperzeptive Sinn im nun­
mehr engeren Verständnis Maine de Birans gibt - über die 
Vielfalt der einzelnen Eindrücke hinaus- nicht nur eine 
selbstbewegte Subjektivität zu verstehen, sondern diese im­
manente, egologisch wie leiblich bestimmte Kraft findet auch 
in der Trägheit des organischen Leibkörpers eine erste Wider- 
ständigkeit. Diese gibt dem apperzeptiven Willen nach, wobei 
gleichzeitig die äußeren Körper über ihren Festigkeitscharak­
ter phänomenal als gegenständliche Erscheinungen wahrge­
nommen werden, wie wir ausfiihrten. Auf diesem Boden er­
gibt sich eine Reihe von inneren Gewißheiten und anschauli­
chen Evidenzen von jenem Ego des Wollens aus, welches in 
dieser Schrift über die "Zergliederung des Denkens" beschrie­
ben wird, indem Maine de Biran die methodologische Grund­
schwierigkeit nicht leugnet: "Die passiven Modifikationen 
gehen beim Menschen dem Licht des Bewußtseins voraus und 
befinden sich stets weit von dessen Strahlen entfernt."91

Aber wenn diese Feststellung zunächst noch rein vom ob­
jektiven Körper ausgeht, so wird das Ego schließlich doch mit 
dem eigenen oder subjektiven Leib identifiziert, welcher die 
entscheidende Entdeckung Maine de Birans vor der intentio­
nalen und radikalisierten Phänomenologie der Gegenwart ist: 
"Wie konnte sich ein irgendwie bewegliches Organ ständig 
ausrichten [wie die Hand beim Berühren und Tasten], ohne 
selbst erkannt zu sein?" Die phänomenologische Frage der 
Selbstgegebenheit eines solchen "Körperinstrumentes" ist 
daher mit der Frage identisch, wie es sich selbst erkennt, bzw. 

vertreten wird, Maine de Biran kehre inhaltlich zu Cabanis und Bonnet 
zurück.
91 Mdmoire sur la decomposition (111), 38.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein eigenes Wissen von sich hat?92 Für eine Psychologie der 
Gewohnheit, wie Maine de Biran sie vorher entworfen hatte, 
ist das Ich ohne ein solch innerpraktisches Selbstwissen nur in 
den sich wandelnden Zuständen seiner deutlicheren oder zu­
rückgedrängten Präsenz greifbar, während er in radikaler Re­
duktion jetzt ein reines Ego sucht. Dieses durchbricht trans­
zendental die empirische Dialektik von Passivität und Aktivi­
tät, um sich dem anzugleichen, was Maine de Biran gerade das 
Existenzgefühl nennt: eine affektive Atmosphäre, in der die 
urtümliche Unterscheidung von Empfindung und Wahrnehmen 
aufbricht, ohne das reine Empfinden zu verlieren.

Diese Unterscheidung ist ontologischer Natur, denn das 
Empfinden ist rein immanent, das heißt ohne die Vorstellung 
oder Re-flexion der Wahrnehmung in sich zu kennen. Der 
Begriff der inneren Erfahrung, welcher jetzt bei Maine de 
Biran eindeutiger gefaßt wird, ist kein bloß anthropologischer 
oder empirischer Begriff mehr, sondern - wie das Beispiel der 
"Körperinstrumente" zeigt - die innere oder transzendentale 
Ermöglichung jeder außenbezogenen Re-flexion schlechthin. 
Das Ego als "affektive Atmosphäre" oder "Existenzgefühl" ist 
also keineswegs mit der noematischen oder transzendenten 
Empfindung zu verwechseln. Es ist reines Gefühl (sentiment) 
und nicht Empfindung (Sensation), mit anderen Worten ein in 
jeder Hinsicht unvergleichbar affektives Fühlen (sentir), wes­
halb Maine de Biran eben für die egologische Struktur der 
Anstrengung konsequent von einem Gefühl der Anstrengung 
spricht. Damit ist im "Memoire sur la Decomposition de la 
pensee" der Durchbruch gegenüber dem rein physiologisch 
Organischen prinzipiell gelungen, denn das Egosein hat nun­
mehr eine eigene phänomenologische Erscheinensmaterialität 
oder immanente Substanzialität. Diese ist mit keiner anderen 
Erscheinung eines transzendenten Seins zu verwechseln und 
wird von der folgenden Preisschrift 1807 als "innere Apper­
zeption" im Unterschied zur Anschauung und Empfindung 
ausdifferenziert. Eine Selbstergreifung des Ich ohne innere 

92 Ebd. (III), 6.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Distanz ist für das Eigenwesen der Subjektivität in der Tat 
notwendig, denn sonst ergriffen wir uns nur in der Verdoppe­
lung eines Bildes nach einer inneren Selbstspaltung. Aus die­
sem Grund ist der Begriff der Reflexivität bei Maine de Biran 
gerade nicht mit den Schemata oder Variationen des intentio­
nalen oder transzendierenden Bewußtseins, sei es Kants oder 
später Husserls, zu verwechseln: die reflexion concentree ist 
nicht die reflexion speculaire, denn in der ersteren berühre ich 
mich innerlich unmittelbar selbst, wie die Kemanalyse lautet. 
Die optischen Metaphern, welche traditionellerweise bis in 
das Bewußtseinsmodell hineinwirken, sind daher ebenso zu 
durchbrechen wie die zeichenhaft oder sprachlich bedingten 
Wiederholungen der Ipseität im Sich-selbst-Erkennen.

Das Zeugnis oder auch die Offenbarung des inneren Wahr­
nehmungssinnes als unmittelbare Apperzeption ist daher kein 
SVcA-Wahmehmen nach dem Modell eines distanzierenden 
Sehens im Spiegel, sondern das Selbst ergreift sich von vorn­
herein als das konkrete Sich-seibst. Genau gesprochen, habe 
ich keine Idee von mir (nämlich ein Bild oder eine Vorstel­
lung), sondern die Apperzeption, welche es im folgenden 
durch die Übersetzung genauer zu verstehen gilt, ist eine un­
mittelbar innere Übereinstimmung mit mir selbst, welche in 
keinem Außen, das heißt in der Welt oder in einem Horizont, 
gelesen zu werden vermag. Aus diesem Grund werden die 
"inneren Wollungen" (youloirs intimes), wie Maine de Biran 
sie nennt, nur durch die Identifikation mit der "aktiven Kraft" 
solcher Akte selber verständlich, das heißt letztlich in der 
Identifikation mit dem Ich selbst, welches sich in diesen Lei­
stungen fühlt oder apperzipiert, ohne als Phänomen eine Vor­
stellung von sich zu besitzen.93 Daß sich daraus sowohl eine 
Kritik an Descartes' (vermeintlich re-flexivem) Cogito sowie 
am unpersönlichen oder universalen Ich im Kantianismus 
ergab, liegt auf der Hand. Denn nach Maine de Biran führt 

93 Vgl. M. Henry, Philosophie et phenomenologie du corps (1965), 107 ff.; 
G. Romeyer-Dherbey, Maine de Biran (1984), 1706 f.; R. Kühn, Leiblich­
keit als Lebendigkeit (1992), 246 ff.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Descartes zwischen dem cogito und dem sum eine metaphysi­
sche Distanz oder Spekulation ein, so wie sich auch ein uni­
versales Bewußtsein niemals mir als konkretem Ich-selbst 
substituieren kann.

Damit stehen wir bereits mitten in der ideengeschichtlichen 
Problematik der "Apperzeptionsschrift", deren Zentrum noch 
deutlicher als in der "Zergliederungsschrift des Denkens", 
welche Maine de Biran für die Berliner Akademie umarbei­
tete, dieses Ich ist: "Ich bin der Meinung [...], daß dieselben 
Umstände oder Bedingungen, welche geeignet sind, das An­
strengungsgefühl zu entwickeln oder die als solche gefühlte 
oder apperzipierte willentliche Bewegung zu bilden, in diesem 
selben Verhältnis das Phänomen des Bewußtseins oder des 
individuellen Ich entwickeln bzw. erhellen, sowie umgekehrt: 
daß nämlich in jeder Leidenschaft, in der die freie Anstren­
gung verdunkelt wird und verschwindet, das Ich reell in sei­
nen dunklen Affektionen eingehüllt bleibt, was für es selbst 
bedeutet, als existierte es nicht."94 Dieser zentralen Aussage 
entspricht, daß Maine de Biran für seine Berliner Arbeit nur 
das zurückbehalten hat, was psychologisch im metaphysischen 
Sinne der damaligen Zeit oder für uns phänomenologisch ist, 
während alles andere - das Physiologische - nur zusammen­
gefaßt dargestellt wird. Die Begrifflichkeit wird so klarer, und 
wenn die Grundideen aus dem "Memoire sur la decompositi- 
on" auch beibehalten werden, so ist das Ganze der Berliner 
Preisschrift dennoch deutlicher und strukturierter als die 
Preisschrift von 1805.

Nicht nur die ersten Herausgeber wie V. Cousin, E. Naville 
und P. Tisserand stimmen hierüber in ihrer Einschätzung 
überein,95 sondern Maine de Birans eigenes Interesse für die 
Apperzeptionsschrift noch nach der Anerkennung durch die 

94 Von der unmittelbaren Apperzeption, 94.
95 VgL V. Cousin, Oeuvres philosophiques de Maine de Biran, t. IV (1841), 
8; E. Naville, Oeuvres in&iites de Maine de Biran, t. III (1859), 562 f.; P. 
Tisserand, Essai de restitution (1908), 18 f.; Introduction: Essai sur les 
fondements de la Psychologie (VIII), 23; Introduction: Nouveaux essais 
d'anthropologie (XIV), 23 f.

58

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berliner Akademie unterstreicht dies durch mehrere Relektü- 
ren wahrscheinlich 1815 mit der Anhäufung von Anmerkun­
gen und Notizen am Rand sowie zwischen den Zeilen, worauf 
wir in unserem nächsten Kapitel genauer eingehen werden. Er 
gab niemals das Vorhaben auf, diesen Text zu veröffentlichen, 
wie es besonders ein Verlagsvertrag vom 6. August 1821, also 
drei Jahre vor seinem Tod, belegt. Darin verpflichtet sich 
Maine de Biran, einen ersten Band von ca. dreihundert Seiten 
mit dem Titel "Nouvelles considerations sur les rapports du 
physique et du moral" zu liefern, der 1820 entstanden war. 
Und er fügt den für unseren Zusammenhang hier wichtigen 
Vermerk hinzu: "Diesem Band soll ein weiterer folgen, wel­
cher eine philosophische Preisschrift enthält, die von der Ber­
liner Akademie ausgezeichnet wurde."96

Bevor wir jedoch auf die näheren Editionshintergründe zu 
sprechen kommen, wollen wir hier noch auf die dritte oder 
letzte Werkperiode Maine de Birans verweisen, die ab 1813 
eine Veränderung in seinen philosophischen Auffassungen 
bietet und sich ab 1815 verstärkt der Gottesfrage zuwendet, 
das heißt in jenem Jahr, wo er auch seine Berliner Preisschrift 
überarbeitet. Ohne nunmehr die Doppelheit des sensitiven und 
willentlichen Lebens zu leugnen, sondern um sie zu transzen­
dieren bzw. noumenal oder innerlich aufzuheben, spricht 
Maine de Biran jetzt von einem "Leben des Geistes", welches 
seine bisherige freimaurerische Haltung überbietet,97 die phi­
losophisch der Idee von der Vernunft als Vermögen des Abso­
luten entsprach. Aber der universale Charakter der notwendi­
gen Begriffe ist letztlich abhängig von einer ebenso absoluten 
wie inneren Mitteilung, worin das Ich Gott gegenüber passiv 
ist, so daß der Mensch - wie bei Pascal - in einer Mittelstel­
lung zwischen der Natur und Gott erscheint. Wird das bisher 
aktive Ich der apperzeptiven Anstrengung jetzt seinerseits als 
passiv gesehen, so hört es auf, ein "Ich" im bisherigen Sinne 

96 Zit. P. Tisserand, Projet d'edition des Oeuvres de Maine de Biran (1917), 
582.
97 Vgl. P. Ndgrier, L'Initiation ma?onnique (1991), Kap. 5: Le regard ma- 
fonnique de Maine de Biran.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sein: entweder überläßt es sich den organisch instinktiven 
Bewegungen der sensitiven Körpernatur oder es erhebt sich 
unter der Wirkung der Gnade zu Gott. Im ersten Fall wird es 
vom Körper sozusagen verschlungen, im anderen Fall verliert 
es sich in Gott, so daß die "psychologischen Beschreibungen" 
dieses Ich eine neue Qualität gewinnen, indem sie die Präsenz 
Gottes in bestimmter Weise näher bestimmen können.98

Sucht man nach Gründen für eine solche Neuorientierung 
des Denkens bei Maine de Biran, so kann man auf die Ergeb­
nisse seiner Kritik am Sensualismus und Rationalismus um 
1812-13 zurückverweisen, die mit einer sich differenzierenden 
Strukturierung seiner eigenen psychologischen Sichtweise 
einherging. Individueller Ichbegriff als Persönlichkeit und 
Freiheit des Menschen (die nie ganz von der Gottesfrage ab­
gekoppelt waren) sind durch die Willensempfmdung im "An- 
strengungsgefuhl" wesenhaft miteinander verbunden, wobei 
die "Urtatsache" des Bewußtseins als "innerstes Empfinden" 
im Sinne des sens intime eine prärationale Erfahrung des Ich 
als affektiver oder fühlender Apperzeption darstellt. Erst hier­
auf können Reflexion und Handeln aufbauen, wie grundle­
gend aufgewiesen wurde. Maine de Biran findet dies bei Fich­
te und Schelling ebenfalls formuliert, und ohne Zweifel kön­
nen gerade diese beiden Vertreter des deutschen Idealismus 
nicht von ihrer religiösen Intention getrennt werden, um Ich­
bewußtsein und Offenbarung zusammenzudenken.99 Insofern 
war auch bei Maine de Biran eine Weiterentwicklung zu einer 
"christlichen Metaphysik" in diesem Stadium angelegt, wie 
die meisten Interpreten sagen. Denn die beschreibenden Be­
wußtseins- oder Erfahrungssysteme tragen bei ihm nunmehr 
einen deutlich aufsteigenden Akzent, der die frühere Doppel­
heit von sensitivem und willentlichem Leben aufgreift und 
weiterfuhrt: nach dem Mensch und Tier gemeinsamen "Sy­
stem des Affektiven" folgt das spontan sensitive System. Die­

98 Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 195-402, hier bes. zum "Leben 
des Geistes" der 3. Teil (369-402). Vgl. P. Tisserand, Introduction ä la note 
sur l'idee d'existence (XIV), 34 f.
99 Vgl. X. Tilliette, L'intuition intellectuelle de Kant ä Hegel, 195 f. u. 260 f.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses bleibt dem Affektiven noch unterworfen, obwohl es schon 
in das wache Bewußtsein hineinragt, und wird vom Begehren 
(desir) geleitet. Wenn dieses sich als "bewußtes Verlangen" 
(appetit conscient) in irrationalen oder imaginären Glaubens­
sätzen als "Aberglaube" kristallisieren kann, dann liegt darin 
ein kritisches Moment für einen geläuterten Glauben, wie ihn 
Maine de Biran konsequent in seiner Spätzeit erfährt und kon­
zipiert.100

Die Grunddisposition aus der dritten Stufe des "Wahmeh- 
mungssystems" ist nämlich jene schon bekannte Aufmerk­
samkeit, die als freie psychische Aktivität gerade auch im 
Leben des Geistes oder der Moral eine zentrale Rolle spielt. 
Sie erlaubt die Konzentration nach innen, während sie um 
1812-13 - und auch schon zuvor - besonders für die Fähigkeit 
zu objektiver Phänomenalisierung der Außenwelt und zur 
Bildung allgemeiner Begrifflichkeit gehalten wird, aber neben 
der Moralität auch die Schönheit begründet. Diese Fähigkeiten 
finden ihre Vollendung in der vierten Stufe der "Reflexion" 
{systeme reflectif), welche in Philosophie und Kultur allge­
mein einmündet.101 Nichts spricht daher dagegen, daß ein 
solch psychologischer Stufenbau, nachdem er die philosophi­
sche Anthropologie vom Sensualismus und Empirismus gelöst 
hatte, diese Anthropologie nun ihrerseits in eine "Offenba­
rung" {revelation, manifestatiori) aufgehoben sein läßt, in der 
sich die Erforschung des Bewußtseins diesseits wie jenseits 
der Schwelle seiner Wachheit in der Bestimmung der inner­
lichtsten Natur des Begehrens und der Aufmerksamkeit voll­
endet. Denn es ist geradezu ein Charakteristikum der Spätzeit 

100 Die Anfänge dieser Kritik mit pädagogischen Implikationen liegen aber 
bereits in seiner ersten veröffentlichten Preisschrift "Influence de rhabitude” 
(II), 98 ff, wo die Einbildung durch die Gewohnheit in den "Gefühlen" und 
"Leidenschaften” im politischen wie religiösen Bereich "Idole" hervorbringt, 
aber sich auch als "mechanisches Gedächtnis" im Bereich der Sprache und 
Wissenschaften negativ auswirkt, ebd. 164 ff Vgl. Von der unmittelbaren 
Apperzeption, 192 ff
101 Vgl. Essai sur les fondements de la Psychologie et sur ses rapports avec 
l'&ude de la nature (VIII-IX); H. Gouhier, Introduction gdnörale (XIV), 6 f.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maine de Birans, daß Psychologie und Anthropologie durch 
das "Theologische" bzw. die "christliche Offenbarung" nicht 
zerstört, sondern in ihrer "Wissenschaftlichkeit" durch eine 
genauere Ortsbestimmung begründet werden, wie es eine pro­
grammatische Tagebuchaufzeichnung vom Oktober 1823 fest­
hält: "[Daraus] ergäbe sich die lehrreichste und vollständigste 
Anthropologieabhandlung, die bisher unternommen wurde. 
Jeder dieser Teile der menschlichen Wissenschaft wurde ge­
trennt behandelt, und zwar durch einen sehr nachteiligen Irr­
tum, so als ob er der einzige wäre und den ganzen Menschen 
darstellte; aber es handelt sich nicht mehr darum, jedes dieser 
Leben zu isolieren, sondern ihre analogen und gegensätzlichen 
Beziehungen zu erforschen."102

Man erkennt dies gut in seiner kurzen Stellungnahme über 
die "zwei Offenbarungen", wo Maine de Biran auf die griechi­
sche Philosophie zurückgreift und besonders die Dialoge Pla­
tons, die christliche Offenbarung und die natürliche Erkennt­
nis des Absoluten an ein inneres Gefühl bindet, welches sich 
die Seele nichts selbst zu geben vermag: "Der Mensch weiß 
durch sein Bewußtsein und Gewissen, daß er sich nicht selber, 
bzw. seine Seele sich nicht selbst jenes unaussprechliche Ge­
fühl des Guten, der Tugend, des Unendlichen, der Gottheit 
eingibt: die Ursache, die Quelle dieser hohen Eingebungen 
kann nicht subjektiv sein, sie hängt von einer Natur ab, welche 
erhabener als alle Empfindungen und die höchsten Ideen des 
Geistes ist." Das Verhältnis von Seele/Körper wiederholt sich 
daher auf der Ebene von Gott/Ich analog zum Verhältnis von 
Philosophie/Gnade, aber entscheidend bleibt dabei, daß die 
"innere Offenbarung" an ein Gefühl gebunden wird, wo die 
Apperzeption der unendlichen Wahrheiten mit dem "Sichver- 
senken" (absorptiori) des Ichgefuhls oder der menschlichen 
Persönlichkeit verknüpft ist. Ich oder Person müssen jedoch in 
ihrer Passivität dieses Aufgehen in eine größere Wirklichkeit 
affektiv erfahren können, auch wenn sie sich diesen Vorgang 

102 Journal intime (ed. La Valette-Monbrun), t. II, 318 f. (dt. Übers, modifi­
ziert: Tagebuch [1977], 187 f.).

62

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst nicht zu geben vermögen. Dieser Gefahr einer Trennung 
von Ich/Seele, die Maine de Biran in seiner Apperzeptionsana­
lyse Descartes in der Kritik an einem metaphysischen See- 
le/Substanz-Begriff vorgeworfen hatte, wird also dadurch 
begegnet, daß sich das Ich nicht einfach in einem affektiv 
Seelischen auflöst, sondern eine noumenale Wirkweise in sich 
erprobt. Mit Blick auf das Verhältnis wissenschaftlichen For­
schens zum Glauben heißt dies: "Die psychologische Tatsa­
che, auf welche sich der mystische Gesichtspunkt stützen 
kann, scheint vollkommen mit der Offenbarung und den eige­
nen Worten des Erlösers übereinzustimmen, wo man fast im­
mer im bildlichen Sinne einige innere Wahrheiten findet."103 
Und in seinen Kommentaren zum Johannesevangelium, die 
sich zwischen 1820 und 1823 erstrecken, fuhrt Maine de Biran 
die Beschreibung des "geistigen Menschen" weiter aus, worin 
sich die Intention seiner Apperzeptionsanalyse als Auffassung 
von den "drei Leben" vollendet: "Dies ist gleichfalls das Ziel 
der psychologischen Analyse, welche allein mit den Vernunft­
kräften, gestüzt auf die innere Beobachtung, unternommen 
wird."104 Das Noumenale, welches hier dem kantschen Termi­
nus nach die platonische Ideenwelt integriert, wird so zwar 
dem Phänomenalen entgegengesetzt, aber anders als bei Kant 
bleibt es nicht gänzlich für die Menschen unerreichbar.

Drückt sich die "immanente Psychologie" der Ichapper- 
zeption, welche wir gleichzeitig als eine radikale Phänomeno­
logie verstehen, nunmehr durch die "mystische" Sichtweise 
des Johannesevangeliums vornehmlich aus, dann stellt dies 
gerade die Frage nach einer Gesamtphänomenalisierung des 
Erscheinens einschließlich des "göttlichen Lebens" als absolut 
innerer Selbstoffenbarung dieses Erscheinens selbst. Es würde 
sich dann nicht um "Mystizismus" oder um eine bloß "religiö­
se Philosophie" handeln, sondern um jene Beschreibung des 
menschlichen Lebens, welches die höchste Manifestation die­

103 Note sur les deux rövdations (XIII), 108-122, hier 114 u. 117 Anm. 1.
104 Note sur l’Evangile de Saint Jean (XIV), 412-435, hier 427; vgl. H. Gou- 
hier, Introduction gönerale (ebd.), 11 ff. Andere wichtige Lektüren in dieser 
Zeit sind Proklos, Pascal, Fönelon, Bossuet sowie Van Helmont.

63

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Lebens selbst beinhaltet, das heißt dessen Phänomenalisie- 
rung als Offenbarung, worauf auch der Logosbegriff bei Mai­
ne de Biran in den zuletzt genannten Texten verweist. In die­
sem Sinne handelt es sich daher nicht um eine wirkliche Ver­
lagerung der anfänglichen Biranschen Forschungsabsicht; 
vielmehr wäre von einer letzten "Bereicherung" zu sprechen, 
wie P. Tisserand vorschlägt.105 Läßt sich auf der Ebene der 
noumenalen Welt die Bedeutung der Substanz, des Raumes, 
der Kausalität usw. nur durch eine reelle Kraft beschreiben, 
welche allein verhindert, daß etwa die Substanz nur eine sinn­
liche Kollektion von Eigenschaften sei, dann muß auch das 
rein phänomenologische Wesen dieser Kraft nochmals für 
sich analysiert werden. Und ist diese Kraft nicht nur das ap- 
perzeptiv innere Ich ausgehend von der Organizität des sub­
jektiven Leibes, woran die Formen unserer Welt- und Dingan­
schauung gebunden sind, dann muß diese Kraft oder Mächtig­
keit sich ebenfalls zunächst in sich selbst offenbaren, das 
heißt, sich in ihrer Selbstmanifestation selbst als Kraft affizie- 
ren. Die Offenbarung des absoluten oder göttlichen Lebens, 
welche originär weder vom Ich in seiner Passivität noch Akti­
vität ausgehen kann, ist daher letztlich - radikal phänomeno­
logisch gesehen - die rein immanente Selbstaffektion dieser 
Kraft in ihrer Absolutheit als Selbsterscheinen.

Wenn Maine de Biran daher einen wesentlichen Teil seiner 
Berliner Apperzeptionsschrift von 1807 darauf verwendet, 
seine Analyse vom Ursprung der Ideen, welche er für seine 
maßgebliche Entdeckung hält, mit den großen Metaphysiksys­
temen vor ihm zu vergleichen (Teil I, § 1-3), so bedeutet dies 
unter anderem, daß die "Urtatsache" weder materialistisch 
(sensualistisch) noch idealistisch aufgedeckt zu werden ver­
mag. Denn die Idee der Kraft ist nicht mit der Idee der Sub­
stanz (Leibniz) oder mit ihrer kategorialen Formalisierung als 
Objektivierung durch den zeitlich "inneren Sinn" des "Ich 

105 Vgl. Introduction ä la note sur l'id^e d'existence (XIV), 41 ff.; ähnlich 
B. Baertschi, Introduction: P. Maine de Biran, Demidre philosophie, exis- 
tence et anthropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), S. VII f.

64

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denke” identisch (Kant), wie wir schon zeigten. Sie ist viel­
mehr eine Manifestation - oder eben eine Offenbarung sui 
generis- im phänomenologischen Sinne als solchem: ”Man 
findet letztlich dieses Zeichen der inneren Manifestation eines 
bewußten Wesens, welches frei in den von ihm bestimmten 
Akten ist, weil man es sonst entweder durch irgendein Ele­
ment derselben Affektionsklasse spezifiziert, wie etwa des 
Verlangens, oder auch auf eine Gesamtordnung zusammen­
gesetzter und vermischter Modi ausdehnt, wo es äußerst 
schwierig ist, genau den Teil an Handlung und Leidenschaft 
zu bestimmen."106 Somit wäre hier nicht nur eine "Vorweg­
nahme der Husserlschen Phänomenologie" gegeben, wie G. 
Romeyer-Dherbey neben anderen betont,107 sondern durch das 
"dritte Leben" fände auch eine letzte Radikalisierung der rein 
phänomenologischen Motivation Husserls statt, das Leben als 
solches in seiner ebenso absoluten wie konkreten oder indivi- 
duierenden Manifestation zu fassen.

Ob Maine de Biran für seine sicherlich echte spirituelle Er­
fahrung eine insgesamt angemessene philosophische Konzep- 
tualisierung gefunden hat, ist zweitrangig gegenüber der Tat­
sache, daß er das Problem der reinen Rezeptivität als solcher 
überhaupt gestellt hat. Dieses bekundet sich in gleicher Radi­
kalität auf der Ebene der organischen wie der geistigen "Pas­
sivität" - nämlich als die genannte innere Selbstgebung der 
Kraft des absolut phänomenologischen Lebens an sich selbst 
als das lebendige Wesen jeder Apperzeption in ihrer unauf­
hebbaren Ipseisierung, um hier einen wesentlichen Aspekt der 
Biranrezeption zusammenzufassen.

4. Editions- und Übersetzungsfragen - Glossar

Es wäre zunächst eine weitere eigene Arbeit, eine genaue 
synoptische Aufstellung zwischen der Apperzeptionsschrift 
von 1807 und der Decompositionsschrift von 1805 durchzu­

106 Von der unmittelbaren Apperzeption, 91.
107 Maine de Biran (1984), 1710 f.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fuhren, deren thematischen Zusammenhang wir kurz vorge­
stellt haben. Hier sollen jedoch nur einige Hinweise erfolgen, 
welche die enge redaktionelle Verwandtschaft, aber auch die 
entscheidende inhaltliche Neuorientierung unterstreichen. So 
lassen sich nicht nur einzelne Sätze oder Teile von der 
Decompositionsschrift als Wiederholung bzw. Übernahme in 
die Berliner Preisschrift ausmachen, sondern ganze Teile ent­
sprechen sich oder werden hingegen aufgegeben.108 Die Ein­
leitung der Berliner Preisschrift folgt dem ersten Teil der vor­
hergehenden Preisschrift, außer für die "physiologische Ana­
lyse der Vermögen" (1805, § 3-4). Im Gegenzug hierzu ist die 
Kritik der früheren Philosophen im Berliner Text von 1807 
weit ausführlicher. So entspricht zwar der § 3 seiner Einlei­
tung dem § 5 des ersten Teils der Zergliederungsschrift, aber 
die Ausführung der Kritik an den "abstrakten Systemen der 
Metaphysik" (Descartes, Leibniz, Kant) umfaßt nunmehr vier­
undzwanzig Seiten anstelle von bloß neun Seiten zwei Jahre 
früher.

Dieser Intensivierung der rein philosophischen Auseinan­
dersetzung entspricht, wie wir schon im vorherigen Abschnitt 
bemerken konnten, das Tilgen physiologischer Beobachtun­
gen auf der anderen Seite. Ein besonders deutlicher Beweis 
hierfür ist das Kap. II des 2. Teils über die willentliche Be­
wegtheit und die Kraft der Anstrengung im Vergleich zu Kap. 
II, § 3 von 1805 (ed. Tisserand Bd. III, 197 ff.). Andererseits 
findet man gleiche Teile wieder, aber als straffende Zusam­
menfassung, wie die Analyse oder die Einteilung der äußeren 
Sinne in bezug auf den Anstrengungssinn zeigt (vgl. 1805, Bd. 
IV, 2. Abt. mit 1807, Kap. III). Und was die Einteilung des 
intellektuellen Lebens in drei große Systeme im Kap. IV der 
Berliner Preisschrift betrifft (§ 1: Intellektuell apperzeptives 
System; § 2: Intellektuell intuitives System u. § 3: Intellektuell 
sinnliches System), so findet man in der Decompositions- 

108 Vgl. J. Echeverria, Introduction (1963), 17, sowie die jeweiligen Hinwei­
se auf die Decompositionsschrift mit Seitenangaben in seinem Kommentar­
teil S. 238 ff., welche I. Radrizzani in seiner Ausgabe (1995) nur gelegent­
lich zur Schließung von offensichtlichen Lücken anbietet.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrift nur deren grobe Grundskizzierung. Es bestätigt sich 
also der schon zuvor festgehaltene Eindruck, daß die Berlin- 
schrift hinsichtlich der Synthese und Systematik einen deutli­
chen Fortschritt im Werk Maine de Birans insgesamt darstellt. 
Und es läßt sich hinzufugen, daß die Einteilung des Denkens 
in drei "Systeme" den "Essai sur les fondements de la Psycho­
logie" von 1812 ankündigt, worin sich das Ende der mittleren 
Werkperiode ausdrückt.

Versetzen wir uns jedoch hier noch einmal an den Anfang 
der Redaktionssituation der Apperzeptionsschrift zurück. 
Nach Lektüre des Berliner Programms von Ende 1805 arbeitet 
Maine de Biran, ohne Zeit im Jahr 1806 zu finden, im März 
1807 ungefähr vier Wochen an dieser neuen Preisschrift, weil 
der Einsendetermin der 1. Mai desselben Jahres war. Am 4. 
April schickt er sein Manuskript an den eng befreundeten 
Philosophen Joseph-Marie Degerando (1772-1842), der zu­
gleich Generalsekretär im Pariser Innenministerium war,109 
und bittet ihn, "die schnellste und sicherste Gelegenheit zu 
suchen, um die ziemlich umfangreiche Preisschrift über die 
letzte Frage der Philosophie, wie sie von der Berliner Akade­
mie vorgegeben wurde, an ihren Bestimmungsort gelangen zu 
lassen". Und er bat außerdem zugleich um Degerandos Unter­
stützung "durch eine Mitteilung, sie selbst dann zum Wettbe­
werb zuzulassen, falls sie um vieles später ankommen soll­
te".110

Es bleibt daran zu erinnern, daß aufgrund des Krieges zwi­
schen Frankreich und Preußen, besonders nach dessen Nieder­
lage von Jena und Auerstedt am 14. Okt. 1806, Ungewißheiten 
über die Situation der Akademie und den Ausgang des Wett­
bewerbs verständlich waren, wie sie sich in den Briefen Mai­
ne de Birans widerspiegeln. Am 21. November 1807 teilte 
jedoch die "Gazette Nationale ou le Moniteur Universel" mit, 

109 Vgl. Tagebuch (1977), 51, 99 u. 185; für die Datierungsfragen 1. Radriz- 
zani, Introduction (1995), S. VI f.
110 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963), 12; vgl. ebd. Notes, 246 f., zur 
Wirkung der Philosophiegeschichtsschreibung Degerandos auf Maine de 
Biran.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß die Akademie in ihrer Sitzung vom 6. August desselben 
Jahres den Preis des Wettbewerbs dem Lübecker Professor 
David-Theodor Suabedissen zuerkannt habe. Allerdings sei 
einer anderen eingereichten Preisschrift ohne Aufschrift aus 
den südlichen Provinzen Frankreichs eine Auszeichnung zu­
teil geworden: "Die Akademie hält den Autor an, seinen Na­
men kundzutun und seine Preisschrift zu veröffentlichen, oder 
die Akademie bietet sich selbst an, dieselbe zu veröffentli­
chen, falls der Autor dies vorziehe.”111 In einem Brief an De- 
gerando vom 13. Dezember 1807 geht Maine de Biran auf 
diese Mitteilung im "Moniteur Universel" ein und hat gute 
Gründe anzunehmen, daß er selbst der unbekannte Autor sei, 
weil sowohl der Hinweis auf Südfrankreich wie auf die feh­
lende Aufschrift seine Situation beträfen. Er erklärt das Feh­
len seines Namens und des Epigraphs damit, er habe beides in 
einen gesonderten Umschlag gegeben, da der Abschreiber es 
versäumt hatte, beides an den Anfang des Manuskripts zu 
setzen, und er dies zu spät bemerkt habe. Dieser Umschlag sei 
dann sicher verlorengegangen - und keineswegs habe er das 
Inkognito wahren wollen.112

Demzufolge meldete Maine de Biran seinen Namen bei der 
Berliner Akademie und verlangt zugleich sein Manuskript 

111 Ebd. bzw. deutsche Fassung in "Abhandlungen der königlichen Akade­
mie der Wissenschaften in Berlin (1804-1811)" von 1815: "Da [die aus dem 
südlichen Frankreich eingesandte Abhandlung] mit keiner Devise versehen 
war, so bedauerte die Akademie, derselben keinen Preis erteilen zu können." 
Diese Entscheidung wurde dann jedoch im März 1808 aufgehoben.
112 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963). 13 bzw. I. Radrizzani, Introducti- 
on (1995), S. XIII; vgl. auch: Essai sur les fondements de la Psychologie 
(VIII), 7, wo er hinzufugt, er habe nicht mit einer Auszeichnung gerechnet, 
weil er "zu wenig gearbeitet" habe, um diesmal den Preis zu verdienen: 
"Mein Hauptziel war es, meine philosophischen Ansichten einer zweiten 
Prüfung zu unterziehen." Aber es ist vielfältig belegt, daß Maine de Biran 
sich bescheiden gab, um dann desto mehr die Anerkennungen zu genießen. 
Vgl. G. Funke, Einführung, 19 f. In der Tat wertete er diesen Preis als eine 
internationale Anerkennung seiner Arbeit und nannte ihn später "eine der 
erfreulichsten, der ehrenwertesten Belohnungen", die er jemals erhalten habe 
(Nouveaux essais d'anthropologie, ed. Azouvi Bd. 10/2, S. 15).

68

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurück, um notwendige Veränderungen anzubringen. Von 
Berliner Seite wird das Veröffentlichungsangebot aufrecht 
erhalten, falls sich die Überarbeitungen nur auf Einzelheiten 
bezögen. Und obwohl normalerweise bei bloßer Auszeich­
nung einer Preisschrift keine Medaille vorgesehen war (im 
Unterschied zum Hauptpreis), macht die Akademie diesmal 
eine Ausnahme in diesem Punkt. F. Ancillon, der ihm schrieb, 
er beschreite neue und eigenständige Wege, wie wir schon 
zitierten, fugte in demselben Brief hinzu: "[Ihre] Preisschrift 
verdiente meiner Meinung nach, gekrönt zu werden [...]. Ur­
teilen Sie selbst über die Arbeit Ihres glücklichen Rivalen. Die 
Preisschrift des Herrn Suabedissen ist [...] im Stil einfach, 
genau und deutlich, aber im Grunde handelt es sich nur um 
eine vollständige Darbietung jener Philosophie, die man in 
Deutschland zu unrecht die Philosophie der Natur nennt, das 
heißt Schellings System; für einen Deutschen war es leicht, 
diese Preisschrift zu verfassen." Hierauf folgte dann der schon 
genannte Vergleich Maine de Birans mit Descartes und Ma­
lebranche,113 der ohne Zweifel schon damals Richtiges getrof­
fen hat, weil das Biransche Denken nicht einfach in die Zeit­
strömungen eingeordnet werden konnte, sondern darüber hi­
nausging.

Diese Ansicht vertrat Ancillon Sohn auch in seinem Gut­
achten für die Akademie, die seiner Meinung nach von den 
neun eingesandten Preisschriften (darunter auch Destutt de 
Tracys) sechs ausscheiden sollte, weil sie auf die Frage einer 
reinen Existenzwahmehmung ohne Vorstellung, Empfindung 
oder Intuition im Sinne von Fichtes und Schellings Idealismus 
gar nicht eingegangen seien. Maine de Birans Arbeit hingegen 
ließe nicht nur eine tiefe Kenntnis der "deutschen Metaphy­
sik" erkennen, sondern sie biete auch "neue Reflexionen ge­
gen die Philosophie Condillacs und Lockes". Zu bedauern 

113 Zit. J. Echeverria, Introduction (1963), 14 u. I. Radrizzani, Introduction 
(1995), S. XVI f. Vollständiger Brief Ancillons in: P. Maine de Biran, 
Mdmoire sur la decomposition (III), 129 f. Eine Kopie dieses Briefs findet 
sich dem Manuskriptexemplar der Berliner Preisschrift im Institut de France 
Nr. 2130, S. 197 f, beigeheftet.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wären nur die "Ungeschicklichkeiten des Stils" und die aus 
der Physiologie entlehnten Beispiele, die jedoch entfernt wer­
den könnten, "ohne daß die Überlegungen an [ihrer] Kraft 
etwas verlören".114 115 D.-Th. Suabedissen habe im Vergleich 
dazu nur eine Darstellung der "Naturphilosophie" aus Schel­
lings System geboten, was für ihn als Deutschen eben leicht 
gewesen sei, ohne wirklich Neues vorzulegen, auch wenn sich 
sein Stil einfach und klar gibt. Es müssen infolgedessen inner­
halb der Akademie Diskussionen über die Preiszuerkennung 
stattgefunden haben, und die außergewöhnliche Verleihung 
einer Medaille an Maine de Biran, obwohl Suabedissen den 
ersten Preis mit 50 Dukaten erhielt, weist darauf hin, daß die 
Mehrzahl des Preisgerichts der Auffassung einer Gleichwer­
tigkeit der beiden genannten Arbeiten zuneigte. Allein L. F. 
Ancillon, Vater von F. Ancillon, schien der Auffassung gewe­
sen zu sein, daß "der Preis nur der Preisschrift Nr. IX", das 
heißt Maine de Birans, zukäme, und der "Nr. 4 Verum index 
sui", nämlich Suabedissens Arbeit, neben einer weiteren Ein­
reichung aus Lüttich, nicht einmal das accessit."5

Bei soviel Anerkennung sowie der skizzierten Weiterent­
wicklung des Denkens Maine de Birans ist es eine wichtige 
Frage zu klären, warum diese Apperzeptionsschrift bis zur 
kritischen Edition durch Jose Echeverria 1963 solange unver­
öffentlicht blieb, obwohl der Autor selbst die Publikation 
durch einen Verlagsvertrag eingeleitet hatte? Die Beantwor­
tung dieses Sachverhaltes ist zugleich ein Hinweis auf die von 
uns vorausgesetzte Bedeutsamkeit der Übersetzung, die not­
wendigerweise eine motivierte Auswahl aus dem Gesamtwerk 
darstellt, welches im Deutschen nicht vorliegt. Durch den 
Testamentsvollstrecker und engsten Freund Maine de Birans 
namens Joseph Laine, Advokat, Abgeordneter und schließlich 
1816 Innenminister, erhielt V. Cousin alle Manuskripte zur 

114 Gutachten F. Ancillon vom 18. Juli 1807, zit. I. Radrizzani, Introduction 
(1995), S. XV f.
115 Gutachten an Jean de Castillon, Direktor der Philosophieklasse, vom 30. 
Juni 1807; zit. ebd. S. XV Anm. 34 (vgl. P. Maine de Biran, Correspon- 
dance philosophique Bd. 13/3 ed. Azouvi).

70

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überprüfung. In seiner Auflistung vom 15. August 1825 er­
wähnt dieser unter den philosophischen Schriften "das an die 
Berliner Akademie gerichtete Manuskript”. Es sei vollständig, 
in ziemlich schöner Schrift, aber Maine de Biran habe die 
Ränder mit schwer entzifferbaren Zusätzen gefüllt, welche 
den Text entstellten, da sie sich bis in den Text selbst hinein 
erstreckten. Am Ende dieser Auflistung erklärt Cousin dann 
hinsichtlich einer möglichen Veröffentlichung dieser philoso­
phischen Schriften, sie könne aus vier Bänden bestehen: "im 
zweiten Band die beiden Preisschriften von Berlin und Ko­
penhagen”. Als er dann 1834 die von ihm vorgesehene Veröf­
fentlichung unternahm, fand er einige der Manuskripte nicht 
wieder, welche er zuvor geprüft hatte, weil die Familie Maine 
de Birans sie zurückgenommen hatte. Aber er glaubt, "die 
Berliner Preisschrift in einem Fragment wiederzuerkennen", 
welches keinerlei Titel trug: "Eine vertiefte Lektüre erlaubt 
mir die Behauptung, daß es sich dabei gewiß um das ’Memoire 
de Berlin’ handelt."116

Ernest Naville bewies in der Folgezeit, daß es sich jedoch 
um eine Schrift zwischen 1823-24 handelte,117 was mit Tisse- 
rands Annahme von der Schrift "Note sur l’idee d'existence" 
übereinstimmt, nachdem er sie 1917 für eine Einleitung zur 
Berliner Preisschrift gehalten hatte.118 Aber auch Naville pub­
lizierte die Berliner Preisschrift nicht, indes P. Tisserand sie 
als Band IV seiner Werkausgabe aufnehmen wollte, wie er in 
seinem Projektentwurf für die Academie des Sciences Mora­

116 V. Cousin, Oeuvres philosophiques de Maine de Biran, t. IV (1841), 2 ff. 
Was Cousin irrtümlicherweise dann als "L'aperception immediate" veröf­
fentlichte, wurde von P. Tisserand später als "Note de Maine de Biran sur 
l’idöe d'existence" von 1824 publiziert. Vgl. die als Dissertationsschrift 
veröffentlichte Rekonstitution dieses Textes 1909 bzw. die Veröffentlichung 
1949 unter dem gleichen Titel in "Oeuvres", t. XIV, 45-193, mit Einleitung 
von P. Tisserand, 1-44, in bezug auf seine Widerlegung, als "Mdmoire de 
Berlin" gelten zu können, sowie Introduction von H. Gouhier, ebd. S. XI, 
bzw. von B. Baertschi in: P. Maine de Biran, Demiere philosophie, exis- 
tence et anthropologie (ed. Azouvi Bd. 10/2), S. XXVII ff.
117 Oeuvres inddites de Maine de Biran, t. III (1859), 587 f.
118 Vgl. Projet d'ddition (1917), 581 f.

71

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les et Politiques am Institut de France sagte.119 Wenige Tage 
hierauf entdeckte er jedoch in der Bibliothek Andrien Navilles 
in Genf eine vollständige Kopie der Decompositionschrift in 
sehr gutem Zustand. Und da er bis dahin nur 1500 lose Blätter 
dieser Preischrift von 1805 ohne sichtbaren Zusammenhang 
kannte, entschied er sich für die Veröffentlichung dieses Wer­
kes und verzichtete auf die Herausgabe der Preisschrift von 
1807 über die Apperzeption. Nichts hinderte ihn im Grunde an 
der Veröffentlichung dieser Berliner Schrift, und mit Recht 
vertritt J. Echeverria die Auffassung, letztere hätte eher eine 
Veröffentlichung verdient gehabt, weil sie besser aufgebaut 
und geschrieben sowie späteren Datums sei.120 Natürlich hat 
P. Tisserand versucht, seine Publikationsentscheidung im Zu­
sammenhang der Gesamtwerke zu rechtfertigen.

Hatte E. Naville in der Decompositions- oder Zerglie­
derungsschrift einen Entwurf der zeitlich späteren Apperzep­
tionsschrift gesehen, so kehrte P. Tisserand dieses Verhältnis 
gegenüber seiner früheren positiven Auffassung von 1908 um, 
welche wir schon erwähnten, und erblickte in der Berliner 
Preisschrift nur noch eine "Zusammenfassung" bzw. einen 
"Auszug" aus der zweiten Institutsschrift über die Zergliede­
rung des Denkens und fügte hinzu: "Dennoch muß man aner­
kennen, daß sich die Ansicht Ernest Navilles hinsichtlich der 
Abfassung der 'Berliner Preisschrift' mit Maine de Birans 
eigener Meinung deckt, der sie in den ’Fondements de la Psy­
chologie' eindeutig dem 'Memoire sur la decomposition de la 
pensee' vorzieht."121 In der Tat schrieb Maine de Biran in den 
erwähnten "Fondements": "Diese wesentliche Unterscheidung 
[zwischen Passivität und Aktivität in der Empfindung], wel­
che ich in meiner Preisschrift des Institut bewiesen und mit 
mehr Einzelheiten in der Berliner Preisschrift wiederholt hat­
te, lieferte mir alle notwendigen Gegebenheiten, um auf die 

119 Ebd. 582.
120 Introduction (1963), 20; vgl. ebenfalls 1. Radrizzani, Introduction (1995), 
S. XXI f., der sich der Meinung Echeverrias anschließt.
121 Vgl. Introduction: P. Maine de Biran, Mömoire sur la ddcomposition 
(III), 133 f.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage der Kopenhagener Akademie zu antworten.”122 Auch 
hier ist J. Echeverria, dem Herausgeber der Berliner Preis­
schrift im Jahre 1963, wieder zuzustimmen: Wäre der ”Essai 
sur les fondements de la Psychologie” - zusätzlich zu seiner 
späteren Abfassung von 1812 - ein vollständiger Text gewe­
sen, so hätte er ohne Zweifel der Apperzeptionsschrift vorge­
zogen werden können. Sie besitzen dieselbe Gedankengrund­
lage, und Maine de Biran schrieb selber ein Jahr nach diesem 
”Essai”: "Die Berliner Preisschrift ist nicht zu ihrer Zeit veröf­
fentlicht worden. Nach neuen Meditationen bin ich dahin ge­
langt, sie in eine ‘Abhandlung der Psychologie ex professo" zu 
verwandeln."123

Allerdings hat Maine de Biran diese Abhandlung nicht 
vollendet, und E. Naville mußte allen Scharfsinn aufwenden, 
um aus den entsprechenden Rohentwürfen die zweite Hälfte 
des genannten "Essai sur les fondements de la Psychologie" zu 
rekonstruieren. Selbst P. Tisserand muß zugestehen, daß auch 
Maine de Biran letztlich jene Seiten nicht anerkannt hätte, 
welche der Herausgeber in den "Oeuvres" 1932 veröffentlicht 
hat.124 Die Reihenfolge der Blätter wie Seiten ist zweifelhaft, 
einige davon sind sogar wahrscheinlich verschwunden, und 
so, wie sie der "Essai" durch Tisserand publizierte, scheint 
eine genaue Datierung unmöglich, weil Texte aus der letzten 

122 Essai sur les Fondements de la Psychologie (VIII), 10.
123 Mitteilung an die "Philosophische Gesellschaft", zit. P. Tisserand, Intro- 
duction: Essai sur les fondements (VIII), 19. Vgl. zum Zusammenhang des 
"Essai" mit Maine de Birans "Wissenschaft von den drei Leben" H. Gouhier, 
Introduction gänörale: Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 6 ff. Die 
neue "Anthropologie" soll den methodischen Rahmen des "Essai" ersetzen, 
was auch die Integration der vorherigen Preisschriften ihrer Substanz nach 
einschließt. Auch ein Projekt aus dem Jahre 1807 noch, die Berliner Preis­
schrift um einen zweiten Band zu ergänzen, worin die "moralischen Urtatsa­
chen" den behandelten "psychologischen Urtatsachen" hinzutreten sollten, 
um dann beide zu veröffentlichen, schlug fehl; vgl. entsprechende Briefe an 
Destutt de Tracy und Ampere bei I. Radrizzani, Introduction (1995), S. 
XVII f.
124 Introduction: Essai sur les fondements (VIII), 9; vgl. Besprechung dieses 
"Essai" bei R. Schwaderer, Pierre Maine de Biran, 976 f.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werkperiode mit anderen aus der mittleren verbunden sind. In 
diese Zeit von 1804-1813 fallen einige Vorträge Maine de 
Birans für die "Medizinische Gesellschaft" in Bergerac (1807- 
09), die Kopenhagener Preisschrift über die "Rapports du 
physique et du moral de l'homme" (1811), wie wir schon zu 
Beginn unserer Einleitung sagten. Letztere Preisschrift ist der 
einzige Text, welcher einem Vergleich mit der Berliner Preis­
schrift standhielte. Aber die Urschrift des Autors von 130 
Seiten im Institut de France, zusammen mit einigen Fragmen­
ten jener Kopie, welche nach Kopenhagen gesandt wurde, 
sind in einem schlechten Zustand und enthalten viele Lücken. 
Außerdem schrieb Maine de Biran selber Ende August 1820, 
das heißt neun Jahre nach der Abfassung dieser Kopenhagener 
Preisschrift, er habe dieselbe umgearbeitet, um diese Umarbei­
tung dem Professor für Medizin Antoine Royer-Collard, Bru­
der des Innenministers, zur Verfügung zu stellen, der eine 
Vorlesung über die Geisteskrankheit halten wolle.125 Dies war 
der Ursprung der "Nouvelles Considerations sur les rapports 
du physique et du moral de l'homme", was zeigt, daß die Ko­
penhagener Preisschrift zwar mit der Berliner Preisschrift 
vergleichbar wäre, aber dennoch den Nachteil aufweist, in 
ihrer Nachschrift nur schwierig zu veröffentlichen zu sein, 
und außerdem durch Maine de Biran eine modifizierte Fas­
sung erfahren hat.126

125 VgL Journal 1814-24 (ed. H. Gouhier), t. III, 287; A. Royer-Collard, 
Examen de la doctrine de Maine de Biran sur les rapports du physique et du 
moral de 1'homme (1843).
126 Sie trug zunächst den Titel "Prolegomenes psychologiques d'un cours sur 
l'aliönation mentale". Vgl. Oeuvres (XIII), 1-108, mit Einleitung von H. 
Gouhier (1949), bzw. XIV (1949), 5. Maine de Biran selbst erwähnt in den 
"Nouveaux Essais d’anthropologie" (XIV, 213 ff.) den Bezug zu seinen 
früheren Preisschriften. In den "Considörations sur les principes d'une divi- 
sion des faits psychologiques et physiologiques" von 1823 lassen sich zu­
dem zehn Seiten über das sensitive Leben wiedererkennen, die der Berliner 
Preisschrift entstammen; vgl. XIII, 198-203 mit "De l’aperception immedia- 
te"(1963), 99-120; Urschrift (1807) 60-68. Es gehörte zu den redaktionellen 
Gewohnheiten Maine de Birans, alte Fragemente mit neuen Texten zu ver­
binden.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insgesamt kann daher die Einschätzung beibehalten wer­
den, daß die Berliner Preisschrift "Von der unmittelbaren 
Apperzeption" jenes Werk dar stellt, worin die Biransche Ana­
lyse und Lehre im Sinne des "mittleren Biranismus " am deut­
lichsten und vollständigsten enthalten ist. Dies rechtfertigt 
eine bevorzugte Übersetzung ins Deutsche selbst dann, wenn 
man von dem - für den deutschsprachigen Kontext besonders 
relevanten historischen wie geistesgeschichtlichen - Zusam­
menhang mit der Berliner Akademie und ihren philosophi­
schen Hintergründen absieht. Hinzu kommt, daß eine in ihrer 
schriftlichen Fixierung unproblematische Schrift, zumindest 
was den Text des Originalexemplars anbelangt, die bessere 
Voraussetzung des Vergleichs der Biranschen Analysen mit 
phänomenologischen Deskriptionen erlaubt, wofür wir durch 
diese Übersetzung - über die ideengeschichtlichen Perspekti­
ven des frühen 19. Jahrhunderts hinaus- eine editorische 
Grundlage auch für den deutschen Sprachraum bieten wollen. 
Denn wenn Maine de Biran im Verlauf seiner Entwicklungen 
immer stärker glaubte, wie P. Tisserand mit Recht betont, "in 
wichtigen Fragen wesentliche Punkte der Philosophie seiner 
Zeit erneuert zu haben",127 dann drängt dies naturgemäß dazu, 
letztlich einen anderen und angemesseneren Vergleichsrah­
men aufzusuchen, als ihn die Physiologie und formale (ideo­
logische) Metaphysik seiner Epoche zu bieten vermag. 
Schreibt Maine de Biran im übrigen selber in einer Tagebuch­
notiz vom 27. Juni 1820: "das Phänomen zu nennen, was von 
unserer gegenwärtigen Gefühlslage (sensibilite) herrührt oder 
sich unmittelbar darin kundtut",128 dann haben wir damit eine 
deutliche Bestätigung für jene affektive Immanenz des ur­
sprünglichen Erscheinens, welches phänomenologisch über 
die Apperzeptionsanalyse erschlossen werden sollte.

Was für eine solch detaillierte Deskription noch abzuwä­
gen bleibt, ist der Status der Ergänzungen und Varianten im 

127 Introduction: P. Maine de Biran, Nouveaux essais d'anthropologie (XIV), 
40.
128 Journal 1792-1817 (ed. La Valette-Monbrun), t. II, 219 f.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rahmen einer solchen Übersetzung. Wie konnten schon dar­
auf hinweisen, daß der Grundtext der französischen kritischen 
Edition im Originalmanuskript des an die Berliner Akademie 
gesandten handschriftlichen Exemplars viele zusätzliche Be­
merkungen Maine de Birans an den Rändern und zwischen 
den Zeilen, sowie auch einige Streichungen des von einem 
Abschreiber wiedergegebenen Textes aufweist. Wie schon V. 
Cousin bei der Herausgabe der "Oeuvres philosophiques de 
Maine de Biran" ab 1834 bemerkte, ist daher die Lektüre des 
Originals sehr mühevoll, weshalb er riet, nur den anfänglichen 
Berliner Text zurückzubehalten und die Korrekturen zu igno­
rieren. Der Herausgeber der kritischen Edition von 1963, Jose 
Echeverria, hielt es hingegen für angemessener, alle Korrektu­
ren im Text selbst oder als Anmerkungen wiederzugeben.129 
Die im Text von Maine de Biran eigenhändig durchgefuhrten 
Verbesserungen beziehen sich naturgemäß zunächst auf Feh­
ler des Abschreibers; sie werden im kritischen Apparat daher 
durch die Bemerkung "korrigierte Wörter" ausgewiesen. An­
dere Korrekturen werden ebenfalls in die Anmerkungen ver­
wiesen, ohne zu entscheiden, ob sie die ursprüngliche Redak­
tion verbessern oder nicht. Diese Vorgehensweise Echeverrias 
beruht auf dem Prinzip, den Text heute möglichst in erster 
Linie so lesen zu können, wie er an die Berliner Akademie 
gesandt wurde.

Durch die Wiedergabe des größten Anteils an Varianten 
enthält diese erste französische Ausgabe der Apperzeptions­
schrift daher notwendigerweise einen ziemlich umfangreichen 
Anmerkungsteil, aber der Herausgeber wollte keine Variante 
oder Korrektur Maine de Birans streichen. Insofern bietet sein 
Text in zweiter Linie - oder insgesamt gesehen - eine mög­
lichst getreue Wiedergabe jenes Exemplars, wie es sich heute 
in der Bibliothek des Institut de France befindet. Gestrichen 

129 VgL Introduction (1963), 23 f.; dem folgt mit einigen Abstrichen auch 
die Ausgabe Radrizzanis von 1995, die im Unterschied zu Echeverria im 
Anmerkungsteil jedoch die vollständigen Zitate der von Maine de Biran oft 
nur genannten Autoren wiedergibt. Zur Wahl seiner Editionskriterien vgl. 
ebd. S. XXVII.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden nur jene Passagen, die Maine de Biran selber zu strei­
chen vergaß, auch wenn eine Variante als Ersatz vorlag. Al­
lein bei zweifelhaften Verknüpfungen der Varianten mit dem 
Berliner Grundtext wurden jene ausgewählt, die am plausi­
belsten erscheinen. Die Satzzeichen wurden nur dann verän­
dert, und zwar mit größter Zurückhaltung, wenn dies die Lek­
türe des Textes erleichtert. Maine de Biran kannte im übrigen 
in seinen Manuskripten kaum Punkt und Strichpunkt, da er 
oftmals eigene Zeichen verwandte.130 Für die Übersetzung 
versuchen wir, bis auf wenige Ausnahmen, die oft sehr langen 
Satzperioden der Biranschen Analyse beizubehalten.

Wir übernehmen für den deutschen Text daher folgende 
Hinweise Echeverrias und Radrizzanis hinsichtlich Edition 
und Kommentierung des Originals:

1) Ein [eingeklammertes Wort] bedeutet Ergänzung durch 
den Herausgeber; eine leere Klammer [ ] ein nicht entziffer­
bares Wort; ein Fragezeichen nach einem Wort [?] eine unge­
wisse Lesart.

2) Die von uns durchlaufend numerierten Anmerkungen 
enthalten mit jeweiliger Kennzeichnung:

a) Anmerkungen von Maine de Biran selber (Anm. MB).
b) Varianten (Var.) bzw. Herausgeberhinweise wie Korrek­

tur (Korr.), Ergänzung (Erg.), Substitution (Subst.), gestri­
chene Wörter o. ä. Normalerweise wird die definitive Variante 
wiedergegeben und nur in Ausnahmefällen auch auf Verände­
rungen innerhalb der nochmals für sich modifizierten Variante 
verwiesen. Im Unterschied zur französischen Ausgabe ver­
zichten wir in der Übersetzung auf Hinweise zu kleineren 
stilistische Verbesserungen; [...] bedeutet innerhalb einer Var. 
oder Korr. in den Anmerkungen eine Auslassung, die im 
Wortlaut dem Haupttext entspricht und nicht wiederholt wird.

c) Literatur- oder Sachhinweise (Anm. Übers.).

130 VgL H. Gouhier: P. Maine de Biran, De l'existence (1964), 8; P. Tisse- 
rand, Introduction ä la note sur l'idee d'existence (XIV), 17.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3) Die Zahlen (1, 2 usw.) am Rand mit entsprechendem 
Paginierungszeichen (/) im Text beziehen sich auf die Seiten­
zahlen der Urschrift von 1807. Letztere erscheinen ebenfalls 
in der kritischen Ausgabe von Echeverria und Radrizzani, so 
daß deren Paginierung leicht wiederzufinden ist.

Hält man sich vor Augen, daß Maine de Biran sozusagen 
ständig mit der Feder in der Hand denkt (wie man es auch von 
Husserls Schreibweise in seinen Arbeitsmanuskripten sagen 
kann, die in der Gesamtausgabe der "Husserliana" unter ande­
rem als "Beilagen" veröffentlicht wurden), dann findet man 
sich folglich einem Denken gegenüber, welches mit einer ge­
wissen Unruhe in ständiger Bewegung ist und in den vorberei­
tenden Arbeitsfragmenten seinen Ausdruck oft noch sucht. In 
einer Tagebucheintragung vom 8. bis 10 März 1815 heißt es 
daher: "Ich versuchte, mich in die Lebensart meiner früheren 
gewohnten Meditationen zurückzuversetzen; ich las meine 
Aufzeichnungen und psychologischen Manuskripte. Ich be­
schäftigte mich einige Stunden ziemlich lebhaft mit dieser 
leichten Arbeit, fand aber, daß diese Tätigkeit in Unruhe aus­
zuarten drohte und sich nicht wie einst auf einen einzigen 
Gegenstand der Betrachtung richtete, der dann ergründet wur­
de. Ich halte nicht mehr an einer Folge von Vorstellungen fest; 
die Arbeit des Nachdenkens, die darin besteht, sie untereinan­
der zu verbinden, und so ein gewisses geistiges Ziel zu errei­
chen, ist mir zur Mühe und beinahe unmöglich geworden, weil 
ich mich äußeren Ablenkungen hingegeben habe. [...] Ich muß 
mich von mehreren interessanten Stoffen getragen fühlen, um 
vom einen zum anderen gehen zu können. Ich erwarte den 
Augenblick, bis mein Kopf sich erhitzt und aus sich der Ein­
gebung oder dem spontanen Schwung gehorcht und bis mein 
Geist frei vom Willen nur mehr in Sprüngen und Sätzen arbei­
tet."131

131 Journal (Agenda), 1.1 (ed. H. Gouhier), 43 (dt. Übers. Tagebuch [1977], 
61 f.); vgl. ebd. vom 12. März 1815 (Journal, t. III, 78). Dies verweist auf 
die erwähnte Überarbeitung der Berliner Preisschrift in diesem Jahr 1815 
wahrscheinlich. Aber da die Schrift einiger Varianten wie von zitternder 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir verwiesen schon im Zusammenhang mit der Unabge­
schlossenheit vieler Biranscher Schriften auf diese ständige 
Umarbeitung seiner Manuskripte und vorhergehenden Veröf­
fentlichungen, um hier zu betonen, daß die Wiedergabe der 
Varianten auch für eine Übersetzung durch innere sachhaltige 
Gründe gerechtfertigt ist. Es handelt sich dabei nämlich oft­
mals nicht nur um einfache Korrekturen von Kopiefehlem, 
sondern um das zentrale Bemühen, die noumenale Existenz 
innerhalb der inneren Apperzeption immer deutlicher zu fas­
sen, und damit die transzendental phänomenologische Ver­
hältnisbestimmung zwischen dem Subjektiven und Objektiven. 
Insofern Maine de Biran auf diese Weise über die physiologi­
schen, psychologischen sowie philosophischen Bestimmungen 
seiner Vorgänger und Zeitgenossen in empirischer, anthropo­
logischer, rationaler oder metaphysischer Hinsicht hinaus­
wächst,132 mußte sich seine Beschreibung nuancieren, um 
letztlich den immanenten Status des "Anstrengungsgeftihls” 
als "überorganischer Kraft” zugleich im Sinne eines untilgba­
ren Existenz- oder Lebensgefühls in dessen Selbsterschei­
nenscharakter einzufangen und zu präzisieren. Außer für Hus­
serl wissen wir auch von Heidegger und Merleau-Ponty bei­
spielsweise, inwieweit bei ihnen die sprachliche Formulierung 
einen Teil der Analyse selbst darstellte.133 Weil jede Überset­
zung nur bedingt solche auch atmosphärischen Konnotationen 

Hand ist, läßt sich auch an eine weitere Zeit nach 1821 bis zum Lebensende 
1824 denken; vgl. ebd. t. II, 364 u. 357 die Eintragung vom 13. Dezember 
1821; P. Tisserand, Introduction ä la note sur l'idee d'existence (XIV), 12 f. 
u. 38 f.
132 Dies soll nicht bedeuten, daß sein Werk in diesen Bereichen keinen noch 
anhaltenden Einfluß ausübte; vgl. L. S. Stebbing, Pragmatism and French 
voluntarism (1914); H. Wallon, L'etude psychologique et sociologique de 
l’enfant (1951); M. Aubin (Hg.), Les fondements öpistemologiques de l'in- 
trospection (1993); J. Goldstein, Consoler et classifier. L'essor de la psychia- 
trie (1997); B. Meheust, Somnambulisme et mödiumnite (1999); C. Lefeve, 
Maladie et santd (2000).
133 Vgl. N. Depraz, Gibt es ein phänomenologisches Schreiben? Die Ambi­
guität der Husserlschen Schreibweise. In: E. Blattmann u. a. (Hg.), Sprache 
und Pathos, 83-105.

79

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in gleicher Weise wiederzugeben vermag, bieten wir hier zu­
letzt einen Glossar französisch/deutsch für die wichtigsten 
Termini Maine de Birans, damit der Leser selber einen gewis­
sen Überprüfungsmaßstab in der Hand hält. Damit hoffen wir 
insgesamt, durch einen gut lesbaren Grundtext "Von der un­
mittelbaren Apperzeption" eine Einführung in das Biransche 
Denken durch den Autor selber zur Verfügung zu stellen, auf 
die dann weitere historische und phänomenologische Perspek­
tiven aufbauen können.

Glossar Biranscher Terminologie

action'. Aktion, Handlung, Handeln, Einwirken
activite'.
agent'.

Aktivität, Tätigkeit
Agens, Handelnder

agregation'. Anhäufung, Aggregat
animal'. Lebewesen, Tier
aperception'. Apperzeption
apercevoir'. apperzipieren
apparence'. Erscheinung
appelatif'. benennend, Benennung
appetit'. Begierde, sinnlicher Trieb

compose'. 
composition'.

Zusammensetzung, Zusammengesetztes
Zusammensetzung, Komposition

corps'. Körper, Leib, Leibkörper
croyance: Vermeinen, Gläubigkeit

decomposition: Zergliederung
disposition'. Anlage, Veranlagung, Stimmung

effet. Wirkung, Effekt
effort: (willentliche) Anstrengung
egoite'.
eprouver.

Ichheit
erleben, erfahren, erproben

essence: Essenz, Wesen
etre(s):
exercice:

Sein, Wesen
Vollzug, Ausübung

fait primitif. 
fond:

Urtatsache
Grund, Tiefe

80

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


force hyperorganique: überorganische Kraft

generation: Erzeugung

hyperorganique: überorganisch
hypersensible'. übersinnlich

Imagination'. Einbildung(skraft)
Impression'. Eindruck
Interieur'. innerlich
intime'. innerst
intimite: Innerlichkeit
Intuition: Anschauung, Intuition (schöpferische)
ipseite: Ipseität (Selbstheit)

se manifester: sich manifestieren
materiaux: (sinnliche) Materienstoffe (für den

Verstand)
materiel: material (bei Apperzeption);

materiell (in Natur)
mixte: gemischt
mobilite: Beweglichkeit
mode: Modus
modification: Modifikation
moi: Ich (im Text immer hervorgehoben

i. S. von Ego, Selbst)
motilite: Bewegtheit

natif. gebürtig

Operation: Wirkweise, Leistung
Organisation: Gliederung, Beschaffenheit

(lebendiger Körper)

percevoir: wahmehmen
personnel: personal (als Wesen der Ich-Person)
personnalite: Persönlichkeit
phänomenal: phänomenal
phenomenique: phänomenisch
physique: physikalisch, physisch, körperlich
pouvoir: Macht, Vermögen, Können
primitif: urtümlich
primordial: primordial

81

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Von der unmittelbaren 
Apperzeption1

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Diese Überschrift befindet sich nicht in der Urschrift. Das nachfolgende 
Epigraph von Hobbes wurde durch einen Irrtum des Kopisten nach der 
Programmankündigung der Berliner Akademie zu Beginn der Einleitung 
angeordnet, so als gehörte es zu dieser, anstatt am Anfang der Preisschrift zu 
stehen. Maine de Biran fugte seinen Namen mit dem Epigraph in einem 
Umschlag zur Urschrift hinzu, der aber wohl verlorenging. Wir folgen hier 
seiner von ihm selbst gewollten Anordnung gemäß den Briefen an die 
Berliner Akademie und an Degdrando vom 12. und 13. Dez. 1807 (Corres- 
pondance, ed. Azouvi Bd. 13/3).

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Programm der Berliner Akademie 1805

(Auszug aus "La Gazette nationale ou le Moniteur universel" 
vom 31. Oktober 1805)2

Die Akademie von Berlin hat festgestellt, daß in der 
Erforschung des Ursprungs und der Realität der menschlichen 
Erkenntnisse die Urtatsachen des inneren Wahrnehmungs­
sinnes vernachlässigt werden, auf denen die Wissenschaft von 
den Prinzipien beruht und die allein dem Werk der Vernunft 
als Grundlage dienen können, oder daß man sie zumindest 
nicht sorgfältig beobachtet, unterschieden sowie vertieft hat; 
und ebenso wie man sich den Gegenständen der Erfahrung 
gegenüber sehr kritisch zeigte, ebenso leicht wurde die 
Gewißheit bestimmter Formen unserer Erkenntnis zugelassen; 
infolgedessen hat die Akademie geglaubt, daß mehr Genauig­
keit in der Prüfung der Angabe der Urtatsachen zu den 
Fortschritten der Wissenschaft beitrüge. Die Klasse der speku­
lativen Philosophie schlägt daher für die Diskussion des 
gelehrten Europa die folgende Frage vor:

"Gibt es unmittelbar innere Apperzeptionen?
Worin unterscheidet sich die innere Apperzeption von der 
Anschauung?3
Welchen Unterschied gibt es zwischen der Anschauung, 
der Empfindung und dem Gefühl?

2 Dieses Programm bildet zugleich die Seite 1 der Urschrift von ”De 
l’aperception immödiate"; die irrtümliche Jahreszahl 1806 anstatt 1805 bei 
Maine de Biran wurde korrigiert. Der vollständige Wortlaut des "Prix 
proposd par l’Academie des Sciences et Beiles Lettres de Prusse pour l’annäe 
1806-1807" erschien unter gleichem Datum in "La Decade" (Nr. des 9. 
Brumaire, Jahr XIV, S. 147). Aber wahrscheinlich hat Maine de Biran nur 
die Teilveröffentlichung aus dem "Moniteur Francais" vom 31. Okt. 1805 
gekannt. Seine Abschrift auf S. 1 der eingereichten Preisschrift (wie wir sie 
wiedergeben) weicht allerdings in einigen Punkten vom veröffentlichten 
Text im "Moniteur" ab (als Orig, in Anm. angegeben). Vgl. I. Radrizzani, 
Notes de l'dditeur (1995), 205 Anm. 3.
3 Orig. "Worin unterscheidet sich die unmittelbar innere Apperzeption von 
der inneren Anschauung?"

85

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welches sind die Beziehungen dieser Akte oder Zustände 
der Seele zu den Begriffen und Ideen?"* *

4 Orig. Erg. "Indem die Akademie die Aufmerksamkeit der Philosophen auf 
diese psychologischen Phänomene und diese Urtatsachen lenkt, wünscht sie, 
daß diejenigen, welche sich mit den vorgelegten Fragen beschäftigen, nicht 
von irgendeiner Theorie oder einem System ausgehen, sondern von der 
üblichen Verwendung der Ausdrücke und von der Analogie der Sprache, um 
die ihnen entsprechenden Tatsachen zu bestimmen." Hierauf geht Maine de 
Biran am Anfang und Ende seiner Preisschrift (S. 5 u. 195 f.) ein, um zu 
betonen, daß er sich an die Intention dieser Fragen gehalten habe.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Si phaenomena principia sint cognoscendi caetera, sensionem 
cognoscendi ipsa principia principium esse, scientiamque 
omnem ab ea derivari [dicendum] est.

(Hobbes, Physica sive naturae phaenomena, pars quarta, cap. 
XXV).5

5 Vgl. Th. Hobbes, Elementorum philosophiae, sectio Prima: de Corpore. 
Dieses Kap. ist das 1. des 4. Teils mit dem obigen Titel: Physica, sive 
Naturae Phaenomena (Opera philosophica, 1668, 1.1, 193). Ein Exemplar 
dieser Edition findet sich in der Bibliothek von Grateloup; vgl. B. Barbillion, 
Les lectures de Maine de Biran, 33. - Am Rand notierte Maine de Biran die 
hier ergänzte Fortsetzung des Hobbesschen Textes: Et ad causarum ejus 
investigationem ab alio phaenomena, praeter eam ipsam initium sumi non 
posso. Sed quo, sensu contemplabimur sensionem? [Eodem ipso, scilicet, 
aliorum sensibilium etsi praetereuntium, ad aliquod tarnen tempus manete] 
Memoria ... Nam sentire se sensisse, meminisse est. (dt. Übers.: Wenn die 
Phänomene die Prinzipien jeder Erkenntnis sind, sind die Sinne die Prin­
zipien, wodurch wir diese Prinzipien erkennen, und die ganze Wissenschaft 
ist davon hergeleitet. Und was die Erforschung der Ursachen betrifft, so 
können wir als Ausgangspunkt nur dieselben Sinne nehmen. Aber durch 
welche Sinne können wir die Sinne erkennen? Durch das Gedächtnis ... In 
der Tat ist empfinden, daß man empfunden hat, sich erinnern.) Erg. MB: 
Aber wahmehmen, daß man empfindet, ist nicht sich wiedererinnem.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Preisschrift

Erster Teil

Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer 2 
Philosophie; Diskussion der Ausdrücke, mit denen die Frage 
vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben können, um 
ihren Sinn zu bestimmen.

Einleitung

Wenn sich der Vollzug einer Methode von selbst durch den 
Umfang und die Genauigkeit der Ergebnisse rechtfertigen 
kann, zu denen sie fuhrt, sowie durch die Zahl und Wichtigkeit 
der praktischen Wahrheiten, welche sich mit ihrer dauernden 
Anwendung verbinden, vor allem durch die nützliche Orien­
tierung, welche sie den menschlichen Vermögen aufprägt, und 
durch die Entwicklung und den Aufschwung, die sie der 
Ausübung und dem Einsatz dieser Vermögen verleiht, dann 
lassen sich ohne Zweifel die Vorzüge, welche dieser Methode6 

6 Korr. für diesen und die beiden folg. Abschnitte: [...], welche dieser 
Philosophie der Erfahrung eigen sind, deren erste Grundlagen, wie sie von 
Bacon gelegt wurden und sich seitdem durch so viele und so beeindruckende 
Arbeiten vergrößert haben, das weite Feld unserer Erkenntnisse zu umfassen 
und uns all die neuen Eroberungen zu sichern scheinen, welche der Mensch 
in dieser unbegrenzten, für seine Vervollkommnung eröffneten Laufbahn bei 
der Anwendung seiner Fähigkeiten wird machen können, sei es hinsichtlich 
der äußeren oder in bezug auf seine eigene Natur. Ohne von den phy­
sikalischen und experimentellen Wissenschaften zu sprechen, wo der 
Einfluß der Methode Bacons keinem Zweifel unterliegen dürfte, könnten die 
ausschließlichen Anhänger dieser Methode zum Beweis ihrer Anpassung an 
andere Ideensysteme, woraus die Erste Philosophie besteht, noch viele 
aufgeklärte ungenaue und dunkle Ideen oder geheimnisvolle Verfahren 
unserer Intelligenz nennen, die durch den Gebrauch einer weisen und stren­
gen Analyse den Wolken entschwunden sind; einer Analyse, die darauf 
angewandt wurde, die einfachen und urtümlichen Formen unserer sinnlichen 
Natur genauer zu fassen und zu begrenzen, ebenso eine von allen vergeb­
lichen Formen gereinigte und befreite Logik, die so lange den Fortgang des 

89

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erfahrung eigen sind, nicht in Abrede stellen, so wie sie 
durch den berühmten Erneuerer der Naturwissenschaften ins 
Leben gerufen und mit soviel Erfolg angekündigt wurden. 
Folgt man ihren Eroberungen seit Bacon, so sieht man, wie 
sich ihr wachsender Einfluß nach und nach auf die unter­
schiedlichsten Studienarten ausdehnt und schließlich in ihrem 
Bereich das gesamte System der menschlichen Erkenntnisse 
umfassen wird, die Metaphysik der Gemüter wie die Physik 
der Körper, die Wissenschaft der abstrakten wie der konkreten 
Wahrheiten.

In der gegenwärtigen Periode der Fortschritte, die man ihr 
3 verdankt, werden ihre treuen und ausschließlichsten / Anhän­

ger, wenn man ihnen den Vorzug dieser Methode überhaupt 
noch streitig machen könnte, ohne Zweifel sowohl aufgelöste 
Trugbilder wie aufgeklärte ungenaue und dunkle Ideen zum 
Zeugnis nehmen, als auch geheimnisvolle Verfahren, die 
durch den Gebrauch einer weisen und strengen Analyse den 
Wolken entschwunden sind; einer Analyse, die immer darauf 
angewandt wurde, die einfachen und urtümlichen Tatsachen 
der sinnlichen Natur genauer zu fassen und zu begrenzen, 
bevor Gesetze a priori aufgestellt wurden, oder sich bis zur 
Aktion der ersten Ursachen zu erheben. Sie könnten ebenfalls 
eine von allen vergeblichen Formen gereinigte und befreite 
Logik, die so lange den Fortgang des menschlichen Geistes 
gefesselt hatten, zum Zeugnis nehmen, sowie den wahr­
haftigen Kunstgriff des Vemunftschlusses, welcher entdeckt 

menschlichen Geistes gefesselt hatten, sowie die Entdeckung des wahrhafti­
gen Kunstgriffs des Vernunftschlusses, welcher einfachen Gesetzen in 
Nachahmung der wesentlichen Beziehungen unserer Ideen mit den Zeichen 
unterworfen wurde, die sie ausdrücken, festlegen und ihnen oft das Sein 
geben; die Sprache des bis in seine Wurzeln analysierten Kalküls, welche 
durch glückliche Vergleiche einen Teil ihres Lichtes den gewöhnlicheren 
Verfahren leiht, durch welche sich die Begriffe aller Art im Verstand bilden, 
nach außen ausdrücken, um sich in den regelmäßigen Formen des Diskurses 
anzuordnen und zu koodinieren; schließlich die Sprache unserer modernen 
Chemie, wo Lavoisiers Genie auf so glückliche Weise Condillacs Genie 
begegnete.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und einfacheren Gesetzen unterworfen wurde, und zwar in 
Nachahmung der wesentlichen Beziehungen unserer Ideen mit 
den Zeichen, die letztere ausdrücken, festlegen und ihnen oft 
das Sein geben.7

Um des weiteren den allgemeinen Gebrauch derselben 
Methode zu rechtfertigen, wie sie auf die verschiedenartigsten 
Ideensysteme angewandt wird, werden sie vielleicht neben der 
Sprache des bis in seine Wurzeln analysierten Kalküls, welche 
durch glückliche Vergleiche einen Teil ihres Lichtes den ge­
wöhnlicheren Verfahren leiht, durch welche sich unsere Ideen 
aller Art im Verstand bilden, nach außen ausdrücken, um sich 
in den regelmäßigen Formen des Diskurses anzuordnen und zu 
koordinieren - werden sie, wie ich sage, die Sprache unserer 
modernen Chemie anfuhren, wo Lavoisiers Genie auf so 
glückliche Weise Condillacs Genie begegnet.8

Aber ohne die solchen Wohltaten geschuldete Anerken­
nung zu mindern, ohne sogar den Platz zu verkennen, den eine 
Philosophie der Erfahrung in der Mutter-Wissenschaft des 
menschlichen Geistes einnehmen kann, und ohne die Evidenz 
oder die offensichtliche Nützlichkeit der größten Ergebnisse 
abzulehnen, kann man außerdem versuchen, sich über sie 
hinaus zu bewegen: Gewisse Gemüter können sich in den 
Erfahrungsgrenzen der sinnlichen Dinge zu eng vorkommen; 
indem man der fortschreitenden Neigung folgt, welche uns 
unaufhörlich von den Ergebnissen zu den Prinzipien sowie 
von den Wirkungen zu / den Ursachen9 führt, kann man dahin 4 

7 Vgl. E. B. Condillac, La Langue des calculs (Oeuvres philosophiques, 
t. II), 371 f. u. 419 f. (Anm. Übers.).
8 Siehe das Vorwort der "Elemente der Chemie" von Lavoisier (Anm. MB)\ 
"Indem ich mich mit der Arbeit [der notwendigen Reform der Nomenklatur 
der Chemie] beschäftigte, habe ich besser empfunden, daß ich in ihr bis 
dahin noch nicht die Evidenz der Prinzipien erreicht hatte, wie sie vom Abbe 
de Condillac in seiner Logik und einigen anderen Werken aufgestellt 
wurden." (A. L. de Lavoisier, Traitö Elementaire de Chimie, 1.1, 1) (Anm. 
Übers.).
9 Korr. [...], welche uns von den sinnlichen Phänomenen zu den Ursachen 
hinfuhrt, welche sie hervorbringen oder sie verwirklichen, kann man dahin 
gelenkt werden, für die Erfahrung selbst eine Grundlage zu suchen. Das 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelenkt werden, eine weniger bewegliche Grundlage zu 
suchen, worauf sich das denkende Subjekt stützen kann, um 
auf sich selbst einzuwirken, das Prinzip seiner innersten 
Wirkweisen zu erkennen, die reelle und urtümliche Quelle 
seiner Ideen zu bestimmen und schließlich zu wissen, wie es 
sich, mit welchem Rechtsgrund und durch welche Ursachen­
kette, bzw. durch welche Gesamtheit an Bedingungen und 
Umständen, aktuell als individuelle und intelligent konsti­
tuierte Person vorfindet, welche dazu imstande ist, fremde 
Existenzen zu erkennen, sie sich vorzustellen und ihre Exi­
stenz zu apperzipieren.

Ohne die Rechtsgründe derselben Methode10 abzuweisen, 
aber vor allem mit Hinblick auf eine ganz innerliche Art an 
Erfahrung, welche von der verschieden ist, wie sie beständig 
Bacons11 Schüler geleitet hat, ließe sich weiterhin fragen, ob 

denkende Subjekt kann sich selber über die Natur seines Seins, über das 
Prinzip oder die Quelle seiner verschiedenartigen Modifikationen und 
Wirkweisen befragen; sich fragen, wie, mit welchem Rechtsgrund es sich 
aktuell als individuelles Subjekt konstituiert vorfindet, welches dazu 
imstande ist, sich vorzustellen, was außerhalb von ihm ist, und sich über die 
anderen Existenzen ein Urteil bilden kann, indem es seine eigene apper- 
zipiert.
10 Korr. Philosophie
11 Mens humana, si agat in materiam (naturam rerum et opera Dei con- 
templando) pro modo materiae operatur, atque ab eadem determinatur. Sin 
ipsa in se vertatur (tamquam aranea texens telam), tum demum interminata 
est; et parit certe telas quasdam doctrinae tenuitate fili operisque ad- 
mirabilis, sed quod usum frivolas et inanes (Baco, De Augm. Scient.). Diese 
Stelle beweist hinreichend die ausschließliche Geltung, welche Bacon mit 
der experimentellen Methode der physikalischen Wissenschaften verband; 
man sieht sehr gut, daß jede Metaphysik, sogar jede Ideologie, hier ihre 
Verurteilung findet (Anm. MB). - Dt. Übers. F. Bacon, Instauratio Magna 
Pars Prima: De Dignitate et Augmentis Scientiarum Liber Primus (1623, ed. 
Spedding 1.1, 453): "Der menschliche Geist wird in seiner Arbeit, wenn er 
sich auf eine wirkliche Materie richtet und dabei die Werke Gottes und der 
Natur betrachtet, von dieser Materie selbst geleitet, und sie läßt ihn ein Ende, 
ein Ziel finden. Aber wenn er auf sich selbst gleich einer Spinne 
zurückkommt, welche ihr Gewebe aus ihrer eigenen Substanz bildet, dann 
gibt es für ihn kein Ende mehr, und er knüpft bestimmte wissenschaftliche 
Gewebe, die ohne Zweifel durch die Feinheit des Fadens und die Sorg­

92

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Metaphysik, betrachtet man sie als die Wissenschaft von 
der dem Subjekt eigentümlichen Vermögen, nicht eine 
Wissenschaft darstellt, die von jener des praktischen 
Gebrauchs und vor allem vom Gegenstand seiner Vermögen 
unterschieden ist, wie sie auf äußere Gegenstände12 hin 
entfaltet und angewandt werden, das heißt unterschieden von 
der Logik und von der Physik sowie von jedem System an 
Erkenntnissen, welches die modernen Franzosen zuletzt unter 
dem zu allgemeinen Titel der Ideologie verstehen13 konnten, 
und wenn dies der Fall ist, ob diese den Vermögen oder ersten 
Leistungen der Intelligenz eigentümliche Wissenschaft aus­
schließlich den Verfahren der anderen experimentellen Wis­
senschaften unterworfen werden kann und soll, um so 
gezwungen zu werden, ihre Erstgegebenheiten den sinnlichen 
Erscheinungen einer phänomenalen Welt zu entnehmen?14

Man könnte fragen, ob die dergestalt in der Sphäre der 
sinnlichen Gegenstände konzentrierten Lehren nicht eine 
andere Welt wie verborgen hinter jenen Gegenständen lassen, 
eine Art übersinnliche Welt, deren Wirklichkeit, wenn es sie 
gibt, sich nur einem besonderen inneren Wahmehmungssinn 
manifestieren oder durch dessen Zeugnis anders beweisen 
kann? Von da aus würde man zu dem Zweifel veranlaßt, ob 
die / Methode Bacons, welche sich durch so viele Erfolge in 5 
den physikalischen Wissenschaften empfiehlt, wirklich bis zur 
Grenzscheide einer tatsächlich Ersten Philosophie reichen 
kann, und ob man gemäß den Analyseverfahren, wie sie

samkeit des Handwerks bewundernswert sind, aber gänzlich oberflächlich 
und ohne Nutzen.” (Antn. Übers.)
12 Korr. Dinge
13 Korr. verstanden
14 Korr. für letzten Abschnitt. Man könnte folglich in Zweifel stellen, ob die 
Lehren, welche sie von vornherein in die Sphäre der sinnlichen Gegenstände 
verlegen und dabei eine ganz innerliche Erfahrung vernachlässigen, nicht 
Felder hinter sich lassen, wo sich ein verborgeneres System früherer und 
wahrhafter Urtatsachen errichtet, die sich nur einem besonderen inneren 
Wahmehmungssinn manifestieren und sich nicht anders als durch dessen 
Zeugnis beweisen können.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Locke, Condillac und ihre Schüler praktizierten, jemals bis 
zum ersten Glied der Kette gelangen könnte, welches vom 
Ursprung an alle Erkenntnisse, Leistungen und verschiedenar­
tigen Ideen des menschlichen Verstandes umschließt?

Der Wortlaut der von der hochberühmten Akademie 
vorgelegten Frage und vor allem die Ausdrücke des Pro­
gramms, welche ihr vorausgehen, erlauben und motivieren 
diese Zweifel, so wie sie zugleich die Gelegenheit bieten und 
vielleicht die geeigneten Mittel, dieselben zu zerstreuen. Diese 
Frage ist in der Tat ganz aus der Tiefe des denkenden Subjekts 
genommen, da sie bis zum Ursprung der Vermögen oder 
ersten Modifikationen vorzudringen versucht, welche das 
Subjekt als solches konstituieren. Indem die Frage einen 
Gesichtspunkt über alle bekannten Systeme hinaus einnimmt, 
versucht sie uns außerdem gegen deren Versuchungen zu 
wappnen, da sie es uns untersagt, von irgendeinem dieser im 
voraus angenommenen Systeme15 auszugehen, und uns so 
ankündigt, indem sie uns zu den reellen und urtümlichen 
Tatsachen des inneren Wahmehmungssinnes hinfuhrt, daß wir 
an dieser Quelle die wirklichen Gegebenheiten der Wissen­
schaft von den Prinzipien zu schöpfen haben.

Wenn man einmal wirklich diese Urtatsachen mit einer 
ausreichenden Genauigkeit unterschieden oder begrenzt hätte 
und dahin gelangt wäre, sie mit univok feststehenden Zeichen 
zu verbinden; kurz gesagt, mit Sicherheit den eigentümlichen 
Sinn der Ausdrücke zu bestimmen, welche in den Wortlaut des 
Problems eintreten und somit eine genaue Lösung vorbereiten, 
wenn nicht sogar ergänzen, dann wäre vielleicht der Prozeß 
entschieden, welcher der Metaphysik seit langem gemacht 
wird. Man könnte einige einschneidende Entscheidungen in 
die Waagschale legen, welche sie aus der Zahl der Wissen­
schaften ausschiießen, sowie die Rechtsgründe, welche 
mächtige Anwälte zugunsten ihrer Wirklichkeit vorbringen. 
Man wüßte, ob die Modernen, welche einen vielleicht zu 

15 Korr. von irgendeiner dieser im voraus angenommenen Theorien und 
Hypothesen

94

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vagen, zu gewagten Titel durch einen anderen, zumindest 
bescheideneren, ersetzt haben, der unseren Erkenntnismitteln 
besser angemessen ist (ich meine den der Ideen- und 
Empfindungsanalyse sowie letzthin der Ideologie), nicht selber 
dazu gezwungen werden, eine Art Ideologie anzuerkennen, 
welche man subjektiv nennen könnte und die von der 
objektiven sehr verschieden ist, worauf sie sich beschränken:16 
Erstere / konzentriert sich im Inneren des denkenden Subjekts. 6 
indem sie sich hauptsächlich darum bemüht, bis zu den 
Bewußtseinstatsachen oder bis in den Schoß der innersten 
beständigen und notwendigen Bezüge selbst vorzudringen, 
welche das Subjekt mit sich selber im Vollzug seiner von ihm 
bestimmten Akte oder durch es wahrgenommenen Modi 
unterhält, während die zweite Form der Ideologie ganz auf den 
Bezug begründet zu sein scheint, welchen das ausschließlich 
passive oder rein sinnliche Wesen mit den äußeren Gegen­
ständen unterhält, von denen es hinsichtlich der von ihnen 
empfangenen affektiven Eindrücke oder der von ihnen für sich 
erstellten Bilder abhängig ist.

Es ließe sich auf diese Weise beurteilen, welche der beiden 
Arten ideologischer Analyse sich mehr den wahren Elementen 
unserer Ideen oder unserer Erkenntnisse annähert; welche der 
beiden vor allem es verdient, den Titel der17 Wissenschaft von 
den Prinzipien zu tragen. Aber um besser den Unterschied 
dieser beiden Lehren auszumachen und die Wirklichkeit 

16 Korr. des ersten Teils dieses Abschnitts: Wenn man einmal richtig die 
wirklichen Urtatsachen erkannt hätte, um sie in aller Klarheit und notwen­
digen Genauigkeit charakterisiert und unterschieden zu haben, hätte man sie 
mit univok feststehenden Zeichen verbinden können; die von der Akademie 
vorgelegte Frage wäre dann vollständig gelöst gewesen, so daß man dadurch 
den Prozeß entschieden hätte, welchen man seit langem der Metaphysik 
macht. [...] Man sähe dann, ob die Modernen, unter der Vorgabe, diese 
Wissenschaft, deren Titel selbst sie der Vermessenheit anzuklagen scheint, 
den Sinnen anzunähem, indem sie ihr unter einem bescheideneren und 
unseren direkten Erkenntnissen angemesseneren Titel die Ideen- und 
Empfindungsanalyse sowie letzthin auch die Ideologie substituierten, nicht 
selber gezwungen sind, [...].
17 Erg. Philosophie oder

95

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derjenigen zu beurteilen, welche sich ganz auf dem inneren 
Wahmehmungssinn begründet, dessen Urtatsachen sie zu 
unterscheiden und zu erkennen versucht, wird es nicht unnütz 
sein, den Wert der Ausdrücke in der vorgelegten Frage richtig 
einzuschätzen, indem wir uns abwechselnd in die beiden 
unterschiedlichen18 Gesichtspunkte versetzen, von denen der 
eine sich mehr an den Grund des Subjekts bindet und der 
andere an die Form oder die Materie des Objekts des Denkens. 
Es scheint vor allem notwendig, in jedem dieser Gesichts­
punkte zu untersuchen, von welch genauer Art die Ideen jener 
Akte oder Seelenzustände sind, welche nacheinander durch die 
Verben apperzipieren, wahrnehmen, empfinden und sehen (mit 
den Augen des Geistes) (intueri) oder durch die ent­
sprechenden abstrakten Substantive Apperzeption, Wahr­
nehmung, Anschauung, Empfindung oder Gefühl bezeichnet 
werden. Sind diese Ausdrücke gemein und allgemein oder 
eigen und individuell! Entspricht jeder einer allgemeinen und 
zusammengesetzten Idee hinsichtlich seines Umfangs oder 
seiner Auffassung, wie zum Beispiel jene Ausdrücke, die sich 
an der Spitze jeder Kette physischer Tatsachen befinden, da 
sie irgendeine Anzahl von Umständen zusammenfassen, die 
einzelnen, direkt der Beobachtung oder der Erfahrung 
unterworfenen Phänomenen gemeinsam sind, oder drückt 
jeder dieser Termini eine eigene singuläre und notwendiger­
weise individuelle Idee aus, und zwar durch die Natur des 
Aktes oder des einfachen Modus selbst, welcher ihr im Geist 
entspricht, wenn letzterer auf sich selbst zurückkommt, um 
Rechenschaft von seinen Wirkweisen abzulegen und sich 
erkennen zu lernen?

Drücken solche Termini, kurz gesagt, nur Kategorien aus, 
die reine Werke unseres Verstandes sind und daran arbeiten, 

7 die Materienstoffe zu ordnen, die / er sich gegeben hat? Oder 
bedeuten sie darüber hinaus Wirklichkeiten, in einer Welt ganz 
innerlicher Phänomene gegebene Urtatsachen, welche zu 
erforschen, in ihrer angeborenen Einfachheit zu beobachten 

18 Korr. gegensätzlichen

96

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind,19 ohne daß es erlaubt wäre, sie wie gemachte Ideen, über 
die wir verfugen, bzw. wie Dinge, welche unserer objektiven 
Erfahrung unterworfen sind, zu verändern, zusammenzusetzen 
oder zu zergliedern?

Zwischen diesen beiden Bedeutungen, welche zunächst nur 
die Logik zu interessieren scheinen, vermag die alternative 
Wahl jedoch über das Los der vorgelegten Frage zu ent­
scheiden.20 Je nachdem, ob man durch bestimmte syste­
matische Gesichtspunkte dazu veranlaßt wird, eine Bedeutung 
unter Ausschluß der anderen anzunehmen, wird auch die 
Wissenschaft von den Prinzipien unterschiedlich verstanden 
werden.21 Diese Prinzipien werden entweder abstrakte 
Elemente oder Urtatsachen sein, und diese Tatsachen selbst 
werden eine äußere oder innere, eine logische oder reelle 
Grundlage haben; folglich wird man dorthin gelenkt, entweder 
anzuerkennen, daß es eine unmittelbar innere Apperzeption 
gibt, welche von der Anschauung oder vom Gefühl ver­
schieden ist, oder die reelle Grundlage [dieser]22 Unterschei­
dungen zu verneinen, bzw. sie auch nur als eine solche der 
Gattungen oder Kategorien zu akzeptieren, welche die Ver­
nunft aufstellt, um das System der unterschiedlichen Ideen zu 
ordnen, auf welche sie einwirkt, aber ohne Folgen für die 
Wirklichkeit der Dinge oder der Tatsachen zu haben, auf 
welche sich diese Ideen beziehen können.

Indem wir zunächst aufsuchen, was es an Ungenauem und 
Unvollständigem bei einem dieser Gesichtspunkte im Ver­
gleich zum anderen gibt, werden wir in Erfahrung bringen, wie 
jener zu bestimmen ist, nach dem das Thema angemessen zu 

19 Korr. Oder bedeuten sie darüber hinaus Urtatsachen, welche für eine ganz 
innerliche Beobachtung als wirklich gegeben sind und die in ihrer ange­
borenen Einfachheit ergriffen werden müssen [...]
20 gestrichener Satz
21 Korr. [...] einen dieser Gesichtspunkte unter Ausschluß des anderen 
anzunehmen, wird auch der Sinn der Frage und der Wissenschaft von den 
Prinzipien ganz unterschiedlich verstanden werden
22 Korr. vergleichbarer

97

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


behandeln bleibt, um, wenn möglich, zu einer wirklichen 
Lösung zu gelangen.

Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den 
Leistungen der Intelligenz eigentümlichen Ausdrücke in einem 

abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den
Charakter der Urtatsachen des inneren Sinnes verkennen13

Die künstlichen Formen unserer Sprachen, welche ursprüng­
lich ohne Zweifel die natürlichen Formen des Denkens 
nachahmten, verleihen letzteren als Folge ihre Prägung durch 
eine Art Reaktion und tragen dazu bei, jene systematischen 
Täuschungen zu veranlassen,23 24 der reellen Ordnung der Tat­
sachen der Natur oder den urtümlichen Ideen unseres Ver-

8 Standes / eine konventionelle Ordnung und die25 logischen 
Formen unserer Zeichen zu substituieren.

Es geschieht durch einen Mißbrauch unserer gewöhnlichen 
Sprache, wie ich glaube, und durch einen Mangel der Eigen­
schaft der Ausdrücke oder der Regelmäßigkeit der Formen, 
und dies besonders in der metaphysischen Sprache, daß durch 
Verben, welche wesenhaft die Existenz und die Handlung 
kennzeichnen, 26Modi oder passive Zustände ausgedrückt 
werden, die weder so aufgefaßt werden können, als hätten sie

23 Erg. zum Titel'. (Täuschungen und Abweichungen der Metaphysiker, 
welche die Untersuchung der Tatsachen des inneren Sinnes vernachlässigt 
haben). - Erg. am Rand'. Nachdem genau bestimmt worden ist, was den 
inneren Wahmehmungssinn und die sich auf ihn beziehende Beobachtung 
ausmacht, werde ich sagen: 1) was die Schwierigkeit dieser Beobachtung ist;
2) welches die Hindernisse sind, die sich ihr entgegenstellen und uns ange­
sichts dieser Untersuchung entmutigen oder von ihr entfernen; (3) welches 
die Täuschungen der Metaphysiker sind, die sie vemächlässigt haben);
4) welches ihre Nützlichkeit ausmacht
24 Korr. und tragen dazu bei, den systematischen Täuschungen eine Bestän­
digkeit zu verleihen, welche [...] die konventionelle oder logische Ordnung 
unserer Zeichen substituieren
25 Erg. künstlichen gestrichen
26 Erg. gewisse

98

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine eigene Existenz, noch imstande wären, irgendeine Hand­
lung auszufuhren.27

Infolge ähnlicher Mißbräuche sind Ausdrücke, welche 
dauernde oder akzidentelle Eigenschaften vertreten, unter 
denen sich die Einbildungskraft die Dinge oder Gegenstände 
der äußeren Erkenntnis vorstellt, in die Sprache einer natürlich 
adjektivischen Form übergegangen, welche ihre Hinzufügung 
oder ihre, in einem konkreten Ganzen notwendige Inhärenz zu 
einer konventionell substantivischen Form ausdrückt, in 
welcher diese abstrakten Eigenschaften etwas ganz künstlich 
Neues werden, nämlich in dieser Eigenschaft Subjekte verbaler 
Aussagen und rein logischer Behauptungen. Indem sie sich 
derart auf täuschende Weise anderen substantivischen Aus­
drücken von unterschiedlicher Art zugerechnet finden, die im 
eigentlichen Sinne die vorübergehenden Akte oder die phäno­
menalen Ergebnisse der Ursachen oder Kräfte ausdrücken, 
welche notwendigerweise als individuell oder substantiell ver­

27 Korr. dieses und des folg. Abschnitts: Es geschieht durch einen Mißbrauch 
unserer gewöhnlichen Sprache, wie ich glaube, und durch einen Mangel der 
Eigenschaft der Ausdrücke oder der Regelmäßigkeit der Formen, und dies 
besonders in der metaphysischen Sprache, daß die Ausdrücke, welche 
dauernde oder akzidentelle Eigenschaften vertreten, unter denen sich die 
Einbildungskraft die Dinge oder Gegenstände der äußeren Erkenntnis 
vorstellt, in der Sprache anstelle der natürlichen adjektivischen Formen, 
welche ihre Vereinheitlichung oder ihre notwendige Kohärenz in einem 
konkreten Ganzen ausdrückt, [eine] konventionelle substantivische Form 
angenommen haben, in welcher diese abstrakten Modi etwas ganz künstlich 
Neues werden, nämlich in dieser Eigenschaft selber Subjekte verbaler 
Aussagen oder rein logischer Behauptungen: Dergestalt finden sie sich auf 
täuschende Weise den wahren Substantiven zugerechnet, die im eigentlichen 
Sinne sei es die Substanzen oder die Ursachen bzw. hervorbringende Kräfte 
der Phänomene ausdrücken, welche als individuell und handelnd verstanden 
werden, sei es die Ergebnisse oder Handlungen dieser Ursachen oder Kräfte, 
welche die Zeichen der Wirkungen übernommen haben, durch welche sie 
sich im Außen manifestieren und auf diese Weise mit ihnen identifiziert 
bleiben, obwohl sie in der Tiefe des Denkens davon immer unterschieden 
sind, da sie sich nicht in Bildern darstellen können und in einer Sprache, 
welche ursprünglich sinnliche Analogien nachahmt, keine sie ausdrückenden 
singulären Termini finden.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standen werden, haben letztere, da sie sich diese Wirkungen 
nicht in Bildern vorstellen können und keine sie aus­
drückenden singulären Termini in einer Sprache finden, 
welche ursprünglich sinnliche Analogien nachahmt, die 
Zeichen der Wirkungen übernommen, durch welche sich ihre 
Aktion im Außen manifestiert, und bleiben auf diese Weise 
mit ihnen unter der substantivischen Form derselben Zeichen 
identifiziert, obwohl sie in der Tiefe des Denkens davon 
immer unterschieden sind.28

9 Suchen wir zunächst in einem ersten Beispiel, welches in 
der Sprache der Physiker der Sinn dieser abstrakten (verbalen) 
Substantive wie Anziehungskraft, Gravitationskraft, Magnetis­
mus, Vegetation usw. ist. Sie drücken darin zweifellos tat­
sächlich die Wirkungen selber aus, welche infolge von Ana­
logien oder von in verschiedenen Zeit- wie Ortsumständen 
beobachteten Verhältnissen verallgemeinert wurden; aber sie 
schließen ebenfalls, wenn auch auf verborgene Weise, die 
Titel der Ursachen oder Kräfte darin ein, welche jeweils diese 
[?] Klasse von Phänomenen hervorbringen. Da diese Ursachen 
hier keineswegs, wie es richtig ist, in das Kalkül der Tatsachen 
eintreten, können die Physiker berechtigterweise von deren 
wahrer Geltung abstrahieren und sogar ohne merklichen 
Mißbrauch ihre Namen vernachlässigen; aber wir werden 
sehen, daß es gefährlich ist, diesem Beispiel in anderen Er­
kenntnissystemen zu folgen.29

2* Randnotiz: Es ist vor allem eine Sprache, die sich in herausragender Weise 
dazu eignet, die Qualitäten, Zustände oder vorübergehenden Modi in 
Substanzen oder in Sein zu verwandeln, was eine sehr bequeme und sehr 
verbreitete Metamorphose in den Schriften der deutschen Metaphysiker ist. 
Indem sie den Artikel vor einen Infinitiv setzen, verwandeln sie das am 
meisten Unbestimmte in ein bestimmtes Sein, und man stellt sich gar nicht 
vor, welchen entscheidenden Einfluß diese manchmal nützliche, oftmals 
unheilvolle Leichtigkeit auf die Philosophie gehabt hat.
29 Korr. des ganzen Abschnitts: Welches ist zum Beispiel in der Sprache der 
Physiker der Sinn dieser abstrakten Substantive wie Anziehungskraft, 
Gravitationskraft, Magnetismus, Vegetation usw.? Ist er nur das Zeichen von 
einem bestimmten System an Phänomenen oder der Wirkung, welche 
infolge von Analogien oder von in verschiedenen Zeit- wie Ortsumständen 

100

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der zweifache Sinn derselben allgemeinen Ausdrücke ist in 
der Sprache der Physiologen noch bemerkenswerter, welche 
ihn oft mißbraucht haben, wenn sie unter denselben abstrakten 
Titeln wie Gliederung. Vitalität. Sinnlichkeit sowohl die 
sichtbaren Eigenschaften der gegliederten Körper wie die 
Gesamtheit der Funktionen, welche in einem gemeinsamen 
Leben Zusammenwirken, und auch die Ursache oder die innere 
Kraft verschmolzen haben, welche diese lebendigen Trieb­
kräfte beseelt oder ins Spiel bringt, und zwar mit oder ohne 
Bewußtsein um die Ergebnisse ihres Anstriebs.

Von da aus gelangen wir schließlich zu den noch gefähr­
licheren Mißbräuchen der Sprache jener Metaphysiker, der 
getreuen Schüler Bacons, welche die Absicht hegten, in die 
ganz innerliche Wissenschaft der dem Subjekt eigentümlichen 
Wirkweisen oder Modifikationen die Methode einzufuhren, 
welche der Untersuchung der Körper oder der vorgestellten 
Phänomene entspricht.30 Indem sie dem Beispiel der Be­

beobachteten Verhältnissen verallgemeinert wurde? Ist er der Titel der 
reellen Ursache oder der hervorbringenden Kraft, wie sie einer solchen 
Klasse von Phänomenen gemeinsam ist? Wenn die wahre Ursache keines­
wegs selber in das Kalkül der Tatsachen eintritt, dann glaubt sich der 
Physiker ohne Zweifel gerechtfertigt, von ihrer reellen Geltung abstrahieren 
und ohne merklichen Mißbrauch ihren singulären Namen vernachlässigen zu 
können. Aber wir werden bald sehen, ob diese Auslassung oder diese Art 
von Nichtberücksichtigung der Ursache oder der hervorbringenden Kraft 
immer erlaubt ist oder in jeder Hinsicht praktiziert werden kann, worum 
auch immer es sich handelt.
30 Ein Zeichen verweist hier auf eine Randnotiz Maine de Birans auf dieser 
wie auf der folgenden Seite'. "In unserer Erforschung der Natur der 
intelligenten Wesen im allgemeinen ist die Methode der Analogie nicht nur 
unbrauchbar, sondern sie führte unausweichlich zu einem Irrtum, denn durch 
die Anwendung dieser Methode allein wäre man gezwungen, sie in die 
Klasse der rein materiellen Wesen anzuordnen." (Le Sage) Es wäre eine 
grobe Schlußfolgerung, oder eher ein ganz unvernünftiges Urteil, gemäß 
einer falschen Analogie zum Beispiel zu schließen, daß das Bewegungs­
prinzip der Körper materiell sei, weil wir in der physischen Natur nur [Erg. 
angeblich} materielle Ursachen kennen. Eher wäre mit größerer Wahrheit zu 
schließen, indem man von der apperzipierten Existenz der Bewegungs­
ursache ausgeht, welche Ich ist, daß jede antreibende Ursache der Bewegun­

101

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


obachter des Physischen in der Klassifikation der Wirkungen 
folgten, welche auf abstrahierende Weise außerhalb der sie 
hervorbringenden Ursachen betrachtet wurden,31 haben diese 
Metaphysiker ohne Unterschied unter denselben generischen 
Ausdrücken, und manchmal unter dem einzigen Zeichen der 
Klassifikation mit dem größten Umfang, sowohl die 
verschiedenartigen spezifischen (wesenhaften oder akziden­
tellen) Modifikationen des empfindenden und denkenden 
Wesens wie die Gesamtheit der aufeinanderfolgenden Akte 
zusammengenommen, welche dem Bewußtsein die in sich 

10 selbst nicht wahrgenommenen passiven Eindrücke / und die 
Eigenschaften oder konstitutiven Attribute zuteilen, unter 
denen das Ich existiert, indem es seine identische Existenz 
apperzipiert - wobei sie, gleich dem Beispiel der Physiker, es 
vernachlässigen, die wesenhafte Rolle einer hervorbringenden 
individuellen Kraft dieser Ordnung von ganz besonderen 
Phänomenen in Anschlag zu bringen, deren Theater das Be­
wußtsein ist.

Aus dieser Nachahmung der Methode und der Sprache 
mußte sich ergeben, daß die ausschließlichen Anhänger einer 
Philosophie der Erfahrung, indem sie das Denken in den 
einzigen Modifikationen einer passiven Sinnlichkeit unter­
suchen und die vollständige Identität des Subjekts mit den­
selben voraussetzen, von diesem substantiellen Subjekt als 
jener Ursache abstrahieren mußten, welche in ihm die Phä­
nomene der Wahrnehmungsfähigkeit der Bewegungsursache 
zu verwirklichen vermag. Infolgedessen mußten sie allein 
darum bemüht sein, diese Phänomene in bestimmten Klassen 
anzuordnen, welche durch einen gemeinsamen oder abstrakten 
Terminus ausgedrückt werden, und zwar als von ihrem In­

gen immateriell ist. - Anm. Übers.: Maine de Biran gibt hier eine Stelle von 
Georges-Louis Le Sage (1774-1803) wieder (Premier mömoire sur la 
möthode d'hypothdse, contenant un parallele de cette möthode et de celle de 
l'analogie, § 35), welche sich im Anhang bei P. Prevost, Essais de Philo­
sophie, t. II, 282, findet.
31 Korr. [...] der abstraktiv von ihren hervorbringenden Ursachen betrach­
teten Wirkungen

102

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


härenzsubjekt getrennte objektive Eigenschaften32 bzw. als 
Vergleiche unter sich gemäß bestimmten Analogien oder 
äußerer Ähnlichkeiten.

Auf diese Weise haben die Ausdrücke Empfindung, 
Wahrnehmung oder Apperzeption in der Sprache der 
Ideologen die Form von abstrakten Substantiven angenom­
men; aber nicht von der Art derjenigen, die - weil sie un­
mittelbar von Verben abstammen- die reelle Existenz als 
Handlung einer Ursache anzeigen, welche in letzterer oder 
außerhalb von ihr gewisse sie manifestierende Wirkungen 
hervorbringt,33 ohne ihre Idee davon trennen zu können; 
sondern von der Art derjenigen, die - weil sie die inhärenten 
Eigenschaften von vollständig Ganzen anzeigen, worin die 
Einbildungskraft sie ergreift - sich durch das Denken davon 
trennen können oder sich von neuem in den künstlichen 
Zeichen gruppieren, auf welche die Vernunft ohne jede Folge 
für die absolute Wahrheit oder für die Wirklichkeit der 
bezeichneten Dinge einwirkt.

Als der berühmte Verfasser des "Traite des sensations" 
(Abhandlung über die Empfindungen), da er [in der Tat]34 die 
zu dunklen Begriffe der Substanz und der Kraft aus seinen 
Untersuchungen ausscheiden wollte, zugleich jede Grundlage 
für die Ideen und die subjektiven Tatsachen der Personalität 
und Kausalität wie der empfundenen oder / apperzipierten 11 
inneren Aktivität ausschloß; und als er von jener gewagten 
Hypothese ausging, daß sich das individuelle Subjekt der 
Empfindung oder die Seele der Statue,35 um ihre unmittelbare 
Apperzeption beraubt, absolut mit jeder dieser Modifikationen 
identifiziert und für sich sowie für den erfindungsreichen

32 Var. und zwar als ebensosehr in ihrem Inhärenzsubjekt getrennte Eigen­
schaften
33 Korr. [...] von Verben der Handlung abstammen - die reelle Existenz als 
von einer tatsächlichen Ursache hervorgebracht anzeigen, welche [...]
34 in einer Var. des Satzanfangs gestrichen
35 Vgl. E. B. Condillac, Traitö des sensations, Teil I, Kap. 1, § 2 (Oeuvres 
philosophiques, 1.1), 221 f., über die Fiktion "einer Statue, die innerlich wie 
wir gegliedert ist". (Anm. Übers.)

103

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Architekten, der sie baut, nichts anderes sein kann, so scheint 
mir, daß er eine Welt aus leichten Phantomen sieht, welche 
aus Modifikationen und beweglichen Bildern besteht: ohne 
äußeren Halt sowie auch ohne festes Inhärenzsubjekt, in 
ständiger Verwandlung für die Blicke der Einbildungskraft, 
welche es hervorbringt, oder eher36 für den systematischen 
Geist, welcher auf dieser beweglichen Grundlage eine Reihe 
von unter sich verknüpften logischen Aussagen errichtet, und 
dies mehr durch den sprachlichen Ausdruck als durch die 
Ideen, vor allem jedenfalls fremd gegenüber der absoluten 
Wahrheit oder der Wirklichkeit dessen, was existiert.

So wie die in ihren angemessenen Zeichen abstrahierte 
Ausdehnung und Menge die gemachten Subjekte einer 
unbegrenzten Vielzahl von Attributionen an Eigenschaften 
und Verhältnissen werden, welche der Verstand des Geome­
ters erfaßt, indem er sie zu erschaffen scheint, und woraus er 
den Grund einer Wissenschaft bildet, deren Fruchtbarkeit er37 
niemals ausschöpfen wird: so wird auf gleiche Weise die 
Empfindung, welche sich zunächst als einzelne Modifika­
tionen verwirklicht, zu der sich die Statue hin entwickelt, um 
anschließend in dem [?] allgemeinen Zeichen sowie in der 
Folge dieser veränderten Charaktere abstrahiert zu werden, 
das künstliche Subjekt einer logischen Theorie, worin sich 
alles auf den Mechanismus der Sprache zurückführt, in der es 
sich in der Tat nur noch darum handelt, die Ausdrücke gemäß 
vorheriger Festlegungen oder Voraussetzungen zu verändern, 
abzuleiten oder zu ersetzen.38

36 gestrichenes Wort
37 Korr. sein ganzes Genie
38 Korr. des zweiten Satzteils: so wird auf gleiche Weise die Empfindung, 
welche sich zunächst als einzelne Modifikation verwirklicht, mit der die 
Seele der Statue mittels Hypothese identifiziert ist, um anschließend in 
ihrem allgemeinen Zeichen abstrahiert zu werden, das sich selbst verändert, 
[um] die verschiedenen Charaktere oder spezifischen Titel derselben allge­
meinen Empfindung auszudrücken- auf diese Weise, sage ich, ist diese 
Empfindung nur mehr das künstliche Subjekt einer logischen Theorie [...]

104

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man mag selbst beurteilen, ob sich ein solches System von 
ideologischer Klassifikation wirklich einer wahrhaftigen 
Prinzipienwissenschaft annähert und ob es vor allem dahin 
fuhrt, die Natur und die reellen Charaktere der Urtatsachen des 
inneren Sinnes richtig zu unterscheiden und zu erkennen.

Jede allgemeine oder zusammengesetzte Idee, welche der 
Geist ursprünglich als solche empfangt oder ohne Modell bzw. 
ohne reellen Typus durch jene ihm eigentümliche Aktivität 
bildet, mit der er ausgestattet ist, kann in ihre Elemente 
aufgelöst oder einer Analyse zugefuhrt werden. / Betrachtet 12 
man wie im hier vorliegenden System die Zeichen, welche die 
Ideen oder die Tatsachen unserer empfindenden oder denken­
den Natur ausdrücken, als allgemeine Namen, Klassifika­
tionstitel bzw. als Kategorien letztlich, so werden diese Ideen 
oder Ausdrücke so erscheinen, als müßten sie unaufhörlich die 
Materie einer Analyse liefern: einer logischen und nicht 
reellen Analyse, bei der es schwierig ist, das letzte Glied, die 
Elemente und das Prinzip als das Ende zu bestimmen.

Wenn diese Analyse nur in abstracto oder im allgemeinen 
Ausdruck betrachtet wird, muß sie folgerichtig derselben 
abstrakten Ordnung angehören, woraus sich ergibt, daß man 
die Teilungen und Unterteilungen vermehren,39 die Meta­
physik mit weiterer Metaphysik betreiben kann, ohne einen 
Grund zu finden, um einzuhalten, und ohne jemals die wahren 
Grenzen der Wissenschaft von den Prinzipien zu erreichen, 
von der man sich sogar immer weiter entfernen könnte, wenn 
vor allem gilt, daß sich diese Prinzipien von einer Wis­
senschaft der Wirklichkeiten schlechthin nicht unter den 
Abstraktionen als reinen Werken unseres Verstandes ergreifen 
lassen.40

39 Korr. Wenn nun das Prinzip oder der allgemeine [?] Ausdruck allein aus 
der allgemeinen Ordnung ergriffen wird, so gehören diese Elemente, von der 
die Analyse sich ableitet, notwendigerweise derselben Ordnung an. Somit 
kann man die Teilungen [...]
40 Korr. [...] ohne jemals die wahren Grenze einer positiven und reellen 
Wissenschaft zu erreichen, denn diese Prinzipien von einer Wissenschaft der 
Wirklichkeiten können niemals [...]

105

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist zum Beispiel leicht zu sehen, daß die Empfindung 
und das ursprüngliche Vermögen zu empfinden, so wie sie 
Condillac als Größe der Zergliederung oder der Analyse 
nimmt (siehe seine Logik41), für ihn keine urtümliche oder 
reelle Tatsache des inneren Wahmehmungssinnes sein kann, 
sondern vielmehr ein Prinzip der abstrakten Ordnung, eine 
allgemeine Idee, eine reine Kategorie ist. Als Beweis hierfür 
möchte ich nur die Art und Weise anfuhren, wie er die 
Empfindung zergliedern will, nämlich als generischen Aus­
druck, den er ebensogut auf die Leistungen des Verstandes wie 
auf die sinnlichen Eindrücke anwendet, welche dessen Ma- 
terienstoffe sind.42

Wie aber fuhrt er tatsächlich diese Zergliederung durch? 
Indem er sich damit zufrieden gibt, die Charaktere oder die 
verschiedenen beiläufigen Modi aufzuzählen, welche dieselbe 
Empfindung annehmen kann, sofern sie sozusagen in einer 
einzigen Anhäufung (Aggregat) ohne reelle innere Teilung 
ergriffen wird.43 (Denn während man vorgibt, sie verändere 
sich einerseits, so bleibt sie mittels Hypothese dennoch 
grundsätzlich mit sich selbst identisch, da ihr stets derselbe 
Nominaltitel verliehen werden kann); aber eine solche Auf­

41 Vgl. E. B. Condillac, Logique, Teil I, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques, 
t. I), 384 ff. (Anm. Übers.).
42 Var. dieses Abschnitts'. Es ist zum Beispiel leicht zu sehen, daß die 
Empfindung, wie sie Condillac als Größe seiner logischen Analysen nimmt, 
für ihn keineswegs eine urtümliche und reelle Tatsache des inneren 
Wahmehmungssinnes ist, sondern vielmehr ein Prinzip der abstrakten 
Ordnung, eine allgemeine Idee, eine reine Kategorie. Als Beweis hierfür 
möchte ich nur die Art und Weise nehmen, wie er diese Empfindung, 
Ausdruck willkürlicher Verallgemeinerungen, zergliedern will und worunter 
er die passiven Eindrücke der Sinnlichkeit mit den aktiven Leistungen der 
Intelligenz [Korr. des Denkens] gleichzeitig umfaßt und miteinander ver­
schmilzt.
43 Var. des Abschnittsbeginns’. Wie aber ist diese Zergliederung tatsächlich 
durchzuführen? Indem er sich damit zufrieden gibt, die Charaktere oder die 
beiläufigen Modi aufzuführen, welche ein und dieselbe Empfindung oder 
einfache Modifikation der Sinnlichkeit annehmen kann, wie beispielsweise 
Geruch, Geschmack, Farbe usw.? Aber kann man dies wirklich eine 
Zergliederung nennen?

106

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zählung an / Charakteren ist keineswegs eine Zergliederung. 13 
Wenn zum Beispiel eine aktuelle Empfindung, welche durch 
irgendeine Ursache einen höheren Grad an Heftigkeit gewinnt, 
jede andere Empfindung ausschließt, so spricht man ihr jenen 
besonderen Charakter zu, welchen der Ausdruck Aufmerksam­
keit wiedergibt; aber ist dies sozusagen etwas anderes als ein 
in bestimmter Weise modifizierter Modus selber, so wie eine 
Farbe oder ein Ton, indem sie dieselbe Grundfärbung bei­
behalten, ohne Zergliederung durch mehrere Nuancen oder 
aufeinanderfolgende Grade hindurchgehen können? Besteht 
dieselbe Empfindung weiter, wenn der Gegenstand nicht mehr 
auf das Organ einwirkt? Sie wird mittels Hypothese Erinne­
rung oder Gedächtnis und nimmt nur eine neue Form an, ohne 
sich im Grunde zu verändern.44 Wirken zwei Empfindungen 
im eigentlichen Sinne oder eine Empfindung und eine 
Erinnerung zusammen, ohne sich zu verschmelzen? Die 
daraus sich ergebende Modifikation wird Urteil oder Vergleich 
heißen.45

In der aufeinanderfolgenden Aufzählung dieser verschie­
denen Charaktere oder Eigenschaften, welche der Reihe nach 
derselbe Grundmodus enthält, erblicke ich immer nur eine 
logische Analyse oder eine Definition des allgemeinen 
Ausdrucks, dessen Sinn sich sukzessiv dadurch bestimmt, daß 
er sich bei jedem Schritt oder bei jedem einzelnen Charakter 
begrenzt, den er46 durch seinen Umfang enthält; aber ich finde 
hier ebensowenig eine reelle Zergliederung, so wie ich auch 
keine für das Gold47 in der zusammengesetzten Idee fände, die 

44 Korr. ohne ihre Natur im Grunde zu verändern
45 Vgl. E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines, Teil 
I, Abt. II, Kap. 1, § 5; Traitö des sensations, Teil I, Kap. 2, § 1; Extrait 
raisonne du Traite des sensations, Precis de la Premiere Partie; Logique, Teil 
I, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques, 1.1, 11, 224 ff., 326 ff. u. 1.11, 384 ff.) 
(Anm. Übers.).
46 Erg. im allgemeinen
47 Var. für den ersten Teil dieses Abschnitts: Auf eine solche Weise zer­
gliedert oder aufgelöst, so wie ein zusammengesetzes Ganzes in seine 
konstitutiven Teile auflösbar ist, [einige ausgelassene Wörter] könnte auch 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit diesem Metall verbunden ist, falls jemand im Augenblick 
meinem Geist alle physikalischen Eigenschaften in Erinnerung 
riefe, wie sie in dieser Substanz erkannt werden, nämlich 
Farbe, Leitfähigkeit. Schmiedbarkeit, Auflösbarkeit im Kö­
nigswasser usw., alle unter diesem einzigen und selben Gold 
vereinten Ideen, allerdings mit jenem Unterschied, daß es sich 
in der zusammengesetzten Idee der physikalischen Substanz 
um konstitutive Eigenschaften eines festen und bestimmten 
Gegenstandes handelt, dessen Veränderung oder Entstellung in 
seiner Komplexion48 nicht von uns abhängt; während im Fall 
der als Urtyp verstandenen metaphysischen Idee die Elemente, 
worüber wir in gewisser Weise verfugen, von uns erweitert, 
reduziert oder geteilt werden können, ohne ein Kriterium 
außerhalb von uns noch Regeln oder ein Modell vor uns selbst 
zu besitzen, wenn wir nicht mit den Gegebenheiten des 
inneren Sinnes oder den reellen Tatsachen anfangen, welche 
ohne Entstellung in dieser urtümlichen Quelle geschöpft 
werden.

14 Daher ist es bemerkenswert, daß berühmte Schüler 
Condillacs, welche nach ihm mit der logischen Analyse der 
Empfindung nicht zufrieden waren, versucht haben, sie ohne 
neuen Aufwand nochmals durchzufuhren, und dabei fanden, 
daß diese abstrakten Elemente entweder vermehrt oder be­
grenzt werden müssen, ohne jedoch offensichtlich zu bemer­
ken, daß sie nichts anderes taten, als das Klassifikationssystem 
zu ändern und die Ausdrücke einer Art logischen Gleichung zu 
entfalten oder zu verringern, ohne irgendeine Tatsache, 
irgendeine neue Wahrheit in das reelle Feld der Wissenschaft 
einzuführen.49

das Gold nicht als zergliedert von demjenigen ausgegeben werden, der die in 
dem Wort Gold ausgedrückte zusammengesetzte Idee dadurch definierte, 
daß er all dessen physikalische Eigenschaften der Reihe nach durchgeht, 
nämlich Farbe, Schmiedbarkeit, Auflösbarkeit im Königswasser usw., 
welche unter diesem einzigen Ausdruck vereint sind.
48 Korr. Zusammenstellung
49 Korr. des ganzen Abschnitts: Daher ist es sehr bemerkenswert, daß die 
Schüler Condillacs, welche mit der logischen Analyse ihres Lehrers nicht 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man hätte, wie mir scheint, diesen künstlichen Teilungen 
der Vermögen, von denen man glaubt, daß sie als Elemente in 
dieses allgemeine Vermögen zu empfinden™ eintreten, weniger 
Wichigkeit verliehen, indem man feststellt, daß - wenn es eine 
Wissenschaft von den Prinzipien gibt, welche sich auf eine 
gewisse Zahl wahrhaft urtümlicher Tatsachen stützt - auch die 
ihnen entsprechenden Ideen nur einfach sein können und 
folglich die Wörter, welche sie in der metaphysischen Sprache 
ausdrücken, da sie eigen und singulär sind, und nicht mehr 
allgemein oder gemein, keinerlei Materie für irgendeine Art 
reeller Zergliederung liefern können und sich nicht einmal für 
eine logische Analyse anbieten. Sie müssen die letzten Glieder 
oder Ausdrücke einer Analyse sein, welche darin feste und 
notwendige Grenzen findet, wenn sie sich an die Auflösung 
unserer Ideen oder verschiedenen Erkenntnisse in deren reelle 
Elemente begibt, so wie die ersten Anfangspunkte der Syn­
these dahin streben, die Gesamtheit der Materienstoffe oder 
Ergebnisse der menschlichen Vernunft wieder zusammen­
zustellen.50 51

völlig zufrieden waren und versuchten, dieselbe nach ihm zu wiederholen, 
herausfanden, daß die Zahl dieser abstrakten Elemente bald vermehrt bald 
verringert werden muß; und seltsamerweise haben sie die Lösung des 
Problems mit der genauen Zahl der Elementarvermögen weiterverfolgt, ohne 
zu bemerken, daß sie im allgemeinen nichts anderes erreichten, als ein 
willkürliches Klassifikationssystem zu verändern, die Ausdrücke einer Art 
logischen Gleichung zu entfalten oder zu verringern [...]
50 Siehe die "Logik" Condillacs und die "Elemente der Ideologie" des Herrn 
de Tracy (Anm. MB). - Vgl. C. B. Condillac, Logique, Teil I, Kap. 7-8 
(Oeuvres philosophiques, t. II, 384 ff.), wo dieser die Seelenvermögen als 
Elemente des Vermögens zu empfinden analysiert. Sowie A. L. C. Destutt 
de Tracy, Elements d'Ideologie, Teil 1, Kap. 11, 143 ff. (Ideologie propre- 
ment dite), der diese Auffassung bestätigt (Anm. Übers.).
51 Var. dieses Abschnitts ab Hinweis auf Condillac'. indem man feststellt, 
wenn es eine Wissenschaft von den Prinzipien gibt, welche auf eine gewisse 
Zahl als wahrhaft erkannter urtümlichen Tatsachen gegründet ist, auch die 
diesen Tatsachen entsprechenden Ideen nur einfach sein können, und 
folglich die Wörter, welche sie in der metaphysischen Sprache ausdrücken, 
da sie eigen oder individuell sind, und nicht allgemein oder gemein, keinerlei 
Materie für irgendeine Art reeller Zergliederung liefern können und sich für 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn aber die beiden Methoden, welche der geregelten 
Bildung all unserer abgeleiteten Erkenntnisse dienen, keinerlei 
direkten Zugriff auf die Urtatsachen haben; wenn im übrigen 
diese Tatsachen selber oder die Ideen, welche deren Wirklich­
keit ausdrücken, keinerlei Typus oder Modell außerhalb von 
ihnen haben können, so kann es sich nur darum handeln, im 
inneren Sinn oder in der Reflexion gewisser Akte und 
konstitutiver Zustände des denkenden Subjekts die eigenen 
oder singulären Charaktere zu bestimmen, denen man diese 
Tatsachen als Prinzipien zuerkennen kann, um deren Rechts­
gründe oder ursprünglichen Bedingungen festzulegen, die 
Verknüpfung oder Verkettung mit Ideen oder Tatsachen einer 

15 anderen Ordnung zu untersuchen, und zwar / durch eine 
Methode, welche von der physischen Analyse verschieden ist, 
die auf die Gegenstände unserer äußeren Erkenntnis ange­
wandt wird, bzw. von der Logik, wie sie im Feld52 der Kate­
gorien festgelegt ist.53

Um aber diese letzten Überlegungen zu rechtfertigen54 und 
besser zu spüren, wie wenig die Methode, welche wir 
bekämpfen, der Wissenschaft von den Prinzipien sowie der 
Entdeckung der Urtatsachen angemessen ist, wollen wir noch 

keinerlei logische Analyse anbieten. Sie werden nur die letzten Glieder oder 
Ausdrücke einer reflexiven Analyse sein, welche darin feste und notwendige 
Grenzen findet, wenn sie sich an die Auflösung unserer Ideen oder verschie­
denen Erkenntnisse in ihre Elemente begibt, so wie die ersten Anfangs­
punkte danach streben, die menschliche Vernunft mit [?] den reellen 
Materienstoffen zusammenzustellen.
52 Erg. im Feld der Kategorien oder der künstlichen Formen unserer Spra­
chen
53 Erg. dieses Abschnitts durch eine Randnotiz: "Es genügt für den Fort­
schritt der Wissenschaften, die Urtatsachen festzustellen und im Bewußtsein 
des Ich notwendige und universale Prinzipien zu finden; diese Arbeit ist 
bereits ziemlich schwierig, und es nicht weniger schwierig, alle Tatsachen 
auf Prinzipien zurückzufiihren und ihnen ebenfalls den höchsten Grad an 
Verknüpfung, Harmonie und Einheit zu geben." (Ancillon Sohn) - Vgl. F. 
Ancillon, Melanges de litterature et de philosophie, t. II, 124, woraus Maine 
de Biran zwei Sätze abgekürzt wiedergibt (Anm. Übers.).
54 Korr. Um diese Einsichten besser zu rechtfertigen

HO

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Unterschied betrachten, welcher eine im eigentlichen 
Sinne reflexive Analyse von jener trennt, die wir weiterhin 
logisch nennen, um diesen Unterschied durch den ihrer 
elementaren Ergebnisse zu beurteilen, die zu oft unter dem 
selben Titel der Abstraktion vermischt werden, von der jedoch 
mindestens zwei verschiedene Arten zu unterscheiden sind.

Die durch die logische Methode gegebenen Abstraktionen55 
beziehen sich auf ein gemeinsames Zeichen, welches sein 
Umfangsvermögen proportional zur kleineren Zahl an 
Elementen gewinnt, die es einschließt.56 57 Dieser Ausdruck ten­
diert folglich dahin, einerseits in seinem Umfang51 kompliziert 
zu werden, so wie er sich zugleich andererseits in seiner 
Auffassung vereinfacht, woraus für die Einbildungskraft folgt, 
daß sie, falls von ihr ein solches Zeichen ergriffen wird, um 
seine Geltung zu objektivieren, ein für ihre Anwendung weites 
und unbestimmtes Feld vorfindet und so beherrschend bleibt, 
um die hinzuzufugenden sinnlichen Ergänzungen auszuwählen 
und ihrem Verstehen anzupassen.58

Benutzt man zum Beispiel das Zeichen einer derart 
umfangreichen Klasse, wie sie durch den Ausdruck Lebewesen 
bezeichnet ist, dann habe ich im Geist entweder nur eine 
einfache Benennung oder die reflexive Idee der Leistungen 
des Geistes, welche die Bildung dieser Gattung bestimmt 
haben; aber wenn meine Einbildungskraft diese allgemeine 
Idee ergreift, um deren Zeichen zu individualisieren, so ver­
mag sie ihm unterschiedslos jede ihr gefällige Ergänzung 
beifugen, um daraus die spezifische Idee eines Menschen, 
Löwen usw. zu machen.

55 Randnotiz'. Unterscheidung zwischen zwei Arten von abstrakten Ideen
56 Randnotiz', hier die Anmerkung betreffs einer Stelle aus Descartes’ 
''Regeln" - Vgl. R. Descartes, Regulae ad directionem ingenii, VI (AT X, 
381 ff.)(Anm. Übers.).
57 Korr. hinsichtlich seines Umfangs
58 Korr. des letzten Teilsatzes', eine für ihre Anwendung unbegrenzte Breite 
vorfindet, um unter den sinnlichen Ergänzungen jene auszuwählen, die sie 
hinzufügen und ihrem Verstehen anpassen möchte

111

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es verhält sich ebenso mit allen allgemeinen Ideen von 
Klassen, Gattungen oder Familien, von Gegenständen oder 
Phänomenen, worüber sich jeder Zweig physischer Erkenntnis 

16 ausbreitet, / woraus sich ergibt, daß diese Wissenschaften, 
wenn sie einmal begründet oder zu festen Lehren errichtet 
wurden, ihre Prinzipien nicht mehr analysiert werden können 
oder sogar dürfen; denn letztere gelten nur als die allge­
meinsten Wirkungen, welche stets in den einzelnen Fällen 
aufzulösen sind, wobei diese Fälle selber in all ihren Einzel­
heiten bis zur letzten elementaren Tatsache begrenzt sind, falls 
man die ganze Genauigkeit und Richtigkeit erreichen will, 
wozu diese Wissenschaften in der Lage sind.

Es verhält sich nicht so mit der wahrhaften Wissenschaft 
von den Prinzipien, wovon im Programm der Akademie die 
Rede ist und worin die Prinzipien (im uneigentlichen Sinne59) 
aller praktischen Wissenschaften ihre Lösung finden müssen, 
um eine tiefere und festere Grundlage zu finden.

Werden die Urtatsachen, aus denen eine solche Wissen­
schaft besteht, gleichfalls für Abstraktionen gehalten,60 weil 

59 zweimal Korr. hintereinander, sekundären, allgemeinen {möglicherweise 
ist im eigentlichen Sinne ein Fehler des Kopisten)
60 Ich werde hier eine Stelle aus Kants lateinischer Disseration mit dem Titel 
"De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis" [II, § 6] 
anfuhren, welche sein erstes Werk und der Auftakt zu seiner "Kritik der 
reinen Vernunft" gewesen zu sein scheint: "necesse autem hic est, maximum 
ambiguitatem vocis abstracti notare, quam ne nostram de intellectualibus 
disquisitionem maculet, antea abstergendam esse satius duco. Nempe 
proprie dicendum esset: ab aliquibus abstrahere, non aliquid abstrahere. 
Prius denotat: quod in conceptu quodam ad alia quomodocumque ipsi nexa 
non attendamus, posterius autem, quod non detur; nisi in concreto et ita, ut 
a conjunctis separetur. Hine conceptus intellectualis abstrahit ab omni 
sensitive, non abstrahitur a sensitivis et forsitan rectius diceretur abstrahens, 
quam abstractus." Ich übernehme diese Unterscheidung in jeder Hinsicht, 
indem ich sie auf die Urtatsachen und auf die Art und Weise beziehe, wie sie 
sich unserem richtig befragten inneren Sinn manifestieren. Wir werden in 
der Tat sehen, daß das Ich, welches als eines, einfaches, identisches, 
substantielles existiert, keineswegs von Empfindungen abstrahiert ist, als 
wäre es das Allgemeinste oder Universalste in ihnen; vielmehr abstrahiert 
oder trennt es sich selber von den materialen Eindrücken als sinnlichen

112

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie sich/in der Tat von solch wahrnehmbaren Zusammen- 17 
Setzungen trennen lassen, wie sie in der objektiven Erfahrung 
gegeben sind?61 Aber wenn sie in diese Zusammensetzungen 
eintreten, so geschieht dies keineswegs als integrierender Teil 
oder als Elemente der Zusammensetzungen, sondern vielmehr 
als Arten formaler Elemente, welche den Teilen des Zusam­
mengesetzten als Verbindung dienen und ihm die Form 
aufprägen, in der es im Geist als sinnlicher Gebrauch im Sinne 

Gegenständen, welche sie bewirken; auf diese Weise kann das dergestalt in 
der inneren und unmittelbaren Apperzeption konstituierte Ich wirklich eher 
abstrahens als abstractus genannt werden. Was die Metaphysiker hier 
täuschen kann, besteht darin, daß sie fast immer von allgemeinen Ideen der 
Substanz, Existenz, Einheit sprechen, die bereits zu Kategorien erhoben 
wurden, ohne bis zur Quelle dieser Ideen oder Tatsachen vordringen zu 
wollen, welche ihnen als natürliche Grundlage im inneren Wahmeh- 
mungssinn dient und ihnen den Evidenz- und Notwendigkeitscharakter 
aufprägt, der in der urtümlichen Quelle reell ist, um in der Folge rein logisch 
in den Verbindungen oder ständigen Anwendungen zu werden, welche der 
Verstand mit diesen Mutter-Ideen oder ihren zu Zeichen errichteten 
Kategorien vomimmt (Anm. MB).- Randnotiz zu dieser Anm.: "Die 
abstrakten Begriffe", sagt Condillac, "sind nur Ideen dessen, was als 
Gemeinsames zwischen mehreren einzelnen Ideen gebildet wurde. Von 
solcher Art ist der Begriff Lebewesen." [Traite des sensations, Kap. 1: 
Oeuvres philosophiques, t. I, 122]. Dies heißt, die allgemeinen Begriffe mit 
den abstrakten Ideen zu verwechseln, die von ganz anderer Natur sein 
können. Jeder allgemeine Begriff ist natürlich abstrakt, aber jede abstrakte 
Idee ist nicht allgemein. Beispielsweise sind jene der Substanz, der Ursache, 
des Seins, der Person, des Ich nicht abstrakt oder vielmehr abstraktiv, indem 
sie sich durch die Reflexion von allem trennen, was objektiv ist; aber sie 
können absolut nicht als allgemein wie die Ideen der Klassen oder 
Gattungen usw. betrachtet werden. Ihre Natur besteht im Gegenteil darin, 
sich im inneren Sinn zu individualisieren und den einheitlichen und be­
ständigen Typus von allem zu bilden, was unser Geist als Existenz zu 
denken vermag. Von solchen Ideen kann nicht gesagt werden, daß sie von 
der Empfindung herrühren. Alles in Condillacs Lehre als falsch Gegebenes 
besteht darin, die gesicherte Unterscheidung zwischen den abstrakten Ideen 
und den allgemeinen Begriffen verkannt zu haben.
61 Korr. für Nebensatz: weil sie in der Tat als getrennt oder abstrahiert von 
den wahrnehmbaren Zusammensetzungen erkannt werden können, welche 
durch die objektive Erfahrung gegeben sind?

113

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Gegenstandes von neuen Ausarbeitungen existiert.62 In 
gleicher Weise hat die Gußform nicht an der Materie teil, 
welche darin ihre Form erlangt oder ihre Prägung erhält.

Diese reflexiven Abstraktionen haben also einen von den 
vorhergehenden sehr deutlich unterschiedlichen Charakter. 
Während diese sich umso mehr vom individuellen und reellen 
Charakter entfernen, so wie sie vor allem abstrakter und 
einfacher sind, nähern sich jene hingegen dem Charakter der 
Individualität oder der Wahrheit immer mehr, und zwar in 
dem Maße, wie sie sich sozusagen reinigen, da sie sich von 
den material zusammengesetzten lösen, mit denen sie eng 
verbunden und wie in einer rein sinnlichen Erfahrung 
verschmolzen sind; auf diese Weise losgelöst, nehmen sie 
besonders jenen herausragenden Charakter unmittelbarer 
Evidenz an, welche den Tatsachen des inneren Sinnes als 
reeller und einziger Quelle jeglicher Evidenz eigentümlich ist, 
während die logischen Abstraktionen entweder jedes eigenen 
Lichtes im Geist beraubt bleiben oder nur ein falsches Licht 
der Einbildungskraft erhalten, welche sie unbestimmt anwen­
det;63 bzw. haben sie schließlich nur an jener Art Gewißheit 
oder Evidenz der Vernunft teil, welche mit der Ruhe des 
Geistes verknüpft ist,64 wenn er deutlich erkennt, daß seine 
eigenen konventionellen Feststellungen durch den 65Gebrauch 
der Zeichen angefullt sind, deren Geltung er festgelegt hatte, 

18 ohne/die Umzäunung seiner eigenen Ideen zu verlassen.
Während diese logischen Abstraktionen die Fähigkeit zur un­
bestimmten Anwendung oder zum unbegrenzten Umfang 
haben, welcher den Umständen nach wechselt, und oft sogar 

62 Korr. [...] als sinnlicher Gegenstand im Sinne eines Ausdrucks neuer 
Ausarbeitungen existiert
63 Auf diese Weise wird die Einbildungskraft den allgemeinen oder 
abstrakten Ausdruck Empfindung auf diesen oder jenen Geruch, diese oder 
jene Farbe bzw. diesen oder jenen Ton anwenden, und niemals auf den 
individuellen Akt, den er gleichfalls im Sinne der Reflexion ausdrücken kann 
(Anm. MB).
64 Korr. welcher den Geist beeindruckt oder befriedigt
65 Erg. regelmäßigen

114

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach dem Gutdünken einer beweglichen Einbildungskraft, so 
sind die in den Urtatsachen des inneren Wahmehmungssinnes 
ergriffenen reflexiven Abstraktionen feststehend, unveränder­
bar, univok und stets identisch, da sie mit der Einbildungkraft 
nichts zu tun haben, welche sie durch ihre Berührung nur 
beeinträchtigen oder entstellen kann.

Diese Philosophen haben sich also von den Fluten der 
Gewohnheiten der Einbildungskraft fortreißen lassen, indem 
sie alle Elemente der Wissenschaft auf logische oder phy­
sische Abstraktionen zurückführen und glaubten, die Prin­
zipien unserer Erkenntnisse aus einer Zergliederung oder 
künstlichen Auflösung der Eindrücke oder der durch die Er­
fahrung gegebenen sinnlichen Bilder hervortreten zu lassen, 
wobei sie weiterhin sogar glaubten, die reellen Prinzipien 
analysieren, zergliedern zu können und zu müssen.66

Es liegt vielleicht auch an dieser Täuschung und an diesen 
Abweichungen der Theorie, welche durch einige praktische 
Erfolge nicht gerechtfertigt werden können, daß die in 
Frankreich seit Condillac gegebene Richtung gegenüber der 
Philosophie des Geistes dadurch bestimmt ist; mit der gleichen 
Täuschung läßt sich auch alles verknüpfen, was die moder­
neren Lehren an Unvollständigem, Verkürztem und Irrefüh­
rendem in der Sprache wie in den Sachen auszeichnet.

Ich fuge noch als eine letzte Überlegung über die Irre­
führungen oder Abweichungen dieser Methode bei, daß die

66 Korr. dieses sowie nachfolgenden Abschnitts’. [...] sie haben alle Elemente 
und die Prinzipien der Wissenschaft auf logische oder physische Abstrak­
tionen zurückgefiihrt, wobei sie schrankenlos einer rein äußeren oder sinn­
lichen Analogie folgten. Sie haben in die Wissenschaft von den Prinzipien 
die Methode hineingetragen, welche ausschließlich jener ihrer objektiven 
Ergebnisse entspricht; wie jene Philosophen Indiens, welche die Welt auf 
eine Schildkröte gründen, haben sie die der intellektuellen Welt eigen­
tümlich innere Kraft verbannt, dank derer sie in sich selbst ihre Triebkraft, 
ihr Gleichgewicht und ihren festen Stützpunkt zum Handeln finden. Die 
Grenzen, wo diese Methode enden muß, welche ich analogische Methode 
nenne, finden sich durch die Natur der Mittel selbst festgelegt, die sie 
anwenden kann, und besonders durch die Natur des Gegenstandes, dem sie 
entspricht.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzen, wo die Analogie genannte Methode der Physiker 
meiner Ansicht nach ihr Ende finden muß, durch die Natur der 
Mittel selbst festgelegt sind, die sie anwenden kann, und 
besonders durch die Natur des Gegenstandes, dem sie 
entspricht. Diese Mittel können in der Tat nur den äußeren 
Wissenschaften und der Einbildungskraft oder dem vorstel­
lenden Vermögen entlehnt sein; ihr ausschließlicher Gegen­
stand besteht in den Erscheinungen oder außerhalb von mir 

19 vorgestellten Phänomenen; sie kann folglich / keinerlei Macht 
über jene Art an Urtatsachen haben, welche nur in den Bereich 
des inneren Wahmehmungssinnes fallen; und wenn es so 
etwas wie eine Beobachtung oder einen den Elementartat­
sachen dieser Ordnung ganz entsprechenden Wahrnehmungs­
sinn gibt, so können die Analogien oder phänomenalen 
Ähnlichkeiten, welche sich einem äußeren oder physischen 
Standpunkt darbieten, nicht in das innere Feld eintreten, wo 
das denkende Wesen als reflexiver Zeuge seinen am meisten 
exakten67 Wirkweisen, seinen am meisten innerlichen Modi­
fikationen beiwohnt. Hier vereinfacht und individualisiert sich 
alles, dort in der anderen Methode hingegen verallgemeinert 
und setzt sich alles zusammen. Die Klassifikationen und die 
Gesetze, welche - nach der Beobachtung der Wirkungen - die 
beiden großen Triebkräfte der Naturwissenschaften sind,68 
finden daher kaum eine nützliche Anwendung in der Er­

67 Korr. geheimen
68 Ein sehr scharfsinniger Philosoph bietet die Aufstellung der aufeinander­
folgenden Leistungen der Wissenschaft in der Erforschung der Tatsachen­
wahrheit wie folgt dar: Beobachten Sie, klassifizieren Sie, stellen Sie Gesetze 
auf, suchen Sie Ursachen (siehe die Abhandlung der Philosophie des Herrn 
Prövöt in Genf) (Anm. MB). - Vgl. P. Prevost, Essai de Philosophie ou Etüde 
de l'esprit humain, t. II, Abt. II, Teil II, Kap. 1-2 über die Kunst der 
Beobachtung, Verallgemeinerung, Klassen, Gesetze und Ursachen; Les 
Signes envisagös relativement ä leur influence sur la formation des idees, 20. 
Zu Biographie und Werk Prevosts (1751-1839), der 1814-15 an der 
"Philosophischen Gesellschaft" Maine de Birans im Sinne gegen-ideolo­
gischer Kräfte teilnahm, vgl. J. Echteverria, Notes (1963), 242 f. (Anm. 
Übers.).

116

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenntnis der Gefühlswahrheiten, welche sich auf unmittel­
barste Weise daraus ergeben.

Aber es geschieht besonders bei der Suche nach den 
Ursachen, welche der vierte und letzte, durch die Methode der 
Erfahrungswissenschaften angezeigte Fortschritt ist; es 
geschieht besonders in der allgemeinen und notwendigen 
Anwendung des Kausalitätsprinzips, wie ich sage, daß sich die 
Methode der Erfahrung unserer Ansicht nach weiter von 
derjenigen zu entfernen scheint, welche einer wahrhaften 
Wissenschaft von den Prinzipien entspricht.

In der Tat haben wir schon ahnen lassen, daß die sinnlichen 
Phänomene im Gegenstand der physischen Wissenschaften, da 
sie isoliert vorgestellt werden, immer analysiert, untereinander 
verglichen und gemäß der Ordnung ihrer Abfolgen oder 
Analogien klassifiziert werden können, wobei von der 
Ursache oder von der reell hervorbringenden Kraft abstrahiert 
wird: die eigene und notwendige Idee, welche letzterer 
entspricht, fallt so nicht unter die Sinne oder unter die Ein­
bildungskraft und geht auch keineswegs in das Kalkül der 
Erfahrung ein, so daß ihre wahrhaftige Geltung unter der 
sinnlichen Form der für sich selbst verallgemeinerten / Wir- 20 
kung verborgen bleibt.

Aber in der reflexiven Wissenschaft der Akte oder 
Zustände des denkenden Subjekts, welche selbst als Tatsachen 
des inneren Wahmehmungssinnes gegeben sind, vermag 
irgendeiner dieser Akte in seiner Hervorbringung nicht außer­
halb der Erkenntnis oder des innersten Gefühls seines Prinzips 
oder seiner hervorbringenden Ursache gedacht oder unmittel­
bar apperzipiert zu werden; denn diese Ursache ist nichts 
anderes als das Subjekt oder das Ich,69 welches für sich selbst 
nur existiert, indem es erkennt, und es erkennt sich nur, 
insofern es handelt.

69 Var. [...] oder seiner reellen hervorbringenden Ursache; diese Ursache 
kann folglich nicht wie eine Unbekannte behandelt werden, da sie nichts 
anderes als das denkende Subjekt oder das Ich ist

117

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es handelt sich hierbei um eine Wahrheit oder eine 
Tatsache des innersten Sinnes, welche keines weiteren Be­
weises bedürfen sollte, aber in der Folge, wenn es nötig ist, 
alle notwendige Aufklärung wird finden können. Indem wir 
dennoch ein wenig den folgenden Analysen vorgreifen, 
möchte ich als geeignetes Beispiel, um das behauptete Prinzip 
zu bestätigen, einen dieser aktiven Modi ergreifen, worin sich 
das Subjekt sich selbst gegenüber als Agens oder als Ursache 
seines Aktes manifestiert:70 ich will von der Anstrengung 
sprechen, welche der Wille bestimmt, indem er den Leib­
körper in seiner Masse oder irgendein einzelnes Organ bewegt, 
welches direkt seinem Einfluß unterliegt. Nun sage ich, daß 
das innerste Gefühl der Ursache oder der hervorbringenden 
Kraft der Bewegung, welche das mit seiner Anstrengung 
identifizierte Ich selbst71 ist, sowie die besondere Empfindung 
(sui generis). welche in der naturhaften Ordnung der Kon­
traktion des Muskelorgans entspricht, als zwei Elemente eines 
umfassenden Modus betrachtet werden können, wo die 
Ursache und die Wirkung (die apperzipierte Anstrengung und 
die empfundene Kontraktion als Ergebnisse) miteinander im 
selben Bewußtsein derart untrennbar und in einem so 
notwendigen Kausalitätsverhältnis verbunden sind,72 daß es 

70 Var. [...] einen dieser urtümlichen und einfachsten Modi, worin sich das 
Subjekt sich selbst gegenüber manifestiert
71 gestrichenes Wort
72 Das Kausalitätsprinzip (sagt ein Philosoph, zu dessen Anführung ich mir 
hier die Freiheit nehme, obwohl er vielleicht einer meiner Preisrichter sein 
wird) ist der Vater der Metaphysik, und die Art und Weise, es in Betracht zu 
ziehen oder es abzuleiten, betrifft das Geschick dieser Wissenschaft ins­
gesamt; davon hängt die Frage ab, ob sie wirklich eine Wissenschaft oder 
eine Chimäre ist; das Mittel, sie vor dem Schiffbruch zu retten, besteht in 
dem Beweis, daß das Kausalitätsprinzip keine bloße Form oder Kategorie, 
keine allgemeine Idee ist (siehe die Reihe der "Mdmoires" aus Berlin für das 
Jahr 1801). Indem ich dieses Prinzip mit den Urtatsachen des innersten 
Wahmehmungssinnes und mit dem Phänomen des Ich selbst verbinde, 
welches sich in der unmittelbaren Apperzeption verwirklicht, glaube ich, die 
Auffassung dieses Philosophen richtig ergriffen zu haben, dem ich schon 
begegnet war, ohne ihn zu kennen (Anm. MB). - Vgl. L. F. Ancillon, 

118

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich absolut nicht von der Kraft73 / oder Ursache abstrahieren 21 
läßt, ohne die Idee ihrer Wirkung gänzlich zu verändern oder 
sogar zu entstellen. Und wenn in der Tat die Muskel­
empfindung aufhören sollte, von Anstrengungen begleitet oder 
vom Wollen74 verursacht zu sein, dann wäre sie nurmehr eine 
rein organische Affektion oder sie bliebe dunkel und nicht 
apperzipiert, so wie jene vitalen Bewegungen, welche sich im 
Inneren des Leibkörpers außerhalb der Grenzen des Wollens - 
und folglich außerhalb der Apperzeption - vollziehen, die 
davon abhängt (wie wir im folgenden sehen werden), bzw. 
wäre diese Muskelempfindung schließlich nur noch ein völlig 
passiver Eindruck, wie es die Herzschläge oder die Krampf­
bewegungen sind, welche wir empfinden, ohne sie selbst 
hervorzubringen.

Ich schließe aus diesem einfachen Beispiel, dessen Folgen 
hier noch nicht zu vertiefen sind, daß es bei der Analyse der 
innerlichen Phänomene nicht erlaubt und sogar nicht einmal 
möglich ist, von der Ursache zu abstrahieren, denn diese 
Ursache selber, anstatt unbekannt zu sein, besitzt mit aller 
Evidenz eine Gefühlstatsache, da sie sich aus dem Charakter 
ihrer Hervorbringung selbst ergibt, welche nur in ihr und 
durch sie wahrnehmbar wird.

Woraus des weiteren folgt, daß es in der Wissenschaft von 
den Prinzipien nicht gerechtfertigt ist, den reellen Rechtsgrund 
der Ursache unter dem der verallgemeinerten Wirkung zu 
verbergen; man darf sich ebenfalls nicht damit begnügen, ihr 
bloß einen Namen zu geben; es ist darüber hinaus ihre Idee zu 
bestimmen, ihr genauer Begriff festzulegen, so wie sie auf ihre 

Memoire sur l'analyse des Principes dans les Sciences (1801), 44 u. 49 f., 
sowie noch ausführlicher hierzu in späteren Jahren: P. Maine de Biran, De 
l'existence (1966) (Anm. Übers.).
73 Erg. vom Gefühl
74 Var. oder vom Ich

119

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


urtümliche, individuelle und reelle Quelle zurückzufuhren 
bleibt.75

Es ist außerdem in der Analyse der Ideen oder in der 
Wissenschaft von den menschlichen Vermögen nicht erlaubt, 

22 die je eigene Geltung / der signifikativen Ausdrücke für die 
Wirkweisen des denkenden Subjekts oder der beständigsten 
Vollzugsmodi in dessen Aktivität,76 so wie beispielsweise 
Aufmerksamkeit, Rückerinnerung, Vergleich usw., zu verän­
dern, indem sie willkürlicherweise verallgemeinert werden, 
um den abstrakten Sinn mit den Charakteren irgendeines 
passiven Eindrucks zu verbinden, welche dieser von sich 
selbst aus erhalten soll oder indem er jeden anderen Eindruck 
durch seine Vorherrschaft ausschließt, das heißt unabhängig 
von der Aktivität des Subjekts, wodurch der Eindruck so wird, 
wie er ist, bzw. auch durch seine spontane Wiederhervorbrin­
gung in Abwesenheit seiner äußeren Ursache, ohne dabei seine 
innere Kraft der Wiederhervorbringung usw. zu berücksich­
tigen.

Denn man sieht sehr wohl, daß dies einer Entstellung des 
Sinnes der Ideen und der Worte gleichkäme, substituierte man 
den reellen Tatsachen logische Abstraktionen als eine ge­
machte und konventionelle Geltung anstelle natürlicher und 
genauer Bedeutung;77 es hieße des weiteren, der Reflexion 
jeden späteren Zugriff und der Wissenschaft von den Prin­
zipien jede reelle Grundlage zu entziehen. Von dem Augen­
blick an würde auch die Metaphysik auf ihren Titel verzichten 
und ihre positivsten Rechte dem Ideensystem abtreten, wel­
ches ihr Los wäre, bzw. nur noch eine Chimäre, oder sie 

75 Erg. [...] ihre individuelle Idee zu bestimmen, ihren genauen Begriff 
festzulegen, so wie sie selbst auf ihre urtümliche Quelle zurückzufuhren 
bleibt
76 Korr. [...] der den Wirkweisen des denkenden Subjekts oder den 
beständigsten Vollzugsmodi seiner Aktivität zugesprochenen Ausdrücke
77 Var. [...] daß dies einer Entstellung der Ideen gleichkäme, indem die je 
eigene Auffassung ihrer Zeichen verändert würde, um den reellen Tatsachen 
logische Abstraktionen zu substituieren, sowie dem natürlichen und wahren 
Sinn eine fiktive Geltung

120

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


marschierte völlig unter dem Banner sei es der Physik, deren 
Prinzipien sie an sich aufklären soll, sei es der Logik, deren 
Formen sie eine Grundlage zu geben hat.

Ich habe es für wichtig erachtet, die Wirklichkeit bestimm­
ter Urtatsachen des inneren Sinnes anzukündigen, welche von 
den Phänomenen der äußeren Natur unterschieden sind, bevor 
ich genauer danach forsche, worin diese Tatsachen bestehen 
und welches ihre Zeichen oder Charaktere sind. Ich wollte 
dadurch die Notwendigkeit einer inneren Beobachtung fest­
stellen, wie sie einer Methode für diese Tatsachen eigen­
tümlich und in ihrem Prinzip sowie in ihren Ergebnissen von 
derjenigen unterschieden ist, welche von Bacon gelehrt und 
mit soviel Erfolg in den Naturwissenschaften praktiziert 
wurde.

Es scheint mir, daß die Veränderung der Ideen der Ur­
sache, der Kräfte, der Vermögen, wie sie in der Methode und 
in der diesen letzteren Wissenschaften eigenen Sprache statt­
gefunden hat, nicht ohne große Mißbräuche auf die Wis­
senschaft von den Prinzipien hatte angewandt werden können, 
wobei diese Mißbräuche den reellen Gegenstand dieser Wis­
senschaft entstellt, seine Grundlage gänzlich verkannt und 
seine Mittel wie sein Ziel verborgen haben.

Ich war umso mehr zu diesen Bemerkungen / genötigt, als 23 
die unmittelbare Apperzeption des denkenden Subjekts (Ich) 
nach meinem Gesichtspunkt, wie er später dargestellt werden 
wird, sich eben nicht vom innersten Gefühl der Ursache oder 
der hervorbringenden Kraft bestimmter Leibbewegungen 
sowie bestimmter Leistungen des Geistes unterscheidet, wenn 
man einmal im Zeichen sowie in der Idee die innere Ursache 
mit ihrer objektiven Wirkung verschmolzen hat, bzw. vorher 
die Anstrengung mit ihrer Hervorbringung, den Akt mit 
seinem Ergebnis,78 so daß die vorgelegte, von mir für die 
Metaphysik als fundamental angesehene Frage fast ebenso 
viele Unsinnigkeiten wie Wörter darstellen würde, um von 

78 Var. im Zeichen wie in der Sache, die Kraft mit ihrer Hervorbringung, den 
Akt mit seinem Ergebnis

121

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vornherein von denen negativ beantwortet zu werden, denen 
der gemeinsame, einzige und fast sakramentale Ausdruck 
Empfindung genügt, alles in der Wissenschaft der mensch­
lichen Vermögen damit auszudrücken.

Bevor wir in die Tiefe der Frage vordringen, wollte ich 
einzig den Blick darauf heften, daß die Analyse der mit den 
Modifikationen der Sinnlichkeit identifizierten Intelligenz fast 
nur kraft einer abwegigen Anwendung oder einer fikiven 
Geltung, welche dem Kausalitätsprinzip verliehen wurde, bald 
auf eine rein physiologische Theorie der analysierten oder in 
materieller Hinsicht zergliederten Funktionen79 in deren or­
ganischen Instrumenten oder Körperlagen zurückgefuhrt 
wurde;80 bald auf eine logische Klassifikationsmethode der 
veränderten Modi einer passiven Sinnlichkeit, deren abstrakte 
Charaktere in der Tat nur Abweichungen oder Veränderungen 
eines einzigen sensitiven Grundmodus sein sollen, indem von 
der Ursache oder der sie verändernden reellen Kraft abstrahiert 
wird;81 bald auch auf geheimnisvolle übernatürliche Begriffe 
dieser subjektiven Ursache, welche sich in einer Ordnung von 
Absoluta außerhalb aller in der reellen Existenz vollzogenen 
Hervorbringungen verwirklicht82 und als wäre sie auf gewisse 
angeborene Formen reduziert, deren Phänomene sinnlicher 
Erfahrung sie in der Zeit annehmen soll - drei83 Gesichts­

79 Korr. des Abschnittsbeginns: [...] kraft einer abwegigen Analyse auf 
eine rein physiologische Theorie der [...] sensitiven Funktionen [...]
80 Siehe das Werk des Doktors Cabanis über das Verhältnis des Physischen 
und des Geistigen beim Menschen und besonders über die physiologische 
Geschichte der Empfindungen (Anm. MB). - Vgl. P. J. G. Cabanis, Histoire 
physiologique des sensations (Oeuvres philosophiques, 1.1), 164 ff. Dieses 
Werk ist der 2. u. 3. Teil von 12 Abhandlungen unter dem Titel "Rapports 
du physique et du moral de l'homme", deren erste Hälfte 1-6 am Institut 
National de France 1793-94 vorgetragen wurde. Dazu auch die Stellung­
nahme Maine de Birans in seinem Werk: Influence de l'habitude sur la 
facult6 de penser (II), 111 Anm. 1 (Anm. Übers.).
81 Gestrichen: deren Charaktere [...] abstrahiert wird
82 Gestrichen: bald auch [...] vollzieht
83 Wort gestrichen

122

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


punkte, welche sich in meinen Augen gleichfalls einer wahr­
haftigen Wissenschaft von den Prinzipien entfernen.

Wir haben dies zuvor gerade hinsichtlich des Systems der 24 
veränderten Empfindung gezeigt. Letzteres bot sich als erstes 
unserer Überprüfung an, als wir uns über die Gegebenheiten 
der Frage [der Berliner Akademie] Rechenschaft ablegen und 
die diesen Ausdrücken eigentümliche Bedeutung diskutieren 
wollten; es ist weiterhin dieses System, welches uns als erstes 
sowohl durch die Nähe der Verknüpfungen84 und die nahen 
Beziehungen wie durch den Kontrast aufgefallen ist, den es im 
Zusammenhang mit einer Lehre zu bieten schien, die auf das 
Zeugnis des inneren Wahmehmungssinnes sowie auf eine 
Beobachtungsmethode und -spräche85 gegründet ist, wie sie 
der Entdeckung und der Unterscheidung der urtümlichen Be­
wußtseinstatsachen angemessen ist.

Wir wollen nunmehr mit demselben Ziel86 eine Mutter- 
Lehre87 untersuchen, welche sich mehr als ihre Tochter einer 
reellen Wissenschaft von den Prinzipien annähert, wie wir 
sehen werden. Sie geht sichtbarerweise viel näher an die 
Quelle zurück, jedoch an den Ufern anhaltend und ohne bis in 
die Tiefen zu schöpfen. Von dort aus werden wir auch einen 
Blick auf andere Systeme der Ersten Philosophie werfen, 
deren Autoren - nachdem sie im Vorbeigehen den wahrhaft 
grundlegenden Punkt vernommen und sogar berührt hatten - 
durch einen kühnen Schwung über diesen hinaus in Richtung 
jener geheimnisvollen Region der Essenzen getrieben wurden, 
wo sich die Virtualitäten, Formen, Kategorien und die sich 
außerhalb der Existenzen verwirklichten ontologischen Ge­
setze vor jenen in einer logischen Ordnung angesiedelt finden, 

84 diese beiden Wörter gestrichen
85 Korr. [...] mit einer Beobachtungsmethode und einer Sprache, wie [...] 
angemessen ist
86 Korr. Gesichtspunkt
87 Gemeint ist die Philosophie Lockes; der Ausdruck selber wird auch auf 
Leibniz (vgl. folg. S. 41) sowie auf Descartes angewandt; vgl. P. Maine de 
Biran, Essais sur les fondements de la Psychologie (VIII), 131 (Anm. 
Übers.).

123

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die eher eine Ordnung der Anwendung als der Erzeugung 
menschlicher Vermögen ist. Wir werden die Grundlage dieser 
idealen Lehren beurteilen können, worin der Mensch, indem er 
sich selbst so a priori setzt, als wäre er ganz Geist, nur noch 
mit reinen Intelligenzen zu kommunizieren scheint und sich 
durch die Reflexion von der materiellen Natur getrennt findet, 
so wie sich der Beobachter des Physischen mit ihr durch die 
Empfindung vereint und fast identifiziert vorfindet.88

Auf diese Weise werden wir in unseren Untersuchungen89 
den Gang des menschlichen Geistes nachahmen; er geht 
keineswegs immer gradlinig auf sein Ziel zu, indem er immer 
demselben Fortschritt folgte; vielmehr nähert er sich ihm bald, 
ohne es zu berühren, bald entfernt er sich davon, indem er 
darüber hinausschreitet, so daß er sich auf diese Weise inner- 

25 halb einer ungleichmäßigen Kurve angefullt mit / Punkten der 
Beugung und Umkehr bewegt, was als merkwürdig festzu­
stellen ist, um im mittleren Punkt anzukommen oder sich darin 
zu halten, weil dieser der Wahrheit sowie dem reellen 
Ursprung näher zu sein scheint, von dem alle Variablen der 
Kurve ausgehen, indem sie auseinanderlaufen.90

88 Korr. des zweiten Abschnitts mit mehreren gestrichenen Wörtern'. [...] mit 
Blick auf andere metaphysische Systeme werden wir danach untersuchen, ob 
es nicht möglich ist, einige reelle Gegebenheiten unseres Problems bis in 
diese Systeme einer höheren Metaphysik hinein zu finden, welche der 
sinnlichen Welt gegenüber fremder ist und wo das denkende Subjekt, indem 
es sich selbst zunächst a priori setzt [...], so wie sich der Sensualist [...]
89 Korr. Auf diese Weise werden wir in dieser 1. Ordnung der Unter­
suchungen
90 Korr. [...] sowie dem reellen Ursprung der Koordinaten, von wo alle 
Variablen der wissenschaftlichen Kurve ausgehen

124

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§2
Von einer natürlichen Grundlage der Wissenschaft von den 

Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere 
und die Natur der Urtatsachen unterscheiden könnte91

Die in unseren Sprachen verwandten Termini, um die Akte 
eines Willens oder die Leistungen einer Intelligenz auszudrü­
cken, nämlich die auf die Existenz und Handlung hinweisen­
den Verben wie apperzipieren, wollen, urteilen, empfinden, 
welche vom reellen Subjekt unabtrennbar sind, und die ent­
sprechenden abstrakten Substantive, welche natürliche Ablei­
tungen davon darstellen, diese ständig und notwendigerweise 
in den Diskursformen verwandten Ausdrücke, wie ich sage, 
stellen ohne Zweifel weder reine Vernunftwesen noch eine 
Unsinnigkeit dar. Zumindest wenn man das Zeugnis des inne­
ren Wahmehmungssinnes nicht absolut zurückweist, ließe 
sich nicht leugnen, daß jene Ausdrücke im Geist, wenn schon 
nicht einigen sinnlichen Bildern, so doch wenigstens einigen 
intellektuellen und positiven Ideen entsprechen. Folglich ließe 
sich gleichfalls nicht sagen, daß diese letzteren Ideen, wie 
auch immer sie sich im Verstand begründet finden, als unmit­
telbare Eindrücke der Gegenstände in denselben eingedrungen 
seien, das heißt durch dieselben direkten Sinne und auf glei­
che Art und Weise; denn anstatt den Empfindungen und 
den Bildern zu gleichen, verschwinden diese Ideen oder inner­
lichsten Modi vor den zuletzt genannten, so wie der fahle 
Schimmer der Sterne vor der Sonne verschwindet; sie sind 
im übrigen durch einen bemerkenswerten Kontrast von Cha­
rakteren der Zusammensetzung und der Verschiedenartigkeit 
zum einen davon getrennt, zum anderen der Beständigkeit und 

91 Vgl. auch P. Maine de Biran, M6moire sur la ddcomposition de la pensee 
(II), I, § 5.2: Grundlegung einer Analyse der Zergliederung. Lockes Lehre 
(Anm. Übers.).

125

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einfachheit deutlich entgegengesetzt,92 welche einen Ursprung 
oder eine unterschiedliche Quelle anzeigen.93

26 Wenn aber diese ersten Ideen nicht von den äußeren Sin­
nen herrühren und94 sie andererseits auch nicht angeboren 
sein können, wo ließe sich dann ihr Ursprung festlegen, und 
muß man diesen nicht im urtümlichen Vollzug oder in der 
Entwicklung eines gewissen besonderen inneren Wahmeh- 
mungssinnes suchen, durch dessen Hilfe sich das Individuum 
oder das als solches konstituierte Subjekt im Vollzug seiner 
eigenen Akte oder innersten Modi mit sich selbst in Bezie­
hung befände, so wie es dies durch die äußeren Sinne mit 
einer fremden Natur ist? Von diesem Augenblick an versteht 
man die natürliche Grundlage einer Wissenschaft von den 
Urtatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes, welche als 
Prinzipien betrachtet werden, sowie einer Art von Beobach­
tung, die dafür geeignet ist.

Dies ist der grundlegende Gesichtspunkt der Lehre Lo- 
ckes;95 indem dieser Philosoph von einem doppelten Ursprung 
ausgeht, der allen Modifikationen und Ideen des menschlichen 
Verstandes zugesprochen wird, hat er sich die Trennung oder 
Analyse zweier Arten von Elementen oder zweier Ordnungen 
von Urtatsachen zum Gegenstand nehmen können, welche 
selbst bei einer Zusammenstellung miteinander in der Erfah­
rung dennoch durch bestimmte Charaktere unterschieden blei­
ben, die sie hinsichtlich ihrer Quelle96 haben; auf diese Weise 
wurde es in der Tat möglich, die Elementartatsachen zu unter­
scheiden und zu erkennen, indem sie nämlich aus den Zu­
sammensetzungen der Erfahrung durch eine Art Zergliederung 

92 Korr. [...] durch einen bemerkenswerten Kontrast zwischen den Charakte- 
ren der Zusammensetzung und Verschiedenartigkeit getrennt, welche jenen 
eigentümlich sind, und denjenigen der Beständigkeit und Einfachheit, die 
diesen zugehören
93 dieser und folg. Abschnitt gestrichen
94 Korr. Wenn die einfachen Ideen der Reflexion nicht von den äußeren 
Sinnen herrühren und auf der anderen Seite
95 Korr. Man weiß in der Tat, wie [Locke], indem [...]
96 Korr. Quellen

126

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herausgestellt wurden,97 die nicht mehr auf Condillacs Weise 
logisch war, sondern reell nach der Weise der Chemiker.98

Wenn Locke von vornherein eine wesentliche Unterschei­
dung zwischen den einfachen Ideen der Reflexion und den 
einfachen Ideen der Empfindung anzeigt,99 zwischen dem 
innersten Gefühl, welches / die Wirkweisen des Willens oder 27 
die freien Akte der Intelligenz und die gänzlich passiven Mo­
difikationen einer äußeren wie inneren Sinnlichkeit begleitet, 
welche von der Aktion der äußeren Gegenstände oder von den 
der körperlichen Beschaffenheit eigentümlichen Vorleistun­
gen abhängt, dann scheint mir dieser weise Philosoph auf dem 

97 Korr. [...] möglich, die Auflösung der Phänomene der Sinnlichkeit und 
der Intelligenz durchzufuhren, indem die Elemente der in der Erfahrung 
gegebenen Zusammensetzungen durch eine wahrhafte Zergliederung her­
ausgestellt wurden [...]
98 Zahlen am Rand verweisen darauf, daß die Abfolge dieses und des nächs­
ten Abschnitts im korrigierten Text vertauscht werden sollte. Wir geben 
unter Beibehaltung der ursprünglichen Reihenfolge nur jeweilige Varianten 
wieder.
99 Leibniz hat sich gegen diese angebliche Einfachheit der Ideen der Emp­
findung gewandt, welche durch Locke behauptet wurde: "Sie erscheinen uns 
nur einfach", sagt er, "weil sie undeutlich sind, und je weiter wir in eine der 
Empfindungen eindringen, um so mehr Elemente werden wir darin finden." 
Was Leibniz hier unter Empfindung versteht, ist nicht das, was der Autor des 
"Versuchs über den menschlichen Verstand" Idee der Empfindung genannt 
hat; der erstere nimmt die Empfindung sozusagen außerhalb des empfinden­
den Wesens, der andere nimmt sie in ihrem aktuellen Verhältnis zum Be­
wußtsein oder zur unmittelbaren Apperzeption des individuellen Subjekts, 
welches sich auf einfache und gleichförmige Weise modifiziert vorfindet, 
wie groß auch immer die Zahl im übrigen der elementaren und mitbildenden 
Eindrücke sein mag; hier wie in den meisten der metaphysischen Diskussio­
nen hängt das Mißverständnis hauptsächlich vom Ausdruck ab, und nichts 
muß in der Tat gewöhnlicher als diese Arten von Mißverständnissen sein, 
wenn man oft nur ein einziges Wort besitzt, um die äußere Ursache des 
Eindrucks und das Funktionieren des Organs sowie das tatsächliche Ergeb­
nis und die Apperzeption des Ich usw. auszudrücken (Anm. MB). - Vgl. J. 
Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. I, § 2-5 
(Maine de Biran folgte wohl der franz. Übers, von Coste 1742/1795); G. W. 
Leibniz, Nouveaux essais sur l'entendement humain II, 2 (ed. Gerhardt, t. V., 
109) in freier Wiedergabe (Anm. Übers.).

127

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtigen Weg einer genauen und reellen Analyse der Tatsa­
chen zu sein, und nahe dabei, die Wissenschaft von den Prin­
zipien zu bestimmen.100

Mußte dieses Vermögen der Reflexion selbst aber nicht, 
indem sie als eine Quelle der Ideen angezeigt wurde, auf eine 
unmittelbarere Quelle zurückgefiihrt werden, welche dem 
gemeinsamen Ursprung jeder Idee, jeder bekannten Existenz 
und jeder gedachten Urtatsache näher ist?101

Drei Hauptgründe scheinen meiner Ansicht nach Locke 
daran gehindert zu haben, diese Annäherung durchzufiihren 
und bis an ihr Ende eine Analyse voranzutreiben, welche in 
der Wissenschaft von den menschlichen Vermögen viel­
leicht102 zu einer vorteilhaften Vereinfachung beigetragen 
hätte.

Der erste103 liegt an der vom Autor des "Versuchs über den 
menschlichen Verstand" ohne zureichende Prüfung gemachten 
Voraussetzung, daß diese Ideen der Empfindung von außen in 
den Verstand gelangen, sozusagen bereits in einem Stück ge­
formt und ohne Beitrag seitens der dem Subjekt eigen­
tümlichen Aktivität sind. Von diesem Augenblick an mußte 
dieser Philosoph die beiden Ursprünge als absolut voneinan­
der getrennt ohne gegenseitigen Austausch und Einfluß be­
trachten; die höhere Quelle (die Reflexion) würde sich nie­
mals mit der unteren (der Empfindung) vermischen, welche 
sich nicht von selbst zu jener Höhe erheben könnte.

100 Var. dieses Abschnitts: Wenn Locke von Beginn seines großen Werkes 
über den menschlichen Verstand an eine erhellende wie grundlegende Un­
terscheidung zwischen den einfachen Ideen der Empfindung und den einfa­
chen Ideen der Reflexion begründet, [...] und der gänzlich passiven Modifi­
kation einer der Aktion der materiellen Gegenstände untergeordneten Sinn­
lichkeit, [...]
101 Korr. [...] mußte man nicht innerhalb dieser Quelle weiter vordringen, 
welche vielleicht bei ihrem Entstehen dem gemeinsamen Prinzip der Sinn­
lichkeit, der menschlichen Wahrnehmungsfähigkeit, der Urtatsache der 
Existenz identischer ist?
102 Korr. ohne Zweifel
103 Erg. Grund

128

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die äußeren Sinne natürlicherweise mit einer einfachen 
rezeptiven Fähigkeit an Empfindungen oder einfachen Ideen 
von Empfindungen ausgestattet sind, wäre die Seele oder das 
denkende, sich selbst angeborene Subjekt™ auf diese Weise 
folglich durch seine Natur mit einem Vermögen oder einer 
Mächtigkeit an (zweifelsohne ebenfalls angeborener) Re­
flexion versehen, welche ihren eigenen außergewöhnlichen 
Aktivitätsbereich / an Empfindungen und Bildern hätte, da 28 
sich diese Reflexion ausschließlich auf die späteren Leistun­
gen einer bereits entwickelten Intelligenz bezöge.104 105

Aber setzen die ersten einfachen Ideen, obwohl sie alle fer­
tig106 von außen gemäß der Hypothese gekommen sind, nicht 
dennoch bereits eine aktive Teilnahme des sie wahmehmen- 
den Subjekts voraus? Sind sie nicht im Bewußtsein? Was ist 
dieses Bewußtsein allerdings anderes als ein Akt, der von 
Locke selber mit dem Titel Apperzeption bezeichnet wird;107 
ein Akt, der sich notwendigerweise mit dem sinnlichen Ein­
druck verbinden muß, um ihn in den Rang einer Idee zu erhe­
ben?

Fügen wir hinzu, daß gemäß derselben Lehre die Seele 
nicht empfinden, handeln oder, allgemein gesagt, nicht denken 
kann, ohne unmittelbar zu apperzipieren, daß sie empfindet, 
handelt oder denkt. Diese seien, wie gesagt wird,108 das einzi­
ge Merkmal der Wirkweisen oder Modi, welche der Seele in 

104 VgL hierzu weiter unten S. 34 (Anm. Übers.)
105 Korr. [...] die Seele oder das sich selbst angeborene denkende Subjekt 
hätte [eine] Mächtigkeit, diese Kraft [?] der Reflexion, welche sich später 
den Leistungen der entwickelten Intelligenz zuwendete, hätte ihren eigenen 
und höheren außergewöhnlichen Aktivitätsbereich der ersten einfachen 
Ideen der Empfindung
106 Wort gestrichen
107 Die angegebene franz. Übers, von J. Locke, Essai philosophique concer- 
nant l'entendement humain, bietet für to perceive das Verb apercevoir, aber 
offensichtlich niemals das Substantiv aperception, welches erst ab Leibniz - 
Zeitgenosse Lockes- gebräuchlich wird. Maine de Biran hat den Begriff 
also entweder von Leibniz auf Locke oder von der Verbform her übertragen 
(Anm. Übers.).
108 Korr. sagt sehr richtig Locke

129

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Eigenschaft als denkendem Subjekt zugesprochen wer­
den kann.109

Aber in diesem Falle frage ich, wie und worin sich diese 
unmittelbare Apperzeption vom höheren - Reflexion genann­
ten - Akt unterscheiden kann, es sei denn durch den Unter­
schied der Gegenstände oder der Anwendungsmodi bzw. 
durch den Grad an Tiefe oder Entfernung von einer Quelle,110 
die wirklich eine sein kann?

Hätten sich diese Schwierigkeiten dem Autor des "Ver­
suchs über den Verstand" klar auferlegt, so hätte er ohne 
Zweifel verstanden, daß schon die scheinbar einfachste Idee 
der Empfindung in ihrer Eigenschaft als Idee irgendein refle­
xives Element zulassen muß, welches keineswegs außerhalb, 
sondern in einer dem denkenden Subjekt inhärenten Aktivität 
zu suchen ist.

Der zweite Grund, welcher Locke daran gehindert haben 
muß, in der Idee der Empfindung alles zu finden, was darin 
ist, oder zu suchen, was darin sein könnte, und ihn somit in 
der Reflexion eine zweite entfernte Quelle bestimmen ließ,111 
besteht in der Gleichheit oder vollkommenen Analogie der 
Eigenschaften, Charaktere und der Natur, deren Existenz er 
(ebenfalls ohne ausreichende Prüfung) zwischen all den passi­
ven Modifikationsweisen voraussetzte, welche durch den ge­
nerischen Terminus Empfindung ausgedrückt werden. Diese 
schnelle Bereitschaft zur Verallgemeinerung oder zum Analo- 

29 gieschluß, welche / die Quelle so vieler Mißbräuche in allen 
Wissenschaften und insbesondere in der Metaphysik darstellt, 
ließ ihn zugleich, wie ich glaube, den Funktionen der äußeren 
Sinne zuviel und dem Ursprung unserer Erkenntnisse zuwenig 
Einflüsse zugestehen, als er allen einerseits ein gleiches wahr­

109 Siehe die "Versuche über den menschlichen Verstand", 1. Buch [Erg. 
Kap. 1, § 5] (/Inm. MB).
110 Korr. der gemeinsamen Quelle
111 Korr. [...] die Reflexion als eine abstrakte und getrennte Quelle betrach­
ten ließ

130

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmendes oder vorstellendes Vermögen112 und andererseits 
eine allgemeine und völlige Passivität zuteilte.

Hätte dieser Philosoph die ersten Empfindungen tiefer un­
tersucht, über die er mit soviel Leichtigkeit hinweggeht, dann 
hätte er ohne Zweifel die Art derjenigen angezeigt, welche 
jene Weise innerer Verdoppelung genießen, worauf bereits der 
Titel Reflexion zutriftt, weil diese ersten Empfindungen ihre 
Charaktere und ihre Formen von der Bewegungsaktivität113 
des Subjekts her beziehen, welches daran teilnimmt; und dies 
unterscheidet sie von jenen, die sich aufgrund ihrer direkten 
und passiven Rezeption von außen ohne irgendeine aktive 
Teilnahme darauf beschränken, unmittelbar die Seele zu affi- 
zieren, und sich nicht im Bewußtsein wiederholen, sondern im 
Gegenteil jede Rückkehr des Subjekts auf das in seiner kör­
perlichen Beschaffenheit Erlebte oder Empfundene ausschlie­
ßen.114

Nachdem Locke diese sehr beachtenswerten Unterschiede 
in jeder spezifischen oder individuellen Empfindung115 fest­
gestellt hätte, hätte er daraufhin in einigen von ihnen, wenn 
nicht in allen, den beitragenden Anteil eines höheren Vermö­
gens entdecken können, welches er ihnen gegenüber als fremd 
voraussetzte. Die Reflexion hätte sich daraufhin ebenfalls der 
originellen Empfindung angenähert gefunden, welche selber 
nicht mehr als einfach betrachtet worden wäre, sondern eine 
Art Zusammensetzung aus zwei Elementen darbot, wie es 
gemäß der reellen Ordnung ihres Vorrangs hätte angezeigt und 
erkannt werden müssen.116

112 Korr. [...] ein gleiches Vermögen an Wahrnehmung oder Vorstellung
113 Bewegung gestrichen
114 Korr. am Schluß'. [...] unmittelbar das sensitive Prinzip zu affizieren, 
ohne sich im Bewußtsein zu verdoppeln oder zu reflektieren, indem im 
Gegenteil jede Rückkehr des Individuums auf das durch seine körperliche 
Beschaffenheit Empfundene oder Ertragene ausgeschlossen wird
115 Korr. [...] in jeder Art von Empfindungen
116 Var. [...] Elemente, deren vollständige Auflösung hätte durchgefuhrt 
werden müssen, indem die wahrhafte Ordnung ihres Vorrangs zu bestimmen 
war

131

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein dritter Grund, welcher Locke von der wahrhaftigen 
Quelle der Urtatsachen oder einer Wissenschaft von den Prin­
zipien entfernte, bestand darin, daß er- ohne Zweifel auf­
grund seiner zu großen Voreingenommenheit für eine allge­
mein begründete Teilung dieser Seelenvermögen in Verstand 
und Willen unter den Philosophen - die gesamte Aktivität des 
denkenden Subjekts wie die Cartesianer in das System des 
Willens verlegte, so als ob das des Verstandes absolut davon 
getrennt werden konnte. Meiner Ansicht nach begrenzt er sehr 

30 gut/den Umfang und die Schranken einer Mächtigkeit des 
Wollens, indem er sie ausschließlich den Bewegungen oder 
Akten zuschreibt, über die das Ichxvl verfugt; aber wenn er 
daraufhin diese Mächtigkeit aus der ersten Bildung der Ideen 
ausschließt, mußte er durch eine notwendige Folge auch ihrer 
Herrschaft den gesamten Verstandesbereich entziehen, und 
zwar einschließlich der dazu gehörenden Reflexion. Dieses 
reflexive Vermögen wird daher nur noch als Art eines ganz 
innerlichen Wahmehmungssinnes betrachtet, welcher keiner­
lei Organ besitzt und dessen konsekutiver Vollzug später als 
jener der körperlichen oder äußeren Sinne ist, indem er - wie 
sie und durch sie - auf gleichfalls passive Art und Weise die 
sekundären Materienstoffe empfangt, welche in ihnen gebildet 
und spontan verwandelt werden ... Man sieht hier, wie Lockes 
Lehre diejenige seines konsequentesten Schülers vorbereitet 
hat, dessen Prinzipien wir schon untersucht haben.117 118

117 Korr. die Seele
118 Subst. des letzten Abschnittsteils sowie des folg. Abschnitts'. So also wird 
dieses reflexive Vermögen auf eine Art inneren Wahmehmungssinn redu­
ziert, der wie die äußeren Sinne gänzlich passiv ist; aber da er kein unmittel­
bares Organ wie diese besitzt, kann er deren Vollzug nachfolgen, ihre fertig 
geformten Hervorbringungen empfangen und ihnen einen neuen Grad an 
Inkubationszeit verleihen. Man versteht hier sehr gut, wie die sekundäre und 
passive Rolle, welche Locke der Reflexion zuspricht, die Sichtweisen Con- 
dillacs hat vorbereiten können, welcher sie vom Rang ursprünglicher Ver­
mögen ausschloß, indem er sie von der Empfindung selber abhängen ließ 
[Erg. vgl. Traitö des sensations, Teil II, Kap. 8, § 14]. - Der doppelte Ur­
sprung, wie ihn der englische Philosoph begründet hatte, konnte in der Tat 
diese Geister der Aufklärung nicht zufriedenstellen, welche in allem die 

132

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem Locke vom berühmten Prinzip nihil est in intellectu 
quod non prius fuerit in sensu ausging,119 wurde er durch alle 
zuvor genannten Beweggründe dazu bestimmt, einen nahen 
und unmittelbaren Ursprung von einem anderen entfernteren 
und mittelbaren Ursprung zu unterscheiden; aber da diese 
Beschränkung in der Folgezeit jenen Geistern der Aufklärung 
nicht entsprechen konnte, welche über allem die Einfachheit, 
die Einheit der Prinzipien lieben, ist man so weit gekommen, 
dem inneren Wahmehmungssinn durch die Verneinung der 
Wirklichkeit des Vorrangs120 der Tatsachen und Ideen zu wi­
dersprechen, welche sich ursprünglich auf ihn beziehen, um 
die Strenge und Unbegrenztheit des Grundsatzes von Aristote­
les121 zu retten; aber gab es wirklich keine Möglichkeit, dieses 
Prinzip mit einem es übertreffenden Zeugnis (da alle Prinzi­
pien davon abhängen) zu versöhnen? Konnte man nicht die 
rein reflexiv einfachen Ideen zulassen, ohne zu verneinen, daß 
diese Ideen selber von der Empfindung herkommen können, 
nicht von der Empfindung im allgemeinen-, sondern von einem 
bestimmten Vollzugsmodus gewisser Sinne insbesondere? 
Dieser versöhnende Gesichtspunkt ist keinem Philosophen, 
wie ich glaube, in den Sinn gekommen; wir werden im / fol- 31 

Eigenheit und die Einheit suchen. Um diese systematische Einheit in der 
Wissenschaft von den Ideen und menschlichen Vermögen zu erreichen, und 
besonders die Strenge des ausschließlichen Prinzips bei Aristoteles nihil est 
in intellectu usw. [gestrichen ’, ist man so weit gegangen, dem inneren Wahr­
nehmungssinn und der urtümlichen Unterscheidung der Tatsachen und Ideen 
zu widersprechen, welche sich darauf beziehen]. Wir haben gesehen, wie 
und durch welchen logischen Gewaltstreich der gesamte Verstand in Emp­
findung, das gesamte Denken in Bildern verwandelt wurde. In der Folge 
werden wir untersuchen, ob es unter Ausschluß jeder Hypothese und allein 
durch Befragung des Zeugnisses des inneren Wahrnehmungssinnes nicht 
möglich ist, die Wissenschaft von den ursprünglichen Ideen, der Reflexion 
oder der Urtatsache dieses Wahmehmungssinnes mit dem auf eine bestimm­
te Weise interpretierten Grundsatz des Aristoteles' zu versöhnen.
119 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 2 u. 
Kap. 11, § 17 (Anm. Übes.).
120 Subst. und der urtümlichen Unterscheidung
121 Vgl. De anima III, 8, 432a f; G. W. Leibniz, Nouveaux essais sur l'en- 
tendement humain, 2. Buch, Kap. 1, § 2 (Anm. Übers.).

133

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden sehen, ob es möglich ist, eine Grundlage dafür zu fin­
den.

Da dieser englische Philosoph es zum Hauptziel hatte, den 
menschlichen Verstand so zu analysieren oder zu erkennen, 
wie dieser jeweils aktuell konstituiert ist, fühlte er nicht das 
Bedürfen, bis zum Ursprung von dessen beweglichen Kräften 
vorzudringen, bis zu jenen wirklich ersten und konstitutiven 
Wirkweisen oder Akten der Reflexion und der Apperzeption 
selber.122 Ihm war es genug, die Quellen betreffs zweier Arten 
von Ideen anzuzeigen, welche er im allgemeinen im Verstand 
begründet fand; diese verschiedenartigen123 Ideen klassifiziert 
und die Analyse ihrer Zusammensetzungen durchgeführt so­
wie letztlich ihren Gebrauch, ihren Umfang und ihre Grenzen 
in den unterschiedlichen Erkenntnisarten aufgezeigt zu haben. 
Er sah nicht die Notwendigkeit, weiter in die Quellen vorzu­
dringen und der Erprobung durch die Analyse auszusetzen, 
was er für die l24Elemente selber hielt.125

Indem er alles aufgriff, was die Wissenschaft von den 
Ideen ihm am zugänglichsten für unsere Erkenntnismittel und 
am unmittelbarsten auf die Praxis anwendbar bot, hatte er sich 
kaum mit etwas anderem zu beschäftigen als mit den Gegen­
ständen oder Ergebnissen unserer intellektuellen Leistungen, 
ohne in der Wissenschaft des inneren Wahmehmungssinnes 
insbesondere die Natur dieser Akte selber vertiefen zu wollen, 

122 Korr. [...] der Apperzeption und der Personalität selber
123 Wort gestrichen
124 Erg. unzergliederbaren
125 Gestrichene Randbemerkung: Der weise Locke versuchte zunächst kei­
neswegs, eine vollständige Lehre zu begründen und auszubauen. Zu Beginn 
wollte er nur sich selbst erforschen, das Licht in dieses Ideensystem des 
Verstandes hineintragen, welches so viele vernünftige Hypothesen verdun­
kelt hatten. Indem er für die genaue Erkenntnis des menschlichen Geistes die 
rechtmäßige Ordnung der Leistungen aufstellte, welcher in allen Tatsachen­
wissenschaften zu folgen ist, bemüht er sich, diese Tatsachen vor ihrer Klas­
sifizierung zu beobachten, allgemeine Gesetze aufzustellen und Ursachen zu 
suchen.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die Unterscheidungscharaktere der verschiedenen Vermö­
gen zu erkennen, auf welche sie sich beziehen können.126

Wenn er daher von diesem rein reflexiven System von 
Ideen spricht, welche in unseren gewöhnlichen Sprachen ihren 
eigenen Namen haben,127 so geschieht dies allein, um den 
Einfachheitscharakter festzustellen, der ihnen wesenhaft zu­
kommt;128 aber nicht, um sie voneinander zu unterscheiden 
und ihre Anzahl zu bestimmen, noch die urtümlichen Bedin­
gungen und die Umstände festzulegen, wo sie im Subjekt ent­
stehen können, welches in der Lage ist, ursprünglich die un­
mittelbare Apperzeption davon zu erreichen, und um schließ­
lich auch nicht zu erforschen, wie sie sich in der Erfahrung 
mit den Eindrücken oder den sinnlichen Bildern verbinden, 
vor denen sie verschwinden, indem sie ihnen eine Form ver­
leihen.

Aus diesen Auslassungen ergab sich, daß dieses System re­
flexiver Ideen, welches noch mehr als ein anderes nach der 
ordnenden Hand eines ebenso / weisen wie befähigten Philo- 32 
sophen rief, um es in einen Zusammenhang zu bringen, nach 
ihm und unter mehreren seiner Schüler in einen fast vollstän­
digen Mißkredit und in ein gänzliches Vergessen verfiel, 
nachdem es im selben Zustand der Verwirrung und der Unge­
nauigkeit verblieben war, in denen er es vorgefunden hatte.129

126 Korr. für zweite Abschnittshälfte’. [...] ohne die urtümlichen Charaktere 
dieser Vermögen selber vertiefen zu wollen. Kurz gesagt, tat Locke für die 
Metaphysik, was Montesquieu für die Politik getan hat, [als] er positive 
Tatsachen anstatt den Ursprung des politischen Rechts festlegte; daher 
handelt der "Versuch über den menschlichen Verstand" auch fast aus­
schließlich vom Gebrauch und vom Gegenstand der intellektuellen Ver­
mögen, indem er beiseite läßt, was zu dieser, den Vermögen als solchen 
eigentümlichen Wissenschaft gehört. Es ist eine Art intellektueller Mecha­
nik, und keineswegs eine Dynamik.
127 Korr. [...] eigenen und nicht gemeinsamen Namen haben
128 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 9. u. 11, 
bes. § 14 (Anm. Übers.).
129 Erg. Anm. Herr Degörando bemerkt in seiner Abhandlung über die 
Systeme der Philosophie, daß Locke die Wissenschaft von den Vermögen 
vernachlässigte. - Vgl. J.-M. Degerando, Histoire comparee des systemes de 

135

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Am Ende dieses Paragraphen möchte ich feststellen, daß 
derselbe Philosoph, welcher für uns die Elemente einer Theo­
rie ganz aus Reflexion entwirft, sich fast niemals von dersel­
ben in der Wissenschaft von den intellektuellen Leistungen 
leiten ließ, bzw. auch nicht in der genauen Bestimmung der 
individuellen Ideen, welche sich mit den signifikativen Aus­
drücken dieser verschiedenen Vermögen verbinden.130 Wenn 
es sich darum handelt, ihre Natur zu erkennen, ihre Anzahl zu 
bestimmen, ihre Grenzen festzulegen oder, kurz gesagt, den 
diesen Tatsachen des inneren Wahmehmungssinnes eigentüm­
lichen Bereich festzulegen, dann findet man fast immer in 
seiner Theorie die Ergebnisse einer wahren oder überlegten 
Analyse mit den Ergebnissen einer willkürlichen Verallge­
meinerung vermengt; oft sieht man, wie er von einer Ideen­
klassifikation und willkürlichen oder logischen Kategorie 
ausgeht, um den Ausdruck dieser Klasse mit der gemachten 
Idee eines Vermögens zu verbinden, welches dadurch rein 
nominal wird. Wenn er zum Beispiel ein Abstraktions- und 
zum anderen ein Kompositionsvermögen unterscheidet,131 
geschieht dies dann nicht nur deshalb, weil er im vorherigen 
Gegenstand der Ideenklassifikation abstrakte und zusammen­
gesetzte Ideen unterschieden hat? Und warum daraufhin nicht 
ein Vermögen dieser nominalen oder hypothetischen Ordnung 
mit jeder Ideenklasse verbinden? Warum und wie deren An­
zahl begrenzen? Warum ebenfalls soviel Gewicht auf ihre 
Bestimmung legen, wenn es sich nicht mehr um die reellen 
und urtümlichen Tatsachen handelt, wie sie der innere Wahr­

Philosophie, 1.1, 311, welche 3 Bde. Maine de Biran ab April 1804 durchar­
beitete, um dann selbst seine psychologisch-phänomenologischen Analysen 
durch die Ideengeschichte anzureichern (Anm. Übers.).
130 Korr. des ersten Satzes: [...], welcher theoretisch diese Prinzipien einer 
ganz auf Reflexion begründeten Wissenschaft aufgewiesen hat, seine Prinzi­
pien zu vergessen scheint, und in der Klassifikation oder Aufzählung unserer 
verschiedenen Vermögen, bei der genauen Bestimmung der individuellen 
einfachen Ideen, die damit verbunden sind, fast [kaum] darauf achtet
131 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 11, § 6, 9 
u. 14 (Anm. Übers.).

136

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmungssinn oder die Reflexion unserer Akte feststellt, son­
dern um bloß abstrakte Möglichkeiten oder reine Kategorien, 
welche132 man beliebig ausweiten oder zusammenziehen kann 
und wozu sich immer ausreichend Materie in den allgemeinen 
Zeichen der Sprache und der logischen Analyse ihrer Formen 
finden läßt? Hatten nicht die Scholastiker auf diese Weise in 
der Tat die Wesenheiten und die dunklen Vermögen fast bis 
zur gleichen Anzahl an Qualitäten oder abstrakten Eigenschaf­
ten vermehrt, welche/durch die Sprache substantiviert wur- 33 
den? Haben nicht auch die Anhänger der Erfahrung gleichfalls 
als Grundlage einer ideologischen Lehre die ausschließliche 
Empfindung genommen,133 und sind ihnen die reinen Meta­
physiker, welche von der nackten134 Existenz des denkenden 
Subjekts ausgingen, am Ende nicht in einer abstrakten Region 
begegnet, wo die Kategorien um die Herrschaft streiten, nach­
dem die Urtatsachen ausgeschieden und der innere Sinn zum 
Schweigen verurteilt worden war?

Wir haben gesehen, welches die Beweggründe und die Re­
sultate dieser merkwürdigen, einer Philosophie eingeprägten 
Richtung sind, welche im Ausgang von ihren Erstelementen 
an Empfindungen im Endergebnis nur noch aus Klassen, Gat­
tungen oder logischen Kategorien zusammengesetzt ist, um 
sich selbst zu begründen: wir werden fast ähnliche Resultate 
gleichfalls in einer anderen, in den Prinzipien und im Aus­
gangspunkt entgegengesetzten Philosophie finden, welche sich 
auch - weit von den reellen Tatsachen entfernt - in einer abs­
trakten Welt ihrer eigenen Schöpfung verirren wird, nachdem 
sie ihre reellen Elemente der reinen Reflexion entnommen 
hat.135

132 Korr. deren Anzahl
133 Korr. [...] die ausschließlichen Anhänger der Erfahrung, welche ihre 
ganze ideologische Lehre auf die Empfindung stützten
134 Wort ergänzt
135 Korr. des ganzen Abschnitts: [...], welche aus gemachten, der veränderten 
Empfindung entnommenen Elementen zusammengesetzt ist: wir werden fast 
ähnliche Resultate aus einer anderen, scheinbar hinsichtlich der Prinzipien 

137

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§3
Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme: wie 

sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen und 
darüber hinausgehen™

Als Locke es unternahm, das System der angeborenen Ideen 
zu bekämpfen und umzustürzen, drang er vielleicht nicht weit 
genug in die Kenntnis der Waffen und Verteidigungsmittel 
derjenigen vor, welche es behaupteten.136 137 Indem er das Prinzip 
des Aristoteles’ verjüngte, scheint er nicht ausreichend die Be­
weggründe geprüft zu haben, welche herausragende medita­
tive Geister seit langem dazu geführt hatten, dasselbe aufzu­
geben;138 139 und der Vergleich mit der tabula rasa™ ließ - und 
wird vielleicht noch für lange Zeit- viele Schwierigkeiten 
hinterlassen, welche hätten gelöst werden müssen, sowie viele 
Einwände, denen so notwendigerweise zuvorzukommen ge­
wesen wäre.

oder des Ausgangspunkts anderen Philosophie hervorgehen sehen, welche 
sich aber [...]
136 Korr. Von den abstrakten Metaphysiksystemen und ihrem Verhältnis mit 
der Wissenschaft von den Prinzipien
137 Korr. [...] nicht weit genug in die Sichtweisen und Grundlagen dieses 
Systems vor. - Var. Bei seinen ersten Angriffen auf das System der angebo­
renen Ideen scheint Locke nicht bis zu den Wurzeln dieser Auffassung 
vorgedrungen zu sein, wie sie seit langem in berühmten Schulen Aufnahme 
gefunden hatte.
138 Korr. des zweiten Satzes: Indem er das Prinzip des Aristoteles' wieder­
herstellte, scheint er nicht reiflich genug die tatsächlichen Beweggründe 
erwogen zu haben, welche für herausragend umsichtige Männer dieses 
Prinzip verdächtig hatten werden lassen, um es schließlich als unzureichend 
aufzugeben. - Var. Indem er das Prinzip des Aristoteles' wiederherstellte, ist 
er weit davon entfernt, wie mir scheint, die ganze Kraft der Einwände und 
Beweggründe richtig beurteilt zu haben, welche seine Antagonisten vor­
brachten; und noch weiter davon entfernt, alle Schwierigkeiten gelöst, alle 
Zweifel zerstreut zu haben, welche der Grundsatz des Aristoteles' bot und 
für immer den Personen mit einem für die Meditation ausgestatteten Geist 
bieten wird.
139 VgL J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
1, § 2 (Anm. Übers.).

138

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Einwände entstehen mit neuer Kraft wieder, sobald die 34 
oben genannte Feststellung gemacht wird: die ersten sinnli­
chen Ideen selber, bei denen der englische Philosoph hypothe­
tisch die spontane Bildung wie die Einfachheit und die Einheit 
der Quelle zugesteht,140 setzen notwendigerweise einen Teil 
des Bewußtseins oder des inneren Wahmehmungssinnes und 
eine aktive Mitwirkung des denkenden Subjekts voraus, wel­
ches den organischen oder sinnlichen Eindruck mit aus seiner 
eigenen Tiefe entnommenen Elementen verbindet; die unteil­
baren Elemente der Persönlichkeit oder des Ich, welches als 
eines, einfaches, identisches existiert und sich somit als das 
selbe unter verschiedenen, in einer Zeit aufeinanderfolgenden 
inneren Modifikationen apperzipiert, während es außerhalb 
von sich andere fremde, in einem Raum angeordnete Modifi­
kationen wahmimmt141 - können diese Elemente, frage ich, 
oder die wesenhaften und im eigentlichen Sinne subjektiven 
Bedingungen der ersten Empfindungsidee, so betrachtet wer­
den, als wären sie in keinerlei Zeit gekommen, bzw. so, als 
könnten sie von außen in den Verstand gelangen? Oder ist es 
möglich, sie in intelligibler Hinsicht durch irgendein Verhält­
nis unmittelbarer Kausalität mit einer materiellen Ursache 
oder mit der Aktion jener phänomenalen Gegenstände zu ver­
binden, deren vorausgesetzte reelle Existenz vielleicht selber 
nur ein Ergebnis der subjektiven Denkgesetze ist, ein Urteil 
oder ein Akt des Vermeinens, dessen Grundlage und Geltung 
sich nicht außerhalb des inneren Wahmehmungssinnes 
bestimmen ließe? Wenn aber diese persönlichen Elemente, 
diese ersten Formen der Empfindungsidee, welche uns in ihrer 
Aktualität als einfache berührt, so wie wesenhafte Attribute 
der Existenz des sich apperzipierenden oder empfindenden

0 wie die Einfachheit gestrichen’, vgl. J. Locke, Versuch über den mensch­
lichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 3, 23 ff. u. Kap. 2 (Anm. Übers.).
141 Dies ist es, was Leibniz in seinen "Neuen Versuchen über den Verstand" 
Locke ebenfalls entgegenhält (Anm. MB). - Vgl. G. W. Leibniz, Nouveaux 
Essais sur l'entendement humain, Vorwort (ed. Gerhardt, t. IV, 45): "Kann 
man verneinen, daß es unserem Geist viel Angeborenes gibt, da wir uns 
sozusagen selbst angeboren sind?" (Amm. Übers.).

139

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekts sind, muß man sie dann nicht auf dieselbe Art und 
Weise als angeboren betrachten, so wie das apperzipierende 
oder empfindende Subjekt sich selbst angeboren ist?142

Dies ist nicht alles, denn die sekundären einfachen Ideen, 
deren Quelle Locke der Reflexion oder dem inneren Gefühl 
gewisser intellektueller Akte zuweist, können als von den 
Vermögen selber oder von den Kräften unterschieden betrach­
tet werden, von denen ihre Akte abhängen, ebenso wie sich 
das Abbild vom Original oder vom Bild des Gegenstandes 

35 unterscheidet, welchen es vorstellt.143 / Obwohl sich nun die 
gesamte Wissenschaft von den Seelenvermögen diesem wei­
sen Philosophen gemäß144 auf die Gesamtheit der einfachen 
Ideen reduziert, wie sie durch die innerste Reflexion ihrer 
Akte erworben wurden, und ebenso wie sich die Wissenschaft 
von den Phänomenen oder den Eigenschaften der Körper auf 
die Gesamtheit der zusammengesetzten oder gemischten Ideen 

142 Korr. [...], welches existiert oder sich als eines, einfaches, identisches in 
der Unterschiedenheit und Vielzahl der sinnlichen Modifikationen apperzi- 
piert, welche entweder auf die fremden Existenzen oder auf seine eigene 
Körperbeschaffenheit bezogen werden; diese subjektiven Elemente, welche 
die wirklich wesenhaften Bedingungen der ersten Ideen an Empfindungen 
sind, können sie so betrachtet werden, als wären sie ursprünglich ebenso von 
außen gekommen wie die materialen und passiven Eindrücke? Ist es mög­
lich, sie unmittelbar in einem wirklichen Verhältnis der Kausalität mit der 
Aktion jener phänomenalen Gegenstände verbunden aufzufassen, [...] Ver­
meinens, dessen Grundlage und Geltung sich nicht außerhalb dieser Gesetze 
bestimmen ließe? Wenn aber die subjektiven Elemente, erste Formen der 
Empfindungsideen, welche als einfach gelten, die wesenhaften Attribute des 
apperzipierenden oder empfindenden Subjekts sind und ohne dieses indivi­
duelle Subjekt weder für sich gedacht werden noch existieren können, muß 
man sie dann nicht auf jene Art und Weise als angeboren betrachten, daß 
sich sagen läßt, das apperzipierende oder denkende Subjekt sei sich selbst 
angeboren?
143 Korr. [...] müssen durchaus als unterschieden von den Vermögen selber 
oder den Kräften betrachtet werden, von denen die diesen einfachen Ideen 
entsprechenden Akte abhängen, so wie die Wirkung von der Ursache oder 
das innere Bild vom reellen und dauernden Gegenstand abhängt, welchen es 
vorstellt
144 Korr. dem weisen Autor des "Versuchs über den Verstand"

140

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reduziert, welche wir zunächst durch die Sinne145 erreichen 
können, so gilt dennoch nicht minder, daß die körperlichen 
Dinge (worin sie allein den wesentlichen Vermögen oder Att­
ributen der denkenden Seele angeglichen werden) gemäß sei­
ner antiidealistischen Lehre stets damit ausgestattet sind, sich 
einer eigenen und wahrhaft noumenalen Existenz zu erfreuen: 
die einen außerhalb der aktuell sie vorstellenden Empfindung, 
die anderen außerhalb der Reflexion, welche sie sozusagen in 
Ideen oder unmittelbare Tatsachen des inneren Sinnes über­
setzt.146

Wenn es irgendeine wesentliche Unterscheidung zwischen 
diesen beiden Arten von Ideen oder Erkenntnissen festzuhal­
ten gilt, von denen die einen147 tatsächlich im Geist nur den 
Platz der vorstellenden natürlichen Zeichen der Dinge oder 
Gegenstände einnehmen, deren 148Existenz sie bezeugen oder 
deren Gegenwart außerhalb des Ich sie ankündigen, und von 
denen die anderen149 sich selber zugleich ihre eigenen Zeichen 
oder eigenen Gegenstände sind, ohne etwas darüber hinaus 
anzukündigen;150 wenn eine solche Unterscheidung selber der 
grundlegende und wichtigste Punkt ist, den es in der Philoso­
phie festzuhalten gilt, um sowohl den groben Selbst­
täuschungen des Materialismus sowie den ohnmächtigen 
Zweifeln eines skeptischen Idealismus zuvorzukommen, der 
mit einem Schlag den Ursprung, den Grund und die Wirklich­

145 Korr. Empfindung
146 Korr. [...], daß in dieser Lehre die zwei Arten von Substanzen, die mate­
rielle und immaterielle, sehr wohl damit ausgestattet sind, sich einer absolut 
oder noumenal eigenen Existenz zu erfreuen, nämlich: der Körper, welcher 
mit gewissen wesentlichen und von der aktuellen Empfindung unabhängigen 
Eigenschaften versehen ist, welche sie vorstellt, und die Seele, welche eben­
falls mit gewissen wesentlichen Attributen oder ihrer Natur inhärenten sowie 
von der, der aktuellen Reflexion in der Erfahrung unabhängigen Vermögen 
versehen ist, welche sie sozusagen [...]
147 Var. jene, die von der Empfindung abhängen
148 Erg. reelle und absolute
149 Var. jene, die aus der Reflexion entstehen
150 Korr. ohne irgendeine dem denkenden Subjekt fremde Existenz zu be­
zeugen

141

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit aller Erkenntnisse zerstört, so findet man bei Locke nicht, 
daß er daran gedacht hätte, diese Unterscheidung zu begrün­
den; und die Art und Weise, wie er die einfachen Ideen gewis­
ser151 aktuell sich vollziehender Vermögen ausdrückt, kündigt 
ausreichend an, daß er diese noumenalen152 Kräfte als in der 
menschlichen Seele präexistent bzw. in ihr oder mit ihr ange­
boren betrachtet.153 154 Daher wirft Condillac ihm auch (im "Sys­
tematischen Auszug" aus seiner "Abhandlung über die Emp- 

36 findung") vor, die Lehre der angeborenen Vermögen / begrün­
det oder gestützt zu haben, um zugleich zu versuchen, jene der 
aktuell angeborenen positiven Ideen umzustürzen, die nie- 
mand vertrat.

Wie es auch immer hierum steht, sobald man als Voraus­
setzung - und vielleicht nur kraft einer vollzogenen Abstrak­
tion - reell in der Seele präexistierende Vermögen oder Kräfte 
zuläßt,155 welche den originell einfachen Ideen vorausliegen, 
wie letztere aus ihren Erfahrungsakten durch das innerste Ge­
fühl erworben werden, dann ist es ziemlich natürlich, sich 
darüber zu informieren, was diese Mächte oder Kräfte sein 
können, und zwar in sich selbst und in der Erwartung des Ak­
tes betrachtet, ohne daß sie bereits zum Handeln gekommen 
wären. Beruhen sie von dem Augenblick an nicht im noch 

151 Erg. Leistungen oder
152 Korr. absoluten
153 Conceptus in metaphysica obvii non quaerendi sunt in sensibus, sed in 
ipsa natura intellectus puri, non tamquam conceptus connati sed e legibus 
menti insitis (attendendo ad ejus actiones occasione experentiae) abstracti, 
adeoque acquisiti (Kant, Dissertatio praecitata, § 8) (Anm. MB). - Vgl. I. 
Kant, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, Teil II, § 8: 
"Man muß die Begriffe, denen man in der Metaphysik begegnet, nicht in den 
Sinnen, sondern in der Natur des reinen Verstandes selber suchen; nicht als 
angeborene Begriffe, sondern als von den Gesetzen abstrahiert, welche in 
ihm ruhen (durch Reflexion über die Handlungen bei gegebener Erfahrung), 
mithin als erworbene." (Anm. Übers.)
154 Vgl. E. B. Condillac, Extrait raisonne du Traite des sensations, Pröcis de 
la Premiere Partie (Oeuvres philosophiques, 1.1), 325 f. (Anm. Übers.).
155 Randnotiz des Kopisten’, (das innere Noumenon, dem in der Erfahrung 
das phänomenale Ich entspricht)

142

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


untätigen inneren Wahrnehmungssinn,156 oder können sie 
nicht als existierend unter dem Titel, wenn auch nicht angebo­
rener Ideen, so doch zumindest von Virtualitäten. Anlagen, 
reinen Formen usw. genannt werden? Läßt sich die Seele 
nicht so betrachten, als sei sie wesenhaft mit aktiven Kräften 
ausgestattet,157 und wenn diese auch nicht entwickelt sind oder 
sich nicht ganz in vollständiger Abwesenheit der Ursachen 
oder Empfmdungsmittel manifestieren können, sind sie des­
halb nicht weniger unaufhaltsam zum Handeln angelegt und 
den sinnlichen Eindrücken präexistent, da sie letzteren die 
notwendige Form mitteilen, um sich bis zur Höhe der Empfin- 
dungsidee zu erheben, wie auch bis zur ersten Tatsachen des 
inneren Wahmehmungssinnes oder der reflektierenden Erfah­
rung, da sie dieselbe allein aktualisieren und deren Gesetze 
bilden können?158

156 Korr. in einer Art noch untätigem inneren Wahrnehmungssinn
157 Vis activa actum quemdam sive Entelekeiam continet, atque inter facul- 
tatem agendi actionemque ipsam media est (Leibniz) (Anm. MB). - Vgl. G. 
W. Leibniz, De primae philosophiae emendatione et de notione substantiae 
(ed. Gerhardt, t. IV), 469: "Die aktive Kraft enthält eine Art Akt oder entele- 
cheia, sie ist die Mitte zwischen dem Handlungsvermögen und der Hand­
lung selber." (Anm. Übers.)
158 Dieser Gesichtspunkt unterscheidet sich meiner Ansicht nach nicht von 
dem Lockes; er scheint mir sogar genauer die reelle Grundlage einer Wis­
senschaft von den Prinzipien festzulegen, wie sie aus diesen Urtatsachen 
abgeleitet ist, von denen die Seele Kenntnis erlangt, indem sie ihre Auf­
merksamkeit auf ihre eigenen Akte bei der Erfahrung richtet. Aber wie und 
auf welcher Grundlage vermag der Geist von der unmittelbaren Apperzepti­
on seiner individuellen Urtatsachen zu den allgemeinen [Erg. und absoluten] 
Begriffen der beständigen Vermögen - wie Möglichkeit, Existenz, Notwen­
digkeit, Substanz, Ursache usw. - überzugehen, die zu Kategorien erhoben 
wurden oder sich sogar, falls man nicht genug darauf achtet, im Absoluten 
außerhalb des denkenden Subjekts und vor jeder Existenztatsache verwirkli­
chen? Worauf [Korr. Auf welchen Gesichtspunkt kann sich der Geist grün­
den] gründet er sich dann, um solche Kategorien zu Prinzipien zu erheben 
und folglich die reelle Grundlage der Wissenschaft zu verlagern? Dies ist es, 
wie ich glaube, was noch nicht ausreichend untersucht wurde (Anm. MB 
ohne genau markierten Hinweis zum Haupttext oben).

143

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betrachten wir hier sehr genau diese Fragen, welche bald 
für den metaphysischen Dogmatismus keine mehr sein wer­
den; betrachten wir genau, sage ich, den rückwärts gewandten 
Gang des menschlichen Geistes. Gewiß wird er sich nur zu 
den theologischen oder kosmologischen Ideen der Substanz, 

37 Mächtigkeit, / Kraft oder Existenzursache im allgemeinen 
usw. erheben können als im Ausgang von bestimmten Urtatsa­
chen, welche dem inneren Wahrnehmungssinn unmittelbar die 
Wirklichkeit und dauernde Existenz des selben Ich, seine Sub- 
stanzialität, seine konstitutive Kraft, seine Mächtigkeit oder 
Kausalität in den Modi oder Akten manifestieren, die er sich 
zuschreibt. Diese wirklich urtümlichen Tatsachen des inneren 
Sinnes sind folglich die Wurzeln und die wahrhaftigen Typen 
der allgemeinen Ideen, welche später kraft eines Prinzips ab­
geleitet werden, das der Natur des menschlichen Geistes selbst 
inhärent zu sein scheint und ihn dazu bringt, außerhalb seiner 
selbst unbegrenzt die Abbilder nachzuahmen159 oder zu wie­
derholen, deren eigentümliches und einziges Original er in 
sich trägt. Nichtsdestoweniger zielt eine synthetische Methode 
(ausschließlich den Wissenschaften eigen, welche die beding­
te Wahrheit zum Gegenstand haben) immer darauf ab, indem 
sie die natürliche Ordnung der Bildung an Ideen umstürzt, die 
Prinzipien und den Ursprung der Wissenschaft zu verlagern, 
und zwar dadurch, daß die universalen Ideen vor den besonde­
ren Tatsachen angesiedelt werden, sowie auch dadurch, daß 
die reelle Existenz dieser Tatsachen von Gesetzen oder mögli­
chen Formen abhängig gemacht wird, für welche diese Tatsa­
chen allein das Modell haben abgeben können.160

Wenn dieses entgegengesetzte Voranschreiten der Ordnung 
der Vorgehensweise entspricht, welcher eine reine Vernunft 
für die logische Verknüpfung von erworbenen Erkenntnissen 
folgt, so entspricht dies keineswegs der wesentlichen und na­
türlichen Ordnung ihres fortschreitenden Erwerbs.161

159 Korr. wiederhervorzubringen
160 Erg. zumindest in unseren Ideen oder Erkenntnismitteln (ratio cognos- 
cendi) die einzige, bei der wir uns aufhalten sollten
161 Korr. ihres fortschreitenden und reellen Erwerbs dieser Erkenntnisse

144

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man sieht zwei Hauptsysteme der Metaphysik aus diesen 
Versuchen hervorgehen, welche vielleicht mit einem anma­
ßenden Vertrauen in die Formen des menschlichen Geistes162 
unternommen wurden und ohne Zweifel auch, bevor dieser 
sich ziemlich genau Rechenschaft über die Mittel abgelegt 
hat, welche er besitzt, um sowohl die Dinge und sich selbst zu 
erkennen; es sind, wie ich sage, unternommene Versuche, um 
bis zum Wesen der Seelenvermögen vorzudringen, oder um zu 
wissen, was diese in sich selbst außerhalb ihres urtümlichen 
Vollzugs oder des reflektierten Sinnes ihrer Akte sind.

Das erste Hauptsystem mit Descartes an seiner Spitze un­
terscheidet die Vermögen selber nicht von den Ideen, welche 
ihnen entsprechen.163 Er betrachtet sie in dieser letzteren Ei­
genschaft unter dem Titel von angeborenen Ideen, als wären 
sie der menschlichen Seele im Augenblick ihrer / Erschaffung 38 
übertragen worden, von ihr unabtrennbar, da sie deren wesen­

162 gestrichen in die Formen des menschlichen Geistes
163 Randnotiz'. Es wird sehr deutlich, die absolute Ordnung der gleichzeiti­
gen oder aufeinanderfolgenden Existenzen von der relativen Ordnung zu 
unterscheiden, wonach sich die Phänomene in uns oder außerhalb von uns 
erzeugen; das eine wird durch den Vemunftschluß, das andere durch die 
bloße Erfahrung gegeben. Dieses ist die Ordnung der Erzeugung der Ideen; 
jenes die Ordnung ihrer Ableitung. Von den Tatsachen der Erfahrung oder 
vom inneren Wahmehmungssinn ausgehen, um sich zu den Noumena (ratio 
cognoscendi) zu erheben, oder zunächst die Noumena ansetzen und sich 
ihrer als Erklärungsausdruck, als Ableitungsprämissen (ratio essendi) zu 
bedienen; dies sind zwei gegensätzliche Methoden, nach denen sich die 
verschiedenen Philosophiesysteme aufteilen; es müßte außerdem der Erzeu­
gungsmodus unserer sinnlichen Ideen vom Modus unserer Erkenntnisse im 
eigentlichen Sinne unterschieden werden. Bleibt zu wissen, ob die absolute 
Existenz- oder das Sein, wie Leibniz sagt- nicht wesentlich in unsere 
urtümlichen Ideen eintritt, oder ob diese Idee des Absoluten nur ein späteres 
Resultat unserer intellektuellen Leistungen ist (diesbezüglich hat Condillac 
den Gesichtspunkt Descartes’ eingenommen). - Vgl. G. W. Leibniz, Nou- 
veaux essais sur l'entendement humain, 1. Buch, Kap. 3, § 3 (ed. Gerhardt, 
t. IV), 93; R. Descartes, Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft, VI (AT 
X), 382 f.; E. B. Condillac, Essai sur l’origine des connaissances humaines, 
Einleitung u. Teil I, 2 (Oeuvres philosophiques, 1.1), 3 f, 10 f. u. 53 (Anm. 
Übers.).

145

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hafte Attribute der Essenz selbst bildeten, und zwar unabhän­
gig von ihrer Vereinigung mit dem Körper und folglich von 
jedem Umgang mit einer materiellen Natur.164

Das zweite Hauptsystem mit Leibniz als rühmlichem An­
führer einer in vielerlei Hinsicht weitbekannten Schule an 
seiner Spitze betrachtet dieselben Vermögen oder noumenalen 
Kräfte nur als einfache Anlagen, Virtualitäten oder intellek­
tuelle Formen, als Attribute der menschlichen Monade, die in 
ihr wie im Zustand eines Keimes ruhen oder präexistieren, bis 
daß die - gemäß präetablierten Gesetzen - entwickelten Sinne 
ihnen eine notwendige und fähige Materie liefern, um mit 
ihnen vollständige Wahrnehmungen oder Ideen im eigent­
lichen Sinne zu bilden.165

Diese beiden Systeme, welche sich seitdem in soviel Zwei­
ge unterteilt haben, indem sie sich scheinbar hinsichtlich der 
Prinzipien und des reellen Ursprungs der Erkenntnis Lockes 
Lehre entgegensetzen, treffen sich jedoch darin, so wie diese 
sich mit ihnen in gewissen grundlegenden Punkten trifft: wie 
diese Lehre, und noch besser als sie, zeigen sie die Natur und 
den Charakter dieser wahrhaft einfachen, ursprünglichen 
Ideen oder einfachen Reflexion an.

Sie bieten uns zuallererst eine wesentliche und urtümliche 
Unterscheidung zwischen zwei Arten von Elementen, welche 
zur Formung der vollständigen Empfindung oder zur Empfin­
dungsidee beitragen, deren Einfachheit Locke glaubte anneh­
men zu müssen, nämlich: ein materiales und ein passives 
Element, welches vom Gegenstand herrührt oder in der 
Körperbeschaffenheit ruht, und ein formales Element, welches 
dem Subjekt inhärent ist oder von diesem in der Zeit hervor­
gebracht wird.

164 Zu den angeborenen Ideen vgl. zum Beispiel R. Descartes, Meditationen 
über die Grundlagen der Philosophie, III (AT VII), 37 f., 39 f. u. 82 f. (Anm. 
Übers.).
165 Randnotiz: Diese beiden Systeme verwirklichen in der Tat das absolute 
Sein der Seele unabhängig von ihrem Handeln oder ihrer Apperzeption. - 
Vgl. zum Beispiel G. W. Leibniz, Principes de la nature et de la gräce, § 1 
(Anm. Übers.).

146

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daraus ergibt sich schon die mutmaßliche Möglichkeit ei­
ner Art Analyse oder Zergliederung, welche uns bis zur Quel­
le der Elementarideen oder Urtatsachen des inneren Wahr­
nehmungssinnes durch eine Art Auflösung der sinnlichen 
Zusammensetzungen der Erfahrung fuhren könnte, wo sie auf 
innigste miteinander verbunden sind.

Aber gibt es zuvor nicht ein Mittel, um die Existenz, die 
Natur und die Charaktere einer jeden Ordnung an Elementen 
außerhalb ihrer Verbindung in der Erfahrung anzuzei­
gen? / Läßt sich in Kenntnis bringen, was dieser formale oder 39 
subjektive Teil einer Wahrnehmung oder einer vollständigen 
Idee vor seiner innersten Vereinigung mit deren materialem 
Teil ist? Oder läßt sich sagen, wie dieser formale Teil in der 
Seele oder im Subjekt des Denkens außerhalb der Erfahrung 
ruht, welche ihn ins Werk setzt? Ob dieser Teil als Attribut 
oder wesentliche Eigenschaft einer passiven Substanz bzw. als 
beständiges Ergebnis einer Kraft eingegeben ist, welche we­
sentlich mit Aktivität versehen ist? Hier befinden sich die 
Hauptschwierigkeiten sowie der Divergenzpunkt dieser beiden 
Systeme.

Indem Descartes das innere und formale Denken außerhalb 
der Materie166 verwirklicht und nicht glaubt, es ließe sich von 
der Seele trennen, ebensowenig wie ein Attribut nicht von der 
Substanz getrennt werden kann,167 in der und durch die es 
begriffen wird, durfte er folglich dieser Seele keinerlei Ver­
mögen zusprechen, welches nicht bereits als angeborene posi­
tive Idee in ihr wäre. Diese angeborenen Ideen, welche sich in 
[?] der sinnlichen Erfahrung mit den Eindrücken, Bildern oder 
materialen Arten assoziieren oder verbinden, hat die Seele 
daraufhin schon empfangen, so wie sie ihre Existenz empfan­
gen hat,168 ohne daß irgendeine aktive Mächtigkeit oder Wirk­

166 Korr. außerhalb seiner Materie und seines Gegenstandes
167 Korr. ebensowenig wie ein wesentliches Attribut nicht vom Subjekt 
getrennt werden kann, in dem [...]
168 Var. wie sie ihre Existenz empfangen hat, wie sie diese bewahrt, ohne 
daß irgendeine aktive Mächtigkeit oder ihr eigentümliche bzw. inhärente 
Wirkkraft in irgendeinem Falle [...]- Erg. Randnotiz: Auch Spinoza läßt nur 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kraft, welche sie nicht in ihrer Natur besäße, in irgendeinem 
Falle zu ihrer Hervorbringung beitragen könnte.

Im Gegenteil hierzu bestehen (Leibniz zufolge) die Virtua­
litäten oder angeborenen Anlagen keineswegs in bloß rezepti­
ven Fähigkeiten. Die menschliche Seele, Kraft oder Monade 
im herausragenden Sinne handelt wesenhaft,169 und es sind 
ihre im Ursprung nackten und dunklen Hervorbringungen, 
welche jedoch in der Zeit durch ihre harmonische Vereini­
gung170 mit der sinnlichen Materie entwickelt und erhellt wer­
den, welche allein die klaren Vorstellungen, die wirklichen 
Wahrnehmungen oder, wie Locke171 sagt, die Ideen der Emp­
findung vollziehen können.172

wirktatsächliche Kräfte gelten und verneint die bloßen Virtualitäten oder 
Vermögen. - Vgl. Ethik, Teil II, prop. 48 f. schol. u. dem. (Werke 1, S. 
239 f.); für Descartes: Meditations (AT IX-1), 29 f., HOf. , 142 f. (Anm. 
Übers.).
169 Diese Kraft ist in der Tat immer am Werk, aber diese Akte sind weit 
davon entfernt, alle zur Erkenntnis zu gelangen; im Großteil der Fälle 
verbleiben sie im niedrigsten und dunkelsten Wahmehmungsgrad, welcher 
die Apperzeption und das Bewußtsein ausschließt (Anm. MB). - Vgl. G. W. 
Leibniz, Nouveaux essais sur l'entendement humain (ed. Gerhardt, t. IV), 
46 f. (Anm. Übers.).
170 Korr. Entsprechung oder Verbindung
171 Vgl. J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1 
(Anm. Übers.).
172 Man kann die beiden Gesichtspunkte von Descartes und Leibniz über die 
Materie und die Form, aus denen unsere ersten Ideen sich zusammensetzen 
sollen, mit den entsprechenden Systemen von Aristoteles und Platon über 
dieselben Elemente der Zusammensetzung vergleichen, wie sie in den Ge­
genständen der reellen oder phänomenalen Welt selber betrachtet werden. 
Platon verwirklicht die Formen vollständig als präexistente Ideen im göttli­
chen Verstand außerhalb der Materie, mit welcher sie sich in der Zeit verei­
nen. Aristoteles betrachtet die Formen nur als virtuell oder logisch unter­
schieden, jedoch nicht als reell getrennt. Leibniz hat sicherlich noch andere 
Bezüge zu Platon, aber im vorliegenden Falle käme unserem Descartes 
besser ein vollständig gerechtfertigter Vergleich mit seinem Schüler Ma­
lebranche zu (Anm. MB).

148

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant findet seinen Platz zwischen diesen beiden Gesichts­
punkten: die Formen,173 welche er dem denkenden Subjekt 
außerhalb der Erfahrung und vor jedem sinnlichen Eindruck 
zuweist, sollen durchaus in diesem als wesentliche Attribute 
einer passiven Substanz ruhen, und in dieser Hinsicht gleichen 
diese präexistenten174 Formen deutlich den angeborenen Ideen 
bei Descartes; aber da er ihnen die Geltung oder den vollstän­
digen Titel einer Wahrnehmung nur in ihrer Vereinigung mit 
einer Art durch die sinnlichen Gegenstände gelieferten Mate­
rie zuspricht, findet er sich dadurch dem Gesichtspunkt von 
Leibniz näher.

Wir können in diesem letzten System insbesondere beo­
bachten, daß die Vermögen oder aktiven Leistungen der Intel­
ligenz in den Zeichen mit ihren Ergebnissen vermischt oder 
auf dieselbe Art und Weise und unter denselben Titeln ange­
ordnet erscheinen. Es sieht nicht so aus, als gäbe es in irgend­
einem Falle den reellen Vollzug oder die Entfaltung irgendei­
ner reflexiven Tätigkeit: der Verstand wie die Sinnlichkeit 
finden sich darin auf eine bestimmte Anzahl von passiven 
Formen zurückgefuhrt, unter welche sich die Eindrücke und 
Ideen auf spontane Weise einreihen, sich ausrichten. Infolge­
dessen werden dieselben Formen von ihrem Inhärenzsubjekt 
abstrahiert und ihre Allgemeinausdrücke substantifiziert, unter 
sich nur als Kategorien oder an Ideen oder Tatsachen noch 
leere Rubriken unterschieden. Somit bewegte sich die Wissen­
schaft von den Prinzipien wiederum vollständig auf Art einer 
logischen Analyse dahin, worin sich die einem solchen Akt 
eigentümliche oder individuelle Idee nicht erkennen läßt, da 
sie mit der Klasse der Modifikationen und abstrakten Eigen­
schaften vermischt, unter einem einzigen Allgemeinausdruck 
zusammengefaßt ist, wo die positiven Tatsachen des inneren 
Wahrnehmungssinnes unaufhörlich mit den Abstraktionen, die 
sinnlichen Zeichen einer lebendigen Kraft mit den stummen

173 Korr. zwischen beiden Lehren: die reinen Formen [...] - Ais Quelle vgl. 
J. Kinker, Essai d'une exposition succinte de la Critique de la Raison Pure 
(1801) mit übersetzten Kantzitaten, S. 17 f. u. 26 ff.
174 Korr. reinen

40

149

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeichen einer toten Sprache identifiziert werden ...175 Und an 
dieser Stelle entdeckt man gewisse Ähnlichkeiten zwischen 

41 zwei Philosophiesystemen, / die man seit langem deutlich 
getrennt geglaubt hätte: jenes, welches alle Verstandes vermö­
gen auf die abstrakten Charaktere ein und derselben veränder­
ten Empfindung reduziert, und das andere, welches uns diese 
Vermögen nur in den künstlichen Formen zeigt, mit denen es 
sie als Kategorien umkleidet hat, bevor sie als Tatsachen des 
inneren Wahmehmungssinnes unterschieden und betrachtet 
werden.

Die beiden Systeme, um die es sich handelt und welche um 
bestimmte logische Resultate bemüht sind,176 wie es scheint, 
ziehen in keinerlei Hinsicht die reelle Mächtigkeit in Betracht, 
welche die Empfindung bilden wie verändern kann; beide 
scheinen gleichfalls den Arbeiter mit seinem Werk, das Werk 
mit der gebrauchten Materie zu verwechseln, indem der eine 
seiner Kraft, die andere ihrer Wirklichkeit beraubt wird.

Die Kraft mangelt in keinerlei Hinsicht auf diese Weise in 
der Mutter-Lehre bei Leibniz, aber sie findet sich darin außer­
halb des Bewußtseins oder der unmittelbaren Apperzeption 
verwirklicht, welche den Arbeiter oder das handelnde Subjekt 
bildet. Daraus ergibt sich, daß sich diese ohne Bewußtsein 
existierende wie wirkende Kraft in der Tiefe ihres Wesens177 
oder im Vorrang ihres Ursprungs den anderen Kräften der 
phänomenalen Welt angeglichen findet: sie ist in ihrer Na­
tur178 nicht wesenhaft reflexiv, sondern zumindest sowie in 
gewisser Weise in ihren Effekten kalkulierbar. Somit sollen

175 Korr. dieses Satzes'. [...], worin sich die einem jeden unserer intellektuel­
len Akte eigentliche und individuelle Idee nicht erkennen läßt, da sie unter 
ein und demselben generisch abstrakten Zeichen mit der Klasse der Modifi­
kationen und passiven Eigenschaften der Sinnlichkeit und des Verstandes 
vermischt wurde, wo man den positiven Tatsachen des inneren Wahmeh­
mungssinnes unaufhörlich reine Abstraktionen, den sinnlichen Zeichen [...] 
substituiert...
176 Korr. welche danach streben, ausschließlich logische Resultate zu bewei­
sen [...]
177 Korr. ihrer Natur
178 Korr. in ihrem Wesen

150

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich die metaphysischen Gesetze des denkenden Wesens mit 
denen einer transzendenten Dynamik in einer Region179 von 
Möglichkeiten vereinigen, welche der natürlichen und reellen 
Ordnung der Tatsachen des inneren Wahmehmungssinnes 
fremd ist.

Noch eine andere Art der Annäherung zwischen der Philo­
sophie von Leibniz und Condillac folgt daraus, welche zudem 
weit davon entfernt ist, einen gleichfalls so hohen Gesichts­
punkt eingenommen zu haben; setzt man von beiden Seiten 
nicht in der Tat voraus, daß die metaphysische Analyse der 
Methode der Geometer unterworfen werden kann, so wie die­
se sie in der Auflösung der Unbekannten anwenden?180

Ohne die Untersuchung und den Vergleich dieser Meta- 42 
physiksysteme weiter verfolgen zu wollen, da mir weder die 
Zeit noch meine Kräfte oder der Gegenstand der vorgelegten 
Frage eine größere Vertiefung erlauben, stelle ich zusammen­
fassend fest, daß sich die Analysen, Unterscheidungen wie 
begründeten Klärungen bei den vorhergehenden Gesichts­
punkten einer reinen Metaphysik in der Tat nur auf jene abs­

179 Korr. in der absoluten Region
180 Siehe die "Logik" Condillacs und die "Werke" von Leibniz (Band 2, Log. 
und Metaph.), wo sich diese bemerkenswerte Stelle findet: In metaphysicis 
plus quam in ipsis mathematicis, luce et certitudine opus videtur, quia res 
mathematicae sua examina et comprobationes secum ferunt, quae causa est 
potissima successus; sed in metaphysicis hoc commodo caremus. Itaque 
peculiaris quaedam proponendi ratio necessaria est, et velut filum in laby- 
rintho, cujus ope non minus quam euclidea methodo ad calculi instar 
quaestiones resolvantur, etc. (Anm. MB.). - Vgl. G. W. Leibniz, De primae 
philosophiae emendatione et de notione substantiae (ed. Gerhardt, t. IV), 
469: "Die Metaphysik benötigt noch mehr Licht und Gewißheit als die 
Mathematik selber, weil die mathematischen Wahrheiten ihre Kontrolle und 
ihre Bestätigung mit sich tragen, was der Hauptgrund für ihren Erfolg ist, 
während wir in der Metaphysik dieses Vorteils beraubt sind. Deshalb ist es 
notwendig, uns hierin einer besonderen Methode zu bedienen, um Aussagen 
zu begründen, nämlich wie eines Fadens im Labyrinth, mit dessen Hilfe die 
Probleme nach dem Beispiel des Kalküls gelöst werden können, und zwar 
mit nicht weniger Gewißheit als durch die Methode Euklids." Für J. Locke 
vgl. Logique, Teil II, Kap. 7-8 (Oeuvres philosophiques, t. II), 406 ff. (Anm. 
Übers.).

151

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trakte Welt von Möglichkeiten beziehen, wo sich die Grundla­
gen der Wissenschaft außerhalb von denen der Existenz ver­
setzt finden, wo die Einheit, Identität, Substanz, Kausalität 
vor dem Subjekt wie außerhalb desselben (in abstracto) be­
trachtet werden, welches als eines, einfaches, identisches, 
substantielles oder dauerndes konstituiert ist, als Ursache oder 
Hervorbringungskraft der Akte, welche es sich zuschreibt 
usw.; als solches für sich selbst und in der Tatsache des inne­
ren Wahmehmungssinnes konstituiert, wie ich sage, und wo 
die Quelle jener Ideen zu schöpfen ist, welche individuell und 
rein reflexiv sind, bevor sie verallgemeinert und somit auf alle 
Existenzen übertragen werden.181 Diese abstrakten Ideen, von 
denen wir sprechen, folgen einem umgekehrten Voranschrei­
ten; sobald man sie in den reellen Tatsachen des inneren 
Wahmehmungssinnes182 einholen will, finden sie sich ohne 
Anwendung darin und lassen uns auf dem ausgetretenen Weg 
blind dem Hang unserer Gewohnheiten der Einbildungskraft 
folgen, welche uns seit dem Anfang vor unseren Augen immer 
verborgene Zusammensetzungen anstelle des Einfachen sowie 
wechselnde Selbsttäuschungen anstelle von dauernden Wirk­
lichkeiten bieten.

Anstatt diesen Nimbus der äußeren Sinne aufzulösen, tut 
eine ganz reine Metaphysik oft nichts anderes, als ihn durch 
einen anderen von unterschiedlicher Art zu ersetzen; indem 
sie das Recht für sich in Anspruch nimmt, die Erfahrung sel­
ber zu beurteilen und ihr Gesetze zu geben, empfängt sie oft­
mals die ihrigen, um sich ihren blinden Gewohnheiten zu beu­
gen, und durch ihre voreiligen Entscheidungen hat sie diesel­
ben sanktioniert, anstatt sie durch eine umsichtige Prüfung zu 
berichtigen.183

181 Var. und wo ausschließlich die Quelle dieser zunächst individuellen 
Ideen als reflexiven zu suchen ist, bevor [...]
182 Korr. für Gefühl
183 Mehrfach überarbeitete Var. der zweiten Abschnittshälfte', indem sie 
vorgibt, sich außerhalb der Grenzen jeder Erfahrung zu begeben, begibt sie 
sich der Mittel, ihre voreiligen Entscheidungen zu berichtigen, durch eine 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bemerken wir in der Tat die ganze Herrschaft der Ge- 43 
wohnheiten einer Einbildungskraft, welche überall falsche 
oder wahre Analogien sucht und erschafft, um ihre Gemälde 
und die größte Anzahl an Gegenständen in einem einzigen 
Rahmen zusammenzusetzen, die äußerst variierten Perspek­
tiven in eine einzige einschließt; bemerken wir dieselbe Herr­
schaft, sage ich, in den reinen Lehren wie in denjenigen von 
der sinnlichen Erfahrung; sehen wir, wie überall Gleichheit 
der Einfachheit oder ... der Zusammensetzung, der Identität 
der Formen, Ähnlichkeit der Charaktere in all diesen ver­
schiedenen Modi vorausgesetzt wird, welche der einzige Ter­
minus Empfindung kraft einer willkürlichen Verallgemei­
nerung zusammenfaßt! Mit welcher Eile und Leichtigkeit an 
Prüfung setzt man voraus, daß all diese phänomenalen Modi 
der Sinnlichkeit und der Wahrnehmungsfähigkeit, welche so 
verschiedenartig durch das Zusammenspiel der darin mit­
wirkenden Instrumente, durch die Handlungsweise der äuße­
ren Ursache und besonders den Anteil einer inneren, wesent­
lich mit Aktivität versehenen Kraft daran dieselben Elemente 
einschließen, sich derselben Eigenschaften erfreuen, sich auf 
dieselbe Art und Weise bilden und umbilden - und dies nur, 
weil man sich durch deren Zuschreibung an das selbe Inhä- 
renzobjekt ein für allemal berechtigt glaubt, ihnen dasselbe 
benennende Zeichen zu verleihen, sie einer einzigen Kategorie 
zuzuordnen. Es wäre nicht schwierig aufzuweisen, denke ich, 
daß die meisten Mißbräuche und Gegensätze - welche sich in 
den verschiedenen Metaphysiklehren finden, und vor allem 
der Hauptgrund, welcher bewirkt, daß diese Lehren fast alle 
den Weg über ein System bedingter Wahrheiten nehmen, ohne 
deutlich gekennzeichnete Schritte auf die absolute Wahrheit 
oder reelle Erkenntnis hin zu machen - diese Verallgemeine­
rung solcher besonderen Urphänomene der äußeren oder inne­
ren Sinnlichkeit verdanken, wobei eine solche Verallgemeine­

umsichtige Prüfung zu korrigieren und auf ihre wahrhafte Quelle zurück­
zufuhren

153

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung zu schnell ohne Prüfung und Vorsicht nach Analogien 
geschieht, die vorausgesetzt und niemals festgestellt sind.184

Wie wir an anderer Stelle sehen werden, gibt es somit zum 
Beispiel eine solche Art an Empfindungen, welche rein affek­
tiv sind, ohne vorstellend zu sein; andere hingegen vorstel­
lend, ohne in ihrer Natur irgendeinen affektiven Charakter zu 

44 besitzen. Außerdem / noch eine andere Art an Modi, oder 
vielmehr solch individuelle Modi, welche die Personalität 
oder das Ichgefiihl einschließen, ohne anderen, rein sensitiven 
Eindrücken wesentlich zu sein; diese Ordnung an Empfindun­
gen läßt die Jtaw/nform als gemeinsames Element zu, bzw. als 
das unum und commune von allen, jene andere die Zeit, noch 
andere, welche zugleich185 die beiden Formen umfassen; viel­
leicht gibt es solche, welche weder die eine noch die andere 
umfassen und uns niemals bis auf die Ebene der klaren, sogar 
nicht einmal der undeutlichen Wahrnehmungen erheben. Die­

184 Der ganze Abschnitt mit folgenden Var. und Randnotizen ist gestrichen'. 
[...] sehen wir, wie von beiden Seiten Ähnlichkeit [?] an einfachen oder 
zusammengesetzten Charakteren, Identität der Formen [...]- Randnotiz nach 
seiner einzigen Kategorie zuzuordnen: Indem gewisse Phänomene der Sinn­
lichkeit und der Wahrnehmungsfähigkeit zu eilig und ohne ausreichende 
Prüfung verallgemeinert werden und man sodann den Gewohnheiten und 
künstlichen Formen einer unvollständigen und vagen Sprache folgt, bewe­
gen sich diese Lehren fast nur nur noch in einem Kreis bedingter Wahrhei­
ten, welche der reellen Erkenntnis des empfundenen und denkenden indivi­
duellen Wesens fremd sind. - Var. am Schluß'. [...] diese Schritte auf die 
absolute oder reelle Erkenntnis unseres empfindenden und denkenden We­
sens hin zu machen, verdanken sie der willkürlichen Verallgemeinerung der 
ersten Phänomene der Sinnlichkeit und des individuellen Denkens, einer zu 
eiligen, nach den Gewohnheiten einer unvollständigen und vagen Sprache 
erstellten Verallgemeinerung, die man voll Vertrauen vollzieht, ohne zuvor 
die Grundlagen empfunden zu haben. - Randnotiz am Schluß'. Der Haupt­
mangel dieser Systeme, welcher ihnen auch in den empirischen Lehren 
gemeinsam ist, besteht immer darin, von bestimmten besonderen Tatsachen 
der Sinnlichkeit oder des menschlichen Denkens auszugehen, um sie zu 
absolut allgemeinen Prinzipien zu erheben oder auf diese Weise Gesetze 
festzulegen, ohne ausreichend die spezifischen Unterschiede bemerkt zu 
haben. Ein jeder reellen Wissenschaft entgegengesetztes Verfahren.
185 Korr. untrennbar

154

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se gesetzten Unterschiede (und wir werden zeigen, daß sie 
eine natürliche Grundlage haben) bedeuten für die folgenden 
allgemeinen Behauptungen: alles, was im Verstand ist, kommt 
von der Empfindung oder ist nur Empfindung? ... sowie auch: 
es gibt in der Seele nur Vorstellungen; bzw. die der Sinnlich­
keit inhärenten Formen sind der Raum und die Zeit} sie um­
kleidet damit alle Phänomene usw.? von welcher Art an Emp­
findung will man sprechen? Denn was hinsichtlich der einen 
sicher wahr ist, ist es nicht in bezug auf die anderen; all diese 
Behauptungen sind in in einem partikulären Sinne wahr, und 
vielleicht ganz falsch in der allgemeinen Auffassung, oder 
wenn man sie als absolute Prinzipien nehmen will; ihre Urhe­
ber haben jeweils der Reihe nach recht, wenn sie sich angrei­
fen, sie haben alle Unrecht, wenn sie sich innerhalb von Ge­
sichtspunkten dogmatisch geben, welche sie ausschließlich zu 
beweisen vorgeben; vielleicht wäre jener der Wahrheit und 
der Wissenschaft von den Prinzipien am nächsten liegende 
Punkt ein solcher zwischen allen, indem er sich ebenso be­
mühte, zu unterscheiden und zu spezifizieren wie zu verallge­
meinern und zusammenzusetzen.186

Indem die verschiedenartigsten Lehren von einer hypothe­
tischen Klassifizierung ausgehen und stets derselben Linie 
von Verallgemeinerung zu Verallgemeinerung folgen,187 sei 
sie schlecht oder bei unpassender Gelegenheit vollzogen, lö­
sen sie sich in der Tat somit in Wissenschaften auf, welche 
sich nur nach logischen Analysen ausrichten, nur verbale 
Formen befragen und nur zu einem System / bedingter Wahr- 45 
heiten hinführen, wo die Wirklichkeit der Dinge oder der Tat-

186 Korr. für Abschnittsende: [...] was wahr hinsichtlich bestimmter Eindrü­
cke ist, welche unter diesen Titeln beschlossen sind, ist nicht wahr für ande­
re, von denen nicht gesprochen wird; diese in einem partikulären Sinne 
wahren Behauptungen sind ungenau oder sogar falsch in einem allgemeinen 
und absoluten Sinne; daher scheinen ihre Urheber auch der Reihe nach recht 
zu haben, wenn sie sich bei gewissen grundlegenden Punkten bekämpfen, 
und alle bieten der Reflexion, welche sie beurteilt, auch eine schwache Seite 
dar, ohne Zweifel ist jener der Wahrheit nächste Gesichtspunkt [...]
187 Korr. und stets von Verallgemeinerung zu Verallgemeinerung vorrücken

155

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachen des inneren Wahmehmungssinnes kein Interesse mehr 
findet.188

Indem wir mit Freimut und so, wie wir es verspüren, die 
Abweichungen der Philosophen festhalten, welche vorgaben, 
eine Wissenschaft von den Prinzipien auf Grundlagen zu er­
richten, die der Tatsache des inneren Wahmehmungssinnes 
fremd sind, haben wir uns das Gesetz auferlegt, die von Be­
ginn an angezeigten Klippen zu vermeiden, und wir haben 
genug darüber gesagt, um unsere Art und Weise erahnen zu 
lassen, wie wir die vorgelegte Frage sehen, sowie auch die 
Mittel, von denen wir glauben, daß sie die geeignetsten sind, 
um sie zu lösen; es ist an der Zeit, unser Denken vorzustellen 
und nunmehr die Frage in Angriff zu nehmen.189

§4
Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des 
inneren Wahrnehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan 

und Einteilung dieser Arbeit

Die Philosophen, welche in der urtümlichen Empfindung zwei 
Arten an Elementen unterschieden haben, eine die190 Materie 
bildende und die andere191 die Form konstituierende, haben 
diese Materie und diese Form gleich vereint, gleich unteilbar 
in allen Arten oder Klassen von sinnlichen Eindrücken be­
trachtet; daraus ergibt sich, weil die Verbindung der beiden 
Elemente unauflösbar ist, daß ihre beständige und unveränder­
bare Assoziation niemals nach einem Mehr oder Weniger hin 
in den verschiedenen Modifikationen variiert, daß die reflek­
tierte Erfahrung keinerlei Mittel besitzt, sie getrennt aufzufas­
sen; somit ist die zwischen ihnen festgelegte Unterscheidung 

188 Korr. [...] lösen sich in eine Wissenschaft auf, welche nichts anderes als 
nur ein System bedingter Wahrheiten umgreifen kann, weil sie nur auf eine 
logische Analyse gegründet ist, [...]
189 letzter Satz gestrichen
190 Korr. daraus
191 Korr. daraus

156

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf keinerlei Tatsache des Gefühls gestützt, die Analyse ist 
also nicht reell, sondern rein logisch; die vorausgesetzte Un­
terscheidung zwischen der Empfindungsmaterie und -form 
wäre also höchstens nur auf eine bloße Sichtweise des Geistes 
gegründet, welche ein und denselben unteilbaren Modus unse­
res sensitiven Seins in den beiden192 Beziehungen betrachtet, 
die es haben kann, die Beziehung zum es verursachenden Ge­
genstand oder empfangenden Organ einerseits und zum es sich 
zuschreibenden Subjekt andererseits; / aber die Beziehungen, 46 
welche unser Geist zwischen den Gegenständen oder den sie 
auffassenden Modi herstellt, treten keineswegs in dieselben 
als Elemente der Zusammensetzung ein und verändern kei­
neswegs ihre Einfachheit, wenn sie in ihrer Natur einfach 
sind.193

Es gibt vielleicht eine natürliche und reellere Grundlage 
für dieselbe Unterscheidung oder für eine wahre Analyse der 
Empfindung, die194 dazu geeignet ist, uns den Vorrang der 
Tatsachen des inneren Wahrnehmungssinnes erkennen zu 
lassen.195

Nehmen wir die Form der Empfindung in dem einen, un­
teilbaren und identischen196 Ich und die Materie in dem, was 
wir die Affektion nennen werden (Lust und körperlicher 
Schmerz), welche immer veränderbar und vielfältig ist. Wenn 
wahr ist, daß es sinnliche Eindrücke197 oder sehr affektive 
Modi gibt, in die das konstituierte Ich in seiner ihm eigenen 
und individuellen Form nicht oder nur auf dunkelste Weise 
eintritt, wenn alles, was in der passiven Sinnlichkeit ist, nicht 
als im Bewußtsein und in der Apperzeption gegeben genannt

192 Erg. verschiedenen
193 Korr. wenn diese Gegenstände im übrigen einfach durch ihre Natur sind
194 Var. und einen Gesichtspunkt, der dazu geeignet ist [...]
195 Randnotiz'. Auf diese Weise verhindern alle Betrachtungen der Mathema­
tiker über die abstrakte Ausdehnung keineswegs, daß dieser mathematische 
Gegenstand stets vollkommen einfach und identisch ist, obwohl der Geist 
des Menschen ihn in jederlei Art und Weise hin- und herwendet.
196 Erg. aktuellen
197 Erg. dieser Art

157

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden kann, und reell nicht darin ist, wenn es eine Vielzahl 
an Graden gibt, wonach der organische oder sinnliche Ein­
druck wachsen oder abnehmen kann, während sich das Gefühl 
des Ich oder die Formen der individuellen Ursache, Identität 
und Dauer, welche sein Schicksal bilden, verdunkeln oder sich 
in einer entgegengesetzten Ordnung beleben; wenn schließlich 
die Gesetze dieser Unterschiede oder dieser Zunahmen dank 
einer angemessenen Beobachtung aus unserer, auf verschie­
denartige Zustände, Umstände und Bedingungen der mensch­
lichen Sinnlichkeit und Wahrnehmungsfähigkeit angewandten 
Erfahrung hervorgehen können ..., dann sind wir vielleicht 
mehr als die Lehren der reinen Metaphysik, und zwar mit 
Rücksicht auf all diese Unterschiede, den Mitteln näherge­
rückt, in der reellen Tatsachenordnung die beiden Elemente zu 
bestimmen, die notwendigerweise in jede Empfindung oder 
Wahrnehmung eintreten müssen, und von denen das eine, 
welches wir von jetzt an als die Urtatsache des inneren Wahr­
nehmungssinnes charakterisieren können, nicht mit dem ande­
ren absolut identifiziert werden kann, welches selbst in seiner 

47 natürlichen / Einfachheit hervortritt, wenn man es unter dem
ihm eigenen Gesichtspunkt und in seiner entsprechenden Be­
deutung betrachtet.198

Daher glaube ich in der Tat, daß es bei der Beobachtung 
der menschlichen Natur hinsichtlich der beiden Arten an Ver­
hältnissen, welche sie bilden, der Beweis nicht unmöglich ist, 
daß die veränderbare sensitive Materie und die eine persönli­
che Form keineswegs auf dieselbe Art und Weise gemäß dem­
selben Modus der Zusammensetzung oder derselben innersten 
Assoziation in jene verschiedenen Modifikationen eintreten, 
auf die man gewöhnlich den gemeinsamen und generischen 
Ausdruck Empfindung anwendet: woraus sich ergeben sollte, 
daß man nicht undifferenziert eine dieser Modifikationen oder 
die Empfindung im allgemeinen als Typus oder Grundlage für 

198 Korr. letzter Teilsatz: nicht mit dem anderen absolut vermischt oder 
identifiziert werden kann, [sondern] in seiner Isolierung und organischen 
Einfachheit nur durch eine Art Berührung oder angemessenen Sinn zu er­
greifen ist

158

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alle weiteren Ableitungen nehmen darf, aus denen man die 
Wissenschaft von den Prinzipien^ errichten möchte; ein sol­
ches Ergebnis entspräche dem, was wir bereits hinsichtlich 
jener Gefahren bemerkten, welche die zu eilige Verallgemei­
nerung von Ideen oder partikulären Tatsachen nach sich zieht.

Ich sage zunächst, daß es einen individuellen, von allen 
anderen Arten an Empfindungen sehr unterschiedlichen Mo­
dus gibt, welchen man gerechtfertigterweise als formal be­
trachten kann, sofern er seine einzige Grundlage im Subjekt, 
im Ich hat, welches vielleicht nur in ihm und durch ihn konsti­
tuiert wird.199 200 Diesen aktiven Modus nenne ich / Anstrengung, 48 
welche in ihrem freien Vollzug und gemäß gewisser Bedin­
gungen, die wir in der Folge bestimmen werden, in der unmit­
telbaren Apperzeption201 eine lebendige Kraft beinhaltet, 
durch welche ohne Unterlaß das korrelative Gefühl eines or­
ganischen oder materiellen Widerstandes hervorgebracht wird, 
welcher notwendigerweise und anfänglich außerhalb der 
Kraft202 als deren Anwendungsgröße, außerhalb des Ich als 
dessen Gegenstand wahrzunehmen ist.

199 Erg. oder Erste Philosophie
200 Ich tue hier meine Meinung in Form eines Zweifels kund, bis ich sie 
durch die Gesamtheit der in der Folge dieser Preisschrift dargestellten Be­
trachtungen aufklären und rechtfertigen kann. Ich muß von vornherein dar­
auf hinweisen, daß dieser Grundmodus oder Urakt, welcher hier unter dem 
individuellen Zeichen der Anstrengung gefaßt wird, sehr verschieden von 
der Bewegungsempfindung ist, welche auch von anderen Philosophen als 
grundlegend oder ursprünglich für die Erkenntnis gehalten wird (siehe ins­
besondere die "Elemente der Ideologie" des Herrn de Tracy). Ich muß vor­
ausgreifend sagen, daß es in der Tat keineswegs ausreicht zu sagen, die 
Bewegung werde empfunden, um den Charakter der unmittelbaren Apper­
zeption zu besitzen, welche ich mit der Anstrengung verbinde; diese Bewe­
gung muß darüber hinaus von jener überorganischen Kraft hervorgebracht 
und angefangen sein, die im eigentlichen Sinne Wille heißt, so wie wir es im 
folgenden sehen werden (Anm. MB). - Vgl. A. L. C. Destutt de Tracy, Ele­
ments d’Ideologie, 1.1, Teil I, Kap. 9, 134 f. (Anm. Übers.).
201 Korr. [...] in ein und derselben inneren unmittelbaren Apperzeption das 
korrelative Gefühl eines organischen oder materiellen Widerstandes beinhal­
tet
202 Erg. der lebendigen Kraft, welche die Anstrengung erschafft

159

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An zweiter Stelle sage ich daher, daß diese Anstrengung 
sowie dieser als unteilbar und wesentlich durch Korrelation 
aufgefaßte Widerstand bereits einen vollständigen Modus 
unter dem individuellen Titel der Apperzeption konstituiert 
(sie ließe sich nicht unter den allgemeinen Titel Empfindung 
bringen, ohne alles zu vermischen), und zwar unabhängig von 
jeder durch die Gegenstände der phänomenal äußeren Welt 
gelieferten Materie, was von jetzt an als wirklich wesentlich 
festzuhalten ist.

Andererseits (bzw. nach einem anderen Gesichtspunkt203) 
sage ich, daß es absolute, einfache, auf die Materie reduzierte 
Affektionen gibt oder geben kann, indem sie ihre Grundlage in 
der lebendigen Körperbeschaffenheit oder in irgendeinem 
gänzlich passiven Eindruck haben.204 Die Affektionen, welche 
jeder Form an Personalität und folglich jenen der Einheit, 
Identität, Substanz, vielleicht sogar von Raum und Zeit ent­
kleidet sind, können nur als unvollständige Empfindungen 
betrachtet werden, mit denen sich keinerlei individuelle Leis­
tung der Intelligenz als Ursprung oder als Deduktion durch 
Veränderung verbinden ließe, wie es Condillac mit der ersten 
absoluten Affektion der Statue getan hat.205

Dies gesetzt, versteht man, daß die Anstrengung als grund­
legender, einheitlicher und identischer Modus in der Bestim­
mung der handelnden Kraft, welche die Anstrengung unauf­
hörlich hervorbringt, um sich mit den verschiedenen passiven 
Eindrücken einer lebendig - und nicht denkend - organisierten 
Körpermaschine zu vereinen, und zwar durch verschiedene 
Weisen der Vereinigung, nämlich bald durch innerste Zusam­
mensetzung, bald durch ein einfaches Verhältnis der Koexis- 

49 tenz- daß diese beiden Elemente / mithin alle Klassen oder 
Arten an Empfindungen, Wahrnehmungen oder zusammenge­

203 Erg. um zu erfassen, was die eine Materie der Empfindung sein kann
204 Korr. [...] in der lebendig organisierten Körpermaschine oder in den 
passiven Eindrücken, welche sie empfängt
205 Vgl. E. B. Condillac, Traite des sensations (Oeuvres philosophiques, t. I), 
226 (Anm. Übers.).

160

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzten Modi unserer Existenz bilden können, mit welchen 
Namen auch immer man sie bezeichnet.

Von da aus sind verschiedene Wege für die Analyse der 
Empfindungen oder verschiedenen Mittel offen, die Urtat­
sachen zu erkennen und bis zu ihnen zu gelangen, indem man 
entweder von der Zusammensetzung ausgeht, um das Einfache 
zu finden, oder von diesem Einfachen ausgeht, um die Zu­
sammensetzung nachzubilden.

Wird dieses letzte Mittel der Synthese angewandt, dann 
bliebe noch innerhalb der Ordnung der Vorrangigkeit zwi­
schen dem Element zu wählen, welches die Materie der Emp­
findung ausmacht, und jenem anderen, welches die Form gibt. 
In letzterem Fall ginge man von einem wahrhaftigen Prinzip 
oder einer wirklichen Urtatsache des inneren Wahr­
nehmungssinnes aus. Dort fände man ebenfalls die direkteste 
Lösung des ersten Teils der Frage: gibt es eine unmittelbar 
innere Apperzeption!

Aber man muß in Betracht ziehen, daß das Licht vor allem 
aus Kontrasten entsteht und bei Sachverhalten, in denen die 
Erkenntnis eher meist negativ als positiv ist, oft besser erkannt 
wird, was ein Gegenstand ist, wenn Sicherheit dahingehend 
gewonnen wurde, was er nicht ist und was er dem Vermeinen 
nach hätte sein können.206

Eine direktere Betrachtung muß vielleicht einen Wechsel 
in der vorgeschlagenen Ordnung unserer Untersuchungen über 
die Urtatsachen bestimmen.207

Der wesentliche Grundmodus der Persönlichkeit oder des 
individuellen Ich. welcher wirklich der erste in der Ordnung 
der Bewußtseinstatsachen ist, kann dies durchaus in der Ord­

206 Korr. [...] und bei Sachverhalten, wo die Begriffe, welche es uns zu 
bilden gelingt, [...] kann man leichter dahin gelangen, einen unbekannten 
Gegenstand durch die Anwendung einer Art Ausschlußmethode zu bestim­
men, die durch den Aufweis zunächst, was der gesuchte Gegenstand nicht 
ist, uns besser sehen lehrt, was er ist, und ihn dort zu suchen, wo er ist
207 Korr. [...] muß ebenfalls unsere Wahl zwischen den beiden alternativen 
Ordnungen bestimmen, welchen in der Untersuchung der Urtatsachen zu 
folgen ist

161

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung der Phänomene208 eines rein sensitiven Lebens nicht 
sein, welches wir von innen her im Außen beobachten und 
sozusagen in den Berührungspunkten mit dem Bewußtseins­
leben selbst ergreifen können.

Der Mensch beginnt in der Tat zu leben, zu empfinden, be­
vor er in der Lage ist, sein Leben zu erkennen oder seine Emp­
findung zu apperzipieren (vivit et est vitae nescius ipse su- 

50 ae209). Selbst bis / in die volle Entwicklung all seiner Ver­
mögen hinein, wenn eine gänzlich affektive Sinnlichkeit210 bis 
zu ihrem höchsten Grad erhoben wird, empfindet und lebt der 
Mensch ohne Apperzeption seiner selbst oder der von ihm 
erlebten Eindrücke; auf diese Weise kann seine Existenz211 auf 
jenen Zustand gebürtiger Einfachheit zurückgeführt werden, 
welcher mit soviel Energie und Wahrheit von einem berühm­
ten Philosophen212 angezeigt wurde (homo simplex in vitalita- 
te, duplex in humanitate - Boerhaave213 * 215), ein der Geburt des 
bewußten Ich in der Ordnung der Zeit vorhergehender Zu­
stand, und er scheint wie das Ergebnis aller organischen Kräf­
te zu sein, welche zu einem gemeinsamen Leben beitragen 
und darin übereinstimmen (conspiratio una consentientia 

omnia-W^™)™

208 Korr. in der Ordnung der aufeinanderfolgenden Phänomene eines [...]
209 Vgl. Ovid, Tristia, 1. Buch, Gedicht III, Vers 12: "Er lebt und ist seines 
eigenen Lebens unbewußt." (Anm. Übers.)
210 Korr. die physische Sinnlichkeit
211 Erg. seine zusammengesetzte Existenz manchmal
2.2 Korr. Physiologen
2.3 VgL H. Boerhaave, Praelectiones academicae de morbis nervorum, t. II 
(1761), 496 f: "Der Mensch ist einfach in seiner Lebendigkeit, doppelt in 
seinem Menschsein." (Anm. Übers.)
2.4 Vgl. Hippokrates, De alimento über, Teil IV (1657), 381: Confluxio una, 
conspiratio una, consentientia omnia (Anm. Übers.).
215 Subst. des Abschnittsendes und des folg. Abschnitts'. Bis zu diesem Zu­
stand einfacher Lebendigkeit müßte man vielleicht zurückgehen, um den 
ersten Ring der vollständigen Analyse der Empfindungen damit zu verknüp­
fen und die Grundlage einer wirklich Ersten Philosophie zu schaffen. Man 
entspräche damit zugleich einer logischen Bedingung, welche von jenen 
Metaphysikern verlangt wird, die sagen, daß die tatsächlich grundlegenden 
Prinzipien irgendeiner Wissenschaft nicht aus dem umschlossenen Bereich 

162

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dort befindet sich vielleicht der erste Ring, mit dem sich 
eine vollständige Analyse der Empfindungen und eine wirk­
lich Erste Philosophie (oder Wissenschaft unseres empfinden­
den und denkenden Seins) verknüpfen müßte, wenn vor allem 
gilt, daß die Prinzipien, welche einer Wissenschaft als Grund­
lage dienen sollen, nicht aus dem umschlossenen Bereich der 
Ideen oder Tatsachen selber entlehnt werden dürfen, aus wel­
chen sie sich zusammensetzt.

Aber alles, was im lebendigen oder empfindenden Sein ist 
oder sein könnte, muß aufgrund der einfachen Tatsache, daß 
die Körperbeschaffenheit den Gesetzen der Lebendigkeit un­
terworfen und jenen des inneren Denkens gegenüber fremd ist, 
in den Bereich der Physiologie eintreten; diese Erfah­
rungswissenschaft sollte also die wesentlichen Gegebenheiten 
für die Wissenschaft von den menschlichen Vermögen liefern.

Diese Wissenschaft könnte jene Affektionen oder, wie 
Leibniz sagt, jene undeutlichen Wahrnehmungen differen­
zieren und benennen, welche dem Bewußtsein und der Apper­
zeption216 in der Zeit vorhergegangen sind und selbst in der 
Abwesenheit des ersteren weiterbestehen; eine solche Wissen­
schaft würde sie auf ihre Quelle oder ihren entsprechenden 
Ort beziehen, ihre Ursachen und Wirkungen in der natürlichen 
oder entstellten Ordnung der Funktionen festlegen, welche 
ihrem Bereich entstammen, und ihren Einfluß/im körperli- 51 
chen und geistigen Wesen des Menschen bestimmen.

der Ideen oder Tatsachen selber entlehnt werden können, woraus sich diese 
entwickelte Wissenschaft zusammensetzt; daher muß zum Beispiel die Wis­
senschaft vom Ich oder vom Denken ihre Quelle in diesem reellen oder 
vorausgesetzten Begriff eines Zustands haben, welcher dem Ich und der 
Geburt des Denkens vorausliegt.
216 Apperceptio est perceptio cum reflexione conjuncta, Leibniz, op. tom. 2 
(Anm. MB). - Vgl. G. W. Leibniz, Principes de la nature de de la gräce 
fondes en raison, 4 u. 13 (ed. Robinet), 35 f. u. 52 zur Unterscheidung von 
Wahrnehmung und Apperzeption sowie über die Unendlichkeit undeutlicher 
Wahrnehmungen, bzw. Commentatio de anima brutorum, § 13 (Opera II, 
233): Cogitatio autem est perceptio cum ratione conjuncta (Das Denken ist 
die mit der Vernunft verbundene Wahrnehmung) (Anm. Übers.).

163

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem diese Wissenschaft schließlich die geheimsten Ein­
zelheiten der physischen Sinnlichkeit erforschte, gelänge es 
ihr, ihre eigenen Grenzen festzulegen; indem sie uns den ein­
fachen Menschen in seiner Lebendigkeit unter dem blinden 
und einzigen Drang seines Organismus erkennen läßt, führte 
sie uns bis zur ausschließlichen Quelle jener freien und über­
legten Bestimmungen, welche außerhalb jener Sphäre den in 
seinem Menschsein doppelten Menschen bilden.

Begänne man also die vorgeschlagene Synthese mit dem 
ersten Materieelement der Empfindung™ so begänne man 
zweifelsohne wie die Natur selber, welche niemals besser als 
durch die Nachahmung ihrer Hervorbringungen erkannt 
wird;217 218 dies bedeutete im übrigen, die Vorteile einer Methode 
der Zusammensetzung, welche die Elemente derselben nach­
einander ergreift, mit einer anderen Methode der Koordination 
zu vereinen, welche sich darum bemüht, diese Elemente ge­
mäß den natürlichen Verhältnissen ihrer gegenseitigen Ab­
stammung oder Erzeugung zu erkennen oder anzuordnen.

Aber was auch die methodische Ordnung unserer Untersu­
chungen sein mag, und wir entweder von dem einen oder an­
deren Empfindungselement ausgehen, um jede dieser Zusam­
mensetzungen nachzubilden, bzw. auch nacheinander von 
diesen verschiedenen Zusammensetzungen ausgehen, um das 
Einfache wiederzufinden,219 so werden sich unsere Vorge­
hensweise und Mittel nur von denen abheben können, welche 
bis jetzt aufgewandt worden sind, um zur Erkenntnis der Ur­
tatsachen zu gelangen.

217 Erg. am Rand’. Geschichte der Systeme, Artikel deutscher Philosophen - 
Anm. Übers:. Vgl. J.-M. Degerando, Histoire comparee des systemes de 
Philosophie, t. II, Kap. 14-17 über Leibniz, Wolff, Kant und ihre Schulen, 
hier wohl bes. S. 245 f., wo die daraus hervorgegangenen Systeme ange­
sprochen werden.
218 Korr. Die Analyse des Denkens mit dem vereinten Gegenstand dieses 
Denkens beginnen oder synthetisch von der Empfindung ausgehen, bevor 
bestimmt wird, was es an rein Subjektivem in der Intelligenz oder an Forma­
lem in der Sinnlichkeit geben kann; so begänne man zweifelsohne [...]
2,9 Korr. bzw. zunächst irgendeine ihrer Zusammensetzungen nehmen, um 
[...]

164

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während einerseits die Lehren, welche sich auf die origi­
näre Empfindung gründen, ex ab-rupto ihre noch unvoll­
ständigen Tatsachen verallgemeinern, eiligst Klassen bilden 
und willkürliche Gesetze zugrundelegen wollen, bevor die 
individuellen oder spezifischen Phänomene beobachtet wur­
den, werden wir uns hingegen darum bemühen, die Tatsachen 
zu zergliedern und zu unterscheiden, um sie in ihrem größten 
Zustand an Einfachheit untersuchen zu können.220 Bevor wir 
den Ausdruck der Empfindung verallgemeinern, werden wir 
die tatsächlich eigenen oder spezifischen Charaktere der Mo­
difikationen / kennzeichnen, welche der diesbezüglichen Prü- 52 
fung eines jeden für sich betrachteten Wahmehmungssinnes 
entsprechen, sowie darüber hinaus jede der beiden aktiven und 
passiven Funktionen, welche zu solchem Vollzug beitragen, 
denn dort befinden sich die Prinzipien221 oder Urtatsachen, 
und nicht in den allgemeinen Ideen oder in den Kategorien.

Während andererseits die Systeme der reinen Metaphysik 
die Prinzipien jenseits aller Tatsachen ansiedeln, das Ab­
strakte für das Einfache und dieses Einfache für das Urtümli­
che halten, indem das Reelle vom Möglichen abgeleitet wird, 
brauchen wir nicht aus dem umschlossenen Bereich der 
menschlichen Natur herauszutreten, um die Prinzipien ihrer 
Konstitution zu finden; wenn wir vorübergehend dieses innere 
Feld verlassen, wo sich die Reflexion verdichtet, um ihre Ge­
setze zu erkennen, wo der innere Wahmehmungssinn zur An­
wendung kommt, um seine eigenen Tatsachen zu unterschei­
den; wenn wir schließlich gezwungen sind, einen Gesichts­
punkt außerhalb von uns selbst einzunehmen, um im Außen 
die Grenzen des Ich zu ziehen und seinen ihm eigentümlichen 
Bereich festzulegen, dann wechseln wir nur das Tatsachensys­
tem, um mit der Wissenschaft von den Lebensphänomenen 

220 Quo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt 
sita in plano et perspicuo, Bac., Nov. Org. (Anm. MB). - Vgl. F. Bacon, 
Novum Organum, 2. Buch, Kap. I, 8: "Je mehr man in dieser Art Studien 
[über die Natur] seine Aufmerksamkeit auf die einfachen Naturen richtet, 
desto mehr erhellt und ebnet sich alles." (Anm. Übers.)
221 Korr. die wahren Prinzipien der Wissenschaft vom menschlichen Geist

165

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der physischen Sinnlichkeit in Berührung zu kommen.222 
Indem wir uns auf zwei Arten unterschiedlicher Beobachtun­
gen stützen, werden wir die Ordnung der Aufeinanderfolge 
oder der Koinzidenz und den Parallelismus der zwei Arten an 
Tatsachen untersuchen,223 welche sich auf jede dieser Arten 
beziehen, dabei stets davon entfernt, sie angleichen oder ver­
mischen zu wollen, und noch weniger, in das Wie einer Ver­
bindung von Phänomenen eindringen zu wollen, welche zwei 
ganz verschiedenen Wahmehmungssinnen entsprechen, deren 
gleichzeitige Hervorbringungen nicht verwechselt werden 
dürfen.224

222 Korr. [...] dann gehen wir nur von einem Tatsachensystem zum anderen 
über, wobei wir Berührungspunkte suchen, welche die Wissenschaft vom 
denkenden Wesen mit der vom lebendigen und körperlichen Wesen verbin­
den
223 Korr. [...] und den Parallelismus von zwei Arten an Phänomenen unter­
suchen, welche sich auf jede von ihnen beziehen (gestrichen-, ohne sie an­
zugleichen oder vermischen und noch weniger in das Wie einer Verbindung 
der Phänomene eindringen zu wollen, welche zwei ganz unterschiedlichen 
Wahmehmungssinnen entsprechen und deren gleichzeitige Hervorbringun­
gen nicht verwechselt werden können.)
224 Diejenigen, welche das Denken materialisieren, wollen auf die Tatsachen 
oder Ideen des inneren Wahmehmungssinnes oder der Reflexion eine Be­
deutung der Vorstellung oder der Anschauung an wenden, sowie umgekehrt; 
die anderen, welche die äußere Natur idealisieren, wollen den inneren Sin­
nen der Reflexion unterwerfen, was allein in den Vorstellungsbereich ge­
hört. Die Philosophen, welche ständig ihre meditativen Vermögen arbeiten 
lassen, scheinen nur noch eine gänzlich innere Schau zu besitzen; daher 
nehmen sie alle Phänomene in dieser und durch diese wahr; diejenigen 
hingegen, welche ausschließlich das vorstellende Vermögen geübt haben, 
können alles nur im Außen sehen und begrenzen die gesamte Sphäre der 
Wirklichkeiten darauf. Die einen gleichen Blinden, welche die Farben leug­
nen, weil der Tastsinn sie nicht festzustellen [Korr. zu ergreifen] vermag, die 
anderen sind wie Menschen, welche die Wirklichkeit der festen Körper 
verneinen, weil diese stets gesehen werden, ohne sie jemals berührt zu ha­
ben, und deshalb behaupten sie, es gäbe nur farbige, ständig bewegliche 
Bilder ohne irgendeinen dauernden Grund. Diese Täuschungen rühren da­
her, daß der Bereich eines jeden unserer unterschiedlichen Vermögen noch 
nicht genau begrenzt wurde; zu diesem Ziel fuhrt uns die vorgelegte Frage 
(Anm. MB).

166

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fassen wir somit in wenigen Worten die angemessenen 
Mittel für die Untersuchung oder für die Bestimmung der 
Urtatsachen zusammen, sowie auch diejenigen, von denen wir 
glauben, sie bei der Lösung der verschiedenen Teile des vor­
gelegten Problems gebrauchen zu müssen.

Beobachten vor dem Klassifizieren?25 jede Ordnung indi­
vidueller Tatsachen in ihrer entsprechenden Quelle untersu­
chen, jede spezifische Empfindung in dem Wahrnehmungs­
sinn, welcher ihr eigen ist, bevor das Zeichen davon verallge­
meinert oder zum Prinzip als solchem seiner abstrakten Cha­
raktere erhoben wird, jeden Modus oder jede intellektuelle 
Hervorbringung, jeden Zustand oder Akt des empfindenden 
und denkenden Subjekts dem Vermögen oder dem je eigenen 
Wahmehmungssinn zuschreiben, welcher ihm entspricht; die 
äußeren Sinne und die Einbildung auf die 225 226empfundenen 
oder vorgestellten Sachen beziehen, die unmittelbare Apper­
zeption auf die urtümlichen Formen des inneren Wahmeh- 
mungssinnes, eine konzentrierte Reflexion auf die Erkenntnis 
oder die Bestimmung der dem Willen und der Intelligenz ei­
genen Akte, welche somit von den sinnlichen Ergebnissen 
getrennt sind, mit denen sie zuinnerst in der Erfahrung ver­
bunden sind; schließlich die Grenzen jedes Wahrnehmungs­
sinnes oder Vermögens festlegen, ohne die Rechte des einen 
Bereichs durch den anderen zu beeinträchtigen, und sich dabei 
hüten, die durch unsere Natur selbst zugewiesenen Schranken 
für jede Ordnung äußerer oder innerer Tatsachen zu vermi­
schen, was auch für die beiden Beobachtungsarten gilt, welche 
sich darauf beziehen; dies ist die Methode, von der ich möch­
te, daß sie das Beispiel wie zugleich die Vorschrift abgibt; 
durch sie werden wir in Erfahrung bringen, ob in uns wirklich 
ein Akt oder ein grundlegender Zustand unter dem eigenen 
und individuellen Namen einer unmittelbaren Apperzeption 
existiert; sowie das Merkmal erkennen, welches einen solchen

225 Korr. Jede individuelle Tatsache in ihrer Quelle bezeichnen, die Empfin­
dungsarten unterscheiden, bevor jede individuelle Empfindung analy­
sieren, bevor ihr Charakter vereinfacht wird
226 Erg. direkt

53

167

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Akt oder Modus / von dem unterscheiden läßt, wie er mit dem 
Titel Anschauung bezeichnet wird, welche ihrerseits auf der 
reellen Analogie der Urtatsachen der menschlichen Natur 
gründet, wo sich die reelle und einzige Grundlage der erstell­
ten oder zu erstellenden Unterscheidungen finden kann, und 
nicht mehr auf den willkürlichen Einteilungen oder Katego­
rien einer künstlichen Logik, welche ebenso beweglich und 
veränderbar wie die darauf sich beziehenden systematischen 
und abstrakten Gesichtspunkte sind. Auf die gleiche Art und 
Weise können wir in den positiven, aus den Arten an Funktio­
nen der verschiedenen Sinne abgeleiteten Tatsachen die reel­
len Unterschiede beurteilen, welche die Anschauung von der 
Empfindung, sowie diese vom Gefühl trennen.

Nachdem auf diese Weise in einer reflektierten Erfahrung 
die Charaktere der Tatsachen entworfen wurden, welche sel­
ber in der Lage sind, unter sich die urtümlichen Akte oder 
Zustände der Seele zu unterscheiden, welche den Gegenstand 
der drei ersten Teile der Frage ausmachen, wird es viel­
leicht227 nicht schwierig sein, auf diesen vierten Teil derselben 
zu antworten, indem nämlich die Beziehungen bestimmt wer­
den, welche solch urtümlichen Akte oder Zustände mit den 
Begriffen und Ideen unterhalten können: denn die erforderli­
chen Beziehungen müssen von der Natur selbst oder vom in­
neren Charakter eines jeden der Akte oder Modi abhängen, 
um die es sich handelt. Dieselben, in der Ordnung der Eindrü­
cke oder Urtatsachen der direkten und einfachen Wahrneh­
mungsfähigkeit bestimmten Beziehungen müssen sich also im 
System der Begriffe und der Ideen wiederfinden, und zwar als 
spätere Hervorbringungen der Intelligenz, welche sich gemäß 
den voranschreitenden Gesetzen ihrer Vervollkommnung ent­
wickelt.

Um hier ein vorausgreifendes Beispiel zu geben, möchte 
ich sagen, daß sich die freie Anstrengung, die Bewegung oder 
der willentliche Akt (mit dem sich nach meinem Standpunkt 
die unmittelbar innere Apperzeption verbindet, sofern sie auf

227 Korr. ohne Zweifel

168

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die ersten Modifikationen der Sinnlichkeit bezogen ist, womit 
sich diese bedingende Anstrengung zuinnerst verbunden fin­
det) als identische Bedingung wiederfinden muß, da sich in 
der intellektuellen Ordnung dieselbe Apperzeption, welche 
auf die Begriffe der verschiedenen Ideen des Verstandes 
bezogen ist, damit verknüpft.228 Die gesprochenen oder ge­
schriebenen Zeichen, / worüber der Wille verfugt und ohne 55 
deren Eingreifen die intellektuelle Idee vielleicht nicht exis­
tierte, oder zumindest nicht dem denkenden Subjekt bewußt 
würde,229 diese willentlichen Zeichen, so sage ich, nehmen 

228 Korr. sich als identische Bedingung in der intellektuellen Ordnung finden 
muß, wo sich dieselbe Apperzeption auf die verschiedenen Begriffe und 
Ideen des Verstandes bezieht
229 Die Antwort auf diesen Teil des Problems, welcher die Beziehungen der 
unmittelbaren Apperzeption mit den Begriffen und Ideen betrifft, wird uns 
Gelegenheit geben, ein großes Prinzip anzuwenden, als dessen Urheber 
Condillac angesehen werden kann: daß nämlich die Zeichen der Sprache 
unverzichtbar sind, damit der Geist nicht nur seine Ideen anordnen und 
darüber verfügen, sondern sie darüber hinaus als Ideen auffassen und apper- 
zipieren kann, das heißt, um im ganz eigentlichen Sinne des Wortes zu 
denken und die freie Verfügung über die Akte der Aufmerksamkeit, der 
Reflexion, des Gedächtnisses usw. zu besitzen. Diese Entdeckung Condil- 
lacs, deren ganze Tiefe er zunächst selber nicht ausgeschöpft zu haben 
scheint, da er danach deren Ergebnisse und das Prinzip selbst in seinen 
späteren Werken verkennt ("Abhandlungen über die Empfindungen" und 
"über die Tiere", die "Logik" usw.) [Anm. Übers. Vgl. Essai sur l'origine des 
connaissances humaines, Teil III, Abt. II, Kap. 3, § 39: Oeuvres philosophi- 
ques, 1.1, 114, außerdem ebd. 19, 40 f. u. 48]. Diese Entdeckung, wie ich 
sage, scheint mir das Kennzeichen des wahren philosophischen Talents zu 
besitzen, welches darin besteht, wie ein deutscher Metaphysiker sehr richtig 
sagte, nicht nur frei eine Reihe von Akten wiederholen zu können, sondern 
vor allem und zusätzlich inmitten dieser freien Wiederholung das Bewußt­
sein jener Mächtigkeit [Potenz] zu erreichen, welche sie vollzieht [Anm. 
Übers. Vgl. F. W. J. Schelling, System des tranzendentalen Idealismus, 96 f. 
bzw. Werke III, 397 f., wahrscheinlich zitiert nach J.-M. Degerando, Histoi- 
re comparee des systemes de Philosophie, t. II, 306 f.]. (Ich fuge hinzu: und 
der Mittel, welche diese Mächtigkeit in ihrem freien Vollzug benutzen 
kann). Die willentlich konstituierten Zeichen sind von gleicher Anzahl wie 
diese ersten Mittel, sie allein können die Ausübung unserer Vermögen ver­
fügbar machen; Condillac weist auf dieses Prinzip hin, was die Anerken­
nung einer Aktivität außerhalb der urtümlichen und grundlegenden Empfin-

169

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier den Platz der urtümlich zur Verfügung stehenden Bewe­
gungen ein, welche sich durch die Natur mit den sinnlichen 
Eindrücken assoziiert finden, sie in die Bewußtseinssphäre 
eintreten lassen. Somit verbleibt der Grundakt der Apperzepti­
on oder des Wollens, wovon sie abhängt, in all den Ordnungen 
an Wirkweisen oder sinnlichen und intellektuellen Ideen der­
selbe, ohne daß es hier etwas Verändertes geben könnte, es sei 
denn die Umstände und die Gegenstände oder Endgrößen, 
worauf sich dieser urtümliche Akt bezieht.

düng ausmacht; aber warum fanden diese, als Mittel der Aktivität verstande­
nen Zeichen nicht ebenfalls ihre Anwendung in den ersten Empfindungs- 

56 ideen? / Die Analogie scheint jedenfalls dorthin zu fuhren, diesen Gebrauch 
der ursprünglichen Zeichen anerkennen zu müssen. Aber es bleibt dann 
noch zu fragen, was sind die Mittel, die Instrumente und die Bedingungen 
jener Verfügbarkeit, welche den Zeichen und - durch sie - den Ideen zuge­
sprochen wird? Warum ist sie den Zeichen der mündlichen Sprache eigen, 
welche sich an das Gehör richten, und warum gründet sie sich nicht gleich­
falls auf die Ausübung aller Sinne? Es gibt also gewisse spezifische oder 
individuelle Unterschiede zwischen den Empfindungen: worin bestehen 
diese Unterschiede? Sind die einen nicht wesentlich passiv, während die 
Aktivität urtümlich den übrigen zugehört? ... Wenn Condillac sich diese 
Fragen gestellt hätte, um eine Antwort darauf zu suchen, dann hätten wir 
eine andere "Abhandlung über die Empfindungen" gehabt (Anm. MB).

170

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Teil

Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen 57 
der menschlichen Natur

1. Abteilung

Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen 
Bewegtheit

Die Wissenschaft von den Vermögen der Seele erfordert 
gemäß Bacon230 zwei Arten an Untersuchungen oder ersten 
Betrachtungen: die einen in bezug auf die Sinnlichkeit oder 
auf das die Seele einfach Affizierende, die anderen in bezug 
auf die willentliche Bewegung, welche die Seele durch ihre 
Aktivität hervorbringt.

Dies ist auch der Plan der grundlegenden Untersuchungen, 
die ich mir in dieser Abteilung als Aufgabe gestellt habe, um 
eine Unterscheidung oder Einteilung der urtümlichen Tat­
sachen herauszustellen, welche in den beiden wirklich unter­
schiedenen Systemen der Sinnlichkeit und der intellektuellen 
Aktivität des Menschen betrachtet werden, woraus sich die 
Antwort auf jene Frage ergeben muß: Gibt es eine unmittel­
bare Apperzeption, welche von der Anschauung, von der Emp­
findung und vom Gefühl verschieden ist, und worin bestehen 
diese Unterschiede, wenn sie gegeben sind?

230 Siehe die "Instauratio Magna" und das "Nov. Org." (Anm. MB). - Vgl. 
Instauratio magna, pars prima: De dignitate et augmentis scientiarum, 5. 
Buch, Kap. 1, 2; pars secunda: Novum organum, 2. Buch, 1-9. In seinem 
"Mömoire sur la döcomposition de la pensee" (III), 141 (ed. Azouvi Bd. 3, 
369) gibt Maine de Biran als genauere Quelle für sich die franz. Übers, von 
Bacons Werk durch La Salle (t. II, 200) an sowie eine Übersicht über die 
"Instauratio magna" als Anhang in A. L. C. Destutt de Tracy, Elements 
d’Idöologie, 3. Teil: Logique (1805), 659 (Anm. Übers.).

171

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1
Von der Elementaraffektion, wie man ihre Charaktere und 

Zeichen im körperlichen und geistigen Wesen des Menschen 
bestimmen kann

58 §1

Der Elementarmodus, welchen ich unter dem Titel einfache 
Affektion bezeichnet habe und der sich sozusagen am Rande 
des Kreises befindet, wo das Licht des Bewußtseins endet, 
findet sich nicht durch sich selbst in dem eigenen Feld dieses 
allgemeinen Vermögens der Apperzeption, welche Locke231 
als wesentliches Merkmal aller Modi oder Aktionen genom­
men hat, welche wirklich der denkenden Seele als indivi­
duellem232 Subjekt zugesprochen werden können.

Es handelt sich hier um keinen jener Eindrücke, welche 
sich nach dem Urheber der kritischen Philosophie im inneren 
Wahmehmungssinn von selbst mit den Raum- und Zeitformen 
bekleiden, die der reinen Sinnlichkeit inhärent sind; was 
hingegen die Art des Elementes unterscheidet, wovon ich hier 
sprechen will, ist gerade die vollständige Abwesenheit aller 
Formen, welche einen sensitiven Eindruck in den Rang einer 
Empfindungsidee (gemäß Lockes Sprache) erheben können, 
nämlich: jener Formen, unter denen das Individuum in der 
Zeit unmittelbar seine eigene Existenz apperzipiert, und jener 
anderen, welche seinen Gesichtspunkt in einen Raum ver­
legen, wo das Ich nicht ist, indem sie ihm fremde Existenzen 
vorstellen ...

231 VgL Versuch über den menschlichen Verstand, 1. Buch, Kap. 1, § 5 u. 2. 
Buch, Kap. 1, 4, 9-19. Wir erinnern daran, daß Maine de Biran die franz. 
Übers, von Coste benutzte, worin apercevoir lediglich to perceive übersetzt, 
also nicht jene starke Bedeutung dort hat, welche er seinem eigenen 
Apperzeptionsbegriff beilegt. Dazu auch I. Radrizzani, Notes 30 u. 31, S. 
211 (Anrn. Übers.).
232 dieses Wort gestrichen

172

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es handelt sich zudem gerade auch nicht um die 
erzeugende Empfindung, wie Condillac sie voraussetzt, als 
wäre diese vom Ursprung an vollständig, sondern vielmehr um 
dieselbe unvollständige Empfindung, wie sie wirklich für eine 
Hypothese gegeben ist, nach der sie zunächst jeder persön­
lichen Kraft entblößt ist. Dies ist genau die Affektion, wie wir 
sie auffassen, und von der Condillac233 selber uns den 
wahrhaftigen Typus darstellt, wenn er sagt, daß seine Statue 
Geruch, Geschmack usw. sei,234 235 oder gänzlich in den ^Modi­
fikationen existiere, sofem sie mit diesen identifiziert wird. 
Der Autor besitzt allerdings noch nicht den reellen Gesichts­
punkt eines als lebendig einfach aufgefaßten Wesens; sein 
Ausdruck und sein Denken stimmen nicht völlig überein; was 
er seinem hypothetischen Phantom236 auf der einen Seite weg­
nimmt, fügt er ihm auf der anderen Seite wieder hinzu, und 
anstatt sich tatsächlich an dessen Stelle zu versetzen, oder sich 
zu ihm durch die unmittelbar einfache Affektion herabzu­
lassen, worauf er es reduziert,237 strebt er vielmehr danach, 
es238 zu seiner Affektion durch das Bewußtsein und das 
individuelle Gefühl zu erheben, welches er ihm insgeheim 
stets zugesteht, da er sich selber nie als entblößt davon aufzu­
fassen vermag.

Es ist wirklich schwierig, uns von uns selbst auf diese 59 
Weise entblößen und in ein Wesen irgendeine Spur an Leben 
oder Sinnlichkeit übertragen zu können, ohne auch zugleich 
unser Ich zu übertragen, ohne dieses Wesen mit unserer Seele 
zu beleben, da wir es nach einem inneren Modell als 
substanziell oder als individuelles Inhärenzsubjekt irgendeiner

233 Vgl. Traite des sensations (Oeuvres philosophiques, t. I), 221 f. (Anm. 
Übers.).
234 Erg. oder werde
235 Erg. affektiven
236 Erg. welches seine Einbildungskraft geschaffen hat
237 Korr. an die Stelle seiner Statue [...] sich zu ihr durch die einfache und 
unmittelbare Apperzeption herabzulassen, worauf er sie [...]
238 Korr. sie

173

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Modifikation auffassen, und sei es die dunkelste und undeut­
lichste, welche wir uns vorstellen können.239

Trotz dieser Schwierigkeit, welche im Augenblick hier 
jene Art einer sozusagen antireflexiven Abstraktion darstellt, 
wo das Ich, das Wahmehmungssubjekt zu erkennen versuchte, 
was von dieser Wahrnehmung oder vollständigen Empfindung 
bleibt, wenn es sich gänzlich davon entfernt oder ihr all deren 
konstitutive Formen genommen hat,240 sind wir nichtsdesto­

239 Korr. des Satzendes\ als Inhärenzsubjekt irgendeiner sinnlichen 
Modifikation aufzufassen, und sei sie tausendmal dunkler oder undeutlicher
240 Diese Schwierigkeit hängt damit zusammen, daß der materiale Sinn der 
unmittelbaren Apperzeption wie auch jener der Anschauung, obwohl er vom 
inneren Sinn oder von der Apperzeption unterschieden und getrennt ist, und 
zwar ebenso sehr [Korr. und ohne Zweifel mehr] wie es der Tastsinn vom 
Sehsinn ist [Randerg. s. u ], ständig zusammen vom Ursprung an ausgeübt 
wurden, bis zu dem unsere Erinnerung zurückreicht, und ihre Ergebnisse 
oder Modi daher nicht isoliert voneinander betrachtet werden können, so 
wie es uns gleichfalls fast unmöglich geworden ist, die Formgestalten ohne 
Farbe aufzufassen (Anm. MB}. - Randerg., worauf in vorheriger Anm. ein 
Zeichen verweist: Dasselbe Ich berührt und sieht, aber in den Prinzipien, 
welche ich zu begründen versuche, ist es keineswegs dasselbe Ich, welches 
affiziert wird und apperzipiert, und dies allein deshalb, weil es organische 
oder animalische Affektion ohne Ich geben kann; setzt trotzdem nicht der 
Bewußtseinsteil, welcher gewöhnlich in den Affektionen gegeben ist, sofern 
sie nicht zu heftig sind, um ihn aufzusaugen, eine reelle Identität zwischen 
dem Prinzip voraus, welches empfindet oder unmittelbar affiziert ist, und 
jenem, welches bemerkt, daß es selbst es ist, welches diese oder jene 
angenehme oder schmerzvolle Affektion erfährt, daran teilnimmt und sie 
sich aneignet? Es läßt sich also hier zwischen der unmittelbaren Affektion 
unterscheiden, welche von der Körperbeschaffenheit erfahren werden kann, 
und dem Gefühl des Angenehmen oder der Mühe, durch welches vom Ich 
tatsächlich gesagt werden kann, es eigne es sich an und habe daran teil; es 
gibt zum Beispiel innere Affektionen der Körpermaschine, woran das 
Individuum durch keinerlei Gefühl des Angenehmen oder der Mühe 
teilnimmt und die ihm dennoch sofort wahrnehmbar werden, sobald es ihnen 
ein wenig Aufmerksamkeit schenkt; es gibt andere, welche das unmittelbare 
Gefühl seiner schmerzvollen oder angenehmen Existenz bilden, ohne daß es 
einen beliebig affektiven Eindruck an irgendeiner bestimmten organischen 
Stelle wahmimmt. In dem Fall ist das Nervensystem tatsächlich affiziert, 
ohne daß das Ich sich davon Rechenschaft ablegen kann (Anm. MB).

174

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger durch unsere innerste Erfahrung selbst und durch 
gewisse beständige Beobachtungen berechtigt zu folgern, auch 
wenn letztere für den gewöhnlichen Menschen anspruchsvoll 
und wenig zugänglich sind, daß das phänomenale, in seiner 
unmittelbar inneren Apperzeption betrachtete Ich, worin es 
besteht, nicht stets auf gleiche Art und Weise mit den 
verschiedenen Modifikationen unserer Sinnlichkeit verbunden 
ist, sich nicht mit allen ebenso eng verknüpft, nicht immer mit 
dem gleichen Innerlichkeitsgrad ihnen anhaftet.

Wenn man daher sieht, daß ein Zusammengesetztes in der 60 
mehr oder minder starken Anhäufung seiner Elemente variiert, 
wird man dazu geführt, sie in einem Zustand völliger 
Trennung aufzufassen.241 Das alleinige Verzeichnen dieser 
Unterschiede, um die es sich handelt, und besonders die 
Untersuchung der Ursachen oder der sich darauf beziehenden 
Umstände, reichte also schon aus, um die Möglichkeit einer 
Art sensitiver oder affektiver Modi anzukündigen, aus denen 
sich das Ich gänzlich ausgeschlossen fände, und folglich 
einfacher (in materialer Hinsicht) als irgendeiner jener Modi 
wäre, welche als Größen für die Empfindungsanalyse gedient 
haben.242

Aber bevor diese Art an Modi genauer und in ihren 
angemessenen Zeichen charakterisiert wird, muß ein kurzer 
Blick auf die von einigen Philosophen unternommenen Bemü­
hungen geworfen werden, um diesen dunklen Punkt von dem 
Schatten zu befreien, mit dem er sich umgibt, und die Analyse 
damit zu verknüpfen.

241 Korr. [...] so ist man berechtigt, zumindest die Möglichkeit einer völligen 
Trennung zuzulassen
242 Korr. [...] als irgendeine der Empfindungen, welche bis jetzt als Größen 
für die Analyse gedient haben

175

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§2
Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven 

Zustand erkennen können

1. Unmittelbar konstitutive Affektionen des organischen 
Temperaments

Wir sagten bereits: der Mensch beginnt zu empfinden, bevor 
er apperzipiert und erkennt.243 244

60a Diese gänzlich sensitive Existenz, diese Begierden, diese 
Neigungen, welche man im werdenden Individuum 
beobachtet; all diese Bestimmungen, welche wir verschwom­
men auf den Instinkt beziehen (da wir sie nicht der Quelle 
jeder unmittelbaren Evidenz™ zusprechen können, dem 
innersten Gefühl dessen, was in uns oder von uns ist), diese 
ersten Bestimmungen, wie ich sage, welche außerhalb des 
Wollens und des Denkens vollzogen und gedacht werden, 
können ihre Prägung nicht unter der intellektuellen Form der 
Erinnerungen oder Reminiszenz erhalten haben und sich 
folglich darunter auch nicht wiederholen.

Diese Nichtigkeit an Erinnerung, welche in unserer 
Erfahrung selbst mit den heftigsten Affektionen der inneren 
oder äußeren Sinnlichkeit verknüpft auftritt, ist eines der 
charakteristischen Merkmale jedes einfachen, vollkommen 
affektiven Modus (simplex in vitalitef mithin von einer Art 
affektiver245 Materie, welche von jeder persönlichen Form an 
Zeit wie auch an Raum getrennt wie trennbar ist.

Die Gesamtheit der Bestimmungen, welche sich begrün­
deterweise somit unter dem Namen Instinkt verstehen lassen, 
beschränken sich keineswegs auf die ersten Jahre des mensch- 

243 Titel und Text bis hierhin gestrichen; ein Zeichen verweist an dieser 
Stelle auf die folgende S. 60. Die hier zu lesende S. 60a wurde dem 
ursprünglichen Text also eingefügt, wie die beiden franz. Ausgaben von J. 
Echeverria (S. 100 f.) und I. Radrizzani (S. 71 f.) zeigen (Anm. Übers.).
244 Korr. der unmittelbaren Quelle jeder Existenz
245 Subst. für sensitiv

176

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehen Lebens.246 Die Sphäre, worin sich diese blinde 
Mächtigkeit weiterhin vollzieht, anstatt sich zu begrenzen,247 
kann im Gegenteil an 248Umfang zunehmen, indem sie sich an 
mehreren Punkten mit der Sphäre unserer Gewohnheiten 
vereint; aber oberhalb davon gibt es noch eine 249Sphäre der 
Aktivität, welche dem doppelt gewordenen Menschen (duplex 
in humanitate) eigentümlich ist.250 Es ist keineswegs eine 
einzige Kraft, eine einzig empfindende Wirksamkeit, welche 
oft so widersprüchliche und entgegengesetzte Wirkungen 
hervorzubringen vermag.251 Es sind zwei Kräfte, welche 
zusammen in ihrem jeweiligen Bereich wirken, ohne sich 
ineinander zu verwandeln; je nachdem verschwören sie sich 
miteinander, setzen sich entgegen, kämpfen und trium­
phieren.252 / Wer von uns ist nicht zu jedem Augenblick 60 
Handelnder wie Zeuge solch innerer Bühnenstücke?

"Es gibt nicht einen einzigen Teil unseres Körpers (wie 
Montaigne als ein so beharrlicher wie scharfsichtiger Zu­
schauer dergleichen Bühnenstücke bemerkt), welcher oft nicht 

246 Korr. auf das gänzlich affektive Leben des Fötus
247 1. Var. anstatt sich mit dem weiteren Fortschreiten [des Alters] zu 
verkleinern - 2. Var. anstatt sich mit dem Alter zu verkleinern
248 r*Erg. neuen
249 Erg. andere
250 Die Sphäre des Instinkts und der Gewohnheiten scheint wirklich das 
ganze animalische Lebewesen zu umfassen. Der Mensch allein ist mit einer 
Mächtigkeit versehen, welche dahin strebt, ihn aus diesem Kreis herauszu­
fuhren, und zwar im Maße seines Reifens, um ebenfalls alle erworbenen 
Fähigkeiten zu umfassen. Diese Mächtigkeit, welche die Grundlage jeder 
intellektuellen und moralischen Vervollkommnung darstellt, ist jene des 
Wollens oder Handelns, mit dem sich die Apperzeption der freien Akte 
unmittelbar verbindet, deren Mächtigkeit sich außerhalb der Instinktsphäre 
sowie außerhalb der Beeinträchtigungen und Veränderungen durch die 
Gewohnheit befindet (Anm. MB).
251 Korr. Es sind in der Tat nicht die Ergebnisse einer einzigen Kraft, einer 
einzig empfindenden Wirksamkeit, die unter sich so oft widersprüchlich und 
gegensätzlich sind. Diese Phänomene beweisen uns vielmehr die Existenz 
von zwei Kräften, welche [...]
252 Hier Verweis, nach 60a S. 60 weiterzulesen.

177

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur gegen unseren Willen handelt: alle Teile haben ihre je 
eigenen Leidenschaften, welche sie ohne unseren Passier­
schein erwachen oder einschlafen lassen."253

Wir können den Charakter der einfachen Affektionen oder 
die am meisten unmittelbaren Ergebnisse einer sensitiven 
Eigenschaft in den partiellen Leidenschaften wiedererkennen, 
von denen der Verfasser der "Essais" mit soviel Energie 
spricht,254 das heißt in den so plötzlichen Begierden eines 
bestimmten Organs wie Magen, sechster Sinn usw., deren 

61 Einwirkung manchmal stufenweise / wächst und schließlich 
das gesamte /c/zgefühl aufsaugt, um ohne jedes Wissen die 
Bewegungen oder Akte mit sich zu reißen, welche dadurch 
wie automatisch geworden sind.255 Die wirklich animalischen 
Empfindungen können genau da wiedererkannt werden.256

253 Vgl. Essais, 1. Buch, Kap. 21: Von der Kraft der Einbildung. Das Zitat 
ist nur annäherungsweise wiedergegeben, aber Maine de Biran war ein 
beständiger Leser Montaignes; vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 254 (Anm. 
Übers.).
254 Korr. welche vom Verfasser so deutlich gesehen wurden (60b)

60b 25!’ Hier Verweis Erg. auf Rückseite von 60a mit folgendem Text:
Experientia docet (sagt Descartes in der "Abhandlung über die Leiden­
schaften", 1. Teil, Art. 28) eos qui magis a passionibus suis agitantur, non 
melius illas nosse quam alii suas easque esse ex numero perceptionum quas 
arctum foedus quod inter animam et corpus est reddit confusas et abscuras 
[Anm. Übers. Vgl. Passiones animae (1650), 15; Traite des Passions, AT XI, 
349 f.: "Die Erfahrung lehrt, daß nicht jene die Leidenschaften am besten 
kennen, die am meisten durch dieselben heftig bewegt werden, und daß 
diese Leidenschaften zu den Wahrnehmungen zählen, welche die enge 
Verbindung von Seele und Körper undeutlich und dunkel werden läßt."] Ich 
bin keineswegs sicher, ob die Nähe und Innerlichkeit der Affektionen oder 
Leidenschaften selber in bezug auf die Seele sie dunkel und undeutlich 
macht; und ich werde in keinerlei Weise diese absoluten Erklärungen in 
Anspruch nehmen. Alles, was ich weiß, besteht darin, daß das Ich nicht 
wesenhaft in die Affektionen eintritt, es diese keineswegs im eigentlichen 
Sinne apperzipiert, und es apperzipiert sie nicht, weil sie außerhalb des 
Kreises seiner Aktivität sind, oder es in keinerlei Hinsicht dazu beiträgt. 
Wird die Seele für das Ich gehalten, so sage ich folglich, daß die reinen 
Affektionen [von ihr] im Gegenteil am weitesten entfernt sind, anstatt ihr 
ganz innerlich zu sein. Ich verstehe sehr gut, was es an Befremdlichem an

178

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus dem gemäßigteren Zusammenspiel dieser unmittelbar 
in den Organen hervorgerufenen Eindrücke, welche sich 
organisch gegenseitig durch Zusammenwirken affizieren, 
ergibt sich der absolute und grundlegende Modus einer sensi­
tiven Existenz, welche nur nach Art einer Resultante zahl­
reicher und wechselnder Kräfte in jedem Augenblick einfach 
genannt oder gedacht werden kann. Dieser Grundmodus ist 
keineswegs das Bewußtsein, denn er entwickelt sich nicht, 
erhellt sich nicht selbst, und während er unablässig wechselt 
oder stirbt, um nicht mehr wiedergeboren zu werden, gibt es 
etwas, das bleibt und es weiß?51

dieser Meinung gibt, es sei keineswegs die Seele oder das Prinzip 
persönlicher Individualität, welches sich affiziere, sich empfinde; aber diese 
Meinung erscheint nur deshalb befremdlich, weil das Wort empfinden 
gewöhnlich in einer allgemeinen Bedeutung aufgefaßt wird, worin der Teil 
der Körperbeschaffenheit und des Ich vermischt sind. Versteht man unter 
empfinden den einfachen Akt, durch welchen das Ich an den Eindrücken der 
Organe teilnimmt, dann ist es wahr, daß nur die Seele empfindet. Abes es 
muß untersucht werden können, ob es wahr ist, daß in vielen Fällen, in 
denen die Empfindung angenommen wird, diese Teilnahme nicht wirklich 
stattfindet und wirklich in allen Eindrücken gleich ist, welche das sensitive 
Prinzip affizieren.

Descartes greift die Meinung derjenigen an, die denken, die Seele habe 
auch ihren Sitz im Herzen und übe darin auch ihre Funktionen aus, weil sie 
die Leidenschaften darin erlebe. Die Veränderung, welche die Leidenschaf­
ten im Herzen hervorrufen, wie er sagt, wird an dieser Stelle nur durch einen 
kleinen Nerv empfunden, der vom Gehirn zum Herzen hinabreiche [Anm. 
Übers. Vgl. Descartes, ebd., Art. 33; AT XI, 353 f.]. Die Anatomie hat diese 
von Descartes vorausgesetzte Verbindung nicht bestätigt. Es ist daher 
einfacher zu sagen, daß die Funktionen des organischen Lebens, dessen 
Zentrum sich tatsächlich in der präkardialen Region befindet, mit einer Art 
allgemeiner Affektion des sensitiven Prinzips verbunden sind, welches nicht 
das Ich ist.
256 Urtext sowie folg. Var. gestrichen: Der Charakter dieser Empfindungen, 
welche zugleich organisch und animalisch genannt werden können, läßt sich 
genau da wiedererkennen, und nicht im Dunkelheitsgrad der in einem 
einzelnen Organ angetroffenen Affektionen.
257 Korr. dieses Abschnitts: Dem regelmäßigen und zumeist gewohnten 
Zusammenspiel all dieser unmittelbar affektiven, angeborenen und wie in

179

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die flüchtigen Modi einer solchen bald glücklichen, bald 
verderblichen Existenz folgen aufeinander, stoßen sich wie 
bewegliche Wellen im reißenden Strom des Lebens* 258 weiter. 
Somit werden wir den einfachen affektiven Stimmungsveran­
lagungen gegenüber, auf die wir nicht zurückkommen können, 
ohne weiteren Grund fremd,259 werden je nachdem traurig 
oder heiter, heftig erregt oder ruhig, kalt oder glühend 
leidenschaftlich, schüchtern oder mutig,260 furchtsam oder 
voller Hoffnungen. Jedes Lebensalter, jede Jahreszeit, manch­
mal eine jede der Tagesstunden261 sieht sich diesen innersten 
Modi unseres sensitiven Wesens gegenübergestellt. Sie 
ergeben sich für den sie ergreifenden Beobachter aus gewissen 
sympathischen Zeichen;262 aber sofern sie sich durch ihre 

eins verschmolzenen Eindrücke entspricht jener Grundmodus, den Reil unter 
dem Titel Coenesthesis [Gemeinempfindung] unterschieden hat, aber der es 
unterließ, jenen stärkeren Anteil herauszustellen, den bestimmte dominante 
Organe als Sitz des Instinkts von Erhaltung, Ernährung, Fortpflanzung darin 
einnehmen. Dieser sich aus dem Zusammenwirken aller Teile des Organis­
mus ergebende Grundmodus erhellt sich nicht selbst, und während [...]. - 
Anm. Übers. In "Nouvelles consid^rations sur les rapports du physique et du 
moral de l'homme" (XIII), 181 (ed. Azouvi Bd. 9, 125 f.) gibt Maine de 
Biran die Dissertation von Hübner über die "Coenesthesis" (Halle 1794) als 
Quelle für diesen Begriff beim deutschen Arzt und Physiologen Johann- 
Christian Reil (1753-1813) an. Vgl. ebenfalls Maine de Birans Manuskript 
"Extraits de Reil (de organo animae)" in der Bibliothek des Institut de 
France (Nr. 2136, Folio 82-128) aus J.-Chr. Reil, Functiones organo animae 
peculare, Halle 1974.
258 Var. der Existenz
259 Korr. werden wir im wahren Sinne Condillacs [...] unserer eigenen 
Sinnlichkeit gegenüber ohne weiteren Grund fremd
260 diese drei Wörter gestrichen
261 Quod caeli mutatur in horas temperies, hominum simul quoque pectora 
mutant (Anm. MB.). - "Ebenso wie sich die Temperatur der Luft je nach den 
Stunden verändert, ebenso verändern sich die Gefühle des Menschen." Nicht 
genau identifizierbares Zitat; vgl. jedoch sinngemäß Ovid, Ex Ponto, 2. 
Buch, Brief 7, Vers 71 (Anm. Übers.).
262 Korr. für den sie verschwommen ergreifenden Beobachter aus gewissen 
sympathischen Zeichen, welche ihn anziehen oder abstoßen, ohne daß er es 
selbst merkt, aber [...]

180

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur und Innerlichkeit selbst außerhalb des Wahrnehmungs­
feldes befinden, entweichen sie dem denkenden Subjekt 
gerade durch die von diesem unternommene Anstrengung, um 
sie festzulegen. Daher ist auch jener Teil von uns, für den wir 
am meisten blind sind, die Gesamtheit / jener unmittelbaren 62 
Affektionen263, welche aus dem Temperament hervorgehen, 
aus dem, was wir Charakter nannten und immer264 wie die 
Physiognomie ist;265 diese Physiognomie hat keinerlei Spiegel, 
der sie in ihren eigenen Augen widerspiegeln würde.

Solche affektiven Stimmungsveranlagungen, welche ihre 
unbemerkten Ergebnisse mit der Ausübung der Sinne und des 
Denkens assoziieren, durchsetzen stets die Dinge oder die 
farbigen Bilder, welche ihnen eigentümlich zu sein scheinen. 
Es ist eine Art organischer Brechung, welche uns die Natur266 
bald unter einem lächelnden und anmutigen Aspekt zeigt, bald 
mit einem verheilvollen Schleier verdeckt, der uns in 
denselben Gegenständen bald Beweggründe für Hoffnung und 
Liebe finden läßt, bald Anlaß zum Haß und zur Befürchtung. 
Auf diese Weise findet sich in geheimnisvollen Stimmungs­
veranlagungen267 die Quelle fast allen Zaubers oder Ekels 
verborgen, welche mit den verschiedenen Augenblicken

263 Korr. Eindrücke
264 gestrichenes Wort
265 Erg. wie Bichat sagt - Anm. Übers. Vgl. M. F. X. Bichat, Recherches 
physiologique sur la vie et la mort, Teil 1, Art. 9, 176 (ed. 1981, 50).
266 Korr. die äußere und innere Welt
267 Var. auf dem Grund unseres sensitiven Wesens selbst- Von Beginn 
dieses Satzes bis zum Schluß dieses § 2, 1 Text gestrichen, dafür Subst.: Der 
energische Wille vermag den Verlauf der Ideen oder der Akte zu verändern, 
welche sich mit solchen Affektionen verbinden, aber er vermag nichts über 
diesen sensitiven Grund selbst; alles, was der umsichtigste moralisch 
Handelnde vermag, besteht darin, die Veränderungen dieser innerlichen 
Sinnlichkeit dort zu beobachten, wo sie am hervorstechendsten ist, ihrem 
Weg bis in die Bedrängnisse und Kümmernisse hinein zu folgen, um sich 
bald in bezug auf sie selber in die Sichtweise eines mitfühlenden Zeugen zu 
versetzen, bald kaltblütig dem inneren Feind ins Auge zu sehen und sich 
darüber zu erheben, so daß man vor dessen Schlägen geschützt ist.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unseres Lebens verbunden sind: wir tragen die wirklichste 
Quelle der Güter und Übel in uns selbst und klagen das 
Schicksal an oder errichten dem Glückszufall Altäre! ... In der 
Tat, was macht es aus, ob diese unbekannte Macht in uns oder 
außerhalb von uns ist: ist es nicht immer das Fatum, welches 
uns verfolgt? ... Wagen wir es zu sagen, es liegt keineswegs 
im Vermögen der Philosophie oder sogar der Tugend, wie 
mächtig sie auch hinsichtlich der Handlungen und Gedanken 
des ehrenhaften Menschen sei, irgendeine jener freundlichen 
Affektionen zu erschaffen, welche das unmittelbare Existenz­
gefühl so angenehm werden lassen, noch jene unheilvollen 
Stimmungsveranlagungen zu verändern, welche die Existenz 
mühevoll und manchmal unerträglich werden lassen.268 Nun 

63 gut, / besteht die Tugend nicht selber in jenem glücklichen 
und unaussprechlichen Existenzgefühl, welches durch die 
Reflexion und die Erinnerung aller großen, weitherzigen oder 

268 Wenn die körperliche und geistige Medizin dahin gelangen sollte, diese 
glücklichen Antriebe oder den ihnen entsprechenden organischen Zustand 
zu festigen oder jene unheilvollen Empfindungen zu heilen, welche 
zweifellos wirkliche Krankheiten sind, wären die Menschen im Besitz dieser 
auserlesenen Kunst die ersten Wohltäter der Spezies, die wahrhaften 
Spender des höchsten Gutes, der Weisheit, und wie ich wiederhole, der 
Tugend selber, falls man denjenigen tugendhaft nennen kann, der stets ohne 
Anstrengung gut wäre, da er dann stets ruhig und glücklich wäre. Diese 
verspürte Wahrheit hatte J. J. Rousseau aus der Beobachtung seiner selbst 
geschöpft, und auf diese kommt er oft mit einer so großen Überzeugungs­
kraft zurück [vgl. Les Confessions, 9. Buch], Dies ist ebenfalls eine 
Geftihlswahrheit für alle Menschen, die mit einer ziemlich feinfühligen 
Körperbeschaffenheit ausgestattet sind, um diesen unmittelbaren Affek­
tionen stets nahe zu sein, und die zugleich genug Kraft besitzen, um sich 
darüber zu erheben. Für sie gibt es in diesem Zustand noch einen gewissen 
tröstenden Zauber, sie zu untersuchen, ihrem Weg bis in die Bedrängnisse 
und Kümmernisse hinein zu folgen, um sich bald in bezug auf sie selber in 
die Sichtweise eines mitfühlenden Zeugen zu versetzen, bald kaltblütig dem 
inneren Feind ins Auge zu sehen und sich durch die Reflexion vor seinen 
Schlägen zu schützen (Anm. MB). - Ausführliche Hinweise über die 
Bedeutung Rousseaus für Maine de Biran bei J. Echeverria, Notes (1963), 
255 f. Anm. 10 (Anm. Übers.).

182

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohlwollenden Taten apperzipiert, verdoppelt wird, deren 
unverzichtbare Quelle das Gefühl ist? Lieben, beglück­
wünschen wir den ehrenwerten Menschen, aber beklagen wir 
das Schicksal des Bösartigen; unglücklich durch die 
unmittelbar erlittenen Eindrücke, unglücklich durch die 
Apperzeption™\ die Erinnerung und sorgenvolle Vorausschau 

t270

Unter dem Gesetz des Instinkts, in den einfachen 
Begierden, den ersten Neigungen und Bedürfnissen des 
Organismus erleidet das sensitive Wesen, da es all seine 
Affektionen wird oder mit ihnen identifiziert ist, folglich 
unmittelbar das Glück oder das Unglück, zu sein; wenn die 
entwickelte Intelligenz diesen inneren Bühnenstücken als 
Zeuge beiwohnt, ist sie zu oft ohnmächtig, um sich deren 
Verlauf zu entziehen oder ihn aufzuhalten; dort befindet sich 
auch keineswegs das eigentliche Feld, wo der Wille und die 
Intelligenz ausgeübt werden; und die in jener Sphäre 
begrenzte Natur selber, worin sich unsere aktiven Vermögen 
bewegen, übt eine Herrschaft aus, welche sich nicht über 
gewisse Grenzen hinaus erstrecken kann, die ihnen von der 
Natur gezogen sind.269 270 271

2. Von den Zeichen eines dem Schlaf entnommenen 
affektiven Zustandes

Im Schlaf oder in der vollkommenen Untätigkeit der äußeren 
Sinne und sogar des zentralen Organs der Einbildungen 
erhalten die inneren Organe oft jenen Zuwachs an Aktivität,

269 Korr. das Gefühl
270 Wir werden in der Folge sehen, wie diese einfachen affektiven 
Veranlagungen die Ausübung der intellektuellen Vermögen verändern und 
den Grund aller gemischten Leidenschaften des moralisch Handelnden 
bilden können (Anm. MB\
271 Korr. des letzten Satzes: [...] wo der Wille, die Intelligenz ausgeübt 
werden, welche sich nicht über gewisse Grenzen hinaus erstrecken, welche 
die Natur ihnen zuschreibt

183

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welcher die unmittelbaren Eindrücke vorherrschen läßt, deren
272 Sitz diese inneren Organe sind, und kehrt ihre organischen 

Eindrücke in wahrhaftig animalische Empfindungen um. 
Dieses animalische Lebewesen wird dann in der Tat zu 
verschiedenen Akten oder sehr ko-ordinierten Bewegungen 
bestimmt, welche sich notwendigerweise der Natur der von 
ihnen erfahrenen Affektionen angleichen und für den fremden 
Beobachter Zeichen dieser letzteren sind, während das Ich 
oder die abwesende Person völlig ignoriert, was das sensitive 
Wesen allein macht oder erfährt: ein solcher Zustand 

64 unterscheidet sich zweifelsohne / kaum von der gebürtigen 
Einfachheit.

Selbst wenn der innere Einbildungssinn, welcher durch 
diese Eindrücke erregt wird, die ihn während des Schlafs 
erreichen, sympathisch aktiv wird, bleiben die von ihm 
hervorgebrachten Bilder, obwohl sie auf tausendfach 
sonderbare Weise aufeinander folgen und sich verquicken272 273, 
dem Denken fremd. Das Gefühl der identischen Personalität, 
und folglich die Form der Zeit, die Reminiszenz, vereinen sich 
keineswegs mit diesen spontanen und unregelmäßigen 
Hervorbringungen des Gehirns274, und die Bilder, welche wir 
in diesem Passivitätszustand Anschauungen nennen können, 
sind in diesem Zentrum wie die unmittelbaren Affektionen in 
den inneren Organen, welche ihnen entsprechen: es handelt 
sich um Elemente derselben Natur.

Die Abwesenheit des persönliches Gefühls und auch die 
augenblickliche Aufhebung der mit ihnen verbundenen 
besonderen 275Bedingungen macht den tatsächlichen Schlaf 
des denkenden Wesens aus; denn für das sensitive Wesen gibt 
es einen vollständigen Schlaf nur als absoluten Tod. Das 
Prinzip, welches das Leben und die Affizierbarkeit in den 
Organen unterhält, wacht ohne Unterlaß (active excubias 

272 Wort gestrichen
273 Erg. können
274 Korr. der Gehimaffizierbarkeit - Rest des Abschnitts getrichen
275 Erg. organischen

184

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


agit216), es durcheilt - zusammen oder nacheinander sowie in 
einer von der Natur oder durch die Gewohnheiten bestimmten 
Ordnung - alle Teile seines Bereichs, welche auf diese Weise 
der Reihe nach erwachen oder einschlafen. Aber das 
animalische Lebewesen kann weitgehend eingeschlafen sein, 
während mehrere Organe wach sind;276 277 oder das animalische 
Lebewesen kann auch wach werden, während das Denken und 
das Ich noch schlummmem. Es wäre 278nicht unmöglich, diese 
Abstufungen zu beobachten und vielleicht so einen Teil der 
derart überraschenden Effekte des Somnambulismus zu 
erklären, indem diese Abstufungen auf ihre organischen 
Ursachen bezogen werden.

Die Schlafphänomene lassen sich in der aufeinander­
folgenden Art und Weise so untersuchen, wie sie sich 
miteinander verketten: die Benommenheit, in welche die 
Sinne einer nach dem anderen fallen; / und zwar von dem 65 
Augenblick an, wo der Wille zu wirken aufhört und die 
Apperzeption und das Bewußtsein mit ihm aufhören; bis zu 
jenem anderen, wo alle äußeren Organe vollständig 
eingeschlafen sind; und im umgekehrten Sinne von dem in 
jedem einzelnen Wahrnehmungssinn begonnenen Erwachen, 
bis sich das Ich selbst wieder durch die Fülle seiner 
Funktionen gegenwärtig wird, die ihm eigentümlich sind; die 
Natur der Träume, welche sich in einem mehr oder weniger 
tiefen Schlaf einstellen; die tatsächlichen Hervorbringungen 
der Intelligenz, welche den Bildern, indem sie manchmal 
deren dunkle Verschwommenheit durchbrechen, den 
Charakter einer unvollständigen Reminiszenz aufprä­
gen.279/All diese Phänomene, wie ich sage, in Verbindung 66 

276 "Wacht wie ein aktiver Wachposten", ist ein Ausdruck von G. E. Stahl, 
Theoria medica vera, Physiologia, Abt. V. De sensu, 1.1, 283 (Anm. Übers.).
277 Korr. [...] kann weitgehend während des Wachseins gewisser Teilorgane 
eingeschlafen sein
278 Erg. vielleicht
279 Manchmal überraschen wir uns selbst im Wachzustand, in bestimmten 
besonderen Umständen, welche sich für uns undeutlich auf irgendeinen

185

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


früheren Modus unserer Existenz zu beziehen scheinen, obwohl wir sie 
durch keinen ausdrücklichen Reminiszenzakt miteinander verbinden können 
[Ein Zeichen verweist auf eine Randerg. unten}. Immer wenn die wirkende 
Kraft des Wollens oder des Denkens keinerlei Anteil bei einer Modifikation 
oder einem Bild hatte, findet letzteres sich für immer für das Ich verloren, 
außerhalb der Erinnerung im eigentlichen Sinne, obwohl es im organischen 
Zentrum der Einbildungskraft wieder aufleben kann. Kraft bestimmter 
periodischer Gesetze wird dieses Zentrum oft in den Kreis derselben 
Zeichen wieder zurückgefuhrt; und auf diese Weise besteht die sensitive 
oder physische Existenz aus einer Abfolge vorübergehender Modi oder 
Zustände, von denen jeder beliebige seinen ausreichenden Grund im ihm 
vorausgehenden besitzt, um durch diese Verkettung passiver Effekte bis zu 
den ersten Entwicklungen des körperlichen Keimes zurückzugehen. Aber 
erlaubt uns der innere Wahmehmungssinn die Annahme, daß die erhellten 
Akte des Willens und der Intelligenz dergestalt stets durch das Fatum 
fortgerissen werden? [Anm. MB: Der Willensakt kann in keiner passiven 
Aufeinanderfolge mitgerissen werden; er ist im Gegenteil etwas, das deren 
Verkettung durchbricht (quod fati foedera rumpat). Anm. Übers. Vgl. J. B. 
Merian, Seconde dissertation ontologique sur l'action, la puissance et la 
libertö, 496 f: "Was die schicksalhafte Kette durchbricht." Das latein. Zitat 
entspricht dem letzten Teil eines Verses bei Lukrez, De rerum natura, II, 
254.] Außerdem handelt es sich um ein sehr bemerkenswertes psycholo­
gisches Phänomen dieser Periodizität bestimmter affektiver Modi: unweiger­
lich fuhrt der Frühling einige herbei; andere kehren mit dem Sommer 
wieder; zu jeder Jahreszeit und vielleicht in jeder Tagesstunde können auf 
diese Weise derartige Modifikationen oder Bilder miteinander verbunden 
sein, welche periodisch als dieselben wiedererstehen, ohne daß wir sie oft 
wirklich bemerkten. Gretri hat in den "Abhandlungen über die Musik" 
ziemlich seltsame Beobachtungen über diesen Gegenstand in Erinnerung 
gerufen, welche auch in einem "Traktat über die Gewohnheit" berührt wur­
den (Anm. MB). - Vgl. M. E. Gr6try, Memoires ou Essais sur la musique, 5. 
Buch, Kap. 6 (t. III), 184 f, sowie 2. Buch (t. I), 308 f. u. 3. Buch, Kap. 9 
(t. II), 65 f.; P. Maine de Biran, Influence de l'habitude sur la facultö de 
penser (II), 93; ed. Azouvi Bd. 2, 200 f. Anm. u. 314 (Anm. Übers.).

Randerg. zu vorheriger Anm. MB: "Eine Anschauung oder ein Bild, 
welches den Geist durchquert, ohne irgendeine Spur im Gedächtnis zu 
hinterlassen, kann trotzdem dazu dienen, andere Ideen einzufuhren, welche 
mit ihm durch Assoziationsgesetze verbunden sind." Dieses von Herrn D. 
Stewart aufgestellte Gesetz erklärt uns, wie bestimmte Träume auf den 
Zustand des Denkens und unsere Ideengestalt beim Erwachen Einfluß 
nehmen können, obwohl wir diesen Zustand auf keinerlei bekannte Ursache 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Beobachtung dessen, was sich auf analoge Art und 
Weise in verschiedenen nervösen, dumpfen, starrsüchtigen 
oder ekstatischen Zuständen abspielt, wenn ihr Eintreten 
gleichfalls abgestuft oder nacheinander erfolgt, scheinen mir 
sehr geeignet, den einfachen Charakter dieser Affektionen 
oder Bilder herauszustellen, welche Buffon280 materiell nennt 
und etwas Zusammengeseztes in der Wahrnehmung ahnen 
lassen, welches ein zusätzliches Element erforderlich macht.

3. Andere Hinweise auf einen rein affektiven Zustand in 
Fällen von Geistesgestörtheit

Was auch der Grund sein mag, wodurch die wahmehmende 
Funktion in ihren Bedingungen oder in ihrer eigenen Beweg­
kraft aufgehoben wird, so können die Eindrücke empfangen 
werden, das animalische Lebewesen kann affiziert werden und 
sich infolgedessen bewegen, aber das Ich ist nicht darin, das 

zurückfuhren können. Herr D. Stewart erkennt auch sehr richtig, daß wir 
durch keinen Akt willentlicher Erinnerung den Faden der Gedanken wieder 
aufgreifen können, welche uns während des Schlafs beschäftigten. Obwohl 
es möglich ist, daß die auffälligsten Umstände eines Traumes, wenn sie 
spontan zur Vorstellung gelangen, den Traum insgesamt durch Assozia­
tionsgesetze wiedererwecken, ohne daß die Seele irgendwelche notwendigen 
Anstrengungen an Aufmerksamkeit unternommen hätte, um die Erinnerung 
zu bewirken.

Es gibt viele Beziehungen zwischen dem Zustand eines faulen 
Menschen, der seine Einbildung umherirren und abschweifen läßt, und dem 
Zustand eines träumenden Menschen; daher läßt sich auch beobachten, daß 
faule Leute mehr träumen und sich besser an ihre Träume erinnern. Es gibt 
mehr Analogie zwischen dem wachen und dem schlafenden Ich als mit 
einem arbeitsamen und beschäftigten Menschen, welcher seine Einbildung 
stets leitet und sein Denken in einem besonderen Kanal [?] festhält. - Vgl. 
D. Stewart, Elements de la philosophie de l’esprit humain, 1.1, 162 f. u. t. II, 
415 ff. Zu seiner Biographie (1753-1828) und seinem Verhältnis zu Maine 
de Biran als "korrespondierendem Mitglied" der "Philosophischen Gesell­
schaft" 1814 Hinweise bei J. Echeverria, Notes (1963), 257 f. Anm. 16 
(Anm. Übers.).
280 Vgl. Histoire naturelle des animaux, 323 f. u. 337 f. {Anm. Übers).

187

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewußtsein ist eingehüllt^, und solange ein derartiger 
Zustand andauert, ist es unmöglich, irgendeinen der Charak­
tere anzuzeigen, welche für uns das intelligente Wesen bilden, 
nämlich ausgestattet mit Apperzeption, Wille, Denken.

Der Zustand der Idiotie entspricht zum Beispiel demjeni­
gen des schlummernden Ich, während die beeindruckbaren 
oder 281 282affizierbaren Organe wach sind und sogar manchmal 
noch auf diese Weise einen höheren Energiegrad durch die 
Konzentration des ihnen eigentümlichen Lebens erreichen.283 
Der Zustand der Demenz entspricht gleichfalls demjenigen, 

281 Ein Ausdruck Condillacs: Traitd des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2 
(Oeuvres philosophiques, t. I), 239 (Anm. Übers.).
282 Erg. einfach
283 Herr Barthez beobachtet, was jeder an sich selber bestätigen kann, daß 
nämlich ein uns plötzlich weckendes Geräusch für unsere Ohren viel 
kräftiger klingt, als wenn wir wach sind, und dies selbst in einer ruhigen 
Situation. "Die Töne, welche den Schlaf heftig unterbrechen", sagt dieser 
Philosophenarzt, "berühren auf besondere Weise den Gehörsinn, weil er im 
Schlaf stärker in seinem eigenen Organ konzentriert ist." [Anm. Übers.'. 
Nouveaux ölöments de la Science de l'homme, Kap. 12, Abt. 2 (t. II), 151, 
sowie ausführliche Quellenhinweise auf Barthez' Lehre bei J. Echeverria, 
Notes (1963), 259 f. Anm. 23]. Dieses Beispiel ist dazu geeignet, ver­
ständlich zu machen, wie es eine Affekiion in einem einzelnen Organ geben 
kann, obwohl seine sympathischen Verbindungen mit dem Gehirn zum Teil 
aufgehoben sind. Es läßt ebenfalls den unterschiedlichen Charakter der 
animalischen Empfindungen sehen, welche sich durch das Funktionieren 
ausgedehnter Lebensgeister [Erg. spiritus fusi] oder durch eine nervöse 
Eigenschaft vollziehen, sowie jener Wahrnehmungen, welche vom Funk­
tionieren eingeschlossener [Var. konzentrierter] Lebensgeister mittels be­
sonderer, durch den Willen geprägter Modifikationen abhängen, wie wir es 
an anderer Stelle zeigen (Anm. MB). - Zur Unterscheidung ausgedehnter 
(fusi) und eingeschlossener (cella) Lebensgeister vgl. Ch. L. Dumas, 
Principes de Physiologie, t. II, 210 f. Anm., und zwar mit Rückgriff auf F. 
Bacon, Historia vitae et mortis, Canones mobiles de duratione vitae et forma 
mortis, Canon IV (1663), 184 (ed. Spedding, t. II, 214 f.). Charles Louis 
Dumas (1765-1813) war Arzt am Hötel-Dieu in Lyon und Prof, für 
Anatomie und Physiologie in Montpellier (Anm. Übers.).

188

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worin das Bewußtsein spontan Bilder erzeugt, die bald mit­
einander verbunden, aber meist zusammenhanglos sind, wäh­
rend das Denken schlummert oder von Zeit zu Zeit einige 
vorübergehende Geistesblitze von sich gibt.

Der Schwachsinnige lebt und empfindet; sein Leben 67 
besteht aus zahlreichen Eindrücken, welche er von innen und 
außen empfangt, sowie aus sich der Natur dieser Eindrücke 
angleichenden Bewegungen; er durchläuft kurz gesagt den 
gesamten Kreis der sensitiven Existenz, aber über diesen 
Kreis hinaus gibt es nichts mehr; dieses entartete Wesen wird 
zu all seinen Modifikationen, anstatt sie vielmehr wahrzuneh­
men; es gibt keine Zeit für ihn; die Materie des Denkens 
existiert, die Form fehlt.

Beim Manischen mit Delirium findet sich das Haupt­
instrument der geistigen Leistungen jener handelnden und 
reflexiven Kraft völlig entzogen, welche die Person ausmacht. 
Die Bilder gewinnen dabei von sich aus die verschiedenen 
Charaktere der Beständigkeit, Heftigkeit und Tiefe, welche 
die unmittelbaren Affektionen in ihren je einzelnen Sitzen 
durch die alleinige Wirkung der organischen Veranlagungen 
annehmen. Dadurch läßt sich auf die Wirkungen einer 
sympathischen Entsprechung zwischen den inneren Organen 
und dem Gehirn hinweisen, welches als Sitz der passiven 
Einbildung betrachtet wird: einer Entsprechung, die in ihren 
Zeichen durch wichtige Beobachter so deutlich aufgewiesen 
und so treffend beschrieben wurde. Aber werden wir die 
Zeichen und die einer Einteilung der intellektuellen Phäno­
mene eigentümlichen Charaktere in einem Zustand suchen, 
welcher gerade die erste und grundlegende Bedingung der 
Intelligenz ausschließt, das heißt die Apperzeption, das 
conscium und compos sui?234 Kann man die Ausübung der 284

284 Siehe die "Abhandlung über die Geistesgestörten" von Herrn Pinel (Anm. 
MB). - Vgl. Ph. Pinel, Traite medico-philosophique sur l'alienation mentale 
ou la manie, Teil V, Kap. 8, 21 f. Zur weiteren Kritik Maine de Birans an 
der Auffassung Philipp Pinels (1745-1826), bekannter Arzt für Geistes­
krankheiten an der Salpetrie in Paris, vgl. auch P. Maine de Biran,

189

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vermögen wie Aufmerksamkeit, Gedächtnis, Vergleich, Medi­
tation usw. in einem Wesen voraussetzen, welches sich in 
seiner Aktualität verkennt und der reellen Mächtigkeit beraubt 
ist, Ideen zu vernehmen sowie Akte zu wollen? Ich weiß sehr 
wohl, daß sich sogar auf den völligen Zustand von 
Geistesgestörtheit bestimmte definierte und charakteristische 
Vermögen (innerhalb der Empfindung) übertragen lassen, und 
zwar unter den üblichen Titeln wie Aufmerksamkeit, Urteil 
usw., wie Condillac* 285 es für das hypothetische Phantom tut, 
welches er als Größe seiner Analysen genommen hat; aber 
dies sind Leistungen, deren inneres Modell wir finden oder 
deren singuläre Ideen wir erhalten, indem wir über uns selber 

68 reflektieren, das heißt in jener Quelle, / wo wir die Erkenntnis 
der Urtatsachen schöpfen können. Um den Versuch zu 
unternehmen, die Grenzen und die Natur des ersten Elementes 
der Empfindung zu umschreiben, habe ich meine Beispiele in 
gewissen allgemeinen Zuständen gewählt, so wie die alleinige 
oder vorherrschende Affizierbarkeit tatsächlich alle dem 
Denken eigentümlichen Vermögen umhüllt, ohne ihnen zu 
erlauben, sich zu lockern. Es wäre ein Leichtes für mich 
gewesen, diese Beispiele in augenfälligeren Modifikationen 
der äußeren Sinne zu wählen, wo wir den Beweis haben, daß 
der Eindruck das animalische Lebewesen affizieren kann, 
ohne durch das Ich wahrgenommen zu werden. Ich könnte 
noch die Fälle anfuhren, wo die Gewohnheit sozusagen von 
selbst die Trennung oder die Analyse der beiden Elemente der 
zusammengesetzten Wahrnehmung vollzieht, indem sie das 
eine stufenweise bis zur völligen Auslöschung verdunkelt, 
während sie dem anderen eine unveränderbare Deutlichkeit 
bewahrt. Aber diese Tatsachen finden sich anderswo286 mit 

Nou veiles considerations sur les rapports du physique et du moral de 
l'homme (ed. Azouvi Bd. 9), 31 ff., 136 f. u. 174 (Anm. Übers.).
285 Vgl. Traite des sensations (Oeuvres philosophiques, 1.1), 222 (Anm.
Übers.).
286 Siehe die "Preisschrift über den Einfluß der Gewohnheit" (Anm. MB.). - 
Vgl. P. Maine de Biran, Influence de l'habitude sur la faculte de penser (II), 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausreichenden Einzelheiten dargestellt; und sie werden ihren 
Platz erhalten können, wenn wir im folgenden die ausdrück­
liche Analyse eines jeden Wahmehmungssinnes im einzelnen 
durchfuhren.

Um die Charaktere und Zeichen eines affektiven Modus 
wiederzufinden, welcher das materiale Element der vollstän­
digen Wahrnehmungen und in seiner Isolierung der Person 
oder dem individuellen Ich gegenüber fremd ist, haben wir an 
jener ersten Quelle schöpfen müssen, wo die allein physische 
oder vorherrschende Sinnlichkeit das Wollen im eigentlichen 
Sinne gänzlich ausschließt, worin ursprünglich die gesamte 
menschliche Mächtigkeit, die gesamte denkende Kraft lagert: 
es wäre uns ein Leichtes, weitere zahlreiche Beispiele anzu­
fuhren, die besonders geeignet wären, die materialen Charak­
tere dieser Affektionen herauszustellen, bei denen wir uns 
darauf beschränkt haben, sie in den allgemeinsten Zuständen 
des sensitiven Systems anzuzeigen; wir könnten zum Beispiel 
jene besonderen Beispiele der äußeren Sinne wie Geruch, 
Geschmack anfuhren, wo der vorherrschende affektive Teil 
bald das formale oder apperzeptive Element aufsaugen kann, 
indem er in Erregung gerät, bald es allein und sozusagen wie 
nackt läßt, indem er sich stufenweise durch die häufige 
Wiederholung oder die verlängerte Kontinuität desselben 
sinnlichen Eindrucks oder derselben organischen Tönung ver­
dunkelt, die sich ihm angleicht. Die Gewohnheitsphänomene, 
betrachtet man sie in jeder Art von Empfindungen, / wo ein 69 
Teil erlischt und der andere hingegen heftiger wird oder durch 
die Wiederholung unverändert bleibt- die Gewohnheit, so 
sage ich, lehrte uns selber, die beiden Empfindungselemente 
zu unterscheiden, und durch die beiden gegensätzlichen 
Einflüsse, welche sie auf das eine wie das andere ausübt, 
bewirkte sie selber die Trennung einer vielzähligen und 
veränderbaren Materie, welche stets ihrer schädlichen Wir­

64 ff. (ed. Azouvi Bd. 2, 175 ff.): Von den wiederholten Wahrnehmungen 
(Anm. Übers.).

191

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung unterworfen ist,287 von jener apperzeptiven Form, die als 
eine, beständige und unveränderbare vor deren Entstellungen 
geschützt bleibt.288

Aber diese Tatsachen, welche hier nicht ihren Platz finden 
können, würden der Gewißheit der Ergebnisse nicht viel 
hinzufugen, welche wir aus all dem bisher Gesagten ableiten 
wollen und wie folgt kurz aufführen:

1) Die Affektion kann außerhalb des Ich einen Existenz­
modus bilden, dem sich der Mensch in gewissen Zuständen 
annähert und worauf wahrscheintlich stets jene Vielzahl von 
Lebewesen reduziert sind, die sich zwischen den beiden 
Extremen auf der Leiter erstrecken, wo das einfache Pflanzen­
wesen vom empfindenden und denkenden Mischwesen ge­
trennt ist.

2) Die vollständige Empfindung oder die Wahrnehmung, 
welche der philosophischen Analyse als Ausgangsgröße dient, 
ist kein einfacher Modus, sondern bereits eine Zusammen­
setzung erster Ordnung, deren beide Elemente, das eine 
material, das andere formal, vielleicht nicht einmal ein und 
dasselbe Inhärenzsubjekt besitzen, da diese Elemente sich 
keineswegs mit demselben Prinzip vereinen und mit derselben 
Ursache in einem Abhängigkeitsverhältnis stehen.289

3) Es kann also Affektion ohne Apperzeption oder (in 
Lockes Sprache) Empfindung ohne Empfindungsidee geben, 

287 Korr. [...] einer veränderbaren und unauslöschbaren Materie von einer 
apperzeptiven Form, die [...]
288 Siehe die bereits zitierte Preisschrift über den Einfluß der Gewohnheit, 
wo sich diese Analyse mit vielen Einzelheiten dargestellt findet (Anm. 
MB). - Vgl. P. Maine de Biran, Influence de l'habitude sur la faculte de 
penser (II), 49 ff. (ed. Azouvi Bd. 2, 163 ff): Einfluß der Gewohnheit auf 
die Empfindung (Anm. Übers.).
289 Hier die Anmerkung über den Unterschied der Kräfte plazieren (Anm. 
MB). - Dieser Hinweis des Kopisten verweist möglicherweise auf eine Stelle 
wie Anmerkung aus dem "Memoire sur la decomposition de la pensee" (III), 
60 ff. (ed. Azouvi Bd. 3, 200), die Maine de Biran hier anbringen wollte und 
das Verhältnis zwischen dem Bewußtseinsich und der organischen bzw. 
äußeren Widerstandskraft betrifft (Anm. Übers.).

192

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bzw. (in einer neueren Sprache) sensitive Materie ohne Form; 
dies widerlegt Kants allgemeine Behauptung über jene der 
reinen Sinnlichkeit inhärenten Formen, mit denen sich jeder 
materiale Eindruck notwendigerweise sowie ohne Bedingung 
und Ausnahme bekleidet.

4) Die rein affektive und das Ich einhüllende Empfindung 
oder die unmittelbare Apperzeption gemäß Condillacs Aus­
druck  / ist schließlich keineswegs im eigentlichen Sinne 70 
eine Quelle von Ideen außerhalb der dem inneren Wahmeh- 
mungssinn eigentümlichen Sphäre. Sie kann letzterem in der 
Ordnung der Zeit vorausgehen, ohne Teil seiner Urtatsachen 
zu sein: es handelt sich noch nicht um ein erzeugendes 
Wissenschaftsprinzip, obwohl sie der Wissenschaft in der 
absoluten Ordnung einer passiven und untergeordneten 
Existenz vorausgeht.

290

Nachdem wir somit die Umrisse des Schattens gekenn­
zeichnet haben, um den Punkt des beginnenden Lichtes zu 
erkennen, kommen wir letztlich zu der Frage, worin die 
unmittelbar innere Apperzeption besteht. Und da wir soeben 
gesehen haben, daß dieser so bezeichnete Seelenakt, wenn er 
tatsächlich stattfindet oder keine leere Abstraktion des Geistes 
ist, keineswegs mit allen passiven Modifikationen der 
Sinnlichkeit wesenhaft verbunden ist, es sich darum handelt 
zu wissen, ob es unter all diesen Modi unserer empfundenen 
Existenz nicht einen ganz besonderen Modus gibt, welcher 
dieser originellen Apperzeption als Grundlage dient oder auf 
den dieser Titel in besonderer Hinsicht anwendbar wäre ... 
Dies werden wir im folgenden Kapitel mit aller Sorgfalt und 
allen Einzelheiten untersuchen, wie es ein Gegenstand von 
solcher Wichtigkeit verdient und von uns als wahrhaft primär 
oder grundlegend in der Wissenschaft von den Prinzipien 
betrachtet wird.

290 VgL Traite des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2 (Oeuvres philosophiques, 
1.1), 239 zum Beispiel (Arm. Übers.).

193

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich muß es in der Tat sagen, um von vornherein die 
291folgenden Einzelheiten zu rechtfertigen, daß ein 
aufmerksamerer Vergleich der verschiedenen Metaphysik­
systeme jedem unparteiischen Geist bewiese, wie ich denke,291 292 
daß die Ungewißheit und die Dunkelheiten, worin sich diese 
Systeme in der Form wie im Grund einhüllen, sowie die 
tatsächlich oder scheinbar zwischen ihnen existierenden 
Gegensätze vor allem von der unterschiedlichen Art und 
Weise abhängen, in der jedes System diese urtümliche oder 
radikale Tatsache des Bewußtseins bzw. der Zc/zexistenz 
ausdrückt oder auffaßt, welche von den einen293 unter dem 
hypothetischen Titel eines substanziellen, durch objektive 
Hypothese verwirklichten Denkens akzeptiert wird, und zwar 
außerhalb irgendwelcher Sinne und deren gemeinsamer 
Ausübung vorausliegend, nämlich dort, wo das phänomenale 
Ich nicht existiert und noch nicht zu existieren vermag von 

71 den anderen294 mit irgendeinem295 passiven Eindruck/der 
Sinnlichkeit verwechselt oder identifiziert wird, weshalb sie 
diese Urtatsache als unteilbar voraussetzen, von anderen 
Philosophen296 nominell unterschieden, jedoch ebenfalls ohne 

291 Erg. vorhergegangenen wie
292 Korr. [...] mich zu der Meinung geführt hat, daß
293 Korr. welches von den einen unter dem hypothetischen und objektiven 
Titel eines substanziellen Denkens unterschieden wird - Erg. am Rand'. 
Cartesianer- VgL R. Descartes, Mdditations II (AT IX-1), 21; N. 
Malebranche, Entretiens sur la mdtaphysique I, Art. 1-2 (Oeuvres compldtes, 
t. 12), 33 f., zum Verhältnis von denkender Substanz und Ich bzw. Seele 
(Anm. Übers.).
294 Erg. am Rand'. Locke und Condillac - Vgl. bereits zu dieser Kritik P. 
Maine de Biran, Influence de l'habitude sur la facultd de penser (ed. Azouvi 
Bd. 2), 147, sowie: Mdmoire sur la ddcomposition de la pensde (ed. Azouvi 
Bd. 3), 70 (Anm. Übers.).
295 Korr. jedem
296 Erg. am Rand'. Die Edinburgher Schule und unter uns Herr Degerando - 
Vgl. beispielsweise Th. Reid, Recherches sur l'entendement humain d'apres 
les principes du sens commun (1768), Kap. 2, Abt. 6 (t. I), 66; J. M. 
Degdrando, Histoire comparde des systemes de philosophie, Kap. 14 (t. III), 
551 ff. Weitere Vertreter dieser Schottischen Schule waren Adam Fergusson 

194

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung akzeptiert wird, und zwar als eine erste notwendige 
Tatsache, eine wirklich urtümliche Gegebenheit in der 
absoluten Naturordnung wie in der relativen Ordnung der 
Wissenschaft. Mit einem Wort, immer dort hypothetisiert297, 
wo sie nicht ist, und dort verkannt, wo sie tatsächlich ist, 
sowie gänzlich in ihrem Ursprung, in ihrem konstitutiven 
Modus, ihrem eigenen Charakter wie auch in ihren inneren 
wie äußeren Manifestationszeichen verkannt ... und ich habe 
mir vorgenommen, diese Urtatsache des inneren Wahmeh- 
mungssinnes besser zu erhellen oder begrenzen zu müssen, als 
es bis auf den heutigen Tag geschehen ist, oder darauf zu 
verzichten, eine Wissenschaft von den Prinzipien zu besitzen. 
Indem ich die vorgelegte Frage in diesem grundlegenden 
Verhältnis298 aufgreife, weiß ich durchaus, daß ich sie nicht 
von der einfachsten und deutlichsten Seite299 her angehe, aber 
Preisrichter, die selber diese Tiefen ausgelotet haben, werden 
diese Anstrengungen zu würdigen wissen, und ihre Nachsicht 
wird mich selbst dann entschädigen, wenn meine Anstren­
gungen nicht von einem vollen Erfolg gekrönt sein sollten.300 

(1723-1816), George Campbell (1719-1796) sowie der schon zuvor 
genannte D. Stewart, die Thomas Reids (1710-1796) Ideen verbreiteten, 
welche zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Frankreich großen Einfluß erlang­
ten, wie P. Royer-Collard, V. Cousin und Th. Jouffroy zeigen (Anm. 
Übers.).
297 Korr. vorausgesetzt
298 Korr. unter diesem besonderen Gesichtspunkt
299 Korr. und befreit von Schwierigkeiten und Wolken
300 Erg. Der Unterscheidung, welche ich in diesem Kapitel zwischen einem 
einfach affektiven Prinzip und dem Ich zu begründen versuche, welches nur 
die unmittelbare Apperzeption seiner Akte hat, läßt sich entgegensetzen, was 
Descartes in seinem "Traitö des passions" (1. Teil, Art. 47) sagt [wahr­
scheinlich übersetzte Maine de Biran selbst aus "Passiones animae" von 
1650, vgl. AT XI, 364 f.]: "Es gibt in uns nur eine Seele, welche keine 
Vielfalt der Teile zuläßt; die sensitive ist zugleich auch dieselbe rationale 
Seele, und all ihre Begierden sind Wollensakte', der Irrtum, welcher hier 
ebenso viele Personen, die sich stets widersprechen, in Szene setzt, liegt 
darin, daß man nicht immer die Funktionen der Seele von denen des Körpers 
getrennt hat, / auf welchen allein alles zu beziehen ist, was sich in uns an 72

195

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unserer Vernunft Entgegengesetzem beobachten läßt. [Ein Zeichen verweist 
hier auf eine später hinzugefügte Anm. MB unten.] Es gibt hier also keinen 
anderen Kampf, als daß die im Gehimzentrum befindliche Drüse ab­
wechselnd den Antrieb der Lebensgeister sowie den unmittelbaren Antrieb 
der Seele empfangen kann, und von diesen beiden gegensätzlichen 
Antrieben bald der eine, bald der andere den Sieg davonträgt." Das mag 
sein, aber besitzt jener, der Seele widerstrebende Körper nicht eine eigene 
Kraft, welche von jener der Seele und von allen rein mechanischen Kräften 
verschieden ist? ... Descartes hat seine Entscheidung hinsichtlich dieser 
Frage aus Gründen a priori getroffen und ohne die Erfahrung zu befragen.

Letzter Satz des vorhergehenden Abschnitts gestrichen und durch die 
ob. gen. zeitlich spätere Anm. ergänzt'. Man könnte die dem organisierten 
Körper eigentümlichen Attribute nicht weiter ausdehnen, als es Descartes 
hier tut ... denn alles, was Leidenschaft, Einbildung ist, würde, da es 
außerhalb der Gesetze des Geistes, der Vernunft und vor allem außerhalb der 
Aktivität des Wollens ist, zum Körper gehören, oder müßte darauf wie auf 
seinen Sitz oder seine wahrhafte Quelle bezogen werden; aber wie 
verschwommen ist diese Art Zuteilung der sensitiven oder vitalen Modi auf 
den Körper! Glaubt man, der Körper sei seine eigene, effiziente Ursache 
jener in ihm vollzogenen Modi? Aber dies ließe sich nicht einmal von den 
einfachsten mechanischen Bewegungen sagen. Glaubt man, daß der organi­
sierte oder lebendige Körper die kollektive Substanz ist, welche nachein- 

73 ander von dem mit ihr verbundenen Lebensprinzip modifiziert wird? / In 
einem Sinne ist es wahr, daß sich alles, was Leidenschaft ist, auf diesen 
Körper als auf ihr Subjekt oder ihren Sitz bezieht.

Aber man müßte dann sensitive Modi anerkennen, welche der körper­
lichen Substanz inhärent sind, anders als die Modi des Denkens, welche der 
eigentlich geistigen Substanz inhärent sind ... und darüber hinaus eine vitale 
[sensitive?] Kraft, welche diesem Körper eigentümlich ist, der [seine?] 
konstitutiven Gesetze neben der Kraft der Seele und der des Geistes und der 
des Wollens hat [Korr. neben der Kraft des Geistes und der Kraft (Herz der 
Seele)?]. Akzeptieren wir die Hypothese von der Zirbeldrüse oder des 
Gehimzentrums unter dem wechselnden Einfluß der Lebensgeister, welchem 
Descartes selber eine eigene, der Seele entgegengesetzte Bewegungskraft 
zuspricht; dies ergäbe im selben Menschen zwei analoge Kräfte, zwei 
Reihen an Wirkungen, die einen als einfach und passiv empfunden, die 
anderen als aktiv apperzipiert und durch das Ich hervorgebracht ... Dies 
genügt uns ... Die Tatsache der menschlichen Dualität ist anerkannt, auf 
welche Art und Weise oder durch welche Hypothese man sie sich erklären 
mag, sei es, daß eine sensitive Seele vorausgesetzt wird, welche neben oder 
von der denkenden Seele unterschieden existiert, sei es, daß dieselbe eine 
Seele zugleich passiv und aktiv wäre und hinsichtlich der Empfindungen 

196

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem spontanen Funktionieren der Lebensgeister unterworfen ist oder sie als 
Herrin in den Leistungen des Denkens und der Vernunft usw. lenkt. - Zur 
Zirbeldrüse und ihrer Funktion vgl. R. Descartes, Traitö des Passios, Art. 31 
u. 34 (AT XI), 252 u. 354 f. (Anm. Übers.).

197

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2
Von der Mächtigkeit der Anstrengungen oder vom Willen: 

Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer [unmittelbaren] 
Apperzeption

§1
75 Die verschiedenen lebendigen Verbindungen, welche in ihrer 

Bildung und fortschreitenden Entwicklung Arten von organi­
schen oder animalischen Affinitäten einer zweifelsohne höhe­
ren Ordnung als jenen unterworfen sind, die einen Vorrang 
bei den Zusammensetzungen der rohen Materie haben, folgen 
demnach nicht weniger ihren Gesetzen mit einer blinden Not­
wendigkeit; sie durcheilen ebenfalls den Kreis, welchen die 
Natur ihnen vorzeichnet, ohne daß man darin ihre Anomalien 
oder ständigen Abschweifungen findet, deren Prinzip sich erst 
in dem Maße zeigt, wie man sich zur Sphäre einer aktiven 
Intelligenz erhebt, welche sich selbst ihre Richtung aufprägt 
und mit Wissen ihren eigenen Gesetzen folgt.301

Da der Mensch in der Tat zwei Arten von Vermögen und 
wie zwei Arten von Leben in sich vereinigt, hat er auch an 
zwei Gesetzessystemen teil. Als körperbeschaffenes und ein­
fach empfindendes Leben besteht seine absolute Existenz aus 
mehreren inneren oder äußeren Funktionen, denen ebenso 
viele Arten unmittelbarer Affektionen entsprechen, welche 
seinen Instinkt bilden und seine ersten automatischen Bewe­
gungen in einer so sicheren und unfehlbaren Art und Weise 
bestimmen, daß sie blind ist.

Aber in dieser Eigenschaft als individuell handelnde oder 
moralische Person ist der Mensch außerdem mit einem Leben 
an Beziehung und Bewußtsein ausgestattet; er lebt und emp-

301 Korr. des Abschnittsendes: [...] den einheitlichen Kreis, welchen die 
Natur ihnen vorzeichnet; man findet keineswegs jene Anomalien, jene stän­
digen Störungen darin, welche dem umsichtigen Beobachter auffallen, wenn 
er bis in die Sphäre der intelligenten Wesen vordringt, die mit einer Kraft 
und einer eigenen und wesenhaften Aktivität ausgestattet sind

198

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findet nicht nur, sondern er hat zudem die Apperzeption seiner 
Existenz und das Gefühl oder die Idee ihrer Empfindung; 
nicht nur hat oder pflegt er Beziehungen mit allem, was ihn 
umgibt, sondern er apperzipiert diese Beziehungen und unter­
scheidet sie unter sich sowie von den verglichenen Dingen;302 
er tut noch mehr, er erschafft sich selbst neue Verhältnisse, 
durch welche er seine Existenz in beständiger Aus­
übung / einer Aktivität, einer Mächtigkeit an Anstrengungen 76 
erweitert und vergrößert, die ihm die äußere Natur unterwirft 
und zuvor noch die sinnlichen Instrumente, mittels derer er die 
Phänomene wahmimmt.

All die Modi, welche diese Mächtigkeit hervorbringt oder 
bei denen sie mitwirkt, haben allein jenen Charakter innerli­
cher Verdoppelung, weiche sie dem Bewußtsein zueignet und 
dadurch die Apperzeption bestimmt. Alles, was hingegen in 
den sensitiven Organen außerhalb der Sphäre an eigener und 
natürlicher Aktivität derselben Mächtigkeit geschieht, ver­
bleibt auf der dunklen Ebene organischer Eindrücke oder ani­
malischer Affektionen303, ohne sich im inneren Wahmeh- 
mungssinn als Idee oder Wahrnehmung zu wiederholen, ohne 
sich bis zur Höhe des Ich zu erheben. Dieser Punkt der Lehre 
ist in meinen Augen grundlegend, da ich die genannte Theorie 
der Urtatsachen auf ihn stütze, sowie auch die Wirklichkeit 
jener Unterscheidungen, welche in den Ausdrücken des vorge­
legten Problems angekündigt wurden, und daher auch der 
Mittel, um seine mögliche Lösung zu erreichen.304

Die Tatsache einer dem Menschen eigentümlichen Mäch­
tigkeit, 3O5zu wollen, ist für ihn306 ebenso evident wie die Tat­
sache ihrer Evidenz selbst, und für den307 richtig untersuchten 

302 Korr. [...] und unterscheidet sie voneinander wie verglichene Dinge
303 Korr. Empfindungen
304 gestrichene Randerg.: Dort sind die undeutlichen Wahrnehmungen; dort 
ist es gleichfalls, wo alle Bestimmungen oder sympathischen Affektionen 
ihren Ursprung nehmen.
305 Erg. zu handeln und
304 für ihn gestrichen
307 Korr. im

199

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inneren Wahmehmungssinn vermag die eine dieser Tatsachen 
nicht von der anderen getrennt zu werden.

Wie hat somit der Geist des Systems308 den reellen Titel 
dieser Mächtigkeit verkennen oder verschleiern können, in­
dem er zunächst alle menschlichen Vermögen auf die 309Emp- 
findung und danach die gesamte Empfindung auf die materia­
len oder passiven310 Eindrücke von Gegenständen reduzierte?

Als ob sich das Individuum, welches durch verschiedenar­
tige Sinne311 empfindet und handelt, durch sie alle in einem 
ausschließlichen und notwendigen Abhängigkeitsverhältnis 
von ihm312 äußeren Ursachen konstituiert findet; als ob sein 
Wille nicht selbst eine Ursache313 wäre, und zwar die erste 
aller Ursachen314 oder Kräfte, welche sich dem inneren Wahr­
nehmungssinn manifestieren können; als ob schließlich das 
empfindende und handelnde Subjekt in gewissen Fällen nicht 
der eigene Urheber seiner Modifikationen315 sein könnte und 
es tatsächlich wäre!

77 Wenn sich jedes wahmehmende und apperzeptive Vermö­
gen in seinem Ursprung mit einem ersten Wollen vermischt,316 317 
wie ich es zu zeigen hoffe, wie sind dann so viele Philosophen 
darin übereingekommen, das System der Ideen, welche dem 
menschlichen Verstand angehören, und jenes der Akte, wel­
che dem Willen angehören, in zwei ganz und gar getrennte 
Klassen oder Kategorien anzuordnen, so als kämen die Ideen 
von selbst ganz fertig von außen oder von oben3'1 in den 
Verstand; als wären die Leistung oder die Gesamtheit der 

308 Randanm. MB: Anmerkung über die kritische Philosophie und ihre Art 
und Weise, wie sie die Freiheit betrachtet.309 r-Erg. passive
310 beiden letzten Wörter gestrichen
311 Korr. verschiedenartige Organe
312 Wort gestrichen
313 Korr. Mächtigkeit
314 Korr. [...] in der relativen Ordnung der Erkenntnis schließlich [...]
315 Korr. Modi oder Ideen
3,6 Korr. [...] jedes Vermögen vollständiger Wahrnehmung seine unmittel­
bare Quelle in einem ersten Wollen hat, wie [...]
317 Korr. unsere ersten Ideen von außen

200

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammenwirkenden Leistungen, um sie zu bilden, in Erinne­
rung zu rufen, zusammenzusetzen und unaufhörlich erneut zu 
verbinden, insgesamt oder in Teilen nicht die Hervorbringun­
gen einer dem menschlichen Geist wesenhaften Aktivität, 
welche sich bereits im einfachsten Vollzug der ursprünglichen 
Erfahrung manifestiert?318

Ist es nicht so, daß vielleicht keine der bekannten Lehren 
noch nicht tief genug bis zum natürlichen und wahren Ur­
sprung dieser Wahrnehmbarkeit319 hinabgestiegen ist, bis zur 
Ersttatsache jener unmittelbaren Apperzeption, deren Existenz 
man noch heute für ein Problem hält, schließlich bis hin zu 
den Erstandeutungen der personalen Existenz des urtümlichen 
Ich, welches vielleicht mit einem natürlichen Wollen identisch 
ist?320

Ist es vor allem nicht so, daß die eigene und individuelle 
Idee, welche mit diesem Ausdruck wollen, Wille verbunden ist 
und als die erste, wichtigste und schwierigste ohne Zweifel im 
System321 unserer reflexiven Ideen zu bestimmen bleibt, noch 
ungewiß unter den Metaphysikern schwebt und von jedem in 
einem unterschiedlichen oder stets mehr oder weniger entfern­
ten Sinne von jenem gebraucht wird, welcher den wahren 
Charakter ihres Vorrangs als Tatsache des Bewußtseins oder 
des inneren Wahmehmungssinnes spezifizieren würde? Um 
diese Zweifel aufzuklären, wollen wir uns einen Augenblick 
lang darum bemühen, die Grundlage für die verschiedenen 
Auffassungen dieses Ausdrucks Willen in den Prinzipien und 
in der Sprache der verschiedenen Philosophen zu erkennen; 
und versuchen wir, unter den stark wechselnden Bedeutungen 
denjenigen Sinn zu bestimmen oder zu wählen, der wahr oder 
grundlegend sein kann.

318 Korr. [...] Aktivität und untrennbar vom einfachsten Vollzug der ur­
sprünglichen Wahrnehmbarkeit?
319 beiden letzten Wörter gestrichen
320 Korr. für ein Problem hält, welches keine Lehre bis zu den Erstandeutun­
gen [...] durchdrungen hat, [...]
321 Korr. [...] von jenen zu bestimmen bleibt, welche das System unserer 
reflexiven Ideen bilden

201

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[1.] Systeme, welche die Identität des Bewegungs- und Denk­
prinzips verneinen

78 "Anaxagoras", sagt der 322Historiker der philosophischen Sys­
teme, ”ist der erste, der in den Lebewesen die Identität des 
Bewegungs- und Denkprinzips festgestellt hat.”323

Gewiß, um diese Bemerkung zu machen, brauchte Anaxa­
goras nur die bloße Rückkehr auf das Gefühl seiner Existenz 
zu vollziehen; und um die Evidenz des Prinzips zu erkennen, 
dürfte es ihm genügt haben, jede systematische Meinung zu 
entfernen, um nur auf den gesunden Menschenverstand zu 
hören.324

Die vorausgehenden oder zeitgenössischen Philosophen 
des Weisen, von dem hier die Rede ist, hatten zweifelsohne 
schon sehr viele Wolken über eine solche Tatsache des Ge­
fühls sowie jene der Identität des Bewegungs- und Denkprin­
zips angehäuft, da diese einfache Rückerinnerung oder dieses 
Zeugnis des inneren Wahrnehmungssinnes als eine Entde­
ckung erscheinen konnte. Und wir dürfen darüber nicht er­
staunt sein, wenn wir daran denken, wie es ebenfalls nicht von 
den 325Metaphysikem abhing, welche der gegenwärtigen Peri­
ode der Fortschritte des menschlichen Geistes am nächsten 
sind, daß die Evidenz desselben Prinzips, welches als Tatsa­
che des inneren Sinnes so wenig bestreitbar ist, noch nicht 
vollständig in den abstrakten oder hypothetischen Theorien 
ausgelöscht wurde,326 welche dieses Prinzip verkennen oder 
zurückweisen.

Der Gegensatz der metaphysischen Dogmen zwischen dem 
Wesen des Willens und den natürlichen Verbindungen, welche 
dessen wirksame Ausübung als Ursache mit den Akten oder 

2 Erg. tiefe
323 Siehe die "Vergleichende Geschichte der Philosophiesysteme" von Herrn 
de Gerando (Anm. MB). - Vgl. J.-M. Degerando, Histoire comparee des 
systemes de philosophie, t. III, 21 (Anm. Übers.).
324 Korr. und sich dem gesunden Menschenverstand überlassen
325 Erg. mordemeren
326 Korr. verändert und verloren wurde

202

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Wirkungen empfundenen 327Bewegungen vereinen, bietet 
uns das lehrreichste wie geeignete Beispiel, um auf die Abwe­
ge hinzuweisen, auf welche man gerät, wenn man unter Um­
kehr der Erzeugungsordnung der menschlichen Erkenntnisse 
ex abrupto bis zum absoluten Wesen der Erstursachen vor­
dringen und daraus die Gesetze ihrer möglichen Aktion ablei­
ten will, indem man sich außerhalb der Richtlinie der Urtatsa­
chen und weit entfernt von der Quelle jeder reellen Evidenz 
plaziert.328

1) Fragen wir zuerst die Cartesianer, worin der Wille be­
steht oder was genau einen Akt, eine willentlich genannte Be­
wegung bestimmt; der Wille, so antworten diese Philosophen, 
kann nur ein Begehren, ein Wunsch, eine einfache Seelennei­
gung sein, damit sich ein solcher Akt oder eine solche Bewe­
gung erfülle. / Aber da a priori bewiesen wird, daß die Seele 79 
als Substanz einfach oder immateriell ist  und ihr Wesen 
gänzlich im Denken oder im Gefühl besteht, so ist dadurch 
selbst nachgewiesen, daß sie sich nicht auf ein zusammenge­
setztes, ausgedehntes Sein wie den Körper beziehen kann und 
es weder eine wirkliche Aktion noch einen möglichen Einfluß 
aufeinander gibt. Das innerste Gefühl, welches wir von der 
Wirksamkeit einer reellen Kraft haben, wenn sie sich aktuell 
auf die Körperbewegung bezieht, ist also nur eine reine Täu­
schung. In Wahrheit ist es eine höchste Kraft, Gott, welche die 
einzige und tatsächlich hervorbringende Ursache  aller wil­

329

330

327 Erg. oder innerlich wahrgenommenen
328 Korr. [...] die Gesetze ihrer reellen oder möglichen Aktion außerhalb der 
Richtlinie der Urtatsachen und weit entfernt [...] sehen will
329 Korr. Aber da wir beweisen, daß die Seele eine einfache und immaterielle 
Substanz ist [...]
330 Übernehmen wir den Gesichtspunkt von Leibniz, daß sich jede Substanz 
in eine Kraft auflöst und ihr absolut identisch ist, dann sehen wir, wie Des­
cartes' System geradewegs zum Spinozismus fuhrt (Anm. MB). - Korr. 
dieser Anm. mit Streichung des folg, letzten Satzes'. Nehmen wir mit Des­
cartes an, daß es nur eine universale hervorbringende Kraft gibt, sowie 
danach mit Leibniz, daß jede Idee oder Substanz sich in die einer Kraft 
auflöst, dann [...]. Weil es nur eine universale hervorbringede Kraft gibt, 
gibt es auch nur eine Substanz. - VgL G. W. Leibniz, De prima philosophiae 

203

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lentlichen wie physischen oder organischen Bewegungen der 
von ihm geschaffenen Körpermaschinen ist; die Seele vermag 
die Bewegungen ihres Körpers also nur kraft einer angebore­
nen Idee zu begehren, welche sie von ihrer Vereinigung mit 
dem Körper hat, und im selben Augenblick greift der höchste 
Beweger ein, der Akt vollzieht sich, und die Seele oder das 
Ich, welches die Bewegung infolge des Begehrens empfindet, 
ergreift die notwendige Täuschung33' eines reellen Einflusses 
aufeinander.

Ich frage, wo hier die Täuschung ist; in der Tatsache des 
inneren Wahmehmungssinnes? Aber falls die Täuschung dort 
ist, wo wird sich dann die Wahrheit finden! Welche Offenba­
rung wird uns lehren können, daß wir uns täuschen, wenn wir 
das von uns Empfundene als wahr behaupten, nämlich: daß 
das Ich oder das Subjekt des Denkens331 332 das identische Sub­
jekt der Anstrengung und die tatsächlich wirksame Ursache 
der hervorgebrachten 333Bewegung ist? Und welche Grundla­
ge334 hätten wir, um dieser Offenbarung (und wäre sie gött­
lich)335 mehr Vertrauen zu schenken als unserem eigenen Ge­
fühl selbst? Muß man nicht stets auf letzteres zurückkommen, 
um die Grundlage jeder Gläubigkeit als die Quelle jeder 
Wahrheit zu finden? Und mit welchem Recht könnte eine 
Hypothese vorgeben, diesem inneren Zeugnis zu widerspre­
chen, indem sie sich ihm gegenüber den Titel der Wahrheit 
anmaßt? Die Physiker versuchen ebenfalls Hypothesen, aber 
sie tragen Sorge, sie mit den Phänomenen zu vergleichen, und 

80 verändern sie, / bis sie dem gerecht werden, und verwerfen 

emendatione et de notione substantiae, t. IV (ed. Gerhardt), 469 f.; Principes 
de la nature et de la gräce, § 1; Monadologie, §11. Die Kritik Maine de 
Birans trifft allerdings weniger Descartes selber als vielmehr N. Malebran­
che, Recherche de la v^rite, 1. Buch, Kap. 1, Art. 2; 2. Buch, Teil I, Kap. 5 
(Oeuvres compldtes, 1.1, 45 u. 215) (Anm. Übers.).
331 Korr. die notwendige und gleichzeitig täuschende Meinung
332 Korr. das /cA-Subjekt des Denkens
333 Erg. und empfundenen
334 Korr. welches Motiv
335 Klammer gestrichen

204

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie, wenn sie im Gegensatz dazu verbleiben ... mit welchem 
Recht beanspruchen die Metaphysiker ein anderes Privileg für 
sich, und warum befanden sie sich nicht in Gegenwart des 
inneren Wahmehmungssinnes, so wie die Physiker in Gegen­
wart der 336Natur sind?

2) Im System von Leibniz  ist die Seele durchaus mit 
Kraft ausgestattet oder vielmehr selbst nur eine handelnde 
Kraft, aber ihre Aktivität reicht nicht über ihr Innerstes hin­
aus  und besteht nur in den Begierden, den Begehren oder 
den Neigungen nach Veränderung des Zustandes.

337
338

339
340

Da sich dies nun auf alle sich zusammensetzenden Mona­
den bezieht, welche des weiteren ihre Neigungen und mit den 
Begehren oder Willensakten der Seele (Zentralmonade) koor­
dinierbare oder harmonisch präetablierte Bewegungen haben, 
so folgt daraus, daß alle Bewegungen unterschiedlicher Arten, 
wie sie sich im Körper vollziehen, von Willensäußerungen als 
mehr oder weniger dunklen Wahrnehmungen begleitet sein 
können341, und zwar ohne einen wirklich hervorbringenden 
Einfluß342 der einen Kraft, welche sie sich zuspricht; daraus 
folgt für die Idee des Willens eine Unbestimmtheit, welche 
jener gleicht, wie sie im cartesianischen Gesichtspunkt gege­
ben ist.

3) Es ist wahr (würden ihrerseits alle Anhänger der plasti­
schen Formen als Vitalprinzip sagen), daß die denkende Seele, 
da sie einfach ist, den Körper nicht direkt zu bewegen vermag. 
Aber da ihre wirksame Kraft zurückgewiesen wird, ist es kei­
neswegs notwendig, die Aktion Gottes und ebensowenig die 
spontane Aktivität der Monaden in Anspruch zu nehmen; es 
gibt vermittelnde Zwischenkräfte, welche allen Lebensfunk­

336 Erg. äußeren
337 Erg. wie wir schon sagten
338 Erg. wesenhaft
339 Korr. außerhalb ihrer selbst
340 Vgl. z. B. Monadologie, § 7; Principes de la nature et de la gräce, § 3 
(Anm. Übers ).
341 Korr. müssen
342 Korr. einen reellen und tatsächlich hervorbringenden Einfluß

205

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen vorstehen, das heißt allem, was sich im Körper tut, und 
auf unmittelbare Weise die entweder organischen oder willen­
tlichen Bewegungen vollziehen: der einzig vorhandene Unter­
schied zwischen diesen beiden Arten an Bewegung besteht 
darin, daß die Seele die von uns willentlich genannten Bewe­
gungen kennt, begehrt und ihnen befiehlt, ohne sich mit den 
anderen zu vermischen, welche sich unter demselben direkten 
Einfluß der plastischen Wirkkräfte vollziehen ...343 Ich frage 
mich aber, wie sich der Herr die Akte seiner Diener so voll­
kommen aneignen oder sich mit ihnen in der Hervorbrin- 

81 gung/ der Anstrengung zu identifizieren vermag, während er 
außerhalb hiervon von ihnen so vollständig getrennt ist ...?344

[2.] Systeme, welche dem Denkprinzip die Bewegungen aller 
Organe ohne Unterschied zusprechen

Wir haben soeben gesehen, daß das denkende oder empfin­
dende Subjekt keine der Bewegungen im eigentlichen Sinne 
vollzieht oder will, welche in den Organen ausgefuhrt werden; 
es empfindet sie nur oder begehrt, daß sie sich vollziehen, so 
wie es jede andere passive Modifikation begehren könnte.

343 Korr. [...] ohne eine Vorstellung oder ein Gefühl von den anderen zu 
haben, welche sich nicht minder unter dem direkten Einfluß derselben plas­
tischen Wirkkräfte oder desselben vermittelnden Lebensprinzips zwischen 
der Seele und dem Körper vollziehen
344 Für die indirekten Hinweise hier auf die Lehre von den plastischen For­
men bei Ralph Cudworth (1616-1688), Prof, in Cambridge eines platonisch 
inspirierten Vitalismus, vgl. dessen Diss. "Upon the plastic nature", welche 
seinem Buch "The True Intellectual System of the Universe" von 1678 
zwischen Kap. 3 u. 4 im 1. Buch integriert ist. Maine de Biran könnte hier­
von die latein. Übers, von 1733 "Systema intellectuale huius universis" 
benutzt haben. Vgl. außerdem G. W. Leibniz, Consideration sur les Princi- 
pes de vie et sur les Natures plastiques (1705), t. VI (ed. Gerhardt), 539-546. 
Des weiteren verweist die Kritik an den "Anhängern des Vitalprinzips" wohl 
auf P.-J. Barthez, Nouveaux elements de la Science de l'homme (1778), 
worin er es von den Ideen des Körpers und der Seele unterscheidet, so etwa 
S. 28 f. u. 40. Dazu auch P. Maine de Biran, Mömoire sur la döcomposition 
de lapensee, III (ed. Azouvi), 322 (Anm.Übers.).

206

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun behaupten hierbei die Metaphysiker-Physiologen im 
Gegenteil, daß die Seele als mit dem Denken 345identisches 
Prinzip den materiellen und trägen Organen allein jene vitale 
Aktivität mitzuteilen vermag, welche jeder der dunkelsten 
Funktion an Sekretion sowie aber auch der deutlichsten wil­
lentlichen Fortbewegung eingeprägt ist. Wie sie sagen, hat die 
Seele im Prinzip346 das gemeinsame Zusammenspiel all dieser 
organischen Instrumente mit einem Gefühl bzw. mit einer 
vorweggenommenen oder angeborenen Erkenntnis bestimmt; 
aber die Gewohnheit schwächt das Gefühl der ihm eigenen 
Kraft ab, welche weiterhin in den fortdauernden Akten eines 
inneren Lebens ausgeübt wird, und zerstört es schließlich;347 
diese grundlegende Ansicht in der Lehre Stahls348 wurde von 
mehreren Philosophen bekämpft, von anderen anerkannt oder 
zumindest als sehr wahrscheinlich betrachtet, indem sie sich 
ihrer bedienten, um die Art und Weise zu erklären, wie sie 
eine reelle Aktivität in der (für das Bewußtsein) passiven 
Empfindung verstehen, nämlich jener im Wollen selbst oder in 
der Apperzeption, welche letzteres belebt;349 dies ist unter 
anderen die Ansicht von Bonnet350; und dies scheint ebenfalls 

345 Erg. und dem Leben
346 Korr. [...] jene Aktivität, welche sich sowohl aus den dunkelsten Vital­
funktionen wie aus den von Bewußtsein oder Bewegungen begleiteten 
Wahrnehmungen ergibt, die vom Willen bestimmt werden. Wie sie sagen, 
bestimmt die Seele gleichfalls im Prinzip [...]
347 Korr. [...] schwächt ab und endet damit, das Gefühl ihrer eigenen Kraft 
zu zerstören, welche sie trotzdem weiterhin in den fortdauernden Akten des 
inneren oder organischen Lebens sowie in den Akten der Wahrnehmung und 
des Willens ausübt
348 Vgl. Disquisitio de mechanismi et organismi diversitate (Halle 1697), 
§ 81 f. (in: Theoria medica vera [1831], 41 ff) (Anm. Übers.}.
349 Korr. in den sogar dunkelsten, passivsten Eindrücken augenscheinlich 
[.]
350 Siehe seine "Analytische Abhandlung über die Seele" und seine "Psycho­
logie" (Anm. MB}. - Vgl. Ch. Bonnet, Essai analytique sur les facultös de 
l’äme, Kap. 11, § 135 f. (1973), 97 f.; Essai de Psychologie (1755), Einlei­
tung Kap. 1-3 u. 25-27. Dazu auch P. Maine de Biran, Melanges de Psycho­
logie, de morale et de politique, 1 (ed. Tisserand), 224 ff: Notes sur l'Essai 
analytique de l'äme (Anm. Übers.}.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ansicht Condillacs zu sein, wenn er sagt, "daß das Prinzip 
des Denkens und der willentlichen Bewegung nichts anderes 
als eine Bestimmung desselben Prinzips ist, welches den ge­
gliederten Körper dahinleben oder leben läßt", sowie an ande­
rer Stelle: "Der Anteil der Seele ist fast ausschließlich in der 
Empfindung, diese verwandelt sich von selbst, indem sie zum 
Beispiel lebhafter wird, um Aufmerksamkeit zu werden, und 
dabei alle anderen ausschließt."351

82 Ohne Zweifel verhält es sich gleichfalls so, wenn sich die 
instinktive oder automatische Bewegung in eine willentliche 
verwandelt; in allen Fällen spannen sich die körperlichen Or­
gane und richten sich im Gefolge der Empfindung oder mit ihr 
aus;352 aber ohne irgendwelchen Einfuß irgendeiner Bewe­
gungskraft, welche keineswegs als von der Empfindung unter­
schieden existiert.353

351 Die Zitate lassen sich nicht genau ausmachen und bilden entweder eine 
freie Wiedergabe oder eine Zusammenfassung; vgl. entsprechend E. B. 
Condillac, Traitd des animaux, Teil II, Kap. 10 (Oeuvres philosophiques, 
t. I), 378; Traite des sensations, Teil I, Kap. 7, § 2 (ebd.), 239; La Logique, 
Teil I, Kap. 7 (ebd. t. II), 384 (Anm. Übers.).
352 Korr. [...] wie man sagt, spannen sich, richten sich die körperlichen 
Organe im Gefolge der Empfindungen oder mit ihnen aus
353 Siehe zu all diesen Einzelheiten der Lehre Condillacs seine "Logik” und 
seine "Abhandlung über die Tiere", wo es am Ende derselben heißt [Korr. 
Um ein wenig die Auffassung Condillacs in diesem Punkt im einzelnen zu 
kennen, welche für mich grundlegend und sehr beiläufig in der Lehre dieses 
Autors ist, siehe [...]: "Warum sollte man in der Tat eine Bewegungskraft 
annehmen, von der sich keine mögliche Idee bilden läßt?" [Traite des ani­
maux, Teil II, Kap. 10, 1.1, 358]. Versteht man unter Idee [Erg. ein] Bild, 
dann ist es zweifelsohne unmöglich; man macht sich keine Bilder von einer 
solchen Kraft. Aber was die Wirklichkeit einer solchen Kraft betrifft, welche 
wir in der Anstrengung [Korr. in jeder willentlichen Bewegung] ausüben 
und die sich keineswegs in den passiven Empfindungen findet [Korr. und 
dadurch von jeder passiven Modifikation ausgeschlossen ist], so nehme ich 
den inneren Wahmehmungssinn zum Zeugnis dafür, ob eine solche Idee 
existiert oder nur eine Chimäre ist.

Man findet damit im Standpunkt Condillacs [Korr. in der Art und Wei­
se, wie unser Autor die Akte oder Bewegungen der Lebewesen betrachtet, 
indem er von der Bewegungskraft abstrahiert oder sogar ihre Wirksamkeit 
leugnet] den ganzen Einfluß der cartesianisehen Lehre wieder, und dieses 

208

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber woher kommt es, daß ein Gefühl von Aktivität, An­
strengung, stets andauert, und zwar ausschließlich in den aus 
diesem Grund willentlich genannten Bewegungen, oder es 
sich trotz der Gewohnheit erneut zu beleben vermag? Sind 
oder waren alle Bewegungen in ihrem gemeinsamen Prinzip 
gleichermaßen willentlich, welches ist dann der Ursprung und 
der ausreichende Grund einer von der Sprache festgehaltenen 
Unterscheidung, die auch vom gesunden Menschenverstand so 
deutlich gestützt wird? Woher haben wir die Idee der Hand­
lung, der Freiheit, welcher jener der Leidenschaft, der Not­
wendigkeit entgegengesetzt ist?354

[3.] System, welches die Identität des Denk- und Bewegungs­
prinzips wiederherstellt

Aus dem Innersten der Dunkelheit dieser metaphysischen 
Hypothesen, welche sich untereinander sowie dem gesunden 
Menschenverstand widersprechen, sehe ich ein Licht her- 

Beispiel ist eine herausragende Bestätigung der scharfsinnigen Überlegung, 
welche Herr Prevost aus Genf in einer seiner Schriften niedergelegt hat 
[Essai de Philosophie, t. I, Vorwort, 13 f.], wo er beim Vergleich der Philo­
sophiesysteme in drei berühmten Schulen feststellt, welchen Einfluß Des­
cartes' System auf alle moderneren Lehren bewahrt hat, welche insbesondere 
von der französischen Schule aufgenommen wurden (Anm. MB).
354 Dum anima liberum motum producit, tune reflexione facta actum suum 
potest deprehendere, sed dum necessarius motus peragit consequenter ad 
certum corporis statum, tune illum [nec se ipsam] agnoscere nequit. Ich 
finde diese bemerkenswerte Stelle in einer 1747 verteidigten Dissertation 
der Schule von Montpellier. Man kann die organischen Bedingugen dieser 
Unterscheidung aufsuchen oder sie auf irgendeine Art und Weise erklären, 
aber deren Grundlage oder Wirklichkeit zu verneinen, erscheint mir unmög­
lich (Anm. MB). - Vgl. Jean-Antoine Butini, Dissertatio hydraulico-medica 
de sanguinis circulatione, Art. 7, Nr. 117, S. 29: "Wenn die Seele eine freie 
Bewegung hervorbringt, so kann sie ihren Akt durch die Reflexion ergreifen; 
aber wenn eine notwendige Bewegung auf konsequente Art und Weise zu 
einem bestimmten Körperzustand fuhrt, so vermag sie ihn nicht zu erkennen 
[und auch nicht sich selbst", wie Maine de Biran hinzufügt] (Anm. Übers.).

209

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83 hervorkommen.355 Ich glaube, eine Stimme zu hören, / welche 
mit dem inneren Zeugnis übereinstimmt, es bestätigt und be­
ruhigt. Der einzige Charakter, woran wir, wie mir Locke356 
sagt, die Modi oder wahrhaft attributiven Akte eines denken­
den Subjekts erkennen könnten, ist das Bewußtsein oder die 
Apperzeption. Dadurch bin ich sofort von der Ungewißheit 
und der ständigen Zweideutigkeit befreit, welche durch ein 
gemeinsames Zeichen entsteht, das zwei verschiedenen Sub­
jekten von Attributionen verliehen wird, nämlich: die Seele, 
welche Ich ist, und die Seele, welche nicht das Ich ist. Wenn 
ich also unüberwindbar nicht weiß, welches die absolut her­
vorbringende Kraft der Bewegung ist, von der ich kein Be­
wußtsein habe, obwohl ich ihr einen solchen Namen (X) wie 
Seele,357 enormon, impetum faciens usw.358 359 gebe. Ich weiß auf 
sehr positive Weise, daß der Akt, welchen ich als von mir 
selbst hervorgebrachten empfinde oder apperzipiere, in der der 
Tat genau ich bin, der ihn hervorbringt, und kein anderes We-

355 Korr. Indem ich diese Dunkelheiten und metaphysischen Hypothesen 
verlasse
356 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 27, § 9 u.
16 f. (franz. Übers. Coste, S. 264 u. 270 f.) (Anm. Übers.).
357 Erg. Vitalprinzip
358 Vgl. P. J. Barthez, Nouveaux elements de la Science de l'homme (Kap. 1, 
§ 1), 46 f., wo diese drei Begriffe Vitalprinzip, impetum faciens und enor­
mon angeführt werden. Letzteres bedeutet in der griechischen Medizin seit 
Hippokrates: handelnde Kraft, Handlungsprinzip, elan vital. P. J. G. Cabanis 
ergänzt als ähnliche Begriffe: Seele, Sinnlichkeit, nervöse Kraft; vgl. Revo­
lution et röforme de la mddecine, Kap. 2, § 11 (Oeuvres philosophiques, 
t. I), 132 (Anm. Übers.).
359 Man sagt, wie Herr [Destutt] de Tracy sehr richtig festgestellt hat: es 
hängt von mir oder von meinem Willen ab [Elements d’id&ftogie, Teil I, 
Kap. 13, S. 211]. Aber da man nicht gleicherweise sagt: es hängt von mir 
und meinen Leidenschaften oder von meinen Bedürfnissen, von meinem 
Begehren ab, so folgt daraus sehr klar, daß jeder in der gewöhnlichen Spra­
che unter seinem Willen nur jene Mächtigkeit sui juris versteht, mit welcher 
er sich identifiziert, indem er sie von allem trennt [Korr. vom Ich alles 
trennt], was Leidenschaft ist. Dies wird von Condillac ausdrücklich aner­
kannt, wenn er am Ende seiner "Abhandlung über die Tiere" [Teil II, Kap,

210

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


”Der Wille”, sagt mir noch derselbe Weise, ”ist nichts an- 84 
deres als eine Mächtigkeit oder ein Vermögen, sich zu bewe­
gen: er ist eine wesenhaft handelnde Kraft. Umsonst ist er mit 
den verschiedenen Affektionen und besonders mit dem Begeh­
ren verwechselt worden; und es ist dieses Mißverständnis, 
welches die Ursache für die Verwirrungen abgibt, in welche 
man hinsichtlich dieser Materie gefallen ist. Empfinden wir in 
der Tat nicht, daß wir willentlich oder frei einen Akt vollzie­
hen können, auch wenn wir eine gegenteilige Sache begehrend 
Der Wille bezieht sich aber nicht nur auf unsere eigenen 
Handlungen; er endet dort, ohne weiter zu gehen, und der 
Willensakt ist nur diese besondere Bestimmung, durch welche 
die Seele eine Anstrengung unternimmt, um eine Bewegung 
hervorzubringen, zu unterbrechen oder zu beenden, von der 
sie weiß, daß sie dazu die Macht hat."360 Dies ist genau, wie 
ich glaube, der wahrhafte Sinn, den die Reflexion mit der 
einfachen Idee des Wollens verbindet.361

Die Metaphysiker hatten diese Idee gänzlich entstellt; sie 
verneinten die Wirklichkeit einer Bewußtseinstatsache, um die

10,1.1, S. 378] sagt: "Ich will, bedeutet nicht nur, daß mir eine Sache ange­
nehm ist; es bedeutet auch, daß sie Gegenstand meiner Wahl ist; somit wählt 
man nur unter Dingen, worüber man verfugt." Aber welches sind die Dinge, 
worüber wir verfugen? Sind es die Affektionen des Unwohlseins, der Unru­
he usw., welche gleichwohl unter dem allgemeinen Titel des Willens mit 
einbeschlossen sind? Können wir über etwas anderes als über Bewegungen 
und Akte verfugen, welche nur wegen dieser Verfügbarkeit [Erg. selbst] 
willentlich genannt werden? Warum daher unaufhörlich zweideutig über das 
Zeichen Willen sprechen? Warum ist es bald ein individuelles Vermögen an 
Bewegungen oder verfügbaren Akten, bald eine allgemeine Fähigkeit, Af­
fektionen zu erfahren oder zu empfinden? Das Motiv für eine solche Ver­
wandlung ist evident. Um das vollständige System unserer Fähigkeiten aus 
einem einzigen Prinzip hervorgehen zu lassen, mußte gerade die [Erg. eige­
ne] reflektierte Idee des Wollens oder der Handlungsmächtigkeit ausge­
schieden oder umgewandelt werden [Korr. ausgeschieden oder entfremdet 
werden, um sie auf die veränderte Empfindung zu reduzieren] (Anm. MB).
360 Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 21 (Anm. 
MB). - Freie Paraphrase der dortigen § 28-30 (Anm. Übers.).
361 Erg. indem jede hypothetische Sichtweise, jede willkürlich konventionel­
le Festlegung beiseite gelassen wird,

211

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geltung eines hypothetischen, a priori errichteten Prinzips zu 
bewahren?62 Und da sie auf diese Weise jedes Kriterium an 
Evidenz verloren hatten, irrten sie dem Zufall überlassen in 
der Finsternis umher. Locke tritt auf, um jenes Prinzip wieder 
in seiner Strenge einzusetzen, welches auch Anaxagoras den 
Metaphysikern seiner Zeit in Erinnerung rufen mußte ... Das 
denkende Subjekt als dasselbe, welches sich gewisse Körper­
bewegungen zuschreibt, ist auch deren hervorbringende Ursa­
che, und der Wille ist diese bewußte Kraft. Kein systemati­
scher Gesichtspunkt kann hier gegen die Tatsache des inneren 
Wahrnehmungssinnes eine Vorrangstellung einnehmen. Locke 
stellt dies fest, weil er das Gefühl davon hat, und er erklärt es 
keineswegs, weil er dies für unnötig oder sogar für unmöglich 
hält.

Derselbe Geist eines Vorbehaltes scheint auch einen ande­
ren Philosophen geleitet zu haben, denn nachdem er diese 
Sachverhalte vertieft und die wesenhafte Aktivität des Willens 
erkannt sowie charakterisiert hatte, glaubte er, alle weiteren 
Forschungen über die Natur und die Handlungsmittel dieser 
inneren Bewegkraft auf diese Tatsache begrenzen zu müssen:

85 "Das Wort wollen ist zweideutig?64 / Oft hält man es für 
das letzte Urteil des Verstandes, welcher gänzlich passiv ist; 
wir verstehen es als Ausübung des sich selbst bewegenden 
Prinzps, welches gänzlich aktiv ist. Hierbei ist alles zu entfer­
nen, was an die Leidenschaft erinnern könnte; der Willensakt 
vermag in keinerlei passive Aufeinanderfolge eingehüllt zu 
sein; er ist im Gegenteil etwas, das deren Verkettung durch­
bricht, quod fati foedera rumpat.^ Es handelt sich um kein

362 Korr. eines absoluten oder apriorischen Prinzips
363 Erg. tatsächlich
364 Siehe eine Schrift des Herrn Mdrian "Über die Handlung, die Mächtigkeit 
und die Freiheit" (Anm. MB). - Vgl. J. B. Marian, Seconde dissertation 
ontologique sur l'action, la puissance et la libertd (1752), 476 f. Jean- 
Bernard Marian, Schweizer Philosoph, trat 1748 in die Berliner Akademie 
ein, war deren Sekretär und Bibliothekar. Vgl. J. Echeverria, Notes (1963), 
267 Anm 30 (Anm. Übers.).
365 Lukrez, De rerum natura, 2. Buch, Vers 254 (Anm. Übers ). 

212

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßes Bewußtsein dessen, was geschieht. Es ist keine Zu­
stimmung des Verstandes, weder ein Begehren noch ein Ge­
danke an Bevorzugung oder letztlich des Angenehmen, wel­
ches man bei einem Ereignis verspürt. All diese zuletzt ge­
nannten Dinge leiten sich von vorausgehenden Dingen ab und 
enthalten nichts Aktives. Man kann die Wirkung einer fremden 
Handlung wahrnehmen, sie bejahen, begehren, sich darüber 
freuen, ohne daß sich die geringste eigene Handlung damit 
vermischt... Die treibenden Kräfte, wovon unsere Willensakte 
abhängen und in der Anstrengung mittels jenes Weges enden, 
den die Natur ihnen vorgezeichnet hat, diese treibenden Kräfte 
sowie diese Dinge sind, wie ich sage, bisher Geheimnisse, 
über welche selbst die größten Philosophen nur gestammelt 
haben.”

Ohne Zweifel werden dichte Wolken stets die 366Natur der 
hervorbringenden Kräfte der objektiven Phänomene bedecken, 
und indem man sie als vielfältige Willensakte analysiert, wer­
den wir weder ihr Wesen noch ihre Handlungsmittel besser 
kennen; aber für uns handelt es sich nur darum zu wissen, ob 
es nicht möglich ist, die Analyse des Wollens weiterzutreiben, 
und zwar als Tatsache des Existenzgefiihls selbst betrachtet, 
indem die Analyse in dem Punkt aufgegriffen wird, wo Locke 
sie zurückgelassen hat und wovon die Philosophen im Besitz 
seiner Umsicht367 glaubten, weder darüber hinausgehen zu 
können noch zu müssen. Um dieses Thema tiefer aufzugrei­
fen, werde ich zunächst einige wesentliche Überlegungen über 
Lockes Gesichtspunkt und den Geist seiner Methode anstel­
len.368

Scheint die reflexive Idee des Willens ziemlich gut be­
stimmt zu sein, wenn man sie in dem Gefühl begrenzt, wel- 

366 Erg. absolute
367 gestrichene Var. wo Locke oder Philosophen sie zurückgelassen haben, 
welche wie er mit dem Geist der Weisheit und der Zurückhaltung ausgestat­
ten waren
368 Korr. des Abschnittsendes: [...] die Natur des menschlichen Wollens 
weiter zu vertiefen und die Vorrangsordnung genauer festzulegen, welche 
wir damit als Tatsache des inneren Sinnes verbinden

213

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 ches jener ausfuhrenden Macht der / Bewegungen oder freien 
Akte eigentümlich ist, mit denen sie endet, ohne weiter zu ge­
hen ...,369 kann man dann nicht eine noch ausdrücklichere 
Analyse der Charaktere und der Bedingungen dieser Akte 
fordern? Wenn sich der Wille auf ihre Ausübung begrenzt, 
wo begrenzt sich dann diese Ausübung selber? Letztere wird 
immer von einem eigenen und individuellen Gefühl begleitet, 
aber was unterscheidet dieses Gefühl von jedem anderen 
sensitiven oder perzeptiven Modus? Welches sind genau die 
Umstände, wo sich dieses Gefühl an individueller Mächtigkeit 
als unmittelbare Apperzeption in all seiner Klarheit heraus­
stellt? Welches sind zudem jene Umstände, wo es sich 
verdunkelt und für den inneren Wahmehmungssinn ver­
schwindet? Von welchen Bedingungen hängen diese Unter­
schiede ab? Und gibt es keine wesenhaften Bedingungen 
in den Sinnen selbst festzuhalten, welche insbesondere 
dem Willen gehorchen, sowie im Zusammenspiel der ma­
teriellen Instrumente, welche zu seiner Ausübung beitra­
gen?370

Sagt man des weiteren aufgrund der ontologischen371 
Hypothese, daß der Wille als Bewegungskraft der substantiel­
len Seele angeboren sei,372 dann läßt sich zumindest nicht 

369 Vgl. J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
21, § 30 (Anm. Übers.).
370 Korr. der zweiten Abschnittshälfte'. Wenn sich der Wille auf ihre Aus­
übung beschränkt, wann und wie beginnt dann diese Ausübung selbst? 
Welches sind die Bedingungen ihrer Möglichkeit, ihre Ausdehnung und 
Grenzen? Welches sind genau die Umstände, wo das Gefühl individueller 
Mächtigkeit in der unmittelbar inneren Apperzeption mit all seiner Klarheit 
hervortritt? [...] Wovon hängen diese Unterschiede ab, und muß man sie nur 
in der Tatsache des innersten Gefühls festhalten oder kann man sie nicht 
auch auf die Unterschiede beziehen, welche in den Organen selber existie­
ren, bald der Seele untergeordnet, bald von ihrer Herrschaft befreit sind?
371 gestrichenes Wort
372 Nach Leibniz unterscheidet sich die Kraft nicht von der Substanz selbst; 
es muß also gesagt werden, daß die Seele sich selbst als Bewegungskraft 
angeboren ist (Anm. MB).

214

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen, daß das innere Gefühl dieser freien Akte oder die un­
mittelbare Apperzeption ihrer selbst als dieselben hervorbrin­
gend ebenfalls angeboren wäre. Es sei denn, man wollte die­
ses Gefühl der Freiheit oder diese individuelle Apperzeption 
nicht in den ersten Bestimmungen des Instinkts™ in den Be­
wegungen des Fötus und des soeben geborenen Kindes aner­
kennen, allgemein gesprochen in all den Bewegungen, welche 
mit der ganzen Blindheit der mechanischen Gewohnheiten des 
Somnambulismus usw. ausgeführt werden; eine sicherlich 
sehr hypothetische373 374 Behauptung, welche den Tatsachen des 
inneren Wahmehmungssinnes klar widerspricht, anstatt darin 
grundgelegt zu sein.

Aber wenn es, wie wir durch die verschiedenen Beispiele 
zu zeigen375 versucht haben, ein ganzes System an Eindrücken 
und Bewegungen gibt, welche im lebendigen und sensitiven 
Wesen sind, bevor sie im Ich als Apperzeptionen, Wollungen 
oder Handlungen sind: und wenn andererseits das Bewußtsein 
oder die unmittelbare Apperzeption das einzige Merkmal aller 
Modi oder irgendwelcher Akte ist, welches der Seele als Sub­
jekt des Denkens oder als Mächtigkeit der Bewegung376 zuge­
sprochen werden kann, so folgt daraus, daß die Seele nicht 
immer handelt, / während sich die körperlichen Bewegungen 87 
vollziehen, und zwar sogar in den Organen, welche am selbst­
verständlichsten der gegebenen Einwirkung ihrer Bewegungs­
kraft unterworfen sind; folglich sind diese Bewegungen, wel­
che aktuell willentlich sind oder377 als solche vom inneren 
Wahmehmungssinn erkannt werden, nicht angeboren oder 
vom Ursprung an 378frei konstituiert; und es kann hierbei einen 
bemerkenswerten Punkt in der Existenz geben, wo dieser in­

373 Korr. diese individuelle Apperzeption mit dem Gefühl des freien Wollens 
nicht in den ersten Bestimmungen [...]
374 Korr. unbegründete
375 Korr. beweisen
376 Korr. als wirksame Bewegungskraft und Subjekt des aktuellen Denkens
377 Korr. wenn sie aktuell willentlich sind und [...]
378 Erg. willentlich oder

215

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nere Sinn selber mit dem Wollen, der Apperzeption und der 
urtümlichen Ichheit begonnen haben kann.379 380

Aber welches ist dieser bemerkenswerte Punkt, oder wenn 
es der menschlichen Intelligenz nicht gegeben ist, ihn aus­
drücklich zu bestimmen, welches sind dann die möglichen 
Grenzen, in die er einzuschließen ist, und zwar ausgehend von 
den vollständig blinden Bestimmungen des Instinkts bis hin zu 
den noch nicht gewollten Bewegungen, welche unmittelbar als 
Ergebnis in einer sinnlich organischen Kontraktion^ emp­
funden werden,381 und von den auf diese Weise empfundenen 
Bewegungen aus bis hin zu denjenigen, welche von einem 
individuellen Gefühl der Kraft oder von personaler Kraft be­
gleitet werden und sich in ihrer Bestimmung wie im Ergebnis 
durch das uranfängliche Licht des Bewußtseins zu erhellen 
beginnen?382

Dies ist es, was Locke uns nicht sagt. Für ihn besteht der 
einzige Unterschied, welcher eine willentliche Bewegung von 
einer anderen trennt, die es nicht ist, darin, daß die Seele 
frei383 kraft ihrer angeborenen Mächtigkeit die eine hervor­
bringt, während sie der Ausübung der anderen gegenüber 
fremd ist. Aber wie beweist man, daß die Seele es ist, welche 
in einer willentlichen Bewegung wirkt? Dies geschieht durch 

379 Korr. wo sie beginnen, es zu werden, das heißt, wo die Seele be­
ginnt, sich [selbst?] als sie durch ihre Anstrengung hervorbringend zu ap- 
perzipieren
380 Bichat unterscheidet daher in seinem "Traktat über das Leben und den 
Tod" die bloß empfundene organische Kontraktion von derjenigen, welche 
durch den Willen hervorgebracht und als willentlich wahrgenommen wird 
(Anm. MB). - Vgl. Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil I, 
Art. 7, § 5 (ed. 1800), 122 f. (Repr. 1981, 33) (Anm. Übers.).
381 Korr. [von?] der sinnlichen Muskelkontraktion empfunden oder wahrge­
nommen werden
382 Korr. des Abschnittsendes: [...] welche von einem individuellen Gefühl 
der Kraft oder der personalen Kausalität begleitet werden?
383 Randerg. mit Verweiszeichen: Dum anima liberum motum producit, etc. 
Siehe frühere Anmerkung (Anm. MB). - Vgl. S. 82 zu J.-A. Butini (Anm. 
Übers.).

216

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Bewußtsein oder durch das Gefühl freier384 Anstrengung, 
welches diesen Akt begleitet. Und was erklärt uns, warum 
dieses Bewußtsein, welches der Ausübung solcher Bewegung 
inhärent ist, sich von anderen ausgeschlossen findet? Weil die 
Seele im ersten Fall wirkt und im zweiten Fall nicht wirkt.385 
Somit ist die Wirkung, welche der Seele ausdrücklich zuge­
sprochen werden muß, durch die Bewußtseinstatsache be­
wiesen, und diese Tatsache erklärt sich ihrerseits nur 
durch / die Wirkung, welche der Seele zugesprochen wird. 88 
Dies ist, wie mir scheint, ein Zirkel,386 aus dem man unmög­
lich herausgelangt, und der Grund hierfür ist einfach.

384 Wort gestrichen
385 Vgl. J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap.
21, § 5 (Anm. Übers.).
386 Randanm. mit Verweiszeichen: Die Wahrnehmung unseres Ich, unserer 
Ipseität (sagt Herr Kinker, Übersetzer der "Kritik", usw., Seite 96) ist ein­
fach und leer. Diese Wahrnehmung kann im eigentlichen Sinne nicht Kon­
zeption genannt werden, denn die Konzeption ist keine in sich existierende 
Sache, sondern nur ein Attribut, welches mit dieser oder jener Sache koe­
xistiert, und ich konzipiere das Ich nur, indem ich ihm ein Prädikat oder 
Attribut verleihe, woraus folgt, daß es keine reine Konzeption des Ich gibt, 
sondern nur Wahrnehmung oder unmittelbare Apperzeption, welche aus 
dem Gefühl des Ich zusammen mit einer Modifikation besteht [freie Wie­
dergabe aus K. Kinker, Essai d’une exposition succinte de la Critique de la 
Raison Pure, 96 f.]. Ich lasse meinerseits diese Modifikation, welche das 
eigentliche Objekt der unmittelbaren Apperzeption ist, im Gefühl der An­
strengung bestehen, welches seinerseits vom Gefühl der Widerständigkeit 
unabtrennbar ist. Aber es ist nicht weniger wahr, daß diese Anstrengung 
stets die wahre Konzeption eines Prädikates ist, welches vom Subjekt ausge­
sagt wird, das die Anstrengung unternimmt und nicht ohne sie konzipiert 
werden kann, ebensowenig wie die aktuelle Anstrengung ohne das Subjekt. 
Ich glaube nicht, daß es ein Mittel gibt, diesem Zirkel zu entkommen; und es 
ist schon viel, die Konzeption des substantiellen Ich auf die Kraft reduziert 
zu haben, und den grundlegenden Modus oder das wesenhafte Attribut auf 
den der Anstrengung und der Widertändigkeit; sowie bewiesen zu haben, 
daß man sich nicht über diese Urtatsache hinaus erheben kann. Die Ich- 
wahmehmung, sagt also Kinker, ist für uns nur das Bewußtsein, welches all 
unsere Konzeptionen [als Begriffsbildungen] begleitet, das heißt, vom Akt 
des Denkens abstrahiert, bietet diese Wahrnehmung nur noch, ich weiß nicht 
welches Dunkle und Unbestimmbare. Man muß daher stets auf die Vereini­

217

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Prinzip oder der Anfangspunkt irgendeiner Wissen­
schaft, wenn er nicht eine erste oder positive Tatsache ist, 
kann nur eine abstrakte Hypothese oder ein Prinzip konventi­
oneller Festlegung sein.387

Im letzteren Fall haben alle Ableitungen, aus denen diesel­
be Wissenschaft besteht, nur eine bedingte Geltung hinsicht­
lich des Prinzips und sind wie dieses hypothetisch: wenn dem­
zufolge das Gesetz logischer Identität beachtet wird, muß man 
zu dem Anfangspunkt zurückgefiihrt werden, von dem man 
ausgegangen ist. Der Zirkel schließt sich wieder in sich selbst, 
und dies ist sicher alles, was verlangt werden kann.

Wenn aber das Prinzip eine Tatsache ist, dann kann die 
Gesamtheit aller Tatsachen derselben Art, welche die reelle 
Wissenschaft bilden, um die es sich handelt, ihre Erklärung 
nur finden, indem man zur ersten Tatsache zurückgeht, welche 
ihnen homogen ist, ohne daß weiteren Untersuchungen statt­
gegeben werden muß.388

Setzen wir also jetzt diese Alternative, wie sie auf den vor­
liegenden Fall anwendbar ist: entweder beinhaltet der mit dem 
Wort Seele verbundene Begriff etwas mehr als der Begriff des 
reellen oder phänomenalen Ich; oder er ist auf die Idee des Ich 
in der Urtatsache als Bewußtsein begrenzt.389

Bei der ersten Möglichkeit könnte alles, was sich vom ab­
strakten oder ontologischen390 Begriff der Seele als außerhalb 

gung des Ich mit dem Denken zurückkommen, welches zunächst abgetrennt 
wurde, und sagen: dieses Ich, diese Seele ist ein denkendes Wesen [ebd. 
100]. Damit befindet man sich wieder genau an dem Punkt, von dem man 
ausgegangen war ... Und was weiß man mehr, als diesen Zirkel umkreist zu 
haben?
387 Korr. [...] eine Hypothese durch das Prinzip konventioneller Festlegung 
sein
388 Korr. [...] indem man zur ersten oder einfachen Beobachtungstatsache 
zurückgeht, welche alle anderen voraussetzen und die selbst keine vor sich 
voraussetzt. Dort angekommen, sind keine weiteren Untersuchungen mehr 
notwendig.
389 Korr. [...] auf die Idee dieses Ich durch die Ersttatsache des Bewußtseins 
begrenzt
390 Korr. hypothetischen

218

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Bewußtseinstatsache ableitet, nur als bedingte Wahrheit 
hinsichtlich des Prinzips begründet werden. Begrenzt man 
aber nicht die Geltung einer Ursache willkürlich, welche an­
dererseits als allgemein und absolut vorgestellt wird, wenn 
man in diesem Fall sagt, daß der einzige Charakter der Lei­
stungen, welche der Seele zugesprochen werden können, die 
Apperzeption und das Bewußtsein ist? Wenn nämlich die See- 
le vor dem Ich existiert hat, warum könnte dann ihre Aktion 
nicht ebenso vorher existieren? Hier handelt es sich nicht 
mehr um eine Frage oder ein Prinzip der Tatsache, vielmehr 
hängt alles von der Hypothese ab.391 392

Im zweiten möglichen Fall, wo das Wort Seele im Grunde 89 
keine andere Idee als die des einen phänomenalen Subjekts 
der Handlung beinhaltet, kommt das aufgestellte Prinzip die­
sem selbst zu: Die einzigen Leistungen, welche dem Ich zuge­
sprochen werden können, sind jene, die es sich selbst als sol­
ches in seinem eigenen Bewußtsein zuspricht; dies ist die 
durch es selbst erklärte Tatsache, die absolute Identität?92

391 Korr. [...] ein Prinzip der Tatsache oder Erfahrung; alles hängt von der 
Allgmeinheit eines Begriffs oder von einem hypothetischen Prinzip ab
392 Dorthin wurden ebenfalls auf einem anderen Weg die deutschen Philoso­
phen geführt, von denen uns der scharfsichtige Historiker der "Systeme” 
berichtet [J.-M. Degerando, Histoire comparee des systemes de philosophie, 
t. II, 301 f, mit bes. Bezug auf Fichte]. Der große Zirkel der logischen Iden­
titäten, welche sie mit einer erstaunlichen Denkkraft durchmessen haben, ist 
letztlich kaum zu anderen Ergebnissen als folgender Art gekommen: das Ich 
ist Ich, es setzt sich selbst (a = a), usw. Auch die Mathematiker werden 
manchmal zu rein identischen Gleichungen von dieser Form geführt, aber 
sie werden durch die Unbedeutsamkeit des Ergebnisses selbst darüber be­
lehrt, daß ein unlösbares Problem aufzugeben oder die Lösungsmethode zu 
verändern ist, indem die Frage in einem anderen Sinne verstanden wird. 
Warum sollten die Metaphysiker ihren logischen Identitäten mehr Bedeu­
tung oder Wirklichkeit verleihen? Oder warum zögen sie dann nicht densel­
ben Schluß, den die Mathematiker aus ihren identischen Gleichungen zie­
hen? (Anm. MB). - Randerg. zu dieser Anm. \ In der Analyse der Vermögen 
unserer Seele stützen wir uns auf die durch den inneren Sinn gegebenen 
Tatsachen und wir lernen auf diese Weise die Eigenschaften unserer Seele 
tiefer erkennen; aber beabsichtigen wir, uns mit diesen gegebenen und be­
kannten Vermögen über jede mögliche Erfahrung hinaus zu erheben und 

219

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit muß man sich begnügen, es sei denn, man wechselte 
das Ideensystem oder man versuchte, die Ordnung der inneren 
Tatsachen mit irgendeiner anderen Tatsachenordnung durch 
eine unterschiedliche Beobachtung zu verbinden: dadurch 
könnte man mehr als logische Identitäten haben und viel­
leicht einige geeignete Zeichen oder Symbole finden, um un­
ter einem anderen objektiven Gesichtspunkt dieselben Ideen 
darzustellen und zu begrenzen, deren Ursprung auf tiefe und 
notwendige Weise im subjektiven Gesichtspunkt verborgen 
bleibt.393

§2
90 Vom natürlichen System,394 welches dazu geeignet ist, die 

Charaktere des urtümlichen Wollens und die Grundlage der 
Persönlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption zu 

bestimmen395

Gäbe es irgendein Mittel oder natürliches Zeichen, welches 
dazu geeignet wäre, die noch so unbestimmte Idee einer 
Mächtigkeit oder wirklich urtümlichen Kraft des Wollens und 
der Handlung festzulegen, welche von einigen Philosophen 

durch sie zu erkennen, was jene Sache in sich selbst ist, zu der sie gehören? 
Dann aber verirren wir uns nur in ein Labyrinth von Zweifeln und Sophis­
men.
393 Randerg. Wie Herr Kinker sehr richtig sagt [Essai d'une exposition suc- 
cinte de la Critique de la Raison Pure, 100], ist die subjektive Analyse des 
Bewußtseins unserer selbst, im Denk- oder innersten Gefühlsakt, welcher 
uns sagt, daß wir selbst es sind, die denken, nicht in der Lage, das geringste 
Licht auf die Erkenntnis unserer selbst als Objekt außerhalb des Denkaktes 
zu werfen. Dies gilt gleicherweise für den als modifiziertes Objekt im Vor­
stellungsakt betrachteten Körper.
394 Korr. Untersuchung zu einem natürlichen Zeichen
395 Die Seiten 90 u. 91 der Urschrift sowie die S. 92 bis zum Ende des 2. 
Abschnitts wurden mit den entsprechenden Var. von Maine de Biran gestri­
chen. In der korrigierten Fassung sollte der § 2 mit dem Ende seiner Anm. 
zu S. 90 beginnen'. "Das Ich", wie zwei mit Recht unter uns bekannte Philo­
sophen übereinstimmend sagen [...]", und mit dem 2. Abschnitt von S. 92 
fortgesetzt werden'. Die physiologische Beobachtung [...].

220

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer berühmten Schule396 als die Grundlage der personalen 
Identität und des urtümlichen Ich397 selbst betrachtet wird, so

396 Hinweis auf die Kantschule; derselbe Ausdruck wurde auch für die 
"Schule von Edinburgh" verwandt (Anm. Übers.).
397 Es ist merkwürdig zu sehen, wie die Philosophen der französischen und 
der deutschen Schule, welche in ihren anderen Gesichtspunkten und in den 
Grundlagen ihrer Lehren so entgegengesetzt sind, sich sozusagen an dem­
selben Stein bei ihrem Versuch gestoßen haben, das einzigartige und unaus­
sprechbare Gefühl des Ich mit irgendeinem Grundmodus der menschlichen 
Existenz zu verbinden. "Das Ich", wie zwei mit Recht unter uns bekannte 
Philosophen übereinstimmend sagen, Herr Cabanis und [Destutt] de Tracy, 
der eine in seinem Werk "Rapport du Physique et du Moral de l'homme" 
[Oeuvres philosophiques, 1.1, § 10, 546], der andere in den "Elements 
d'Iddologie" [Teil I, Kap. 13, 209 f], "beruht ausschließlich im Willen: das 
Bewußtsein des empfundenen Ich, welches als von den anderen Existenzen 
unterschieden erkannt wird, wird nur im Bewußtsein einer gewollten An­
strengung erreicht."

[Der Text hat hier offensichtlich eine Lücke; Erg. nach P. Maine de Bi­
ran, Memoire sur la decomposition de la pensee, III (ed. Tisserand), 180 f. 
(ed. Azouvi Bd. 3, 393): Mehrere Kantianer behaupten dasselbe Prinzip in 
ungefähr derselben Form, obwohl in einem absoluteren und viel unbestimm­
teren Sinne ... Hören wir sie!] "Der erste Akt, den ein Ich setzt und die Wis­
senschaft bildet", sagt einer unter ihnen, "ist willentlich’, es muß kein anderes 
Prinzip für ihn gesucht werden als der Wille, welchen er in sich selbst ein­
schließt." [Ränderg. Fichte]

"Die Handlung, wodurch das Ich sich reflektiert, sich erkennt", sagt ein 
anderer [Randerg. Schelling], "kann nur durch die Bestimmung erklärt wer­
den, welche es sich selbst gibt; und diese Bestimmung ist ein Urakt, ein 
Wollen. Mithin gewinnt das Ich das Bewußtsein seiner Handlung allein im 
Wollen, und die Ausübung des Willens ist die erste Bedingung des Selbstbe­
wußtseins. "

"Die Individualität", sagt schließlich auf [Erg. noch] genauere Weise ein 
Philosoph, der bis in unseren Untersuchungsbereich vordringt [Randerg. 
Butterwerk], "ist nichts anderes als das Prinzip einer lebendigen Kraft, 
welche sich aber nur durch die Wirkung einer Widerständigkeit erkennen 
kann. Die Anstrengung und die Aktivität können nur erkannt oder reflektiert 
werden durch die Trennung des Subjekts, welches die Anstrengung ausübt, 
von den Gegenständen, welche widerständig sind." Dies ist für uns die 
gesamte praktische Wirklichkeit, der Ursprung all [unserer] Erkenntnisse 
von uns selbst und den Dingen. Alles, was mir zu sagen bleibt, ist nur die 
entwickelnde Darstellung dieser beiden letzten Gesichtspunkte insbesondere 
(Anm. MB). - Vgl. für die Paraphrasen von Fichte, Schelling und Butter­

221

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaube ich, daß es mit einem dichteren Schleier zugedeckt 
würde, als seine Grundlage bis in das Wesen einer virtuellen 
Kraft selbst hinein aufzusuchen, bei der von jeder wirksamen 
Hervorbringung, von jedem Modus oder jeder Erfahrungstat­
sache, von jeder ursprünglichen Modifikation der Ausübung, 
von jeder organischen Größer einer Entfaltung abstrahiert 

398 wäre.
Man fände dieses natürliche Zeichen des urtümlichen Wol- 

91 lens nicht besser in der Verallgemeinerung/einer abstrakten 
Größe oder in der Bildung einer Kategorie, so wie die Meta­
physiker sie gebrauchen, welche unter dem selben Zeichen 
Willen alle Leidenschaften oder die blindesten triebhaften

werk: J.-M. Degörando, Histoire comparee des systemes de Philosophie, 
t. II, 299 f„ 303 f. u. 319 f. (Anm. Übers.).

Randerg. auf S. 92 mit Verweiszeichen hierzu: Ich bemühe mich aus­
schließlich um diese praktische Wirklichkeit, um ihren Ursprung und ihre 
Grundlage zu erkennen: und ich finde ebenfalls, daß dieser Ursprung, diese 
natürliche Grundlage, in der Anstrengung und im natürlichen Wollen ist. 
Aber da ich diese Anstrengung nicht von irgendeiner empfundenen Wider- 
ständigkeit, oder dieses urtümliche Wollen nicht von dem wesenhaften 
Modus trennen kann, welcher ihm als Zeichen, als innere und äußere Er­
scheinung dient - ich will sagen: die willentliche Bewegung, jene, die das 
Wollen allein ausfuhrt und worin auch die Bewegungskraft allein vom Vir­
tuellen zum Wirklichen übergeht, daß ich also im Ursprung der willentlichen 
Bewegung, in den ursprünglichen Bewegungen und ihren Ausübungsmitteln 
den Ursprung des Ich, die unmittelbare Apperzeption zu erkennen, zu ergrei­
fen versuche, welche es als Subjekt der Anstrengung von den anderen Exis­
tenzen unterschieden konstituiert, unterschieden von der Größe oder von 
dem Gegenstand, welcher widerständig ist. Wir wollen an diese Untersu­
chung mit der Umsicht und Sorgfalt herangehen, wie sie einem so an­
spruchsvollen Thema gebührt.
398 Randerg. Was ist die Wirklichkeit, wenn das Ich ein Phänomen und das 
Nich-Ich ein anderes Phänomen ist? Wenn man diese Frage dem Subjekt 
stellt, verweist es auf das Objekt, denn die Formen, die Kategorien, die 
Ideen sind nichts ohne die Materie, welche die Sinne liefern. Stellt man die 
Frage dem Objekt, so verweist es auf das Subjekt, denn es gibt keinerlei 
mögliche Anschauung ohne die Formen, kein Urteil ohne die Begriffe, und 
eine Kette der Vemunftschlüsse wird schließlich zu den Ideen gelangen. 
Wie vermag daher die mystische Vereinigung dieser beiden Phänomene, die 
Vermählung der beiden Schatten die Wirklichkeit hervorzubringen?

222

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursachen der Bewegungen einordnen, selbst wenn letztere der 
Herrschaft und der Apperzeption der Seele entzogen sind?" 
Man wird schließlich dieses Zeichen innerer Manifestation 
eines bewußten und freien Wesens in den von ihm bestimmten 
Akten finden, weil man sie entweder durch irgendein Element 
derselben Klasse von Affektionen wie das Begehren spezifi­
ziert, oder es auch auf eine ganze Ordnung von zusammenge­
setzten oder gemischten Modi ausdehnt, wo es schwierig ist, 
den genauen Anteil der Handlung und der Leidenschaft fest­
zusetzen. Unter all den verschiedenen Modi unserer Existenz 
finde ich insbesondere einen individuellen, der imstande ist, 
abwechselnd als objektives Ergebnis empfunden oder wahr­
genommen bzw. in seinem subjektiven Prinzip hervorgebracht 
und apperzipiert zu werden.

Ich will von dem Modus sprechen, welcher die Ausübung 
der Bewegtheit oder allgemeiner der muskulären Kontraktili­
tät begleitet; er kann abwechselnd dem Bewußtsein erschei­
nen, und zwar gemäß gewissen organischen oder überorgani­
schen Bedingungen, welche zu bestimmen bleiben, bald ein­
fach, direkt und passiv als empfangener Eindruck, bald aktiv 
und verdoppelt als hervorgebrachte Anstrengung, welche 
zugleich in der freien, von ihr vorgenommenen Bestimmung 
apperzipiert wird, wie auch in der muskulären Empfindung als 
Ergebnis davon.

399 Das einzige Vermögen des Subjekts, welches in der Philosophie Kants 
nicht nur phänomenisch wäre, ist die Freiheit; ohne Zweifel bildet sie das 
reelle Wesen des Subjekts; Kant versetzt sie in die intelligible Welt und 
verleiht ihr die Mächtigkeit, nach Belieben eine Handlungsreihe unabhängig 
von der Naturfessel zu beginnen [vgl. I. Kant, Kritik der praktischen Ver­
nunft, 1. Buch, Kap. 1, § 6 f.; Maine de Birans Quelle ist wahrscheinlich K. 
Villers, Philosophie de Kant ou principes fondamentaux de la philosophie 
transcendantale, 364 f., 404; J. Kinker, Essai d'une exposition succinte de la 
Critique de la Raison Pure, 143 ff, 182 f.]. Aber diese Philosophie begrenzt 
die Aktivität des Wollens auf die moralische Ordnung. Fichte und Schelling 
haben diese Aktivität auf die Wissenschaft ausgeweitet; ihre gesamte Theo­
rie verbindet sich mit dem urtümlichen Wollen [vgl. J.-M. Degörando, 
Histoire comparee des systemes de philosophie, t. II, 299 ff. u. 304 f.J.

223

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn nun das Bewußtseinslicht vor allem und vielleicht 
ausschließlich aus einem Kontrast geboren wird, außerhalb 
desselben jede gleichförmige Wahrnehmung fortfährt, sich 
stufenweise zu verdunkeln, und schließlich darin endet, voll­
ständig zu erlöschen, wo könnten wir dann ein geeignetes 
Zeichen finden, um den eigenen und ursprünglichen Charakter 
des aktiven und wirksamen Willens herauszustellen, wäre es 
nicht in diesem gleichzeitigen, so schnell aufeinanderfolgen­
den Kontrast der Charaktere von Leidenschaft und Handlung, 

92 mit welchen sich derselbe spezifische Modus umgibt, / indem 
er als Empfindung auf der Ebene passiven Eindrucks bleibt 
oder sich als Handlung und Anstrengung bis zur Höhe des 
Bewußtseins erhebt?

Wo anders, sage ich, den reellen Ursprung einer Mächtig­
keit der Anstrengung suchen, wenn nicht in jenem urtümli­
chen Modus, in dem und durch den sie zunächst vom Virtuel­
len zum Wirklichen hat übergehen können, und wo ihr 
Charakter wesenhafter Aktivität auch stets auf solche Weise 
geprägt bleibt, um sich entweder unmittelbar dem inneren 
Wahmehmungssinn oder sogar indirekt einer Art äußerer Be­
obachtung zu manifestieren?

Die physiologische Beobachtung lehrt uns in der Tat, mit 
ziemlicher Genauigkeit die Organe, deren Bewegungen durch 
Kontraktion mit einer empfundenen Anstrengung willentlich 
[werden], von denen zu unterscheiden, deren Kontraktionen 
sich stets ohne Anstrengung vollziehen, mithin auch ohne 
Apperzeption oder individuelles Gefühl an Mächtigkeit. Eine 
vertiefte Untersuchung der je besonderen Organe, welche bei 
den Funktionen der Bewegtheit und der Sinnlichkeit Zusam­
menwirken, hat gelehrt, durch mehr oder weniger wahrschein­
liche Hypothesen zu erkennen und zu erklären, was in den 
unterschiedlichen Bedingungen der willentlichen und unwil­
lentlichen Bewegungen geschieht,400 und welches die ver­

400 Korr. was in gewissen organischen Umständen geschieht, welche wesen­
haft die willentlichen Bewegungen von denen unterscheiden, die es nicht 
sind,

224

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedenen eingesetzten Instrumente sind, von denen zum 
einen die Handlung ausgeht und zum anderen diese weiterge­
geben und empfangen wird. Da nun die Physiologie durch 
angemessene Experimente oder Beobachtungen die eigentüm­
liche organische Bedingung bestimmen könnte, welche der 
Anstrengung und der gewollten Bewegung entspricht, und sie 
gerade von der sinnlichen Wirkung organischer Kontraktion 
ohne Anstrengung noch Wollen unterscheidet, wäre es dann 
nicht die Physiologie, welche jenes symbolische Zeichen ge­
funden hätte, das dazu geeignet ist, den Ursprung dieser Urtat­
sache aufzuklären, nämlich außerhalb des inneren Wahmeh- 
mungssinnes, um genauer gesagt in der wahrhaften Ordnung 
des Vorrangs wiederhergestellt zu werden, den es in dieser 
Quelle haben muß?401

An diesem Punkt angekommen, wo zwei verschiedene 93 
Wissenschaften, welche dasselbe lebendige, sinnliche und 
bewegliche Wesen 402unter zwei verschiedenen und getrennten 
Gesichtspunkten betrachten, wo diese beiden Wissenschaften, 
wie sich sage, sich berühren, sich begrenzen und nahe dabei 
sind, sich zu vermischen, da glaube ich, daß es erlaubt ist,403 
einige Gegebenheiten der einen zu entnehmen, um sie in die 
andere zu überfuhren. Ich werde daher versuchen, sozusagen 
eine Kette [wie in der Weberei] zu bilden, welche wie aus 
zwei Arten an Elementen oder Tatsachen gewoben ist, die 
verschiedenen Herrschaftsbereichen entstammen, um das 
wahre Symbol der urtümlichen Anstrengung zu finden, wenn 
es möglich ist, und auf diese Weise bis zur Quelle der Apper­
zeption und der Ichheit selbst zurückzugehen.

Gehen wir zunächst von der Tatsache des inneren Wahr­
nehmungssinnes aus und fassen wir hier alles Vorherige zu­
sammen, so ziehe ich dabei zuerst in Betracht, daß die Bewe­

401 Korr. des Abschnittsendes: [...] von der einfachen sinnlich organischen 
Kontraktion, welcher der Anstrengung und des Wollens ermangelt, so wäre 
dies vielleicht jene Wissenschaft, welche das symbolische Zeichen des 
Wollens und des urtümlichen Ich gefunden hätte, [...]
402 Erg. obwohl
403 Korr. so sehen wir, ob es möglich ist, [...]. Nächster Satz gestrichen.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung oder die Wirkung der Kontraktion, welche ich hervor­
bringe oder wozu ich stets das Können verspüre, sie in den 
verschiedenen Teilen meines Körpers hervorzubringen, und 
die dem direkten Einfluß jener Mächtigkeit unterworfen ist, 
welche ich meinen Willen nenne,404 das Ergebnis ein und der­
selben Anstrengung ist, welche stets solange gegeben und 
verfügbar ist, wie der Wachzustand oder das individuelle Ge­
fühl meiner Existenz andauert.

Da nun all die anderen Modifikationen, welche in diesem 
einmaligen Gefühl der Existenz zusammenspielen, auf tau­
sendfache Art und Weise aufeinanderfolgen und sich verwan­
deln, um niemals identisch wiederzuentstehen, während dieser 
Grundmodus von Anstrengung wahrhaftig derselbe bleibt oder 
nur in seinen graduellen Stufungen veränderbar ist, welche 
ihrerseits405 von der Energie des Wollens abhängen, so finde 
ich in der beständigen Identität und Einheit dieses Modus 
jenen reellen und eigentümlichen Charakter, welcher aus­
schließlich dem phänomenalen Ich zukommt, und ich identifi­
ziere den einen mit dem anderen vollständig in der Urtatsache 
meiner unmittelbar apperzipierten Existenz.

Ich ziehe zweitens in Betracht, daß dieselben Umstände 
94 oder Bedingungen, welche dazu geeignet sind, / das Anstren­

gungsgefühl zu entwickeln bzw. die willentliche Bewegung zu 
bilden, welche als solche empfunden und apperzipiert wird, 
im selben Verhältnis das Phänomen des Bewußtseins oder des 
individuellen Ich erhellen, und umgekehrt; daß nämlich das 
Ich in jeder Leidenschaft, wo sich die freie Anstrengung ver­
dunkelt und verschwindet, in seinen dunklen Affektionen reell 
eingehüllt bleibt und für sich selbst so ist, als existierte es 
nicht... Von dort aus induziere ich mit 406Grund, daß die Ich­

404 Korr. bis Abschnittsende: Gehen wir zunächst von der Tatsache des 
Wahmehmungssinnes aus; ich ziehe daher in Betracht, daß die Bewegung 
oder die allgemeine Wirkung der Kontraktion, welche [...] in den verschie­
denen Teilen meines Körpers hervorzubringen, die dem direkten Einfluß 
dieser - Wille genannten - Kraft unterworfen sind, das Ergebnis [...]
405 Korr. ebenfalls
406 Erg. augenscheinlichem

226

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit unter der ausschließlichen Herrschaft derselben Leiden­
schaften, wo sie verschwindet, niemals hätte 407beginnen kön­
nen, was mich deutlich darüber belehrt, den Ursprung der 
Erkenntnis und die wirklich urtümliche Tatsache408 des inne­
ren Wahmehmungssinnes außerhalb des Kreises der Affektio- 
nen oder blinden Bestimmungen des Instinktes zu suchen, 
welcher positiv diese Tatsachefn] ausschließt, anstatt deren 
Quelle zu sein.

Aber man glaubt, 409sich durch physiologische Experimen­
te Gewißheit verschafft zu haben, insoweit die Experimente 
solcher Art die Akte der lebendigen Natur nachahmen410 und 
wiederholen können, daß das Gehirn oder vielmehr der zentra­
le Punkt, wo die Nerven als die der Sinnlichkeit und Bewegt­
heit eigentümlichen Instrumente enden, auf seine Art und 
Weise von den Anfängen des Lebens für die Ausübung der 
verschiedenen instinktiven Bewegungen funktioniert, so wie 
er auf gleiche Art und Weise aktuell in all den Fällen funktio­
niert,411 wo sich irgendwelche fühlbaren oder nicht fühlbaren 

407 Erg. zu entstehen
408 Korr. die wirklich urtümlichen Tatsachen
409 Korr. Auf der anderen Seite glaubt man, [...]
410 Siehe zu diesem Thema eine Reihe sehr merkwürdiger Experimente, 
welche in dem schon zitierten Werk des Physiologen Bichat festgehalten 
sind (Anm. MB). - Vgl. Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil 
I, Art. 8, § 1-3 (ed 1800), 135-151 (Repr. 1981, 49-54): Vom Ursprung und 
der Entwicklung des animalischen Lebens (Anm. Übers.).
411 Korr. bis Abschnittsende\ [...] ebenso in den automatischen Bewegungen 
und den fühlbaren Kontraktionen der willentlichen Muskeln aktuell diesem 
ausdrücklichen Einfluß des Willens nicht unterworfen sind; nun läßt sich 
vernünftigerweise nicht annehmen, daß diese fühlbaren Kontraktionen von 
den ersten Zeiten des Lebens an von einem Gefühl der Mächtigkeit, der 
Anstrengung oder des Willens im eigentlichen Sinne begleitet wären, nicht 
mehr als es gegenwärtig die krampfartigen Bewegungen oder jene sein 
können, welche heftige Leidenschaften der Herrschaft der Seele entreißen. 
Folglich ist die Reaktion des organischen Zentrums, welches allgemein von 
den Physiologen als das Symbol des Willens oder als dieser Wille in seiner 
Ausübung selbst angesehen wird, nicht die Bedingung oder das dieser 
Mächtigkeit eigentümliche Zeichen; so werden wir durch die Phänomene 
selber bis zur anfänglichen Aktion einer wirklich überorganischen oder 

227

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


organischen Kontraktionen in den Muskeln ohne ausdrückli­
che Handlung oder Teilnahme des Willens vollziehen; nun 
werden diese selbst fühlbaren Kontraktionen dann von keiner­
lei Bewegungsanstrengung begleitet, woraus ich ebenfalls 
schließe, daß der ganz besondere Fall, wo die willentlich ge­
wordene Bewegung beginnt, als solche apperzipiert zu wer­
den, mit Recht der Handlung einer Kraft oder individuellen 
Ursache im eigentlichen Sinne zuzusprechen ist, welche von 
jener Art vitaler Energie oder blinden Kraft unterschieden ist, 
welche die Physiologen gewöhnlich auf das Gehimzentrum zu 
beziehen pflegen, von dem alle Bestimmungen der Wahr­
nehmbarkeit und der willentlichen Bewegtheit ausschließlich 
auszugehen scheinen.412

übersinnlichen Kraft hingefiihrt, welche allein den hinreichenden Grund für 
die willentliche Bewegung und für den [Unterschied?] abgeben kann, der sie 
im inneren Wahmehmungssinn von einer bloßen Kontraktionswirkung 
trennt.
412 Trotz der von den Physiologen unternommenen Anstrengungen, um alles 
wirklich Überorganische in der Art [Korr. Ordnung] der von ihnen unter­
suchten Phänomenen auf materielle Bilder zurückzufuhren, sind sie nicht 
weniger dazu verpflichtet, bis zur Hypothese oder erklärenden Konzeption 
einer Ursache oder sehr unverständlichen Kraft vorzudringen, welche die 
Bewegung oder die animalische Kontraktion hervorbringt, die sie nicht von 
der Anstrengung oder von der willentlichen Bewegung unterscheiden (siehe 
nochmals das Werk von Bichat: die durch den Willen vollzogene Kontrakti­
onsart wird hier ausdrücklich mit dem Titel animalische Kontraktion be­
zeichnet [vgl. Recherches physiologiques, Art. 7, § 5 (ed. 1800), 90 f. (Repr. 
1981, 33)]). Der Physiologe unterscheidet sich hier vom Metaphysiker nur 
dadurch, daß letzterer die Bewegungskraft in einer Substanz oder sogar als 
eine von ihrer Anwendungsgröße getrennten Substanz verwirklicht, nämlich 
in der noumenalen Seele, während der erstere die lebendige Kraft, welche er 
der Körperbeschaffenheit selbst verleiht, als eine Eigenschaft betrachtet, die 
davon untrennbare wäre, ebenso wie die wahrhaften Attribute oder objekti­
ven Eigenschaften, die Ausdehnung, die Festigkeit usw. (Korr. und die er 
den Attributen oder objektiven Eigenschaften wie Ausdehnung, Festigkeit 
usw. gleichstellt), unter denen wir uns die komplexe Idee des Körpers vor­
stellen. Diese letzte Täuschung hängt vielleicht mehr von den Sprachformen 
ab, wie wir schon früher bemerkt haben, als vom Grund des Denkens selbst, 
wo, uns zum Trotz, stets zwei Arten von Ideen sehr unterschieden sind, von 
der die eine rein reflexiv und die andere von Natur aus vorstellend ist, näm- 

228

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da mir413 diese überorganische als übersinnliche Kraft 95 
nur im innersten und radikalen Gefühl gegeben ist, welches 
ihre Ausübung in der aktuell von mir geschaffenen Anstren­
gung und in der damit verbundenen phänomenalen Bewegung 
begleitet,414 könnte ich sie mir weder in irgendeinem Teil 
meiner materiellen Körperbeschaffenheit einbilden noch darin 
lokalisieren, ohne die eigentliche Idee davon zu entstellen.

Sie könnte mir auch nicht a priori unter irgendeinem onto­
logischen oder noumenalen Begriff gegeben sein, da dieser 
Begriff selber seine Grundlage oder seinen Urtypus nur in der 
tatsächlichen Erstursache des inneren Wahmehmungssinnes415 416 
der reellen Existenz haben kann.

Dort also, in diesem Ursprung jeder praktischen und nicht 
absoluten Wirklichkeit ergreife ich die Idee der Kraft oder des 
Willens letztlich von mir,*X(> welche eindeutig mehr ist als nur 
eine Virtualität, eine Form oder Kategorie

Da dieses Problem, soweit es geht, jetzt begrenzt und von 
den dumpfen und imaginären Eigenschaften oder Wurzeln 
befreit ist, welche es verkomplizieren / und dadurch unlösbar 96 
machen, bleibt nunmehr den physiologischen Gegebenheiten 
betreffs der Phänomene der willentlichen Bewegung und des 
Funktionierens der organischen Instrumente, welche zur ihrer 
Ausübung Zusammenwirken, die notwendige Bedingung hin­
zuzufugen, die ihnen fehlt, um, und sei es symbolisch,417 die 

lieh: jene der Kraft oder hervorbringenden Ursache der phänomenalen Be­
wegung und jene von inhärenter Eigenschaft für die Gegenstände unserer 
Anschauung (Anm. MB).
413 Korr. Aber da mir
414 Korr. [...] in der damit wie die Wirkung an die Ursache gebundenen 
Bewegung, [...]
415 Korr. Und andererseits ist mir dieselbe Kraft oder Bewegungsursache 
keineswegs a priori unter irgendeinem ontologischen oder noumenalen 
Begriff gegeben, da ein solcher Begriff im Gegenteil seine natürliche Grund­
lage oder [...]
416 Korr. Dort also, als Ursprung [...] muß ich die Idee der Kraft, des Wil­
lens, des Ich schöpfen, [...]
417 Korr. um symbolisch

229

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ursprüngliche Bewußtseinstatsache auszudrücken, welche mit 
dem ersten Wollen oder der ersten Anstrengung identisch ist.

Hypothese über den Ursprung der Persönlichkeit und der 
unmittelbar inneren Apperzeption

1) Solange das Gehirn oder das organische Zentrum (mit dem 
die Physiologen unmittelbar die triebhafte Bewegungskraft 
verbinden) auf die herausfordernden Eindrücke der Organe 
des inneren Lebens reagieren, mit denen es in sympathischer 
Beziehung steht,  dürfen die von dieser Reaktion hervorge­
brachten instinktiven Bewegungen, da sie in ihrem Ergebnis 
[von der individuellen Person, welche noch nicht darin ist,]  
nicht einmal wahrgenommen werden, in keiner Hinsicht als 
willentlich angesehen werden.

418

419

Ob es nun eine vegetative, sensitive oder denkende Seele 
bzw. ein Vitalprinzip oder ein organisches Zentrum ist, wel­
ches diese blinden Bewegungen bestimmt, so bedeutet dies für 
die reelle Erkenntnis wenig; es handelt sich hier nur um eine 
Hypothese, um ein Zeichen ohne Idee. Mit Locke420 wäre si­
cher besser zu sagen, daß die Seele noch nicht handelt, da es 
keinen ausgeübten Willen gibt, indem die Nichtigkeit des 
Wollens aus jener des Bewußtseins oder der Apperzeption 
gefolgert wird. Es ließe sich außerdem sagen, daß diese Ap­
perzeption in den organischen Bewegungen nicht nur aktuell 
ist, sondern sogar, daß es keine Bedingungen einer möglichen 
Apperzeptibilität gibt;421 und auf diese Weise würde man, um 

418 Korr. nur gemäß der [Affektuierung?] der Organe des inneren Lebens 
reagieren, die mit ihm in sympathischer Beziehung sind, [...]
419 Klammer gestrichen
420 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 21, § 5 u. 
15 (Anm. Übers.).
421 Korr. Aber man könnte außerdem sagen, daß die Apperzeptibilität in den 
rein instinktiven Bewegungen nicht nur nicht aktuell ist, sondern sogar, daß 
die Bedingungen einer möglichen Apperzeptibilität nicht in diese Bewegun­
gen eintreten.

230

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es nebenbei zu bemerken, einen Einwand zerstören, hinter den 
sich die Schüler Stahls wie Descartes’ verschanzen könnten.422

2) In dem Maße, wie die absolute und ausschließliche 
Herrschaft des Instinktes ihrem Ende zugeht, / [schwächen 97 
sich die Affektionen ab, und es]  nimmt der Muskelwider­
stand zu; das Zentrum der Bewegtheit wird spontan durch 
seine Vitalenergie aktiv, welche sich proportional zur Wider- 
ständigkeit oder sogar durch eine Folge von Bestimmungen, 
welche das Zentrum angenommen haben kann, sowie von 
Verhältnissen entwickelt, welche bereits zwischen ihm und 
den beweglichen Organen erstellt wurden. Und daraus erge­
ben sich muskuläre Kontraktionen, die dann einfach empfun­
den oder wahrgenommen werden; aber bis dahin keine 
gewollte Anstrengung, keine Handlung im eigentliche Sinne!

423

3) Die einfach muskuläre Empfindung, welche sich in 
dem Maße erhellt, wie sie sich von den sie einhüllenden affek­
tiven Eindrücken herauslöst, wird ebenfalls an das gemeinsa­
me Zentrum vermittelt. Die überorganische Kraft, die Seele, 
welche hier unter ihrem noumenalen Titel oder als erklärende,

424

422 Vgl. P. Maine de Biran, Memoire sur la decomposition de la pensee, III 
(ed. Azouvi), 428 f. Anm., wo dieses Argument genauer ausgefuhrt ist (Anm. 
Übers.).
423 Die an dieser Stelle stark beschädigte Urschrift wurde parallel zum 
zuvor angeführten "Memoire" (ebd. 429) ergänzt (Anm. Übers.).
424 Randerg. zu dieser und der nächsten Seite: Da das Prinzip oder die Ursa­
che (X) des Lebens den Körper zu beseelen beginnt, wenn infolge eines 
ersten Gesetzes der Natur physische Bedingungen dieses Körpers auftreten, 
welche diese Beseelung bestimmen, und wenn infolge desselben Gesetzes 
das Leben wieder in diesen Körper zurückgerufen werden kann, nachdem es 
ihn eine zeitlang verlassen hat, gibt es gleicherweise ein Gesetz und physi­
sche Körperbedingungen (von denen unterschieden, welche die einfache 
Beseelung bilden), wodurch in einem gegebenen Augenblick der absoluten 
Existenz die mögliche und aktuelle Anwendung der überorganischen Kraft 
auf die entsprechend verfügbaren Bewegungsorgane bestimmt wird, und 
infolge hiervon die Geburt des phänomenalen Ich oder das erste empfundene 
Verhältnis der Ursache, welche den bewegten Körper bewegt; aber in beiden 
Fällen kennen wir gleicherweise nicht den Ursprung, nicht das Wie und die 
Gesetze der körperlichen und intellektuellen Beseelung, so daß wir an Hypo­
thesen zurückverwiesen werden.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absolute, notwendige Ursache zuzulassen ist, indem sie objek­
tiv im Verhältnis zum organischen Zentrum betrachtet wird, 
so wie der Physiologe dieses Zentrum im Verhältnis zu den 
Bewegungsnerven betrachtet, welche es in Abhängigkeit von 
sich behält - die unterrichtete und durch diese erste Empfin­
dung wie erwachte Seele,425 sage ich, kann nunmehr eine Art 

98 reproduktiver Bestimmung davon zurückbehalten, / welche mit 
jener unvollkommenen dunklen Erinnerung (Reminiszenz) 
vergleichbar ist, wie diese sich mit den vagen Bildern eines 
Traumes unmittelbar nach dem Erwachen verbindet.

4) Kraft dieser so verstandenen Bestimmung wird die Seele 
von sich aus die kontrahierende Handlung wiederholen und 
beginnen können, welche dazu geeignet ist, die Muskelemp­
findung entstehen zu lassen: sie wird sie beginnen, sage ich, 
kraft eines Prinzips der Spontaneität (ich sage noch nicht der 
Freiheit),  welches ihr wesentlich ist, und zwar in Abwesen­426

425 Es geschieht uns manchmal, plötzlich aus dem Schlaf- und Traumzustand 
durch irgendeine heftige Bewegung oder die starken Atemzüge aufgrund 
von Worten gerissen zu werden, die im Traum ausgesprochen wurden; diese 
Bewegungen, welche zweifellos durch eine andere Kraft bestimmt sind als 
durch jene, deren Ausübung das phänomenale Ich im Wachzustand bildet 
und ihr dennoch als gewohnte und freie Akte des Wollens entsprechen, 
können ihr [Korr. der überorganischen Kraft] folglich als Ergebnisse nicht 
absolut fremd bleiben, selbst wenn sie nicht deren bestimmendes Prinzip 
oder wirksame Ursache gewesen ist. Ließe sich nicht sagen, daß die Seele 
hier passiv den sie weckenden Eindruck empfangt, indem sie ihm ihren 
gewöhnlichen Beweggrund zur Aktivität liefert [Korr. präsent werden läßt]? 
Und ist dies nicht ein Bild dafür, was in den ersten Empfindungen an Bewe­
gungen geschehen konnte, welche vorangegangen sind und die erste gewoll­
te Anstrengung und mit ihr die reelle Geburt der Person herbeigefuhrt ha­
ben? (Anm. MB)

Randerg. hierzu'. Es gibt zunächst eine Art vager Willensregung der ins­
tinktiven Kraft und des bestimmten Willens, aber die instinktive Kraft bleibt, 
was sie ist; die Willensregung, welche zur Seele gehört, der Persönlichkeit 
und der Erkenntnis noch ermangelt, verwandelt sich in Willen, sobald das 
Wollen ein Ziel hat.
426 Die Freiheit setzt die Möglichkeit voraus, zwischen zwei entgegengesetz­
ten Teilen zu wählen; hier zwischen Handeln und Nichthandeln, nämlich 
infolge bereits erhellter Intelligenz, Erfahrung usw.... (Anm. MB).

232

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit jeder Ursache sensitiver Erregung, sei sie außen oder 
innen, welche die organisch blinde Reaktion eines Zentrums 
instinktiver Bewegtheit bestimmen könnte.

Daraufhin, und nur in diesem Falle, können wir die wesen­
hafte Bedingung einer vollständigen Handlung im eigentli­
chen Sinne erkennen; allein in diesem Falle gibt es eine An­
strengung der Seele (nunmehr Ich), welche unmittelbar in 
ihrem inneren Prinzip zugleich als wahrgenommen oder wahr­
nehmbar apperzipiert wird, und zwar auf mittelbare Weise im 
Ergebnis oder in der objektiven Größe dieser Anstrengung 
selbst. Von dort geht der erste Lichtstrahl des Bewußtseins 
aus, welcher das zur inneren phänomenalen Welt427 gelangen­
de Ich erhellt.

Ich habe gesagt, daß die vorliegende Hypothese die Ver­
stehensbedingungen einer wirklich vollständigen Handlung 
einschließt; beobachten wir in der Tat alle symbolischen Um­
stände, aus der diese Handlung besteht.

Die Seele beginnt die Bewegung, indem sie spontan auf 
das organische Zentrum einwirkt, mit dem sie vereint ist oder 
welches ihr als unmittelbare Anwendungsgröße dient.428 Letz­
tere teilt die Handlung den Bewegungsnerven mit, welche den 
Muskeln unmittelbar den Kontraktionseinfluß übermitteln.429

Randerg. "Solange der einfache Körperautomat nur kraft seiner bloßen 
Beschaffenheit agiert und reagiert und höchstens undeutliche Wahrnehmun­
gen hat, ist er keineswegs frei. Aber in dem Maße, wie sein Zustand voll­
kommener wird und sich zur Apperzeption erhebt, beginnt er, sich eines 
bestimmten Grades an Freiheit zu erfreuen. Zur Persönlichkeit gelangt, ist er 
so frei, wie seine Natur dies beinhaltet" (Siehe die Abhandlung des Herrn 
Böguelin). - VgL Sur les unites physiques (1779), 334. Der Schweizer 
Nicolas de Böguelin (1714-1789) ist vor allem für seine physikalischen 
Studien an der Berliner Akademie bekannt und bereitete durch seine Ver­
bindung von Rationalismus und Empirismus die kritische Philosophie vor 
(Anm. Übers.).
427 Korr. [...] das zur Welt der Phänomene gelangende Ich
428 Es ist unmöglich, eine handelnde Kraft ohne eine solche Anwendungs­
oder Entfaltungsgröße zu begreifen (Anm. MB).
429 Randerg. mit Verweiszeichen: "Die Freiheit", sagt Clarke in seinen Ant­
worten auf Leibniz, "besteht in dem Vermögen, welches der Mensch hat, 
sich durch sich selbst zu bewegen, und da allen freien Handlungen des 

233

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Folge an Handlungen und vor allem ihre erste Be­
wegkraft finden keinerlei vergleichbares Beispiel in irgendei­
nem sinnlichen Eindruck, dessen Ursache oder erste Gelegen­
heit immer außerhalb der Seele und des Zentrums der ihr ei­
genen Aktion gelegen ist,430 so wie es im allgemeinen all un­
sere Empfindungen sind, seien sie affektiv oder sogar vorstel­
lend. Die Muskelempfindung in jeder als willentlich empfun­
denen oder wahrgenommenen Bewegung ist die einzige, wel­
che so betrachtet werden kann und muß, daß sie ihre Erstursa- 

99 ehe oder ihr / tatsächlich anfängliches Prinzip in der einen 
und431 individuell über-organischen Kraft hat, welche es sich 
auch in der Eigenschaft als Ursache in der Urtatsache seines 
Bewußtseins zuschreibt, welches mit dem seiner Existenz 
selbst identifiziert wird.432

Folgen wir den Umständen der vollständigen Handlung, 
mit der wir die ursprünglich innere Apperzeption verbinden.433

Wenn die Kontraktion in einem434 Muskel unter dem un­
mittelbaren435 Einfluß der Bewegungsnerven und der mittelba­
ren der Seele vollzogen ist, wird das Ergebnis dieser Reaktion 
der Seele mitgeteilt, und zwar infolge eines umgekehrten 
Vorwärtsschreitens als jenem der anfänglichen Handlung, 
nämlich: vom zusammengezogenen Muskel zu den Nerven, 
von den Nerven zum organischen Zentrum und von diesem zur 
Seele, welche die Kontraktion und die Bewegung als Ergebnis 

Menschen stets der Wille vorausgeht, den er hat, um sie zu tun, ist dieser 
Wille der erste Akt des Bewegi/rzgsvermögens; die aktive Substanz, worin 
dieses Vermögen beruht, ist die einzige, wirklich natürliche und unmittelba­
re Ursache der Handlung." - Freie Paraphrase aus: Recueil de lettres entre 
Leibniz et Clarke, 5. Antwort Clarkes (1715-16), t. VII (ed. Gerhardt), 421 f. 
(Anm. Übers.).
430 Korr. [...] immer außerhalb der Seele und ihres eigenen Organs gelegen 
wäre
431 beiden letzten Wörter gestrichen
432 letzter Relativsatz gestrichen
433 Korr. Dies sind die Umstände oder die Bedingungen, mit der sich ur­
sprünglich die unmittelbar innere Apperzeption verbindet.
434 Korr. in einem solchen
435 Korr. unmittelbar willentlichen

234

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der vorausgegangenen Handlung oder als Wirkung verspürt, 
deren Ursache sie ist. Dies ist in seiner Quelle das wesenhafte 
und wirklich urtümliche XaMsaZztö/sverhältnis, welches sich 
somit in seinem Vorrang keineswegs vom unmittelbaren Ge­
fühl der Existenz selbst unterscheidet...

Halten wir hier inne: wir haben genug Zeit und vielleicht 
auch zu viele Umwege gebraucht, um zu einem Punkt zu ge­
langen, der bis heute den Metaphysikern entgangen ist, und 
zwar durch seine Geringfügigkeit, die ihn sowohl durch seine 
Dunkelheit wie durch die Finsternis unmerklich macht, wel­
che ihn einzuhüllen scheinen. Wenn wir in diese Dunkelheit 
kein Licht haben bringen und nicht bis zum reellen Ursprung 
des phänomenalen Ich haben vordringen können (C) (siehe 
ausdrücklich die Anmerkung C),436 oder auch nicht den wah­
ren Anfang und die Ausführungsmittel des partikulären inne­
ren Wahmehmungssinnes haben festlegen können, in dem und 
durch den dieses Ich als Subjekt oder unteilbares Objekt des 
Grundaktes existiert, welchen wir unmittelbar innere Apper­
zeption nennen, so haben wir zumindest gezeigt, daß es einen 
Akt dieser Art, einen partikulären inneren Wahmehmungssinn 
gibt, mit dem er verbunden ist; schließlich einen Anfang oder 
ein Prinzip für die Ausübung dieses Sinnes sowie die Mittel 
oder eigenen und notwendigen Bedingungen, welche dem 
Ursprung der Persönlichkeit in der Zeit entsprechen;437wir 
haben so klar und deutlich den aktiven Grundmodus der per­
sonalen Existenz/von allen anderen zufälligen Modi oder 100 
passiven Zuständen der Seele unterschieden, unter welchem 
allgemeinen und individuellen Titel man sie auch immer be­
zeichnen mag. Nachdem wir bewiesen haben, daß es eine un­
mittelbare Apperzeption des Ich gibt, und nachgeforscht ha-

436 Möglicherweise gilt dieser Verweis einer verlorengegangenen Anm., da 
die Urschrift unter C keine solche enthält (Anm. Übers.).
437 Korr. des Abschnittsanfangs'. [...] zu einem Punkt gelangen, der ohne 
Zweifel noch sehr dunkel erscheint, aber wenn wir ihn weder näher an die 
Lichtquelle haben heranbringen noch den ganzen Schleier haben lüften 
können, welcher den reellen Ursprung des phänomenalen Ich bedeckt, so 
haben wir zumindest gezeigt, daß es einen Akt [...]

235

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, worin sie besteht, befinden wir uns somit jetzt in der 
Lage, die Unterschiede zu erkennen, welche sie von der 
Anschauung trennen, sowie auch die reellen Charaktere her­
auszustellen, welche diese von der Empfindung und vom Ge­
fühl unterscheiden, und zwar weiterhin gemäß der Analogie 
der Sprache und der Ordnung der Abstammung sowie den 
Folgen aus den in diesen beiden Kapiteln dargestellten Tatsa­
chen.

Ohne den Gesichtspunkt zu verlassen, welchen wir weiter­
hin einnehmen, müssen wir jedoch vorher noch einige Fragen 
prüfen, welche der vorherigen untergeordnet sind und von ver­
schiedenen Metaphysikern geteilt werden; indem wir versu­
chen, sie durch die von uns zuvor angewandten Mittel zu lö­
sen, werden wir die Gewißheit oder praktische Nützlichkeit 
der von uns bisher gefundenen Ergebnisse unter Beweis stel­
len, wodurch wir das ergänzen, was uns über das grundlegen­
de Thema noch zu sagen bleibt, dessen Aufklärung unser Ziel 
ist.

§4
Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen 

zum Ursprung, der unmittelbaren Apperzeption, dem Kausali­
tätsprinzip usw.

1) Indem die Metaphysiker die Existenz des Ich als absolut 
betrachten,438 konnten sie die reellen Bedingungen der Indivi­
dualität selbst nur in eine abstrakte Ordnung des Möglichen439 
verlegen: daraus ergeben sich die rein logischen Unterschei­
dungen der Kategorien von Einheit, Identität, Kausalität, viel­
fältige Trugbilder eines einzigen reellen Typus; verschiedene 
Ausdrücke ein und derselben Tatsache, welche sich entstellt 
und wie verborgen in jener Gesamtheit abstrakter Formen 

438 Erg. [...] oder von der Existenz der noumenalen Seele ausgehen
439 Korr. der Möglichkeiten

236

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findet, / von denen es nicht möglich ist, den primordialen Ty- 101 
pus aufzufinden.440

Wie einige Philosophen seither bemerkt haben, hängt alles 
in der Tat davon ab, die ursprüngliche Geltung des Kausali­
tätsprinzips wiederzuerkennen: aber man hatte noch nicht 
bemerkt, wie sich ein solches Prinzip in seiner Quelle mit dem 
Gefühl der personalen Individualität selbst vereint und ver­
mischt, von welcher es unabtrennbar ist.441

Von der abstrakten Idee oder vom Zeichen der Ursache 
auszugehen, um sie ex abrupto zur Kategorie zu erheben, wel­
che für eine innere Form unseres Verstandes gehalten wird,442 
bedeutet, ein logisches Prinzip an die Stelle einer Tatsache zu 
setzen, aus dem Kreis jeder praktischen Wirksamkeit heraus­
zutreten, den Knoten der Frage betreffs der Erzeugungs­
ordnung unserer Erkenntnis durchzuschlagen oder vielmehr 
diese Ordnung umzukehren ... Andererseits nur auf die bloß 
passive Aufeinanderfolge der Phänomene zu achten und dar­
auf all unsere Ideen von Ursachen zu begrenzen, bedeutet, die 
reelle Geltung zu entstellen, welche dieses Prinzip stets unab­
hängig von uns in unserem Geist bewahrt; es bedeutet, aus 
dem gesamten intellektuellen System Bilder zu machen, und 
das wesentliche Band zu zerstören, welches all dessen Teile 
eint.

Aber da der Aufweis sehr einfach ist, daß das Kausalitäts- 
verhältnis ganz und gar unterschiedlich von demjenigen der

440 Korr. [...] wie verloren unter der Vielfalt künstlicher Formen findet, 
welche dem Ursprung entfernt sind und [...]
441 Randerg. zu diesem und folg. Abschnitt. Wenn die Philosophie bisher das 
Problem des Ursprungs unserer Erkenntnis schlecht gelöst hat, muß es er­
neut in Angriff genommen und versucht werden, eine Lösung zu finden, 
bevor man Begriffe wie das Absolute, die Einheit, die Kausalität verwendet, 
deren Geltung vom Ursprung abhängt, und der Ursprung von der beabsich­
tigten Lösung (Ancillon Sohn, Band 2, Seite 153).- Annäherungsweises 
Zitat aus F. Ancillon, Melanges de litterature et de philosophie, t. II, 153 
(Anm. Übers.).
442 Korr. [...] zu erheben oder als eine innere Form unseres Verstandes zu 
betrachten

237

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufeinanderfolge ist, 443 könnte in diesem letzten Fall allein 
die Nutzlosigkeit der Versuche, welche man unternähme, um 
diese beiden Grundverhältnisse einander anzugleichen oder 
um die reelle Geltung des ersteren zu verschleiern, immer 
glauben lassen, es beinhalte irgendein undruchdringbares Ge­
heimnis, und damit in gewiser Weise der Meinung der Meta­
physiker Glauben verschaffen, welche es a priori als eine 
unserem Geist angeborene und von jeder Erfahrung unabhän­
gige Form aufstellen. Dies allein genügte, wie ich glaube, um 
unser Vorgehen zu rechtfertigen und den scheinbar peinlich 
genauen Betrachtungen, in die wir zuvor eingetreten sind, ein 
gewisses Gewicht zu verleihen.

Man kann als Tatsache setzen, daß das Gefühl oder die 
102 Idee einer Ursache aktuell zum wesentlichen Bestand/aller 

beliebigen Modi gehört, welche wir empfinden, wahrnehmen 
oder zu apperzipieren vermögen, indem wir sie als bereits 
zusammengesetzte Affektionen oder Empfindungen auf unsere 
Organe, als Bilder auf das Außen bzw. auf uns selbst als un­
mittelbare Hervorbringungen unserer Aktivität beziehen. Ver­
hält es sich anders oder existiert diese Verbindung nicht, so 
existiert die personale Individualität auch nicht, und die Ein­
drücke sind dann einfach oder rein affektiv, woraus folgt, daß 
der Unterscheidung dieses Kausal itätsverhähmsses in der 
urtümlichen Ausübung der Anstrengung und des Wollens vom 
Ichheitsgefuhl her nicht stattgegeben wird.444

Wäre es folglich nicht eine Frage, ob sogar unabhängig 
von der Anstrengung oder von irgendeiner Ausübung des 

443 Randerg. mit Verweiszeichen'. Siehe die Abhandlung des Herrn Cochius 
über diese Frage: "Muß jede Aufeinanderfolge einen Anfang einschließen?" 
(Anm. MB). - Vgl. Examen de la question: si toute succession doit enfermer 
un commencement? (1773), § 16, 331. Die Frage geht auf Leibniz in seinem 
Brief vom Dez. 1714 an Bourguet zurück; vgl. Opera omnia, t. II (ed. Du- 
tens), 327. Leonard Cochius (1718-1779) wurde 1772 als ordentliches Mit­
glied in die Philosophische Klasse der Akademie aufgenommen; vgl. J. 
Echeverria, Notes (1963), 271 Anm. 3 (Anm. Übers.).
444 Korr. des Abschnittsendes'. Existiert diese Verbindung nicht, so existiert 
die personale Individualität auch nicht, und die Eindrücke wären dann ein­
fach oder rein affektiv.

238

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muskulären Wahrnehmungssinnes, es die Hervorbringung 
irgendeiner Idee äußerer Kraft oder die erste Anwendung des 
Kausalitätsprinzips geben könnte? Anders gesagt, ob die pas­
siven Eindrücke der Sinnlichkeit durch sich selbst und abstra­
hiert von jedem äußeren Umstand zuerst als Wirkungen ir­
gendeiner Ursache oder fremden Kraft wahrgenommen wer­
den können, welche bereits durch Antizipation erkannt 
sind?445 Oder ob die Fremdheit dieser Eindrücke446 durch den 
Kontrast mit der anderen Modi eigentümlichen Aktivität er­
kannt wird, worin das Ich sich wiederfindet und als Ursache 
empfindet? Schließlich, ob dieses individuelle Ich seine Exis­
tenz als einfach empfindende Eigenschaft erkennen kann, be­
vor es sich als individuelle Bewegungskraft apperzipiert? Ist 
es personal im reflexiven447 Gefühl seiner Aktivität konsti­
tuiert?

In der Wahl zwischen der einen oder anderen Alternative 
scheint mir die Auflösung des Problems hinsichtlich der Er­
zeugung unserer Erkenntnisse zu bestehen.448

445 Dies ist die Meinung, welcher man im allgemeinen in der berühmten 
Schule Th. Reids, Smith usw. folgt (Anm. MB). - Zur Theorie Reids von den 
Empfindungen als natürlichen Zeichen der äußeren Gegenstände vgl. Re- 
cherches sur l’entendement humain d'apres les principes du sens commun, 
Kap. 5, Abt. 3 u. 7 (t. I), 144 f. u. 171 f., sowie Kap. 6, Abt. 21 (t. II), 185 f. 
u. 191 ff. Dazu auch D. Stewart, Elements de la Philosophie de l'esprit hu­
main, Kap. 1, Abt. III, über die Prinzipien Reids betreffs der Wahrnehmung 
(bes. S. 142 f.). Zu A. Smith vgl. dessen "Essais philosophiques", Teil II (t. 
II), 158 ff. u. 227 f. über die äußeren Sinne. Zu Th. Reid vgl. des weiteren P. 
Maine de Biran, Comparaison des trois points de vue de M. Reid, Condillac 
et M. de Tracy sur l’idöe d'existence ou le jugement d'extöriorite, XI (ed. 
Tisserand), 339-377; Observations sur Reid. In: Mömoires sur les percep- 
tions obscures (1807/1920), 56-62. Sowie zu A. Smith und dessen Theorie 
von der natürlichen Sympathie: P. Maine de Biran, Theorie des signes, I (ed. 
Tisserand), 264 ff.; Fragments relatifs aux fondements de la morale et de la 
religion, XII (ed. Tisserand), 7-45 (Anm. Übers.).
446 Korr. Oder vielmehr die Außenheit der Ursache dieser Eindrücke [...]
447 Korr. reflexiblen
448 Randerg. auf dieser und der nächsten Seite: Der Ursprung, welchen ich 
hier im inneren Wahmehmungssinn jeder Idee von fremder Kraft oder Ursa­
che zuspreche, ergibt sich aus der sehr scharfsinnigen Beobachtung durch

239

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Setzen wir voraus, jede Empfindung sei passiv, vernichten 
wir jede Mächtigkeit von Anstrengung oder Handlung und 

103 nehmen wir ein Ich. eine präexistierende Seele an, / welche 
fähig ist, Modifikationen solcher Art zu apperzipieren; woher 
könnte ihr die Idee an irgendeine Ursache oder 449Kraft kom­
men, welche zur Einwirkung auf die Körperbeschaffenheit 
fähig ist? Nach dieser Hypothese muß die Idee der Ursache 
entweder angeboren sein oder sich deren Geltung auf eine 
bloße Aufeinanderfolge von Modi oder Bildern reduzieren, 
wobei von jeder Verbindung oder aktiven, wirksamen Hervor­
bringung abstrahiert wird: ich sehe keinen anderen Mittelweg. 
Stellen wir im Gegenteil die Existenztatsache wieder so her, 
wie sie sich unserem inneren Wahmehmungssinn manifestiert, 
dann finden wir in der einen und dauernden Anstrengung, 
worauf sie sich stützt, den Urtypus jeder Idee von 450Ursache 
und fremder Mächtigkeit; einen in seiner Quelle sehr klaren 
Typus, welcher sich aber verdunkelt und entstellen kann, in­
dem er sich mit den Bildern verbindet und sich ganz mit ihnen 
objektiviert.

Herrn Engel: "Keine Sprache", sagt er in seiner "Abhandlung über den 
Ursprung der Idee der Kraft", "hat ein ursprüngliches Wort für, ich weiß 
nicht welches Verborgene, welches solche Bewegungen wie jene des Eisens 
zum Magneten hin, der chemischen Teilchen zueinander bestimmt, usw. Bei 
diesem Anlaß haben die Physiker ein ganz gegenteiliges Vorgehen demge­
genüber angewandt, welchem man gewöhnlich für die Bildung der Sprachen 
gefolgt ist, denn um die Bestimmungen der Seele auszudrücken, pflegte man 
die Zeichen der körperlichen Dinge zu verwenden, hier jedoch hat man 
stattdessen das Zeichen in der Seele gesucht, um etwas Körperliches auszu­
drücken, und um den anderen irgendwie seine Idee oder seine Nicht-Idee 
mitteilen zu können, hat man sich hier die Worte Affektion, Neigung, Liebe 
usw. einfallen lassen." (Anm. MB) - Vgl. J.-J. Engel, Sur l'origine de l'idde 
de la force (1801), 160 f. Jean-Jacques Engel (1741-1802) war Schüler 
Lessings, neigte dem Platonismus zu und kritisierte Hume und Kant; vgl. 
auch P. Maine de Biran, Sur l’idöe de l'origine de la force d'apres M. Engel, 
XI (ed. Tisserand), 379 f. Wahrscheinlich verfaßte Maine de Biran vorherige 
Randanm. nach seiner Lektüre Engels ab 1814; vgl. Journal, 25.-31. Dez. 
1814 (ed. Gouhier, 1.1), 33.
449 Erg. äußere
450 Erg. kausaler

240

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein berühmter Skeptiker, dessen Werke oft Texte der Me­
ditation für Philosophen geboten haben, welche verschiedene 
Lehren errichteten, gibt mir hier die besondere Gelegenheit, 
das vorherige Prinzip anzuwenden und auf diese Weise das 
Vorgehen zu rechtfertigen, welches mich dazu geführt hat.

2) Da Hume ebenfalls danach suchte, worauf sich der Be­
griff der Macht [Vermögen], Kausalität oder Kraft außerhalb 
von uns gründen kann, fragt sich, ob dieser Begriff nicht als 
Grundlage das innere Gefühl einer eigenen Kraft oder Herr­
schaft, welche wir unserem Willen zuschreiben, über die Kör­
perorgane sowie die Geistesleistungen hätte. Aber dieser 
ebenso feinsinnige wie tiefe Philosoph, welcher es liebte, eher 
Wolken zu verdichten, als sie zu vertreiben, versucht, die 
Kraft des Prinzips zu schwächen, und scheint sogar zu be­
fürchten, einen zu leichten Ausweg aus dem Labyrinth skepti­
scher Zweifel zu finden, worin er sich mit soviel Gefallen 
bewegt.

Der Einfluß der Willensakte auf die körperlichen Organe, 
sagt er, ist nur eine Erfahrungstatsache wie die Wirkweisen 
der Natur,451

Daß es sich um eine Tatsache handelt, genügt uns voll- 104 
ständig: aber ist es eine Erfahrungstatsache452 453 wie die anderen 
Wirkweisen einer äußeren Natur? Ich verneine die überein­
stimmende Gleichheit. Denn dort scheint mir genau die Quelle 
all jener Täuschungen zu sein, welche die Skeptiker ins rechte 
Licht setzen: "Ob ich mich bis in die Himmel erhebe oder bis 
in die Abgründe hinabsteige, immer betrachte ich nur mich 
und mein Denken.0453 Dies ist wahr, wenn das innere Gefühl 
von der Wirksamkeit der Willensakte in der Anstrengung oder 

451 Vgl. Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, 7: Von der 
Idee der Macht [des Vermögens] und der notwendigen Verbindung (ed. 
1777, t. I) 52; (franz. Übers. 1788, t. I, 186 f.); dazu auch P. Maine de Biran, 
Opinion de Hume sur la nature et l'origine de l'idee de causalite, XI (ed. 
Tisserand), 365-378 (Anm. Übers.).
452 Korr. Tatsache
453 Vgl. E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines, 
Teil I, Abt. I, Kap. 1, § 3 (Oeuvres philosophiques, 1.1), 6.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der hervorgebrachten Bewegung eine Tatsache derselben 
Ordnung ist wie die Wirkweisen einer äußeren Natur; sowie 
umgekehrt. Falls Letzteres nicht wahr ist, ist das andere auch 
nicht wahr. Condillac und Hume teilen hier denselben Ge­
sichtspunkt.

Unser Skeptiker fährt fort: "Man hat niemals die Tatsache 
in der Energie ihrer Ursache voraussehen können."*5* Dies 
verlangt eine Erklärung. Die innere Energie jeder Ursache, um 
die es sich hier handelt, wird sehr wohl direkt in der Wirkung 
oder hervorgebrachten Bewegung empfunden. Und dies ist 
alles, was in unserem Wahrnehmungssinn die willentliche 
Bewegung von derjenigen unterscheidet, die es nicht ist.454 455 * 
Man kann auch sagen, daß die Bewegung von der ersten ge­
wollten Anstrengung an wie in der Energie ihrer partikulä­
ren*56 Ursache vorausgesehen wird'. Energie, welche im Ge­
fühl der Macht des Vermögens zu handeln besteht, zu jedem 
Augenblick dieselbe Anstrengung erschaffen zu können. Dies 
ist sogar die einzige, sehr partikuläre Wirkung, welche auf 
diese Weise vorausgesehen werden kann; und wir würden 
vergeblich Analogien in den Tatsachen der äußeren Natur 

454 Vgl. D. Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, 7 
(ed. 1777), t. I, 52 (ed. 1888, t. I, 186) (Anm. Übers.).
455 Randerg. mit Verweiszeichen: Dieser Unterscheidung scheint von Leibniz 
widersprochen zu werden, der ebenfalls seine Prinzipien nicht im inneren 
Wahmehmungssinn schöpft: Merito (sagt er in seinen "Anmerkungen zu 
Stahl", 1. Band, Seite 31) mutatio animae adscribitur, cum in ipsa evidens 
est Status, quem mutatio corporea consequitur, in corpore autem evidens 
non est quemadmodum actiones corporis, quas voluntarias dicunt, animae 
peculiariter adscribimus, etsi in voluntariis ea non minus connectatur. In 
dieser Stelle bei Leibniz ist die Seele gänzlich vom Ich unterschieden. - Vgl. 
Leibnitii animadversiones circa assertiones aliquas Theoriae Medicae verae 
Clar. Stahlii, t. II, Teil 2 (Opera omina, ed. Dutens), 135: "Mit gutem Recht 
spricht man der Seele eine Veränderung zu, wenn es evident ist, daß es ein 
Zustand ihrer selbst ist, welche eine körperliche Veränderung zur Folge hat; 
aber es ist nicht gerechtfertigt, der Seele diese körperlichen Handlungen 
zuzusprechen, welche willentlich genannt werden, selbst wenn sie mit un­
willentlichen Ursachen zu verbinden sind." (Anm. Übers.)
AS(i Wort gestrichen

242

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder in den allgemeinen Begriffen suchen, welche wir von den 
äußeren Ursachen bilden können.

"Wir sind dazu verurteilt, ewig die Mittel der Hervorbrin­
gung willentlicher Bewegungen nicht zu kennen, selbst wenn 
wir ein mittelbares Gefühl davon haben."457

Dieses Argument ist gut dazu geeignet, uns die Notwen­
digkeit einer Unterscheidung verspüren zu lassen, welche in 
den ausschließlichen Systemen verkannt wird, die bald alle458 
Gesetze und Vermögen des denkenden Wesens objektivieren, 
bald die gesamte459 äußere Natur idealisieren wollen. Die 
durch die Vorstellung der Dinge oder Bilder außerhalb unse­
rer selbst erworbene Erkenntnis ist keineswegs dieselbe460 wie 
jene, welche mit den Tatsachen des inneren Wahrnehmungs­
sinnes oder mit den rein reflexiven Akten der Intelligenz ver­
bunden ist. Welchen Bezug gibt es beispielsweise zwischen 
den Bildern, welche sich der Anatom oder der Philosoph von 
der Lage der verschiedenen Organe oder ihrem Funktionieren 
in einem Phänomen wie dem der Muskelkontraktion und dem 
Gefühl machen, welches das Individuum von diesen hervor­
gebrachten Kontraktionen hat, oder von dem Vermögen, wel­
ches es in einer frei bestimmten Anstrengung vollzieht? Gibt 
es sogar zudem irgendwelche Bezüge zwischen der sekundä­
ren objektiven Erkenntnis, welche das Individuum nacheinan­
der von den äußeren Teilen seines Körpers erwirbt, indem es 
sie durch den Tast- und Sehsinn durchmißt, und der notwen­
dig inneren Erkenntnis der demselben Willen gehorchenden 
Teile, welche in den ersten Entfaltungen der Anstrengung 
erworben wird - eine Erkenntis, ohne die das Ich niemals für 
sich selbst zu existieren beginnt? Wir haben bereits gesehen 
und werden noch besser sehen, wie die großen Lehrer entwe­
der diese beiden Erkenntnisarten verwechselt oder ausschließ­
lich der zweiten die ganze Wirklichkeit zugesprochen haben;

457 D. Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, 7 
(ed. 1777), 1.1, 52 (ed. 1888,1.1, 187) (Anm. Übers.).
458 Wort gestrichen
459 Wort gestrichen
460 Korr. [...] ist von einer anderen Art als jene

105

243

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber indem wir uns hier auf die einmalige Behauptung Humes 
beschränken, sagen wir, wenn er die Wirklichkeit der Wirk­
samkeit vom Wollen, die mögliche Wahrnehmung von den 
Mitteln oder eingesetzten Instrumenten, um es auszuüben, 
abhängig macht, dies so ist, als mache er die Wirklichkeit der 
Wahrnehmungen von Farbe außerhalb von uns von der unmit­
telbaren Sicht der lichtstarken Flüssigkeit oder von der Ursa­
che abhängig, welche uns sehen läßt.461 Und hier ist der Fall 
noch ungünstiger, denn wir haben eine sehr positive, ganz 

106 innere Erkenntnis in der Tat / von der die Organe bewegenden 
Ursache, da diese Ursache das Ich ist; während wir niemals in 
Wirklichkeit die Ursache kennen werden, welche uns sehen 
läßt; und weil man, um in einem sowohl die unmittelbar direk­
te Wahrnehmung der lichtstarken Flüssigkeit in ihr selbst und 
ihrer Wirkung auf die Muskelfasern der Netzhaut462 zu haben, 
zwei463 Augen haben müßte, welche zur selben Zeit in ihrem 
Inneren und Äußeren sehen müßten, dann müßte man, um die 

461 Randerg. "Wenn wir unser primordiales Vermögen [als Macht] empfän­
den", sagt Hume, "müßte es uns bekannt sein (das Wort bekannt hat zwei 
verschiedene Bedeutungen); wäre es uns bekannt, so müßte uns auch seine 
Wirkung bekannt sein, denn jedes Vermögen bezieht sich auf eine Wirkung; 
und umgekehrt gilt, daß das Vermögen [oder die Macht] weder empfunden 
noch apperzipiert werden kann, falls die Wirkung unbekannt ist." Falsche 
Schlußfolgerung, wo ohne Grund das unmittelbare Gefühl mit der objekti­
ven Erkenntis vermischt wird und alle Grundlagen der Gewißheit zerstört 
werden. "Ein Vermögen [eine Macht] erkennen", sagt Hume außerdem, 
"würde bedeuten, in der Ursache jenen Umstand selbst zu entdecken, wel­
cher es geeignet sein läßt, eine Wirkung hervorzubringen." Ich sehe ganz 
und gar nicht, warum diese beiden Dinge synonym, identisch sind. Ich emp­
finde, ich erkenne für mich an, daß ich ein Vermögen habe, und ich weiß 
überhaupt nicht, wie es vollzogen wird. Diese Zweifel Humes zielen darauf 
ab, die Wissenschaft von den Prinzipien absolut zu zerstören, indem die 
Urtatsachen als Grundlagen der Wissenschaft ausgeschlossen werden und 
sich alles auf den Vernunftschluß der Analogie gründen soll, das heißt, 
Metaphysik mit der Metaphysik betrieben wird, ohne irgendwo einzuhal­
ten. - Vgl. D. Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, 7 
(ed. 1777, t. 1), 52 f. (ed. 1788, t. I, 190 u. 192) (Anm. Übers.).
462 Korr. [...] und der daraus sich ergebendnen Empfindung
463 Wort gestrichen

244

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksamen Mittel des Willens auf die Muskeln zur selben Zeit 
zu erkennen, so wie wir diese Wirksamkeit empfinden, zu­
gleich wir und andere als wir sein.

Aber nunmehr das Stärkste und sozusagen die Verzweif­
lungstat, womit der Skeptiker seine Argumentationen beendet! 
Die Idee der Kraft und der Macht [als Vermögen], sagt er, 
leitet sich von keinerlei innerem Bewußtsein ab, da wir reell 
keinerlei Macht bei der Hervorbringung von Bewegung in 
unserem Körper empfinden, wenn wir unsere Glieder für ver­
schiedene Funktionen verwenden464

Was! Wenn ich eine allgemeine oder teilweise willentliche 
Fortbewegung vollfuhre, hätte ich nicht das Bewußtsein einer 
anderen Handlung als des passiven Modus, welcher an meine 
Schläge des Herzens, der Arterien oder an irgendeine automa­
tische Bewegung der Körpermaschine geknüpft ist?465 Ich 
empfände nicht mehr Anstrengung oder Macht, wenn ich auf 
meinen Körper einwirke, ihn antreibe, als wenn ich von ihm 
getrieben werde, usw.? Woher kommt denn die Unterschei­
dung zwischen einer aktuell willentlichen Bewegung und einer 
solchen, die es nicht ist, sei es durch ihre Natur oder weil sie 
aufhört, willentlich zu sein? Bis dahin war man bislang noch 
nicht gegangen, die Tatsache zu leugnen; die Cartesianer sel­
ber gaben sehr wohl die Wirklichkeit im Gefühl zu, auch wenn 
sie diese in bezug auf ihre absolute Grundlage leugneten, in­
dem sie das Zeugnis des inneren Wahmehmungssinnes als 
täuschend abwiesen.466 Hume geht hier also deutlich / über 107 

464 Vgl. D. Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, 7 
(ed. 1777, t. I), 52 (ed. 1788, t. I, 191) (Anm. Übers.).
465 Korr. [...] das Bewußtsein einer Handlung und wäre ich nicht anders 
modifiziert als in den Bewegungen, welche sich in meiner Körperbeschaf­
fenheit ohne Ich ereignen, wie die Schläge des Herzens, der Arterien oder 
irgendwelche automatischen Bewegungen der Körpermaschine? Würde ich 
sagen, daß ich nicht
466 "Es ist wahr", sagt Descartes in einem seiner Briefe [an Amauld vom 29. 
Juli 1648, AT V, 221; franz. Übers. 1724-25], "daß wir keine Kenntnis 
davon haben, auf welche Art und Weise unsere Seele die Lebensgeister in 
die Nerven schickt. Denn diese Art und Weise hängt nicht von der Seele 
allein ab, sondern von der zwischen Seele und Körper bestehenden Vereini-

245

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alle Grenzen des Skeptizismus hinaus. Partei für die Vernei­
nung der evidenten Tatsache zu ergreifen, worauf ein Prinzip 
ruht, heißt insgeheim all dessen Kraft anzuerkennen; es zu 
begrüßen.467

Kein anderer Philosoph hat stärker aufgewiesen, daß dar­
auf zu verzichten sei, außerhalb von uns eine reelle Grundlage 
für die Idee der Ursache oder das Vermögen als Macht und die 
notwendige Verknüpfung zu finden, woraus zu schließen ist, 
daß uns nur übrig bleibt, sie in uns und in jenem selben 
innersten Gefühl einer wirkenden Kraft zu suchen, welche der 
Skeptizismus vergeblich mit Wolken einzuhüllen trachtete.

Die einzig notwendige Verknüpfung ist diejenige, welche 
ursprünglich zwischen einer lebendigen Kraft und einer Wi-

gung; trotzdem haben wir Kenntnis von dieser ganzen Handlung, wodurch 
die Seele die Nerven bewegt, insoweit eine solche Handlung in der Seele ist, 
denn es ist nichts anderes in ihr als die Neigung ihres Willens zu dieser oder 
jener Bewegung. Und diese Neigung des Willens wird vom Lauf der Geister 
in den Nerven befolgt, sowie von allem, was ftir diese Bewegung notwendig 
ist; dies geschieht wegen der angemessenen Disposition des Körpers, dessen 
Seele durchaus eine Kenntnis haben kann, sowie ebenfalls wegen der Ein­
heit der Seele mit dem Körper, von dem unsere Seele zweifelsohne Kenntnis 
hat, denn sonst würde sie niemals dazu neigen, die Glieder bewegen zu 
wollen. Dafür, daß der Geist, welcher unkörperlich ist, den Körper zu bewe­
gen vermag, gibt es weder Vernunftschluß noch Vergleich, welcher aus 
irgendeiner anderen Sache gezogen werden könnte, um es uns zu lehren: 
aber trotzdem können wir daran nicht zweifeln, denn sichere und evidente 
Erfahrungen lassen es uns jeden Tag sichtbar erkennen. Und man muß gut 
acht haben, daß dies eines der Dinge ist, welche uns durch sie selbst bekannt 
sind, und die wir jedesmal verdunkeln, wenn wir sie durch andere erklären 
wollen ...” Hier finden wir also die Ersttatsache des physischen Einflusses 
dieses Willens, welcher Ich ist, ausdrücklich anerkannt. Wie also hat Ma­
lebranche [vgl. Möditations chretiennes et metaphysiques, V, Art. 2-3: 
Oeuvres compldtes, t. X, 46 f. u. VI, Art. 11: ebd. t. X, 62 f.] es durch den 
Vernunftschluß zu zerstören versuchen können, so wie er es in seinem Sys­
tem der okkasionellen Ursachen tut? (Anm. MB).
467 Korr. des Abschnittsendes: die Cartesianer selber, welche die absolute 
Wirklichkeit der Handlung oder ihre Wirksamkeit verneinten, gestanden 
zumindest die Wirklichkeit des Gefühls zu. [...] Aber Partei für die Abwei­
sung der Evidenz des Gefühls zu ergreifen, worauf ein Prinzip ruht, heißt 
insgeheim die ganze Kraft dieses Prinzips anzuerkennen; [...]

246

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerständigkeit oder einer überwundenen Trägheit stattfin­
det.468 Diese Verknüpfung ist außerhalb der Gewohnheiten der 
Einbildungskraft.469 / Sie gründet sich also nicht auf dieselben 108 
und vermag darin keinen hinreichenden Grund zu finden, der 
sie erklärt.470

Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhältnis zum Ge­
fühl der Ko-existenz des eigenen Leibes und zur Begrenzung 

oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile

Der Wahmehmungssinn der Anstrengung, den wir auch 
Wahmehmungssinn der unmittelbaren Apperzeption genannt 
haben und an dessen spezielle Ausübung wir das Gefühl der 
Kausalität und der dauernden Individualiät knüpfen,471 ruht in 
allen Teilen des Bewegungssystems, welche unter dem direk­
ten Einfluß des Willens den eigenen Bereich begrenzen [worin 
sich diese Mächtigkeit ausübt. Alles, was sich innerhalb dieser 
Grenzen vollzieht], wird [unmittelbar]472 vom identischen Ich 
als Akt oder Ergebnis eines gewollten Aktes apperzipiert; alles 
demgegenüber Äußere hängt nicht mehr von derselben Mäch­
tigkeit ab und gehört nicht mehr zum selben Apperzeptions­
modus.473

468 Erg. bzw. ursprünglich empfunden wird
469 Korr. der Sphäre der Einbildungskraft
470 Ich habe hier den Vorteil, mich auf die Ansicht eines Philosophen stützen 
zu können, dessen Ideen, wie man glauben könnte, ich sozusagen als meine 
eigenen abgeschrieben habe, wenn nicht nachgewiesen wäre, daß wir uns 
nicht haben verstehen können, obwohl wir uns vollkommen in der Ableitung 
des Prinzips und der Wahl des benutzten Beispiels befanden, um es zu bes­
tätigen. (Siehe eine Abhandlung des Herrn Engel über die Idee der Kraft in 
der Reihe aus Berlin 1801 [S. 148 f.]) (Anm. MB).
471 Korr. Der Wahmehmungssinn, an dessen spezielle Ausübung wir das 
Gefühl der [...] knüpfen
472 Klammern gestrichen
473 Randerg. [...] er ruht in keinem Teil des Leibkörpers, denn sonst würde 
sich das Ich mit diesen Teilen identifizieren; vielmehr hat die Anstregung 

247

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der allgemeinen Fortbewegung oder der gleichzeitigen 
Kontraktion aller beweglichen Teile, welche ein und demsel­
ben Willen gehorchen, entspricht zunächst das grundlegende 
Gefühl einer organischen Widerständigkeit. Doch ließe sich 
das gleichförmige und kontinuierliche Widerstandsgefühl, 
welches von der gemeinsamen Anstrengung auf eine träge und 
zugleich bewegliche Masse in ihren verschiedenen Punkten 
hin entfaltet wird, nicht als der innere Urmodus474 betrachten, 
welcher bereits einem Raum oder einer Art vager und unbe­
grenzter Ausdehung entspricht, die zum eigenen Leib ge- 

109 hört? / Und muß man darin nicht den Ursprung der vollständi­
gen Apperzeption festlegen, welche demnach denselben Leib­
körper unter der Form objektiv bestimmter Ausdehnung dar­
stellen wird, wo sich die sinnlich aneinander angrenzenden 
Teile untereinander begrenzt finden, so wie sich ihre Gesamt­
heit oder eigener Leibkörper in einem Raum im Verhältnis zu 
einem fremden Körper begrenzt?475 476

Wenn jedoch die Ausdehnung nur die Kontinuität einer der 
gewollten Anstrengung gegenüber fremden Widerständig­
keit416 ist,477 ließe sich dann nicht auch die ursprüngliche 
Wahrnehmung jener Art innerer Ausdehnung,478 welche den 
eigenen Leib bildet, als in das kontinuierliche und grundle­
gende Gefühl der Widerständigkeit oder der Trägheit einbe-

diesen oder jenen Teil des Bewegungssystems zum Gegenstand oder als 
unmittelbare Größe, usw.
474 Korr. als der innere Grundmodus
475 letzter Satz gestrichen
476 Korr. Kontinuität der Widerständigkeit gegenüber derselben gewollten 
Anstrengung
477 Leibniz hat [Erg. vorzüglich] die Ausdehnung als eine Kontinuität der 
Widerständigkeit (resistentis continuatio) definiert. Ich glaube nicht, daß 
danach eine bessere Definition gegeben wurde (Anm. MB). - Vgl. Brief an 
P. Des Bosses vom 21. Juli 1707 (ed. Gerhardt, t. II), 339; dazu auch P. 
Maine de Biran, Exposition de la doctrine philosophique de Leibniz, IX (ed. 
Tisserand), 394 u. 414 (Anm. Übers.).
478 Korr. jenes inneren Raumes, welcher die eigene Form des Leibes ist, als 
eingeschlossen [...]

248

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlossen betrachten, welche die Organe derselben individuel­
len Kraft bei dem Versuch bieten, sich zu bewegen?479

Dieser innere Raum des eigenen Leibes, von dem sich das 
phänomenale Ich in seiner unmittelbaren 480 481Apperzeption 
unterscheidet, ohne sich durch eine äußere Anschauung davon 
trennen zu können, ist der Ort der einfach affektiven Modifi­
kationen, welche nicht unter einer anderen Form empfunden 
oder wahrgenommen werden können, bzw. nicht, ohne daß 
das individuelle Wesen sie außerhalb von sich auf irgendeinen 
Teil seiner Körperbeschaffenheit bezieht, so wie der äußere 
Raum der Ort der Gegenstände oder der nicht affektiven Modi 
wie beispielsweise der Farben, der Gestalten usw. ist, welche 
nur gänzlich im Außen der Distanz zum Ichm wahrgenommen 
werden können.482 483 Man muß bis zu dieser Grundunterschei­
dung von zwei urtümlichen Formen der Empfindung und der 
Wahrnehmung^ zurückgehen, wie ich glaube, um den mögli­
chen Ursprung der Erkenntnis zu finden und das Problem der 
Existenz in seinem ganzen Umfang zu ergreifen.

Wenn der menschliche Leibkörper484 nur aus einer einzigen 
Masse bestünde, nur dazu fähig wäre, Eindrücke zu empfan­

479 Korr. welche die Gesamtheit der Organe gegenüber derselben individuel­
len Kraft bieten, welche danach strebt [...]480 rErg. inneren
481 Korr. [...] nur in Distanz und gänzlich außerhalb des Ich
482 Randerg. "Durch den Körper und die Modifikationen, welche er emp­
fängt", sagt Spinoza, "sind wir darüber unterrichtet, was außerhalb von uns 
geschieht. Das Bewußtsein der Seele (des Ich) besteht in der unmittelbaren 
Idee des Körpers. Der Wille ist nur eine körperliche Bestimmung", sagen 
wir: eine Bestimmung der überorganischen Kraft, welche auf den Leibkörper 
und durch ihn ausgeübt oder verwirklicht wird (Anm. MB). - Die Quelle für 
diese zusammengezogenen Spinozazitate findet sich bei J.-M. Degdrando, 
Histoire comparde des systemes de philosophie, t. II, 67, mit Verweis auf 
"Ethik", Teil II, prop. 13-14 (Anm. Übers.).
483 Erg. der affektiven Empfindung und vorstellenden Wahrnehmung
484 Wir differenzieren im Zusammenhang mit diesem Kap. den durchgängi­
gen Begriff corps bei Maine de Biran in drei notwendig zu unterscheidende 
Aspekte: Körper (objektiv von außen wahrnehmbar wie andere Weltkörper), 
Leib (subjektiv immanent empfundene Leiblichkeit, so daß eben vom eige­
nen Leib in diesem Sinne bei Maine de Biran zu sprechen ist) und Leibkör­

249

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und folglich durch einen allgemeinen Willen fortbewegt 
zu werden, und man dabei sogar voraussetzt, daß sich das eine 
Subjekt der Anstrengung vom so zusammengesetzten Wider­
ständigen als Masse unterscheiden kann, dann gäbe es keiner­
lei Möglichkeit, in diesem innerlich zusammenhängenden 

HO Kontinuum / Teile wahrzunehmen, welche einer außerhalb des 
anderen nebeneinander angeordnet sind, und somit die sinnli­
chen Eindrücke darauf zu beziehen.485

Aber der Unterteilung des Muskelsystems in getrennte Or­
gane oder Nervenverzweigungen, welche die Kontraktionen 
der Teile vollziehen, können ebenso viele homogene486 487 Mus­
kelempfindungen entsprechen ... welche untereinander ebenso 
unterschieden sind wie die aufeinanderfolgenden Akte der sie 
487hervorbringenden Bewegungskraft: jede individuelle An­
strengung oder jeder partikuläre Akt desselben Willens wird 
auf diese Weise eine ihrer unmittelbaren Anwendungsgrößen 
lokalisieren und einen Teilungspunkt im widerständigen Kon­
tinuum kennzeichnen.488 In dem Maße, wie sich derselbe 
Grundmodus unter diesen wechselnden Formen in deren 
Gleichförmigkeit selbst wiederholt, offenbart und entwickelt 
sich die personale Existenz; das Bewegungssubjekt individua­
lisiert sich vollständig in der Apperzeption des Verhältnisses 
seiner ihm eigentümlichen Einheit in bezug auf die Vielfalt 
der beweglichen Größen;489 indem es sich außerhalb einer 
jeden versetzt, kann es lernen, die einen außerhalb der anderen 
zu versetzen, ihre gemeinsame Grenze zu unterscheiden und 
die passiven Eindrücke der Sinnenhaftigkeit darauf zu bezie­

per (Konstitution des inneren und äußeren "Körpers” gemäß seiner doppel­
ten Wirklichkeit) (Anm. Übers.).
485 Korr. [...] auf jedes dieser Teile zu beziehen
486 Korr. verschiedene, obwohl homogene
487 Erg. durch diese Teilung
488 Korr. [...] wird tatsächlich eine der unmittelbaren Anwendungsgrößen 
lokalisieren. Das widerständige Kontinuum teilt sich somit durch die Auf­
einanderfolge oder wechselnde Wiederholung der Modi derselben Anstren­
gung in abgehobene (diskrete) Teile
489 Korr. [...] durch die beständige Apperzeption seiner ihm eigentümlichen 
Einheit hinsichtlich der Vielfalt

250

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen (letztere sind in der lebendigen Verbindung durch 
sich selbst undeutlich und absolut oder allgemein in ihrem 
affektiven Charakter, so daß sie nur in Verbindung mit 
den aufeinanderfolgenden Modi derselben Anstrengung parti­
kulär und relativ werden können, welche sie der Person ei­
gen sein läßt und sie in der Tat in Beziehung zu ihr konstitu­
iert).490

Obwohl diese letzte Aussage eine ziemlich direkte Folge 
der vorherigen Hypothese über den Ursprung der Persönlich­
keit und der unmittelbaren Apperzeption ist, glaube ich 
nichtsdestoweniger, daß man sie in gewisser Weise als Tatsa­
che durch die Beispiele bestimmter außergewöhnlicher Fälle 
rechtfertigen könnte, welche durch Beobachter des Körperli­
chen und Geistigen im Menschen dargelegt wurden, sofern 
diese sich vor allem darum bemühten, die sinnliche Natur in 
ihren Anomalien oder Abweichungen zu erkunden, die oft­
mals491 lehrreicher als ihr gewöhnlicher Verlauf sind. Sie füh­
ren beispielsweise / gewisse, sehr bemerkenswerte Fälle von 111 
einer Teillähmung an, wo die äußere Sinneswahmehmung 
nicht mehr weiterbesteht, aber das Bewegungs- und Hand­
lungsvermögen unversehrt bleibt.

In anderen Fällen hingegen, wo die Sinneswahmehmung 
weiterbesteht und die Bewegungsfahigkeit erloschen ist, hat 
man geglaubt festzustellen: da die Seele die Kenntnis und die 
Erinnerung ihrer Bewegungskraft oder die Verfügbarkeit ihrer 
Anstrengung in bezug auf die gelähmten Teile verliert, brach­
ten die an diesen Teilen ausdrücklich492 hervorgerufenen Ein-

490 Korr. des Abschnittesendes: das Ich lernt, die einen aus den anderen 
herauszuversetzen, ihre Grenze zu erkennen; es zeichnet ihre Trennungs­
punkte vor, wo die affektiven Eindrücke sie begrenzen werden. Somit wer­
den die vagen und allgemein anfangs undeutlichen Empfindungen sozusagen 
in ihren lebendigen Verbindungen partikulär und relativ, indem sie sich mit 
den Modi der grundlegenden Anstrengung assoziieren, welche sie einer 
individuellen Person eigen werden läßt und sie [...]
491 Wort gestrichen
492 Wort gestrichen

251

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücke nur noch allgemeine Affektionen hervor, welche sich 
an keiner bestimmten Körperstelle493 mehr lokalisierten.

493 Die Notwendigkeit eines Bewegungseinflusses oder einer aktuell ausge­
übten Anstrengung auf Sinnesteile, damit die an diesen Teilen erfahrenen 
Eindrücke direkt darauf bezogen werden können, scheint mir durch eine 
merkwürdige Tatsache bestätigt zu werden, wie sie in einem wenig bekann­
ten Werk (mit dem Titel ''Naturgeschichte der Seele" von Herrn Rey Regis, 
Arzt in Montpellier) dargelegt wird: "Nachdem ich einen Kranken gesehen 
hatte", sagt dieser Arzt, "dessen halber Körper nach einem kürzlichen 
Schlaganfall gelähmt zu sein schien, war ich neugierig, ob ihm irgendein 
Gefühl oder eine Bewegung in den betroffenen Teilen blieb. Deshalb nahm 
ich seine Hand unter die Bettdecke und drückte kräftig einen seiner Finger, 
was bei ihm einen Schrei hervorrief; und indem ich mit den anderen Fingern 
ebenso verfuhr, verspürte er jedesmal einen sehr heftigen Schmerz, aber 
ohne diesen auf irgendetwas zu beziehen. Ich gab ihm also meine Hand und 
sagte ihm, sie fest zu drücken; er konnte es nicht. Dieser Mann benötigte 
mehrere Tage Übung, um neu zu lernen, sich seiner Hand zu bedienen, die 
Finger nacheinander zu bewegen [Erg. indem er sie sah, was dem bei Ma­
lebranche Gesagten entspricht, "Christliche Meditationen", Art. Anstren­
gung], und von dem Augenblick an konnte er ebenfalls den Schmerz richtig 
auf den gedrückten Finger beziehen." Der Verfasser folgert, "daß die Seele 
bei Lähmungen dieser Art die Kenntnis oder Erinnerung ihrer Bewegungs­
kraft sowie des Verhältnisses ihrer Anstrengung in bezug auf die notwendige 
Bewegung usw. verliert" [Rey-Regis, Histoire naturelle et raisonnee de 
l'äme, 1.1, 27], was bedeutet, daß das Subjekt dieser /cA-Anstrengung die 
Idee oder das unmittelbare Gefühl derjenigen ihrer besonderen Anwen­
dungsgrößen verliert, die sich organisch beeinträchtigt finden. Und wenn 
sich alle Teilgrößen oder der Leibkörper in seiner Masse in demselben Zu­
stand befände, wäre dann nicht auch jede Apperzeption vollständig wie im 
Traum aufgehoben, obwohl die passive Affizierbarkeit weiterbestehen könn­
te? Das direkte Verhältnis der Eindrücke zu einer Körperstelle hinge also 
ursprünglich von denselben Bedingungen ab wie die willentliche Bewe­
gungsfähigkeit. Es könnte mithin vom affektiven Teil getrennt sein; wenn 
man nun diese Trennung im zweifelsohne ersten aller Urteile anerkennt, 
muß man sie auch in den anderen zulassen. Sind wir dann nicht im übrigen 
hinsichtlich der Eindrücke der inneren Organe beim Fall des Herrn Regis? 
[Korr. Sind wir dann nicht im übrigen notwendigerweise hinsichtlich der 
Eindrücke der inneren Organe, was der Gelähmte des Herrn Regis durch 
Unfall für die äußeren Empfindungen war? (Anm. MB) - Vgl. N. Malebran­
che, Möditations chretiennes et metaphysiques VI, art. 11 (Oeuvres compld- 
tes, t. X), 62. Zu Beginn dieser Anm. Maine de Birans steht folg. Ränderg.\

252

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus solchen Erfahrungen ließe sich induzieren, daß ein so 
an all seinen Bewegungsgliedem gelähmt geborenes Kind, 
ohne für das Gefühl gelähmt zu sein, nur eine rein affektive 
Existenz hätte, wenn es in diesem Zustand leben könnte; da 
keiner seiner Eindrücke / sich zu lokalisieren vermöchte, ließe 112 
sich sagen, es empfinde sie, ohne sie wahrzunehmen; das Ver­
hältnis seiner Kraft zur Widerständigkeit besäße letztlich kei­
ne Grundlage, und damit auch nicht die Persönlichkeit, welche 
in die Empfindung eingehüllt* 494 bliebe, ohne sich entwickeln 
zu können und zu entstehen zu beginnen.

Dies ist der Mensch, so wie er für all seine Eindrücke da­
hinschlummert, welche er in diesem Zustand völliger Passivi­
tät empfangen hat; so sind wir, obwohl wach, für all jene inne­
ren Eindrücke, welche ihren Sitz in den der Anstrengung ge­
genüber absolut fremden Organen haben und sich deshalb in 
keinerlei besonderen Sitz einschreiben sowie stets vage, all­
gemein und unbemerkt bleiben.

Daraus läßt sich außerdem folgern, daß jede auf einen Teil 
oder auf eine Stelle des organischen Leibkörpers bezogene 
Affektion bereits495 496 als eine Zusammensetzung erster Ordnung 
betrachtet werden muß und danach erst als vollständige 
496Empfindung oder Idee der Empfindung; denn diese ersten 
Zusammensetzungen lassen ein gemeinsames Element oder, 
wenn man so will, ein und dieselbe Form zu, welche sich mit 
einer wechselnden Materie in jeder Art Empfindung vereint. 
Letztlich ist diese Form keineswegs, wie gesagt wird, der 
passiven Sinnlichkeit inhärent,497 vielmehr bezieht sie sich auf 
den speziellen oder individuellen Wahmehmungssinn der 
Anstrengung und hat denselben Umfang, dieselben Grenzen, 
dieselben ursprünglichen Bedingungen wie ihre Ausübung.

Seite 60 b - vgl. dazu die parallele Stelle bei P. Maine de Biran, Memoire 
sur la decomposition de la pensee, III (ed. Azouvi), 139 f.
494 Randerg. Ausdruck Condillacs- Vgl. zum Beispiel: Traite des sensa- 
tions, Teil I, Kap. 7, § 2 (Oeuvres philosophiques, t. I), 239 (Anm. Übers.).
495 Wort gestrichen
496 Erg. Wahrnehmung oder
497 Erg. und all ihren Eindrücken gemeinsam

253

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies fuhrt uns zu einer kurzen Prüfung zweier berühmter 
Lehren,498 von denen die eine als innere Erkenntnis die erste 
Abgrenzung von den Teilen des eigenen Leibkörpers und folg­
lich das örtliche Verhältnis499 der die Seele affizierenden Ein­
drücke betrachtet hat, während die andere dieses Verhältnis 
oder diese ursprüngliche Erkenntnis bei ihrem Erklärungs­
versuch als ausschließliche Ergebnisse der Ausübung eines 
besonderen äußeren Wahmehmungssinnes betrachtet, nämlich 
der Tastberührung fester Oberflächen.

1) "Dieser undeutliche Vemunftschluß oder dieses natürli­
che Urteil, welches das von der Seele Empfundene auf die 
Körper anwendet", sagt Malebranche,500 "ist nur eine Empfin- 

113 düng, /die man zusammengesetzt nennen kann." Hier läßt sich 
mit Recht der Hinweis und der Beginn einer wahren Analyse 
finden, die weiter fortgefuhrt werden müßte, denn hier ergibt 
sich genau der Fall, das Argument von Leibniz501 zu verwen­
den: dort, wo es zusammengesetzte Wesen oder Modi gibt, 
gibt es einfache 502Modi; wenn die auf eine Körperstelle bezo­
gene Empfindung wirklich zusammengesetzt ist, so muß man 
darin zwei Elemente unterscheiden, nämlich: die reine Affek- 
tion, welche sich durch sich selbst auf nichts bezieht, und das 
Urteil oder der einfache, eine und wahrhaft elementare Akt, 
kraft dessen der Eindruck lokalisiert wird.

Malebranche jedoch beginnt mit den anderen Cartesianern, 
a priori zu begründen, daß die Seele eine angeborene Idee 
ihrer Vereinigung mit dem Körper habe,503 woraus folgt, daß 
die Empfindung als zusammengesetzte geboren wird; daher 
gibt es für dieses Urteil oder diesen undeutlichen Vemunft- 

498 Korr. [...] der Lehren zweier berühmter Philosophen, von denen der eine
499 Erg. zu diesen Teilen
500 Recherche de la Vdritö, 1. Buch, Kap. 1 [§ 5 Anm: Oeuvres complötes, 
1.1, 127] (Anm. MB).
501 Vgl. zum Beispiel Monadologie, § 2; Principes de la nature et de la gräce
§ 1 (Anm. Übers.).
502 Erg. Wesen oder
503 Vgl. N. Malebranche, Entretiens sur la metaphysiques VI (Oeuvres philo- 
sophiques, t. XII), 137 f. (Anm. Übers.).

254

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluß, welcher die Empfindung zusammensetzt, keinen Ur­
sprung zu suchen.

Wenn jedoch dieses Urteil angeboren ist, muß es dann 
nicht auch notwendig und allgemein oder allen äußeren bzw. 
inneren Sinneseindrücken gemeinsam sein? Warum gibt es 
denn in der Tatsache soviel Ausnahme- und Unterscheidungs­
falle bei diesem urtümlichen Verhältnis? Warum beziehen 
sich die gänzlich passiven inneren Eindrücke auf nichts, ob­
wohl sie die allgemeine Sinnlichkeit affizieren, usw.? Und 
wenn andererseits diese Art und Weise zu empfinden und 
wahrzunehmen, einzig und absolut oder notwendig ist, woher 
können wir dann wissen, ob sie eine Täuschung ist, und wo 
ist504 hier die entgegengesetzte Wirklichkeit^

Ohne auf dieses System weiter einzugehen, wollen wir bei 
dieser Gelegenheit daran erinnern, was wir schon sehr oft 
haben beobachten können, daß nämlich die Voraussetzung 
von irgendetwas Angeborenem stets wie eine Verzweiflungs­
tat ist, und wenn auf diese Weise von gewissen Prinzipien a 
priori ausgegangen wird, muß man notwendigerweise entwe­
der solch reelle Wirkungen ohne Erklärung lassen/oder sie 114 
verunstalten und verwischen,505 damit sie mit Gewalt in eine 
vorher errichtete Hypothese eintreten, ohne diese Wirkungen 
selber zu untersuchen.506

504 Korr. und was wäre
505 Korr. des ganzen Abschnitts: Man sieht hier sehr gut, wie die vorwegge­
nommene Voraussetzung von angeborenen Prinzipien als bequemes Mittel, 
um die Phänomene zu erklären, in gewissen Fällen wie die Verzweiflungstat 
der Analyse wird; geht man nämlich von bestimmten Prinzipien a priori aus, 
so muß zumindest darauf geachtet werden, sie nicht in Gegensatz zu den 
Tatsachen zu setzen, welche man [...], und sie nicht entstellen und [...]
506 Randerg. Anmerkung zur sechsten "Meditation” Malebranches - Diese 
Anm. fehlt im Text Maine de Birans, aber da diese 6. Meditation den Titel 
trägt "Gott allein verrichtet als wahrhaftige Ursache durch die allgemeinen 
Gesetze der Einheit von Seele und Körper, was die Menschen als okkasio­
nelle oder natürliche Ursachen verrichten", kann man mit I. Radrizzani, 
Notes (1995), 248 Anm 184, annehmen, daß Maine de Biran hier seine 
schon zuvor angeführte Kritik am Okkasionalismus (vg. oben S. 107 f. mit 
Anm.) wieder aufnehmen wollte (Anm. Übers.).

255

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) In seinem Werk über den menschlichen Verstand er­
greift Locke507 eine Methode der Erfahrungsanalyse und 
glaubt dadurch, seinen Anfangspunkt noch diesseits der weit 
zurückverlegten Grenzen wählen zu müssen, welche sich dem 
cartesianischen Gesichtspunkt dargeboten hatten. Für ihn ist 
die Empfindung nicht nur dann ein einfaches Element,508 
wenn der affektive Eindruck auf das ihn empfangende Organ 
bezogen ist; sondern vielmehr auch, wenn sich der vorstel­
lende Modus auf eine äußere Ursache wie das Bild auf einen 
Gegenstand bezieht. Somit setzt Locke die erste Erkenntnis als 
natürlich geformt voraus und erklärt sie keineswegs.509 510

5l0Als nun Condillac das Vorhaben gefaßt hatte, bis zum 
Ursprung jeder Idee zurückzugehen und sozusagen die ver­

507 Vgl. Versuch über den menschlichen Verstand, 2. Buch, Kap. 1, § 23 
sowie Kap. 4-5 u. 8 (Anm. Übers.).
508 Korr. Dieser Philosoph betrachtet die erste Idee der Einbildung als ein­
fach.
509 Korr. Somit setzt er stets die erste natürlich geformte Erkenntnis voraus, 
was ihn dazu führte, von ihm selber unbemerkt in die angeborene Idee ein­
zutreten, welche er so schlecht mangels ihres Verständnisses bekämpft hatte.
510 Randerg. In der letzten Auflage der “Abhandlung über die Empfin­
dungen" finden sich mehrere ganz neue Dinge über die Art und Weise, wie 
ein auf den Tastsinn beschränktes Wesen lernt, seinen Körper zu kennen und 
seine Empfindungen darauf zu beziehen. Das Kapitel 4 des 2. Teils, welches 
den Tittel trägt: "Vorüberlegungen über folgende Frage: wie wir von unse­
ren Empfindungen zur Erkenntnis des Körpers übergehen können", dieses 
Kapitel, sage ich, ist völlig neu; man sieht darin deutlich, wie Condillac den 
Punkt der Schwierigkeit umkreist, ohne ihn jedoch wirklich zu durchschau­
en noch vollständige Befriedigung zu finden. "Es ist evident", sagt er, "daß 
wir von unseren Empfindungen zur Erkenntnis der Körper in dem Maße 
übergehen, wie sie das Phänomen der Ausdehnung hervorbringen, und weil 
ein Körper ein Kontinumm ist, welches durch die Angrenzung anderer aus­
gedehnter Körper gebildet wird, muß die es vorstellende Empfindung ein 
Kontinuum sein, welches durch die Angrenzung anderer ausgedehnter 
Empfindungen gebildet wird." [Traitö des sensations, Teil II, Kap. 4: Oeu­
vres philosophiques, 1.1, 253 f.] Natürlich kann es kontinuierliche Empfin­
dungen nur in der Zeit geben, und alles, was im Raum als Kontinuum wahr­
genommen wird, ist im eigentlichen Sinne nicht Empfindung. Dies bedeutet 
deshalb, die beiden von Kant unterschiedenen Formen zu verwechseln, usw. 
[Vgl. Kritik der reinen Vernunft, 1. Teil: Transzendentale Ästhetik; Quelle 

256

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedenen Arten an Empfindungen zu anatomisieren, um den 
beitragenden Teil einer jeden von ihnen in der menschlichen 
Erkentnis auszumachen, war er von einer sinnreichen Hypo­
these geleitet, bis zu jenem zurückverlegten Punkt zu gelan­
gen, welcher tatsächlich den Kreis der Erkenntnis öffnen 
könnte; aber er mußte zunächst einsehen, daß die direkten 
Eindrücke eines passiv äußeren Sinnes, wie der Geruch bei­
spielsweise, nicht in sich selber oder in ihren einfach affekti­
ven Charakteren haben, was in sich selbst sozusagen den 
Stempel des sie okkasionierenden Gegenstandes oder der von 
ihnen eingenommenen organischen Stelle trägt, so daß die 
Erkenntnis des Gegenstandes oder Sinnes, welche daraufhin in 
all unsere verschiedenen Empfindungen eintritt, indem sie als 
sinnlich relative Ideen in einem notwendigen Bezug verbun­
den werden, ihren Ursprung in irgendeinem urtümlichen Mo­
dus haben mußte, welcher so wahrgenommen oder natürlich 
empfunden wurde; und da sich ein solcher Modus an­
schließend mit den anderen rein sinnlichen Eindrücken asso­
ziiert, / mußte er ihm seinen Charakter oder seine eigene rela- 115 
tive Form mitteilen und sie gemäß dem Verständnis Ma- 

fur Maine de Biran hier: Ch. Villers, Philosophie de Kant ou principes 
fondamentaux de la philosophie transcendantale, Teil II, Art. 12: Theorie der 
reinen Sinnlichkeit. Erzeugungsmodus der Sinnesgegenstände, des Raumes 
und der Zeit, S. 263 f.] "Die Natur", so sagt Condillac zudem, "hatte nur ein 
Mittel, uns unseren Körper erkennen zu lassen, nämlich die Empfindungen 
als Modifiktionen nicht der Seele, sondern der Organe erkennen zu lassen, 
welche dafür die okkasionellen Ursachen sind. Aber dieser Kunstgriff, durch 
den wir uns in den Organen zu befinden glauben, welche im eigentlichen 
Sinne nicht wir selbst sind, hat zweifelsohne seine Grundlage im Körperme­
chanismus, der seinerseits selber in bezug auf die Natur der Seele angeord­
net wurde. Dies ist alles, was wir über dieses Thema wissen können", usw. 
[Traite des sensations, ebd. S. 254, frei zitiert]. Man sieht in diesem letzten 
Artikel die Verlegenheit des Autors; dort hat er den Faden der Analyse 
aufgegeben und konnte ihn in der Tat nicht weiterverfolgen, sobald er als 
Tatsache diese falsche Voraussetzung annahm: daß sich das Ich in den Or­
ganen zu finden glaubt, welche nicht Ich sind, und daß nur die Seele allein 
oder das Ich einfacher Affektion fähig sei.

257

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebranches511 zusammensetzen oder sie im Sinne Lockes in 
den Rang von Ideen erheben; auf diese Weise fand sich der 
cartesianische Gesichtspunkt zum erstenmal in die Grenzen 
der Erfahrung zurückgeführt und die Prinzipien des englischen 
Philosophen konnten ihre notwendige Ergänzung erhalten.512

Ich kann mich hier nicht dabei aufhalten, in allen Einzel­
heiten den Schritten zu folgen, welche die Statue macht, um 
von sich selbst aus zu empfinden, indem sie die zunächst ganz 
innerlichen Modifikationen entweder auf Teile ihres eigenen 
Körpers oder auf fremde Körper überträgt, welche sie mit 
diesen selben Sinneseindrücken umkleidete,513 mit denen sie 
sich einen Augenblick zuvor der Reihe nach in der Ausübung 
des Geruchs, des Geschmacks, des Gehörs und der Sicht iden­
tifizierte. Wie man weiß, wird durch die urtümliche Ausübung 
eines passiv sinnlichen Organs im Außen,514 eher als im Inne­
ren willentlich bewegt, die äußere Welt der Phänomene gebo­
ren und entwickelt sich, welche allerdings im übrigen nur eine 
objektive Zusammensetzung derselben Empfindung ist.515

Allein der Tastsinn der Hand begrenzt im eigenen Körper 
jedes der Teile, wo sie die Erwiderung des Gefühls findet, und 
sie trennt sie auf diese Weise von den Anteilen toter Materie, 

511 Vgl. Recherche de la V6rit£, 1. Buch, Kap. 10, § 5 (Oeuvres compldtes, 
1.1), 127, wie schon S. 112 f. oben (Anm. Übers.).
512 Siehe im "Traitö Raisonnd des sensations" [Teil IV: Oeuvres philosophi- 
ques, t. I, 333 f.] die Definition, welche Condillac vom Wort Idee mit der 
Bemerkung gibt, daß jeweils ein Urteil in jene Ideen eintritt, die uns als die 
einfachsten erscheinen; dies hatte Locke nur sehr undeutlich wahrgenom­
men, und zwar allein im besonderen Fall der Ideenassoziation der berührba­
ren Gestalten mit den visuellen Bildern [vgl. Versuch über den menschli­
chen Verstand, 2. Buch, Kap. 5 u. 13] (Anm. MB).
513 Korr. [...] welche sie nacheinander mit jedem dieser Eindrücke umkleidet
514 Korr. [...] eines sinnlichen oder passiv von außen affizierbaren Organs
515 gestrichene Randerg. Denn man weiß sehr wohl, "ob ich mich bis zu den 
Himmeln erhebe oder bis in die Abgründe hinabsteige, ich betrachte immer 
nur mein Denken", welches nichts anderes als meine Empfindung ist. - Vgl. 
E. B. Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines, Teil I, Abt. 
I, Kap. 1, § 1 (Oeuvres philosophiques, 1.1, 6) wie bereits oben S. 104 (Anm. 
Übers.).

258

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren nackte Festigkeit der Hand516 keinerlei Gefühlserwide- 
rung gibt, sofern die Hand [der Sinn] diese Anteile durch ihre 
[seine] sukzessive Anwendung abgrenzt und ihnen Gestalt 
gibt.

Wäre Condillac bis zum wirklich urtümlichen und grund­
legenden Sinn der Erkenntnis oder der inneren apperzeptiven 
Idee zurückgegangen, die ebenso wahmehmend oder äußer­
lich anschaulich ist,517 dann hätte er vielleicht gesehen, daß 
diese Übertragung unserer Modifikationen auf einen orga­
nischen Sitz sowie auf einen Ort des äußeren Raumes ihr Prin­
zip in der notwendigen Erwiderung einer gewollten Anstren­
gung und einer entgegengesetzten Widerständigkeit finden 
muß,518/und dies ohne Zweifel mehr als in der Erwiderung 116 
eines Gefühls, welches sich als passives nicht verdoppeln oder 
sich selbst erwidern kann.

Aber da sich der Autor der "Abhandlung über die Empfin­
dungen” alternativ mit den Mitteln der objektiven Erkenntnis 
beschäftigt, konnte er den unmittelbaren Hervorbringungen 

516 Korr. dem ausgedehnten und geteilten Sinn
517 Korr. [...] anstatt zu dem der Wahrnehmungen oder äußeren Anschauun­
gen
518 (Seite 94) Setzen wir voraus, beide Hände wären für das Gefühl gelähmt; 
es reichte aus, daß sie gegeneinander bewegt werden könnten und sich wi­
dersetzten, damit diese Erwiderung von Anstrengung oder Widerständigkeit 
sie als voneinander unterschieden und demselben Ich zugehörig bestimmte. 
Wäre nur eine dieser Hände gefühllos, dann könnte jene [Korr. die andere], 
welche die Sinnlichkeit beibehält, sie in diesem Bezug als fremd empfinden; 
aber bei einer neuerlichen Begegnung der beiden Anstrengungen ver­
schwände die Fremdheit, und dieser Fall entspräche dem vorherigen. Man 
erkennt hier deutlich die klare Trennung der beiden Funktionen (Anm. 
MB). - Erg. zu dieser Anm. -. Herr Degerando in seiner "Histoire [comparöe] 
des systdmes de philosophie" [Teil II, Kap. 10, t. III, 341 f.] scheint mir das 
Urphänomen der Existenz der Körper sehr schlecht analysiert zu haben, da 
er, wie Condillac es tat, nur die Sinnlichkeit des Tastorgans im Auge hatte; 
ich glaube, daß die Art und Weise, wie er von den ursprünglichen Ideen der 
Ausdehnung und der Bewegung Rechenschaft ablegt, irrtümlich ist. - Der 
obige Hinweis Seite 94 zu Beginn der Anm. dürfte sich auf die parallele 
Stelle in "Memoire sur la decomposition de la pensee", III (ed. Azouvi), 211, 
beziehen (Anm Übers.).

259

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aktion einer unberührbaren wie unsichtbaren inneren 
Kraft keinen Blick schenken, wobei sich diese Kraft nicht nur 
auf die ausgedehnten Oberflächen bezieht, sondern außerdem 
in das Innere der Massen und bis zu den Elementen der wider­
ständigen Materie vordringt, so als würde sie sich mit der 
eigenen und entgegengesetzten Kraft dieser Elemente verwi­
ckeln und verbinden.

Der ganz innere Wahmehmungssinn der Anstrengung, so 
wie wir ihn in seiner Bestimmung oder ursprünglichen Form 
als auch in seinen unmittelbaren Ergebnissen betrachtet ha­
ben, mußte sich auf mehr oder weniger innerliche Art und 
Weise (wie wir gleich hierauf sehen werden) mit den ver­
schiedenen äußeren Sinnen assoziieren, von denen er einen 
mehr oder minder beträchtlichen Teil darstellt; und zusammen 
mit dem äußeren Tastssinn selbst betrachtet, bei welchem 
Condillac stehenblieb519 und der ein hauptsächlicher Fortsatz 
jener Anstrengung ist, versteht man jetzt all das, was das Aus­
lassen eines derart grundlegenden Wahrnehmungssinnes [im 
Ursprung der Erkenntnis]520 an Unvollständigem oder Vagem 
und Ungewissem in den Analysen hat hinterlassen müssen, 
denen er absolut entgangen ist.

117 So wie das Auslassen seitens der alten Chemiker, welche 
den Lufteinfluß oder einen Teil der Luft bei den Verbren- 
nungs- und Ansäuerungsphänomenen der Körper nicht be­
rücksichtigten, alle 521Analysen wiederholen oder durch unse­
re modernen Pneumatisten verifizieren ließ, welche in der 
zergliederten Luft das wahrhafte Prinzip dieser Phänomene 
entdeckt haben, so wird sich auch heute die Unterscheidung 
eines neuen Wahmehmungssinnes, der sich mit allen anderen 
vereinen kann, ohne mit irgendeinem davon zu verschmelzen, 
nachdem sie vom Autor der "Abhandlung über die Empfin­
dungen" absolut vernachlässigt oder verkannt wurde, als die 

519 Vgl. die entsprechenden Kap. über den Tastsinn in: Traite des sensations, 
Teil II u. Teil III (Oeuvres philosophiques, 1.1), 257 ff. u. 275 ff. (Anm.

Übers.).
520 Klammer gestrichen
521 Erg. früheren

260

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgabe auferlegen, alle Analysen nochmals zu beginnen oder 
sie einer neuen Verifikation entgegenzufuhren. Diese Arbeit 
hätten wir in Sicht, wenn die Zeit es erlaubte, so daß wir von 
dieser Aufgabe hier nur einen abgekürzten Entwurf skizzieren, 
um die Lösung unseres Problems zu vervollständigen.

Beeilen wir uns, nunmehr aus allem, was Gegenstand die­
ses langen Kapitels und insbesondere des letzten Paragraphen 
gewesen ist, die Folgerungen zu ziehen:

1) Außer der Wahrnehmung oder der Ersterkenntnis der 
begrenzten und geformten Gestalt der Teile des eigenen und 
fremden Körpers, worauf sich der äußere Tastsinn bezieht, 
von dem Condillac spricht,  gibt es noch eine unmittelbare 
Apperzeption der Ko-existenz dieses eigenen Leibkörpers, 
welche sich auf eine allgemeine und kontinuierliche Wider- 
ständigkeit hinsichtlich derselben individuellen Anstrengung 
gründet (continuatio resistentis (organici) Leibniz ).

522

523
Diese Art zunächst unbegrenzt körperlicher Ausdehnung 

kann sich durch keinen äußeren Wahmehmungssinn darstellen 
und nicht524 525 der unmittelbare Gegenstand irgendeiner An­
schauung sein; vielmehr hat sie einen eigenen muskulären 
Wahmehmungssinn, welcher nur im Inneren handelt und sich 
dort erkennt; auf diese spezielle Quelle muß die urtümliche 
Form des Raumes zurückbezogen werden, welche in ihrer 
525Reinheit selbst nicht verallgemeinert und somit jeder Aus­
übung einer Sinnlichkeit zugesprochen werden darf, wo sie 
natürlicherweise als inhärent gedacht wäre.526

522 Vgl. Traite des sensations, Teil II, Kap. 5, § 6 (Oeuvres philosophiques, 
t. I), 257 f. (Anm. Übers ).
523 Wort gestrichen. - Vgl. Brief an P. Des Bosses vom 1. Juli 1707 (ed. 
Gerhardt, t. II), 339, wie bereits oben S. 109 mit Anm. (Anm. Übers.).
524 Korr. Diese Art somit vager und unbegrenzt körperlicher Ausdehnung 
gleicht keineswegs jener, die sich durch die Ausübung der äußeren Sinne 
des Tastens und Sehens darstellt, und kann nicht [...]
525 Erg. Einfachheit oder
526 Randerg. Kritik an Kant (Anm. MB). - Wahrscheinlich Erinnerung oder 
geplante Wiederaufnahme der Kritik gegenüber den reinen Formen der 
Sinnlichkeit, die nach Kant den Raum von den wahrgenommenen Körpern 

261

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Außerhalb der anfänglichen Ausübung des Anstren- 
118 gungssinnes sind alle Eindrücke der Sinnlichkeit / einschließ­

lich derer des Tastsinnes selbst passiv, material einfach und 
absolut oder ohne Verhältnis zu irgendeiner personalen oder 
fremden Existenz; mit diesem Sinn hingegen, der allein und 
sogar von allen anderen getrennt ist (wenn es möglich wäre), 
befände sich das individuelle Subjekt einer Anstrengung (Ich) 
im grundlegenden und notwendigen Bezug zu einer wider­
ständig organischen Größe; hieraus ergibt sich die innere un­
mittelbare Apperzeption dieses Ich, welches sich mehr oder 
weniger innerlich mit allen zufälligen Modi assoziiert  oder 
verbindet- gemischte Ergebnisse von außen gekommener 
passiver Eindrücke und von Bewegungen, welche durch einen 
Willen in entsprechenden Organen mit den beiden sensitiven 
und motorischen Funktionen hervorgebracht wurden in­
nere Apperzeption, wie ich sage, die von den wechselnden 
elementaren Hervorbringungen immer unterschieden ist, mit 
denen sie sich assoziiert, und in ihr allein findet sich jene im 
Grund des inneren Wahmehmungssinnes errichtete Unter­
scheidung motiviert, welche zwischem dem Subjekt und dem 
Objekt einer Anschauung oder vollständigen Vorstellung be­
steht.

527

3) Da das Mächtigkeitsgefuhl der Anstrengung als wesen­
hafter Teil in die Modi der äußeren Sinne eintritt, welche ihm 
in spezieller Weise untergeordnet sind,  reicht  die alleini­
ge Abwesenheit dieses Gefühls in diesen oder jenen passiven 
Modifikationen, wo das Wollen und das Begehren in Gegen­
satz zueinander sein können, aus, um innerhalb dieses Kon­

528 529

und der entsprechenden Sinnesausübung unabhängig sein läßt; vgl. schon 
oben S. 90 f. (Anm. Übers.).
527 Korr. [...] Bezug der Kraft zu einer organischen Widerständigkeit; hier­
aus ergibt sich die innere unmittelbare Apperzeption des Ich, welche immer 
von den sensitiven, zufälligen und wechselnden Modi unterschieden ist, mit 
denen sie sich assoziiert
528 Korr. [...] in die Ausübung der äußeren Sinne und in die Ergebnisse 
dieser Ausübung eintritt, welche [...]
529 Korr. kann [...] ausreichen

262

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trastes selbst dem motorischen und sinnlichen Wesen die 
Wirklichkeit irgendeiner Existenz oder fremden Ursache zu 
offenbaren, die ebensoviel Macht hätte, um es zu verändern, 
wie es in sich selbst hat, um seinem Leibkörper die Bewegung 
als Antriebkraft auf bestimmte Organe hin mitzuteilen. Damit 
hätte das Doppelproblem der personalen und fremden Exis­
tenz nur ein und dieselbe Lösung, welche von einer einzigen 
wirklichen Urtatsache, von einer einzigen und grundlegenden 
Bedingung hergeleitet ist.

Es war diese eine Lösung zweier zu oft voneinander ge­
trennter Probleme, welche wir vor allem im Blick hatten, als 
wir bis zur Quelle/der unmittelbaren Apperzeption zurück- 119 
gingen; es bleibt uns nunmehr nur noch, die Gesamtheit ihrer 
Charaktere herauszustellen, indem wir sie von allem unter­
scheiden, was nicht in den Zusammensetzungen der Erfahrung 
ist.

Damit stehen wir folglich vor der Aufgabe, in den sekun­
dären Tatsachen unserer sinnlichen und intellektuellen Natur 
die Unterschiede zu suchen, welche die Apperzeption von der 
Anschauung trennen, sowie diese beiden letzteren von der 
Empfindung und vom Gefühl.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3
Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse oder Ein­

teilung der äußeren Sinne -

Wie sich daraus eine reelle Unterscheidung zwischen den 
Seelenvermögen und -zuständen ableiten läßt, deren Unter­
schiede erfragt sind - Einteilung der drei Systeme: sensitiv.

perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv

Wenn der Anstrengungssinn, dessen Ausübung das Leben des 
Bezuges und des Bewußtseins ist, einmal aktiv geworden ist, 
fährt er fort, sich in allen Teilen des ihm eigenen Bereichs auf 
gleichförmige und unveränderte Weise zu vollziehen. Perio­
disch im Schlaf des Ich und des Denkens aufgehoben, wäh­
rend das sensitive und absolute Leben im ewigen Fluß seiner 
es bildenden Eindrücke niemals unterbrochen, sondern fortge­
rissen wird, und auch niemals sich selbst gleich auf sich zu­
rückkommt, wird der Grundmodus der individuellen Persön­
lichkeit stets identisch wiedergeboren, ist derselbe Bezug der 
Kraft zur Widerständigkeit, dieselbe Apperzeption, dasselbe 
Ich.530

530 Die Ausgabe von J. Echeverria (1963), 166, vermerkt Anfang Kap. 3 den 
Beginn der "Zweiten Abteilung" in diesem Werk; im Gegensatz zur Nennung 
"Erste Abteilung" wird diese Einteilung jedoch in der Urschrift S. 119 nicht 
weiter erwähnt, obwohl dies innerhalb der Systematik als Übergang von der 
Apperzeption zur Intuition plausibel wäre. I. Radrizzanis Ausgabe von 1995 
berücksichtigt diese Einteilungsmöglichkeit nicht und fährt daher sofort mit 
der Kapitelzählung 3 weiter (S. 136) (Anm. Übers.).

Randerg. hier eine Anmerkung über den Abschnitt personale Identität 
bei Locke, Seite 55, anbringen [vgl. Versuch über den menschlichen Ver­
stand, 2. Buch, Kap. 27, § 8].

Wenn es wahr ist, daß all die verschiedenen Modifikationen des empfin­
denden oder apperzeptiven Wesens einzelnen und aktuellen Umständen des 
Funktionierens der Organe gemäß irgendeinem Bezug der Bedingtheit ent­
sprechen (und wäre es selbst einer prästabilisierten Harmonie), so müssen 
wir in den Instrumenten, welche dazu dienen, daß sich diese beiden Arten 
von Elementen vollziehen oder hervorbringen (die sensitiven Funktionen 
einerseits und die Modi der Anstrengung andererseits), ununterbrochen 
einige Erscheinungszeichen der Verschiedenheit und der Veränderung oder 
der Gleichförmigkeit und der Beständigkeit finden, wodurch diese Modi im

264

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inneren unserer selbst jeweils charakterisiert sind. Nun lehrt uns die Physio­
logie auf der einen Seite, daß sich die durch wechselnde Ursachen äußerer 
oder innerer Eindrücke affizierbaren Organe untereinander in ganz besonde­
rer Weise in den physischen Eigenschaften von Festigkeit, Dicke oder 
Dünnheit, der Eingehülltheit oder Anundation der Nervenfasern unterschei­
den, welche zur Bildung dieser Organe beitragen; während die Gehimner- 
ven, welche besonders den Funktionen willentlicher Bewegtheit in verschie­
denen Sinnen dienen, überall denselben Aspekt und augenscheinlich homo­
gene Eigenschaften bieten. Auf der anderen Seite finden wir durch die Re­
flexion, daß sich die Modi dieser auf gleiche Art und Weise fortdauernden 
oder sich hervorbringenden Anstrengung nur durch den Intensitätsgrad 
unterscheiden, während sich alle sensitiven Affektionen, welche in ihren 
spezifischen und eigenen Charakteren ganz besonders vielfältig sind, im 
ewigen Fluß befinden und niemals absolut als dieselben wiederkehren. Hier 
zeigt sich also ein ziemlich überraschender Parallelismus zwischen den 
Instrumenten und den Funktionen einerseits und den Bewußtseinsher­
vorbringungen andererseits. Wird die Verschiedenheit der letzteren nicht in 
gewisser Weise durch die Vielfalt der anderen bestätigt? Stellen wir außer­
dem noch fest, daß die äußeren Sinne, je mehr sie der willentlichen Hand­
lung untergeordnet und der Anstrengung angepaßt sind, desto mehr auch die 
Festigkeit in den Eindrücken und die Beständigkeit in ihren verschiedenen 
sensitiven Dispositionen bewahren; wie die inneren Organe sind sie nicht 
jener großen Anomalien und Störungen der Sinnlichkeit fähig, welche dem 
Urteil keinerlei Zugriff, keinerlei beständige Form übrig lassen. Da des 
weiteren ein natürlicher Bezug diese Sinne mit gewissen physischen Kräften 
verbindet, war es notwendig, daß sie durch eine Mächtigkeit gelenkt werden, 
welche sie die Stärke der äußeren Wirkkräfte beibehalten läßt oder sie ihr 
proportinal angleicht, denn da diese dieselben bleiben, würde jede organi­
sche Veränderung, jeder plötzliche Sprung der Sinnlichkeit den Bezug zer­
stören, und das Urteil hätte dann niemals entstehen können.

Erg. Bichat macht in seiner "Physiologischen Anatomie" noch eine sehr 
zutreffende Bemerkung in Bezug auf den hier vor uns im Blick befindlichen 
Gegenstand; es gibt, sagt er, "folgenden großen Unterschied zwischen der 
animalischen Sinnlichkeit und Kontraktilität: in der ersteren sind die Nerven 
in gewissen Fällen die evidenten Wirkkräfte der Kommunikation der Orga­
ne, welche den Eindruck mit dem Gehirn dort empfangen, wo er wahrge­
nommen wird; aber in anderen Fällen kennen wir den Bezugsmodus nicht; in 
der Kontraktilität hingegen kommuniziert das Gehirn sichtbarerweise durch 
die Nerven mit den Muskeln, und niemals vermögen die Organe eine wil­
lentliche Bewegung ohne Einfluß der Gehimnerven zu vollziehen" [Anato­
mie gdn^rale appliquöe ä la Physiologie et ä la m^decine, 1.1, Art. III, § 2, 
172].

265

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Um dieses phänomenale Ich in dem einzigen und individu­
ellen Sinn dieser Apperzeption zu begreifen, wollen wir alle 
willentlich zusammengezogenen Muskeln in der Unbewegt­
heit des Körpers voraussetzen: mit offenen Augen in der Fin­
sternis; mit aufmerksamen Gehör (acuta) im Schweigen der 
Natur, die umgebende Luft in Ruhe sowie die Außentempera­
tur im Gleichgewicht mit jener der Körperoberfläche; alle 
inneren Eindrücke sind auf die natürliche Stärke des organi­
schen Lebens beschränkt und in ihrer kontinuierlichen Gleich­
förmigkeit nicht spürbar ... Die Anstrengung allein bleibt üb­
rig, und mit ihr das phänomenal reine oder auf seine unmittel­
bar innere Apperzeption reduzierte Ich; solange dieser unver­
änderte Modus fortdauert, nämlich solange wie die Wachheit 
des Ich dauert, können die sinnlichen oder zufälligen Eindrü­
cke, welche mit ihm zusammenfallen, gemäß verschiedener 
Gesetze oder Bedingungen an seiner reproduzierenden Tätig­
keit und dem Bewußtseinslicht teilnehmen, welches dieser 
Quelle entspringt.

Gemäß der anatomischen Lehre von Gall ließe sich sagen, daß sich die 
Empfindungen durch voneinander abweichenden Nerven vollziehen oder 
übermittelt werden, welche dieser Autor vom verlängerten Rückenmark 
herleitet, während sich die Bewegungen oder muskulären Kontraktionen 
stets durch die Vermittlung der umkehrenden Nerven vollziehen, welche 
nach Gall ihren Ursprung in der verhärteten Masse des Gehirns haben, in 
den Punkten, wo die voneinander abweichenden Nerven enden, bzw. diese 
sich zusammenfalten, um die umkehrenden Nerven zu bilden, oder es kei­
nerlei Verbindung zwischen beiden Arten gibt (Anm. MB). - Als nicht genau 
bestimmbare Quelle hierzu vgl. J.-B. Demangeon, Physiologie intellectuelle 
ou Döveloppement de la doctrine du Prof. Gall (1806), 580; Cranologie ou 
ddcouvertes nouvelles du Docteur F.-G. Gall (1807); F.-G. Gall/Spurzheim, 
Anatomie et physiologie du systdme nerveux en g6n6ral (1810-19). Franz- 
Joseph Gall (1758-1828) lebte zur Zeit Maine de Birans in Paris und besaß 
einen ziemlich großen Ruf; 1808 widmete ihm Maine de Biran einen eige­
nen Vortrag vor der "Medizinischen Gesellschaft" von Bergerac: Observa- 
tions sur les divisions organiques du cerveau, considerdes comme si£ges des 
differentes facultes intellectuelles et morales, des rapports qu’on peut ötablir 
entre l'analyse des facultas de l'entendement et cette sorte de division: exa- 
men du systdme du docteur Gall ä ce sujet (Oeuvers V, ed. Azouvi 1984 mit 
weiterer Literatur S. X f.) (Anm. Übers.).

266

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber unter diesen verschiedenen Modi unserer aufeinan­
derfolgenden Existenz in einer Zeit gibt es solche,/die reell 121 
mit der immanenten Anstrengung zusammenfallen und nur 
zufällig an der ihr eigentümlichen Apperzeption teilnehmen.

Es gibt andere, die sich ohne Ausgang von derselben Quel­
le [der Apperzeption oder des Bewußtseins]531 sozusagen als 
Ergebnisse mit ihr verbinden oder sich ihr zueignen, obwohl 
sie ihr im Prinzip fremd sind.

Es gibt schließlich noch eine dritte Art sinnlicher Modi, 
welche wie Ausstrahlungen von der Quelle der Anstrengung 
selbst aus ganz an all ihren Charakteren teilnehmen und wie 
sie als innere Gegenstände der einen vollständigen Apperzep­
tion von der Person unabtrennbar sind, wo sich diese Person 
individuell konstituiert findet.

Daraus ergeben sich drei Klassen anfänglich und wesen­
haft verschiedener Modifikationen sowie drei entsprechende 
Systeme, auf die sich alle individuellen oder spezifischen Mo­
di des Empfindens und denkenden Wesens beziehen lassen, 
nämlich:

1) Sensitives ( passives) System, welches all die inneren 
oder äußeren Affektionen der Sinnlichkeit ohne den Beitrag 
des Willens oder der aktiven Teilnehme des Ich beinhaltet.

532

533
2) Perzeptives [oder intuitives (gemischtes)]  System, 

welches alle Modifikationen hinsichtlich der beginnenden 
Aktion irgendeiner äußeren oder inneren Ursache einerseits 
umgreift, die dem Willen gegenüber fremd ist; und anderer­
seits einer Folgereaktion, welche durch diesen Willen selbst 
bestimmt ist.

534

3) Schließlich apperzeptives (aktives) System, worunter ich 
alle Modi oder Akte im eigentlichen Sinne verstehe, welche 
die unmittelbaren und ausschließlichen (oder sogar nur mittel­
baren oder teilweisen) Hervorbringungen derselben lebendi­

531 Klammer gestrichen
532 Erg. oder
533 Korr. [...] alle Affektionen der inneren oder äußeren Sinnlichkeit umfaßt, 
welche spontan und ohne irgendeinen Beitrag [...]
534 Klammer gestrichen

267

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Kraft sind, welche die Anstrengung erschafft; indem in 
diesem Fall eine Aktion begonnen und beibehalten wird, wel­
che das Gesetz nicht mehr von den äußeren Gegenständen 
erhält.

122 Indem wir diese drei Systeme getrennt voneinander analy­
sieren, um die verschiedenen Arten an Empfindungen zu er­
kennen, welche jeweils darin enthalten sind, können wir es 
nicht verfehlen, reelle Charaktere zu finden, mit denen jene 
Hauptunterscheidungen verknüpft sind, welche von uns er­
fragt werden, [sowie auch mit mehreren anderen Nebenein­
zelheiten, nach denen wir nicht gefragt sind].535 536

§1
Sensitives oder passives System

536Das Vermögen oder vielmehr die allgemein rezeptive Fä­
higkeit aller unmittelbaren Eindrücke, welche an den Nerven­
enden durch irgendeine äußere oder innere Ursache (X) erfol­
gen, enthält alle Tatsachen der lebendigen und einfach emp­
findenden Natur, die unter einem physiologischen Gesichts­
punkt sowie außerhalb des Ich beobachtet werden können, sei 
es in jener Art unmittelbarem Tastsinn, dessen Bezüge wir 
bereits untersucht haben und, obwohl sie sich bis zu einem 
gewissen Punkt dem Bewußtsein annähem, nicht in dessen 
eigenen Bereich eintreten, sondern an den Grenzen bleiben, 
wodurch unsere beiden Naturen getrennt sind.

Hätten wir hier das ausdrückliche Ziel, dieses System von 
Eindrücken vollständig zu analysieren oder es von neuem in 
seinem Ausgang von seinen Anfangselementen zusammenzu­
setzen, dann gingen wir vielleicht bis zu diesen Punkten, zu 
körperbeschaffenen Monaden, zurück, welche sich gegenseitig 
in ihrer Vereinigung oder Koordination im System affizieren 
oder lebhafter werden und sich so durch die unaufhörliche 

535 Klammer gestrichen
536 Randerg. Gleichgewicht aller Organe, allgemein sensitive Stärke, unbe­
merktes Grundgefühl

268

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reproduktion jener veränderbaren Affektionen - materiellen 
Empfindungen (bei Buffon537), undeutlichen Wahrnehmungen 
(bei Leibniz538 539) - niemals bis zur Höhe der Bewußtseinsidee 
erheben, weil sie sich gänzlich außerhalb der sie konstituie­
renden Aktivitätssphäre befinden.

Die unmittelbar passiven Eindrücke, von denen wir spre- 123 
chen, haben zunächst einen eigenen Sitz in den Nervenenden 
der inneren Organe; auf sie bezieht sich das Funktionieren der 
Wahlaffinitäten, wovon die Sekretionsfunktion, der erste In­
stinkt der Nahrungsaufnahme oder der Selbsterhaltung abhän­
gen; schließlich die Gesamtheit der Organismusbestimmungen 
und all jene blind sinnlichen Triebe, welche das animalische 
Lebewesen im Geburtszustand zeigt.

Im Äußeren finden wir zudem jene Art an Eindrücken, 
welche sich über die ganze Körperoberfläche ausbreiten, de­
ren allgemein passiven Tastsinn™ sie bilden, welcher durch 
eine Modifikation besonderer Art in jedem getrennten äußeren 
Organ der unmittelbare Sitz des affektiven Anteils wird, der 
jeder unserer äußeren Empfindungen eigentümlich ist. Mate­
rie im eigentlichen Sinne, welche sich in der Tat nicht in Idee 
oder ursprüngliche Erkenntnis verwandelt, sondern vielmehr 
in all die wechselnden Anfänge von Stärke oder Schwäche, 
durch welche die Gewohnheit oder die Spontaneität des Orga­
nismus540 541 selbst sie hindurchgehen lassen kann.

541Diesem passiven Tastsinn entsprechen die ersten sensiti­
ven Funktionen des Geruch-, Geschmacks-, Hörsinnes selbst 

537 Vgl. Histoire naturelle des animaux, 327 f. (Anm. Übers.).
538 Vgl. Monadologie, § 14, 21 u. 23; Principes de la nature et de la gräce, 
§ 13 (Anm. Übers.).
539 Randerg. mit Verweiszeichen-. Hier Abschnitt über passiven Tastsinn aus 
anderem Heft ergänzen. - Wahrscheinlich -wollte Maine de Biran hier eine 
Stelle aus seinem Werk "Memoire sur la decomposition de la pensee” (ed. 
Azouvi Bd. 3), Kap. 5, Art. 1. "Passive und aktive Funktion des Tastens", 
198 f, einfügen (Anm. Übers.).
540 Var. des Vitalsinnes
541 Randerg. Anteil, den man als die Empfindung selbst betrachten könnte, 
auf die Materie reduziert und von jeder Wahrnehmungsform des Raumes 
oder der Zeit getrennt.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Sicht, insoweit man sie gleichfalls im unmittelbaren 
Abhängigkeitsverhältnis von der Einwirkung oder vom An­
stoß in den Geruch-, Geschmacks-, Hör- oder Augenflüssig­
keiten betrachtet, weiche wie durch eine Art Anziehung oder 
Wahlaffinität von den entsprechenden Organen aufgesucht 
werden, da sie ihnen zugehören und versuchen, sich sozusagen 
mit ihnen gemäß sicherlich überchemischen Gesetzen zu542 543 
verbinden.

Somit läßt sich bei den lokalen Eindrücken der Hör- und 
Augenflüssigkeit insbesondere nicht daran zweifeln, daß für 
die Seele, außer des vorstellend perzeptiven^ Anteils, eine 
wirklich unmittelbare Affektion eintritt, welche mit der Ge- 
samtatsache der objektiven544 Vorstellung vermischt bleibt 
und vom Ich nicht unterschieden werden könnte, weil sie sich 
nicht bis zu ihm hin erhebt; aber sie kann nichtsdestoweniger 
in gewissen Fällen hervortreten, wo die Erfahrung und die 
Beobachtung sie isoliert antreffen.

124 Diese Fälle sind beispielsweise jene, wo der materielle und 
sozusagen unbeseelte Teil des Tones oder Lautes die Sinn­
lichkeit in den inneren eigenen Sitzen anstößt, ohne daß der 
Gehörsinn irgendetwas deutlich vernimmt; so hat man festge­
stellt, wie völlig taube Individuen einzelne Affektionen in 
verschiedenen Körperregionen erlebten, als man in ihrer Nähe 
die Töne irgendeines Instruments erklingen ließ; man weiß 
auch, daß es bestimmte Töne, Klangfarben der Stimme, Ak­
zente gibt, welche natürlicherweise dazu geeignet sind, ver­
schiedene Leidenschaften in den Tieren, die sie hören, zu 

Auf diese Weise auf den rein affektiven Anteil reduziert, kann jede Emp­
findung noch als eine besondere Modifikation des allgemeinen und grundle­
genden Lebenssinnes betrachtet werden, welcher der natürlichen oder zufäl­
ligen Stärke proportional, aber in seinem Vitalsinn stets spontan ist, mit 
seinen eigenen speziellen Gesetzen, denen die Empfindungen von außen 
sich anpassen und die diese regeln, ohne von ihnen geregelt zu werden.
542 Korr. [...] gemäß Gesetzen einer Art transzendenter Chemie
543 Erg. oder intuitiven
544 Wort gestrichen

270

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erregen oder auch von bestimmten nervösen Krankheiten zu 
heilen oder sie hervorzurufen, usw., usw....

Die direkten Eindrücke der Augenflüssigkeit auf der Netz­
haut scheinen durch sich selbst am meisten der Charaktere 
unmittelbarer Affektion zu entbehren, mit Ausnahme jener 
Fälle, bei denen die Lichtstrahlen in großer Menge auf das 
äußere Organ einwirken, und man weiß, daß es dann keinerlei 
Sehen oder Anschauung irgendeiner Art gibt. Was dennoch 
diese oder jene einfache Farbe oder Farbzusammenstellung 
angenehmer als jede andere macht, hängt zweifellos von einer 
eigentümlichen und spezifischen Affizierbarkeit ab, obgleich 
sie in diesem Anschauungssinn sehr untergeordnet ist.

Wir müssen von jetzt an darauf hinweisen, daß jene Gefüh­
le im eigentlichen Sinne der Lust oder Mühen, der Anziehung 
oder des Widerwillens, welche oft den vollständigen Vollzug 
der Seh- und Hörwahmehmbarkeit begleiten, sehr deutlich 
von den direkten oder unmittelbaren Affektionen zu unter­
scheiden sind, von denen wir soeben sprachen. Diese Gefühle, 
von denen wir bei Gelegenheit die Charaktere in der vollen 
Entfaltung unserer Vermögen und in der höheren Quelle 
nachzeichnen werden, worin sie entstehen, wie diejenigen der 
Freude, Bewunderung, Liebe usw.,/welche das Gute und 125 
Schöne selbst sinnlich wecken, können nur infolge der aktiven 
Wahrnehmung oder des Urteils der Seele geboren werden, von 
denen die unmittelbaren Eindrücke der körperlichen Sinnlich­
keit stets unabhängig sind; und auf dieser wesenhaften Grund­
lage, welche wir hier nur vorübergehend andeuten, werden 
wir, wie ich sage, den wahrhaft unterscheidenden Charakter 
errichten, welcher die Empfindung und das Gefühl voneinan­
der trennt.

Kommen wir zur Klasse des rein passiven Eindrucks zu­
rück, worum es sich allein in diesem Abschnitt handelt, so 
glaube ich, daß sich auf eine Art schwingender Eigenschaft, 
welche dem unmittelbaren Sehsinn sehr eigentümlich ist, jene 
Phänomene einer inneren 545Anschauung im eigentlichen Sin-

545 Erg. sinnlichen

271

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne beziehen lassen, die unabhängig von den Erkenntnisgeset­
zen, denen sie vorausgehen kann, sowie auch fremd gegenüber 
der Apperzeption und der Bewußtseinstatsache546 im Vollzug 
ihrer Spontaneität durch sich selbst- wie alle instinktiven 
Bestimmungen - kraft der Gesetze des Organismus und der 
Art der Gehimaffizierbarkeit besteht, welche sie hervorbringt: 
von solcher Natur sind diese auf ein passives und spontanes 
Vorstellungsvermögen hinweisenden Phänomene, deren In­
stinkt bei mehreren soeben geborenen Tieren selbst uns so 
viele bemerkenswerte Beispiele liefert, wenn sie vor jeder 
Erfahrung genau das sichtbare Objekt treffen, welches natur­
gemäß ihren Emäherungs- oder Erhaltungsbedürfnissen eben­
so zukommt wie den Mitteln, ihre Spezies fortzuzeugen; von 
solcher Art ist auch jene spontane Erzeugung von gespensti­
schen Gestalten als Vorläufern eines quälenden Schlafs, die 
vor unseren Augen in der Dunkelheit der Nacht aufeinander­
folgen, uns nachstellen und in jeder Hinsicht einhüllen, ohne 
daß es dem Willen gelänge, den Sinn der Anschauung zu ent­
nehmen, die sie erfüllen oder der sie hervorbringt. Von sol­
cher Natur sind schließlich auch jene bald wechselnden bald 
andauernden Bilder, welche im Delirium und der Manie durch 

126 ihre Heftigkeit / und Wahrheit die Oberhand über alle Eindrü­
cke reeller Gegenstände gewinnen, sowie jene, welche ver­
schiedenen verschwommenen Zuständen entsprechen und sich 
in ihrer periodischen Erscheinung gewissen Bedürfnissen oder 
sinnlich organischen Trieben angleichen, indem diese durch 
die Natur oder Gewohnheiten in bestimmten Zeiträumen wie­
derentstehen. In all diesen Fällen scheint das Einbildungsor­
gan unter dem Gesetz innerer Eindrücke wirklich vollständig 
der Herrschaft jener überorganischen Kraft entzogen zu sein, 
von welcher die Apperzeption unabtrennbar ist. Begrenzt man 
die Anschauung auf den spontanen Vollzug dieses materialen 
Sinns der Bilder, so erblickt man deutlich, wie sie sich von der 
Apperzeption mit der ganzen Distanz unterscheidet, welche 
eine vollständige, vom Organismus abhängige Leidenschaft 

546 Korr. und dem Bewußtsein

272

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer freien, von der Intelligenz erhellten Handlung zu 
trennen vermag. Aber nicht hierauf soll ein Vermögen innerer 
Anschauung beschränkt werden, die in ihrer Spontaneität noch 
anderen Gesetzen unterworfen werden und einen intellektuel­
leren Charakter annehmen kann.

Stellen wir von nun an fest, da die Eindrücke oder Bilder, 
welche die Materie dieser Art einfacher Anschauung ausma­
chen, nicht affektiv sein können, ein solch intuitives Vermö­
gen daher selbst von der Empfindung unterschieden werden 
muß, deren affektiver Charakter die Grundlage ausmacht.

§2
Perzeptives oder intuitives (gemischtes) System

Wir haben gesehen, da der Anstrengungssinn voll in allen 
Körperteilen ausgeübt wird, wo der Einfluß des Willens sich 
auszubreiten vermag, jedes beliebige dieser Teile unmittelbar 
als unterschiedlich widerständige Größe zu einer bestimmten 
Anstrengung lokalisiert werden kann, und zwar sogar, bevor 
irgendein fremder Eindruck von außen seine spezifische Sinn­
lichkeit erregt; wenn also ein solcher Eindruck eintritt, / wird 127 
sich die unmittelbare Affektion, falls sie nicht lebhaft genug 
ist, um jedes andere Gefühl in sich aufzusaugen, mit dem, der 
Widerständigkeit des Organs eigentümlichen Modus im ent­
sprechenden organischen Sitz assoziieren und sich mit ihm 
oder ohne ihn darin lokalisieren; von daher ergeben sich die 
zusammengesetzten Erstempfindungen und jenes anfänglich 
einfache Urteil, welches von tiefsinnigen Philosophen, die bis 
zu ihm vorgedrungen sind, als natürlich oder angeboren ange­
sehen werden, und es ist nicht erstaunlich, daß die Analyse 
hier schwierig zu überschreitende Schranken gefunden hat, da 
diese Hindernisse von unseren innersten und ältesten Ge­
wohnheiten her geboren werden.

Diese dergestalt zusammengesetzte Empfindung könnte, da 
sie die erste Idee an Empfindung eines insgesamt einzig emp­
findenden Subjekts bildet, mit Recht in dieser Hinsicht unter 

273

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Titel eines in der Tat eigenen und individuellen Ge­
fühls bezeichnet werden,547 sollte dieser Ausdruck nicht aus-

547 (Seite 85) Der Ausdruck Empfindung (Sensation) ist zweideutig, denn 
weil er vom lateinischen Wort sensus kommt, kann er nur auf die Funktion 
des Wahrnehmungssinnes hinweisen, welche von den Physiologen mit der 
des Organs identifiziert wird; der Ausdruck Gefühl (sentiment), welcher vom 
Verb fühlen (sentir) abstammt, enthält in sich die Idee der notwendigen 
Beteiligung eines individuellen und bewußten Subjekts.

Daher hatte ein Physiologe, der eine vor ihm bestehende Sprache be­
nutzte, aber sie genauer festlegen wollte, zwischen einer animalischen und 
einer anderen organischen Empfindung unterschieden [vgl. M. F. X. Bichat, 
Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Teil I, Art. 7, § 3, S. 100]; 
aber wie ich glaube, hätte er kein organisches Gefühl oder vielleicht sogar 
kein animalisches Gefühl unterschieden.

Der schätzenswerte Autor der "Elements d'Ideologie" [vgl. t. I, Teil I, 
Kap. 1, S. 17, 38 u. ö.], dem die Wissenschaft soviel verdankt und den ich 
niemals zu verehren aufhören werde, selbst wenn ich mir erlaube, anderer 
Meinung als er zu sein, dieser Herr [Destutt] de Tracy hat als erster folgende 
Formulierung gebraucht: Empfindungen fühlen (sentir des sensations). Ich 
glaube nicht, daß er gleichfalls zu sagen gewagt hätte: Gefühle fühlen (sentir 
des sentiments). Der Pleonasmus wäre dann wirklich, denn da der Verbge­
genstand im Verb selbst einbeschlossen wäre, hätte man nur eine absolut 
identische Idee, welche in zwei verschiedenen Formen wiederholt wird; es 
wäre so, als sagte man: ein Leiden leiden oder eine Rede reden \is\n:, wird 
stattdessen die Empfindung als das unmittelbare Ergebnis der Funktion eines 
Organs verstanden und durch das Verb fühlen (sentir) die ausdrückliche 
Teilnahme des Subjekts am sinnlich organischen Eindruck bezeichnet, den 
es empfängt, dann gibt es in der Tat keinen Pleonasmus mehr; und die For­
mulierung eine Empfindung fühlen oder verspüren (sentir une Sensation) 
drückt sogar ziemlich nachdrücklich jene Bewußtseinstatsache aus, worin 
sich das Ich mit seiner Modifikation unter einem gewissen Gesichtspunkt 
vereint, während es sich davon unter einem anderen trennt, um sie wahrzu­
nehmen, zu beurteilen, indem es sie auf ein Organ oder eine Größe außer­
halb von sich bezieht. Es verhält sich nahezu ebenso mit dem Ausdruck, 
eine Erinnerung, einen Bezug, irgendeine Geistesleistung fühlen oder ver­
spüren, welcher sich auf jenes höhere, von Locke Reflexion genannte, Ge­
fühl bezieht, weil ein solcher Ausdruck in besonderer Weise das Bewußtsein 
des Ich in bestimmten Akten oder Hervorbringungen anzeigt. Aber vielleicht 
mußten diese verschiedenen Verwendungen desselben Wortes fühlen oder 
verspüren (sentir) unterschieden werden, um die Grundlagen und Bedingun­
gen in den Charakteren der gefühlten Modi selbst zu suchen ... (Anm. MB). 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücklich dazu verwandt werden, eine in gewisser Weise intel­
lektuellere Art von Affektion zu bezeichnen, bzw. den mate­
riellen Organen fremder, näher der Seele, als jene Affektion, 
um die es sich handelt.

Ich werde also darin fortfahren, Empfindung jeden zusam- 128 
mengesetzten Modus einer unmittelbaren, wechselnden Affek­
tion und des einen, der Persönlichkeit identischen Gefühls zu 
nennen, womit sie sich verbindet, insofern der Eindruck auf 
einen organischen Sitz bezogen wird, folglich außerhalb des 
Ich, welches sich davon unterscheidet und in gewisser Weise 
trennt, so wie es sich vom Körper oder vom Organ trennt, 
worauf es ihn bezieht; keineswegs jedoch unterscheidet es 
sich auf solche Weise von den Akten oder Modi, welche ihm 
tatsächlich zu eigen sind, nämlich als konstitutiv für seine 
phänomenale Existenz.

All die vollständigen Empfindungen an Geruch, Ge­
schmack, Farbe, Ton, Berührung, werden sie hauptsächlich in 
affektiver Hinsicht betrachtet, entsprechen somit einzelnen 
Organen, welcher mehr oder weniger direkt in den allgemei­
nen Anstrengungssinn eintreten und sich als Endgrößen der 
Handlung eines Bewegungswillens lokalisieren.

Aber hier muß eine wesentliche Unterscheidung zwischen 
diesen äußeren Sinnen beachtet werden, von denen die einen 
ganz besonders in einem Abhängigkeitsverhältnis / von den 129 
Erregungsursachen der unmittelbaren Affizierbarkeit konstitu­
iert werden, welche dabei stets über die willentliche Bewegt­
heit vorherrscht, während sie in den anderen sehr untergeord­
net ist und fast gleich null sein kann, so daß der perzeptive 
Anteil (den ich so nenne, da er direkter unter den Willens­
einfluß und somit unter den Gesichtspunkt des Bewußtseins 
gelangt)* 548 in der umfassenden Empfindung vorherrscht und 
sich sogar von jeder affektiven Zusammensetzung isoliert, um 

Wahrscheinlich verweist die Seitenangabe 85 zu Beginn dieser Anm. auf 
die Parallelstelle in: P. Maine de Biran, Memoire sur la decomposition de 
lapensee, III (ed. Azouvi), 341 f (Anm. Übers.).
548 Klammer gestrichen

275

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so, wie ich sage, ganz allein jenen vollständig gemischten 
Modus549 konstituieren kann, den ich Wahrnehmung nenne.

Die ersten Wahmehmungssinne, von denen ich soeben 
sprach, gehören hauptsächlich und anfänglich zu einem Le­
ben, welches noch animalisch genannt werden kann; von sol­
cher Natur sind der Geruch und der Geschmack, die sich bis in 
die volle Entfaltung unserer aktiven Vermögen hinein beson­
ders mit dem Nahrungsinstinkt verknüpfen, dessen Gesetzen 
sie sich fugen: von solcher Natur ist auch jener Universalsinn 
der lebendigen und beseelten Natur, nämlich der passive Tast­
sinn am gesamten Körper.

Die zweite Art von Sinnen gehört zu einem fast ganz intel­
lektuellen Leben; es sind die Sinne der Erkenntnis, die In­
strumente oder die Mittel aller körperlichen und geistigen 
Kommunikation, mit denen sich die fortschreitende Entwick­
lung unserer höchsten Vermögen verknüpft. Es handelt sich 
hier einzig und allein um den Seh-, Gehör- und Tastsinn, wo­
bei alle drei in Hinsicht auf ihre gänzlich aktiven Funktionen 
hin betrachtet werden, von denen der perzeptive Charakter 
abhängt, welcher ihren Hervorbringungen gemeinsam ist: in 
dieser Hinsicht sind sie in der Tat nicht auf die unmittelbaren 
Eindrücke und passiven Modi der Vorstellung oder spontanen 
Anschauung beschränkt, von denen wir ausgegangen sind; sie 
warten nicht darauf, daß die Gegenstände sie suchen kommen 
oder sich ihnen anpassen; sie besitzen vielmehr eine eigene 

130 Kraft, die sie vorauseilen läßt, / um ihre Eindrücke zu beherr­
schen oder zu verändern, so daß diese die Formen erlangen, 
welche sie als verfügbare Materienstoffe für die weiteren Aus­
arbeitungen der Intelligenz angemessen sein lassen.

Ich werde hier einige Einzelheiten von jedem dieser drei 
Instrumente aufgreifen, welche der Wahmehmungstätigkeit 
eigentümlich sind:

549 Korr. [...] isoliert oder mit dem Ich den vollständigen und gemischten 
Modus [...]

276

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Sehwahmehmung

Nichts wird zunächst am besten festgestellt und ist am leich­
testen zu erkennen als der Unterschied der jeweiligen Charak­
tere und Ergebnisse einer ganz passiven Sicht, welche bloß die 
Bilder außerhalb wie die glatte Oberfläche eines Spiegels 
wiedergibt; sowie andererseits jener durch den Willen akti­
vierte Blick, der sozusagen in das Innere der Gegenstände 
eindringt und daraus die Elemente einer reell550 anschaulichen 
Erkenntnis gewinnt. Wird die Sicht in der Tat durch ein aus­
drückliches Wollen aktiviert (yivida intentione actuantur- 
kraftvoller Ausdruck Stahls551), so gewinnt ihr Organ eine 
besondere Ausdruckskraft, worin das Leben und das durch­
dringende Feuer der Intelligenz erglänzt (ignis intelligens)', 
jedoch kommt der Ausdruck, welcher auf diese Weise den 
Blick belebt, keineswegs vom Organ selber; es handelt sich 
um eine Ausstrahlung der Seelenkraft, deren Spiegel das Auge 
wird; diese Kraft ist es, welche den visuellen Punkt lenkt, der 
Reihe nach auf die verschiedenen Teile des Gegenstandes 
fixiert, das Organ in jede Richtung bewegt und dreht, es durch 
Reizung oder Kommunikation elektrisiert und ihm somit alle 
wesentlichen Bedingungen einer deutlichen Wahrnehmbarkeit 
verleiht.

Wenn der Sehsinn in der Tat nicht in den Anstrengungs­
sinn einträte, wenn anders gesagt, das Auge wie das Organ des 
Geruchs oder sogar des Gehörs unbeweglich wäre, so gäbe es 
keine willentliche Ausrichtung, keinen intentional aktiven 
Blick, keine visuelle Wahrnehmbarkeit mehr; der Lichtein­
druck wäre auf die unmittelbare Affektion beschränkt, so wie 
es geschieht, wenn die Lichtstrahlen in großer Menge auf das 
Organ beim Wechsel von der Dunkelheit zu großer Helligkeit 
einwirken, oder wenn sich die Augen zum erstenmal öffnen. 
Selbst wenn die Gewohnheit die Kraft des affektiven Ein­
drucks abgeschwächt haben sollte / und die Strahlen die Netz- 131 

550 Korr. wahren
551 Theoria Medica vera (1707), 1.1, A. Physiologia, Abt. V (De sensu), 284 
(ed. 1831, 445 f.)(Anm. Übers.).

277

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hautfasem nur leicht in dem für eine deutliche Sicht geeigne­
ten Helligkeitsgrad anstießen, so fände die vollständige Wahr­
nehmung trotzdem noch nicht statt; die Materie wäre da, aber 
nicht die personale Form, und da die passive Anschauung der 
Anstrengung gegenüber fremd ist, wäre sie es auch für ein Ich, 
welches allein zu sagen erlaubt, den Eindruck oder irgendei­
nen Gegenstand wahrzunehmen, von dem es sich unterschei­
det, indem es beides aus sich hinausversetzt.

Da somit die unmittelbare Affektion, welche kollateral mit 
der Anstrengung und dadurch selbst mit dem /cAgefühl ver­
bunden ist, die vollständige Empfindung im eigentlichen Sin­
ne bildet, so setzt sich auch die Anschauung auf eine noch 
mehr innerliche Weise mit dem personalen Modus zusam­
men,552 um die ebenfalls vollständige Wahrnehmung in ihrer 
unmittelbar höheren Ordnung zu bilden.

Unter den verschiedenen Charakteren, welche eine derge­
stalt betrachtete Wahrnehmung annehmen kann, und zwar mit 
Blick auf die Initiative oder Vorherrschaft, die abwechselnd 
zu den beiden Elementen gehören, woraus die Wahrnehmung 
besteht, wollen wir nur folgende erwähnen:

1) Die einfache Anschauung, welche für sich allein den 
Modus gänzlich passiver Sicht bilden kann, da sie durch sich 
selbst des affektiven Charakters entkleidet ist oder ihn nur im 
geringsten Grad besitzt, unterliegt nicht diesen Arten sensiti­
ver Verschärfungen, wodurch das Bewußtsein in der Empfin- 

132 düng! gänzlich verdunkelt und ausgelöscht zu werden ver­

552 Da sich in der unmittelbaren Anschauung die Bilder, welche sich auf den 
passiven Sehsinn beziehen, wobei der Eindruck der Augenflüssigkeit äußerst 
fein ist, von selbst und fast ohne Vermittlung bis zum Gehirnzentrum hin zu 
vermehren scheinen, welches hypothetisch als der Seele eigenes Organ 
betrachtet wird, ließe sich unter einem objektiven Gesichtspunkt vorausset­
zen, daß es in dieser augenblickshaften Übertragung etwas mehr als eine 
materielle Berührung gibt; nämlich eine innerliche Verbindung und wie ein 
Eindringen der Elemente oder Monaden, welche auf den höchsten Einfach­
heitszustand reduziert sind sowie einerseits das organische Zentrum der 
Anschauung und andererseits die Augenflüssigkeit bilden, wodurch deren 
Kraft spontaner Vorstellung mittels wirklich harmonischer Bezüge und ohne 
irgendeine Mithilfe der Seelenaktivität verwirklicht wird (Anm MB).

278

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mag; und dies ist ebenfalls ein sehr unterscheidender Charak­
ter, welcher die Anschauung von der Affektion und infolge­
dessen die Empfindung von der Wahrnehmung trennt.

2) Die Aufmerksamkeit als eine ausdrückliche und intenti- 
onalere Ausübung des Anstrengungssinnes kann stets in dem 
durch das Wollen aktivierten Blick die einfache Anschauung 
in den Rang vollständiger Wahrnehmung erheben, was nicht 
ebenso in der Empfindung stattfindet, wo das affektive Ele­
ment im Gegenteil die Anstrengung, die aktive Aufmerksam­
keit und das gesamte Ich aufsaugen kann, weil es von sich 
selbst aus oder durch die spontane Sinnlichkeit einen Zuwachs 
an Stärke erfährt.

3) Aber es reicht aus, daß der äußere Anschauungssinn die 
Initiative über die innere Bewegungskraft gewinnt, damit die 
Anstrengung, obwohl sie von einer ausdrücklichen Aufmerk­
samkeit aktiviert wird, in ihrer inneren Bestimmung keines­
wegs in sich selbst und auch nicht in ihren unmittelbarsten 
Ergebnissen apperzipiert wird; sie kann es nur in ihrem mit­
telbaren Ergebnis sein, das heißt im Bild oder im anschauli­
chen Modus, worauf sich die Aufmerksamkeit oder die See­
lenkraft fixiert und verdichtet. Dies ist ein sehr bemerkens­
werter Unterschied, welcher in der hier von uns betrachteten 
Wahrnehmung jenes Vermögen, das perzeptive Aufmerksam­
keit genannt wurde, von dem des anderen in der inneren Ap­
perzeption trennt, das unter dem Titel Reflexion charakterisiert 
werden wird. Denn letztere verbindet sich ganz und gar mit 
den eigenen und inneren Akten des Wollens und des Ich; die 
erstere hingegen verbindet sich infolge der sie nach außen 
ziehenden Neigung besonders mit den modalen Ergebnissen 
dieser Akte oder mit den sinnlichen Wirkungen, welche sie 
außerhalb des Ich hervorbringen können ... Diese Beobach­
tung ist sehr allgemein und läßt sich auf die Ausübung all 
unserer verschiedensten Vermögen anwenden, auf alle See­
lenzustände, worin sich Handlung und Leidenschaft miteinan­
der verknüpfen, aufeinander folgen oder sich der Reihe nach 
ersetzen; und dies ist es, was den Geist des Menschen ganz 
besonders für die Natur und die Charaktere seiner innerlichs-

279

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133 ten aktiven Vermögen blind macht. / Es läßt jenes philosophi­
sche Talent so selten sein, weil es nicht darin besteht, frei eine 
Abfolge von Leistungen zu wiederholen, sondern sogar inmit­
ten dieser freien Wiederholung das Bewußtsein der sie aus­
übenden Mächtigkeit zu erlangen?53

554Der Wahmehmungs- und besonders der Anschauungs­
sinn herrschen in der menschlichen Beschaffenheit bis in sei­
ne intellektuelle Natur hinein vor. Je mehr wir Leichtigkeit 
und Gefallen daran finden, das uns Äußere vorzustellen und 
einzubilden, desto weniger sind wir dazu geneigt, das uns

553 Zitat annäherungsweise aus F. W. J. Schelling, System des transzendenta­
len Idealismus (1800), 96 f., nach J.-M. Degörando, Histoire comparöe des 
systemes de philosophie, t. II, 306 f. {Anm. Übers.).
554 Randerg. Maupertuis stellt in seinen Reflexionen über die Sprachen fest, 
daß das, was wir unsere Wissenschaften nennen, so eng von den Arten und 
Weisen abhängt, welche benutzt werden, um die Erstwahmehmungen zu 
bezeichnen, daß unsere Fragen und Aussagen darüber ganz unterschiedlich 
wären, falls diese Erstwahmehmungen andere Ausdrücke gefunden hätten 
als jene, wie sie ihnen in unserer gewöhnlichen Sprache entsprechen [vgl. 
Reflexions philosophiques sur l'origine des langues et la signification des 
mots, § 12, 267 f.]; hierzu bemerkt Herr Turgot [Remarques critiques sur les 
Reflexions philosophiques de Maupertuis, 121 f.]: Wenn beispielsweise 
diese ersten Ausdrücke eher dem Geschmack als der Sicht entsprochen 
hätten und man dem ersten vorausgesetzten herrschenden Sinn mehrere 
Ausdrücke verliehen hätte, die heute den anderen Sinnen entsprechen, dann 
hätten diese eine ganz andere Metaphysik eintreten lassen, und im vorausge­
setzten Fall wäre diese Metaphysik sicherlich dunkler und weniger detailliert 
gewesen. Dies ist also die große Quelle der Dunkelheiten und Irrtümer in der 
Metaphysik: man will die Prinzipien auf die Empfindung im allgemeinen 
gründen und geht von den partikulären Eindrücken eines Sinnes aus, der 
seinen ihm eigentümlichen Charakter besitzt. Was daher von diesem Charak­
ter abgeleitet wird, läßt sich nicht auf alle Empfindungen übertragen {Anm. 
MB). - Vgl. auch P. Maine de Biran, Note sur les reflexions de Maupertuis 
et Turgot au sujet de l'origine des langues, X (ed. Tisserand), 315-338, vom 
April 1815. Pierre-Louis Moreau de Maupertuis (1698-1759) wurde 1745 
mit der Neuordnung der Berliner Akademie durch Friedrich II. beauftragt 
und war deren ständiger Präsident. Seine Philosophie in Abhängigkeit von 
Locke und Berkeley beeinflußte Kant; bekannt ist auch sein mechanisches 
wie biologisches Gesetz vom geringsten Kraftaufwand bzw. geringsten 
Widerstand {Anm. Übers.).

280

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innere, oder was wir sind, zu apperzipieren und darüber nach­
zudenken ... In den heterogenen Bildern oder Eindrücken wird 
man gleichfalls das Denken analysieren und das Geheimnis 
seiner Wirkweisen darin zu ergreifen versuchen: von den Flü­
geln der Einbildungskraft getragen, die uns bald bis zu den 
Himmeln erhebt, uns bald bis in die Abgründe hinabsteigen 
läßt (Ausdruck Condillacs), glauben wir, es zu betrachten und 
zu ergreifen ... Ist es daher erstaunlich, daß die Tatsachen des 
inneren Wahmehmungssinnes einem Organ555 entgangen sind, 
welches uns so weit von ihnen, so weit von uns selbst 
forträgt? Ist es erstaunlich, wenn dieser vorherrschende äußere 
Sinn für das Modell oder den Urtypus das Bewußtseins gehal­
ten und die Ergebnisse seiner Vorstellungsfunktion unmittel­
bar so verallgemeinert wurden, um bald zu einer Art Materia­
lismus hingeführt worden zu sein, welcher das Gefühl und das 
Denken in einer notwendigen und absoluten Abhängigkeit556 
von den Gegenständen begründete557, bald zu einem Idealis­
mus, welcher diese Gegenstände selber vernichtet, um sie 
durch Bilder, leichte Phantome, spontane Schöpfungen unse­
rer Anschauung zu ersetzen, die für ihren Bestand, um in der 
Eigenschaft als Ideen zu sein, keinen äußeren Träger brau­
chen?558

555 Korr. Sinn
556 Korr. in einem [...] Abhängigkeitsverhältnis
557 Korr. konstituiert
558 Man kann in den "Dialogen von Hylas und Philenous" [1. Dialog] sehen, 
wie Berkeley den besten Teil seiner Vemunftschlüsse gegen die Existenz 
von Körpern auf Beispiele gründet, die dem Sehsinn entliehen sind. Man 
kann danach im "Traktat über die menschliche Natur" [1. Buch, Teil II, Abt. 
6 u. Teil IV, Abt. 6] sehen, wie der Skeptiker Hume, indem er die Betrach­
tungen bis ans Ende trieb, sich derselben Waffen bediente, um jede reelle 
und substantielle Existenz bis hin zu der des individuellen Subjekts zu zer­
stören. Der letztere Philosoph hat sehr folgerichtig gedacht, so wie es ein auf 
den Sehsinn reduziertes intelligentes Wesen tun könnte, wenn gilt, daß ein 
solches Wesen denken könnte. Die reelle substantielle oder dauernde Ein­
heit verdunkelt sich in der Tat und scheint vollständig vom Anschauungs­
sinn ausgelöscht zu sein, bzw. in den zusammengesetzten und beweglichen 
Bildern, die er darstellt; der beständige Bezug zu dieser grundlegenden 
Einheit, ohne die es keine intellektuelle Vielfalt geben kann, scheint in der 

281

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Wir haben zuletzt die Haupteigenschaften des wahmeh- 
menden Vermögens umrissen, wobei wir als Typus insbeson­
dere den Seh- oder Anschauungssinn genommen haben, wel­
cher mit der Anstrengung verbunden ist und vom Wollen akti­
viert wird.

Dieser wirklich hervorstechende Charakter besteht darin, 
daß das Wollen, die Anstrengung oder der Seelenakt, welcher 
die einfache Anschauung in den Rang der Idee erhebt, in sei­
ner eigenen Bestimmung selbst unbemerkt oder mit dem mo­
dalen Ergebnis vermischt bleibt, dem er allerdings jene Wahr­
nehmungsform verleiht, wodurch sich die sonst materiale und 
passive Anschauung dem Bewußtsein des individuellen Sub­
jekts zueignet und so zum Gegenstand oder zum weiteren 
Ausdruck der verschiedenen intellektuellen Leistungen wie 
der Aufmerksamkeit, Erinnerung oder Reminiszenz559 bzw. 

Existenz keine Grundlage mehr zu haben ... Alles ist Modus oder Akzidens, 
nichts ist Substanz. Es kann wohl einen Bildgrund geben, der einige Zeit 
bleibt und mit dem sich die vorübergehenden Farben (Korr. Bilder) ver­
knüpfen, aber dieser Grund geht seinerseits vorüber und zieht alles wie in 
einem ewigen Fluß nach sich ... Hier triumphiert der Skeptiker natürlich; wir 
werden ihn nicht auf diesem Boden angreifen, den er sich als den günstigs­
ten ausgewählt hat; wir werden ihn vielmehr nur in ein anderes Erfahrungs­
feld [Korr. in einen anderen Teil des Erfahrungsfeldes] hinüberziehen, wo 
seine Hippe als Instrument der Beschädigung und der Verwüstung nichts 
mehr [Erg. so leicht] zum Angriff findet (Anm. MB).
559 Als eine wesentliche Tatsache, die denen entgangen zu sein scheint, 
welche eine ganz sinnliche Einbildungskraft mit dem intellektuellen Ge­
dächtnis verwechselt habem, muß man deutlich feststellen, daß es im eigent­
lichen Sinne keine Reminiszenz von Bildern oder einfacher Anschauung 
gibt, sondern nur vollständige Wahrnehmungen, wo im Ursprung ein Be­
wußtseinsakt oder ein ausdrückliches Wollen, eine Anstrengung eingetreten 
ist. Allein dieser Bewußtseinsanteil lebt durch sich selbst in der eigentlichen 
Erinnerung oder im Gefühl derselben fortgesetzt identischen Persönlichkeit 
wieder auf. Denn wie könnte sich das Ich wiedererkennen oder irgendein 
Zeichen der Reminiszenz bzw. seine personale Identität in den rein sensitiv 
oder anschaulichen Modi wiederfmden, worin es nicht gewesen ist, denen es 
weder als Handelnder noch sogar als Zeuge beigewohnt hat? Alle Unter­
scheidungen, welche sich von unseren, auf eine umfassende Theorie der 
intellektuellen Vermögen angewandten Prinzipien herleiten ließen, können 
sich in diesem Gedächtnis nicht verzeichnen lassen, welches bereits die 

282

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Vergleich und zum Urteil usw. wird, alles mit Ausnahme 
der Reflexion, welche sich dort von ihrer Grundlage verlagert 
findet und sich nicht auf einen ihrer Natur heterogenen Ge­
genstand beziehen kann.

2. Wahrnehmbarkeit von Gehör und Berührung560

Überall, wo sich dieselben Grundbedingungen der Wahrneh­
mung wiederholen, das heißt: 1. die Initiative, welche eine 
fremde Kraft oder irgendeine von außen auf den Wahmeh- 
mungssinn bezogene Eindrucksursache über die des Willens 
gewinnt, wodurch dessen Handeln dann nur eine Folge des 
äußeren Eindrucks ist; und 2. folglich die Abwesenheit unmit­
telbarer Apperzeption, einer Anstrengung, welche dann bloß 
im Modus als deren Teilergebnis wahrgenommen wird (denn 
diese Apperzeption kann nur insoweit stattfinden, / wie die 
Seele die Bewegung beginnt oder die Anstrengung wirklich 
anfänglich ist); überall mithin, wo sich dieselben Bedingungen 
wiederholen, wie ich sage, können wir die Charaktere der 
Wahrnehmung wiedererkennen, so wie sie insbesondere durch 
den Sehsinn kurz zuvor dargestellt wurden.

Demnach ist die Bildung des Gehörs dergestalt, wenn es 
nur im äußeren Organ und ohne seine Entsprechung mit dem 
Stimmorgan betrachtet wird, daß die Einwirkung der Laut­
strahlen, wie die Lichtstrahlen, stets die Sinnlichkeit des Or­
gans ohne den anfänglichen Beitrag der aktiven Seelenkraft 
beeindrucken und sie herausfordem, welche der Wahrneh­
mung so durch ein wirklich aktives Abhorchen beistehen und 
sie zu ergänzen vermag, ohne ein direktes Mittel zu besitzen, 
die passive und einfache Hörbarkeit zu verhindern.

gewöhnlichen Schranken überschreitet, und es genügt, auf die hauptsächli­
chen Trennungspunkte hinzuweisen, um alle anderen vorausahnen zu lassen, 
zumal wenn man sich an so klarsichtige Preisrichter wendet (Anm. MB).
560 Die Titel von 1. und 2. sind mit I. Raddrizzani ergänzt; der Urtext hat 
nur die reine Zählung, welche J. Echeverria in seiner Ausgabe in diesem 
Kap. 3 allein wie der gibt (Anm. Übers.).

135

283

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obwohl sich der Anstrengungssinn in der Tat bis zum äu­
ßeren Gehör ausbreitet, so wie man es an dem seine Beschaf­
fenheit aufgreifenden Muskelapparat sehen kann, besonders 
aber am Akt des Willens, welcher das Abhorchen von einer 

136 passiven Hörbarkeit unterscheidet, / so wie es der Blick auch 
bei der bloßen Sichtbarkeit tut, so scheint es doch, daß der 
Anstrengungssinn hierbei nur noch eine sekundäre und dem 
äußeren Eindruck untergeordnete Rolle spielt; der Wille, an­
statt die Initiative zu ergreifen, übte vielleicht561 sogar niemals 
auf das Material oder auf den rein affektiven Lautanteil, wel­
che zunächst das äußere Ohr berühren, jene Art sekundären 
Einfluß aus, den er auf andere sinnliche Eindrücke wie bei­
spielsweise auf die von Geschmack und Geruch ausübt, hätte 
die Natur selber das Gehör nicht mit einem anderen Organ 
verknüpft, welches diese zunächst rein passiven Eindrücke 
ergreift, sie verdoppelt, wiederholt und ihnen den ihnen eigen­
tümlichen Aktivitätscharakter aufprägt, wie wir noch sehen 
werden.

Es wird562 sich ebenso mit dem Tastsinn verhalten, betrach- 
tet[e] man ihn zunächst als passiv, oder von außen die ver­
schiedenen, dem Modus seiner Sinnlichkeit angemessenen 
Eindrücke, welche ihm ganz fertige Berührungsbilder der 
Gestaltausdehnung sowie die tatsächlichen Berührungsemp­
findungen des Warmen, Kalten, Glatten, Rauhen usw. lie­
fern.563 Aber man täuschte sich sehr, wenn man darauf die der 
Berührung eigentlichen Funktionen beschränkte; es hieße 
ihren eigentlich ursprünglichen Charakter verkennen, um nur 
denjenigen zu sehen, welcher durch die ältesten Gewohnhei­
ten aktuell diesem Zustand eingeprägt ist, wo die eigene und 
unmittelbare Apperzeption der anfänglichen Anstrengung, die 
diese Funktionen bestimmt, unter den Ergebnissen des Aktes 
verschwindet; wo die Folge des urtümlichen Verhältnisses 
von Existenz und Kausalität den Platz des Antezedens ein­

561 Wort gestrichen
562 Korr. würde
563 [...], woraus unmittelbar die Berührungsbilder der Gestaltausdehnung, die 
eigentlichen Berührungsempfindungen [...] herrühren sollen

284

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt, wo der vorgestellte Gegenstand vor dem Subjekt der 
Vorstellung und von ihm unabhängig564 zu sein scheint.

Es lassen sich hier die Anschauungscharaktere wiederer­
kennen, welche wir hauptsächlich von den einfachen Bildern 
des Sehsinnes hergeleitet haben, die im eigentlichen Sinne 
anschaulich genannt werden; in der Tat kann dieser Begriff 
Anschauung durch seine Verallgemeinerung gemäß reellen 
Analogien alles ausdrücken, was die Seele in sich oder außer­
halb von sich spontan ohne Anstrengung ihrerseits oder ohne 
wahrgenommenen Akt sieht oder wahmimmt, sei es, daß diese 
Anstrengung sich reell nicht vollzieht, / oder sei es, daß sie 137 
sich mit dem zusammengesetzten Ergebnis des sinnlichen 
Modus und der Anstrengung auf solche Weise vermischt, sich 
dann im Bewußtsein davon nicht mehr unterscheiden zu kön­
nen; und hier sieht man, wie das Anschauungsvermögen, da es 
unter einem allgemeinen Gesichtspunkt verstanden und in der 
vollständigen Entfaltung aller Vermögen betrachtet wird, es so 
schwierig macht, den ihm eigenen Bereich zu bestimmen; 
weshalb die Anschauung, wie ich sage, in ihren letzten Gren­
zen fast nicht mehr von der Wahrnehmung unterschieden wä­
re, und vor allem im äußersten Grad der Leichtigkeit, Schnel­
ligkeit und dadurch selbst der Dunkelheit, wohin die Gewohn­
heit unaufhörlich die Akte und urtümlich notwendigen Bewe­
gungen fuhrt, um den in den Organen passiven Eindrücken die 
Form zu geben, welche sie in den Rang vollständiger Wahr­
nehmungen erhebt.

Daraus ergibt sich, betrachtet man unsere Vermögen in ih­
rem gewöhnlichen Vollzug, daß sich unter dem Titel unmit­
telbarer Anschauung alle Modi der Farben, Formen und Töne 
verstehen ließen, mit denen die Gegenstände selbst in der 
ersten Auffassung umkleidet zu sein scheinen, welche durch 
jeden entsprechenden äußeren Sinn erfolgt. Die vollständige 
Wahrnehmung verlangte demnach einen ausdrücklichen oder 
intentionalen Akt der Aufmerksamkeit, der keineswegs in sich 
selbst apperzipiert würde, da er sich stets auf den Gegenstand 

564 Korr. und wie unabhängig von ihm

285

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wahrnehmung als die eigentliche Größe fixiert, wohin 
dieses Vermögen natürlicherweise strebt. Somit fände man in 
der neuen Entfaltung der wahrnehmenden Aktivität den ei­
gentlichen Charakter, welchen wir in diesem Abschnitt spezi­
fizieren wollten.

Betrachten wir daher nunmehr in der vollen und aktiven 
Ausübung jenes Wahmehmungssinnes, dessen Funktionen 
noch nicht analysiert wurden, wie es bei ihnen sein muß, die 
neuen Charaktere der Apperzeption, wie diese durch die Er­
fahrung mit anderen sinnlichen Hervorbringungen zusammen­
gesetzt ist, denen sie ihren Aktivitätscharakter verleiht, und 
vollenden wir in den Urtatsachen die Betrachtung aller Unter­
schiede, welche von uns erfragt werden.

Aktiv perzeptives System

1. Äußere Apperzeptionen, Funktionen des aktiven Berührens

138 Wir haben die unmittelbar innere Apperzeption mit dem indi­
viduellen Gefühl einer überorganischen Kraft verbunden, wel­
che auf eine lebendig organische Widerständigkeit bezogen 
ist; ersetzen wir nunmehr diese eigentümlich lebendige Wi­
derständigkeit oder fugen wir ihr vielmehr eine fremde tote 
Widerständigkeit hinzu ... Der Grundmodus der Anstrengung 
wird hinsichtlich des Prinzips seiner Bestimmung nicht verän­
dert sein; das Antezedens des urtümlichen Bezuges, womit 
sich die Tatsache des Bewußtseins oder die personale Exis­
tenz verknüpft, wird stets dasselbe Ich sein; aber das Konse­
quent dieses Bezuges wird durch ein neues Element verwi­
ckelter, muß als Quelle und Grundlage all unserer objektiven 
Erkenntnis in seiner Natur, seinen Grenzen und in der wahr­
haftigen Ordnung seiner Vorherrschaft mit mehr Genauigkeit 
und Tiefe festgelegt werden, als es bisher vielleicht noch nicht 
geschah.

Trennen wir zunächst vom aktiven Berührungssinn alles 
ab, was nicht unmittelbar von der willentlichen Bewegungs­

286

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion abhängt, die ihn im eigentlichen Sinne konstituiert. 
Schließen wir alles aus, was von der Sinnlichkeit eines passi­
ven Tastsinnes abhängt, um in ihrer Reinheit und außerhalb 
jeder Vermischung die beiden Elemente aufzufinden, welche 
sich darauf beziehen: die Einheit der wesenhaft relativen Wi- 
derständigkeit auf die Einheit der Anstrengung.

In diesem Gegenstand könnten wir voraussetzen, daß das 
Tastorgan, anstatt wie die Hand des Menschen gestaltet zu 
sein, auf einen äußerst spitzen Fingernagel reduziert wurde, 
der jeder äußeren Sinnlichkeit beraubt, aber unter der aus­
schließlichen Leitung einer überorganischen Kraft beliebig 
beweglich ist, welche sich dazu eignet, die Akte zu bestimmen 
und deren Ergebnisse wahrzunehmen.

Der bewegliche Finger wird nacheinander oder kontinuier­
lich auf irgendeinem Teil / jener Materie bewegt, welche wir 139 
außerhalb von uns im Phänomen der festen Gesta/Zausdehnung 
realisieren (so wie es sich im gewöhnlichen Verlauf unserer 
Sinne und unter einer ihrerseits als Oberfläche ausgedehnten 
beweglichen Hand ereignet); der bewegliche Finger, da er in 
einem Punkt endet, wie ich sage, fände ebenfalls nur mathe­
matische Punkte, deren kontinuierliche Widerständigkeit ihm 
das Phänomen der mathematischen Linie böte, wobei das be­
wegte und intelligente Subjekt es nicht verhindern könnte, 
diese diskreten oder kontinuierlich widerständigen Einheiten 
als außerhalb von sich zu apperzipieren, denn sie begrenzen 
oder halten in der Richtung, worin es ihnen begegnet, die 
Freiheit derselben Bewegungen auf, über die es in jede andere 
Richtung verfügt, und was so die Anstrengung oder das Wol­
len aufhalten oder begrenzen kann, ist diesem Wollen entge­
gengesetzt, ist nicht dieses Wollen, ist nicht das Ich.

Das auf einen solchen Tastsinn reduzierte intelligente We­
sen, wie wir es soeben voraussetzten, hätte ohne Zweifel seine 
besondere Geometrie; der mathematische Gegenstand, die 
Einheit, der Punkt, die Linie ohne materielle Ausdehnung, 
welche für uns nur intellektuelle Abstraktionen sind, fänden 
sich als phänomenale Gegenstände unter dem Gesichtspunkt 
seiner unmittelbar äußeren Apperzeption plaziert und wären

287

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ein solches Wesen die wahrhaftigen und einzigen Existen­
zen. Es fände sich natürlicherweise, viel mehr als wir es sind, 
den größten intellektuellen Fortschritten hinsichtlich dessen 
näher, was vielleicht die absolute Wirklichkeit der Dinge bil­
det, bzw. in dem für unsere Augen höchst abstrakten Ge­
sichtspunkt, unter dem eine überlegene Intelligenz sie betrach­
ten könnte. Zumindest für dieses Wesen fände sich die Urtat­
sache des Bewußtseins auf ihren einfachsten Ausdruck zu­
rückgeführt, und die beiden Elementargrößen des von ihnen 
gebildeten Grundbezuges wären von all jenen heterogenen 
Vermischungen befreit, welche ihn in unserer Erfahrung au­
ßerhalb von uns sowie in uns beeinträchtigen,565 und sie träten 
in der ganzen Reinheit und Einfachheit der Ursprungstatsache 

140 hervor, worin sich das Ich/in bezug auf eine widerstehende
Größe als Subjekt begründet findet.

Das metaphysische Subjekt und der mathematische Ge­
genstand sind in der Tat miteinander in ein und demselben 
einfachen Bezug verbunden, nämlich: das erstere als das eine 
und identische Antezedens, der zweite als das ebenso eine und 
einfache Konsequent-, die beiden Größen könnten sich in ge­
wisser Weise untereinander ersetzen oder darstellen,566 und 
der Gegenstand könnte unter dem reflexiven Gesichtspunkt 
des Subjekts aufgefaßt werden, so wie sich das Subjekt selbst 
über das Attribut des Gegenstandes darstellen könnte ...

Von solcher Natur ist dieses intellektuelle Symbol, welches 
der konzentriertesten Reflexion und zum Teil auch der umfas­
sendsten Einbildungskraft [entnommen] ist, wie sie von einem 
Genie erster Ordnung gedacht und in ihrer Anwendung ge­
wagt wurde. Hiermit verknüpfte Leibniz den ersten Ring jener 
großen Kette systematischer Bezüge, woraus er das System 
der Wesen bildete, die längste und geschlossenste Kette, wie 

565 Korr. [...] wären von all den heterogenen Empfindungen befreit, welche 
ihn durch ihre Vermischung beinträchtigen, und sie träten [...]
566 Randerg. mit Hinweiszeichen: nämlich: das Subjekt unter seinem reflexi­
ven Gesichtspunkt als eine und einfach handelnde Kraft, und der Gegen­
stand als Monade ebenfalls einer und einfach, im entgegengesetzten Sinne 
reagierend und handelnd.

288

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie von einem menschlichen Kopf überhaupt ergriffen und [bis 
ans Ende]567 verfolgt werden konnte ...

Von einer Hypothese, die begründet wurde, um bis zur ein­
fachen und urtümlichen Fremdexistenz zu gelangen, und in 
derselben Quelle mit der Bewußtseinstatsache identifiziert ist; 
von einer solchen Hypothese, deren Weiterverfolgung hier 
weder die Zeit noch die Natur meines Themas erlauben, glau­
be ich, daß man davon jene Folgen herleiten kann, welche auf 
die Wirklichkeit und die ursprüngliche Konstitution unseres 
kognitiven Wesens anwendbar sind:568

1) Das wesentliche Attribut oder das Wesen dessen selbst, 
was wir Materie oder Fremdkörper nennen, besteht reell und 
im eigentlichen Sinne nur in der Kraft der Widerständigkeit, 
wie sie einer Anstrengung entgegengesetzt ist und urtümlich 
nur durch diese frei bestimmte Anstrengung erkannt und 
ergriffen werden kann; woraus folgt, daß jene freie Be­
stimmung in einer Bewegung, welche der Wille oder die Kraft

569
570

der Seele beginnt, / das wahre Erkenntnisprinzip des Subjektes 141 
wie des Objektes ist, welche in derselben Apperzeption 
enthalten sind.

2) Diese Apperzeption, wie sie in der Ausübung des im ei­
gentlichen Sinne aktiven Berührungssinnes betrachtet wird, 
stellt in der Tat die Bedingung und den reellen Charakter dar, 
womit wir den Akt oder den Grundzustand der Seele ver­
knüpft haben  und der durch das Wort Apperzeption ausge­
drückt wird, denn in der Urtatsache der soeben von uns begrif­
fenen Fremdexistenz ist die Anstrengung der Seele wirklich 
anfänglich und durch keine vorhergehende fremde Einwirkung 
bestimmt, wie wir es in den oben genannten Fällen gesehen 

571

567 Klammer gestrichen
568 Korr. dieses Abschnitts: Ohne die Absicht zu haben, diese Hypothese 
weiterzuverfolgen, glaube ich, jene Folgen davon ableiten zu können, wel­
che [...]
569 Erg. in und
570 Erg. daß jede Existenzidee urtümlich in der Apperzeption dieser An­
strengung beschlossen und mit ihr gegeben ist, daß [...]
571 Korr. womit wir den Titel dieser Klasse verknüpft haben, denn [...]

289

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben, als wir die Charaktere der Wahrnehmung und Empfin­
dung festlegten.572

Somit wird diese Anstrengung nicht nur unmittelbar in ih­
rer freien Bestimmung apperzipiert, sondern ebenfalls mittel­
bar im toten573 Widerstand, welcher der lebendigen574 Kraft 
des Willens einen Stützpunkt oder eine natürliche Anwen­
dungsgröße bietet und sie so verwirklicht oder sich vollziehen 
läßt, indem ihr jener Charakter der inneren575 Verdoppelung 
verliehen wird, welche das Bewußtsein und die vollständige 
Apperzeption576 ausmacht.

3) Diese selbe Apperzeption umfaßt unaufteilbar in ein und 
derselben Urtatsache  sowie unter der wesenhaften Form 
eines einfach grundlegenden Bezuges  das Ich und den phä­
nomenalen Gegenstand, woraus notwendigerweise folgt, daß 
wir nicht mehr oder weniger der Existenz unseres Ich als Sub­
jekt der Anstrengung gewiß sind, sowie der Existenz des Lei­
bes oder der organischen bzw. fremden Größe, welche dersel­
ben Anstrengung widersteht und in ihrer Apperzeption inbe­
griffen ist. Dieses Vermeinen ist in sich selbst daher eine Ur­
tatsache des inneren Wahrnehmungssinnes und gründet sich 
auf das nackte Gefühl einer Anstrengung oder einer Wider- 
ständigkeit als auf seine ihm eigentümliche und natürliche 
Grundlage, und keineswegs auf die oberflächlichen und be­
weglichen Formen oder auf die Gruppe wechselnder Eigen­
schaften und Modifikationen, welche untereinander und mit 
diesem urtümlichen Wesensgrund in der gleichzeitigen Aus­

577
578

572 Korr. des Abschnittsendes'. [...] ist die Anstrengung der Seele oder der 
Akt der überorganischen Kraft wirklich zuerst oder anfänglich und nicht die 
Folge irgendeines sinnlichen Eindrucks, welcher im Willen durch eine 
Fremdursache hervorgebracht ist.
573 Wort gestrichen
574 Wort gestrichen
575 Wort gestrichen
576 Korr. oder die innere Apperzeption
577 Korr. Tatsache
578 Korr. eines urtümlichen Bezuges

290

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausübung aller / Sinne579 miteinander verbunden sind, woraus 142 
ebenfalls folgt, daß alle Zweifel eines skeptischen Idealismus, 
welcher sich allein an jene beweglichen Formen geknüpft hat, 
in keinerlei Hinsicht den wahrhaftigen Grund einer reellen,

579 Die reelle Existenz der Körper ist keineswegs eine Idee der Empfindung, 
so wie es eine Modifikation unseres empfindenden Wesens wäre, noch eine 
Reflexion, welche ganz im Gefühl unserer freien Akte oder im Bewußtsein 
dessen konzentriert ist, was unser ist oder wir selbst sind. Auf welchen 
Ursprung beziehen wir daher die Erkenntnis der Körper und jene innerste 
Gewißheit, welche wir von ihrer reellen Existenz besitzen? Ein berühmter 
Metaphysiker, der versucht hat, die gesamte Philosophie darauf zurückzu­
fuhren, was er den Gemeinsinn nannte und den er vielleicht besser inneren 
Wahrnehmungssinn genannt hätte, will aufweisen, daß kraft eines urtümli­
chen, unserer Natur innerlichen [?] Prinzips all unsere beliebigen Empfin­
dungen wie Gerüche, Geschmack, Töne, Farben, Tasteindrücke nichts ande­
res als natürliche Zeichen sind, mit deren Hilfe wir unmittelbar von der 
sinnlichen Modifikation zur Erkenntnis eines Gegenstandes oder des be­
zeichneten Dinges übergehen, welches wir im eigentlichen Sinne durch 
keinerlei Sinn empfinden und worüber wir ebenfalls nicht reflektieren, noch 
es aus irgendeinem Vemunftschluß folgern, denn jene Idee, der Gegenstand 
oder das Ding existiere, ist unmittelbar, urtümlich, sowie die Grundlage all 
unserer Erfahrungsableitungen. Der Autor der Philosophie des Gemeinsin­
nes [vgl. Th. Reid, Recherches sur l'entendement humain d'aprds les princi- 
pes du sens commun, 1.1, Kap. 5, Abt. 3 u. 7, 144 ff. u. 171 ff.] zerschneidet 
hier eindeutig den Knoten der Schwierigkeit, aber es bleibt zu fragen, ob er 
bis zur wahrhaftigen Urtatsache zurückgegangen ist, welche dem Vermei­
nen als Grundlage dient, und ob er nicht mehr der Gewohnheit als der Natur 
folgte, indem er allen sogar als affektiv betrachteten Empfindungen jene 
Eigenschaft oder unmittelbare Funktion verlieh, für die reelle Existenz als 
Zeichen zu dienen; so mag es in den aktuellen Phänomenen unserer Sinn­
lichkeit sein, wenn sie zu frühzeitig fast mit dem Urteil identifiziert werden. 
Aber gibt es nicht im Ursprung und sogar aktuell jenen Modus oder jenen 
Akt, worauf sich im eigentlichen Sinne das Vermeinen seiner dauernd 
objektiven oder subjektiven Wirklichkeit gründet, welche absolut und 
[außerhalb] unserer aktuellen Modifikationen fortbesteht? Findet sich nicht 
in der Anstrengung und in der entgegengesetzten Widerständigkeit jenes 
Zeichen der beiden Substanzen oder Noumena, welche wir vermeinen, ohne 
sie wahrzunehmen noch zu empfinden, ohne eine Idee im eigentlichen Sinne 
davon zu besitzen? Dies war der Mühe der Prüfung wert, aber es ließ sich 
nicht erkennen, solange gemäß den Gewohnheiten der Sinne und der Einbil­
dungskraft verallgemeinert wurde (Anm. MB).

291

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektiven sowie subjektiven Existenz zu erschüttern ver- 
580mag.

Die unmittelbar innere Apperzeption, welche das Gefühl 
143 der Koexistenz unseres Leibes einschließt, / und die noch 

unmittelbar äußere Apperzeption,580 581 welche uns eher eine 
Fremdexistenz vermeinen als empfinden läßt, vereinen sich 
also und fallen (hinsichtlich der Ordnung der Zeit) mit der 
urtümlichen Ausübung derselben lebendigen Kraft zusammen. 
[Ist diese Ausübung frei und unmittelbar in der organischen 
Widerständigkeit apperzipierbar? Gegenstand der unmittelbar 
inneren Apperzeption ist das Ich und sein Leib.]582

Wird sie durch ein feststehendes Hindernis erzwungen? Ist 
sie noch Ich sowie der Fremdkörper der Gegenstand der un­
mittelbar äußeren Apperzeption, wo die absolute Widerstän­
digkeit der Materie im Bewußtsein jene eigene und relative 
Widerständigkeit der Organe verdunkelt, welche demselben 
Willen gehorchen?

Hieraus folgt, wenn es für uns keine unüberwindbare Wi­
derständigkeit gäbe oder die Fremdgröße der Anstrengungs­
anwendung ihr nur jenen notwendigen Grad an Trägheit ge­
genübersetzte, um ihre vollständige Entfaltung zu vollziehen 
und sie apperzipierbar zu machen, daß dann, wie ich sage, die 
beiden Grenzen, welche die unmittelbare Apperzeption von 
dem, was unser und in uns ist, von der äußeren Apperzeption 
dessen trennen, was nicht unser ist, daß diese Grenzen folglich 
danach strebten, sich anzunähem oder zu vermischen, wo­
durch unser Wille als die Seele einer äußeren Natur erschiene, 
so wie sie es wirklich von jenem Teil der ihr unterworfenen 
Materie ist.

Vielleicht ist es eine ähnliche Voraussetzung, welche in 
jenem Ursprung der mit einer Art Poesie gleichgestellten Phi­

580 Gestrichene Var. der zweiten Abschnittshälfte: Die Wahrnehmung der 
Existenz ist mit dem Gefühl der Anstrengung identisch und mit unseren 
anderen Modifikationen nur assoziiert. Diese Existenzidee gründet sich 
somit auf das Gefühl einer Anstrengung oder einer Widerständigkeit [...].
581 Korr. und die mittelbare Apperzeption
582 Klammer gestrichen

292

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie ebenso viele Seelen oder individuelle Prinzipien der 
Bewegung und des Willens mit jenen Lichtkörpem verband, 
die sich über unseren Köpfen bewegen ... Auf dieselbe, außer­
halb des inneren Wahmehmungssinnes verwirklichte Hypo­
these, worin sie ihre Quelle hat, bezieht sich außerdem die 
mehr philosophische Idee einer Weltseele, der alle Teile jenes 
großen Ganzen, genannt Universum, gehorchten, so wie unser 
Körper jenem Willen gehorcht, der wie ein Teilchen / oder 144 
wie eine Emanation der höchsten aktiven Kraft ist.583

Und wem könnte es besser zustehen, in der ganzen Natur 
eine intelligente Bewegungsmacht vorzustellen und zu ver­
wirklichen, als jenen stoischen Philosophen, welche nach der 
Vernichtung all dessen, was im Menschen Leidenschaft ist, 
der Ausübung des Willens die am meisten unbegrenzte Herr­
schaft sicherstellten, indem sie damit alle Ideen der Moral und 
der Tugend, der Größe und der Kraft vereinten ...

Wenn der Berührungssinn, wie es ziemlich allgemein unse­
re Ideologen seit Condillac glauben, der einzige wäre, welcher 

583 Randerg. mit Verweiszeichen'. Damit ein Ding Bezüge zu einem anderen 
haben kann, sagt Hemsterhuis, müssen sie gemeinsam homologe Eigen­
schaften haben; um Gott zu erkennen, muß man folglich in uns die Modifi­
kationen sehen, welche von uns abhängen oder deren Vervollkommnung in 
unserer Macht steht: mithin sind diese Modifikationen die Hervorbringun­
gen unseres Vermögens zu wollen und handeln zu können; die Natur unserer 
Aktivität auf die Materie ist so von derselben Ordnung wie die Natur der 
Aktivität Gottes, insofern er tut, was wir Handeln nennen [vgl. Aristöe ou de 
la Divinite, 96].

Eine erste Var. dieser Randerg. wurde gestrichen: Da es in uns eine 
Bewegungskraft gibt, welche auf die Fortbewegung und Richtung des Leib­
körpers in seiner Masse angewandt wird und sich wesenhaft von der dem Ich 
und dem Bewußtsein fremden Vitalkraft unterscheidet, so müßte man außer 
der höchsten Kraft eine andere Kraft der Verbindung oder der Affinität 
annehmen, die den substantiellen Teilen des Universums inhärent und unab­
hängig von der Weltseele ist, obwohl die Bewegungen mit deren Antriebs­
kraft gewollt und vorausgesehen werden. - F. Hemsterhuis (1731-1790) war 
einer der bedeutendsten Denker Hollands im 18. Jahrhundert und versuchte 
im Ausgang von Sokrates, Platon, Locke und Shaftesbury die Unterschei­
dung von Subjekt und Objekt zu überwinden sowie durch die Selbsterkennt­
nis Rationalismus und Sensualismus zu versöhnen (Anm. Übers.).

293

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch mehr kraft seiner spezifischen Sinnlichkeit als durch 
seine individuelle584 Bewegtheit den Übergang von unseren 
Empfindungen oder inneren Modifikationen zu den Gegen­
ständen hin vollziehen kann, die sie hervorrufen oder sich 
darin in unserer Erfahrung vorgestellt finden, dann wäre die­
ser Sinn auch der einzige, welcher den Bildern oder bewegli­
chen Anschauungen eine dauerhafte Grundlage böte, denn 
diese letzteren könnten von sich selbst aus im Organ oder in 
dem ihm eigentümlichen inneren Wahmehmungssinn nur 
aufeinander folgen oder sich gegenseitig ersetzen. Der Berüh­
rungssinn aktivierte und vervollständigte dabei sozusagen eine 
Art Spiegelreflexion, worin sich das Ich, das Subjekt der Vor­
stellung, als außerhalb von sich selbst herausgestellt wie in 
einem glatten Spiegel betrachtet und versucht, sich dort zu 
sehen, abzutasten, wo es nicht ist, um sich immer weiter von 
der konzentrierten Reflexion zu entfernen, die ihm allein seine 
eigenen Formen erkennen lassen kann.

Wenn allerdings gilt, daß der gemischte Berührungssinn, 
da er einen für das Denken feststehenden Gegenstand konsti­
tuiert, diesen mit sich in die Welt der Fremdexistenzen zieht, 
so ist nicht minder wahr, daß er als spezieller Anstrengungs­
sinn, als Art Stütze, welche er im Außen dem Willen und dem 
Denken gibt, jene Reflexion begünstigen kann, welche das 
Subjekt an sich selbst erfährt, um sich zu erkennen und be­
grenzen zu lernen.

145 Wir finden in der Tat im Charakter der Eindrücke oder in 
den sich auf diesen Sinn beziehenden aktiven Modi eine Art 
Gleichgewicht zwischen den beiden Apperzeptionselementen 
wieder, welches wir noch nicht in der Wahmehmungsordnung 
existieren sahen, worin der Gegenstand die Initiative über das 
Subjekt der Anstrengung ergriff und die Materie über die 
Form herrschen konnte.

Selbst wenn eine gänzlich passive Anschauung in der Aus­
übung der Sicht das Zc/jgefühl nicht einhüllt und der Blick 
durch die Aufmerksamkeit oder die ausdrückliche Anstren­

584 Korr. singulären

294

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung der Seele belebt wird, so bleibt diese Aufmerksamkeit, 
indem sie sich selbst in dem ihr eigenen Akt der Bestimmung 
entweicht, im modalen Ergebnis konzentriert, welches ohne 
sie und ihrer ungeachtet durch die alleinige Energie ihrer äu­
ßeren Ursache oder durch die dem Anschauungsorgan eigene 
Vibrationsempfmdsamkeit fortbestehen kann.585

Aber in der aktiven Berührung kann nichts im Außen 
wahrgenommen werden, ohne daß der Wille die Bewegung 
beginnt und weiterführt; jeder äußere Eindruck hält ein, wenn 
dieser Wille aufhört, zu handeln oder sich durch seinen eige­
nen Sinn zu entfalten. Im übrigen ist der berührbare Gegen­
stand, jene Widerständigkeit, worauf sich das Berühren be­
zieht, wirklich tot\ diese Widerständigkeit entwirft sich nicht 
von sich selbst her ihrem Wahmehmungssinn586 voraus, son­
dern sie erwartet passiv dessen Aktion und drängt sich diesem 
nur auf, insofern er auf sie einwirkt.587

Die Sicht, welche unter der Leitung des Berührungssinnes 
und durch ihre Unterordnung unter dieselbe handelnde 
Kraft588 einen so kostbaren Anteil an der Begrenzung der 
Formen oder Gestalten hat und daher rasch den gänzlich geo­
metrischen Sinn ersetzt, dessen Gegenstand sie zusammen­
setzt und oft entstellt: diese Sicht bleibt dem Modus der 
grundlegenden Widerständigkeit gegenüber stets fremd und 
kann nicht zum Kem vordringen, wenn sie sich dabei aufhält, 

585 Korr. dieses Abschnitts’. 4) Wir haben gesehen, daß in der Ausübung der 
Wahmehmungssinne, selbst wenn eine gänzlich passive Empfindug das 
ZcAgefühl nicht einhüllt und die Vorstellung durch eine ausdrückliche An­
strengung der Seele belebt wird, welche den Namen Aufmerksamkeit an­
nimmt, sich dieses Vermögen, auch wenn es sich in dem von ihr bestimmten 
eigenen Akt entweicht, im modalen Ergebnis eingehüllt findet, welches ohne 
dieses Vermögen und ungeachtet desselben durch die alleinige Energie der 
äußeren Ursache oder durch eine dem Organ eigentümliche Art von Vibrati­
onsempfmdsamkeit fortbestehen kann.
586 Korr. Organ
587 Korr. [...] und reagiert nur auf den Sinn, insofern dieser [...]
588 Necesse est consimili causa tactum visumque moveri (Lukrez) (Anm. 
MB). - Vgl. De rerum natura, 4. Buch, Vers 232 f: "Notwendigerweise ist 
es dieselbe Ursache, welche den Tast- und Sehsinn bewegt.” (Anm. Übers.).

295

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Oberflächen usw. mit Farbe zu versehen und die äußeren 
Formen auf einer Ebene zu entwerfen.589 590 Daraus folgt, daß aus 

146 einer Gruppe/von Berührungseigenschaften das abstrahiert 
wird, was wirklich die Verbindung und den äußeren Träger 
ausmacht, das heißt die dauerhafte und eine Widerständigkeit, 
welche sich allein dem Berührungssinn manifestiert; reduzie­
ren wir schließlich alles, was der Leibkörper an dieser Ge­
samtheit von Eigenschaften oder Modalitäten konstituiert, 
welche der Tastsinn der Hand entdecken kann, wenn sie über 
die Oberflächen hineilt oder sie leicht berührt, so fänden wir 
nur noch einfache Charaktere der Wahrnehmung oder der 
Anschauung, so wie sie dem Sehsinn entsprechen, worin sich 
in der Tat jene Trennung verwirklicht, um die es sich handelt 

590

Aber ebenso wie sich die Anstrengung durch ihren eigenen 
Sinn entfaltet, ebenso begegnet die lebendige Kraft direkt dem 
toten Widerstand und verwickelt sich sozusagen mit ihm, 
wenn der Berührungssinn in die Massen einzudringen und sie 
vorwärts zu bewegen versucht, anstatt über die Oberflächen 
hinzugleiten; und im gleichen Maße gewinnt die innere oder 
äußere Apperzeption zur gleichen Zeit die Oberhand über die 
einfache Wahrnehmung oder herrscht darüber vor, so wie 
auch die im Akt selbst konzentrierte Reflexion sich ebenso 
gegenüber der Aufmerksamkeit durchsetzt, welche im Außen 
dem Ergebnis dieses Aktes folgt.591

589 Korr. der ersten Abschnittshälfte: Der Sehsinn, welcher hinsichtlich der 
Koordinierungsformen in einem Raum dem Tastsinn so analog ist, kann ihn 
ersetzen oder sogar in allem vorauseilen, was die Wahmehmungsfunktion, 
die Beschreibung der Berührungsformen betrifft, welche er auf der Farbebe­
ne entwirft; aber dieser Sinn ist der aktiven Berührung gegenüber fremd. 
Daraus folgt, [...]
590 Korr. des Abschnittsendes: [...] dieser Gesamtheit von Eigenschaften oder 
sinnlichen Modalitäten konstituiert, welche der einfache Tastsinn der Hand 
hierin entdecken kann, indem er sich auf die Oberflächen bezieht oder ihre 
Eindrücke empfängt, so fanden wir nur noch Charaktere, die ausschließlich 
denen der Wahrnehmung oder der visuellen Anschauung analog sind ...
591 Korr. der zweiten Abschnittshälfte: [...] vorwärts zu bewegen versucht, 
wird er durch den Wahmehmungssinn auf seinen eigenen und unnachahm­

296

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Doppelfunktion, woraus die spezielle Ausübung des 
von uns soeben untersuchten Sinnes besteht, gibt es folglich 
zwei urtümliche Bezüge, welche sich unter der Herrschaft 
unserer Gewohnheiten unaufhörlich zu vermischen suchen 
und von einer reflektierten Analyse als voneinander unter­
schieden erkannt werden müssen. In dem einen dieser Bezüge, 
welcher urtümlich und synthetisch ist, findet sich das eine 
Subjekt hinsichtlich der widerständigen Größe konstituiert, 
welche ebenfalls eine und dauerhaft ist: dort ist die unmittel­
bare Apperzeption, welche unter einem Gesichtspunkt inner­
lich und unter dem anderen äußerlich genannt werden kann. 
Der zweite, im eigentlichen Sinne analytische Bezug, aber 
zweifelsohne auch urtümlich in der Ordnung seiner Natur, hat 
als Antezedens die eine Widerständigkeit, / welche die dem 147 
Körper eigentümliche Substanz592 ist,593 sowie als zusammen­

baren Charakter zurückgeftihrt, und im gleichen Maße kann sich die im Akt 
selbst konzentrierte Apperzeption gegenüber der Wahrnehmung durchset­
zen, welche im Außen [...]
592 (Seite 99, Nr. 2) Ich muß hier die Anschuldigung furchten, Ideen oder
vage Benennungen wiederzubeleben, welche unsere Philosophen sorgfältig 
ausschließen und von denen sie hoffen, ohne sie auszukommen; aber ich 
stelle fest, daß der Begriff der Substanz, welcher unser ungeachtet in alle 
Formen unserer Urteile eintritt und dem Begriff des Modus korrelativ ist, nur 
dann vage und dunkel erscheint, wenn er als absolut für die Sache auftreten 
soll, die mit diesem Namen bezeichnet wird. Jedoch gehört es in erster Linie 
zum Wesen all unserer reflektierten Ideen, in Bildern vorgestellt oder begrif­
fen werden zu können; und es ist das Vergessen dieses Prinzips, welches 
soviel Irrtümer und Enttäuschungen unter den Metaphysikern selber hervor­
gebracht hat, welche so weit gegangen sind, sich beispielsweise die Seele 
oder das denkende Ich unter der Gestalt eines feinen Feuers, eines kleinen 
ätherischen Körpers usw. vorstellen zu wollen; in zweiter Linie sind wir so 
konstituiert, daß wir die wahrhaften Wirkkräfte unserer Empfindungen 
niemals empfinden, wahrnehmen oder einbilden können [5. Erg. 1 unten}. 
Daher sehen wir keineswegs die Augenflüssigkeit, sondern die Körper oder 
Gegenstände, welche die Lichtstrahlen widerspiegeln oder auflösen. Wir 
berühren nicht die Widerständigkeit, sondern die sinnlichen und zusammen­
gesetzten Formen [gestrichen oder Gegenstände]. Die Bewegungskraft 
apperzipiert sich gleichfalls nicht selbst, sondern in ihrer Anwendung auf 
das widerständige Organ oder auf die [bewegte?] Endgröße. Die Kräfte 
welche auf uns einwirken und gegen die sich unsere eigene Kraft entfaltet,

297

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden somit nur im notwendigen Verhältnis zu bestimmten hervorgebrach­
ten Wirkungen begriffen; wir können aus diesem Zirkel der Bezüge weder 
heraustreten noch die Größen isolieren, um in ihre individuelle Natur einzu­
dringen [5. Erg. 2 unten]. Aber obwohl sich unser Denken vor allem und 
sogar ausschließlich an Wirkungen oder Konsequenten bindet, wird es nicht 
minder dazu gebracht, die Existenz von Antezedenzen vorauszusetzen und 
zu bestätigen, so daß diese Antezedenzen allein, das heißt die Kräfte oder 
dauerhaft festen Ursachen und keineswegs die Wirkungen oder wechselnden 
und vorübergehenden Modi existierend genannt werden; denn Existieren 
bedeutet Handeln, und es gibt nur Kräfte oder Substanzen, welche handeln 
[5. Erg. 3 unten] (Anm. MB).

Erg. I innerhalb der vorherigen Anm. : "Was man im allgemeinen sieht, 
was unsere Sinne beeindruckt, ist niemals urtümlich, sondern hängt immer 
von irgendeinem Grund ab. Man sucht ihn und findet schließlich den 1. 
Grund in dem, was nicht zur selben Gattung wie der beobachtete Gegen­
stand gehört; den 1. Grund der Materie in den einfachen Elementen; diejeni­
gen der Bewegung im Streben usw. Ebenso ruht der 1. Grund der bestimm­
ten Zustände in dem, was nicht bestimmt ist, in der einfachen Energie der 
Substanz', und der Übergang von der Anstrengung zur Wirkung gleicht dem 
von den einfachen Elementen zur Materie. Es ist wahr, daß die Einbildungs­
kraft nicht ohne das Bild eines ersten bestimmten Zustandes auskommen 
kann, aber unsere Einbildungskraft ist kein zuständiger Richter über die 
Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge." [Zitat annäherungsweise aus L. 
Cochius, Examen de la question: si toute succession doit avoir un commen- 
cement?, 340 f.] Das Bild muß sich auflösen, wenn die Ideen analysiert 
werden, und wir können es nicht vermeiden, über die Natur der Dinge ge­
täuscht zu werden, solange wir uns nur auf die Phänomene beziehen.

Erg. 2. innerhalb derselben Anm. : "Der Ozean hat seine Tiefe gemessen 
an der Sonde; die Quellen der Flüsse, welche weite Landstriche befruchten, 
verbergen sich in den Vertiefungen zerklüfteter Felsen; ebenso bieten uns 
jene aktiven Prinzipien, welche das Universum und uns selbst hervorbrin­
gen, beleben und verändern, nur bestimmte Seiten und entziehen auf ewig 
den Grund und die Weise ihres Wirkens." - Zitat annäherungsweise aus J.- 
B. Mörian, Dissertation ontologique sur l’action, la puissance et la liberte, 
478 (Anm. Übers.).

Erg. 3 innerhalb derselben Anm. : [F.] Ancillon [Melanges de littörature 
et de Philosophie, t. II, 216 f.J: "Die Seele kennt die äußere Welt", sagt er, 
"nur durch ihre Empfindungen; sie kennt alle Gegenstände und sich selbst 
nur mittelbar, oder sie kann das Bewußtsein im allgemeinen denken, und 
dieses Denken wird nie unmittelbar sein; es wird eine Abstraktion des 
Selbstbewußtseins sein. Die Seele fühlt ihre Freiheit oder die Mächtigkeit 
ihres Wollens. Aber ist es eine unmittelbare Weise? Ist es nicht vielmehr in

298

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesetzten Konsequenten die Summe der Eigenschaften oder 
wechselnden Modalitäten, welche in jener vollständigen 
Gruppe vereint sind, wo die Sinne und die Einbildungskraft 
die Körper und das gesamte phänomenale Universum verwirk­
lichen.

Nur wenn man den ersten synthetischen Bezug im Blick 148 
hat, läßt sich dem speziellen Vollzug des aktiven Berührungs­
sinnes (welcher nur die Fortsetzung des allgemeineren An­
strengungssinnes ist) der Ursprung einfacher Ideen wie jener 
der äußeren Kraft. Ursache, Einheit der Substanz usw. zu­
sprechen, die sich in dem so betrachteten grundlegenden Exis­
tenzbezug in der äußeren Welt objektivieren können, welcher 
der Geometer und Kosmologe die Elemente ihrer Zusammen­
setzungen entnehmen, sowie sich zugleich im eigenen Schoß 
des denkenden Subjekts subjektivieren können ... Lebendiger 
Typus derselben Ideen, worin der Metaphysiker und der Theo­
loge zunächst die reellen Elemente ihrer Systeme ergreifen, 
sie sodann durch Abstraktion und unter Verkennung ihres

Gegenüberstellung zur Natur?” Ich denke hingegen, daß die Seele die Not­
wendigkeit der Natur nur in Gegenüberstellung zu ihrer Freiheit fühlt, und 
ich betrachte dieses konstitutive Gefühl des Ich als unmittelbar. "Die Seele", 
wird gesagt, "hat das Bewußtsein ihrer Freiheit nur, weil sie dasjenige ge­
wisser Augenblicke hat, in denen sie will, weil sie will, und zugleich dasje­
nige von Bewegungen, welche diesem Willen folgen." [Ebd. 217] Aber die 
Seele fühlt für sich immer das Vermögen oder Können, diese Bewegungen 
zu erschaffen. Sie handelt unaufhörlich; sie strengt sich im Zustand der 
Wachheit an, und dieses Anstrengungsgefuhl ist unmittelbar.

Der Hinweis auf Seite 99, Nr. 2 zu Beginn der Anm. bezieht sich auf die 
Parallelstelle in: P. Maine de Biran, Memoire sur la decomposition de la 
pensee, III (ed. Azouvi), 221 f. (Anm. Übers.).
593 Korr. dieses Abschnitts’. [...] zwei urtümlich unterschiedene Elementartat­
sachen, die sich jedoch unter der Herrschaft unserer Gewohnheiten unauf­
hörlich zu vermischen trachten. Die 1. Tatsache drückt den wirklich urtümli­
chen und synthetischen Bezug des einen Subjekts der Anstrengung zur 
ebenfalls einen und dauerhaft widerständigen Größe aus; dort ist die unmit­
telbare Apperzeption, welche innerlich genannt werden kann. Die zweite, im 
eigentlichen Sinne analytische Tatsache drückt den äußeren Bezug aus, 
welcher als Antezedens die eine Widerständigkeit oder die dem Körper 
eigentliche Substanz hat, [....]

299

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprungs abwandeln, um letzteren in der geheimnisvollen 
Region der Essenzen und bis in die göttliche Vernunft hinein 
zu suchen.

2. Von der mittelbar inneren Apperzeption, wie sie sich be­
sonders auf die aktive Ausübung des Gehörs und der 
Stimme gründet

149 Wir kennen keinerlei Wesen unserer Art, welche mit dem 
Hörvermögen ausgestattet sind und nicht zugleich auch jenes 
andere Vermögen besäßen, die sie beeindruckenden Laute 
nachzuahmen oder in sich selber zu wiederholen.594 Allerdings 
hat man einige Individuen 595aufgefunden, welche bis zu ei­
nem gewissen Alter ohne jeden Verkehr mit Ihresgleichen und 
in einer vollständigen Isolierung gelebt haben,596 und da sie 
das Stimmorgan mangels dessen Gebrauch wie gelähmt ha­
ben, hatten sie dadurch dennoch nicht das Hörvermögen oder 
die Beeindruckbarkeit durch verschiedene Geräusche verlo­
ren, die den äußeren Sinn des Gehörs erregen konnten, son­
dern vielmehr jenes Vermögen, Laute zu vernehmen und zu 
unterscheiden, welche sie nicht selber nachahmen oder wie­
derholen konnten.

594 Korr. [...] keinerlei sinnliches und zu vervollkommnendes Wesen, da es 
mit der Hörfahigkeit ausgestattet ist, nicht zugleich die Fähigkeit besäße, die 
es beeindruckenden Laute nachzuahmen und zu wiederholen oder sie in sich 
selbst hervorzubringen.
595 Erg. unserer Art
596 Insbesondere jener Wilde aus dem Aveyron, über den wir wertvolle 
Beobachtungen besitzen, wie sie der Arztphilosoph notierte, welcher sich 
noch zur Zeit mit dessen Erziehung beschäftigt (Anm. MB). - Es handelt 
sich um Jean-Marc-Gaspard Itard und seine Beobachtungen in dem Werk 
"De l'öducation d’un homme sauvage" von 1801. Maine de Biran kannte 
zuvor schon eine andere Schrift vom Abbe Pierre-Joseph Bonnaterre "Notice 
historique sur le sauvage d'Aveyron" (1800), wie seine Bemerkung in "In- 
fluence de l’habitude sur la facultd de penser", II (ed. Azouvi), 144, zeigt. 
Vgl. auch Journal 23. Jan. 1815, t. I (ed. Gouhier), 41, was darauf hinweist, 
daß dieser Fall ihn als Bestätigung seiner Analysen stark beschäftigte (Anm. 
Übers.).

300

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine kleine Anzahl solcher Beobachtungen genügte uns be­
reits, um uns vermuten zu lassen, daß sich die wirkliche Hör- 
vemehmbarkeit zumindest ebenso stark auf die herausragen­
den willentlichen Funktionen des Wiederholungsorgans wie 
auf jene des passiven Sinnes bezieht, welcher von außen die 
Erregung durch die Laute empfängt.

Beim Berühren finden sich die beiden sensitiven und moto­
rischen Funktionen vereint und sogar im selben Tastsinn iden­
tifiziert; hier finden sie sich auf zwei verschiedene Organe 
verteilt und entsprechen sich dennoch zuinnerst oder verste­
hen sich sogar besser, denn das sinnliche Organ bringt zu­
nächst den Motor597 ins Spiel, und dieser teilt dem anderen 
Organ im wiederholten Laut jene Aktivität mit, welche ihm im 
direkten Eindruck fehlte.598

Im selben Augenblick nämlich, in dem die Hörerregung 
das äußere Gehör berührt, / gesellt sich zur notwendigen Be- 150 
wegungsreaktion als Folge, um die Empfindung zu vervoll­
ständigen, noch eine Bestimmung derselben Ordnung, welche 
die entsprechende Berührung des Stimminstrumentes ins Spiel 
bringt; kraft dieser aktiven Bestimmung verdoppelt sich so 
dieser direkt wiederholte, nachgeahmte Laut wie durch ein 
Echo im inneren Wahmehmungssinn des Gehörs sowie der 
Stimme und erregt gleichzeitig oder in einem unteilbaren Au­
genblick durch zwei gleichwertige, jedoch unterschiedene 
Eindrücke, der eine als wie von außen kommend empfunden 
oder wahrgenommen, der andere als unmittelbare Hervorbrin­
gung der Anstrengung oder der Aktivität der Seele, welche ihn 
erschafft.599

Schließt man jetzt jede Ursache eines äußeren Hörein­
drucks aus, so wird dieselbe Aktivität dennoch wieder damit 

597 Korr. das Organ
598 Korr. im verdoppelten und wiederholten Eindruck
599 Var. des Abschnittsendes: [...] kraft dieser aktiven Bestimmung wieder­
holt sich, verdoppelt sich der direkte Laut im inneren Hörsinn; die Stimme 
hat für diesen Sinn die Funktion eines belebten Echos, welches durch seine 
Aktivität den direkten und passiv durch das äußere Organ empfangenen 
Eindruck zurückstrahlt

301

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beginnen können, sich auf dem Stimmeninstrument zu entfal­
ten, welches ihr vollständig unterworfen ist, woraus sich neue, 
rein apperzeptive Hervorbringungen ergeben, deren Charakte­
re und Bedingungen durchaus eine getrennte Klasse600 in der 
Analyse der Sinne und in der Einordnung der sich darauf be­
ziehenden Phänomene verdienen.

Der Laut der Stimme, welcher in der Anstrengung frei be­
stimmt ist, bzw. als Anstrengung selber, deren Organ die An­
wendungsgröße darstellt, muß sowohl in seiner freien Be­
stimmung wie in seinem modalen Ergebnis apperzipiert wer­
den; aber dieses Ergebnis, welches von der Empfindung im 
uneigentlichen Sinne ganz verschieden ist, die der durch den 
Willen bestimmten Muskelkontraktion folgt oder sie begleitet, 
wird außerdem einen wirklichen Wahmehmungscharakter601 
haben, wie er der Bewegung der Aktivität der Seele selbst 
entspricht, welche die Bewegung nicht bestimmen kann, ohne 
die Empfindung zu vollziehen.

151 In dieser sehr bemerkenswerten Ausübung der beiden sich 
entsprechenden Sinne hat die Seele folglich das Vermögen, 
die Sinnlichkeit desjenigen Sinnes zu modifizieren, worüber 
sie nicht direkt verfugt, indem sie die Bewegtheit des anderen 
Sinnes ins Spiel bringt, worüber sie verfugt; und zwar durch 
ein und dasselbe Wollen, welches daher ebenso in seinem 
mittelbaren Ergebnis wie in seiner direkten oder unmittelbaren 
Hervorbringung ist, wobei keinerlei Fremdursache mitwirkt, 
denn in der vollständigen Apperzeption des inneren Lautes der 
Stimme liefert der Wille hier die gesamte Materie mit der 
Form selbst, während er anderswo nur die Empfindungs/omi 
zu geben vermag, da die Materie von außen kommt.

Dies ist der ganz besondere Umstand, der den Anatomen 
der Empfindung nicht hätte entgehen sollen. In der Tat erhellt 
sich im aktivsten Blick das Auge nicht selbst;602 und wenn 
sich beim Berühren die Widerständigkeit nur in der Anstren­

600 Korr. einen getrennten Platz
601 Var. einen wirklich sensitiven Charakter
602 Siehe Anmerkung D (Anm. MB). - Diese Anm. befand sich sicher auf 
einem losen Blatt, das verlorenging (Anm. Übers ).

302

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung apperzipiert, so gilt dennoch nicht weniger, was auch 
immer die Idealisten darüber sagen können, daß die Materie 
der Apperzeption nicht derselben Quelle wie die Form ent­
stammt, bzw. das sich außerhalb des Gegenstandes apperzipie- 
rende Subjekt letzteren weder aus dem Nichts noch aus seinem 
eigenen Inneren holt.603

Aber in der gemeinsamen Ausübung von Gehör und Stim­
me geht der Stimmakt und der Lautmodus vom selben Subjekt 
aus, welches sich im einen als Ursache oder modifizierende 
Kraft und im anderen als modifizierte Hervorbringung reflek­
tiert und wiederfmdet.604

Aus diesem Doppelbezug können wir zwei Apperzeptions­
arten herleiten, die dem mit der Stimme verbundenen Gehör­
sinn eigentümlich sind, nämlich: die der Stimmanstrengung 
entsprechende Apperzeption, betrachtet man sie in ihrer freien 
Bestimmung und Abhebung unter dem schon erkannten Titel 
der unmittelbar inneren Apperzeption, sowie jene andere, 
welche dem Ergebnis dieser Anstrengung oder deren Hervor­
bringung entspricht und ebenfalls mittelbar innere Apperzep­
tion genannt werden könnte. / Diese verwendeten Benennun- 152 
gen, um in ihrer Bedingung wie ihrem Charakter wirklich 
verschiedene Tatsachen zu unterscheiden, sind keineswegs 
hypothetisch oder konventionell; der außerhalb unserer Ge­
wohnheiten untersuchte innere Wahmehmungssinn fände 
ohne Zweifel hier die Möglichkeit, um sie zu rechtfertigen.

Der Gehörsinn, wie er durch den wirklich intellektuellen 
Vollzug des gesprochenen Wortes und durch die vernehmbare 
Stimme belebt wird, ist in der Tat doppelt apperzeptiv oder 

603 Hier sind besonders Fichte und Schelling kritisiert, wie Maine de Biran 
sie durch J.-M. Degörando, Histoire comparee des syst&mes de philosophie, 
t. III, 94 f. u. 324 ff., kannte. Vgl. auch P. Maine de Biran, Rapports des 
Sciences naturelles avec la Psychologie, VIII (ed. Azouvi), 75 f., wo es 
ausdrücklich mit Blick auf den absoluten Idealismus heißt, das freie Ich 
erschaffe keine wirkliche Existenz (Anm. Übers.).
604 Korr. [...], welches sich zugleich in der Ursache oder der modifizierenden 
Kraft und im sinnlichen Modus reflektiert und wiederfmdet, der die Hervor­
bringung seiner Einwirkung ist.

303

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reflexiv; er versteht sich auf alles, erlebt alles bis hin zu den 
inneren Modi wieder, denen er Zeichen der Unterscheidung 
und Rückerinnerung verleiht; er ist der Sinn des Gedächtnis­
ses, welches dieser Quelle seine ihm eigentümlichen und 
wirklich verfügbaren Materienstoffe entnimmt, das heißt, die 
sich an das innere Ohr wendenden Lautbildungen kommen 
von der Stimme und wiederholen sich aus freien Stücken dar­
in, und keineswegs die bloß hörbaren Laute, welche als von 
außen kommend beim äußeren Wahmehmungssinn enden, 
dessen Sinnlichkeit sie mittelbar erregen.

605Er ist auch der dem Verstand eigentümliche Sinn, jenes 
höheren Vermögens, welches alle anderen umfaßt und wo­
durch das denkende und bewegte Subjekt alle die von ihm 
gedachten Ideen und von ihm bestimmten Akte im eigentli­
chen Sinne dieses Wortes versteht'™6 und kein anderer Sinn 

153 ersetzt ihn, / handelt es sich darum, das zu reflektieren oder zu 
verstehen, was sich in unserem Inneren abspielt. Daher ist es 
eine Tatsache, daß der Verlust dieses Wahmehmungssinnes 
denjenigen der fast gesamten Intelligenz nach sich zieht; ohne 
ihn verkümmert das Individuum, wenn es des ersten aller so­
zialen Kommunikationsmittel beraubt ist, in einem Zustand 
nahe des Schwachsinns; aber selbst wenn es sich mittels einer * * 

605 Randerg. mit Verweiszeichen'. Ich habe gesagt, daß der durch die Stimme 
belebte Gehörsinn der Sinn des Gedächtnisses sei; ich hätte sagen sollen, er 
sei auch [...]
606 In dem Sinne, wie wir den Ausdruck Apperzeption verstehen, sowie im 
Hinblick auf den der Urtatsache des inneren Wahmehmungssinnes eigen­
tümlichen Charakter, den er darstellen soll, wäre es daher vielleicht besser, 
die Ausdrücke der Aussage innerhalb der vorgelegten Preisfrage, nämlich 
unmittelbar innere Apperzeption, durch folgende zu ersetzen: unmittelbar 
innerer Verstand. Der Sinn des Wortes Verstand (entendement) wäre in 
diesem Fall eigen und individuell, anstatt allgemein und gemeinsam zu sein, 
wie er es in seinem gewöhnlichen metaphysischen Verständnis ist.

Im übrigen sind die Zeichen Wahrnehmen und Apperzipieren im bildli­
chen Sinne der Funktionen des Sehsinnes aufgefaßt, welcher durch seine 
stark beherrschende Stellung in der menschlichen Körperbeschaffenheit auf 
so täuschende Weise die Urtatsachen des inneren Wahmehmungssinnes 
darstellt, welche er genau dadurch entstellt, indem er beansprucht, sie darzu­
stellen (Anm. MB).

304

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erziehung, wie sie durch das Genie einer wohltätigen Philo­
sophie erfolgt, in alle Kommunikationsmittel eingefuhrt fin­
det, die sein Zustand beinhalten kann, wenn es im Besitz eines 
vollständigen, dem Sehsinn entnommenen Zeichensystems ist, 
denkt es durch Zeichen, begreift und drückt alles durch direkt 
sinnliche oder metaphorische Gestalten aus; daher läßt sich 
daran zweifeln, ob dieses Wesen noch jemals zur ganzen 
Würde eines denkenden Wesens erhoben werden kann, bis zu 
den hohen Funktionen der Intelligenz, welche vor allem im 
Verstehen und Apperzipieren der intellektuellen, vom Geist 
vollzogenen Akte bestehen, um sich zu reflektieren, sich 
selbst in diesem freien Vollzug zu denken.

Fassen wir die dem Anschein nach vielleicht zu sorgfälti­
gen Einzelheiten zusammen, deren nützliche Anwendung je­
doch bald gesehen werden kann: Die mit dem Gehör verbun­
dene Stimme liefert dem Individuum die einzigen anfängli­
chen Mittel, sich sinnlich durch die aufeinanderfolgenden 
Akte seines Willens ohne weitere Fremdursache zu modifizie­
ren; in der Ausübung dieses Doppelsinnes konzentriert sich 
das empfindende und bewegte Subjekt in seinen im Inneren 
verdoppelten Modifikationen und muß keineswegs dem rei­
ßenden Strom der Gegenstände folgen, die es ins Außen mit­
ziehen. Bei den anderen Sinnen vermischt sich die Anstren­
gung selbst, welche von der Seele ausgeht und den Eindruck 
der Bewußtseinsform annimmt, mit dem anschaulichen Er­
gebnis, von dem die Reflexion äußerst schwer abstrahieren 
kann; im vorliegenden Fall geht der Akt selbst, welcher die 
apperzipierte Form im inneren Wahmehmungssinn als Be­
wegungsbestimmung607 gibt, in dieselbe Quelle ein und re­
flektiert sich darin ebenfalls als sinnliche Modifika­
tion,608 / welche mit dem Wollen selbst identisch ist.609 1 54 

607 Korr. [...] durch den inneren Wahrnehmungssinn in einer Bewegungsbe­
stimmung
608 Korr. [...] und reflektiert sich in der sinnlichen Modifikation, welche das 
unmittelbare Ergebnis des Wollens selber ist
609 (Seite 79 Anm. 1 und S. 81 Anm. 1) Für die Taubstummen, welche es 
gelernt hätten, Wörter hintereinander nach der ersten Methode lautlich zu

305

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bilden oder auszusprechen, wie sie der berühmte Abbe de l'Epee gebrauchte 
(siehe sein Buch mit dem Titel: "Institution des sourds et muets [par la voie 
des signes möthodiques", Teil /, Kap. 10-11, 199 ff.], wäre die Stimmbewe­
gung der für den Willen eigentümliche und ausschließliche Ausdruck; es 
gäbe keineswegs eine daraus sich ergebende assoziierte Modifikation, wel­
che in gewisser Weise vom Ziel abwenden oder vielmehr es entfernen könn­
te (denn der Wille scheint sich stets auf das letzte Ergebnis zu beziehen, vor 
allem wenn dieses Ergebnis ein sinnlicher Modus ist und alle vermittelnden 
Akte oder Mittel mehr oder weniger unbemerkt bleiben, obwohl sie zunächst 
wahrhaftige Willensäußerungen gewesen sind); wenn solche Taubstummen 
danach den Gehörsinn wiedererlangten, so empfänden sie im Prinzip besser, 
als wir es aktuell tun können, die reelle Unterscheidung zwischen der 
Stimm- oder A/wwtfbewegung und dem Laut als deren Ergebnis [Randerg. 
analog zum Blinden bei Cheselden]. Die erste wollten sie weiterhin, und die 
zweite erstaunte sie vielleicht zunächst als eine unvorhergesehene Modifika­
tion, welche sich spontan in ihnen ereignete, bis daß die Wiederholung 
desselben Aktes, ständig vom selben Ergebnis gefolgt, diesen dem Willen 
zugeordnet sein ließe. Halten wir fest, daß die Stimm- und Mundbewegun­
gen nur einfach im Taubstummen wie bei jeder anderen isolierten Hervor­
bringung der Bewegungsfunktion reflektiert sein können: keineswegs haben 
sie wie in uns jenen Charakter der verdoppelten Reflexion, weshalb sie nicht 
besser, und weniger gut als die Gesten, zur Entwicklung ihrer Vermögen 
beitragen.

Es scheint mir, daß in der Tat eine reine Stimm- und eine A/zWfunktion 
zu unterscheiden sind, welche zusammen zum Vollzug des lautlich ver­
nehmbaren Wortes beitragen, aber dennoch sehr unterschiedliche Charaktere 
haben, und zwar hinsichtlich des mehr oder weniger daran beteiligten akti­
ven Willens; die Hervorbringung des von uns so genannten Lautes oder der 
Stimme hängt einzig von einer gewissen Weise des Luftausstosses aus der 
Lunge ab; es ist eine Weise, deutlicher als im gewöhnlichen Fall zu atmen 
oder einzuatmen, so wie bei den Seufzern, Tränen, beim Gähnen, Lachen 
usw., sowie auch in den durch starken Leidenschaften ausgelösten Ausrufen; 
diese Stimmen oder Laute werden nämlich mit Recht unartikuliert genannt, 
da sie sich ohne die Teilnahme, sogar oft gegen die ausdrückliche Wirkung 
des Willens bilden. Diese Mächtigkeit beeinflußt direkter die Verengung 
oder aktive Erweiterung der Stimmritze, welche die Luft am Lungenausgang 
verändert und so den Laut oder die verschiedenen Stufungen von Tief und 
Hoch bei den Stimmlauten bestimmt; die Klangfarbe dieser Laute hängt 
ihrerseits von den Organdispositionen ab, worüber der Wille nichts vermag, 
und daraus ergibt sich, daß niemand jemals den Charakter seiner Stimme 
vollständig verstellen könnte, obwohl er sie beliebig erheben oder senken 
kann.

306

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durch den Vergleich der aktiven Funktionen der drei von 
uns analysierten Sinne ließe sich sagen, daß die Stimmbewe­
gungen in Bezug auf die direkten und einfachen Gehöreindrü­
cke das sind, was die dem Anstrengungssinn eigentümlichen 
Akte beim Berühren in Bezug auf die einfachen Tastempfin­
dungen sind, oder des weiteren auch das, was diese letzteren 
Akte, welche den Farben eine sichere Grundlage verschaffen, 
in Bezug auf die dem Sehsinn eigentümlichen und unmittelba­
ren Anschauungen sind.

Im Phänomen der vollständigen Wahrnehmung, wie es sich 155 
durch das gewöhnliche Zusammenspiel all unserer aktiven 
und passiven Sinne verwirklicht, verdoppelt sich das, was von

Aber die Lautbildung im eigentlichen Sinne hängt gänzlich von der 
A/wwJfunktion ab, und in diesem Teil des gesprochenen Wortphänomens 
spielen alle beweglichen Teile des Mundes wie Zunge, Zähne, Lippen eine 
herausragend aktive Rolle. Der Wille hat sich sicherlich im Ursprung und 
durch eine ausdrückliche Bestimmung auf die Detailbewegung eines jeden 
dieser Teile in einer je eigentümlichen Weise bezogen, um diesen oder jenen 
Laut zu artikulieren. Obwohl diese Laute zutiefst Gewohnheit geworden 
sind, bewahren sie daher stets ihren hauptsächlichen Ursprungscharakter; 
während die passiv hervorgebrachten Stimmen die Gehörsinnlichkeit erre­
gen werden oder sympathisch andere Organe bei dem ins Spiel bringen, der 
sie hört, müssen die Lautartikulierungen willentlich gehört werden, um auf 
die gleiche Art und Weise nachgeahmt zu werden, und nur kraft dieser 
Nachahmung werden sie deutlich wahrgenommen. Bemerken wir außerdem, 
daß in der regelmäßigen Wirkung des Denkens, welche auf einer Art Rede 
beruht, die wir leise an uns selbst richten, die Stimmfunktion unausgeübt 
bleibt; aber die Mundberührungen finden statt und werden ins Spiel ge­
bracht; durch diese Mittel wird das intellektuelle Organ elektrisiert, die 
Aufmerksamkeit fixiert und das Denken findet sozusagen eine Stütze, um 
auf sich selbst zu reagieren (Anm. MB).

Der Hinweis auf William Cheselden (1688-1752) in der Anm. zuvor be­
trifft dessen erste Operation des grauen Stars bei einem jungen Blinden von 
vierzehn Jahren, was auch in der philosophischen Welt viele Reaktionen 
auslöste; vgl. die Nachweise bei J. Echeverria, Notes (1963), 281 Anm. 6, 
sowie die Randnotiz Maine de Birans in seinem Werk: Influence de l’habitu- 
de sur la faculte de penser, II (ed. Azouvi), 309 Anm. 63.

Für den Seitenhinweis zu Beginn dieser Anm. vgl. die Parallelstellen bei 
P. Maine de Biran, Memoire sur la decomposition de la pensee, III (ed. 
Azouvi), 176 u. 180 f. (Anm. Übers.).

307

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der anfänglichen Seelenanstrengung oder von deren unmittel­
bar durch die beiden ihr eigentümlichen Bewegkräfte der Be­
rührung und der Stimme abhängt, allein im Bewußtsein und, 
indem es den apperzeptiven Charakter im eigentlichen Sinne 
annimmt, weitet es mitteilend diesen selben Charakter auf alle 
Modifikationen und Ideen aus, welche durch ihre Natur in der 
Lage sind, in dieselbe Aktivitätssphäre einzutreten. Die hete­
rogen passiven Eindrücke bleiben im Wahmehmungssinn als 
unmittelbare Affektionen vermischt oder folgen der spontanen 
Anschauungsbewegung, welche nicht von der Seelenkraft 
gelenkt wird.

156 Ebenfalls im Feld seiner Apperzeptionen und nicht außer­
halb davon finden das intellektuelle Gedächtnis und die wil­
lentliche Rückerinnerung die ausschließlichen Bewegkräfte 
ihres Vollzuges. Somit läßt das deutliche Gedächtnis der For­
men und Gestalten alle passiven Eindrücke des Tast- und Seh­
sinnes wie Warmes, Kaltes, Glattes, Rauhes und der affekti­
ven Farben beiseite, welche gar nicht oder nur sehr ver­
schwommen in der Erinnerung wieder hervorgebracht werden. 
Auf gleiche Weise umfaßt daher auch das Gedächtnis der 
artikulierten Laute keineswegs das Physische oder die mate­
rielle Klangfarbe dieser Laute oder den rein vernehmbaren 
oder affektiven Anteil des äußeren Gehörsinnes.

Mit einem Wort, es gibt nur ein wirkliches Gedächtnis oder 
zuvor eine unmittelbare Apperzeption als durch Bewegungen 
und durch die dem Wollen unterworfenen Akte sowie infolge­
dessen Modi oder Eindrücke, welche durch die Ausübung 
derselben Mächtigkeit wiederholt oder nachgeahmt werden 
können. Daher ist keine Affektion, keine Hervorbringung ir­
gendeiner dem Willen gegenüber fremden Hervorbringung im 
eigentlichen Sinne nachahmbar; die Hand und die mit dem 
Gehör verbundene Stimme sind die beiden einzigen Nachah- 
mugssinne schlechthin, sie allein teilen daher die Apperzepti- 
ons- und Reminiszenzform allen Empfindungen oder An­
schauungen mit, mit denen sie sich assoziieren können; hier 
also und in diesen Urtatsachen, wie sie für eine wahre Analyse 
unserer sowohl innerlichen wie äußerlichen Sinne gegeben 

308

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, muß der Ursprung all jener reinen Formen von Raum 
und Zeit für die sinnliche Ordnung oder von Einheit, Identität, 
Kausalität usw. für die intellektuelle Ordnung gesucht wer­
den - ein formaler Ursprung, welcher nicht mehr in den künst­
lichen Kategorien sowie in den abstrakten Charakteren der 
verwandelten Empfindungen zu finden wäre.

309

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4
Von den Bezügen der Apperzeption, Anschauung und des 

Gefühls zu den Begriffen und Ideen

157 Die Analyse der Sinnesfunktionen, wobei dieser letztere Aus­
druck im ganzen Umfang seiner Geltung zu verstehen ist, soll­
te nicht nur, wie es einige Philosophen gedacht haben, eine 
notwendige Einleitung in die Geschichte der Ideenbildung und 
besonders in die Untersuchungen über den Ursprung und die 
Erzeugung der menschlichen Vermögen sein: in der Tiefe, der 
Anzahl und der Vielfalt an Einzelheiten sowie in der wahrhaf­
ten Ordnung der Vorrangigkeit der Tatsachen betrachtet, wor­
auf sich diese Analyse erstrecken soll, müßte sie außerdem 
noch die vollständigen Elemente der allgemeinen Geschichte 
der Ideenbildung und insbesondere alles umfassen, was es in 
der Erzeugung sowie in der Ordnung der Entfaltung der Ver­
mögen jeglicher Art an Grundlegendem und wirklich Ur­
sprünglichem gibt.610

In der Tat müssen unsere einfachsten wie die am meisten 
ausgearbeiteten Ideen, die der Urquelle am nächsten wie da­
von entferntesten, wenn es vollständige Ideen oder Wahrneh­
mungen sind, stets eine jener personalen oder intellektuellen 
Formen zulassen, wodurch das individuell empfindende und 
denkende Subjekt daran teilhat und mitwirkt, indem es die 
Hervorbringungen seiner Aktivität jener Art von passiver Ma­
terie hinzufügt, welche durch die unmittelbaren Organe der 

610 Randerg. Dies entspricht der Frage Herrn Degdrandos in seiner "Histoire 
comparde des systömes de Philosophie" Kapitel der "Desiderata", Band III, 
S. 154: "Gäbe es keinerlei Möglichkeit, die beiden hinsichtlich der Ideenbil­
dung gegensätzlichen Systeme miteinander zu versöhnen: jenes, welches alle 
Ideen aus den Sinnen entstehen läßt, und das andere, welches in uns gewisse 
Ideen voraussetzt, die unserem Wesen inhärent sind?" Herr Degörando 
unterscheidet eine innere Erfahrung und eine äußere Erfahrung. "Der 1. 
Ursprung unserer Erkenntnisse", sagt er, "ist in der äußeren Erfahrung." 
[Ebd. 551]- Ich kann mir nicht vorstellen, daß es irgendeine Erkenntnis 
geben kann, welche allein von der äußeren Erfahrung hergeleitet ist. Ich 
kann mir auch nicht eine solche Erfahrung vorstellen, woraus das Zc/igefuhl, 
das Bewußtsein, ausgeschlossen sind.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnlichkeit oder der äußeren Anschauung bereit gestellt sind; 
und dies für alle Ideenordnungen sowie in allen Anwendungs­
oder Vollzugsmodi der selben hervorbringenden lebendigen 
Kraft, die mit sich selbst immer übereinstimmt, ausgehend 
vom Ursprung des in ihr und durch sie konstituierten Ich bis 
hin zur vollständigen Entfaltung der Intelligenz, unter wel­
chem Titel man im übrigen auch immer diese Vollzugsmodi 
der selben aktiven Kraft unterscheiden will, indem man jedem 
in der Reflexionssprache den eigenen und individuellen Na­
men eines Verstandes vermögens gibt.

Hieraus sowie aus den vorherigen Analysen der Funktio- 158 
nen unserer äußeren und inneren, zugleich aktiven und passi­
ven Sinne muß sich ergeben, falls ich mich nicht gewaltig 
täusche, daß die vollständige Trennung zweier Ordnungen 
oder Ideensysteme, zum einen übergeordnet und rein, zum 
anderen untergeordnet und empirisch, so wie sie von ver­
schiedenen Metaphysikern angenommen und vertreten wird, 
die daraus die Grundlage ihrer Lehre machen, daß diese, eine 
Wissenschaft von den Prinzipien untergrabende Trennung, wie 
ich sage, als den Urtatsachen 61'widersprüchlich und entge­
gengesetzt absolut zurückgewiesen werden muß, denn letztere 
werden von denen gänzlich verkannt und verwechselt, welche 
jene Trennung a priori oder aufgrund viel zu unvollständiger 
und oberflächlicher Beobachtungen hinsichtlich der Bildung 
der ersten sinnlichen Ideen [und der primordialen Bedingun­
gen des Vollzuges oder der Entfaltung dieser für untergeord­
net gehaltenen Vermögen]611 612 erstellt haben.

Wären die Urtatsachen wirklich in ihrer Quelle erkannt 
und unterschieden worden, so hätte man vielleicht gesehen, 
wie sich das gesamte intellektuelle System vom Ursprung aus 
fortschreitend ausgebreitet hätte, indem es sich sozusagen 
stets die Form nach einem ersten gemeinsamen und unverän­
derlichen Grund gibt. So wie die Kristalle durch die Entwick­
lung in ihrer vollständigen Form wachsen, und zwar in dem

611 Erg. des inneren Wahmehmungssinnes
612 Klammer gestrichen

311

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maße, wie sich die sekundären Moleküle nacheinander einem 
ersten Kem hinzufugen, welcher seinerseits aus integrierenden 
und tatsächlich ursprünglichen Molekülen besteht, so wäre in 
einem Verstandessystem zunächst zu unterscheiden gewesen, 
daß die sekundären Formen (Vermögen oder Ideen) sozusagen 
wirklich urtümliche Formen nachahmen; dadurch wäre es 
immer möglich gewesen, die einen in den anderen wiederzu­
finden oder zu erkennen, indem vom Einfachen zum Zusam­
mengesetzten vorwärtsgeschritten sowie auch vom Zusam­
mengesetzten zum Einfachen [nach Art der Vorgehensweise 
des sinnreichen Kristallograpen]6'2 zurückgegangen wird.

159 Der intellektuelle Keim kann in der Tat durchaus in seinen 
ersten sinnlichen Andeutungen dieselbe formale Struktur ent­
halten, welche er später in seiner vollen Entwicklung darbie­
ten wird, aber es bedürfte des Mikroskops des inneren Wahr­
nehmungssinnes, um alles zu entdecken, was in diesem Keim 
verborgen ist, der durch seine Kleinheit dem Auge entgeht:613 614 
es ist zweifelsohne bequemer vorauszusetzen, das darin nicht 
Gesehene sei nicht wirklich darin einbeschlossen, sondern 
fuge sich ihm im Laufe der Zeit hinzu, und zwar durch die 
Weit er Schöpfung6^ einer höhergestellten Ordnung an Elemen­
ten oder Formen, anstatt dem kontinuierlichen und sukzessi­
ven Voranschreiten derselben, zunächst tieferstufigen Ord­
nung 616zu folgen.

Ich habe gesagt, daß die vollständige Analyse der Sinne al­
le Elemente der Ideenbildung und der Erzeugung der Vermö­
gen umfassen müßte; ich fuge dem jetzt hinzu, daß sie die eine 
wie die andere auf eine unteilbare Weise und unter einem 
einzigen und demselben Gesichtspunkt umfaßt.

613 Klammer gestrichen - mit Hinweis auf den Mineralogen Abbe Rene Just 
Haüy (1743-1822): Essai d'une theorie sur la structure des cristaux (1782); 
Traite de mineralogie (1801) (Anm. Übers.).
614 Korr. der den Augen der Reflexion entgeht, so wie der organische Keim 
der einfachen Sicht entgeht: es ist [...]
615 Korr. durch eine Art Weiterschöpfung
616 Erg. dieser Elemente

312

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diejenigen, welche eine allgemeine und gemeinsame Ab­
kunft der passiven Empfindung annehmen, welche sich durch 
sich selbst verändert, könnten sicherlich keine Wissenschaft 
der Vermögen erkennen,617 welche von der Wissenschaft der 
Ideen oder der urtümlichen Empfindungen verschieden ist; 
alles fuhrt sich für sie auf eine Art logischer Analyse oder auf 
eine Klassifikationsmethode dieser verschiedenen Empfin­
dungen oder Ideen zurück, so wie es der zuletzt angenommene 
Fachausdruck Ideologie ausdrückt. Aber wenn sie dergestalt 
den Ideenursprung mit der Erzeugung der Vermögen gleich­
setzen oder vermischen, so geschieht dies deshalb, weil sie 
völlig von den letzteren abstrahieren oder deren reelle Rechts­
titel und Charaktere verkennen.618

Hinsichtlich der Metaphysiksysteme, welche bei ihren 
Sachverhalten oder Ergebnissen unterschiedliche intellektuel­
le Leistungen annehmen, bzw. bei den aktuellen, positiven 
Ideen als Ergebnissen unterschiedliche Vermögen, so wie sie 
voraussetzen, / daß die ersten Ideen der Empfindungen völlig 160 
passiv sind und das gesamte Verstandessystem gleichfalls 
durch eine notwendige Folge davon passiv ist, so muß sich 
daraus ergeben, daß diese Systeme die Vermögen oder Mäch­
tigkeiten rein in abstracto oder in der abstrakten Ordnung der 
Möglichkeiten als vielmehr in jenen effektiven oder reellen 
Bestimmungen betrachten, welche die Erfahrung des inneren 
Wahmehmungssinnes bilden;619 und man erkennt ebenfalls 

617 Korr. Diejenigen, welche vorgeben, alle Leistungen oder Vermögen des 
menschlichen Verstandes von der passiven Empfindung abzuleiten, die sich 
durch sich selbst verändert, um erstere hervorzubringen, könnten sicherlich 
keine Wissenschaft dieser Vermögen erkennen, [...]
618 Korr. Aber sie identifizieren oder verwechseln den Ideenursprung mit der 
Erzeugung der Vermögen nur deshalb, weil sie tatsächlich von letzteren 
abstrahieren [...]
619 Korr. [...] und infolgedessen nur Passives in den menschlichen Verstand 
eintritt, da die Vermögen oder Mächtigkeiten nur noch in einer abstrakten 
Ordnung der Möglichkeiten zu betrachten sind, das heißt als einfache Fähig­
keiten an Empfindungen, Gedanken, vollzogenen Urteilen und nicht mehr in 
jenen reellen Bestimmungen, welche die Erfahrung des inneren Wahmeh­
mungssinnes bilden; [...]

313

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leicht, daß sie sich mit dem Ursprung oder der Erzeugung der 
Vermögen nicht zu beschäftigen haben, da sie als dauerhaftes 
Attribut der Substanz der Seele selbst angesehen werden, wel­
che in ihr oder mit ihr angeboren ist.

Zwischen diesen beiden entgegengesetzten Gesichtspunk­
ten war ein neuer zu ergreifen, und ich habe versucht, ihn 
einzunehmen, indem aus der Analyse der Empfindung oder 
der vollständigen Wahrnehmung selbst das gemeinsame Prin­
zip der ursprünglichen Ideenbildung und der Erzeugung der 
Vermögen herausgestellt wurde, wobei diese letzteren dem 
Konkreten und Reellen, den wirklich urtümlichen Akten ent­
nommen wurden, welche mit der Empfindung Zusammenwir­
ken, indem sie ihr bereits eine intellektuelle oder Bewußt­
seinsform beifügen, jedoch ohne sich mit den Materienstoffen 
zu vermischen, auf die sie sich beziehen.620

Da man jedoch ziemlich allgemein darin übereinstimmen 
wird, wie ich glaube, daß die Akte oder Grundvollzüge des 
Willens und des Denkens in sich selbst identisch bleiben müs­
sen, was auch immer die Gegenstände oder Größen ihrer An­
wendung sein mögen, so folgt daraus, wie wir vor allem zu 
beweisen hatten, daß sich diese Akte, Modi oder urtümlichen 
Zustände unseres empfindenden und denkenden Wesens, wel­
che schon in der Bildung unserer ersten Ideen erkannt und 
unterschieden wurden, bzw. die direktesten Ergebnisse der 
Ausübung der Sinne unter den entsprechenden Titeln von 
unmittelbar innerer Apperzeption, Wahrnehmung oder An- 

161 schauung, / Gefühl oder Empfindung im Voranschreiten des 
intellektuellen Systems oder der Bildung dieser höhergestellt 
oder rein genannten Ideenordnung wiedergefunden werden 
müssen und auf dieselbe Weise gemäß denselben Gesetzen, 
Bedingungen oder Bezügen darin einzutreten haben, so wie 
sie im Vorhinein in der unterstufigen oder urtümlichen Ord­
nung beobachtet und bestimmt wurden, woraus des weiteren 

620 Korr. des Abschnittsendes: wobei diese letzteren in concreto und in 
ihrem reellen Vollzug oder in der Ausübung der wirklich urtümlichen Akte 
betrachtet werden, die mit der Empfindung Zusammenwirken und ihr eine 
intellektuelle Form beifügen, ohne sich [...]

314

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgt, daß wir ohne Befürchtung einer Täuschung oder eines 
Irrtums die dem sinnlichen System entlehnten Elemente in das 
intellektuelle System überfuhren können, um sie, anstatt das 
Höhere vom Niedrigeren zu trennen, in einem gemeinsamen 
Gesichtspunkt anzunähem und zu vereinen, da zwischen ihnen 
eine harmonische Entsprechung zu errichten ist [welche um 
vieles das erleichtert und verkürzt, was uns hinsichtlich der 
Vervollständigung der Lösung des vorgelegten Problems zu 
sagen bleibt].621

In der Tat glaube ich, zunächst die Entsprechung begrün­
den zu können, um die es sich handelt, indem in der intellek­
tuellen Ordnung Begriffe und Ideen, drei Systeme wiederer­
kannt werden, die sich parallel zu jenen verhalten, wie sie 
bereits unter denselben Titeln hinsichtlich der Ordnung der 
Empfindungen und Wahrnehmungen unterschieden wurden, 
nämlich: ein intellektuell apperzeptives System, ein intellek­
tuell intuitives System und ein ebenfalls intellektuell sinnli­
ches System; wir werden der Reihe nach die Bezüge dieser 
drei Systeme mit den Ideen oder Begriffen des Verstandes 
untersuchen, so wie wir es für die ersten Ideen der Wahmeh- 
mungssinne durchgeführt haben.

§1
Intellektuell apperzeptives System

1. Bezug der Apperzeption zu den mit den Begriffen und 
Ideen assoziierten Zeichen und zunächst zur Gründung 
dieser Zeichen selber

Die Bezüge, welche die unmittelbar innere Apperzeption mit 
den Ideen und Begriffen verbinden, sofern letztere selber als 
Akte oder Ergebnisse intellektueller Akte betrachtet werden, 
sind dieselben / wie die bereits in den Urtatsachen beobachte- 162 
ten, welche diesen Modus oder Grundzustand der Seele un­
teilbar mit den Bewegungen oder einfachen, von der Anstren­

621 Klammer gestrichen

315

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung begleiteten Akten verbinden, und dadurch auch mit den 
sinnlichen Wahrnehmungen, die sich insgesamt oder teilweise 
aus denselben Bewegungen ergeben.

Die dergestalt in der intellektuellen Ordnung betrachtete 
Apperzeption muß sich also noch auf gewisse Charaktere 
gründen, welche den Elementen dieser Ordnung eigentümlich 
sind, oder sich darüber hinaus hinzufügen und mit ihnen auf 
eine solche Art und Weise assoziiert sind, daß sie in den Akti­
vitätsbereich des Wollens im eigentlichen Sinne eintreten, 
vollständig verfügbar werden oder sich frei mit dem Bewußt­
sein der Mächtigkeit selbst wiederholen können, welche diese 
freien Wiederholungen bestimmt,622 denn dies macht in der 
Tat das Charakteristische der unmittelbaren Apperzeption aus.

Dieser der Verfügbarkeit eigentümliche Charakter, und 
damit auch der Apperzeption, errichtet sich wesentlich auf der 
urtümlichen Gründung der Sprachzeichen und besonders der 
mündlichen Sprache, auf dem tatsächlich intellektuellen 
Gebrauch ihrer Zeichen oder auf der ständigen Assoziation 
mit unseren Ideen jeglicher Ordnung.

Die Gründung oder künstlich sekundäre Assoziation der 
Zeichen mit den Ideen entspricht vollkommen jener, welche 
die Natur ursprünglich im direkten Wahmehmungssinn mit 
den Bewegungen errichtet, worüber der Wille verfügt, und 
den sinnlichen Eindrücken, welche sich durch diese Vermitt­
lung bis zur Höhe der Idee erheben.

Diese beiden Zeichenwirkungen, wie sie jeweils in ihrem 
System verstanden werden, folgen darin einem beständigen 
Parallelismus und sind sich vielleicht untereinander näher, als 
diejenigen es glauben könnten, welche die absolute Unabhän- 

163 gigkeit / oder die vollständige Trennung der beiden sinnlichen 
und intellektuellen Ordnungen sowie des Intellektuellen und 
Willentlichen gelten lassen.

622 Vgl. F. W. J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus (1800), 
96 f., nach der Darstellung bei J.-M. Degerando, Histoire compar6e des 
systemes de philosophie, t. II, 306 f. (Anm. Übers.).

316

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir können hier daran erinnern, was wir bereits in der 
sinnlichen Ordnung des der Apperzeption und der Reflexion 
eigentümlichen Charakters festgestellt haben, welcher der 
unmittelbaren Hervorbringung jener artikulierten Laute 
selbst623 inhärent sein kann, worüber der Wille verfugt, ob­
wohl diese Laute der Stimme, betrachtet man sie in sich selber 
oder im einfachen Akt ihres Aussprechens, nur eine neben­
sächliche und untergeordnete Rolle in den aktuellen Fort­
schritten der entfalteten Intelligenz zu spielen scheinen; denn 
es ist, dessen ungeachtet, nicht weniger wahr, daß sich diese 
Fortschritte selbst einerseits auf den notwendigen Gebrauch 
einiger eingefuhrter Zeichen gründen, welche von Mensch zu 
Mensch sowie zwischen dem Geist und seiner aktuellen Idee 
jene äußeren und inneren Kommunikationen errichten, ohne 
die das intelligente Wesen als solches624 nicht geboren werden 
könnte ... Andererseits ließe sich jedoch auch nicht daran 
zweifeln, daß diese vornehmlich der menschlichen Stimme 
entnommenen intellektuellen Zeichen über all jene, welche 
sich an unterschiedliche Sinne richten könnten, eine Vorherr­
schaft reflexiven Charakters besitzen - ein erstes Mittel ge­
danklicher Aktualität, Quelle aller intellektuellen Fortschritte 
des Individuums wie der Spezies.

Indem sich das gesprochene Wort mit unseren Modifikati­
onen und Ideen jeglicher Art assoziiert, prägt es ihnen jenen 
herausragenden Charakter der Verfügbarkeit und Apperzepti­
on nur insofern auf, indem es sie sozusagen im nackten Modus 
seiner Bildung oder seines Vollzugs in sich selbst trägt; es 
erlaubt die Herrschaft des Willens über die verschiedenen 
Ideen, welche ihm Zeichen der Unterscheidung oder der 
Rückerinnerung entlehnen, / nur insofern, als es selber die 164 
erste Bewegkraft des Gedächnisses ist, und diese aufeinander 
folgenden Hervorbringungen in der Zeit sind unter sich eben­
so verschieden wie die Augenblicke jener Zeit selbst, welche 
diese messen können; es teilt schließlich den intellektuellen

623 Wort gestrichen
624 beide Wörter gestrichen

317

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ideen diesen Charakter, der sie durch Belebung sinnlich wahr­
nehmbar macht, nur insofern mit, als es selber ein intellektuel­
ler Akt, ein sinnlich wahrnehmbar gemachtes Wollen ist.

Ohne Zweifel verachten die Metaphysiker, da sie aus­
schließlich einem höheren oder reinen Ideensystem anhängen, 
welches sein Haupt in den Himmel erhebt und nirgendwo 
Wurzeln hat, diese sorgfältig genauen (und nicht reinen) Ein­
zelheiten der Ausübung eines niedrigeren Wahmehmungssin- 
nes und könnten die dem mündlichen Zeichen eigentümlichen 
Charaktere nicht erkennen; auch werden sie damit nicht die 
unmittelbare Apperzeption verknüpfen, sofern sie in ihren 
Bezügen zu den Ideen und intellektuellen Begriffen betrachtet 
wird. Aber wenn man von uns Urtatsachen erfragt, so bin ich 
sicher davon überzeugt, daß sich diese Tatsachen an einer 
reicheren Quelle schöpfen ließen, ohne von einer Theorie oder 
irgendeinem vorausgesetzten System auszugehen. Ein System 
irgendwelcher Zeichen oder eine eingefuhrte Sprache er­
schafft dem Menschen keineswegs neue Vermögen. Ihre 
Gründung oder die Möglichkeit des urtümlich intentionalen 
Gebrauchs irgendwelcher Zeichen selber hält vielmehr die 
Präexistenz einer der Empfindung höhergestellten Aktivität 
fest, durch die sich das denkende Wesen außerhalb des Krei­
ses der Eindrücke und Bilder stellt, um ihnen Bedeutungen 
und Bestimmungen zu verleihen.625

625 Mehrere Philosophen stimmen darin überein, daß die Hauptursache für 
den zwischen Menschen und Tieren existierenden Unterschied daran liegt, 
daß letztere keine wie bei uns eingeftihrten Zeichen haben; aber warum 
haben sie unsere Zeichen nicht oder haben sie keine wie bei uns eingefuhrt? 
... Einer unserer Analysten von Rang (Herr [Destut] de Tracy in seiner 
"Grammatik”) spricht diesen wesenhaften Mangel der Tatsache zu, daß die 
Tiere nicht wie der Mensch das Vermögen besitzen, die einzelnen Empfin­
dungen festzustellen oder zu unterscheiden, welche in einer anderen kom­
plexeren enthalten sind [vgl. Elements d'Ideologie, t. II, Teil II: Grammaire, 
Kap. 1, 36] ... Diese Erklärung scheint mir einen fehlerhaften Zirkel zu 
enthalten, denn es ist wahrscheinlich, daß dieses Vermögen, auf diese Weise 
den Inhalt vom Umfassenden zu unterscheiden sowie ihn anschließend 
durch ein synthetisches Urteil hinzuzufügen, bereits den gewohnten 
Gebrauch irgendwelcher instituierten Zeichen voraussetzt; für meinen Teil 

318

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber der gewohnte Gebrauch eines geregelten Systems 165 
eingeführter Zeichen wirkt so mächtig auf seine Ursache oder 
auf das instituierende Vermögen selbst ein, entwickelt, erwei­
tert, vervollkommnet und macht auf eine so bemerkendswerte 
Weise das Funktionieren aller Verstandesvollzüge verwickel­
ter, daß der Geist des Menschen in diesem Zeitraum der Fort­
schritte, wo er bereits so weit von der Urquelle entfernt ist und 
in sich, wenn er in der Lage ist, zu sich selbst zurückzukehren 
und sich über das Prinzip seiner Vollzüge zu befragen, nur 
noch Ergebnisse der Kunst vorfindet, welche mit jenen einer 
einfachen Natur vermischt sind, / deren Spuren er nicht mehr 166 
aufzufinden weiß; weshalb der Geist des Menschen hierbei 
also seine gesamte intellektuelle Existenz, alle ihm eigenen 
Materienstoffe, all seine Werke, all seine Erinnerungen nur 
mit jener Gesamtheit von künstlichen Zeichen zu verbinden 
vermag, deren Geheimnis der Einführung ihm entweicht und 
deren Einfluß ihm fast gänzlich durch die Gewohnheit verbor­
gen ist.

Daher rühren auch die Schwierigkeiten und die so langsa­
me Entdeckung, so wie sie von Hobbes und Locke begonnen 
und erst durch Condillac626 abgeschlossen wurde; von daher 

glaube ich, daß die Erstursache für den Mangel der Zeichen am wesenhaften 
Mangel oder an der Abwesenheit des Denkens selbst liegt; die Tiere spre­
chen nicht, weil sie nicht denken; und sie denken nicht, weil (oder vielmehr 
insofern) sie kein Vermögen besitzen, das einfache und wirklich urtümliche 
oder grundlegende Urteil der Intelligenz zu bilden [Erg. dem Wort ist, wie 
Rousseau sagt, einen Sinn zu geben; “Emile, ou de l'education", t. III, 37]; 
das heißt, innerlich den Bezug personaler Kausalität in einer gewollten 
Bewegung zu apperzipieren, welche zugleich in ihrer freien Bestimmung 
apperzipiert wie in ihrem modalen Ergebnis wahrgenommen oder empfun­
den wird; was außerdem noch an der Art und Weise liegen kann, wie sich 
ihre Bewegungen durch sympathische Reaktion des Gehimzentrums unter 
dem Gesetz der Affektionen oder Instinktbegehren vollziehen, wie auch 
unter dem Gesetz blinder Gewohnheit (Anm. MB).
626 Essai sur l'origine des connaissances humaines [Teil II, Abt. II, Kap. 3, 
§39: Oeuvres philosophiques, 1.1, 124] (Anm. MB). - Vgl. Th. Hobbes, 
Elementa philosophiae, Abt. I, Teil I, Kap. 2: De Vocabulis (Opera philo- 
sophica, 1.1), 7 ff. ; J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 3. 
Buch, Kap. 1, § 1-3 u. § 20 sowie 4. Buch, Kap. 21, § 4 (Anm. Übers.).

319

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die Begrenzungen, bei denen dieser letzte Entdecker 
stehenblieb, denn nachdem er alles erkannt hatte, was die Ein­
führung oder der Gebrauch konventioneller Zeichen an Akti­
vität und Verfügbarkeit den ersten Verstandesvollzügen hin­
zufügt, ist er selber weit unterhalb der Begrenzungen der Ur­
tatsachen der Spracheinführung verblieben, von welcher er 
nur sekundäre und untergeordnete Wirkungen betrachtet hat.

Kehren wir deshalb bis zu jener Urtatsache zurück, welche 
die Spracheinführung ermöglicht, so werden wir finden, daß 
die unmittelbaren Funktionen zweier herausragend aktiver 
Sinne wie das Tasten und das mit der Stimme verbundene 
Gehör in der Tat bereits unter dem Einfluß desselben Bewe­
gungswillens und vor allen menschlichen Konventionen ein 
System natürlicher und reeller Zeichen bilden, wo sich Fol­
gendes ausgedrückt findet: in den Zeichen des Tastsinnes der 
wahre Grund einer äußeren Natur und in denen der Stimme 
alle Gefühle oder innerlichsten Seelenmodi, welche darin 
ihren eigentümlichsten Ausdruck sowie ihre direktesten und 
gesichersten Mittel innerer und äußerer Erscheinung finden. 
Es handelt sich dann nur noch darum, die Natur in ihrer Tat­
sache selbst zu ergreifen und dem von ihr vorgezeichneten 
Plan zu folgen.

Unter dem Gesetz des Instinktes und der Gewohnheiten je­
doch (welche sich ohne Vermittlung in den Wesen ohne Frei­
heit und damit auch ohne Apperzeption der durch ein blindes 
Prinzip bestimmten Bewegungen miteinander verbinden) kann 

167 der Plan der Natur nicht befolgt werden, / da er nicht apperzi- 
piert oder erkannt zu werden vermag; erst außerhalb dieser 
Gesetze des Organismus und unter dem ersten Einfluß einer 
Mächtigkeit der Anstrengung und des Wollens werden folg­
lich diese ersten Bewegungen oder Akte, welche durch die 
Natur selber bereits instruierte Zeichen sind,627 in ihrer freien 

627 Das Kind erschafft zunächst durch Instinkt, und ich glaube nicht, daß 
man sagen kann, es apperzipiere und wolle seine Stimmbewegungen, welche 
sein Wimmern und Schreien ausmachen, von Geburt an; aber einige Zeit 
darauf können wir erkennen, daß es diese instinktiven Schreie in willentliche 
Zeichen umwandelt, derer es sich bedient, damit ihm geholfen werde; nun­

320

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung apperzipiert und können dann als willkürliche 
oder konventionelle Zeichen auf sekundäre Weise eingefuhrt 
werden und somit jene Fähigkeit von so umfassender, so viel­
fältiger Vorstellung erreichen, welche keine anderen Schran­
ken kennt, als wie sie vom Willen gezogen werden, der darin 
seine Prägung hinterließ, oder auch von der Intelligenz, die 
ihre Arbeiten daran band, um sie anschließend wieder aufzu­
suchen und sich ihrer Ergebnisse zu erfreuen.628

Von solcher Art ist mithin die Folge an Fortschritten, wel­
che die Einführung des intellektuellen Zeichens in der natürli­
chen Ausübung der durch das Wollen belebten Sinne herbei­
zurufen vermag.

Das Individuum vernimmt und übersetzt für sich selbst so­
zusagen zwei Arten von Afw/tersprachen, welche die Natur es 
gelehrt hat; es ergreift und apperzipiert deren nackte Zeichen 
mit der Mächtigkeit ihrer Wiederholung', es wiederholt sie in 
der Tat, wendet sie mit einer ausdrücklichen Intention an, die 
von ihm herrührt und in ihm ist; nunmehr wird das erste intel­
lektuelle Zeichen verstanden, die Sprache ist eingefuhrt und 
mit ihr eine unveränderliche und feststehende Grundlage, auf 
der sich die unmittelbare Apperzeption gründen wird, und 
zwar im ganzen Umfang der Bezüge verstanden, / welche sie 168 
mit der Ideenbildung jeglicher Ordnung unterhalten kann, um 
sie an ihren Vergleich, ihre Ableitung zu erinnern; mit einem 
Wort in der Gesamtheit der intellektuellen Akte, welche sich 
auf diese Ideen beziehen und sich selbst in rein reflexive Ideen 
durch die Vermittlung derselben Zeichen verwandeln, die sie 

mehr hat es einen wichtigen Übergang vollzogen, aber wie hätte es dies tun 
können, falls die Affektionen des Instinktes stets, wie in ihrem Prinzip, über 
die Stimmbewegung vorgeherrscht und sie gezwungen hätten, und es in der 
Folge rascher Fortschritte des Lebens nicht irgendwelche besonderen Be­
dingungen und Umstände zur Hervorbringung der Bewegungen selbst gege­
ben hätte, woran sich das erste Gefühl des Könnens und folglich der An­
strengung oder des urtümlichen Wollens knüpfen konnte? (Anm. MB).
628 Var. für Abschnittsende\ [...] jene Fähigkeit der Vorstellung, die der 
Intelligenz den Umfang und die Grenzen gibt, welche sie vom Willen emp­
fangen hat.

321

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausdrücken und anwenden ... Weisen wir hier durch einige 
Beispiele auf diese neuen Bezüge der Apperzeption mit den 
intellektuellen Begriffen hin, welche die Sprachzeichen ihr 
erschaffen und unterwerfen.

2. Bezug der Apperzeption zu den Zeichen der
Rückerinnerung oder zum Gedächtnis

Das Gedächtnis im eigentlichen Sinne oder als eines der akti­
ven Hauptvermögen der Intelligenz betrachtet, ist keineswegs, 
wie es sehr tiefsinnig ein antiker Philosoph sagte,629 eine Auf­
bewahrung von Bildern, sondern vielmehr die Mächtigkeit 
selber, weiche aus den vergangenen Arbeiten 630die geeigneten 
Materienstoffe hervorziehen wird, um neue intellektuelle631 
Denkmäler zu errichten: memoria non est imaginum custos, 
sed facultas quae ex rebus mente conceptis propositum denuo 
promere potest (Porphyrios).632

Dieses Vermögen des Menschen, bereits einmal frei ausge- 
fuhrte Akte hinsichtlich eines gegenwärtigen Zieles zu wie­
derholen, welches der Verstand denkt und der Wille bestimmt, 
und darüber hinaus in dieser freien Wiederholung das Gefühl 
der Mächtigkeit selber zu erlangen, welche sie einmal in einer 
vergangenen Zeit hervorbrachte und dazu bestimmt ist, sie 
nochmals hervorzubringen, bedeutet für ein so intellektuell 
konstituiertes Gedächtnis, daß es sich nur auf die früheren 
Bezüge der unmittelbaren Apperzeption zu den Zeichen oder 
Bewegungen zu gründen vermag, welche mit den aus jener 

629 Var. [...] wie es scharfsinnig ein antiker Philosoph der Alexandrinischen 
Schule bemerkte
630 Erg. der Intelligenz
631 Wort gestrichen
632 Sententiae ad intelligibilia ducentes (1975), 15, 7: "Das Gedächtnis ist 
nicht der einfache Wächter der Bilder; es ist ein aktives Vermögen, welches 
fähig ist, aus zuvor vom Geist aufgefaßten Ideen etwas aktuell Gegebenes zu 
entnehmen." In seinem "Essai sur le fondement de la Psychologie", IX (ed. 
Tisserand), 498, bietet Maine de Biran selbst eine Übersetzung dieses Zitats 
(Anm. Übers.).

322

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergangenheit hervorgeholten Ideen oder Begriffen assoziiert 
sind, die es wiederholen läßt. In diesen, den bereits gedachten 
Ideen hinzugefugten Zeichen bleiben die jeweiligen Akte, 
welche zu ihrer Erstbildung haben beitragen müssen, mit den 
sinnlichsten Ergebnisse vermischt, so daß sie sich selber au­
ßerhalb des Gedächtnisfeldes befänden und gänzlich im Feld 
der Anschauung oder der spontanen Einbildungskraft wären.

Allein die Zeichen, welche sich mit den Akten oder forma­
len Ideen bzw. Begriffen des Verstandes verknüpfen, / können 169 
ihnen zunächst eine unterschiedene und getrennte Existenz 
verleihen sowie daraufhin bewahren, indem sie um diese Ele­
mente herum so etwas wie eine Linie der Gehirnwindung zie­
hen, welche sie daran hindert, sich erneut mit den Zusammen­
setzungen der Erfahrung633 und der Gewohnheit zu vermi­
schen oder sich darin zu verlieren; auf diese Weise verleihen 
sie dem Willen die Mittel, diese formalen Akte oder reflexi­
ven Elemente nochmals zu begreifen und zu wiederholen, 
über die sie nur verfugen, wenn sie von einer sinnlichen oder 
anschaulichen Materie getrennt bezeichnet oder bestimmt 
sind, welche selbst der Mächtigkeit der Rückerinnerung ent­
geht und sich den Zügeln der Zeichen beugt.

Dadurch dienen diese reflexiven Zeichen dazu, die längs­
ten und verwickelsten intellektuellen Vollzüge zusammenzu­
fassen, indem deren Ergebnisse aufbewahrt werden, und ver­
sichern ihnen in der Zeit eine unfehlbare Reminiszenz, welche 
von der Wiederholung im Detail befreien kann, um auf diese 
Weise die Intelligenzkräfte zu mehren, zu schonen und wie in 
einem Punkt zu verdichten, worin die Reflexion die Ergän­
zung ihrer Mächtigkeit und wirksamsten Aktivität findet.

Von hier aus erblicken wir den Baum der Wissenschaft, 
wie er aus dem Keim hervorgegangen ist, worin wir ihn kurz 
zuvor zu ergreifen versuchten, um jetzt plötzlich - vor unseren 
Augen gewachsen - sein Haupt in den Wolken zu verbergen 
und mit seinen Zweigen eine unendlich weite Fläche bede­
ckend, deren Schranken wir nicht mehr umfassen können ... 

633 Korr. der Sinne

323

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dennoch sind alle Teile dieses majestätischen Baumes 
eindeutig im Urkeim einbeschlossen gewesen, wofür es der 
Geduld und des mikroskopischen Auges eines Lyonnef3* be­
durfte, um sie zu unterscheiden und zu erkennen, so wie ge­
genwärtig das Genie und die Palette eines Buffon634 635 nötig 
wäre, um sie zu malen oder in ihrer Gesamtheit zu umfassen!

Das intellektuelle Gedächtnis ist zu oft mit einem bloßen 
Vermögen an Vorstellung oder spontaner Anschauung ver­
wechselt worden; bald betrachtete man in der Tat die von 

170 dieser Anschauung hervorgebrachten Bilder so, / als trügen sie 
den Charakter oder die intellektuelle Form der Reminiszenz in 
sich selbst, womit unser innerer Wahmehmungssinn sie um­
kleiden kann, bald abstrahierte man von dieser wirklich intel­
lektuellen Form, deren Ursprung man vergeblich im sinnli­
chen Eindruck gesucht hatte, wo sie tatsächlich nicht ist, und 
dennoch bewahrte man den rein willkürlichen Titel der Erin­
nerung für rein passiv wieder hervorgebrachte Bilder ohne 
jegliche im Gegenstand oder im Subjekt wiedererkannte Iden­
tität dieser spontanen Vorstellung.636

634 Pierre Lyonnet (1701-1789), holländischer Naturforscher, veröffentlichte 
1760 einen "Traktat über die Raupe, welche das Weidenholz" angreift, 
worin alle Muskeln dieser Raupe bis in die letzten Einzelheiten hinein auf 
Stichen wiedergegeben waren, was damals den verbreiteten Ruf dieses Wer­
kes erklärt (Anm. Übers.).
635 Vgl. Histoire naturelle des animaux (1802), sowie dazu auch P. Maine de 
Biran, Mdmoire sur la decomposition de la pensee, IV (ed. Tisserand), 185 f. 
(Anm. Übers.).
636 Herr [Destutt] de Tracy erblickt in seinen "Elements d’Ideologie" [t. II, 
Teil I, Kap. 3: Vom Gedächtnis und den Erinnerungen, 47 ff ] in der Erin­
nerung nur das passive Vermögen, erneut von einem Eindruck oder einer 
Empfindung affiziert zu werden, welche man schon gehabt hat, ohne in ihre 
Definition die Tatsache der wiedererkannten Identität aufzunehmen, welche 
jedoch sicherlich die Grundlage für die Idee abgeben muß, die mit dem 
Ausdruck Erinnerung verbunden wird, wenn man die Analogie der Sprache 
und vor allem der Tatsachen in Augenschein nimmt. In seinem "Traite des 
sensations" [Teil I, Kap. 2, § 6-10: Oeuvres philosophiques, 1.1, 225 f. ] 
hatte Condillac gleichfalls das Gedächtnis als Folge einer andauernden oder 
sich im Organ erneuernden materiellen Erschütterung betrachtet, wobei auch

324

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im ersten Fall achtet man nicht auf den reell eigenen Cha­
rakter und auf die Wesensbedingung, welche in den Ideen 
oder Bildern eine unterschiedene und getrennte Reminiszenz 
in ihrem Zustand bildet, der rein von jeder Anschauung oder 
jedem sinnlichen Eindruck ist.

Im zweiten Fall stellt man den rein nominalen Titel der Er­
innerung auf einer künstlichen oder falschen Grundlage, auf 
einer dem Subjekt selbst ganz äußerlichen Grundlage fest, 
welches sich nur erinnert, insoweit es irgendeine Identität 
wiedererkennt, und zwar vor allem seine eigene; / man substi- 171 
tuiert der Tatsache eine Hypothese, oder man ergreift diese 
Tatsachen 637im Außen, wo sie nicht ist; mit einem Wort ge­
sagt, wird das Zeichen beibehalten und die Idee entstellt.

Somit638 wird das intellektuelle Gedächtnis mit der passi­
ven Einbildung verwechselt, und dadurch selbst wurde auch 
die Apperzeption mit der Anschauung verwechselt; und wie 
soll man die reellen Differenzen erkennen, welche die Urtat­
sachen voneinander trennen, wenn man unbedingt alles in ein 
und dieselbe Kategorie hineinverlegen will, wahrscheinlich 
um die Sprache zu vereinfachen, anstatt vielmehr die Erkennt­
nis auszuweiten und genauer zu fassen?

er von der Tatsache des inneren Wahmehmungssinnes abstrahierte, auf den 
sich die Reminiszenz oder die wiedererkannte Identität gründet.

In Bonnets "Essai Analytique [sur la faculte de räme", 1.1, Kap. 8, § 73 
u. 86] lassen sich die äußerste Mühe und die von ihm eingeschlagenen Um­
wege erkennen, in einem bestimmten Funktionieren der Gehimfasem ein 
materielles Zeichen zu finden, um damit jenes innerste Gefühl oder unmit­
telbare Urteil verknüpfen zu können, durch welches die Seele erkennt und 
sich ihrer selbst versichert, daß sie auf dieselbe Art und Weise modifiziert 
wurde ..., so als ob sich eine Tatsache des rein inneren Wahmehmungssinnes 
oder eine reflexive Idee solcher Art durch irgendein Bild vorstellen oder 
sozusagen in Bewegungen von Muskelfasern übersetzen ließe. Den gleichen 
Vorwurf kann man Hartley in seiner "Explication physique des idöes et ses 
sens" [t. I, Kap. 1, Abt. I-II, 12 f. u. 98 f. ] machen (Anm. MB). - David 
Harley (1705-1757), englischer Arzt und Philosoph, wird als Vorläufer der 
Assoziationsschule in der Psychologie betrachtet (Anm. Übers.).
637 Erg. dort
638 Korr. Unter diesem Gesichtspunkt

325

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dadurch wurde jenes apperzeptive Vermögen der Rücker­
innerung oder der freien Wiederholung intellektueller Art in 
die engsten Grenzen eingeschlossen, obwohl es die bestän­
digste Rolle spielt und den herausragendsten Platz in den 
Leistungen des menschlichen Verstandes einnimmt, denn 
ohne dieses Vermögen existierte nicht einmal der Verstand.

In der Tat639 erfüllt das aktive Gedächtnis hinsichtlich der 
Reflexion einen Dienst, welcher mit jenem anderen vergleich­
bar ist, der von der Sicht hinsichtlich des Tastsinnes erfüllt 
wird; und wir haben bereits gesehen, wie dieses Vermögen, 
indem es die Identität unserer Akte oder ihrer Ergebnisse 
nachzeichnet und erkennen läßt, die vollständige Arbeit der 
Wiederholung derselben Akte ergänzen kann, so wie auch die 
Sicht mit äußerster Schnelligkeit die Ergebnisse der langsa­
men und in die Tiefe gehenden Analyse des Tastsinnes vor­
stellt, welche von ihr ergänzt werden.

Aber das Gedächtnis kann außerdem noch die Mittel lie­
fern, dieselben Einzelvollzüge im Detail mit mehr Sicherheit 
oder Leichtigkeit neu zu beginnen; nur in diesem letzteren Fall 
findet es sich durch ganz innerliche Bezüge mit der unmittel­
baren Apperzeption verknüpft und ist nichts anderes als diese 
Apperzeption selbst, sofern sie in der freien Wiederholung der 

172 vollständig vollzogenen Akte betrachtet wird. /Im anderen 
Fall ist es eine bloße Reminiszenz, welche in ihrer Verknüp­
fung mit den bloßen Ergebnissen früherer Vollzüge nicht 
mehr als jene Charaktere hat, die zuvor der wahmehmenden 
Aufmerksamkeit zugesprochen wurden.

In den beiden Ideen- oder Vollzugsordnungen finden wir 
folglich immer eine vollkommene Entsprechung.

Das stets auf dieselben Bewegkräfte der Aktivität gestützte 
Gedächtnis kann sich zudem auf die nackten willentlichen 
Zeichen beschränken, sofern sie im bloßen Verhältnis ihrer 
Aufeinanderfolge oder der symmetrischen Anordnung ihrer 
materiellen Formen betrachtet werden; es kann sich dann 
gleichförmig im Kreis derselben mechanischen Vorgehens­

639 Korr. Es ließe sich sagen, daß das aktive Gedächtnis [...]

326

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weisen bewegen, die schließlich in ihrer Wiederholung rein 
spontaner Art und Weise mit aller Blindheit enden, fast mit 
dem Automatismus der Gewohnheiten, wie ich sagen würde. 
Dann allerdings existiert das Gedächtnis der Ideen und Zei­
chen nicht mehr, da es zu einem willkürlichen Mechanismus 
entartete, und dadurch hat es alle intellektuellen Charaktere 
verloren, weil die Bezüge zur inneren Apperzeption aufgehört 
haben.

Dies ist ein Gesetz unserer aktiven und denkenden Natur in 
ihrer Unterwerfung unter den ganzen Einfluß der Gewohnheit, 
welche einerseits die Fortschritte beschleunigt, während sie 
andererseits für ihre eigenen Vollzüge gerade wegen dieser 
Fortschritte selbst blind macht; wie ich sage, ist es ein Gesetz 
unserer derart durch die Gewohnheit beeinflußten Natur, daß 
in einer mehr oder weniger langen Aktserie, welche mit Ideen 
oder intellektuellen Begriffen assoziiert ist und ihnen oder 
gegenseitig als Zeichen dient, das an letzter Stelle in der Ord­
nung einer Serie plazierte Zeichen das Endglied oder das aus­
schließliche Ziel eines einzigen Wollens zu werden scheint, 
vor allem dann, wenn es von vornherein bekannt oder voraus­
gesehen war. Alle anderen Akte oder vermittelnden Zeichen, 
welche ebenso viele Stufen oder wesentliche Mittel darstellen, 
um bis zum letzten Akt oder Zeichen zu gelangen, verdunkeln 
sich stufenweise in dem Maße, wie sie sich wiederholen; alle 
Größen des Wollens treten so die eine in die andere ein, und 
das erste Mittel, worüber der Wille verfugt, scheint am Ende 
nur das zu berühren, was sich der Verstand im Vorhinein ge­
dacht oder vorausgesehen hat.

In diesem Gesetz der Gewohnheit können wir die Erklä­
rung für die Schnelligkeit und die Leichtigkeit finden, mit der 
die längsten und verwickelsten Vemunftschlüsse ausgefuhrt 
werden. Im beständigen und wiederholten Gebrauch derselben 
methodischen Vorgehensweisen geschieht, was besonders in 
den höchsten Stufen der intellektuellen Vollkommenheit die 
Grenzen dieser so schnellen und wie passiven Anschauung so 
weit ausdehnt, welche in einem Flug die längsten Ergebnisket­
ten durcheilt und scheinbar nicht mehr das Handeln benötigt, 

173

327

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um zu denken, und den aufmerksamen Blick, um zu sehen. Es 
scheint vielmehr so zu sein, daß eine unmittelbare Anschau­
ung wahrhaft alle menschlichen Vermögen umfaßt und entfal­
tet'. das Gedächtnis, das Urteil, den Vergleich und sogar den 
Vemunftschluß trotz640 aller Kompliziertheit in seinen Aus­
drücken und Mitteln ...

174 Wird das Vermögen, zu vergleichen641 oder Schlüsse zu 
ziehen, bis in seine Erstelemente hinein aufgefaßt, so wäre es 

640 Korr. wie groß auch immer die Kompliziertheit [...] sein mag
641 Der Vergleich ist nur, wie bereits vor uns gesagt wurde, die Aufmerksam­
keit selbst, wie sie aktuell auf zwei Modi oder Ergebnisse des Wollens und 
des Handelns angewandt wurde; diese Ergebnisse können entweder als 
gleichzeitig oder als schnell aufeinanderfolgend in zwei fast unteilbaren 
Augenblicken betrachtet werden [vgl. E. B. Condillac, Traitd des sensations, 
Teil I, Kap. 2, § 14: Oeuvres philosophiques, t. II, 226 f.]. Ich stelle dabei 
hier fest, daß die Gleichzeitigkeit in den Ergebnissen der Akte des Wollens 
gegeben sein kann, obwohl in diesen Akten selber reell Aufeinanderfolge 
herrscht, und auf diese Weise ließe sich, wie ich glaube, eine Schwierigkeit 
lösen, welche die Metaphysiker untereinander noch teilt und erst jüngst eine 
berühmte Schule bewegt hat (in der Schule von Edinburgh durch Herrn 
Dugald-Stewart) [Elements de la philosophie de l’esprit humain, 1.1, Kap. 2, 
197 f, über die Aufmerksamkeit; vgl. als Quelle hierfür P. Prövost, Les 
Signes envisagds relativement ä leur influence sur la formation des idöes, 
43 f.]. Es handelt sich darum zu wissen, ob das denkende Subjekt gleichzei­
tig mehrere Vollzüge in ein und demselben Augenblick der Zeitdauer aus­
fuhren kann? Ohne Zweifel werden uns für immer die notwendigen Gege­
benheiten fehlen, um eine solche Frage zu lösen, da wir keinerlei absolute 
Idee vom Gleichzeitigen oder Aufeinanderfolgendem besitzen können, 
welche rein relativ in bezug auf unsere Art und Weise zu existieren und zu 
empfinden sind.

Nichtsdestoweniger glaube ich nicht, daß sich in der Ordnung der passi­
ven Vermögen die reelle Gleichzeitigkeit mehrerer empfangener und umit­
telbar empfundener Eindrücke nicht in Frage stellen ließe; die Wahmeh- 
mungsergebnisse der Bewegungen oder Akte unseres Willens können als 
mehrere Zusammenwirken und somit eine gewisse Zeitlang durch eine Art 
der den getrennten Organen eigentümliche Vibrationsfahigkeit fortdauem, 
wobei diese Organe ihre Sitze sind und sich in einem gemeinsamen Vibrati­
onszentrum zusammenschließen; dies hindert nicht, daß die Akte selber, 
werden sie in den Bestimmungen der Seele betrachtet, welche den sinnli­
chen Ergebnissen vorausgeht und sie belebt, reell nicht aufeinanderfolgend 
sein müssen. Mit einem Wort ist alles, was in unserer inneren Apperzeption 

328

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Tat schwierig zu sagen, mit welchem Punkt sich diese 
Leistung verknüpft und ihren Vollzug beginnt, wenn sich die­
ser Punkt der Quelle jeder Wahrnehmbarkeit selbst annähert. 
Kaum ließe sich dieser Vollzug vom Prinzip unterscheiden, 
welches dazu diente, unsere einfachsten und aktuell augen­
scheinlich direktesten Ideen zu bilden oder zusammenzuset­
zen; in diesem Zeitraum des Fortschritts wie auch der Blind­
heit hinsichtlich unserer intellektuellen Akte, wo die Existenz 
der Dinge und der Modi, welche sich aktuell dem Wahmeh- 
mungssinn entziehen, infolge eines bloßen Eindrucks gefol­
gert und innerlich behauptet wird, welcher sich damit assozi­
iert findet, und zwar kraft einer mehr oder weniger langen 
Bilder- oder Erinnerungskette, nachdem sie mit der ganzen 
Schnelligkeit unserer ältesten und innerlichsten Gewohnheiten 
durchlaufen wurde - in diesem Zeitraum, wie ich sage, wäre 
es schwierig, in unserem Geist zu unterscheiden, was darin 
unter der Form von Vemunftschlüssen und als unmittelbare 
Anschauung oder unter der bloßen Form von Bildern gegeben 
ist,642 da die mit der Natur selbst verankerte Gewohnheit die 
Elemente dieser ersten sinnlichen Ideen verwickelter werden 
ließ und die sie vereinenden Verbindungen äußerst stark ver­
festigt hat.

Durch eine solche Ursachen- und Wirkungskette vom Ur- 175 
sprung bis zur vollständigsten Entfaltung all unserer Vermö­
gen hin verdunkeln sich die Reihen der Willensäußerungen 
oder intellektuellen Akte, welche notwendig sind, um die Bil­

ist oder darin sein kann, aufeinanderfolgend, und was in der einfachen 
Wahrnehmung oder Anschauung ist, kann und muß gleichzeitig sein (Anm. 
MB).
642 In einer "Abhandlung über die Vermögen der Tiere" hat Lachambre, der 
Arzt Ludwig XIII., mit sehr viel Scharfsinn die Art des Vemunftschlusses 
unterschieden, welche sich wie von selbst durch die Einbildungskraft und 
die Gewohnheit vollzieht; durch den Vergleich dieser spontanen Vorge­
hensweisen mit denen der Reflexion beim Vemunftschluß im eigentlichen 
Sinne bemerkt er so den sinnlichen und intellektuellen Parallelismus, der 
zwischen den beiden Ideenordnungen oder den beiden Vollzugssystemen 
herrscht (Anm. MB). - Vgl. M. Cureau de La Chambre, Traite de la connais- 
sance des animaux (1648), Kap. 4, Art. 15-19, S. 197-211 (Anm. Übers.).

329

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng, die Wiederhervorbringungen und die verschiedenartigen 
Ableitungen unserer Ideen jeder Art zu vollziehen, in ihrer 
Quelle, streifen bald nur noch flüchtig das Bewußtsein und 
entgehen schließlich dem unmittelbar inneren Apperzeptions­
sinn, der selber durch die Behendigkeit seiner Ausübung und 
die Schnelligkeit seiner Aufeinanderfolge sowie durch die 
Leichtigkeit seiner Ergebnisse abstumpft.

Indem wir auf diesen Teil einer Frage antworten, weiche 
allein das philosophische Talent eingegeben und gedacht hat, 
gelangen wir dahin, selber eine ziemlich fruchtbare Quelle zu 
entdecken und anzugeben, wo andere werden schöpfen und 
vielleicht eine Lösung finden können, die negativ und der 
unsrigen entgegengesetzt ist, und dies durch viel einfachere, 
deutlichere und raschere Argumente als die von uns benutz­
ten, um die Termini der Aussage zu rechtfertigen und die posi­
tive Lösung des Problems zu finden.

§2
Intellektuell intuitives System

Sobald das Individuum im Besitz der eingeführten Zeichen ist 
und alle durch ihren Gebrauch entwickelten Vermögen jenen 
Umfang und die regelmäßige Ausübung erworben haben, wel­
che das bilden, was wir menschliche Vernunft nennen, findet 
sich das für die Einbildungskraft eigentümliche Organ, indem 
es in jeder Hinsicht eingeübt worden ist, sozusagen mit einer 
gewaltigen Anzahl von Materienstoffen versehen; es setzt sie 
meist noch zusammen, ohne sich irgendeinem Gesetz zu un­
terwerfen; es erschafft Modelle und richtet sich nach keinem 
von ihnen aus; aber seine spontanen Hervorbringungen neh­
men einen intellektuelleren, dauerhafteren Charakter an, da sie 
sich mit willentlichen Zeichen verknüpfen, und können sich so 
den neuen Ausarbeitungen der aktiven Vermögen zur Verfü­
gung stellen.

176 Welchen Umfang dieses aus sinnlicher Bildhervorbringung 
und -Zusammensetzung gemischte Vermögen auch erreichen 

330

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mag und wie weit es für uns auch immer seiner Quelle ent­
fernt zu sein scheint, wenn es sich schwebend über all die 
Herrlichkeiten einer idealen Welt erhebt, so trägt es doch stets 
die Prägung seines ersten Ursprungs (es ist der sinnlichste Teil 
unserer selbst, welcher unseren Charakter und unsere Leiden­
schaften bildet sowie die spontane Schöpfung der Wunder der 
Kunst eingibt und dazu beiträgt); dieses Vermögen prägt sich 
den Bildern des Genies ein, welches auch immer die es nach­
zeichnenden materiellen Zeichen sein mögen {Farben, Töne 
oder gesprochene Worte)', wir empfinden es, wir sympathisie­
ren mit ihm: es belebt den Zeugen einer Schöpfung ebenso, 
wie es den Schöpfer belebt. Diese unaussprechliche Form der 
Eingebung, Quelle der erstaunlichsten Weisen des Könnens 
des Menschen, ist selber außerhalb der Grenzen ihrer Mäch­
tigkeit: sie hört sogar zu existieren auf und verliert jeden mo­
tivierenden Einfluß, um zu berühren, sobald der Wille danach 
trachtet, ihr Gesetze zu verleihen, oder versucht, ihre höchste 
Verzauberung zu wiederholen oder nachzuahmen.

Es ließe sich von diesem Vermögen sagen, es schaffe 
durch Darstellung, da es sich allein durch seine Ausübung 
definiert; der ruhigen und kalten Reflexion entgegengesetzt, 
koexistieren diese niemals zusammen; wer aktuell den Einge­
bungen des Genies gehorcht, steht unter dessen Verzauberung, 
weiß weder, was er tut, noch was er erlebt; er empfindet, 
schaut direkt und apperzipiert nicht; und wenn er appizipiert, 
schaut oder imaginiert er nicht mehr: wenn aber das Genie 
nicht selber im Verborgenen seiner Mächtigkeit ist, wer könn­
te es dann einzufangen versuchen?

Das Genie der Künste ist in gewisser Hinsicht wie der 
Despotismus: es ist mit der ausführenden Kraft begabt, was 
ihm genügt; seine legislative Kraft ist in der Ausführung 
selbst. Es ist eine Art Ausübung jenes Anschauungsvermö­
gens, welches in seiner Abweichung und in seinen Einfallen 
stets mehr oder weniger unabhängig ist und sich dem Feld der 
Reflexion, der Art der damit verbundenen Zeichen näher 
durch den Charakter seiner Hervorbringungen befindet, durch 
die Methoden selber, die es in sich schafft und denen es noch 

331

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bis in seinen gewagtesten Aufschwung hinein treu bleiben 
kann. Inmitten jener Massen hineinversetzt, die für das Genie 
der Wissenschaften wie die Elemente des idealen Modus sind, 
ergreift es, indem es sich auf eine kleine Anzahl von sehr 
komplexen und allgemeinen Zeichen stützt, welche seine 

177 Energie durch Konzentration verdoppeln, / sowohl die Geset­
ze wie die umfassendsten Bezüge dieser Massen und dringt 
zur gleichen Zeit in die innerste Konstitution einer jeden ein; 
es sieht das Abstrakte im Konkreten und das Konkrete im Ab­
strakten, wobei gewisse Analogien stets sein Voranschreiten 
oder seinen Flug leiten; oft ist das zuerst Wahrgenommene 
eine geheime Eingebung, welche vom Himmel herabzusteigen 
scheint und worüber es sich selbst keine Rechenschaft ablegt; 
manchmal werden sie ihm auch durch die Zeichenbezüge 
selbst nahegelegt, so daß sein Scharfblick sie dann feststellt 
oder erahnt; und von dort aus geht dieses Genie weiter, um 
eine Analogie in der Natur, eines jener großen Gesetze zu 
finden, welche das System der Wesen regieren.

Als Kepler über gewisse Eigenschaften der geometrischen 
Festkörper nachdachte, wird er durch eine wahrhaft intuitive 
Eingebung darüber unterrichtet, daß es zwischen den periodi­
schen Planetenzeiten und den Entfernungen innerhalb ihrer 
Umlaufbahnen eine Parallele geben muß; er folgt dieser Idee, 
tastet sich weiter, probiert verschiedene Zahlenverhältnisse 
und ihre Potenzen aus und findet das wahre, welches die Beo­
bachtung in Naturgesetz verwandelt.

Newton sieht die Frucht eines Baumes fallen; sein Genie 
erhebt sich durch eine spontane Intuition bis zur Mondsphäre; 
er ahnt die Identität der Kraft, welche einen Apfel fallen 
läßt und die Himmelskörper in ihrer Umlaufbahn zurückhält. 
Unendliche Berechnungen bewahrheiten auch diese Einge­
bung.

Welche scheinbaren Analogien konnten Franklin dahin 
führen, die Identität des Blitzes mit dem elektrischen Funken 
zu ahnen? Mehrere, sagt er uns selber: das Licht, die Farbe 
dieses Lichtes, seine Zickzackbewegung, die Schnelligkeit der 
Bewegung, die Leichtigkeit, sich von Metallen leiten zu las­

332

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen, usw.643 Ohne Zweifel bestätigten all diese Mittel den 
ersten Einblick des Genies und füllen den Abstand aus, wel­
cher die helleuchtende Wolke und die Erhabenheit der Gewit­
ter von einem kleinen elektrischen Apparat trennt; aber die 
Einbildungskraft mußte als erste diese Entfernung überwin­
den, und was leitete sie in dieser gewagten Abschweifung?

Dieses undefinierbare schöpferische Vermögen hat kei­
neswegs zur Aufgabe, die Ideen oder die Größen sozusagen 
auseinanderzunehmen, welche ineinander verschachtelt sind, 
noch dem Faden einer sich einenden logischen Identität in 
dessen Regelmäßigkeit zu folgen.

Allein die Einbildungskraft, welche oft von einem glückli­
chen Einfall davongetragen wird, hält zwei weit auseinander­
liegende Punkte fest und mißt sie bereits mit ihrem Licht­
strahl. Manchmal erschafft sie sich selbst die Zwischengrö­
ßen, welche den sie trennenden Abstand ausfüllen sollen; das 
andere Mal gibt sie die alleinige Möglichkeit der Annäherung 
an und überläßt die Mittel dazu unseren technischen Metho­
den. Kann man diese verschiedenen Fälle ausschließlich auf 
den Einfluß der Methoden zurückführen? Wird man sagen, 
daß die Entdeckung in den Schönen Künsten wie in den Wis­
senschaften stets gleichermaßen die Sklavin der Analysefor­
men ist?644

Corneille und Newton sind zwei Entdeckergenies in entge­
gengesetzten Gattungen. Doch lassen sie sich ohne Zweifel 
durch das Prinzip der Entdeckung selbst miteinander verglei­
chen; durch jene spontane Intuition des Genies, welches wie 
in einem ersten Instinkt das Schöne und Wahre errät und emp­
findet, die in ihrer Quelle so identisch sind, und es strebt mit 
Enthusiasmus diesem Bild entgegen und schöpft aus seiner 
vorweggenommenen Lust die notwendigen Kräfte, um dessen 
Wirklichkeit zu erreichen. Zweifelsohne brannte dieses heilige 
Feuer, welches dem Dichter diese Züge des Erhabenen eingab, 

643 Vgl. B. Franklin, Expdriences et observations sur l'electricite (1752), 91; 
Oeuvres de M. Franklin, 1.1 (1773), 38 f. (Anm. Übers.).
644 Condillacs Paradox in "La Langue des calculs" [2. Buch, Kap. 1: Oeu­
vres philosophiques, t. II, 470] (Anm. MB).

178

333

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in der Seele des Geometers, welcher zum erstenmal die 
wunderbare Kette von Bezügen blitzartig erschaute, wodurch 
die um sich kreisenden Sphären untereinander verbunden sind. 
Sie erlebten ebenfalls diesen Enthusiasmus in seiner ganzen 
Stärke als Quelle aller Entdeckungen, so auch der von Freude 
begeisterte Kepler, nachdem er ein mit großem Verlangen 
gesuchtes Gesetz gefunden hatte, und vor ihm jener Pythago­
ras, jener Archimedes, von denen uns die Geschichte die Be­
geisterung durch die Lust und die Kontemplation der ewigen 
Wahrheit berichtet. Das entdeckende Prinzip ist zweifelsohne 
dasselbe, welches auch die Gegenstände oder Hervorbringun­
gen der schöpferischen Aktivität sein mögen. Dieses undefi­
nierbare Prinzip beruht in einer gewissen Seelenwärme, viel­
leicht in einer freien und leichten Entsprechung zwischen dem 
organischen Zentrum, worin sich dieses Gefühl entzündet, 
[und dem Sitz],645 worin die Intelligenz leuchtet und herrscht; 
aber bei der Ausübung verschiedener Vermögen handeln diese 
zwei Brennstätten nicht auf gleiche Art und Weise in dersel­
ben Einflußordnung; beim Dichter geht alles vom Herzen aus, 

179 dem alles zukommt, / und durch dessen Antrieb der Geist sich 
weiterhin bewegt. Beim Philosophen tritt das Gefühl, welches 
der ersten Intuition oder der Lust der Wahrheit vorausgeht 
bzw. folgt, nur als Ermutigung oder Belohnung darin ein; es 
kann den Eintritt verschönern oder das Ende eines Weges mit 
Erfolgt krönen, auf dem der Geist seinen eigenen Anstrengun­
gen überlassen bleibt.

Nichts gleicht sich überdies weniger als die Ausführungs­
mittel und das Vorangehen des Entdeckergenies in den beiden 
Vergleichsfällen: Philosoph wie Dichter verwenden gleicher­
weise Zeichen, Ausdrücke, aber das sinnliche Bild ist vor der 
Form, mit der es sich umkleidet, um deren Prägung zu erhal­
ten, während der intellektuelle Begriff von seinen Zeichen 
unabtrennbar ist und oft nur durch dasselbe existiert. Der Phi­
losoph spürt, daß seine gesamte Kraft in seiner Methode ist, 

645 Erg. aus: Memoire sur la decomposition de la pensee, 111 (ed. Azouvi), 
254 (Anm. Übers ).

334

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worauf er sich mit Vertrauen stützt; die Einbildung des Dich­
ters unterwirft sich nur mit Bedauern den Sprachformen, 
kämpft dagegen an, zähmt sie manchmal und beweist ihre 
Unabhängigkeit selbst dann, wenn er ihnen nachgibt; letztlich 
entkleidet der eine seine Zeichen, um zu vereinfachen; der 
andere setzt sie zusammen, um das Gefühl zu erregen. Für den 
einen sind die Zeichen Hebel, für den anderen sind es Talis- 

646mane.
Wenn bewiesen ist, wie ich denke, daß die mechanischen 

Methoden keineswegs in unsere Vemunftschlüsse aufgrund 
der Tatsachen wie in diejenigen eintreten, welche allein den 
Vergleich unserer Ideen oder abstrakten Ausdrücke zum Ge­
genstand haben, um wieviel mehr müssen diese Methoden 
dann in ihrem Einfluß begrenzt werden, wenn es sich um ein 
Vermögen handelt, welches ganz in Gemälden und Gefühlen, 
aus einer Schöpfungskraft besteht, welche in Abhängigkeit 
vom Beitrag vielzähliger Umstände während ihrer Ausübung, 
zu denen die sensitiven Anlagen in erster Linie gehören, dem 
Hemmschuh der Methoden und dem Gebrauch all unserer 
künstlichen Mittel widersteht? Unter den verschiedenen Cha­
rakteren, welche dieses vielförmige Vermögen annimmt und 
Einbildungskraft oder Intuition genannt wird, ist der sicherste 
Gesichtspunkt, um es darin zu ergreifen, / jener der beständi­
gen Entsprechung, welche sich durch dieses Vermögen zwi­
schen unseren affektiven und intellektuellen Fähigkeiten ein­
stellt. Es geschieht sozusagen im Berührungspunkt dieser bei­
den Ordnungen an Vermögen, daß die schöpferische Einbil­
dung dort ihren Platz einnimmt und all ihre Zusammensetzun­
gen ausführt. Bald formt sie mit dem Verstand entlehnten 
Materienstoffen jene archetypischen Ideen, welche ihn bei 
neuen Vorgehensweisen leiten und einen weiteren Horizont 
entdecken lassen. Man erkennt ihren Einfluß in jenen gewag­
ten und schnellen Einblicken des Genies wieder, welches * 

646 Korr. des Abschnittsendes: Während dieser also seine Zeichen entkleidet 
und davon abstrahiert, um aufzuklären, setzt der andere sie zusammen und 
schmückt sie, um das Gefühl zu erregen. Für den einen [...]

180

335

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spontan seinen Fing zu einer Ordnung von Ideen unternimmt, 
welche weit über die Sphäre seines Jahrhunderts hinausrei­
chen; sie erstellt die Grundlagen einer neuen Wissenschaft 
und bereitet alle zukünftigen Fortschritte von Generationen 
vor.647 Oft entlehnt die Einbildungskraft von einer sinnlichen, 
jedoch stärkeren Natur als jene, die uns erstaunt, die Elemente 
dieser prototypischen Zusammensetzungen des Ideal-Schönen 
in den Gattungen; diese lebendigen Gemälde erregen unsere 
gesamte Empfindsamkeit; eine besondere Verzauberung, eine 
tiefe Sympathie verbindet sich damit, und an der von ihr 
hervorgerufenen Emotion in der Art und Weise, wie sie eher 

181 empfunden als dem Urteil unterliegt J läßt sich die Quelle 
erkennen, von der sie ausgehen, sowie das vorherrschende 
Vermögen, welches sie eingab.648 In der schwachen Skizze 
dieser Züge, welche eine Art Intuition oder intellektuelle Ein­
bildungskraft charakterisieren, können wir ein spontanes 
Vermögen wiedererkennen, dessen aktiver Vollzug ganz im 
Ergebnis besteht und keineswegs im Prinzip der Apperzeption 
oder des Bewußtseins. Von solcher Natur ist der Charakter 

647 Wenn eine Entdeckung sozusagen reif ist, erreichen sie mehrere Men­
schen gewöhnlich von ihrer jeweiligen Seite her durch die alleinigen Kräfte 
der Analyse. Verschiedene Mathematiker fanden zur selben Zeit die Bewe- 
gungs- und Aufprallgesetze der Körper. Newton und Leibniz entdeckten 
jeder von seiner Seite die Differentialrechnung; aber da sich der Keim dieser 
Berechnung in den bekannten Methoden wie in der Methode der Tangenten 
von Barrow, der unteilbaren Größen von Cavalieri usw. einbeschlossen 
fand, ist es möglich, daß Mathematiker von weniger genialer Begabung 
früher oder später dieselbe Entdeckung gemacht hätten; hingegen gab es 
vielleicht nur einen einzigen Menschen wie Kepler, dessen vorherrschendes 
Vermögen die Einbildungskraft vm, um jenes große Gesetz zu finden, 
welches in der Folgezeit den Schlüssel zum Weltsystem abgeben sollte 
(Anm. MB). - Vgl. I. Barrow (1630-1677), Newtons Lehrer in Cambridge, 
mit seinen "Lectiones geometricae in quibus praesertim generalia curvarum 
linearum symptomata declarantur”, London 1670; B. Caverlieri (1598- 
1647), Schüler Galileis, und u. a. sein Werk "Geometria indivisibilium 
continuorum nova quadam ratione promota", Bologna 1636.
648 Von der Melancholie, und zwar in ihrem Einfluß auf den Geist der Nati­
onen und der literarischen Werke in den verschiedenen Jahrhunderten be­
trachtet (Anm. MB).

336

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses Vermögens, welches sich sozusagen außerhalb des 
denkenden Wesens vollzieht, (A)649 und unter diesem äußeren 
Bezug oder durch das Urteil mittels seiner Ergebnisse kann 
man ihm die Eigenschaft des Aktiven zusprechen, wodurch 
diese oft unterschieden wird. Erkennt man nicht auf gleiche 
Art und Weise eine Aktivität der Leidenschaften? So ist ein 
Wesen für sich selbst oder in seiner eigenen Apperzeption 
ganz und gar passiv, während es in den Augen des Zuschauers 
ganz und gar aktiv ist; und hier legt der ausdrückliche Gegen­
satz deutlich denjenigen zwischen zwei Gesichtspunkten of­
fen, von denen sich der eine auf eine gänzlich äußere Intuition 
stützt, während sich der andere in der innersten Reflexion 
konzentriert. Darin beruht das Verborgene aller Unterschiede 
in den metaphysischen Systemen sowie die Quelle ihrer 
scheinbaren Dunkelheiten: besäßen wir eine ausdrückliche, 
der Reflexion angemessene Sprache, dann gäbe es sicherlich 
auch eine metaphysische Evidenz, so wie es eine mathemati­
sche Evidenz gibt; in der Tat sind diese beiden konzeptuellen 
Ordnungen ohne Vermischung der Quelle der Evidenz selbst 
entnommen, indem sich jede auf eines der Elemente derselben 
Urtatsache, auf die apperzipierte Evidenz stützt; aber all die 
Erstgewohnheiten unserer Sinnlichkeit und demzufolge der 
sich ihnen anpassenden Sprache lassen uns außerhalb unserer 
selbst bezogen sein und objektivieren zunächst all unsere Mo­
difikationen und Ideen, indem sie zusammengesetzt werden. 
Man erblickt hier deutlich, warum die Kultur der Wissen­
schaft unserer selbst oder unserer eigenen Vermögen stets 
selten, schwierig und zurückstoßend sein muß, tausend Quel­
len der Täuschung selbst für jene unterworfen, die am besten 
und am aufrichtigsten geneigt sind, sie zu pflegen.

Das soeben angesprochene spontane Schöpfungsvermögen 182 
wird in der Sprache immer unter dem Sinnbild der Schau (in- 
tueri, sehen) dargestellt. Man sagt: das durchdringende Auge 

649 Das Zeichen (A) verweist auf eine längere Anm. Maine de Birans zu 
S. 183-185 der Urschrift; wir geben sie am Ende dieses Paragraphen wie­
der (Anm. Übers.).

337

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


usw. des Genies usw., und tatsächlich finden die Entdeckun­
gen des Genies in den unendlich raschen, leichten und wie 
spontanen Vollzügen ihre getreueste Darstellung, und viel­
leicht trägt diese letzte Beobachtung dazu bei, das von uns 
eingeschlagene Vorgehen zu rechtfertigen, indem wir nicht all 
dieselben nominalen Vermögen mit der Empfindung im all­
gemeinen verbanden, sondern eine Ordnung einzelner Vermö­
gen mit den Ausübungen jedes Sinnes.

Einer der geeignetsten Charaktere zur Unterscheidung der 
Intuition von der Apperzeption besteht darin, daß sich die 
ausschließlich in die reflexiven Hervorbringungen der einen 
eintretende Reminiszenz keineswegs mit den spontanen Her­
vorbringungen der anderen verbindet. Eine Idee, ein Bezug 
kann uns heftig wie mit einem Schlag erhellend berühren, so 
wie es oft bei bestimmten glücklichen Umständen geschieht, 
wo die Ideen uns erreichen, ohne daß wir uns dabei einmi­
schen (wie beispielsweise beim Reisen, Essen usw.), was auch 
immer ihre Heftigkeit oder Deutlichkeit sei;650 aber sie ent­
weichen uns dennoch völlig, und wir sind bald darauf sehr 
erstaunt, sie vergeblich zu suchen, falls wir sie nicht sofort mit 
irgendeinem verfügbaren [vom Gefühl gegebenen]651 Zeichen 
verknüpfen und sie nicht einer Art Inkubationszeit des Den­
kens unterworfen werden.652 Wenn sie dann wieder gegenwär­
tig werden, dürfte es oft geschehen, daß sie uns gänzlich neu 
erscheinen; und ist dies nicht der Grund, weshalb ein genialer 
Mensch oft nicht imstande ist, die Karte seines Weges zu 
zeichnen und die Beschreibung oder die Analyse seiner Vor­
gehensweise anzugeben? Nun, befinden wir uns nicht alle im 

650 rzKorr. gewesen sei
651 Klammer gestrichen
652 Randerg. "Warum ist die Natur mit bestimmten glücklichen Zügen so 
geizig, welche die Prägung der Gunst tragen? Warum findet man in einem 
Augenblick, was ein Tag voller Überlegungen nicht gibt? Warum sind wir so 
zerbrechliche Körpermaschinen, welche nur den Naturbefehlen entspre­
chend vorangehen, deren Erstprinzipien so weit von unseren schwachen 
Auffassungen entfernt sind?" (Grötry, Essais sur la musique [3. Buch, 1.1, 
335]).

338

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichen Fall hinsichtlich jener intellektuellen Vollzüge, die 
wir in einer viel engeren Sphäre ausüben? / Ist daher nicht die 183 
Wissenschaft von unseren Vermögen so wenig vorange­
schritten, und findet das Problem, über das ich so lange ge­
stammelt habe, vielleicht aus diesem Grund nur eine unvoll­
kommene Lösung?

(A)653 Ich finde mich hier sehr eindeutig gewissen Philoso­
phen oder vielmehr Theosophen wie Vanhelmont und vor ihm 
Cardano654 entgegengesetzt, um so bis zu den Platonikem 
zurückzugehen, welche den reinen Intellekt oder das innere 
Verstehen in jenen Aufassungen oder spontanen Bildern be­
stehen ließen, denen das Ich völlig fremd gegenüber ist (was 
mich sagen ließ, daß das mit solchen Intuitionen verknüpfte 
Vermögen außerhalb des denkenden Wesens begriffen werden 
muß), so wie dies in ekstatischen Visionen, im Enthusiasmus, 
in den Träumen und in bestimmten Ausbrüchen von Manie 
und Delirium stattfindet, bei denen man sieht, wie sich plötz­
lich übernatürliche Vermögen entwickeln.

Vanhelmont betrachtet im Kapitel "Venatio Scientarum" 
die Hervorbringungen der intellektuellen Intuition, von denen 
ich in diesem Kapitel sprach, als Emanationen jenes reinen 
göttlichen und von jeder Vermischung getrennten Lichtes, 
welches dem Menschen einen viel höheren Glanz als den der 
Vernunft, der Sinne und im allgemeinen jedes Vermögens von 
reflexiver Apperzeption in ihrer Ausübung eingibt.

"Comperi sat (sagt er Seite 18), non esse de plena, atque 
libera nostrae voluntatis potestate, suo sic intellectu nunc

653 Bis zu Beginn von § 3 bildet diese Ergänzung (A) eine Art Anhang, den 
Maine de Biran wahrscheinlich einige Jahre nach seiner Abfassung der 
Berliner Preisschrift hier hinzufügte (Anm. Übers.).
654 Girolamo Cardano (1501-1576), Arzt, Mathematiker und Philosoph, der 
ebenfalls kabbalistische und astrologische Elemente aufgriff. Im Tage­
buch vom 12. April 1815 (Journal, 1.1, 58) zitiert Maine de Biran dessen 
Werk: De utilitate ex adversis capiendi, Basel/Amsterdam 1561-1672 (Anm. 
Übers.).

339

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frui; et quod ad istud requiratur plus quam putare, anniti, 
optare, veile, etc. Idque nedum propter insuetudinem (qua a 
puero, per actus animales, continuo assuevimus parere 
imaginationi): Verum multo magis, quia ipsa voluntas, cum 
memoria, penitus pro illo spatio motus, debet absorberi ac 
velut annihilari in intellectu. Quod sane est ingentis mysterii 
pondus. Alias namque quam cito quis cogitat de anima sua, 
aut de re quispiam, tanquam de tertio, cum alteritate separa- 
ta, extra intellectum, eo ipso, nondum est cogitatio, aut 
operatio puri, ac solius intellectus. Ast cum anima cogitat 

184 seipsam, aut aliud quidquam, tanquam seipsum, / sine alteri­
tate cogitantis, et rei cogitatae sine appedentia, extraversione, 
vel relatione ad locum, durationem, et circumstantias; tum 
scilicet, ejusmodi cogitatio est intellectualis [...]. Utpote ani­
ma in illo luminis statu, sic apprehendit interiorem et anterio­
rem rei intellectae essentiam, eo quod ipse intellectus, trans- 
migrando sese transformet in rem intellectam [...]. Non fit 
ejusmodi intellectualis conceptio, cum descretione verborum, 
aut idiomatum; neque cum sensuum, aut rationis praecinctu, 
neque cum celeriori quodam totios logismi, conceptu affatim 
hausto [...]; nec etiamproutpotestper rationem, aut imagina- 
tionem concipi aut per imaginationes, ideasve cogitari. Verum 
in illo statu, nunc, hic, sensus, ratio, imaginatio, memoria et 
veile sunt simul in merum intellectum liquata, stantes sub 
tenebris, lumine intellectus offuscata [...]. Quamobrem, sive 
intellectus transformetur, vel sive seipsum transformet in si- 
mulacrum rei intellectae [...]. Saltem tune anima intuetur 
suum intellectum, sub forma arrepta, in dicto lumine: Atque in 
ipso sui speculo, speculator seipsam intellectualiter, absque 
reflexione alteritatis: sieque concipit rem scibilem una cum 
omni suo esse, et proprietatibus, etc. "655

655 "Ich bin sehr davon überzeugt, daß es nicht von unserer vollen und freien 
Mächtigkeit des Willens abhängt, sich im Gegenwärtigen des Verstandes zu 
erfreuen, und daß es dafür ausreichte, zu erwägen, sich zu bemühen, zu 
wünschen, zu wollen usw. Und dies nicht nur deshalb, weil wir nicht daran 
gewöhnt sind (in der Tat haben wir seit Kindheit an ständig während unserer 
animalischen Akte die Gewohnheit, der Einbildungkraft zu gehorchen), son- 

340

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Beschreibung der inneren spontanen Intuition ist in 
vielerlei Hinsicht wahr und schien mir eine Anmerkung zu 
verdienen.

Was die Spontaneität der Ausübung des Erfmdungsvermö- 
gens und die Tatsache seiner Unabhängigkeit von jeglichem 
Willen, jeder Reflexion betrifft, so ist diese Tatsache sehr gut 
von Herrn Dugald-Stewart in seinem "Versuch über die Philo­
sophie des menschlichen Geistes” erkannt und charakterisiert 

dem vielmehr, weil der Wille selbst und das Gedächtnis vollständig in die­
sem Vorgang aufgesogen sein müssen und im Verstand wie vernichtet sind. 
Dies bildet ein großes Geheimnis. Denn wenn jemand seine eigene Seele 
oder etwas anderes wie ein Drittes denkt, vom Verstand durch die Anders- 
heit getrennt, dann ist dies daraufhin noch nicht das Denken und der Akt des 
reinen und alleinigen Verstandes. Aber wenn sich die Seele selbst oder 
etwas anderes als sie selbst denkt, ohne Andersheit von Denkendem und 
gedachtem Ding, ohne Begehrlichkeit, Hinwendung oder Beziehung zum 
Ort, zur Zeitdauer oder zu den Umständen, dann ist das Denken in solcher 
Ordnung wahrhaft intellektual [...]. In der Tat ergreift die Seele in diesem 
Lichtzustand das innere und vorhergehende Wesen des gedachten Dinges, 
weil der Verstand selbst durch Übertragung die Form dieses Dinges an­
nimmt [...]. Eine intellektuale Auffassung dieser Art geschieht nicht durch 
die Wahl der Worte oder der Sprachen, noch durch die Sinne und die Ver­
nunft oder den verkürzten Begriff, der dennoch weit genug für eine ganze 
Aussage ist [...]; man kann sie nicht einmal durch die Vernunft, die Einbil­
dungskraft und die Einbildungen oder die Ideen denken. In diesem Zustand, 
Augenblick, Ort sind die Sinne, die Vernunft, die Einbildungskraft, das 
Gedächtnis und der Wille zugleich mit dem reinen Verstand verschmolzen, 
und weil wir in der Finsternis sind, sind wir hinsichtlich des Verstandeslich­
tes im Dunklen [...]. Denn der Verstand wird verwandelt oder verwandelt 
sich selbst, um die Form des gedachten Dinges anzunehmen [...], zumindest 
schaut die Seele dank dieses Lichtes ihren Verstand durch die entlehnte 
Form: in diesem Spiegel betrachtet sie sich auf intellektuale Weise ohne das 
Denken der Andersheit, und so begreift sie, daß das erkennbare Ding mit 
ihrem ganzen Sein, mit dem ihr Eigenen eins ist, usw." J.-B. Van Helmont, 
Ortus Medicinae (1655), 5. Buch: Venatio Scientarum, § 46-50, S. 18 (die 
Hervorhebungen sind Maine de Birans Zitat eigen). Für diesen belgischen 
Arzt, Chemiker und Mystiker (1577-1644) ist die eigentliche Wirkursache 
des Lebens und der Körper die archee, welche sich in letzteren vereinzelt. 
Vgl. hierzu auch P. Maine de Biran, Distinction de l'äme selon Van Helmont 
(Oeuvres XIII, ed. Tisserand, 267-270), sowie J. Echeverria, Notes (1963), 
285 f. Anm. 13 (Anm. Übers.}.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden, wo er ein von Addison angeführtes Beispiel wieder- 
gibt, welches sehr dazu geeignet ist, die hier gegebene Tatsa­
che in ihrer ganzen Helle zu erleuchten. "In den Träumen", 
sagt dieser Autor, "arbeitet der Geist mit soviel Leichtigkeit 
und Aktivität, wie wenn er selbst erfände, und wir bemerken 
nicht einmal, daß dieser aktivste und mühevollste Vollzug des

185 Geistes ins Spiel gebracht wird. / Wenn wir zum Beispiel 
träumen, Papiere, Bücher oder Briefe lesen, dann ist es zwei­
felsohne unsere Einbildungskraft, welche diese Art von Zu­
sammensetzung erschafft: aber mit soviel Schnelligkeit und 
Leichtigkeit, daß der enttäuschte Geist seine eigenen Gebilde 
für die der Anderen hält."  Dies also ist das Erfindungsver­
mögen, wie es ganz auf seine spontanen Intuitionen begründet 
ist.

656

Intellektuell sinnliches System
Bezug des Gefühls und der Leidenschaften des geistig morali­

schen Wesens zu den Ideen

186 Wir sahen zuvor, wie ein spontanes Schöpfungsvermögen, 
welches seine Fackel am Feuer des Gefühls entzündet, sozu­
sagen im Berührungspunkt zweier Naturen, der sinnlichen und 
der intellektuellen, seinen Platz einnehmen kann, um den Af- 
fektionen der einen alles Große und Erhabene sowie alles 
Ursprüngliche in den Intuitionen oder Auffassungen der ande­
ren zu entnehmen.

Wir müssen uns auf noch ganz besondere Weise bei diesen 
Bezügen der Sinnlichkeit zur Intelligenz aufhalten, um sie in 
den verschiedenen Vollzugs- und Ideenordnungen zu betrach­
ten, welche letztere bilden.

Die der Seele eigenen und individuellen Gefühle, welche 
sich die geistig moralische Person zuschreibt und mit der sie 

656 Joseph Addison (1672-1719), englischer Theologe, Kritiker und Satiri­
ker, bringt dieses Beispiel im "Spectator" Nr. 487, wie es D. Stewart, Ele­
ments de la philosophie de l'esprit humain, t. II, 102, zitiert (Anm. Übers.).

342

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Ich reell identifiziert, während sie sich von den unmittel­
baren Eindrücken einer gänzlich körperlichen Sinnlichkeit 
trennt, diese Gefühle, wie ich sage, vereinen sich als sekundä­
re Ergebnisse der Ausübug durch die Seelentätigkeit mit den 
direkten Wahrnehmungen, welche ihnen folgen oder sie be­
gleiten, und assoziieren sich auf dieselbe Art und Weise, viel­
leicht sogar noch innerlicher, mit den Ideen der Reflexion 
oder mit den von der Intelligenz erarbeiteten Hervorbringun­
gen. In beiden Fällen handelt es sich um homogene Elemente 
dank ihrer Natur oder gemeinsamen höheren Quelle, der sie 
entspringen.

Da es ein Gefühl des Schönen und sinnlich Guten gibt, 
welches sich unmittelbar in der direkten Wahmehmungsord- 
nung mit den symmetrischen Proportionen der Formen und 
Gestalten, mit der Harmonie der Farben und vor allem mit 
jener der Töne in deren Komposition und Melodienfolge ver­
knüpft, gibt es daher gleichfalls ein Gefühl des Schönen, Er­
habenen, Wahren und Guten in den intellektuellen und mora­
lischen Ideen, / welches sich sogar mit der Wahrnehmung der 
nacktesten, abstraktesten Bezüge dieser Ideen zu verknüpfen 
vermag: Es gibt eine reine und himmlische Lust, welche durch 
ihre Vereinigung mit den Ergebnissen der Geistesvollzüge und 
allen Denkarbeiten zur freundlichsten und edelsten Belohnung 
derselben wird.

In jenem Augenblick schneller als der Blitz, in dem eine 
mühevoll gesuchte Wahrheit aus den sie überdeckenden Bil­
dern hervorkommt und mit ihrer Klarheit den Geist erhellt, 
welcher sie ohne Anstrengung wahmimmt, scheinen sich die 
Intuition und das Gefühl offensichtlich bei der Lust an dieser 
Wahrheit zu identifizieren und zu verschmelzen ..., und die 
metaphysische Genauigkeit, welche sie in diesem Fall zwei­
felsohne noch unterscheiden könnte, scheint dann fast keine 
Grundlage mehr in den Tatsachen der intellektuellen und sinn­
lichen Natur zu haben.

Aber wenn wir uns den Urtatsachen dieser gemischten Na­
tur genauer nähern und sie ganz besonders hinsichtlich dieses 
letzten Bezuges betrachten, dann können wir Punkte ausma­

187

343

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, wo sich die Sinnlichkeit mit der Intelligenz verbindet 
und mit ihr in Berührung tritt, ohne damit vermischt zu wer­
den.

Unsere direkten Sinneswahmehmungen scheinen sich wie 
unsere Anschauungsbilder und die am meisten herausgearbei­
teten Gedanken unseres Geistes sozusagen mit den, folgenden 
verschiedenen Grundaffektionen eigentümlichen Tönungen 
einzufärben, wenn sie der Reihe nach mit verschiedenen af­
fektiven Anlagen empfangen, hervorgebracht und angeschaut 
werden, wie beispielsweise mit einem unmittelbaren Gefühl 
von Energie, radikalen Kräften oder von Schwäche, Mattig­
keit, Heiterkeit und Ruhe bzw. von Unwohlsein und Verwir­
rung ...657 Es handelt sich dabei um jene Art sensitiver Bre­
chung,65* welche den Ideen selbst bestimmte veränderliche 
Formen verleiht, die sie empfangen, indem sie wie durch die 
Körperbeschaffenheit und das Temperament eines jeden von 

188 uns hindurchgehen. / Dies veranlaßt, daß dieselbe individuelle 
Idee sich nicht absolut identisch in zwei menschlichen Köp­
fen, oder zweimal als in allen Punkten die gleiche im selben 
Kopf, wiederholen könnte, und dies ist der Grund, um es im 
Vorübergehen zu sagen, warum die moralischen Ideen, wel­
che des näheren von diesen affektiven Anlagen herrühren und 
darin größtenteils ihre Wurzeln besitzen, so beweglich oder so 
schwer festzulegen sind; demgegenüber sind die mathemati­
schen Ideen unserer sinnlichen Natur am fremdesten gegen­
über, weshalb sie in allen denkenden Geistern auch am festes­
ten, deutlichsten und gleichförmigsten bestimmt sind.659

657 Randerg. Die Gefühle unterscheiden sich von den Emotionen dadurch, 
daß sie von den affektiven Anlagen unabhängig sind; sie [gehorchen] allein 
den Gesetzen der Sinnlichkeit.
658 Siehe das erste Kap. des 2. Teils [S. 61 f.] (Anm. MB).
659 Randerg. Man muß die Analogie festhalten, welche in den von Leiden­
schaften begleiteten Ideen zwischen der Kraft an Gläubigkeit oder Überzeu­
gung einer Wirklichkeit existiert, die dieser Idee entspricht, und dem Heftig­
keitsgrad des Gefühls oder der damit verbundenen vorherrschenden Affek- 
tion. Th. Reid kritisiert in seinem Werk über den Verstand die Philosophen, 
welche die Gläubigkeit von der Heftigkeit der Ideen oder Bilder abhängig 
sein ließen; aber er selber vernachlässigt in diesem Fall den Einfluß der 

344

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Anteil des unmittelbar affektiven Gefühls bei der Bil­
dung oder Hervorbringung verschiedener Arten von Ideen ist 
niemals, und wird wahrscheinlich niemals, mit Exaktheit fest­
gelegt werden, und zwar deshalb, weil sich dieser affektive 
Anteil nicht in unserer Apperzeption verdoppelt und sich so­
mit auch nicht in unseren Erinnerungen wiederholt, so daß wir 
hinsichtlich dieser Modi unseres sensitiven Wesens gänzlich 
blind bleiben müssen.

Deshalb wurden diese von jenen Philosophen auch nicht 
beachtet, welche vorgaben, eine Art Geisteskalkül auf die 
verschiedenen Elemente unserer moralischen Ideen anzuwen­
den und sie zu analysieren oder umzuarbeiten, wie die Ideen 
der Zahlen und der Ausdehnung entstehen und aufgelöst wer­
den.660

Sie haben auch die urtümlichen Bezüge der Sinnlichkeit 
zur Intelligenz schlecht erkannt, denn diese Metaphysiker 
gaben vor, alle menschlichen Leidenschaften zu intellektuali- 
sieren, indem sie der Seele einen aktiven Einfluß auf alle ein­
fachen und unmittelbaren Modi des Vergnügens und des 
Schmerzes zusprachen, wie auch auf jene Gefühle, / welche 
sich der Ausübung ihrer eigenen Vollzüge verdanken.661

Vielleicht mußte man einen affektiven Grundzustand, der 
sozuagen die Stärke, Richtung und Form der sich darauf be­

Gefuhle wie beispielsweise der Furcht, der Hoffnung, welche in ihrer Asso­
ziation mit Bildern wesentlich zu deren Verwirklichung beitragen. Die von 
Reid gemeinten Philosophen scheinen dies gewiß so verstanden zu haben, 
obwohl sie selber die Gefühle mit den Bildern verwechselt haben. - Vgl. Th. 
Reid, Recherches sur l'entendement humain d'aprds les principes du sens 
commun (1768), Kap. 2, Abt. V: Widerlegung zweier Theorien über die 
Natur der Überzeugung (S. 59-65) (Anm. Übers.).
660 Locke, Versuch über den menschlichen Verstand [3. Buch, Kap. 11, 
§ 16]; Condillac, Essai sur l'origine des connaissances humaines [Teil I, Abt. 
III, § 5 u. 15 (Oeuvres philosophiques, 1.1), 38 f.]; La Langue des calculs [2. 
Buch, Kap. 1 (Ebd. t. II), 470 f. ] (Anm. MB).
661 Descartes, Briefe an [die Königin] Elisabeth: "tota autem nostra voluptas 
posita est un alicujus nostrae perfectionis conscientia" [Epistolae (1688), 
13; franz. Orig. AT IV, 283 f.]. Siehe auch Leibniz [Principes de la nature et 
de la gräce, § 17: ed. Gerhardt, t. VI, 605 f] (Anm. MB).

189

345

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziehenden Ideen angibt, anstatt dessen Ergebnis zu sein, von 
einem höheren Sinnlichkeitszustand unterscheiden, worin das 
Wollen und das Denken, indem sie die aktive Initiative hin­
sichtlich der zufälligen Gefühle ergreifen, diese verstärken 
und bestehen lassen können.

Man kann sich nicht mit den Bezügen beschäftigen, welche 
die Gefühle der Seele mit den Verstandesideen oder -begriffen 
unterhalten, ohne der Versuchung zu erliegen, etwas tiefer in 
die Natur und Charaktere dieser gemischten Phänomene ein­
zudringen, welche allgemein Leidenschaften genannt werden 
und worin die intellektuellen, moralischen und körperlichen 
oder organischen Vermögen des Menschen auf eine so bemer­
kenswerte Weise mitspielen, sich gegenseitig beeinflußen und 
der Reihe nach die Initiative oder die Vorherrschaft der einen 
über die anderen ergreifen.

Von einer solch wechselseitigen Ordnung an Einflüssen 
oder Einwirkungen und gegenseitigen Reaktionen der ver­
schiedenen Vermögen mit ihrem gleichzeitigen Beitrag inner­
halb dieser gemischten Tatsachen unserer Natur ließen sich 
alle wesenhaften Unterscheidungen ableiten, die dazu geeig­
net sind, die verschiedenen Klassen oder Arten von Leiden­
schaften zu begründen, um zu sehen, daß ihnen ebenso viele 
Arten von Bezügen zwischen den Gefühlen und Ideen entspre­
chen.

1) Es gibt Leidenschaften, welche im eigentlichen Sinne 
dem Körperhaften angehören und davon wie von ihrer Quelle 
ausgehen und dorthin wie zu ihrem Mittelpunkt zurückkehren: 
von solcher Natur sind alle Instinkte, begehrlichen Triebe, 
Neigungen und Bestimmungen des Organismus oder der Ani- 

190 malität; / diese Instinkte drücken sich durch beeindruckende 
Zeichen aus und manifestieren sich darin, wobei diese dem 
Körperhaften des Menschen selbst entstammen, obwohl sie 
zweifelsohne weniger festgelegt und unfehlbar wie in den 
niederen Wesen und einfach in der Vitalität sind,  wo es nur 662

662 Vgl. Teil I, Einl. § 4, Urschrift S. 50 (Anm. Übers.).

346

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine organische oder sensitive Natur allein ohne Gegenge­
wicht gibt.

Alle Bilder oder Ideen, welche sich in einer solchen Quelle 
erzeugen oder sich darauf beziehen und sogar in einer höheren 
Ordnung von Fortschritt davon abhängen, können und müssen 
als körperhaft charakterisiert werden; die Abhängigkeit des 
Geistes, der sich Hirngespinsten hingibt, die Beweglichkeit 
und Spontaneität der Bilder, die Nichtigkeit des Wollens, wel­
ches nichts zu ihrer Veränderung und Auflösung vermag,663 
und in Extremfällen sogar die Nichtigkeit des Bewußtseins, 
welches absolut davon getrennt werden kann, weil es dieser 
Quelle nicht entstammt ..., dies sind die Charaktere der nack­
ten und vollständigen Leidenschaft im eigentlichen Sinne; und 
welches im übrigen auch immer die Ergebnisse der Hervor­
bringungen des spirituellen Automates sein mögen, er ist nicht 
weniger Körpermaschine und vermag sich als solche wieder­
zuerkennen, wenn er sich mit sich selbst im Übergang von der 
Leidenschaft zur Handlung vergleicht.

2) Es gibt rein intellektuelle Leidenschaften, Gefühle im 
eigentlichen Sinne, welche der Wille nicht direkt erschaffen, 
nachahmen oder wiederhervorbringen könnte, sondern jeweils 
infolge eines Akts oder einer Arbeit der Intelligenz geboren 
werden. Wir haben dies bereits beim Gefühl  des sinnlich 
und intellektuell Schönen, beim Guten und Wahren in der 
Intuition der Ideen, beim Staunen und der Bewunderung gese­
hen, welche die Seele angesichts der Meisterwerke der Natur 
oder der Kunst usw. ergreift.

664

665

663 Korr. [...] Spontaneität der Bilder, die Periodenhafiigkeit ihres wechsel­
seitigen Erwachsens mit ihrer Entsprechung in der periodischen Wiederkehr 
bestimmter organischer Funktionen, die Ohnmacht des Willes, um sie zu 
verändern oder aufzulösen, und in [...]
664 Var. Von solcher Natur ist das Gefühl [...]
665 Ränderg. Das Intellektuelle einer Leidenschaft unterscheidet sich natür­
lich in den Fällen, wo sich die Seele kraft eines reflexiven Aktes selbst durch 
direkte Gefühle affiziert, welche sie selbst erlebt, bzw. im Gegensatz zu 
diesen Gefühlen, wenn sie die Traurigkeit oder den Kummer genießt, die 
durch eine äußere Ursache in ihr hervorgebracht werden, oder wenn sie sich 
wegen einer maßlosen Wut grämt, die sie spürt und verurteilt. Da sich das 

347

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieser gegenseitigen Hochstimmung der Vermögen des 
Geistes und des Herzens erkennt man deutlich die Vorherr- 

191 schäft der Initiative, welche den erstgenannten angehört. / Die 
aus dieser Quelle hervorgegangenen Gefühle unterscheiden 
sich natürlich auf herausragende Weise besonders durch die 
Charaktere der Dauerhaftigkeit und Tiefe, welche ihr eigen 
sind oder die sie in der Reflexion selbst erwerben, bzw. durch 
die beharrliche Betrachtung der Ideen, mit denen sie verknüpft 
sind; und somit hat die gesamte Mächtigkeit des Wollens, um 
sie unentstellt zu bewahren oder sogar hervorzubringen, einen 
mittelbaren Einfluß, der von jenem abgeleitet ist, welchen das 
Wollen unmittelbar auf die Hervorbringung seiner Ideen 
selbst sowie auf das Gedächtnis oder den Bezug ihrer Zeichen 
untereinander ausübt.

3) Es gibt Leidenschaften oder gemischte Gefühle, welche 
gleichfalls zwei Ordnungen von Vermögen und sozusagen

direkte Gefühl und das reflexive Gefühl hierbei entgegenstehen und gleich­
zeitig vollziehen, ist ihre Verwechselung unmöglich. Descartes hat in seiner 
"Abhandlung über die Leidenschaften" diese Unterscheidung im Art. [147] 
"De commotionibus intemis animae" festgehalten: "Et cum legimus tragicos 
aut inusitatos casus, vel cum eos repraesentari videmus in theatro, id ipsum 
in nobis quandoque excitat tristitiam, quandoque laetitiam, aut amorem, 
etc. sed insuper clanculum gaudemus quod eos in nobis excitari sentiamus: 
estque haec ipsa voluptas laetitia intellecutalis, quae aeque facile ex tristia 
oriri potest ac ex coeteris omnibus affectibus." Diese beiden direkten und 
überlegten Gefühle sollten nie als Gegensatz gegenübergestellt werden, um 
die Gesundheit der Seele und des Körpers zu bewahren, die so eindeutig 
miteinander verbunden sind. - Vgl. R. Descartes, Passiones animae (1650), 
70; franz. Orig. Les Passions de l'äme (AT XI, 440 f.): "Und wenn wir frem­
de Abenteuer in einem Buch lesen oder sie in einem Theater dargestellt 
finden, so ruft dies manchmal in uns die Traurigkeit, die Freude oder die 
Liebe und den Haß usw. hervor, bzw. im allgemeinen alle Leidenschaften 
nach der Vielfalt der Gegenstände, welche sich unserer Einbildungkraft 
darbieten; aber dabei haben wir ein Vergnügen, sie in uns hervorgerufen zu 
empfinden, und dieses Vergnügen ist eine intellektuelle Freude, welche sehr 
wohl auch von der Traurigkeit oder allen anderen Leidenschaften hervorge­
rufen werden kann." (Anm. Übers.)

348

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei verschiedenen Leben angehören,666 ohne daß sich oft 
angeben ließe, welcher der beiden die Initiative oder Vorherr­
schaft zukommt, da sie individuell derart zu einem gemeinsa­
men Ergebnis beitragen.667 Von solcher Natur ist beispielswei­
se das gemischte Gefühl der Liebe, wo die Sinne der Einbil­
dungskraft und die Einbildungskraft den Sinnen diese Anzie­
hung, diese unsichtbare Verzauberung entlehnt, welche über 
den geliebten Gegenstand ausgebreitet ist; wo sich das Kör­
perliche und das Geistige- in derselben Kette miteinander 
verwoben - in allen Punkten aufhalten und berühren, ohne 
voneinander getrennt werden zu können.668

Mithin finden sich stets in den Berührungspunkten von 
zweier Arten Leben und in ihrer gleichen oder gemeinsamen 
Teilhabe unsere zartesten Gefühle, unsere unaussprechlichsten 
Genüsse.669 Wieviel unmittelbar sympathische und an sich 
selbst unbemerkte Affektionen / reagieren deshalb mächtig auf 192 
alle Geistvermögen, und wie sehr gelingt es diesen ihrerseits, 
sie zu erheben! ...

In der Klasse der Gefühle oder gemischten Leidenschaften, 
von denen wir sprechen, müssen auch all jene Leidenschaften 
eingereiht werden, die alle, weil sie einem eventuellen Zu­
stand des Fortschritts oder der Institutionen der Gesellschaft 

666 Korr. [...] gemischte Gefühle, und dies ist die größte Klasse, welche 
unserer Einteilung als Grundlage dient, wobei diese Gefühle gleichfalls zwei 
Leben angehören, ohne [...]
667 Korr. [...] da sich ihre Funktion und Hervorbringung derart innerlich 
dabei vermischen
668 Korr. [...] - vermischen und ineinander eindringen, ohne daß sich der 
Gewebeschuß unterscheiden ließe
669 Wer hat beispielsweise nicht das Vergnügen erlebt, welches die interes­
sante und belehrende Unterhaltung von Freunden ergibt, mit denen man 
durch Beziehungen des Geschmacks und der Beschäftigungen verbunden ist, 
und dies besonders in jenen Augenblicken, wo man sich mit ihnen einem 
natürlichen Bedürfnis wie dem Essen [Randerg. Die Mahlzeit ist dann wohl­
tuender.], dem Spazierengehen usw. hingibt. Das organische Wohlempfin­
den erhöht dann noch die Hochstimmung der Gefühle der Seele und der 
Ideen des Geistes, so daß dem Denken eine Vielzahl von Geistesblitzen, 
lebendige und angenehme Vorstellungen entspringen ... (Anm. MB).

349

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entstammen, in der man lebt, künstlich in ihrer Entwicklung 
und Kompliziertheit erscheinen, obwohl sie stets ihr Prinzip 
und ihre mehr oder weniger tiefen Wurzeln in unserer sinn­
lichen Natur haben. Von dieser Art sind der Ehrgeiz, der 
Ruhm, die Liebe zu Eroberungen, die Gier nach Gold oder der 
Geiz usw. Diese Leidenschaften als rein künstliche anzu­
sehen, heißt sicher anerkennen, daß sie ihre ersten Triebkräfte 
in der Einbildungskraft und der Intelligenz haben, welche 
durch die Erziehung und zufälligen Umstände des gesell­
schaftlichen Lebens in eine bestimmte Richtung gelenkt wur­
den.

Aber es scheint auch nicht zweifelhaft, daß dieser oder 
jener Veranlagung des organischen Temperamentes sowie 
sich aus diesem oder jenem Grundmodus unmittelbar er­
gebenden Affektionen nicht diese oder jene Leidenschaft bzw. 
das dazu angemessene gemischte Gefühl entspricht, wel­
ches nur auf eine Gelegenheit wartet, um sich zu entwickeln; 
daß die gesamte Denktätigkeit und die auf ihren Gegenstand 
konzentrierte Einbildungskraft sich ohne diese vorherige 
sensitive Veranlagung als deren natürliches Prinzip nicht 
zur Stärke einer vorherrschenden Leidenschaft erheben könn­
ten.

Aber darüber hinaus vermögen sich die künstlichen Lei­
denschaften, um welche es sich hier handelt, nicht zu dieser 
andauernden Stärke zu erheben, die sie durch keinerlei andere 
Ursache bilden als durch eine solche Veranlagung, welche 
zunächst der zufälligen Sinnlichkeit analog ist, dann aber 
durch die Gewohnheit festgelegt, dauerhaft und in eine Art 
zweites oder erworbenes Temperament verwandelt wurde ... 
Nachdem folglich die Leidenschaft sozusagen ihre Wurzeln in 
die Organe des inneren Lebens hineinversenkte, kann sie 
schließlich die Intelligenz unterjochen und das Denken in den 
Kreis derselben Bilder hineinziehen. Alles scheint so in die 
fatalen Gesetze des Organismus einzutreten ... Aber die Intel­
ligenz und der Wille sind notwendigerweise solange noch 

193 keine Sklaven, / wie das Bewußtsein an diesen Phänomenen in 
einem gewissen Grad Anteil haben kann und die Aktivität des 

350

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wollens, welche im Prinzip dazu beigetragen hat,670 zwei­
felsohne durch eine energischere Entschlossenheit die Ver­
zauberung davon noch durchbrechen könnte.

6714) Schließlich gibt es eine Art rein moralischer Leiden­
schaft, welche in einer, dem moralischen und geselligen We-

670 Wie wahr ist diese weise Maxime: principiis obstat\ fast die gesamte 
Moral ist in diesen beiden Worten enthalten! (Anm. MB). - Vgl. Ovid, Re- 
media amoris V, 91 f: "Wehre den Anfängen [es ist zu spät, Abhilfe zu 
schaffen, wenn ein langer Zeitraum das Böse verfestigt hat]." (Anm. Übers.) 
61xRanderg. Als Mendelsohn die Charaktere der verschiedenen angenehmen 
Eindrücke analysierte, hat er sie mit einem herausragenden moralischen 
Prinzip verbunden: Er hat gezeigt, wie sich alle theoretischen Wahrheiten in 
praktische Wahrheiten verwandeln lassen und wie die an sich selbst betrach­
tete Wahrheit die Quelle der erfreulichsten und edelsten Genüsse werden 
kann. Die Prinzipien des Schönen bergen eines der größten und wichtigsten 
Geheimnisse der menschlichen Natur, und das uns unaufhörlich zur Voll­
kommenheit hin streben lassende Gesetz ist das wesentlichste Bedürfen 
unserer moralischen Natur.

Diese moralische Natur ist imstande, in den verschiedenen Individuen 
mehr oder weniger Entwicklung zu erfahren, aber bei denen, wo sie am 
ausgeprägtesten ist, könnte es kein Glück außerhalb der Bedingungen geben, 
welche ihre unabweisbaren Bedürfnisse erfüllen können; außerhalb all des­
sen, was zum Wohlwollen und zur moralischen Ordnung gehört. Gewissen 
Menschen ist es unmöglich, irgendwelche Gefühle des Glücks oder des 
Vergnügens in der Unordnung oder im Laster zu erfahren, so wie es allen 
unmöglich ist, dieselben in der Entstellung der organischen Vermögen wie 
beispielsweise des Magens, der Leber usw. zu erleben, so wie das gut be­
schaffene Individuum von den Übereinstimmungen des Seh- und Gehörsin­
nes angenehm berührt und durch ihre Dissonanzen abgestoßen wird; und auf 
gleiche Weise erlebt der mit einem entwickelten moralischen Sinn Ausge­
stattete Vergnügen beim Anblick tugendhafter Handlungen, um andererseits 
von den Aspekten des Lasters und der gesellschaftlichen Unordnungen 
abgestoßen zu werden.

Die Schönen Künste, sagt Mendelsohn, seien für den Weisen eine Quel­
le der Belehrung. In diesen vom Künstlergenie geschaffenen Regeln sind die 
Geheimnisse des menschlichen Herzens einbeschlossen. Jede Regel des 
Schönen sei eine Entdeckung in der Wissenschaft von den Vermögen der 
Seele. Die verdorbenen körperlichen und moralischen Beschaffenheiten 
ließen sich durch eine moralische Ordnung verbessern, welche der veränder­
lichen Ausrichtung der Vermögen entgegengesetzt ist. - Die Quelle dieses 
Hinweises auf M. Mendelsohn, Über die Hauptgrundsätze der Schönen 

351

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen durch seine Natur eigentümlichen Art von Instinkt be­
gründet ist; ohne Zweifel ein in seinem Prinzip nicht wirklich 
reflektierter Instinkt; aber durch sein Bündnis mit allen Fort­
schritten der Intelligenz wird er mit derselben umfassend ver­
ändert und entwickelt sich, ohne von ihr * 672ersetzt, nachge­
ahmt oder sogar vorgestellt werden zu können; hier gewinnen 
unsere moralischen Ideen jene affektive Form und Gefuhlsfar- 
bung, die sie charakterisiert; hierin beruht das unsichtbare 
Band, welches sich zwischen die nackten Elemente dieser 
Ideen schiebt und sie gleichfalls an der Anschauung des Gei­
stes und am673 Empfinden des Herzens teilhaben läßt; gewiß 
kennt man die Natur dieser Ideen nicht dadurch, daß man sie 
der kalten Analyse unterwirft,674 welche ihre Elemente auf­
trennt und zählt; so hat der Chemiker, welcher seine Reagen­
zien zur Auflösung der organischen und gewöhnlichen Zu­
sammenhänge anwendet, keinerlei Zugriff auf die Kraft der 
Körperbeschaffenheit oder des -aggregats selber, welches 
diese Teile in eine natürliche Verbindung brachte.

Der moralische Sinn, welcher die Quelle der Leidenschaf­
ten oder der Gefühle und Ideen ist, von denen wir sprechen, 
kann ganz besonders als sympathisch charakterisiert werden; 
außerhalb aller künstlichen Ursachen, die ihn verderben kön­
nen, zieht er beständig den Menschen zum Menschen hin, 
umschlingt sie durch die Kette von Bedürfen und Vergnügen, 
läßt all ihre Genüsse gemeinsam und ihr gegenseitiges Glück 
heilig werden: er ist es, der mit allen freundlichen, sich aus­
dehnenden Leidenschaften alle großen und weitherzigen Ge­
fühle entstehen und keimen läßt, jene umfassenden und erha­
benen Ideen, welche die Mittel zum öffentlichen und zur eige­
nen Glückseligkeit umspannen, das Wohlbefinden des Indivi­

Künste und der Wissenschaften (1881), findet sich bei J.-M. Degerando, 
Histoire comparöe des systämes de Philosophie, t. II, 150 f. Anm. 1 (Arnn. 
Übers.).
672 Erg. allein
673 Var. und wie am
674 Korr. unterworfen hat

352

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


duums, die Verbesserungen und die Fortschritte der Men­
schenart garantieren...

Dort findet sich auch die vollständige Bestätigung der Ge­
setze der Natur, das freundliche und herrschaftliche Gefühl 
der Pflicht, / die reine und himmlische Lust, welches stets mit 194 
deren Erfüllung verbunden ist, und der unausweichbare 
Kummer, welcher ihrer Zuwiderhandlung folgt oder sie be­
gleitet ...

Aber so schöne und weite Themen lassen sich nicht ange­
messen in einer einzelnen Frage behandeln, wo sie nur auf 
sekundäre und nebensächliche Weise auftreten ... Ich höre hier 
sowohl aus Achtung wie aus Notwendigkeit auf... Es genügt, 
die Charaktere des Gefühls im eigentlichen Sinne zu erkennen 
und sie nicht mehr mit der, von materiellen Gegenständen 
abhängigen Empfindung verwechseln zu können, noch mit 
irgendeinem unmittelbaren Eindruck einer passiven und spon­
tanen Affizierbarkeit; man soll, sage ich, diese Charaktere des 
höheren Gefühls an der Unveränderbarkeit durch die Ge­
wohnheit, welche unaufhörlich all unsere unmittelbaren Af- 
fektionen verändert, an seinen beständigen Bezügen zu einer 
reflexiven Tätigkeit erkennen, die es entstehen läßt, verdop­
pelt und im Bewußtsein hervorbringt, sowie an den besonde­
ren Bezügen, die es wirklich zu den verschiedenen intellektu­
ellen, und vor allem zum System der moralischen Ideen unter­
hält, an der Anziehung, Verzauberung und Erhebung, die es 
allen Hervorbringungen der Intelligenz mitteilt, und schließ­
lich an den Charakteren der Festigkeit und Dauerhaftigkeit, 
die es ihnen in den Erinnerungen aus der Vergangenheit ga­
rantiert und die sie wiederbelebt...

*
* * *

Wenn ich auf die lange Ideen- und Tatsachenkette zurück­
kommen könnte, aus der diese, zweifelsohne zu lange Preis­
schrift besteht, würde ich eine Zusammenfassung erstellen, 
die - um genau zu sein - noch zur weiteren Vermehrung des

353

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umfangs beitrüge. Diese gut erstellte Zusammenfassung 
könnte mir allerdings nur nützlich sein, da ich dadurch das 
gesamte Werk ersetzen könnte, um so auf seinen einfachsten 
Ausdruck begrenzt zu werden, was sicherlich besser wäre, 
oder sich zumindest in einer Form befände, die einer akademi- 

195 sehen Preisschrift angemessener wäre;/aber ich habe weder 
die Zeit noch die Kraft, um meinen Weg zurückzugehen, und 
nachdem ich eine Reihe von Endgleichungen erzielt habe, 
muß ich alle entwickelten Ausdrücke bestehen lassen, ohne 
die Reduktion vollziehen zu können, um die Lösung des Pro­
blems deutlich als Ergebnis hinzustellen.

Ich ende daher vielleicht zu plötzlich, und mit einer groben 
und ziemlich vagen Zusammenfassung für diejenigen, welche 
die Gesamtheit der vorhergehenden langen Einzelheiten nicht 
gelesen haben sollten, sage ich:

1) Es gibt eine unmittelbar innere Apperzeption, die weder 
in der wiederholten Beobachtung noch in der Abstraktion von 
den Regeln des Vermögens zu empfinden und zu denken be­
steht; sondern vielmehr in der Urtatsache unserer Ichheit, die 
mit der freien Hervorbringung der Anstrengung verknüpft ist, 
welche die einfachste willentliche Bewegung sowie den 
höchsten intellektuellen Akt bestimmt.

2) Die Apperzeption ist von der Anschauung oder Intuition 
unterschieden, so wie eine Ursache von ihrer Wirkung unter­
schieden ist, bzw. so, wie der unmittelbar in seiner freien Be­
stimmung apperzipierte Akt von seinem Ergebnis unterschie­
den ist, welches mittelbar wahrgenommen oder außerhalb des 
Subjekts und ohne Bewußtsein einer hervorbringenden Kraft 
vorgestellt wird.

3) Schließlich kann der Unterschied, welcher die Anschau­
ung oder Intuition von der Empfindung und vom Gefühl 
trennt, durch folgende Art eines metaphysischen Verhältnisses 
ausgedrückt werden: was die Apperzeption für die Anschau­
ung oder Intuition ist, ist das Gefühl für die Empfindung.

Alle Unterscheidungen und genauen Bestimmungen, wie 
sie die Ausdrücke der Aussage bezüglich der vorgelegten Fra­
ge enthalten, sind daher nicht rein abstrakt und konventionell;

354

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie sind nicht einmal nach der Analogie der Sprache allein 
aufgefaßt, sondern vor allem gemäß der Analogie der Ur­
tatsachen unserer Existenz selbst. Alle beziehen sich gleich­
erweise / auf den grundlegenden und reellen Unterschied, 
welcher in unserem inneren Wahmehmungssinn zwei gegen­
teilige Zustände unseres gemischten Wesens trennt: in dem 
einen erkennt oder apperzipiert es sich unmittelbar, ist Ursa­
che dessen, was es vollzieht; und im anderen ist es und emp­
findet es sich mittelbar als passive Wirkung, indem es von 
irgendeiner äußeren Ursache als modifiziert abhängt, die es 
modifiziert...

196

355

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bibliographie

1. Werke Pierre Maine de Biran

a) Gesamtausgaben und Auswahlbände

Oeuvres philosophiques, 4 Bde. (ed. V. Cousin). Paris: Ladrange 
1834-41 (Repr. Frankfurt/M.: Minerva 1981).

Nouvelles Oeuvres inödites (ed. A. Bertrand). Paris: Leroux 1887.
Oeuvres inödites, 3 Bde. (ed. E. Naville). Paris: Dezobry 1859.
Oeuvres de Maine de Biran, 12 Bde. (ed. P. Tisserand). Paris: Alcan 

1920 ff.; Bd. 13-14 Paris: PUF 1949 (Nachdruck Oeuvres 
complötes, 11 Bde. Genf 1986).

Oeuvres, 13 Bde. (ed. F. Azouvi). Paris: Vrin 1987-1999.

Journal intime 1792-1817, 2 Bde. (ed. A. de La Valette-Monbrun). 
Paris: Pion 1927-31.

Premier Journal 1794-1795 (Oeuvres 1, ed. P. Tisserand). Paris: 
Alcan 1920.

Journal intime 1811-1824, 2 Bde. (ed. E. Naville). Paris: Cherbuliez 
1857 (unvollst.).

Journal 1814-1824, 3 Bde. (ed. H. Gouhier). Neuchätel: La 
Baconniöre 1954-57 (dt. Übers. Auszug: Tagebuch. Hamburg: 
Meiner 1977).

Correspondance philosophique (Oeuvres 6, ed. Tisserand, Alcan 
1930).

Correspondance avec Destutt de Tracy (Oeuvres 7, ed. Tisserand, 
Alcan 1930).

Correspondance philosophique avec Ampöre (ed. Azouvi Bd. 13/1, 
Vrin 1993).

Correspondance philosophique 1766-1804 (ed. Azouvi Bd. 13/2, 
Vrin 1996).

Correspondance philosophique 1805-1824 (ed. Azouvi Bd. 13/3, 
Vrin 1996).

Commentaires et marginalia 17ieme siöcle (ed. Azouvi Bd. 11/1, 
Vrin 1990).

357

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Commentaires et marginalia 18idme sidcle (ed. Azouvi Bd. 11/2, 
Vrin 1993: Barthez, Bonnet, Buffon, Engel, Euler, Hume, Kant, 
Lignac, Maupertuis, Mdrian, Pestalozzi, Reid, Rousseau, Selle, 
Stewart, Turgot).

Commentaires et marginalia 19idme sidcle (ed. Azouvi Bd. 11/3, 
Vrin 1990: Ancillon, Bonstetten, Deleuze, Destutt de Tracy, 
Cabanis, Degdrando, Kinker, Laplace, Laromiguere, Lichtenberg, 
Meister, Passevent, Prdvost, Royer-Collard, Spurzheim, Stapfer, 
Taillefer).

L’homme politique (ed. Azouvi Bd. 12/1-2, Vrin 1999: Au temps des 
"Gouvernements illegitimes" (1789-1814); Au temps de "la" 
Legitimite 1815-1824).

Ddfense de la Philosophie. Paris 1939.
Oeuvres choisies de Maine de Biran (ed. H. Gouhier). Paris: Aubier 

1942.
L’observation de soi. Bergerac: Librairie La Brdche 1964.
L'effort. Textes choisis (ed. A. Drevet). Paris: PUF 1966.
La vie interieure (ed. B. Begout). Paris: Payot & Rivages 1995.

b) Einzeltitel nach Entstehungsdatum

1792: Ecrits de jeunesse 1792-1798 (ed. Azouvi. Bd. 1, Vrin 1998).

1794: Mdlanges de Psychologie, de morale et de politique (Oeuvres 
1, ed. Tisserand, Alcan 1920).

1802: Influence de l'habitude sur la faculte de penser [Mdmoire de 
l'Institut de France] (Oeuvres 2, ed. Tisserand, PUF 1954; ed. 
Azouvi Bd. 2, Vrin 1987).

1805: Mdmoire sur la decomposition de la pensde [Mdmoire de 
l’Institut de France] (Oeuvres 3-4, ed. Tisserand, Alcan 1932; 
ed. Azouvi Bd. 3, Vrin 1988 mit: Mdmoire sur les rapports de 
l'Iddologie et des mathdmatiques).

Note sur l'äme-substance, d’aprds les discussions avec Ampdre 
(Oeuvres 7, ed. Tisserand, Alcan 1930).

1807: De l'aperception immddiate (Memoire de Berlin 1807, ed. J. 
Echeverria). Paris: Vrin 1963 (ed. Azouvi Bd. 4, Vrin 1995, 
ed. I. Radrizzani).
Mdmoire sur les perceptions obscures, suivi de La Discussion 
avec Royer-Collard et de trois notes inddites. Paris: A. Colin 
1920.

358

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Observations sur le Systeme du Dr. Gall; Nouvelles con- 
sidörations sur le sommeil, les songes et le somnambulisme 
(Oeuvres 5, ed. Tisserand, Alcan 1920; ed. Azouvi Bd. 5, 
Vrin 1984: Discours ä la Socidtd mödicale de Bergerac).

1811: Rapports du physique et du moral de l'homme [Memoire de 
Copenhague] (ed. Azouvi Bd. 6, Vrin 1984).

1812: Essai sur les fondements de la Psychologie et sur ses rapports 
avec l’dtude de la nature (Oeuvres 8-9, ed. Tisserand, Alcan 
1932; ed. Azouvi Bd. 7/1-2).

1813: Rapports des Sciences naturelles avec la Psychologie (ed. 
Azouvi Bd. 8, Vrin 1986: Conversation avec MM Degörando 
et Ampere le 7 Juillet 1813; Discours lu dans une Societe 
Philosophique; Röponse ä M Guizot, Note sur l'öcrit de M 
Royer-Collard; Valeur du mot principe dans la langue psycho- 
logique).

1815: Note sur les reflexions de Maupertuis et Turgot au sujet de 
l’origine des langues (Oeuvres 10, ed. Tisserand, 315-338; 
Maupertuis, Turgot, Maine de Biran, Sur l’origine du langage 
[Hg. R. Grimsley]. Genf: Droz 1971).

1817: Lenons de philosophie de M. Laromiguiöre, jugdes par V. 
Cousin et P. Maine de Biran. Paris: Rouen 1829 (ed. Azouvi 
Bd. 11/3).

1818: Fragments relatifs aux fondements de la morale et de la 
religion (Oeuvres 12, ed. Tisserand).

Note sur les deux rövölations (Oeuvres 13, ed. Tisserand, PUF 
1949).

1819: Exposition de la doctrine de Leibniz (ed. Azouvi Bd. XI/1).

1820: Nouvelles considörations sur les rapports du physique et du 
moral de l'homme (Oeuvres 13, ed. Tisserand, PUF 1949; ed. 
Azouvi Bd. 9, Vrin 1990).

Prolögomdnes psychologiques (Oeuvres 13, ed. Tisserand, 
PUF 1949).

Distinction de l’äme et de l'esprit selon Van Helmont (Oeuvres 
13, ed. Tisserand, PUF 1949).

Note sur l’Evangile de saint Jean (Oeuvres 14, ed. Tisserand, 
PUF 1949).

359

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1823: Nouveaux essais d’anthropologie (Oeuvres 14, ed. Tisserand, 
PUF 1949; ed. Azouvi Bd. 10/2: Demiere philosophie).

Considdrations sur les principes d’une division des faits psy- 
chologiques et physiologiques (Oeuvres 13, ed. Tisserand, 
PUF 1949).

1824: Note sur l'idee de l'existence (Oeuvres 14, ed. Tisserand, PUF 
1949; ed. Azouvi Bd. 10/2: Demiere philosophie).

De l'existence. Textes inddits. Paris: Vrin 1966.

Demidre philosophie: morale et religion (ed. Azouvi Bd. 10/1, 
Vrin 1987).

Demidre philosophie: Existence et anthropologie (ed. Azouvi 
Bd. 10/2, Vrin 1989, ed. B. Baertschi: Nouveaux essais 
d’anthropologie, Note sur l’idöe de l'existence, Derniers frag- 
ments).

2. Bei Maine de Biran angeführte Autoren

F. Ancillon, Mdlanges de littdrature et de philosophie, 2 Bde. 
(1801). Paris: Schoell 1809.

L. F. Ancillon, Mdmoire sur l'analyse des principes dans les 
Sciences. In: Mdmoires de l’Academie Royale des Sciences et 
Belles-Lettres. Classe de Philosophie speculative 1801. Berlin: 
Decker 1804.

Aristoteles, De anima: Über die Seele (Werke in dt. Übers. 13). 
Berlin: Akademie Verlag 1994.

F. Bacon, Instauratio magna (1605, erw. 1623): Neues Organon, 2 
Bde. (lat. u. dt.). Hamburg: Meiner 1990.

-, Historia vitae et mortis, Amsterdam 1663.
-, Works of Francis de Bacon, 14 Bde. London: Spedding 1862- 

1709.

P. J. Barthez, Nouveaux Elements de la Science de l'homme. Paris: 
Märtel 1778.

N. DE BEGUELIN, Sur les unitds physiques. In: Nouveaux Memoires 
de l'Acaddmie Royale des Sciences et Belles-Lettres (1779). 
Berlin: Decker 1781, 319 ff.

360

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F. -J. Berard, Doctrine des rapports du physique et du moral, pour
servir de fondement ä la physiologie dite intellectuelle et la 
metaphysique. Paris 1823.

G. Berkeley, Three Dialogues between Hylas und Philonous, 
London 1813; franz. Übers. Dialogues entre Hylas et Philonous, 
Amsterdam 1750; dt. Übers. Drei Dialoge zwischen Hylas und 
Philonous. Hamburg: Meiner, 4. verb. Aufl. 1991.

M. F. X. BlCHAT, Recherches physiologiques sur la vie et la mort. 
Paris: Brosson-Gabon 1800 (Repr. Paris: Vrin 1981).

-, Anatomie göndrale appliqude ä la physiologie et ä la mödecine, 3 
Bde. Paris: Brosson & Cie. 1801.

H. BOERHAAVE, Praelectiones academicae de morbis nervorum, 2 
Bde. Leiden: Van der Eyk 1761.

P. J. Bonnaterre, Notice historique sur le sauvage de l'Aveyrone et 
sur quelques autres individus qu'on a trouvd dans les forets ä 
differentes dpoques. Paris: Pancoucke 1800.

Ch. Bonnet, Essai de Psychologie, ou considdrations sur les opdra- 
tions de Tarne, sur l'habitude et sur l'dducation. London 1755.

-, Essai analytique sur les facultds de l'äme (1760). Hildesheim: 
Olms 1973.

-, Oeuvres d’histoire naturelle et de philosophie, 8 Bde. Neuchätel: 
Fauche 1779-83.

G. L. Buffon, Histoire naturelle des animaux (1802) (Oeuvres 
philosophiques, t. II). Paris: Vrin 1987.

J.-A. Butini, Dissertatio hydraulico-medica de sanguinis circula- 
tione. Montpellier: Märtel 1746.

P. J. G. Cabanis, Histoire physiologique des sensations. Paris: 
Charpentier 1843.

-, Rapports du physique et du moral de l’homme. Paris: PUF 1956.

L. COCHIUS, Examen de la question: si toute succession doit avoir un 
commencement? In: Nouveaux Mdmoires de l’Acaddmie Royale 
des Sciences et Belles-Lettres (1773). Berlin: Voss 1775, 225 ff.

E. B. CONDILLAC, Oeuvres philosophiques, 3 Bde. Paris: PUF 1947- 
51; T. 1: Traitd des sensations (1754); dt. Übers. Abhandlung 
über die Empfindungen. Hamburg: Meiner 1983.

-, Extrait raisonnd du Traite des sensations (Oeuvres philoso­
phiques, 1.1).

-, La Langue des calculs (Ebd. t. II).

361

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. Cudworth, The True Intellectual System of the Universe. 
London 1678; Repr. London: Garland 1978 (lat. Übers. Systema 
intellectuale huius universis, 2 Bde. Jena 1733).

M. CUREAU DE La CHAMBRE, Traitö de la connaissance des ani- 
maux, oü tout ce qui a ete dit pour et contre le raisonnement des 
betes est examine. Paris: Rocolet 1648.

J.-B. DEMONGEON, Physiologie intellectuelle ou Developpement de 
la doctrine du Professeur Gall sur le cerveau et ses fonctions. 
Paris 1806.

J. M. Degerando, Histoire comparöe des systömes de philosophie, 3 
Bde. Paris: Henrichs 1804.

R. Descartes, Brief an Amauld vom 29. Juli 1648, Nr. 4 (Oeuvres 
AT V, 221 ff.); franz. Übers. Lettres de Descartes. Paris: 
Compagnie des Libraires 1724-27.
Passiones animae. Amsterdam: Elzevir 1650: Traitd des passions 
(Oeuvres AT XI). Paris: Vrin 1973.

-, Epistolae. Amsterdam: Elzevir 1668.
-, Mdditations (Oeuvres AT IX-1). Paris: Vrin 1973; dt. Übers. 

Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Hamburg: 
Meiner 1959.

-, Regulae ad directionem ingenii (Oeuvres AT X); dt. Übers. 
Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft. Hamburg: Meiner 
1973.

A. L. C. Destutt de Tracy, Analyse de la facultö de penser. In: 
Mömoires de l’Institut national des Sciences morales et politiques. 
Paris 1811.

-, Elements d'Iddologie. Paris: Courcier 1805; 2 Bde. Paris: L6vi 
1823-27 (Repr. Paris: Vrin 1970; Stuttgart-Bad Cannstatt: 
Fromann-Holzboog 1977).

Ch. L. Dumas, Principes de Physiologie, ou Introduction ä la Science 
experimentale, philosophique et mddicale de l’homme vivant, 4 
Bde. Paris: Deterville 1800-03.

J.-J. Engel, Sur l'origine de l'idöe de la force. In: Mdmoires de l'Aca- 
demie Royale des Sciences et des Belles-Lettres. Classe de Philo­
sophie Speculative (1801). Berlin: Decker 1804.

B. Franklin, Expdriences et observations sur l'ölectricitö faites ä 
Philadelphie en Amörique. Paris: Durand 1752 (21756).
-, Oeuvres de M. Franklin. Paris: Quillan et Esprit 1773.

362

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F.-J.  GaliVSpurzheim, Anatomie et Physiologie du Systeme nerveux 
en gendral et du cerveau en particulier. Paris: Schoell 1810-19.

-, Cranologie, ou ddcouvertes nouvelles du Docteur F.-J. Gall 
concemant le cerveau, le cräne et les Organes. Paris: Nicolle 
1807.

M. E. Gretry, Memoires ou Essais sur la musique. Paris: Impri- 
mörie de la Republique 1797.

D. Hartley, Explication ou physique du sens, des idees et des 
mouvements tant volontaires qu’involontaires, 2 Bde. (franz. 
Übers. Abbö Jurain). Reims: Delaistre 1755.

R. J. HAÜY, Essai d’une theorie sur la structure des cristaux. Paris: 
Goguö 1783.
Traite de minöralogie, 4 Bde. Paris: Louis 1801.

F. Hemsterhuis, Aristde ou de la Divinit6 (Oeuvres philosophiques, 
t. II). Paris: Jansen 1792.

HlPPOKRATES, De alimento über (in: Opera omnia). Genf: Chouet 
1657.

Th. Hobbes, Elementorum philosophiae (Opera philosophica). 
Amsterdam: Blaev 1668.

C. T. HÜBNER, Coenesthesis. Halle 1794.

D. Hume, An Enquiry Conceming Human Unterstanding (1777); 
franz. Übers. Essai sur l'entendement humain (Oeuvres philo­
sophiques, 3 Bde., Übers. Mörian). London 1788; dt. Übers. Eine 
Untersuchung über den menschlichen Verstand. Hamburg: 
Meiner 1993.

-, A Treatise of Human Nature (1739-40); franz. Übers. Traitö de la 
nature humaine (Oeuvres philosophiques 1788); dt. Übers. Ein 
Traktat über die menschliche Natur, 2 Bde. Hamburg: Meiner 
1978-89.

J.-M.-G. Itard, De l'öducation d'un homme sauvage, ou des 
Premiers döveloppements physiques et moraux du jeune sauvage 
de l'Aveyrone, Paris: Goujon 1801.

I. Kant, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis 
(Diss. 1770: Akademie-Ausgabe Bd. 2). Berlin: De Gruyter 1912, 
385-419.

-, Beobachtungen über das Gefühl des Erhabenen und Schönen 
(1771: Akademie-Ausgabe Bd. 2). Berlin: De Gruyter 1912, 205- 

363

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246; franz. Übers. H. Peyer-Imhoff: Observations sur le sentiment 
du beau et du sublime. Paris: Lucet 1801.

K. Kinker, Essai d’une exposition succinte de la Critique de la 
Raison Pure (franz. Übers. J. Le Febvre). Amsterdam: Changuion 
1801 (Repr. Brüssel: Culture et Civilisation 1973).

P. LAROMIGUIERE, Lenons de philosophie. Paris: Bruno-Labbö 1815.
A. L. de Lavoisier, Traite Elömentaire de Chimie (1789): Oeuvres, 

1.1. Paris: Imprimerie Impöriale 1864.
G. W. Leibniz, De primae philosophiae emendatione et de notione 

substantiae (1694): Oeuvres philosophiques de Leibniz, t. 1. 
Paris: Alcan 1900.

-, Recueil de lettres entre Leibniz et Clarke, sur Dieu, l'äme, 
l’espace, la duröe, etc. (1715-18) (engl. A collection of Papers, 
which passed between the late Leamed Leibniz and Dr. Clarke, In 
the Years 1715 and 1716. Relating to the Principles of Natural 
Philosophy and Religion, Leiden 1717); dt. Übers. Der Leibniz- 
Clarke Briefwechsel, Berlin 1991.

-, Brief an P. Des Bosses vom 21. Juli 1717 (ed. Gerhardt, t. II, 
339 f.)

-, Nouveaux Essais sur l'entendement humain (1765); dt. Übers. 
Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand (Philos. 
Werke 3). Hamburg: Meiner 1994.

-, Opera omnia, 6 Bde. (ed. Dutens 1786); Repr. Hildesheim: Olms 
1982.

-, Principes de la nature et de la gräce fondes en raison / Principes 
de la philosophie ou monadologie. Paris: PUF 1954; dt. Übers. 
Vemunftprinzipien der Natur und der Gnade. Monadologie. 
Hamburg: Meiner 1982.

-, Die philosophischen Schriften, 7 Bde. (ed. Gerhardt). Hildes­
heim: Olms 1978.

J. LOCKE, An Essay Conceming Human Unterstanding (1689); franz. 
Übers. Coste: Essai philosophique sur l'entendement humain. 
Amsterdam: Mortier 1742 (Paris 1755; Repr. Paris: Vrin 1983); 
dt. Übers. Versuch über den menschlichen Verstand, 2 Bde. 
Hamburg: Meiner 1988.

Ch.-M. L'Epee, Institution des sourds et muets par la voie des signes 
methodiques. Paris: Nyon 1778; 2. Aufl. 1791: Verkable maniere 
d’instruire les sourds et muets confirmöe par une longue expö- 
rience.

Lukrez, De rerum natura, Brescia ca. 1473.

364

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


P. LYONNET, Traitö de la chenille qui ronge le bois de saule. Den 
Haag 1762.

N. Malebranche, Recherche de la Veritd (Oeuvres completes, t. 1). 
Paris: Vrin 1958.
Mdditations chretiennes et metaphysiques (t. X).
Entretiens sur la mdtaphysique (t. XII).

P. L. M. DE MAUPERTUIS, Rdflexions philosophiques sur l'origine des 
langues et la signification des mots (Oeuvres 1.1). Lyon: Bruyset 
1756.

M. MENDELSOHN, Über die Hauptgrundsätze der Schönen Künste 
und der Wissenschaften. In: Schriften zur Psychologie und 
Ästhetik. Leipzig: Voss 1981, 161 ff.

J. B. Merian, Seconde dissertation ontologique sur l’action, la 
puissance et la libertö. In: Histoire de l'Acaddmie Royale des 
Sciences et Belles-Lettres (1750). Berlin: Haude und Spener 
1752.

M. E. de Montaigne, Essais, 4 Bde. Paris: Didot 1802.

PH. PlNEL, Traitö mödico-philosophique sur l'alidnation mentale, ou 
lamanie. Paris: Richard 1800.

Porphyrjos, Sententiae ad intelligibilia ducentes (ed. F. Lamberz). 
Leipzig: Teubner 1975.

P. PREVOST, Essais de philosophie ou Etüde de l’esprit humain. Genf: 
Paschoud 1804.

-, Les Signes envisagös relativement ä leur influence sur la 
formation des idees. Paris: Baudouin 1799.

Th. Reid, Inquiry into the Human Mind on the Principles of 
Common Sense (1764); franz. Übers. Recherches sur l'entende- 
ment humain d’aprös les principes du sens commun, 2 Bde. 
Amsterdam: Meyer 1768.

J.-Chr. Reil, Functiones organo animae peculare. Halle 1724.

Rey-Regis (Cazillac), Histoire naturelle et raisonnee de l'äme, 2 
Bde. London 1789.

J. J. ROUSSEAU, Emile, ou de l'öducation. Amsterdam: Nöaulme 
1762.

-, Les Confessions, 2 Bde., Genf 1782-1789.

365

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


P. P. ROYER-COLLARD, Cours d'histoire de la Philosophie moderne 
(Facultö des lettres). Paris: De Fain 1813.

F. W. J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus. Tü­
bingen: Cotta 1800.

A. Smith, Essais philosophiques (franz. Übers. P. Prevost), 2 Bde. 
Paris: Agasse 1797.

B. DE Spinoza, Ethik (Opera - Werke 2, Hg. K. Blumenstock). 
Darmstadt: Wissenschafti. Buchgesellschaft 1967.

G. E. Stahl, Theoria medica vera (1707). Leipzig: Voss 1831.

D. Stewart, Elements de la philosophie de l'esprit humain, 2 Bde. 
(Übers. P. Prevost). Genf: Paschoud 1808.

A. R. J. TURGOT, Remarques critiques sur les Reflexions de 
Maupertuis sur l’origine des langues et la signification des mots 
(Oeuvres 1.1). Paris: Delance 1808.

J.-B. Van Helmont, Ortus medicinae, id est initia physicae 
inauditae. Lyon: Devenet, 4. Aufl. 1655.

CH. Villers, Philosophie de Kant ou principes fondamentaux de la 
Philosophie transcendantale. Metz: Collignon 1801.

3. Sekundärliteratur Maine de Biran

A. Aarnes, Cartesianische Perspektiven. Von Montaigne bis Paul 
Ricoeur. Bonn: Bouvier 1991, Kap.: Maine de Biran. Die 
Tatsachen des inneren Lebens.

F. Albano Leoni, From Maine de Biran to the "Motor theory". A 
note in the history of phonetics. Historiographia Linguistica 23 
(1996)347-364.

J. C. Alciatore, Stendhal et Maine de Biran. Genf: Droz 1954.

I. W. Alexander, French Litterature and the Philosophy of 
Consciousness. Phenomenological Essays. New York 1984, Kap.: 
Maine de Biran and Phenomenology.

G. Allievo, Maine de Biran et sua dottrina antropologica (Memorie 
dell'accademia delle scienze 2/15). Turin 1896.

G. B. Amendola, Maine de Biran. Quattro lezioni. Florenz: Casa 
Editione Italiane 1911.

366

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Andrieu, Le corps dispersö. Paris: L’Harmattan 1993.
A. Antoine, Maine de Biran et Fenelon. Revue de Mdtaphysique et 

de Morale 100/3 (1995) 405-413.
Maine de Biran. Sujet et politique. Paris: PUF 1999.

M. T. Antonelli, Maine de Biran (II Pensiero Cristiano, Hg. M. F. 
Sciacca). Brescia: La Scuola 1947.

J. Asada, Le probleme de la connaissance qui est en rapport avec le 
sentiment et la volontö d'aprds la thöorie de la "croyance" de 
Maine de Biran (Japanisch).

M. AUBIN u. a. (Hg.), Les fondements dpistömologiques et theoriques 
de l'introspection dans l'approche de la gestion mentale. Qudbec: 
Presses Universitaires 1993.

F. Azouvi, L’affection et l’intuition chez Maine de Biran. Les Etudes 
philosophiques 1 (1982) 79-90.

-, Genese du corps propre chez Malebranche, Condillac, Lignac et 
Maine de Biran. Archives de Philosophie 45 (1982).

-, L'institution de la Raison. La Evolution culturelle des idöologues. 
Paris: Vrin 1992.

-, Maine de Biran. La Science de l'homme. Paris: Vrin 1995.
-, Note en marge d'un livre. Les Etudes philosophiques 2 (2000) 

149-153.
-, Le corps de l’expdrience subjective et le corps de la reprdsen- 

tation chez Maine de Biran. In: N. Frogneux (Hg.), La question 
du corps dans l"’Essai" de Maine de Biran.

B. BAERTSCHI, L"'id6ologie subjective” de Maine de Biran et la 
phönomdnologie. Revue de Theologie et de Philosophie 113 
(1981) 109-122.

-, L’ontologie de Maine de Biran. Paris: Vrin 1982.
-, Les rapports de l'äme et du corps. Descartes, Diderot et Maine de 

Biran. Paris: Vrin 1992.
-, Introduction, Notes. In: P. Maine de Biran, Demiere philosophie 

(ed. Azouvi Bd. 10/2), S. VIII-XXXII u. 381-412.
-, Une traduction inedite de Beccaria par Maine de Biran. In: M. 

Porret (Hg.), Beccaria et la culture juridique des Lumieres. Genf: 
Droz 1996, 49-68.

-, L'episode materialiste de Maine de Biran. Les Etudes philoso­
phiques 2 (2000) 155-173.

J. M. Baldwin, History of Psychology: A Sketch and an Interpre­
tation Bd. II. London: Watts 1999, Teil V/2: Scottish Realism- 
French Spiritualisme (Maine de Biran) - Eclectism.

367

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G. Barbillion, Les lectures de Maine de Biran. Bibliographie 
dressde d'aprös les livres qui composent actuellement la biblio- 
thöque du Chateau de Grateloup. Grenoble: Allier 1927.
De l'idee de Dieu dans la philosophie de Maine de Biran. 
Grenoble: Allier 1927.
Choix de notes inödites de Maine de Biran. Annales de 
l’Universitö de Grenoble. Lettres-Droit Bd. 9 (1932).

F. Baumgarten [Tramer], Die Erkenntnislehre von Maine de Biran. 
Eine historische Studie (Diss. Zürich 1911). Krakau: Kozia & 
Nacute 1911.

J. Beaufret, Notes sur la philosophie en France au 19e sidcle. De 
Maine de Biran ä Bergson. Paris: Vrin 1984.

A. Becq, Maine de Biran et l'imagination. In: Th. Dewender / Th. 
Welt (Hg.), Imagination - Fiktion - Kreation: Das kulturschaf­
fende Vermögen der Phantasie. München: Saur 2002.

B. BEGOUT, Le cogito suspendu. Le problöme du sommeil dans la 
Psychologie biranienne du moi. Alter. Revue de phönomdnologie 
5 (1997) 11-34.
Maine de Biran, le temps du moi. Identitö personnelle et formes 
de la temporalisation. Le fait de l’analyse 2 (1997) 223-255.

-, L'ambivalence du sentiment. Maine de Biran et la double maniöre 
de sentir l’existence. Alter. Revue de phdnomenologie 7 (1999) 
31-65.

-, De l'existant ä l’existence. Maine de Biran face au ”grand 
Probleme de l’existence”. Les Etudes philosophiques 2 (2000) 
221-249.

R. Belay, Structures de la rdfutation et structures du sens: une 
lecture de la philosophie fran^aise de Maine de Biran ä Pierre 
Bourdieu. In: De la nature ä l’esprit (2001).

I. Benrubi, Philosophische Strömungen der Gegenwart in Frank­
reich. Leipzig: Meiner 1928.

H. Bergson, La Philosophie fran^aise. La Revue de Paris (Mai 
1915) 236-256.

E. G. DE Biran, Maine de7 Biran. Etüde sur ses oeuvres philoso­
phiques faite ä l'occasion des Lenons de M. Caro, professeur ä la 
Facultd des Lettres de Paris. Paris 1868.

G. BOAS, French Philosophers of the Romanic Period. New York 
1925.

368

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


J.-Cl. Bologne, Sherlock Holmes et le secret des lettres. Monaco: 
Rocher 2003.

S. BONZON, Maine de Biran: de la röflexion ä l'öcriture intime. 
Etudes de Lettres 206/2 (1985) 63-75.

P. Bozzi, Unitä, Identitä, Causalitä. Une introduzione allo Studio 
della percezione. Rom: Cappelli 1969.

B. BoüCKAERT, Vers une phdnomönologie premiöre: de Husserl ä 
Maine de Biran et retour. Revue philosophique de Louvain 96 
(1998) 598-623.
Itinöraire de la Sympathie chez Maine de Biran. In: N. Frogneux 
(Hg.), La question du corps dans l'"Essai” de Maine de Biran.

E. Brehier, Histoire de la Philosophie, t. II/3: Philosophie moderne - 
Le XlXidme siöcle. Paris: PUF 1968, 542-560.

H. Bremond, Histoire littöraire du sentiment religieux en France. 
Paris: Colin 1923.

J. BüOL, L'anthropologie de Maine de Biran. Diss. Zürich 1960.

L. Brunschvicg, Le progres de la conscience dans la philosophie 
occidentale. Paris: Alcan 1927.

F. DE Büzon, Maine de Biran lecteur de Leibniz. In: Leibniz und 
Europa. VI. Internationaler Leibniz-Kongreß, 2. Teil. Hannover: 
Leibniz-Gesellschaft 1995, 64-71.

G. Canguilhem, La Formation du concept de reflexe aux 17e et 18ä 
siede. Paris: Vrin 1955.

C. Canullo, Coscienza e libertä. Itinerario tra Maine de Biran, 
Lavelle, Le Senne. Neapel: Edizioni Scientifiche Italiane 2001. 
The Body and the self-identification of conscious life. The 
Science of Man between Physiology and Psychology in Maine de 
Biran. Analecta Husserliana 66 (2002) 203-223 (ebenfalls in: A.- 
Th. Tymieniecka [Hg.], The Origins of Life, Bd. I: The 
Primogential Matrix of Life and its Context. Dordrecht: Kluwer 
2000).

CATHOLIC ENCYCLOPEDIA, Artikel: Electism, Maine de Biran, Spiri- 
tualism.

S. Cavaciuti, II problema morale di pensiero di Maine de Biran, 2 
Bde. Mailand: Marzorati 1981.

-, Libertä e Amore. Saggio teoretico-storica. Rom: Luschi 1997.

369

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II dinamismo ontologico. Introduzione all’ontologia della Filo- 
sofia Riflessiva Francese. Rom: Luschi 1997.

R. Cavalieri, A Motor Theory of Language. Bergson and Stricker. 
Rom: Formigari-Gambarara 1997.

J. M. F. Cepedal, Ideologia "brumarista" y Napeleön Bonaparte. El 
Basilisco. Revista de filosofia, ciencias humanas 17 (1994) 37- 
44.

D. ChiricÖ, The Body of Words. Maine de Biran and Lordat on 
Language and Aphasia. Rom: Formigari-Gambarara 1995.
Maine de Biran: la parole au moi. Ebd. 1997.
Parola, memoria e coscienza. La filosofia linguistica di Maine de 
Biran. Rom 2000.

P. Colonna d'Istria, L’influence du physique et du moral, d’apres 
Condillac et Maine de Biran. Revue de Mdtaphysique et de Moral 
(1913).

F. COPLESTON, A History of Philosophy Bd. 9: Maine de Biran to 
Sartre (1975). New York: Image Books 1977.

-, The evolution to Henri Bergson. New York: Image Books 1977.

Ch. Cotifava Marozzi, "Physique” e "moral” nel primi scritti di F. 
P. Maine de Biran: dal "Cahier" all' "Influence de l'habitude sur 
la faculte de penser". Mailand: Angeli 1987.

-, Homo Simplex in vitalitate, duplex in humanitate. Maine de Biran 
et Ricoeur a confronto (im Erscheinen).

M. COUAILHAC, Maine de Biran. Paris: Alcan 1905.

A. CRESSON, Maine de Biran, sa vie, son oeuvre, avec un exposd de 
sa philosophie. Paris 1950.

A. DARTIGUES, Maine de Biran entre la Revolution et l'Empire. 
Bulletin de Litterature Ecclösiastique 4 (2001).

De LA NATURE A L'ESPRIT. Etudes sur la Philosophie fran<?aise du 19e 
sidcle. Lyon: ENS Ed. 2001.

V. DELBOS, Malebranche et Maine de Biran. Revue de Mötaphysique 
et de Morale (1916) 147-162.

-, Figures et doctrines de philosophes. Socrate - Lucrece - Marc 
Aurele - Descartes - Spinoza - Kant - Maine de Biran. Paris 1918.

-, Maine de Biran et son oeuvre philosophique. Paris: Vrin 1931.

A. DeMaria, Filosofia morale e religione nel Maine de Biran degli 
Ultimi anni. Turin: Giapichelli 1984.

370

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


J. DERRIDA, Le toucher, Jean-Luc Nancy. Paris: Galilee 2000, Kap. 
VII: Tangente I (les mains de l’homme, la main de Dieu), 157- 
182.

A. DEVARIEUX, Maine de Biran et l’evolutionisme en Psychologie. 
Paris: Synthölabo 1999.

W. Dilthey, Beiträge zur Lösung der Frage vom Ursprung unseres 
Glaubens an die Realität der Außenwelt und seinem Recht 
(1890): Gesammelte Schriften V. Göttingen 1924, 90-138.

A. Drevet, Maine de Biran (Coll. SUP-Philosophes). Paris: PUF 
1968.

B. DUBURQUE, L’Effort. Memoire de Maitrise en Philosophie: Paris 
IV 1990.

J. DUCHENE, Le corps propre chez Biran et Merleau-Ponty. In: N. 
Frogneux (Hg.), La question du corps dans l’”Essai" de Maine de 
Biran.

M. DUPUIS, Le sentiment d'exister: Rousseau et Maine de Biran. In: 
N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans l'"Essai" de Maine 
de Biran.

G. Durand de Ramefort, Maine de Biran. Pdrigeux: Pilote, 24. 
Aufl. 2002.

J. Echeverria, Introduction et notes. In: P. Maine de Biran, De 
l'aperception immddiate, (1963), S. 9-27 u. 237-290.

H. Eichenbaum, Declarative Memory: Insights from Cognitive 
Neurobiology. Annual Review of Psychology 48 (1997) 547-572.

Encyclopaedia Britannica: Maine de Biran, Marie-Fran^ois- 
Pierre. London 1911 o. ö.

Les Etudes philosophiques 2 (2000): Maine de Biran.

L. Even, Maine de Biran, critique de Locke. Louvain-la-Neuve: 
Edition de l'Institut Supdrieur de Philosophie 1983.

M. Fabris, Felicitä - dolore - sofferenza nel pensiero di Maine de 
Biran. Giomale di metafisica 20/3 (1998) 295-334.

-, Itinerari biraniani. Intomo a Maine de Biran, filosofo francese 
(1766-1824). Bari: Levante 2002.

Ch. Favre, Essai sur la mötaphysique et la morale de Maine de 
Biran. Antibes: Marchand 1889.

371

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G. Fessard, La methode de rdflexion chez Maine de Biran. Paris: 
Bloud 1938.

A. Ferraz, Etudes sur la Philosophie en France au XlXiöme siede, 
t. 3 : Spiritualismue et liböralisme. Paris 1857.

A. Forest, L'augustianisme de Maine de Biran. In: Melanges 
offertes ä Etienne Gilson. Toronto: Pont. Inst, of Mediaeval 
Studies 1959, 249-259.

M. Frischeisen-Köhler, Das Realitätsproblem. Berlin: Reuther & 
Reichardt 1912.

N. FROGNEUX (Hg.), La question du corps dans TEssai" de Maine 
de Biran. Universitö Catholique de Louvain (im Erscheinen).

-, L'dvidence et la rösistance du corps propre. Ebd.

G. Funke, Maine de Biran. Philosophisches und politisches Denken 
zwischen Ancien Regime und Bürgerkönigtum in Frankreich. 
Bonn: Bouvier 1947.

-, Einführung. In: P. Maine de Biran, Tagebuch (1977), S. XI- 
XLVI.

M. FURUKAWA, Philosophie et religion chez Maine de Biran. 
Villeneuve d'Ascq: Presses universitaires du Septentrion 2000.

R. GAGNON, La Science de soi selon Maine de Biran ou le röle de 
l'expörience interne. Horizons philosophiques 10/1 (1999): Ecri- 
ture et Confessions.

G. Gamna, Oltre l'esistenza: M. F. P. Maine de Biran, N. Berdjaev, 
D. Bonhoeffer e l'antropofenomenologia. Turin: Castalia 1998.

R. Gely, Croyance et foi perceptive. Merleau-Ponty et Michel 
Henry, lecteurs de Maine de Biran. Science et Esprit 53/2 (2001) 
329-352.

J. Gerard, Maine de Biran. Essai sur sa philosophie suivi de frag- 
ments inödits. Paris: Baillidre 1876.

J.-B. GHENNE, Morale et politique chez Maine de Biran. In: 
N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans T'Essai" de Maine 
de Biran.

M. Ghio, La filosofia della coscienza di Maine de Biran. Turin: Ist. 
di filosofia dell’Univ. di Torino 1947.

P. Gilbert, Cuerpo como lenguaje. Descartes y Maine de Biran. 
Revista de Filosofia 97 (2000).

372

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Giraud, Moralistes fran^ais: Saint Francois de Sales, Moliöre, 
Pascal, Bossuet, Montesquieu, Maine de Biran, Joubert, 
Lamennais, Sainte-Beuve, Renan, Brunetiere, Faguet. Paris: 
Hachette 1923.

J. C. Goddard/M. Labrune (Hg.), Le corps. Paris: Vrin 1992.

J. Goldstein, Consoler et classifier. L’essor de la psychiatrie. Paris: 
Synthelabo 1997.

A. Gomes, Histöria das ideias psicolögicas. Rio de Janeiro: Image 
Editora, 2. Aufl. 1991, 122-124: A psicologia intimista de Maine 
de Biran.

A. GRAF, As Grandes Correntes da Filosofia Modema. Lissabon: 
Gradiva 1997, Kap. 9: Bergson, Maine de Biran, Husserl, Kier­
kegaard.

C. GUIT1ERREZ, La abstracciön y los limites de la imaginaciön 
paradigmätica (1968). In: Nueve ensayos epistemolögicos. Costa 
Rica: San Jose 1982.

J. A. Gunn, Bergson and Bis Philosophy. New York 1995.

H. Gouhier, La conversion de Maine de Biran au platonisme. Revue 
des Sciences philosophiques et thdologiques 2 (1941-42) 267- 
426.

-, Psychologie et thöologie dans la philosophie de Maine de Biran. 
Revue philosophique 135 (1945) 289-309.

-, Les conversions de Maine de Biran. Paris: Vrin 1947.
-, Bergson et Maine de Biran. Etudes bergsoniennes 1 (1948); Repr. 

in: Etudes sur l’histoire des idöes en France depuis le XVIIieme 
sidcle. Paris: Vrin 1980, 97-125.

-, Maine de Biran et ses historiens. Paris 1949.
-, Experience religieuse et philosophie dans la pensee de Maine de 

Biran. Revue internationale de Philosophie 75 (1966) 90-116.
-, Maine de Biran par lui-meme. Paris: Seuil 1970, § 26 ff.

L.-A. Gruyer, Du spiritualisme au 19e siede, ou Examen de la 
doctrine de Maine de Biran. Brüssel 1835.

R. Habachi, La recherche de la personne ä travers l’experience 
philosophique de Maine de Biran. Paris 1957.

B. Halda, La pensöe de Maine de Biran. Paris: Bordas 1970.

P. P. Hallie, Maine de Biran: reformer of Empirisme. Cambridge: 
Harvard Univ. Press 1959.

373

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


M. Henry, Philosophie et phdnomdnologie du corps. Essai sur 
Politologie biranienne. Paris: PUF 1965 (Neuaufl. 1987).

- Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/München: 
Alber 2002 (frz. Orig. Incamation. Une philosophie de la chair. 
Paris: Seuil 2000).

G. R. Hocke, Das europäische Tagebuch. Wiesbaden: Limes Verlag 
1963.

-, Europäische Tagebücher aus vier Jahrhunderten. Motive und 
Anthologie. Wiesbaden: Limes Verlag 1986.

Institut Maconnique de France, Les plus belles pages de la 
Franc-Ma^onnerie. Paris 1995.

P. Janet, Un pröcurseur de Maine de Biran. Revue philosophique 2 
(1882)369-390.

D. JANICAUD, L'habitude selon Ravaisson et Maine de Biran. Revue 
philosophique 158 (1968) 65-87; Repr. in: Une gönealogie du 
spiritualisme fran^ais. Den Haag: Nijhoff 1969, 15-35.

KAIROS. Revue de l'Universite de Toulouse 7 (1996): Le temps - 
Maine de Biran.

U. Kaiser, Das Motiv der Hemmung in Husserls Phänomenologie. 
München: Fink 1997.

J. Köpper, La signification de Kant pour la philosophie fran^aise. 
Archives de Philosophie 44 (1981) 63-83.

R. KÜHN, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens­
phänomenologie absoluter Subjektivität als Affektivität. Frei­
burg/München: Alber 1992, Kap. 1.2.

-, Französische Reflexions- und Geistesphilosophie. Frankfurt/M.: 
Hain-Athenäum 1993, Kap. II.2.

-, Studien zum Lebens- und Phänomenbegriff. Cuxhaven/Dartford: 
Junghans 1994, Kap. V.3.

-, Reflexionsphilosophie als Religionsphilosophie. Kant-Studien 89 
(1998) 68-79.

-, Pierre Maine de Biran - Ichgefuhl und Selbstapperzeption: Ein 
Vordenker konkreter Transzendentalität in der Phänomenologie. 
Hildesheim-Zürich-New York: Olms 2006.

A. KÜHTMANN, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte der 
Metaphysik und der Psychologie des Willens. Bremen: Nössler 
1901.

374

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. LACROIX, Un beau livre sur Maine de Biran: A.-M. Monette, La 
thdorie des premiers principes selon Maine de Biran. Revue 
Dominicaine 52 (1946) 310-311.

R. LACROZE, Maine de Biran. Paris: PUF 1970.

J. Lagneau, Cdlebres le^ons et fragments. Paris: PUF 1964.
-, Lagneau, lecteur de Maine de Biran. Paris: Institut Alain "La 

Menuiserie" 2000.

N. Lalli (Hg.), La passione sonnambulica. Pierre Janet. Rom: 
Lguori 1996.

A. Lang, Maine de Biran und die neuere Philosophie. Ein Beitrag 
zur Geschichte des Kausalproblems. Köln: Bachem 1901.

S. LaoüREUX, L’immanence ä la limite. Paris: Cerf 2005, Kap. II: 
Les figures du "continu resistant" biranien dans la phdnomdno- 
logie materielle (S. 119-178).

-, Michel Henry lecteur de Maine de Biran. Effort, corps immanent 
et vie absolue. In: N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans 
r'Essai" de Maine de Biran.

J. Laporte, L'idee de ndcessite. Paris: PUF 1941 (Repr. Vigdor 
2003), Kap. I, 3: La causalitd chez Maine de Biran et chez les 
Biraniens.

M. DE La SOUDIERE, Au bonheur des saisons. Voyage au pays de la 
mdtdo. Paris: Grasset 1999.

J. LASSAIGNE, Maine de Biran: homme politique, avec de nombreux 
documents inddits. Paris: La Colombe 1958.

G. LAZZARONI, La psicologia di Maine de Biran. Rom: Perrella 
1939.

M. Leleü, Les joumaux intimes. Paris: PUF 1952.

A. DE La VALETTE-MONBRUN, Maine de Biran, critique et disciple 
de Pascal. Essai de biographie historique et psychologique, 
d'apres de nombreux documents inödits. Paris: Fontemoing 1914.

C. Lefeve, Maladie et santd dans les "Mdmoires sur l'influence de 
l’habitude sur la facultd de penser" de Maine de Biran. Les Etudes 
philosophiques 2 (2000) 175-205.

P. Lemay, Maine de Biran et la Socidtd Mddicale de Bergerac. 
D’aprds le registre des sdances et les rapports inddits. Paris: Vigot 
1936.

375

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


M. Lemoine, Maine de Biran. Ordres de phdnomenes et Science de 
l'homme. In: De la nature ä l'esprit (2001).
Affectivitö et auto-affection: Röflexions sur le ’corps subjectif 
chez Maine de Biran et Michel Henry. Les Etudes philosophiques 
2(2000) 251-277.

F. A. Leoni (mit F. M. Dovetto), From Maine de Biran to the 
"Motor Theory". A Note in the History of Phonetics. Historical 
Linguistics 23/3 (1996) 347-364.

G. Le Roy, L'expörience de l’effort et de la gräce chez Maine de 
Biran. Paris: Boivin 1937.

P. LEVERT, "Ici" et "ailleurs". Quelques questions ä propos de 
l’espace sensible. Archives de Philosophie 45/1 (1982).

G. MADINIER, Conscience et mouvement. Etüde sur la Philosophie 
fran^aise de Condillac ä Bergson. Paris: Aubier 1938 1967).

Maine de Biran et la Suisse, avec des textes inödits de Biran et 
des extraits de la correspondance d’Emest Navaille (Hg. F. 
Azouvi / B. Baertschi). Cahiers de la Revue de Theologie et de 
Philosophie 12 (1985).

P. Marchal, L'inconscient chez Maine de Biran. In: N. Frogneux 
(Hg.), La question du corps dans TEssai" de Maine de Biran.

P. Marx, Maine de Biran (1766-1824). Fondateur de la Sociötö 
Medicale de Bergerac. Paris 1998.

F. Masaki, Philosophie et religion chez Maine de Biran. Paris: 
Presses Universitaire du Septentrion 1997.

F. Mayonade, Pensdes et pages inödites de Maine de Biran. 
Pörigueux 1896.

B. Meheust, Somnambulisme et mediumnite, 2 Bde. Paris: Synthe­
labo 1999.

F. DE MEREDIEU, Image-fontöme, fantömes d’imgages. Alliage 26 
(1996).

M. Merleau-Ponty, L'union de l'äme et du corps chez Male­
branche, Biran et Bergson (1948). Paris: Vrin 1966.

O. Merten, Etüde critique sur Maine de Biran. Namur: Wesmael 
1865.

G. Michelet, Maine de Biran. Paris: Bloud 1905.

376

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


T. MOCHIZUKJ, Sur le röle de Charles Bonnet de Gendve (1720- 
1793) dans la formation des premi&res pensöes de Maine de 
Biran. Journal of Human Sciences and Arts (Universtiy of 
Tokushima) 1 (Febr. 1994).

A. Monette, La theorie des premiers principes selon Maine de 
Biran. Montröal: Edition du Lövrier 1945.

P. MONTEBELLO, Maine de Biran - une critique radicale de la reprd- 
sentation. Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1993.
La döcomposition de la pensöe. Dualitö et empirisme transcen- 
dantal chez Maine de Biran. Grenoble: Millon 1994.
Maine de Biran est-il un philosophe de l'absolu? Kairos 7 (1996).

-, Le vocabulaire de Maine de Biran. Paris: Ellipses 2000.
Le corps de la pensee. Les Etudes philosophiques 2 (2000) 207- 
226.

F. C. T. MOORE, The psychology of Maine de Biran. Oxford: 
Clarendon Press 1970.

S. MORIN, Maine de Biran: A New Dualisme. Philosophical Forum 5 
(1974) 441-459.

Y. Naka, L'expörience de la passivitö chez Maine de Biran: une 
Interpretation phönomenologique de l’ontologie biranienne. 
Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1991.

E. NAVILLE, Maine de Biran, sa vie et ses pensees. Paris: Cherbuliez 
1857 (4. Aufl. 1877) [darin “Journal intime” unvollst.].

P. NEGRIER, L'Initiation ma^onnique. Paris: Teletes 1991, Kap. 5: Le 
regard ma^onnique de Maine de Biran.

NEVES, M. do C6u Paträo, Entre a Psicilogia e a Metafisica: a 
"cidnca do homem". O contributo de Maine de Biran para a "An- 
tropologia Filosöfica”. Revista Portuguesa de Filosofia 50/3 
(1994) 277-289.

A. NICOLAS, Etüde sur Maine de Biran, d'apres le Journal intime de 
ses pensöes. Paris: Vaton 1858.

S. NICOLAS, Histoire de la Psychologie fran^aise. Paris: Dunod 2002, 
Kap. I. 3: L'ecole ideologique de Cabanis ä Maine de Biran.

J. PALIARD, Le raisonnement selon Maine de Biran. Paris: Alcan 
1925.

377

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


J.-W. Pak, Interioritö et extdrioritd. Etüde sur l'origine et la 
gendration de la connaissance dans le spiritualisme fran$ais: 
Condillac, Maine de Biran, Bergson. Deutsche Bibliothek: Mi­
krofiche 1995.

S. Papa, Maine de Biran. Univ, di Catania: Facolta di Lettere et 
Filosofia 1960.

S.-Y. Park-Hwang, L’habitude dans le spiritualisme fran$ais: Maine 
de Biran, Ravaisson, Bergson. Paris 1998.

W. PELSTER, Das Metaphysische im Bild des Menschen bei Maine 
de Biran. Bottrop i. W.: Selbstverlag 1938.

M. Piazza, La morale sensitiva e il "Journal d'une oeuvre". Maine de 
Biran et il suo "Journal". Intersezioni 2 (1999) 269-281.

-, Il govemo di sd. Tempo, corpo, e scrittura in Maine de Biran. 
Mailand: Unicopli 2000.

-, Maine de Biran e la fisiologia ’metafisica’ di Franz Joseph Gall. 
Current Work in the History of Medicine 18-19th. centuries 
(2000) 221-247.
Alle frontiere tra filosofia e letteratura: Montaigne, Maine de 
Biran, Leopardi, Pessoa, Proust, Derrida. Mailand: Guerini 2003.

M. PlCAVET, La Philosophie de Maine de Biran de l'an IX ä l'an XI 
d’apres les deux Mdmoires de l'Institut. Comptes rendus de l'Aca- 
ddmie des Sciences morales et politiques, t. 132. Paris 1889.

A. L. Piccolomini / A. Pieretti (Hg.), Interioritä e persona. 
Agostino nella filosofia del Novecento (Studi Agostiniani 8). 
Rom: Cittä Nuova 2001.

J. PüCELLE, Maine de Biran critique de Hume. Essai de Philosophie 
comparee. Hume Studies VI/1 (1980) 45-60.

I. RADRIZZANI, Introduction et Notes. In: P. Maine de Biran, De 
l’aperception immddiate (ed. Azouvi Bd. 4), S. VII-XXVII u. 
205-267.

F. Rastier, Iddologies et thdorie des signes. Paris 1972.
F. Ravaisson, De l’habitude. Paris 1838 (Neuaufl. 1933; dt. Übers. 

Bonn 1954).
-, La Philosophie en France au XlXd sidcle. Paris 1868.

C. Rea, Le corps subjectif et l’intercorporditd chez Maine de Biran. 
In: N. Frogneux (Hg.), La question du corps dans [‘"Essai" de 
Maine de Biran.

378

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


M. Regaldo, L’idöologie et les idöologues. Bulletin de la Sociötö de 
Philosophie de Bordeaux 100.

P. Renard, Voyager en France au temps du romantisme. Poötique, 
esthötique, iddologie. Paris VI: Centre de Recherche sur la 
Littdrature des Voyages.

Revue de mötaphysique et de morale 1 (1935): Mömoire affective 
chez Maine de Biran.

Revue des Sciences humaines 51-52 (1948): La philosophie de 
Bonnet et de Maine de Biran.

E. ROBEUF, Leibniz et Maine de Biran. Paris 1925.

A. Robinson, The Philosophy of Maine de Biran, the way out of 
sensationalism. Proceedings of The Aristotelian Society XV 
(1914-15).

E. Rothacker, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften 
(1926). Darmstadt: Wissenschafti. Buchgesellschaft 1965.

H. Royer-Collard, Examen de la doctrine de Maine de Biran sur 
les rapports du physique et du moral de l’homme. Annales 
mödico-psychologiques. Journal de l’Anatomie, de la Physiologie 
et de la Pathologie du systöme nerveux II (1843).

G. Romeyer-Dherbey, Maine de Biran, penseur de l'immanence 
radicale. Paris: Seghers 1974.

-, Imaginer le röel? Maine de Biran contre Hume. In: Les philo- 
sophies de l'Existence et les limites de l'homme. Paris: Vrin 1981, 
15-31.

-, Comment cela s’öcrit. Le livre ä venir de Maine de Biran. Exer- 
cices de la patience 2 (1981) 181 -187.

-, Maine de Biran. In: D. Huisman, Dictionnaire des philosophes 
Bd. 2. Paris: PUF 1984, 1701-1711.

E. Rostan, La religion de Maine de Biran. Paris: Jouve 1890.

G. RUDOLPH, Maine de Biran (1766-1824): Psychophysiologie und 
Psychopathologie zwischen Aufklärung und Restauration. Bonn 
1966

Ch.-A. Sainte-Beuve, Causeries du Lundi. Paris: Garnier 1857.

H. Schmitz, System der Philosophie (Bd. 2.1-3 Der Leib). Bonn: 
Bouvier 1965-69.

379

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Schopenhauer, Über den Willen in der Natur (1836, 3. Aufl. 
1854): Werke Bd. III (Hg. L. Lütkehaus). Zürich, 3. Aufl. 1994.

-, Die Welt als Wille und Vorstellung, 2 Bde (1819-59). Darmstadt: 
Wissenschafti. Buchgesellschaft 1980.

R. Schwaderer, Pierre Maine de Biran. In: F. Volpi (Hg.), Großes 
Werklexikon der Philosophie 2. Stuttgart: Kröner 1999, 976-980.

R. Sebert, Quel est le message de Maine de Biran? Bulletin de 
l'Association Guillaume Bud6 4 (1978) 377-402.

A. G. SERTILLANGES, Le Christianisme et les Philosophes, Bd. 2. 
Paris 1941,269-284.

L. Siedentop, The limits of enlightment. A Study of conservative 
social and political thought in early 19th Century France (with 
reference to Maine de Biran and Joseph de Maistre). Toronto 
1966.

L. S. Stebbing, Pragmatism and French voluntarisme with special 
reference to the action of truth in the developpement of French 
philosophy from Maine de Biran to Professor Bergson. New York 
1914.

H. Taine, Les philosophes fran^ais du XIXö siöcle. Paris 1857.

G. Tcha, Victor Cousin, öditeur et interprdte de Maine de Biran. 
Deutsche Bibliothek: Mikrofiche 1993.

C. Terzi, Maine de Biran nel pensiero modemo e contemporaneo. 
Padua: Cedam 1974.

M. THIBAUD, L’effort chez Maine de Biran et Bergson. Paris 1939.

B. THIRION, Les habitudes corporelles dans le "Mömoire sur 
l'influence de l’habitude sur la facultö de penser" (1802). In: N. 
Frogneux (Hg.), La question du corps dans l'"Essai" de Maine de 
Biran.

X. TlLLETTE, L'intuition intellectuelle de Kant ä Hegel. Paris: Vrin 
1995.

P. TlSSERAND, Essai de restitution et d'interprdtation de l’ecrit de 
Maine de Biran publie par Victor Cousin sous le titre "De 
l'aperception immödiate" (Diss. 1908). Veröffentlicht als: Note de 
Maine de Biran de 1824 sur l’idöe d’existence (Aperception 
immddiate, edition Cousin). Paris: Alcan 1909.

-, L’anthropologie de Maine de Biran ou La Science de l'homme 
intörieur. Paris: Alcan 1909.

380

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Projet d'edition des Oeuvres de Maine de Biran. In: Söances et 
Travaux de l'Academie des Sciences Morales et Politiques. 
Comptes rendus, t. 188. Paris: Picard 1917, 573-587.
La Fecondite des idöes philosophiques de Maine de Biran. 
Bulletin de la Sociötö fran^aise de Philosophie (Mai-Juli 1923).

R. Torretti, Maine de Biran: De l'aperception immddiate. Annales 
de la Universidad de Chile 128 (1963) 202-207.

N. E. Truman, Maine de Biran's Philosophy of Will (Cornell 
Studies in Philosophy 5). New York: Macmillan 1904.

M. Vallois, La Formation de l’influence Kantienne en France. Paris: 
Alcan 1924.

R. VANCOURT, La thöorie de la connaissance chez Maine de Biran. 
Realisme biranien et idöalisme. Paris: Aubier21944.

R. Verdenal, Französischer Spiritualismus von Maine de Biran zu 
Hamelin. In: F. Chatelet (Hg.), Geschichte der Philosophie, Bd. 
6. Frankfurt/M. 1973.

P. VERMERSCH, L’instrospection dans la recherche psychologique. 
Metaphore 20 (Dez. 1996).

D. VOUTSINAS, La Psychologie de Maine de Biran. Paris: Soc. 
dTmprimerie Pöriodiques et d'Edition 1975.

H. Wallon, L’etude psychologique et sociologique de l’enfant. Paris 
1951.

R. Welten, Het lichaam vergeet niet. Fenomenologie van de pre- 
reflectieve, alledaagse lichaamsbewegingen bij Maine de Biran, 
Merleau-Ponty en Henry. Algemeen Nederlands Tijdschrift voor 
Wijsbegeerte 95/3 (2003) 157-173.

B. Werner, Die Erziehung des Wilden von Areyvon. Ein Experi­
ment auf der Schwelle der Moderne. Frankfurt/M.: u. a.: Lang 
2004.

Y. Yamagata, Sprache, Stimme und Kinästhese. In: E. Blattmann 
u. a. (Hg.), Sprache und Pathos, 146-157.

4. Allgemeine Literatur

E. Blattmann u. a. (Hg.), Pathos und Sprache. Zur Affektwirklich­
keit als Grund des Wortes. Freiburg/München: Alber 2001.

381

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Addisson, Joseph 342
Alain (Emile Chartier) 11
Ampere, Andrö-Marie 13
Anaxagoras 202
Ancillon, Fredöric 43, 49, 50, 

69, 110, 237, 298 f.
Ancillon, Louis-Fröd6ric 70, 

118 f.
Archimedes 334
Aristoteles 133
Azouvi, Francois 10, 18

Bacon, Francis 31, 41, 52, 
89 f„ 93, 101, 165, 171, 
188

Baertschi, Bertrand 71
Barrow, Isaac 336
Barthez, Paul-Joseph 20, 188, 

206,210
Berkeley, Georges 280, 

281 f.
Bdguelin, Nicolas de 233
Bergson, Henri 11 f., 41
Bichat, Marie-Fran^ois-Xavier 

23 f„ 181,216, 227 f., 
265, 274

Boerhaave, Hermann 162
Bonnaterre, Pierre-Joseph 

300
Bonnet, Charles 15, 20, 53, 55, 

207, 325
Bossuet, Jacques-Bdnigne 63
Bouterwek [Butterwerk], 

Friedrich 221 f.
Buffon, Georges-Louis 187, 

269, 324
Butini, Jean Antoine 209, 216

Cabanis, Pierre Jean Georges 20, 
22 f., 51,52, 53, 55, 122, 
210, 221

Cardano, Girolamo 339 f.
Caverlieri. Buonaventura 336 
Cheselden, William 306 f. 
Clarke, Samuel 233 f.
Cochius, Louis Leonard 50, 238, 

298
Condillac, Etienne Bonnot 13, 

19, 20 f., 25,31,33,35, 
42,51,52, 69, 90 f, 94, 
103, 106 ff, 113, 115, 
127, 132, 142, 145, 151, 
160, 169 f., 173, 188, 
190, 193, 208 f., 210 f., 
241,242, 253, 256 ff, 
282,319, 324, 328,333, 
345

Corneille, Pierre 333
Cousin, Victor 14, 17 f., 58, 

70 f., 76, 193
Cudworth, Ralph 206 
Cuvier, Frederic 13

Degerando, Joseph-Marie 20, 
41,67f, 135 f., 164, 169, 
193,202,219, 222, 223, 
249, 259, 280, 303,310, 
316,351

Descartes, Rene 11 f., 24, 
27,31,32, 34, 39 f., 40 f„ 
48 f., 50, 54, 57, 63, 66, 
69, 111, 123, 145, 146, 
147 f., 178 f., 193, 195 f., 
202, 209, 231, 245 f., 345, 
348

383

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Destutt de Tracy, Antoine-Louis- 
Claude 15, 19, 20 fT., 52, 53, 
69, 109, 159, 171,210, 221, 
274, 318 f., 324

Dilthey, Wilhelm 11 f.
Dumas, Charles Louis 188

Echeverria, Jos6 10, 18, 49, 70, 
72 f., 76 f.

Engel, Jean-Jacques 240, 247
Epöe, Charles Michel de 306

Fönelon, Francois de Salignac 
16, 63

Fichte, Johann Gottlieb 24, 41, 
60, 69, 221 f.

Franklin, Benjamin 332 f.
Frischeisen-Köhler, Max 11

Gall, Franz-Joseph 266
Gouhier, Henri 18 f., 71
Gretry, Andrö-Emest 186, 338
Guizot, Francois 13

Hartley, David 325
Haüy, Rene Just 312
Heidegger, Martin 44, 79
Helvötius, Madame 20
Hemsterhuis, Francois 293
Henry, Michel 41
Hippokrates 162
Hobbes, Thomas 83, 87, 319
Hume, David. 31,32, 39, 40, 
240, 241 f.
Husserl, Edmund 11, 19 f., 31, 
32,38,41,48, 52, 57, 65, 78

Itard, Jean-Marc-Gaspard 300

Kant, Immanuel 24, 31, 35, 38, 
40, 41, 42 ff., 49, 57, 65, 66, 
112 ff, 142, 149 f., 164, 193, 
217 f., 221,223, 240, 256 f.

Kepler, Johannes 322, 334, 336 
Kinker, Johannes 149, 217, 220, 

223

La Chambre, Marin Cureau de 
329

Lachelier, Jules 11
Lagneau, Jules 11
Laine, Joseph 70
Laromiguiere, Pierre 20, 24 
Lavoisier, Antoine Laurent de 

90 f.
Le Sage, Georges-Louis 102 
Leibniz, Gottfried Wilhelm 9,

24, 29,31,34, 40 f., 43,49, 
50, 64, 66, 127, 129, 133, 
139, 143, 146 f., 151,203 f., 
205, 206,214, 233 f., 238, 
248, 254 f., 261,269, 288, 
336

Locke, John 22, 31, 32, 40, 41, 
42, 52, 69, 94, 123, 125 ff, 
135 f., 138 ff, 143, 145, 146, 
148, 163, 164, 172, 193, 
209 ff, 230 f., 264, 274,319, 
345

Lukrez 295
Lyonnet, Pierre 324

Malebranche, Nicolas 12, 41, 50, 
69, 148, 204, 246, 252, 
254 ff.

Maupertuis, Pierre-Louis 50, 280 
Mendelsohn, Moses 351 f.
Merleau-Ponty, Maurice 11, 79 
Merian, Johann Bernhardt 186, 

212, 298
Montaigne, Michel Eyquem de 

178
Montesquieu, Charles-Louis de 

135

Nabert, Jean 11

384

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Napolöon, Bonaparte 13, 20, 
50

Naville, Ernest 17 f„ 58, 71 ff.
Newton, Isaac 342 f., 336

Ovid 162, 180,351

Paliard, Maurice 11
Pascal, Blaise 16, 59, 63
Pinel, Philippe 189
Platon 293
Plotin 16
Porphyrius 322
Prövost, Pierre 50, 102, 116, 

209, 328
Proklos 63
Pythagoras 334

Radrizzani, Ives 10, 18, 49, 66, 
72, 76 f.

Ravaisson, F61ix 11, 24
Reid, Thomas 24, 193, 239, 291, 

344 f.
Reil, Johann Christian 180
Rey-R6gis (Chazillac) 252
Romeyer-Dherbey, Gilles 65
Rothacker, Erich 11
Rousseau, Jean-Jacques 182

Schelling, Friedrich Wilhelm 
Joseph 41, 60, 69 f, 
169 f., 221 f„ 280, 303, 
316

Schopenhauer, Arthur 46
Smith, Adam 239
Spinoza, Baruch de 147 f, 203, 

249
Stahl, Georg Emst 185, 207, 

242, 277
Stewart, Dugald 187, 195, 239, 

328, 341,342
Suabedissen, David.-Theodor 

68 f., 70

Tisserand, Pierre 10, 18, 58, 64, 
71 ff., 75

Turgot, Anne Robert Jacques 
280

Van Helmont, Jean-Baptiste 63, 
341

Villers, Charles Francois 42 f., 
223, 257

Weil, Simone 11
Wolff, Christian von 164

385

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Absolut(es) 53
Abstraktion 15, 44, 105, 114, 

125, 136, 299
Affektion 119, 154, 157, 163, 

172,211
Affizierbarkeit 272
Akt 152
Aktivität 37, 120, 199 f., 207 f.
Analogie 101, 116
Analyse 147, 190 
angeboren 122 f., 129, 138, 145, 

216, 255
animalisch 276
Anschauung 97, 168, 236, 271 f., 

296, 354 f.
Anstrengung(sgefuhl) 26 ff., 

118 f., 159, 198 ff., 233,243, 
282, 285, 354

Apperzeption 11 ff., 85 f., 103, 
121 f, 129 f., 157 f., 167, 
172,210, 235, 289 f, 292, 
300 ff., 315 f, 354 f.

a priori 31, 90, 124, 238,311 
Attribut 104
Aufeinanderfolge 328
Aufmerksamkeit 25, 208, 279
Ausdehnung 37, 248
Ausdruck 120

Begehren 203 f.
Begriff 310 ff.
Beobachtung 121, 167, 311, 354
Berühren, das 286 f., 294
Bestimmung 28, 232, 286 
Bewegtheit 21, 171 ff.
Bewegung 53 f, 118, 202 ff., 

209 ff., 252

Bewußtsein 48 f, 157 f., 210, 
215, 224, 264 f.

Bezug 265, 290
Bild 140, 272, 329
Brechung (organische) 181 f, 

344

Charakter 181

Demenz 188 f.
Denken 160, 184, 202 ff., 

209 ff.

Einbildung 114 f, 298, 335 f. 
Eindruck 269 f.
Einfachheit 114, 133, 161 f, 

184
Einheit 160, 250
Empfindung 19 f., 56 f., 96, 

103 f., 127 f, 133 f, 158 f., 
164, 184, 192 f, 253, 257, 
273 f., 354

Energie 226, 242
Erfahrung 43, 89 f., 256 f.
Erinnerung 107, 324 f.
Erkenntnis 37
Erzeugung 312
Evidenz 176, 337
Existenz 34, 73, 141, 182 f, 

263

Form 149, 189, 229
Freiheit 215, 232

Gedächtnis 103, 308 f, 322 ff. 
Gefühl 36 f, 75,96, 168, 241, 

245, 259, 271,274, 342 ff.

386

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand 99, 281, 291, 195 f.
Gehirn 23, 227
Gehörsinn 283 ff., 300 ff
Geist 124
Geistesgestörtheit 187 ff 
Genie 337 f.
Gewohnheit 191 f., 327 f.
Glück 183
Gott 62 f, 203 f.
Gute, das 182, 343

Handlung 65, 99 f., 182, 233, 
327 f.

Herz 179, 334
Hypothese 214 f.

Ich 18, 102, 118 f, 132, 144, 
157 f., 173 f, 191,201, 
218, 221,235, 240, 244, 
262, 294

Ichgefuhl 178, 194, 278, 294 f.
Ichheit 32
Idealismus 44, 69, 291
Idee 91, 105, 121, 127 f., 145, 

152, 169, 193, 310 ff, 346
Identität 20, 202, 219 f.
Ideologie 22, 95,313
Immanenz 12
Individualität 221 f.
Individuum 14, 126
Instinkt 176 f.
intellektuell 98 f, 315 f., 330 ff, 

347
Intelligenz 277, 321,334 
intuitiv 264 ff, 330 ff

Kategorie 96 f., 200 f., 229, 237
Kausalität 38 f., 118 f., 122, 139, 

235, 238 f.
Klasse 165
Klassifikation 102, 105, 116 f.
Ko-existenz 247 ff 
Kommunikation 305

Konkrete, das 332 f.
Kontinuum 248 f., 287
Kontraktion 216, 231
Können 28 f.
Körper 55, 196, 258
Körperbeschaffenheit 344
Körpermaschine 174
Kraft 27 f., 64, 117, 142 ff, 159, 

177, 203,245, 295 f.
Kunst 319, 331 f., 351 f.

Laut 301 f.
Leben(digkeit) 23 f., 160, 164
Leib 46 f, 247 ff, 290
Leibkörper 249 f.
Leidenschaft 65, 178 f., 212, 

293, 342 f.
Leistung 280
Liebe 349
Lust 333 f.

Materie 157, 160, 269 f., 289
Mächtigkeit 142, 199 f.
Mensch 111, 198
Metaphysik(er) 39 f., 60, 90, 

94 f., 105, 137, 151 f.
Methode 92, 156 ff, 335
Modifikation 34 f., 102, 291
Modus 167, 175
Monade 148, 205
Moral 342 ff
Möglichkeit 137
Muskel 53 f., 228, 231 f, 250,

261

Natur(gesetz) 257
Nerven 234 f., 250, 266
Nicht-Ich 222 
noumenal 35, 63 f, 141

Objekt 96, 289
Offenbarung 61 f.
Ordnung 312 ff

387

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Organ 55, 162, 183 f., 206 ff.
Organismus 33, 176 ff

Passivität 43 f, 146, 253, 268 ff, 
272

Person 189 f.
Persönlichkeit 54, 220 ff,

230 ff,251
perzeptiv 264 ff
Pflicht 253
Phänomen 102, 166
Philosophie 99 f.
Physik 93 f, 106, 108, 204
Physiologie 52 f, 227 
plastisch 205 f.
Prinzip 97, 133,311 f.
Psychologie 16, 54 f.

Raum 154 f., 248 ff, 261 f.
Reflexion 61 f, 117, 128 f., 279,

288, 306
Reminiszenz 184

Schlaf 183 ff
Schöne, das 271, 336 f., 343
Seele 32, 171,210
Sehsinn/Sicht 244 f, 271 f, 337
sensitiv 52, 264 ff
Sinnlichkeit 153, 171 ff
Skepsis 291
Somnambulismus 185
Sprache 91, 341
Statue (Condillacs) 21, 103 f.,

173
Stimme 300 ff
Subjekt 51, 95, 121,223,288
Substanz 113, 194
Symbol 288
System 83, 123 f., 316 f.

Tastsinn 262 f., 284 ff
Temperament 176 f.
Theorie 318
Theosoph 339 f.
Transzendental ität 47

Trägheit 292

Umfang (Begriff) 111
Ursache 200, 234, 242
Urtatsache 11 ff, 90 f, 125 ff, 

168, 236
Urteil 103
überorganisch 25, 35, 79, 229 
übersinnlich 93, 229

Verdoppelung 131,223, 297, 
303 f

Vermeinen 139, 290
Vermögen 121, 190, 241 
Vernunft 45, 246, 254 f, 330 ff 
Verstand 94
Virtualität 123 f, 143,229 
Vitalität 205 f, 230, 346
Vorstellung 262

Wahrheit 219
Wahrnehmbarkeit 201, 277,

283 ff
Wahmehmung(ssinn) 30 f., 57 f.

94, 116, 156, 192, 260 f 
Welt 30 f, 293 
Wesen 290 f.
Widerständigkeit 26 ff, 248 ff, 

287 ff, 295 f.
Wiederholung 301 f, 321 f 
Wille 132, 138 ff
Wirklichkeit 224
Wirkung 217
Wissenschaft (von den

Prinzipien) 91 f., 97, 108 ff,
125 ff, 195, 280,311

Wollen 170, 212 f, 225, 262

Zeichen 22, 29 f, 91, 153, 
176 ff, 222 f., 320 f.

Zeit 139
Zergliederung 58, 106, 147 
Zweifel 41

388

https://doi.org/10.5771/9783495993620 - am 16.01.2026, 10:04:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993620
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorbemerkung
	I. Einleitung Maine de Biran und die "Urtatsache" der Apperzeption
	1. Geschichtlicher Kontext und Werkgenese
	2. Widerständigkeit und Anstrengung als Cogito
	3. Die Berliner Preisschrift im Gesamtwerk
	4. Editions- und Übersetzungsfragen - Glossar

	II. Von der unmittelbaren Apperzeption
	Erster Teil: Forschungsstand in verschiedenen Systemen spekulativer Philosophie; Diskussion der Ausdrücke, mit denen die Frage vorgestellt wird, sowie der Mittel, die wir haben können, um ihren Sinn zu bestimmen
	Einleitung
	§ 1 Untersuchung der philosophischen Lehren, welche die den Leistungen der Intelligenz eigentümlichen Ausdrücke in einem abstrakten oder allgemeinen Sinn auffassen und den Charakter der Urtatsachen des inneren Sinns verkennen
	§ 2 Von einer natürlichen Grundlage der Wissenschaft von den Prinzipien in Lockes Theorie; wie man darin die Charaktere und die Natur der Urtatsachen unterscheiden könnte
	§ 3 Ein kurzer Blick auf die abstrakten Metaphysiksysteme: wie sie das Ziel der Wissenschaft von den Prinzipien anzeigen und darüber hinausgehen
	§ 4 Methode, wonach in der Erforschung der Urtatsachen des inneren Wahmehmungssinnes vorzugehen ist. Gesamtplan und Einteilung dieser Arbeit

	Zweiter Teil: Von den Grundlagen einer reellen Einteilung der Urtatsachen der menschlichen Natur
	Erste Abteilung Einteilung der affektiven Sinnlichkeit und der willentlichen Bewegtheit
	Kapitel 1: Von den Elementaraffektionen, wie man ihre Charaktere und Zeichen im körperlichen und geistigen Wesen des Menschen bestimmen kann
	§ 1
	§ 2 Verschiedene Zeichen, woran wir einen rein affektiven Zustand erkennen können
	1. Unmittelbar konstitutive Affektionen des organischen Temperaments
	2. Von den Zeichen eines dem Schlaf entnommenen affektiven Zustandes
	3. Andere Hinweise auf einen rein affektiven Zustand in Fällen von Geistesgestörtheit


	Kapitel 2: Von der Mächtigkeit der Anstrengungen oder vom Willen'. Ursprung, Grundlage und Urbedingung einer [unmittelbaren] Apperzeption
	§ 1
	1. Systeme, welche die Identität des Bewegungs- und Denkprinzips verneinen
	2. Systeme, welche dem Denkprinzip die Bewegungen aller Organe ohne Unterschied zusprechen
	3. System, welches die Identität des Denk- und Bewegungsprinzps wiederherstellt

	§ 2 Vom natürlichen System, welches dazu geeignet ist, die Charaktere des urtümlichen Wollens und die Grundlage der Persönlichkeit und der unmittelbaren Apperzeption zu bestimmen
	§ 3 Hypothese über den Ursprung der Persönlichkeit und der unmittelbar inneren Apperzeption
	§ 4 Antwort auf einige, der vorherigen untergeordnete Fragen zum Ursprung der unmittelbaren Apperzeption, dem Kausalitätsprinzip usw
	§ 5 Von der unmittelbaren Apperzeption im Verhältnis zum Gefühl der Ko-existenz des eigenen Körpers und zur Begrenzung oder Unterscheidung seiner verschiedenen Teile

	Kapitel 3: Anwendung des Vorhergehenden auf eine Analyse oder Einteilung der äußeren Sinne - Wie sich daraus eine reelle Unterscheidung zwischen den Seelenvermögen und -zuständen ableiten läßt, deren Unterschiede erfragt sind - Einteilung der drei Systeme: sensitiv, perzeptiv oder intuitiv und apperzeptiv
	§ 1 Sensitives oder passives System
	§ 2 Perzeptives oder intuitives (gemischtes) System
	1. Sehwahmehmung
	2. Wahrnehmbarkeit von Gehör und Berührung

	§ 3 Aktives apperzeptives System
	1. Äußere Apperzeptionen, Funktionen des aktiven Berührens
	2. Von der mittelbar inneren Apperzeption, wie sie sich besonders auf die aktive Ausübung des Gehörs und der Stimme gründet


	Kapitel 4: Von den Bezügen der Apperzeption, Anschauung und des Gefühls zu den Begriffen und Ideen
	§ 1 Intellektuell apperzeptives System
	1. Bezug der Apperzeption zu den mit den Begriffen und Ideen assoziierten Zeichen und zunächst zur Gründung dieser Zeichen selber
	2. Bezug der Apperzeption zu den Zeichen der Rückerinnerung oder zum Gedächtnis

	§ 2 Intellektuell intuitives System
	§ 3 Intellektuell sinnliches System. Bezug des Gefühls und der Leidenschaften des geistig moralischen Wesens zu den Ideen




	III. Bibliographie
	1. Werke Pierre Maine de Biran
	2. Bei Maine de Biran angeführte Autoren
	3. Sekundärliteratur Maine de Biran
	4. Allgemeine Literatur

	Personenregister
	Sachregister

