
 

 

 

 

 

 

II. Grenzen der Kunst und Kunstpraxis 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
Bereits seit der Moderne sind Diskussionen um die Grenzüberschreitungen 
der Kunst und der einzelnen Kunstwerke durch eine problematische Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gekennzeichnet. Führen ästhetisch-
künstlerische Grenzüberschreitungen in der Tat in Nichtkunst und stellen 
für die Kunst entscheidende Probleme dar? Oder sind sie nur Rander-
scheinungen oder Ausnahmefälle in einer bestimmten Epoche der Kunst-
geschichte, die der Kunst äußerlich bleiben? Der vorliegende Teil geht da-
von aus, dass historisch steigende Anzahl der grenzüberschreitenden 
Kunstpraktiken insgesamt neue Perspektive und Verständnisse über die 
Kunst erfordert. Zugleich wird dabei die These entwickelt, dass jene Prak-
tiken nicht eine Praxisart unter anderen sind, sondern aus verschiedenen 
Hinsichten wichtige konstitutive Dimensionen der Kunst und der Kunst-
praxis ausmachen. Um diese These und Perspektive zur Geltung zu brin-
gen, werden vor allem diejenigen Grenzen problematisiert sowie themati-
siert, die durch ästhetisch-künstlerische Praktiken überschritten werden. 
Denn die Probleme, die ästhetische Grenzüberschreitungen eventuell dar-
stellen, hängen, wie im vorangehenden Kapitel methodisch festgelegt 
wurde, immer nur davon ab, wie die Grenzen im Kunstdiskurs sowie in 
einer Kunstpraxis bereits definiert, verstanden, an- und wahrgenommen 
werden. In diesem Sinne geht es den folgenden Ausführungen weniger um 
die Beschreibung einzelner (grenzüberschreitender) Kunstpraktiken als 
vielmehr um eine begriffliche Bearbeitung der Grenzen der Kunst und der 
Kunstwerke und um die sich dabei auszeichnenden Überschreitungen des 
Ästhetischen. Die Breite oder die Reichweite dieser Grenzen werden zu-
gleich aus dem Aspekt der vorhin skizzierten zwei praxisbezogenen Poin-
ten überprüft, kritisiert sowie fortgeführt: Einerseits wird diskutiert, wie 
sich die Grenzen der Kunst tatsächlich aus den überbordenden sowie ent-
grenzenden Dimensionen unserer Praktiken herausbilden lassen. Anderer-
seits und gleichzeitig wird nachgewiesen, wie die Kunst durch diese Her-
ausbildung nicht zu einem ästhetischen Außerhalb gelangt, sondern immer 
zutiefst mit den anderen Praktiken verflochten bleibt. Solange man die 
Grenze der Kunst aus diesen zwei praxisbezogenen Perspektiven begrün-
den sowie konzeptualisieren kann, werden sich meines Erachtens viele ak-
tuelle Phänomene in der Kunst, die man als ‚Grenzüberschreitungen‘ be-
zeichnet, weniger als problematisch als vielmehr als wichtig und konstitu-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

tiv für eine Theorie der Kunst im Allgemeinen sowie für unser Denken 
und Sprechen über Kunst im Einzelnen erweisen. 

Vor diesem begrifflich-methodischen Hintergrund sowie zum Zwecke 
einer praxisbezogenen Begründung von Grenzen der Ästhetik und der 
Kunst gliedert sich dieser Teil der Studie in vier einzelne Kapitel. Im ers-
ten Kapitel (1) wird Kants ästhetische Theorie als ein höchst produktives 
Modell für eine praxisbezogene Ästhetik zur Geltung gebracht. Mit einer 
Interpretation des Begriffs der Heautonomie wird erörtert, dass Kants Äs-
thetik eine Reihe von heteronomen Dimensionen hat, die für ästhetische 
Grenz- sowie Normbildungsprozesse notwendig sind, wobei das Subjekt 
seine eigenen Grenzen erkennt und im gleichen Zug immer die Möglich-
keit erwirbt, diese Grenzen reflexiv neu zu konstituieren, permanent zu 
verschieben und zu verändern. Da diese Prozesse bei Kant keine ideale 
Sphäre bilden, sondern mit den anderen Praktiken dynamisch-prozessual 
einhergehen, stellen ästhetisch-künstlerische Grenzüberschreitungen für 
seine Ästhetik keine Probleme dar. Auch wenn kantische Ästhetik damit 
insgesamt die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik erfüllt, wird am 
Ende argumentiert, dass seine Theorie diese Leistungen ohne einen spezi-
fischen Kunstbegriff erbringt. Das Fehlen eines Kunstspezifikums in sei-
ner Ästhetik wird uns vor die Aufgabe stellen, auch die Kunstpraktiken 
nach diesem Modell neu zu verstehen sowie zu begründen. Hierfür wird 
im zweiten Kapitel (2) Adornos Ästhetik angeführt. Mit dieser werden 
nicht nur die Errungenschaften von kantischer Ästhetik im kunstspezifi-
schen Bezug wiedererkannt, sondern auch die Grenzbildungs- oder Auto-
nomisierungs-prozesse der Kunst werden unmittelbar aus den negativen 
bzw. überbordenden Dimensionen der historisch-gesellschaftlichen Prak-
tiken bestimmt. Allerdings tritt mit einem genauen Blick auf seine Theorie 
und besonders sein Werkkonzept zutage, dass jene Prozesse Schritt für 
Schritt einen undurchdringlichen sowie verschlossenen ästhetischen Be-
reich bilden, so dass der Rückbezug von Kunstpraktiken auf die anderen 
Lebenspraktiken beinahe unmöglich wird. Da Adorno somit offensichtlich 
die zweite Pointe der praxisbezogenen Ästhetik fehlt, werden zahlreiche 
Arten von ästhetischen Grenzüberschreitungen von seiner Theorie stets 
ausgeschlossen. Um jene Pointe im kunstspezifischen Zusammenhang 
stärker zu machen, wird im dritten Kapitel (3) eine alternative Kunst- bzw. 
Werktheorie, den Kunstwerkaufsatz von Heidegger eingeführt. Mit seinem 
vieldiskutierten Konzept des Welt-Erde-Streits und einer differenztheore-
tischen Interpretation der Riss-Figur, die in diesem Streit auffällt, gelingt 
es, die ästhetische Kluft, die bei Adornos Theorie entstanden ist, zu über-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS  | 99 

 

brücken. Die einzelnen Kunstwerke werden mit Heidegger in die gesell-
schaftlichen Praktiken konstitutiv einbezogen, so dass zwischen diesen 
beiden eine dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Obwohl Heidegger 
damit den konstitutiven Rückbezug der Kunstpraktiken auf Lebensprakti-
ken nachvollziehbar macht, wird es sich aber schließlich zeigen, dass sich 
seine Theorie auf eine falsche bzw. unbegründete Voraussetzung stützt: Er 
setzt implizit voraus, dass das Kunstwerk ein Wesen – ein verschlossenes 
Gebilde – besitzt und der Welt-Erde-Streit nur in ihm, aber nirgendwo an-
ders geschehen kann. Heidegger fehlt damit – auch wenn auf eine indirek-
te Weise – die erste Pointe der praxisbezogenen Ästhetik. Während Ador-
nos Theorie also schrittweise zu einem ästhetischen Außerhalb gelangt, 
geht Heideggers Ästhetik implizit von diesem (oder von einem ästheti-
schen Innerhalb, im Sinne von einem verschlossenen Bereich des Ästheti-
schen) aus. Anstatt die Leistungen von zwei Theorien bloß zu addieren 
oder miteinander zu kombinieren, wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida 
auf die problematischen Trennungszonen eingegangen, wobei man Gren-
zen der Kunstwerke entweder als verschlossene Formen postuliert oder 
nach und nach zu einem ausdifferenzierten Bereich des Ästhetischen ge-
langt. Demgegenüber wird mit einer Interpretation von Derridas Parergon-
Konzept dargelegt, wie beweglich, wie porös, wie durchlässig, wie oszil-
lierend die Grenzen der einzelnen Kunstwerke in der Tat sind und wie sie 
immer bereits einer Reihe von Entzugs-, Verschiebungs- und Aufschubs-
prozessen ausgesetzt sind. Mit drei verschiedenen Beispielen wird am En-
de dieses Teils erläutert, dass sich einzelne Kunstwerke und -praktiken 
nicht durch feste Grenzen markieren lassen und sie sich jeglicher Fest-
stellbarkeit permanent entziehen – was zur Folge haben wird, dass sich äs-
thetische Grenzüberschreitungen als immer weniger problematische Ein-
zelphänomene, sondern vielmehr aus verschiedenen Hinsichten als konsti-
tutive Dimensionen der Kunst und der einzelnen Kunstpraktiken erweisen. 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

1 He-Autonomie der Ästhetik  

  

 

 

Seit Dekaden sind erfahrungsästhetische Ansätze allgemein darin einig, 
dass sich ästhetische Grenzüberschreitungen durch eine Aktualisierung 
von kantischer Ästhetik auf eine angemessene Weise begreifen lassen.1 In 
diesem Kapitel wird in Übereinstimmung mit diesen Ansätzen zuerst die 
These verteidigt, dass Kants Autonomie-Ästhetik sich für ein Verständnis 
von aktuellen Phänomenen der Kunst als höchst produktiv erweist. Seine 
Ästhetik bietet im weiteren Sinne ein sehr wichtiges sowie fruchtbares 
Modell für eine praxisbezogene Ästhetik an, weil sie die Grenzen des Äs-
thetischen aus den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer (reflexiven) Praktiken bestimmt, ohne dabei zu einem ästhetischen Au-
ßerhalb zu gelangen. Um diese Leistungen der kantischen Ästhetik im 
Rahmen einer praxisbezogenen Ästhetik zur Geltung zu bringen, wird als 
Erstes seinen Begriff ‚Heautonomie‘ in Anlehnung an Renata Homanns 
Überlegungen bearbeitet und von seinem ethisch konnotierten Autono-
miebegriff leicht unterschieden. Als Zweites werden ausgehend von dieser 
Unterscheidung ästhetische Grenzbildungsprozesse als reflexive Normbil-
dungs- sowie Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts interpretiert, 
welche für Kant gar keine nachgeordnete Rolle spielen und stattdessen 
immer einen unverzichtbaren Beitrag zu anderen menschlichen Praktiken 
haben. Als Drittes werden mit Gilles Deleuze’ Kant-Interpretation die he-
teronomen Dimensionen ästhetischer Grenz- und Normbildungsprozesse 
als fruchtbare Momente von Kants Ästhetik aufgezeigt, durch die das Sub-
jekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen eintritt und damit es ihm 

                                                           
1 Vgl. z.B. Bubners Ansatz im Einteilungskapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

möglich wird, diese Grenzen zu erkennen, sie permanent zu verändern, zu 
verschieben und neu zu konstituieren. Nach der Entdeckung dieser höchst 
produktiven Momente bei Kants Ästhetik wird als Letztes das Fehlen des 
Kunstspezifikums als das – zumindest für unseren Zusammenhang – zent-
ralste Problem seiner ästhetischen Theorie festgestellt. Wichtige Merkma-
le, die Kant für eine praxisbezogene Ästhetik anbietet, mangeln an einem 
spezifischen Begriff der Kunst, und eine direkte Übertragung seiner Re-
flexionsästhetik auf eine Kunstästhetik kann meines Erachtens nicht das 
richtige Verfahren sein. Denn mit diesem Verfahren würden die Leistun-
gen von Kants Theorie für ein Verständnis von ästhetischen Grenzüber-
schreitungen, welche weder von einem ästhetischen Außerhalb ausgeht 
noch zu diesem gelangt, wieder verloren gehen. Stattdessen wird seine 
Theorie mit ihren konstitutiven Defiziten als ein begriffliches Modell für 
eine praxisbezogene Ästhetik aufgenommen. Abschließend wird hinsicht-
lich dieser Defizite kurz auf Hegels Kunstphilosophie hingewiesen, bevor 
im nächsten Kapitel mit Adorno auf eine kunstspezifische Bestimmung 
der Grenzen des Ästhetischen eingegangen wird. 

Zweifellos stellt das Wort ‚Autonomie‘ (auto-nomos: Selbst-Gesetz-
gebung) den wichtigsten Begriff der Praktischen Philosophie von Kant 
dar. In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten heißt es: Autonomie 
„ist Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe ihm selbst (unabhängig 
von aller Beschaffenheit der Gegenstände des Wollens) ein Gesetz ist.“2 
Erst unabhängig von allen materialen Beschaffenheiten und nur durch sich 
selbst könne der Wille autonom sein, weil durch diese reine Form des 
Wollens zugleich das allgemeine Gesetz des Handelns mit begriffen sei.3 
Indem Kant auf diese Weise dem politisch-rechtlich aufgeladenen Auto-
nomiebegriff eine stark ethische Kontur verleiht, fallen drei wichtige und 
untrennbare Momente dieses Begriffs auf: Unabhängigkeit (Freiheit), 
Selbstbezüglichkeit und Gesetzlichkeit.4 Zu überprüfen gilt es zunächst, 
welchen Bedeutungswechsel diese Momente im Rahmen seiner Ästhetik 
                                                           
2 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Karl Vorländer (Hrsg.), 

Hamburg 1968,  A 440. 
3 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, A 440. 
4 Freilich hat der Begriff noch andere Aspekte wie „Unabhängigkeit“ und „Selbst-

ständigkeit“ und bezieht sich konstitutiv auf andere Begriffe wie „Allgemeinbezüg-
lichkeit“ oder mit Axel Honneth auf „Anerkennung“. Vgl. Nicole Balzer, Spuren 
der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erziehungswissenschaftlichen Kate-
gorie, Wiesbaden 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 103 

 

erfahren und in welchem Sinne auch ästhetische Praktiken als autonome 
zu verstehen sind. 

In der Kritik der Urteilskraft5 überträgt Kant seinen Autonomie-
Begriff auf den Bereich der Ästhetik. Obwohl das Wort „Autonomie“ im 
Rahmen seiner ästhetischen Theorie viel weniger auftaucht, als es in der 
Praktischen Philosophie der Fall war,6 wird seine Theorie bis heute als das 
wichtigste Paradigma der Autonomie-Ästhetik bezeichnet. Für eine solche 
Rezeption der Dritten Kritik gibt es in der Tat mehrere Gründe. Zentrale 
Begriffe seiner ästhetischen Theorie wie Selbstreflexivität, Interesse-
losigkeit, Zweckmäßigkeit ohne Zweck und Freiheit scheinen auf den ers-
ten Blick denjenigen Autonomiebegriff zu wiederholen, der schon in der 
praktischen Philosophie entwickelt wurde. Auch der Gedanke eines ästhe-
tisch erfahrenen Menschen lässt sich für Kant von dem Ideal einer au-
tonomen Persönlichkeit schwer trennen.7 Der ästhetisch konnotierte Auto-
nomiebegriff darf jedoch weder als eine Eins-zu-eins-Übertragung des 
willens- und handlungsbezogenen Autonomie-Konzepts auf den Bereich 
des Ästhetischen noch als eine völlige Verabschiedung von den ursprüng-
lichen Bedeutungsmomenten (wie der Selbstgesetzgebung, der Freiheit 
oder der Selbstbezüglichkeit) gedacht werden.8 Stattdessen verlagert Kant 
seine Autonomie-Ästhetik in eine Vermittlungszone: Sie bleibt immer im 
Hintergrund unserer praktischen und theoretischen Weltorientierungen 
und hat für die Erweiterung und die Harmonisierung dieser Orientierungen 
sowie der einzelnen subjektiven Reflexionskräfte grundlegende Funk-
tionen. 

Zuallererst lässt sich behaupten, dass die Autonomie der Ästhetik für 
Kant – wie bei Baumgarten – im weitesten Sinne einen eigenständigen Un-
tersuchungsbereich für die Prinzipien der ästhetischen Praktiken darstellt, 
auch wenn ihm die Möglichkeit einer disziplinären Abgrenzung bzw. Be-
gründung der Ästhetik als ein autonomer Wissensbereich für lange Zeit 

                                                           
5 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Heiner F. Klemme (Hrsg.), Hamburg 2001, 

im Folgenden zitiert als KdU B. 
6 Vgl. Kant, KdU, B 135, B 137 u. B 253. 
7 Vgl. Friedrich Wolfzettel, „Autonomie“, Karlheinz Barck (Hrsg.), Ästhetische 

Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Stuttgart, Weimar 2000, 
S. 431–458, hier S. 443f. 

8 Vgl. Birgit Recki, Aura und Autonomie. Zur Subjektivität der Kunst bei Walter 
Benjamin und Theodor W. Adorno, Würzburg 1988, S. 81f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

nicht bewusst war.9 Erst in der dritten Kritik gelingt es ihm, ästhetische 
Urteile in einem selbstständigen Erkenntnisbereich zu untersuchen bzw. 
nach ihren Prinzipien zu bearbeiten.10 Genauso wie in den anderen Kriti-
ken machen den Gegenstand sowie die Konturen eines Wissensbereichs 
eine spezifische Art von Vernunftgebrauch bzw. eine bestimmte Urteils-
praxis aus. 

Neben dieser disziplinären Autonomie der Ästhetik geht es Kant noch 
wesentlicher darum, dass eine einzelne ästhetische Urteilspraxis selbst als 
ein autonomes Urteil charakterisiert werden kann. Dafür grenzt er zuerst 
ästhetische Urteilspraktiken allgemein von Erkenntnisurteilen und morali-
schen Urteilen ab.11 Diese Abgrenzung heißt aber nicht, dass für Kant ein-
fach alles andere als unsere moralischen und empirischen Urteile als ästhe-
tische Urteile und diese dann unmittelbar als autonome gälten. Vielmehr 
lässt sich die Autonomie der ästhetischen Urteile nach Kant in einem Prin-
zip bzw. in einer besonderen Gesetzlichkeit finden, die sich nicht nur von 
ethischen oder epistemologischen Urteilen, sondern zugleich von den he-
teronom strukturierten ästhetischen Urteilen, z.B. von dem Gefühl des 
Angenehmen, unterscheidet. Ästhetische Urteile gehen für Kant über die 
privaten Befindlichkeiten des Urteilenden hinaus, werden ohne Interesse 
vollzogen und können darum auf eine spezifische Weise – in Form einer 
prinzipiellen Mitteilbarkeit – verallgemeinert bzw. zu einem Gesetz ge-
bracht werden.  

Die Suche nach dem Autonomie-Prinzip des Ästhetischen erfordert al-
so eine nähre Analyse des Begriffs des Gesetzes bzw. der Möglichkeit ei-
ner Eigen-Gesetzlichkeit des Ästhetischen. Denn solange das ästhetische 
Urteil nicht bloß als irgendeine Praxis neben anderen Praktiken, sondern 
als eine besondere und eigenartige Praxis konzipiert wird, muss ihr Voll-
zug durch ein bestimmtes Prinzip bzw. eine Gesetzlichkeit (nomos) cha-
rakterisiert werden. Ästhetische Urteile sind nach Kant insofern eigenge-
setzlich bzw. sie werden insofern autonom vollzogen, dass sie nicht in an-
dere Praktiken (z.B. wissenschaftliche oder ethische Praktiken) übersetzt 
und durch diese nicht ersetzt werden können. Welche ästhetischen Gesetze 
                                                           
9 Kant, KrV, A 21. 
10 Vgl. Andrea Esser, „Der transzendentale Ansatz in der Ästhetik und die Autonomie 

der Kunst“, dies. (Hrsg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualität von Kants Ästhetik, 
Berlin 1995, S. 9–24. 

11 Vgl. Esser, „Der transzendentale Ansatz in der Ästhetik und die Autonomie der 
Kunst“, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 105 

 

ermöglichen aber die Unübersetzbarkeit und die Nicht-Ersetzbarkeit der 
ästhetischen Praktiken? 

Kant untersucht die Möglichkeit eines spezifisch ästhetischen Gesetzes 
weder in den Gegenständen oder Phänomenen der Natur bzw. des Alltags 
noch in den Werken oder Ereignissen der Kunst. Vielmehr liegt ihm zu-
folge das Gesetz bzw. das Prinzip der Ästhetik in der ästhetischen Urteils-
praxis und deren Vollzug selbst. Dabei geht es Kant nicht um eine externe 
Analyse und Klassifizierung der Urteilsarten als ästhetisch und nicht-
ästhetisch, sondern darum, dass die Bedingung der Möglichkeit – das 
transzendental-philosophische Prinzip – des ästhetischen Urteilens ausge-
wiesen wird. Der das ästhetische Urteil12 charakterisierenden Gesetzlich-
keit kann man sich in der Kritik der Urteilskraft mindestens auf zwei Ar-
ten und Weisen annähern. Die erste Herangehensweise wäre eine Rekon-
struktion der vier spezifischen Momente des rein ästhetischen Urteils, die 
Kant im Kapitel „Analytik des Schönen“ darstellt. Da es inner- und außer-
halb der Kant-Forschung bereits zahlreiche Texte gibt, die diesen Teil aus 
unterschiedlichsten Perspektiven interpretieren oder auf ihn kritisch rekur-
rieren, wird im Folgenden eine andere Alternative angeführt, die die den 
Konnex des Konzepts der ästhetischen Autonomie mit den Grenzüber-
schreitungen unmittelbar klar macht. Bei dieser zweiten Herangehenswei-
se geht es um eine begriffliche Ausarbeitung der Figur der ‚Heautonomie‘, 
die Kant an einer Stelle als einen Ersatzbegriff für die Autonomie der Äs-
thetik verwendet: 

 
„Die Urteilskraft hat [...] ein Prinzip a priori für die Möglichkeit der Natur, aber nur in 
subjektiver Rücksicht, in sich, wodurch sie, nicht der Natur (als Autonomie), sondern 
ihr selbst (als Heautonomie) für die Reflexion über jene, ein Gesetz vorschreibt, wel-
ches man das Gesetz der Spezifikation der Natur in Ansehung ihrer empirischen Geset-
ze nennen könnte, das sie a priori an ihr nicht erkennt, sondern zum Behuf einer für un-
seren Verstand erkennbaren Ordnung derselben in der Einteilung, die sie von ihren all-
gemeinen Gesetzen macht, annimmt, wenn sie diesen eine Mannigfaltigkeit der beson-
deren unterordnen will.“13 
                                                           
12 Im Folgenden wird das ästhetische Urteil von der ästhetischen Praxis oder Erfah-

rung nicht klar differenziert. Für eine solche Differenzierung vgl. z.B. Christoph 
Menke, Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Der-
rida, Frankfurt am Main 1991, S. 167. 

13 Kant, KdU, B 185f. Hervorhebung im Original. Auch in der Ersten Einleitung in 
die Kritik der Urteilskraft bezeichnet Kant an einer Stelle die Autonomie der Äs-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Mit der Verwendung des Worts ‚Heautonomie‘14 beabsichtigt Kant zwar 
nicht, ästhetische Autonomie von den anderen autonomen Praktiken und 
Orientierungen der Vernunft im absoluten Sinne zu unterscheiden.15 Je-
doch lässt sich anhand dieser leichten Differenzierung zwischen dem Au-
tonomie-Begriff, der auf Natur und Sitten bezogen ist, und dem Heauto-
nomie-Begriff, der sich auf den ästhetischen Bereich bezieht, ein wichti-
ges Merkmal zur Geltung bringen, das einerseits die Momente der ästheti-
schen Urteile in der Analytik des Schönen (wie formale Zweckmäßigkeit 
und Interesselosigkeit) mit einschließt, anhand dessen andererseits der au-
tonome Charakter dieser Urteile unmittelbar expliziert werden kann. 

Etymologisch gesehen wird in der Wortbildung He-auto-nomos – 
Sich-selbst-Gesetz-Sein – das reflexive Moment zweimal hervorgeho-

                                                                                                                         
thetik als Heautonomie: „Autonomie [des Gefühls der Lust und Unlust; T.A.] aber 
ist nicht (so wie die des Verstandes, in Ansehung der theoretischen Gesetze der Na-
tur, oder der Vernunft, in praktischen Gesetzen der Freiheit) objektiv, d.i. durch 
Begriffe von Dingen oder möglichen Handlungen, sondern bloß subjektiv, für das 
Urteil aus Gefühl gültig, welches, wenn es auf Allgemeingültigkeit Anspruch ma-
chen kann, seinen auf Prinzipien a priori gegründeten Ursprung beweist. Diese Ge-
setzgebung müsste man eigentlich Heautonomie nennen, da die Urteilskraft nicht 
der Natur, noch der Freiheit, sondern lediglich ihr selbst das Gesetz gibt und keine 
Vermögen ist, Begriffe von Objekten hervorzubringen, sondern nur mit denen, die 
ihr anderweitig gegeben sind, vorkommende Fälle zu vergleichen und die subjekti-
ve Bedingung diese Verbindung a priori anzugeben.“ Hervorhebung im Original. 
Zitiert aus: Immanuel Kant, „Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft“, Manf-
red Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur Ästhetik und 
Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frankfurt am Main 1996. S. 
415–478, hier S. 447. 

14 Auch für Schillers Ästhetik spielt dieser Begriff eine enorme Rolle, die aber im 
Rahmen dieser Studie nicht behandelt werden kann. Vgl. Friedrich Schiller, „Kalli-
as, oder über die Schönheit. Briefe an Gottfried Körner“, Rolf-Peter Janz (Hrsg.), 
Werke und Briefe in zwölf Bänden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am 
Main 1992. S. 276-329. 

15 Für die Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen der handlungsbezogenen 
Autonomie und der ästhetischen Autonomie bei Kant vgl. Birgit Recki, „Die Dia-
lektik der ästhetischen Urteilskraft und die Methodenlehre des Geschmacks (§§ 55–
60)“, Otfried Höffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 189–210, 
hier S. 202–205. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 107 

 

ben.16 Diese Verdopplung des Reflexiven besagt im einfachsten Sinne, 
dass das Gesetz, das durch das Selbst hervorgebracht wird, nur für die 
Domäne oder die Konstitution dieses Selbst gilt. In dieser recht abstrakten 
Definition steckt in der Tat eines der Kernargumente der kantischen Äs-
thetik: Das ästhetische Urteil wird nicht im Interesse an der wahren Er-
kenntnis und auch nicht im Interesse an der guten Handlung, sondern im 
Selbstinteresse d.h. selbstbezüglich vollzogen. ‚Interessenlos‘ ist das äs-
thetische Urteil also doch nicht bloß un-interessiert, sondern frei von jegli-
chen Fremdinteressen. In dieser Form weist es ein spezifisches Interesse 
auf, das erst in seinem aktuellen Vollzug hervortritt und nur das urteilende 
Subjekt selbst betrifft. Das ästhetische Urteil ist somit in seiner Interesse-
losigkeit auf das urteilende Selbst und dessen Urteilsweise konstitutiv be-
zogen und eben in diesem spezifischen Selbstbezug ist es (he-)autonom. 

Diese konstitutive Selbstbezogenheit kann nur mit Blick auf die ande-
ren menschlichen Tätigkeiten expliziert werden, die von Kant bereits in 
der ersten und zweiten Kritik diskutiert wurden. Nach Kant verfährt die 
Vernunft sowohl in ihrem theoretischen als auch in ihrem praktischen und 
– jetzt – ihrem ästhetischen Gebrauch jeweils autonom. Auf der einen Sei-
te wird um der Erkenntnis willen die vorgegebene Sinnlichkeit unter die 
Gesetze des Verstandes subsumiert. Und durch die selbstgesetzgebenden 
Akte der theoretischen Vernunft werden schließlich die Natur und sinnli-
che Objekte, wie sie uns erscheinen, konstituiert. Auf der anderen Seite 
wird im praktischen Bereich durch den sich selbst bestimmenden Willens-
akt die Maxime der Handlungen (der kategorische Imperativ) konstituiert. 
Anders als diese beiden völlig verschiedenen, aber doch selbstreflexiven 
und -gesetzgebenden Aktivitäten, die im Interesse der Natur- oder Hand-
lungskonstitution vollzogen werden, begründet Kant die (He-)Autonomie 
der Ästhetik in einer anderen Konstitutionsleistung der Urteilskraft: Beim 
Vollzug der ästhetischen Urteile geht es – mit Renata Homann gesprochen 
– um die Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts.17 Autonomie des äs-
thetischen Urteils lässt sich mit anderen Worten als ein spezifischer Ge-
brauch des Urteilsvermögens denken, durch den das urteilende Subjekt 
sich selbst konstituiert, immer wieder neu formiert sowie organisiert. 
Wenn das (he-)autonome Urteil die Funktion der Selbstkonstitution hat, 
dann muss noch geklärt werden, welche Gesetzlichkeit eine solche Konsti-
                                                           
16 Vgl. Renate Homann, Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als Paradigma 

der Moderne, Frankfurt am Main 1999, S. 46. 
17 Vgl. Homann, Theorie der Lyrik, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

tution überhaupt zustande bringt. An einer (viel zitierten) Stelle versucht 
Kant die ästhetische Gesetzmäßigkeit von der Gesetzlichkeit des Ver-
standes zu unterscheiden: 

 
„Es wird […] eine Gesetzmäßigkeit ohne Gesetz, und eine subjektive Übereinstimmung 
der Einbildungskraft zum Verstande ohne eine objektive, da die Vorstellung auf einen 
bestimmten Begriff von einem Gegenstande bezogen wird, mit der freien Gesetzmäßig-
keit des Verstandes (welche auch Zweckmäßigkeit ohne Zweck genannt worden) und 
mit der Eigentümlichkeit eines Geschmacksurteils allein zusammen bestehen kön-
nen.“18 
 

Das rein ästhetische Urteil geht für Kant niemals auf ein allgemeines Ge-
setz zurück. Denn dem Urteilsvermögen ist für ihn kein objektiver Begriff 
des ästhetisch Schönen gegeben. Das Fehlen einer allgemein verbindli-
chen Regel verweist allerdings nicht auf einen Mangel der ästhetischen 
Urteilskraft, sondern im Gegenteil macht genau dieses Nicht-Gegeben-
Sein ihr gesetzmäßiges sowie produktives Moment aus. Anders als die 
Verfahrensweise der bestimmenden Urteilskraft, durch die etwas Besonde-
res unter ein allgemeines Gesetz subsumiert wird, hat die ästhetisch reflek-
tierende Urteilskraft die Aufgabe bzw. die Funktion, für die einzelnen 
Phänomene und Gegenstände in ihrer Besonderheit etwas Allgemeines zu 
(er-)finden.19 Die He-Autonomie des Ästhetischen drückt also eine spezi-
fische Art von Gesetzgebung aus, die anders als die theoretische und prak-
tische Gesetzgebung ist. Sie geschieht in Ansehung eines besonderen Er-
eignisses und stellt eine stets noch zu findende Gesetzlichkeit dar. Ästheti-
sche Gesetze oder Normen sind demzufolge weder vorgegeben noch ver-
allgemeinerbar, wie es z.B. in der Satzform ‚alle Blumen sind schön‘ der 
Fall ist, sondern eher singulär und vom Satztypus ‚diese Blume ist 
schön‘.20 Das ästhetisch Gesetzmäßige wird in jedem einzelnen Urteilsakt 
und wegen der dauerhaften Konfrontation mit singulären und nicht-
verallgemeinbaren Phänomenen selbstbezüglich neu konstituiert. 

Jeden Prozess des ästhetischen Urteilens begleitet eine reflexive Suche 
nach einer – noch zu konstituierenden – Norm bzw. Grenze. Die Suche 
nach dem ästhetisch Gesetzmäßigen lässt sich mit Homann in einen ästhe-

                                                           
18 Kant, KdU, B 69. 
19 Vgl. Kant, KdU, XXV. 
20 Vgl. Kant, KdU, B 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 109 

 

tischen Imperativ umformulieren: „Finde zu dieser begriff- und maximen-
losen Reflexion die Gesetzmäßigkeit, die es dir erlaubt, dein Urteil selbst 
als eine freie, selbsterfinderische, innovative, selbstgesetzgebende Refle-
xion zu konstituieren.“21 Im weiteren Sinne lässt sich dieser Prozess als 
eine autopoietische Reflexivität der Urteilskraft beschreiben, durch die das 
urteilende bzw. norm-suchende Subjekt sich selbst konstituiert bzw. neu 
organisiert.22 Ästhetische Praktiken sind insofern als selbst-konstituierend 
zu denken, dass sie als Prozesse der Normbildung vollzogen werden. Die 
Suche nach ästhetischen Normen beruht auf den Reflexionskräften des 
Subjekts, durch die es mitkonstituiert wird. Bei den ästhetischen Praktiken 
verschränken sich schließlich die Normierungsprozesse mit den Prozessen 
der Selbstkonstitution. 

Wenn ästhetische Gesetzgebung, die nur auf dem aktuellen Urteils-
vollzug beruht, mit dem reflexiven Moment der Selbstkonstitution zu-
sammenkommt, dann muss die ästhetische Urteilskraft nicht als ein passi-
ves Verhalten, sondern immer als eine höchst aktive und kreative Tätigkeit 
des Subjekts und von dessen Vermögenskräften verstanden werden.23 Die 
selbständigen Komponenten der subjektiven Vermögen (der Verstand, die 
Vernunft und die Einbildungskraft) befinden sich in diesem Prozess nicht 
mehr in einer dominierenden Relation zueinander. Das heißt: Es geht nicht 
um eine objektive Übereinstimmung zwischen ihren einzelnen Begriffen 
und Formen (wie der Idee der Freiheit oder der Kausalität) zum Zwecke 
der Handlungs- und Naturbestimmung. Vielmehr treten diese Vermögens-
kräfte jeweils als ein Ganzes (Verstand als Verstand, Vernunft als Ver-
nunft usw.) in ein freies Spiel miteinander ein. In diesem Spiel werden die 
Vermögenskräfte selbst überprüft und ihre Einheit im Subjekt konstituiert. 
Dies geschieht nach Kant in der Erfahrung des ästhetisch Schönen durch 
die subjektive Zusammenstimmung der Gesetzmäßigkeit des Verstandes 
und der Freiheit der Einbildungskraft, die hier ohne einen Begriff des Ver-
standes zu schematisieren vermag. Die Vorstellungen werden in diesem 
                                                           
21 Homann, Theorie der Lyrik, S. 117. 
22 Vgl. auch Oliver Jahraus, Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekterfah-

rung zwischen Bewusstsein und Kommunikation, Weilerswist 2003. 
23 Vgl. Astrid Wagner, „Grenzen des Begrifflichen in der ästhetischen Erfahrung. 

Kants Konzeption der ästhetischen Idee in symboltheoretischer Perspektive“, Wolf-
ram Hogrebe (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. Sektionsbeiträge, Bonn 
2002, S. 969–979, hier S. 969. Vgl. auch Esser, „Der transzendentale Ansatz in der 
Ästhetik und die Autonomie der Kunst“, S. 16–20. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Prozess auf solch eine Art und Weise reflektiert, „‚als ob‘ eine vernünftige 
Praxis sie in eine zweckmäßige Rücksicht auf unser Gefühl […] gebracht 
hätte.“24 In der ästhetischen Reflexion fließen schließlich die Formen von 
Freiheit und Gesetzmäßigkeit ineinander und der (ästhetische) Gegenstand 
wird nur in seiner zweckmäßigen Form ohne Zweck empfunden. 

Zu einer solchen selbstzweckhaften und interesselosen Empfindung 
gelangt das Subjekt in der Harmonie zwischen dem freien Verhalten von 
Einbildungskraft und dem gesetzmäßigen Verfahren des reinen Verstan-
des. Zweckmäßigkeit impliziert somit die Freiheit von den kausalen Best-
immungen sowie zum Selbstorganisationsprozess in der Reflexionspraxis. 
Zweckmäßige Empfindung verweist auf keinen weiteren Zweck als den 
aktuellen Urteilsprozess selbst und hat nur sich selbst zum Mittel und zum 
Bestimmungsgrund.25 Das Prinzip und der Zweck des ästhetischen Urteils 
liegen nicht in einer handlungsbezogenen oder erkenntnistheoretischen 
Gesetzmäßigkeit; das freie Spiel der Vermögenskräfte beruht also nicht 
auf den apodiktischen Gesetzen der Vernunft, sondern es ist eine formale 
Zweckmäßigkeit (oder Selbst-Zweckmäßigkeit), die den aktuellen Ablauf 
des freien Urteilsvollzug als solchen charakterisiert. 

Diese besondere Gesetzmäßigkeit, d.h. die „ästhetische Zweckmäßig-
keit“26, hat Kant zufolge im Rahmen der menschlichen Praktiken keine 
nebensächliche oder nachgeordnete Funktion. Sie ist wesentlich und kon-
stitutiv sowohl für die anderen Arten von Normen (erkenntnis- sowie 
handlungsbezogene Normen) als auch für das Menschsein überhaupt. 
Dadurch, dass ästhetische Urteilspraktiken zwischen den Teilvermögen 
der Vernunft eine subjektive Harmonie hervorbringen, leisten sie nach 
Kant die Übereinstimmung des Subjekts mit sich selbst. Damit werden un-
sere reflexiven Kräfte im Besonderen sowie unsere Subjektivität im All-
gemeinen lebendig gemacht.27 Mit anderen Worten: Das freie und harmo-
nische Spiel versichert einerseits die Selbständigkeit und Autonomie der 
Vermögenskräfte im Einzelnen und andererseits wird durch dieses Spiel 

                                                           
24 Manfred Frank, Véronique Zanetti, „Kommentar“, Immanuel Kant. Schriften zur 

Ästhetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, dies. (Hrsg.) 
Frankfurt am Main 1996, S. 889–1371, hier S. 1235. 

25 Vgl. Kant, KdU, B 146. 
26 „Die ästhetische Zweckmäßigkeit ist die Gesetzmäßigkeit der Urteilskraft in ihrer 

Freiheit.“ KdU, B 119. 
27 Vgl. Kant, KdU B, 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 111 

 

das menschliche Vermögen im Ganzen verlebendigt und das einzelne Sub-
jekt in die Welt hineingepasst.28 

Die He-Autonomie der ästhetischen Urteilskraft, die man auch als Au-
to-Autonomie29 oder Selbst-Autonomie bezeichnen kann, wird also von 
Kant als harmonisches Spiel des Subjekts mit sich selbst sowie mit seiner 
Welt dargelegt. Aber solange das Autonomie-Paradigma des Ästhetischen, 
wie am Anfang erwähnt, als eine Art Grenzbestimmung desselben gedacht 
wird, lässt sich unter der Perspektive der im Laufe dieser Arbeit entwi-
ckelten Grenzkonzeptionen überprüfen, ob in dieser Darlegung Autonomie 
und Heteronomie – oder Harmonie und Disharmonie – des Ästhetischen 
miteinander nicht prozessual-konstitutiv einhergehen und ob man von ei-
ner in Kants Autonomie-Ästhetik immanenten Heteronomie nicht reden 
kann. In Anlehnung an Deleuze’ Kant-Interpretation werden im Folgenden 
einige heteronome bzw. disharmonische Momente des Spiels der Vermö-
genskräfte zur Geltung gebracht.30 Dabei wird sich herausstellen, dass sol-
che Dimensionen, die dem ästhetischen Spiel innewohnen, weniger Kants 
Konzept der Autonomie des Ästhetischen negieren als vielmehr als ihre 
fruchtbaren Momente hervortreten. 

Als Erstes ist daran zu erinnern, dass das spielerische Aufeinandertref-
fen der Reflexionskräfte für die Philosophie Kants eine system-interne 
                                                           
28 Inwiefern Kant dieses Konzept, das er bereits in seiner Reflexions-Schrift erwähnt 

hatte, in der KdU weiterführt, bleibt umstritten. Vgl. Stefan Majetschak, „‚Die 
Schönen Dinge zeigen an, dass der Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Im-
plikationen in Kants Begriff der Schönheit“, Heinz Eidam u.a. (Hrsg.), Metaphysik 
und Hermeneutik. Festschrift für Hans-Georg Flickinger zum 60. Geburtstag, Kas-
sel 2002, S. 215–224. 

29 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79f. 
30 Gilles Deleuze überträgt das Konzept der Heautonomie auch auf seine Theorie der 

Audiovision. Vgl. Gilles Deleuze, Das Zeit-Bild. Kino 2, Frankfurt am Main 1991, 
S. 321 u. 332f. Mit Michael Lommel lässt sich an dieser Stelle das Heteronome in 
Deleuze’ Verständnis der Heautonomie wie folgt andeuten: „In der Lesart von De-
leuze haben das Hörbare und Sichtbare trotz ihrer Eigenwertigkeit, ihrer Autono-
mie, eine gemeinsame Grenze. Diese Grenze trennt und bezieht sie gleichzeitig 
aufeinander. Sie sind autonom und zugleich heteronom.“ Michael Lommel, „Heau-
tonomie im Episodenfilm“, Thomas Becker (Hrsg.), Ästhetische Erfahrung der In-
termedialität. Zum Transfer künstlerischer Avantgarden und „illegitimer“ Kunst im 
Zeitalter von Massenkommunikation und Internet, Bielefeld 2011, S. 97–106, hier 
S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Funktion hat. Während in der ersten und zweiten Kritik eine Vermögens-
kraft (Verstand oder Vernunft) eine gegenüber der anderen herrschende 
bzw. bestimmende Rolle übernahm, wird im ästhetischen Urteil keinem 
Vermögen solch ein höherer Status zugeschrieben.31 Hatten die gesetzge-
benden Aktivitäten der einzelnen Vermögenskräfte vorher jeweils eine 
spezifische Funktion, um die Menschen sinnlich und sittlich zu orientie-
ren, dann müssen sie nun Kant zufolge alle zusammen auch dazu fähig 
sein, ohne Regeln in freie Beziehungen miteinander zu treten.32 Deleuze 
bezeichnet dies als die größte Entdeckung der kantischen Ästhetik: „Nie-
mals übernähme ein Vermögen eine gesetzgebende oder bestimmende 
Rolle, wenn alle Vermögen zusammen nicht zunächst zu dieser freien, 
subjektiven Harmonie fähig wären.“33 Um jeweils autonom verfahren zu 
können, müssen sie also auch in ihrem Rück- bzw. Selbstbezug frei ver-
halten können, ohne von den anderen reflexiven Kräften oder irgendeiner 
Macht geregelt zu werden. Die ästhetische Urteilskraft wird darum nach 
Kant nicht von einem einzigen Vermögen reguliert, das gleichzeitig die 
Rolle der übrigen Vermögen im jeweiligen Interesse bestimmen würde. 
Vielmehr handelt es sich bei ihr um eine Vermittlungspraxis, die einerseits 
einen freien Austausch zwischen den einzelnen Vermögenskräften ermög-
licht, aber andererseits zwischen ihnen einen Grenzkonflikt hervorruft. 
Denn dem harmonischen Spiel zwischen den einzelnen Vermögenskräften 
wohnt eine zutiefst ursprüngliche Disharmonie inne.34 Das freie Spiel der 
völlig unterschiedlichen und heterogenen Vermögenskräfte stellt einen 
Zwischenraum dar, in dem sich eine autonome Kraft auf die andere hete-
ronom auswirkt. In ihrem Aufeinandertreffen sind die Vermögenskräfte 
zwar frei beweglich, aber sie fordern sich gegenseitig heraus und erst 
durch diese Herausforderung werden neue ästhetische Gesetze und Nor-
men auf innovative und produktive Weise hervorgebracht. 

Bei der Harmonie zwischen den aufeinander disharmonisch wirkenden 
Vermögenskräften werden des Weiteren diese nicht bloß aufgelöst, son-
dern einem wechselseitigen Überschreitungsprozess ausgesetzt, durch den 
                                                           
31 Vgl. Gilles Deleuze, Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den Vermögen, 

Berlin 1990, S. 105. 
32 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 
33 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 
34 Hierzu vgl. „Die Vermögen bieten sich die Stirn, jedes an seiner eigenen Grenze, 

und finden ihren Einklang in einem fundamentalen Mißklang: ein disharmonischer 
Einklang.“ Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 113 

 

ihre jeweiligen Grenzen verdichtet sowie erkannt werden. Kant denkt da-
mit die Harmonie zwischen den Vermögenskräften nicht so, dass z.B. der 
Verstand zur Einbildungskraft oder diese zur Vernunft werde. Einen sol-
chen harmonischen Übergang von einem zum anderen kommt in diesem 
Spiel nicht zustande. Stattdessen verstärken die einzelnen Vermögenskräf-
te in ihrer disharmonischen Harmonie ihre jeweilige Grenze bzw. Auto-
nomie. Die heteronome Seite des Ästhetischen erweist sich somit als not-
wendig für die Innovation sowie Produktion des Ästhetischen. Ohne das 
Aufeinandertreffen der heteronomen Teilvermögen und ohne die gegen-
seitige Herausforderung könnte keine Rede sein von der Suche nach einer 
ästhetischen Norm bzw. Idee. Schließlich geht es hier um einen fruchtba-
ren Kampf zwischen der Einbildungskraft, der Vernunft und dem Ver-
stand, wobei das Subjekt aus einem „unbegrenzte[n] Offensein“ der noch 
nicht gedachten Gegebenheiten etwas neu erfindet.35 

Die herausfordernde und disharmonische Konfrontation der Vermö-
genskräfte lässt sich als Letztes mit einem kurzen Blick auf die Ästhetik 
des ‚Erhabenen‘ näher bestimmen. Für Kant ist nicht nur die Erfahrung 
des Schönen, sondern zugleich die des Erhabenen autonom, weil dieses 
auch ohne Fremdinteresse oder private Gründe und in Ansehung eines be-
sonderen Ereignisses subjektiv-allgemein beurteilt wird.36 Zwischen dem 
Schönen und dem Erhabenen besteht aber ein wichtiger Unterschied, den 
Kant im Hinblick auf ihre jeweilige zweckmäßige Relation zur Natur ex-
pliziert. Beim Urteil des Schönen wird, wie erläutert, ein zweckmäßiges 
Verhältnis mit der Natur mittels einer Harmonie der Einbildungskraft und 
des Verstandes konstruiert. Dagegen ist das Gefühl des Erhabenen wegen 
seiner intelligiblen Dimension für eine solche Übereinstimmung mit der 
Welt sowie für die Harmonie der Vermögenskräfte nicht (direkt) ange-
messen. Während das Urteil des Schönen also in seinem Als-ob-Charakter 
eine zweckmäßige Relation zwischen dem Subjekt und dem Gegenstand 
der Natur bildet, beruht das Urteil des Erhabenen auf einer zweckwidrigen 
Relation mit der Natur.37 Denn hier handelt es sich um ein Spiel zwischen 
der Vernunft und der Einbildungskraft, wobei diese die übersinnlichen 
Ideen der Vernunft nicht zu schematisieren vermag, d.h., in sich für diese 
Ideen, die über die sinnliche Natur hinausgehen, kein angemessenes 
                                                           
35 Vgl. Wolfgang Bartuschat, „Heautonomie“, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel 1974, Sp. 1022. 
36 Vgl. Kant, KdU, B 74. 
37 Vgl. Kant, KdU, B 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Schema findet. Ein solches Gefühl des Erhabenen, das in der Natur keiner 
Erscheinung entspricht, ruft beim Subjekt zuerst ein Gefühl der Unlust 
hervor, das erst später oder indirekt zu einer subjektiven Harmonie führen 
kann. 

Das Spiel zwischen der Einbildungskraft und der Vernunft verläuft 
zwar stark disharmonisch und widerstreitend, aber das Gefühl des Erhabe-
nen, das aus diesem Spiel entspringt, erweist sich nach und nach als kon-
stitutiv für einzelne Vermögenskräfte, die Ästhetik und das Menschsein 
überhaupt. Als Erstes handelt es sich beim Erhabenen weiterhin um die 
Tätigkeit der ästhetisch-reflektierenden Urteilskraft, auch wenn hier die 
Suche nach einem Allgemeinen für das Besondere vergeblich ist. Dass 
Einbildungskraft in dieser Relation für die übersinnlichen Ideen der Ver-
nunft kein passendes Schema zu finden vermag, heißt allerdings für Kant 
nicht, dass das Erhabene nicht durch eine zweckmäßige Form gekenn-
zeichnet sei. Im Gegenteil handelt es sich bei dem Erhabenen um ein noch 
wesentlicheres Konzept der Zweckmäßigkeit bzw. Gesetzlichkeit. Beim 
Gefühl des Erhabenen kann eine Zweckmäßigkeit sogar ohne eine sinnli-
che Vorstellung und nur mit den eigenen Kräften des urteilenden Subjekts 
vorkommen. Diese Erfahrung markiert die Transzendenz des Subjekts 
über die Natur hinaus.38 Dem Menschen wird in dieser Erfahrung klar, 
dass sein Vermögen die Natur in bestimmten Momenten und durch eine 
spezifisch-ästhetische Reflexion transzendiert, und dass das Erhabene 
nicht die Natur ist, sondern selbst seine intelligiblen Ideen (insbesondere 
die Idee der Freiheit) über die Natur erhaben sind.39 Eben darum heißt die-
se Zweckwidrigkeit für Kant nicht Zwecklosigkeit, sondern dass die Ideen 
vom Erhabenen von „der Zweckmäßigkeit der Natur ganz abgetrennt“ 
sind. Das Erhabene ist in anderen Worten zwar in Ansehung der Natur 
                                                           
38 Der Begriff des Erhabenen als „Überlegenheit über die Natur“ wurde später von 

Adorno und Lyotard kritisch umgedeutet. Vgl. z.B. Christian Pöpperl, Auf der 
Schwelle. Ästhetik des Erhabenen und negative Theologie: Pseudo-Dionysius Are-
opagita, Immanuel Kant und Jean-Francois Lyotard, Würzburg 2007. Es geht hier 
nicht darum, ob dieses Konzept für eine ästhetische Theorie geeignet ist oder die 
Politisierung desselben nicht zum Desaster führen kann, sondern eher darum, wie 
man aus dieser Figur heraus einige heteronome bzw. grenzüberschreitende Momen-
te der Ästhetik als dieser immanente Dimensionen zeigen kann. 

39 Vgl. Kant, KdU, B 105. Vgl. Michaël Fœssel, „Analytik des Erhabenen (§§ 23–
29)“, Otfried Höffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99–119, hier 
S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 115 

 

zweckwidrig, jedoch hat es eine andere und „von der Natur ganz unabhän-
gige Zweckmäßigkeit in uns“.40 

Das (dis-)harmonische Spiel zwischen der Einbildungskraft und der 
Vernunft zeichnet sich für Kant durch einen spezifischen Prozess aus, den 
man als eine Art ästhetischer Grenzerfahrung beschreiben kann. Beim Ge-
fühl des Erhabenen wird die Einbildungskraft mit ihrer eigenen Grenze 
konfrontiert.41 Da sie die Ideen der Vernunft nicht einzubilden vermag, 
wird sie durch diese bis an die Grenze ihrer Macht gestoßen und zugleich 
dazu gezwungen einzugestehen, dass all ihre Macht im Vergleich zu einer 
übersinnlichen oder praktischen Idee nichts wiegt.42 Diese Machtlosigkeit 
der Einbildungskraft gegenüber der Idee der Vernunft heißt aber wieder 
nicht, dass sie völlig aus dem Spiel werde. Vielmehr leistet das harmoni-
sche Spiel der disharmonischen Kräfte am Erhabenen, wie Kant schreibt, 
die „Erweiterung der Einbildungskraft an sich selbst.“43 Dies kann man 
schließlich mit Deleuze wie folgt umformulieren: „Weil der Einbildungs-
kraft ihre Grenze durch etwas, das sie von allen Seiten überschreitet, ver-
gegenwärtigt wird, überschreitet sie selbst ihre eigene Grenze.“44 

Bei dem bisherigen und zum Teil detaillierten Überblick über Kants 
Ästhetik, die als eine der wichtigsten Autonomie-Ästhetiken in der Philo-
sophiegeschichte gilt, wurden bestimmte Momente seiner Theorie hervor-
gehoben, um eine praxisbezogene Perspektive auf die Grenzen und Über-
schreitungen des Ästhetischen zu gewinnen. Hierbei lässt sich festhalten, 
dass Kants Autonomie-Ästhetik eine Reihe von heteronomen Dimensio-
nen hat, die für die ästhetische Produktion und Innovation notwendiger-
weise im Spiel sind. Für die ästhetischen Praktiken gibt es kein einziges 
Vermögen, das das ästhetische Verhalten vollständig unter Kontrolle 
brächte, und auch kein apodiktisches Gesetz, das man auf jeden ästheti-
schen Urteilsakt anwenden würde. Vielmehr bewegen sich hier Vermö-
genskräfte als Ganze frei: Ihre Freiheit zeigt sich nicht allein in ihrer Un-
                                                           
40 Kant, KdU, B 78. 
41 Im Wort „Erhabene“ (über-etwas-erhoben-sein) oder „sublime“ (sub/super-limes) 

ist in romanischen und angelsächsischen Sprachen eine Grenzfigur versteckt, die 
dem bisher öfters formulierten Gedanken des konstitutiven Einhergehens von 
Grenze und Überschreitung wörtlich entspricht. Für die Etymologie dieses Begriffs 
vgl. Pöpperl, Auf der Schwelle, S. 14f. 

42 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107. 
43 Kant, KdU, B 83. 
44 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

abhängigkeit von jeglichem Interesse und Zweck, sondern vor allem in der 
Freiheit zur Selbstkonstitution und zur Verstärkung und Verlebendigung 
des Subjekts in seiner Einheit, so dass einzelne Erkenntniskräfte in ande-
ren praktischen und theoretischen Zusammenhängen richtig orientiert 
werden können. Sogar das reinste Moment seiner Autonomie-Ästhetik, 
nämlich das Moment der Heautonomie, weist zahlreiche grenzüberschrei-
tende Dimensionen auf. Heautonomie bezeichnet demnach einerseits eine 
(Selbst-)Autonomie, d.h. die Autonomie der einzelnen Vermögenskräfte in 
ihrer spielerischen Rück- und Selbstbezüglichkeit, wodurch das Subjekt in 
seine Welt passt. Andererseits ist sie das Spannungsfeld zwischen Auto-
nomie und Heteronomie, das für die Verlebendigung und Veränderung der 
reflexiven Kräfte sowie für die Prozesse der ästhetischen Selbstnormie-
rung notwendig ist. Nicht direkt harmonisch, sondern eher heteronom 
wirkt eine autonome Reflexionskraft auf die andere. Erst durch diese ge-
genseitige Herausforderung und Begegnung mit den eigenen Grenzen wird 
etwas Neues erfahren bzw. produziert. Ästhetische Grenz- und Normbil-
dungprozesse als Prozesse der Selbstkonstitution hängen darum immer 
von den anderen kognitiven und imaginativen Reflexionskräften (Ver-
nunft, Verstand und Einbildungskraft) ab, die sich einerseits auf die sinnli-
che und sittliche Welt autonom beziehen, aber andererseits heteronom 
aufeinander wirken. Paradoxerweise lässt sich darum das Spiel der Refle-
xionskräfte erst dann als produktives Spiel verstehen, wenn zugleich die 
dem Urteil internen Disharmonien, Überschreitungen sowie Heteronomien 
mitgedacht werden. Die Begegnung mit dem Heteronomen oder die Be-
rührung des Andersartigen führt schließlich nicht dazu, dass eine Reflexi-
onskraft ihre Autonomie verliert oder in einer anderen Domäne ver-
schwindet. Vielmehr verstärkt und erneuert sie ihre Grenze im Einzelnen 
und auch die Grenze des (autonomen) Subjekts im Allgemeinen. 

Aus dieser Auseinandersetzung mit kantischer Ästhetik lassen sich nun 
zwei wichtige Konsequenzen ziehen, die mit den vorhin beschriebenen 
zwei Kriterien der praxisbezogenen Ästhetik völlig kompatible sind. Kants 
Gedanke der selbst-reflexiven Leistung des Subjekts im Zuge einer ästhe-
tischen Praxis macht es dem Subjekt zuerst möglich, die Grenze seiner Re-
flexionskräfte sowie seiner selbst ständig zu überprüfen und sich aus den 
eigenen Quellen heraus neu zu normieren sowie zu konstituieren. Mit ei-
ner ästhetischen Praxis (in der Kunst, in der Natur oder im Alltag) tritt das 
Subjekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen ein. Es handelt sich dabei 
aber nicht bloß um ein Spiel mit den ästhetischen Gegenständen, sondern 
um das Spiel des Subjekts. Dieses Spiel hat eine Praxis-entgrenzende so-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 117 

 

wie überbordende Funktion – zwischen Kants Ästhetik und Derridas 
Sprachverständnis lässt sich in diesem Sinne eine begriffliche Ähnlichkeit 
erkennen (vgl. I.3.2). Durch das ästhetisch-reflexive Spiel kann dem Sub-
jekt schließlich gelingen, seine Grenzen zu erkennen, zu testen, zu verän-
dern, zu verschieben, zu überschreiten und vor allem: sie anders zu konsti-
tuieren. Grenzen des Ästhetischen (und der Kunst) sind also niemals vor-
gegeben, sondern immer durch unsere reflexiven Praktiken konstituiert, 
verändert, verschoben und unendlich neu gezogen. Wichtig ist es dabei al-
so, die zweite praxisbezogene Pointe zu erwähnen, die Kant ausdrücklich 
hervorhebt: Diese im ästhetischen Spiel überschrittenen, veränderten, mo-
difizierten oder verschobenen Grenzen bilden kein ästhetisches Außerhalb. 
Heautonomie der Ästhetik impliziert also keineswegs einen in-sich-
eingeschlossenen Erfahrungsbereich. Vielmehr bleiben die bereits über-
schrittenen sowie veränderten Grenzen immer weiter mit den anderen 
praktischen Grenzen zutiefst verflochten. Kein ästhetischer Akt kann sich 
von den anderen Praktiken völlig ablösen – die anderen Praktiken können 
aber auch nicht ohne die ästhetische Rückbezüglichkeit bzw. Reflexivität 
richtig vollzogen werden. 

Der Beitrag Kants zu einer praxisbezogenen Ästhetik liegt aber nicht 
nur in der reflexiv-praktischen Grenzbestimmung des Ästhetischen, son-
dern zugleich in den für seine Ästhetik konstitutiven Defiziten. Diese Defi-
zite beziehen sich auf die Schwierigkeit einer Übertragung seiner Urteil-
sästhetik auf die Kunst und die Kunstpraktiken. Damit ist nicht gemeint, 
dass Kant in seiner Ästhetik die Kunst und die Künste nicht thematisierte 
oder auf sie keinen Wert legte.45 Vielmehr geht es hier um das Fehlen ei-
ner kunstspezifischen Bestimmung des Ästhetischen bei Kant. Dies kann 
mit einfachsten Worten wie folgt umrissen werden: Aus der kantischen 
Theorie heraus können wir zwar viele Kunstwerke rein ästhetisch evaluie-
ren oder als schön/erhaben beurteilen. Dies hätte aber zur Folge, dass wir 
alle Kunstpraktiken allein aus den subjektiven Urteilsprinzipien heraus 
begründen könnten. Allerdings enthalten die Produktion sowie Erfahrung 
der Kunstwerke oder -praktiken offensichtlich zahlreiche andere Bedin-
gungen, Voraussetzungen und Eigenschaften z.B. unsere geschichtlich-
soziale Strukturiertheit, das praktische Wissen über verschiedene Kunst-
genres, -stile, -themen und sehr oft partizipative Tätigkeiten sowie per-
formative Züge in der Produktion von Kunstwerken bzw. -ereignissen 
usw. Obwohl man in vielen Fällen von einer Analogie zwischen den 
                                                           
45 Vgl. z.B. Kant, KdU, B 205ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

(schönen) Urteilen über die Natur und den Urteilen über die Kunst reden 
kann, ist der Gedanke einer grundlegenden Ähnlichkeit zwischen beiden 
nicht haltbar. Gegenüber der Vielfalt und Wandelbarkeit der Kunst bleibt 
also Kants Ästhetik relativ mangelhaft. Auch die Autonomie der Kunst 
bzw. Grenzbestimmung derselben, wenn davon geredet werden sollte, 
kann nicht allein auf den Tätigkeiten der urteilenden Subjekte beruhen, die 
unterschiedlichste Dynamiken, Phänomene, Stile, Gattungen, Kunsttradi-
tionen, Kunstformen und -aktivitäten immer auf die gleiche Weise – in ei-
nem harmonischen Spiel der Erkenntniskräfte – erfahren.46 Kurzum: Kan-
tischer Ästhetik fehlt ein Spezifikum der Kunst. Der Wert der Kunstprakti-
ken bleibt aus diesem Grund neben dem der Urteilspraktiken im Naturbe-
zug nur zweitrangig. Das Fehlen eines Spezifikums der Kunstpraxis löst 
schließlich einige berechtigte Fragen aus: Wozu praktiziert der Mensch 
(seit jeher) Kunst? Anders formuliert: Wenn das Urteil des Naturschönen 
über das des Kunstschönen immer hinaus ist, warum bedarf der Mensch 
der Produktion und der Erfahrung der Kunst, durch die er niemals den 
gleichen Wert und Sinn wie beim Naturschönen haben könnte? 

Selbstverständlich werden die Defizite des Kunstspezifikums in der 
kantischen Ästhetik durch neuere Ansätze der ästhetischen Erfahrung 
mehrfach berücksichtigt, wobei auch unterschiedliche Lösungsvorschläge 
erbracht werden.47 Diese Ansätze haben, anstatt wie Bubner z.B. auf die 
Werke der Kunst völlig zu verzichten, einen kunstkonstitutiven Bezug auf 
die kantische Ästhetik genommen, so dass ästhetische Erfahrung als ein 
untrennbarer Prozess zwischen dem ästhetischen Objekt und dem Subjekt 
oder sehr allgemein als eine komplementäre Beziehung zwischen Kunst 
und Ästhetik angesehen werde.48 In den folgenden Abschnitten geht es al-
lerdings nicht um eine Korrektur dieser Defizite der kantischen Ästhetik 
im Sinne einer Übertragung derselben auf eine Kunstästhetik. Denn damit 
würde bereits zu Beginn eine grundlegende Differenz zwischen der Sphäre 
der Kunst und dem Bereich des Ästhetischen vorausgesetzt. Diese Voraus-
setzung wird jedoch von heutigen Erfahrungsästhetikern nicht genügend 
hinterfragt.49 Da die Kunst dabei nicht aus den entgrenzenden Dimensio-
nen unserer Praktiken begründet, sondern bereits von vornherein als einen 
                                                           
46 Für diese und weitere Kritiken vgl. Feige, Kunst als Selbstverständigung, S. 89f. 
47 Vgl. Einleitungskapitel. 
48 Vgl. z.B. Juliane Rebentisch, Ästhetik der Installation, Frankfurt am Main 2003, S. 

12 u. S. 93; Küpper, Menke, „Einleitung“, S. 7–15. 
49 Vgl. Einteilungskapitel dieser Studie. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 119 

 

ausdifferenzierten Bereich angenommen wird, in den ästhetische Urteile 
nachträglich eingeordnet werden könnten, wäre mit diesem Verfahren das 
produktive und praxisbezogene Moment der kantischen Ästhetik, nämlich 
der Gedanke der konstitutiven Verflochtenheit unserer ästhetischen Prak-
tiken mit anderen Lebenspraktiken, wieder aufgelöst. Die durch die künst-
lerisch-ästhetischen Praktiken konstituierten Grenzen bilden also nach 
Kant nicht eine Art von ästhetischer Differenz, die jene Praktiken von den 
anderen (moralischen, kognitiven usw.) Praktiken abtrennten, sondern sie 
sind immer zutiefst in sie eingebettet sowie mit ihnen konstitutiv verbun-
den. Dadurch, dass Kant die Grenzen des Ästhetischen aus den entgren-
zenden Dimensionen der grundlegenden Praktiken des Menschen definiert 
sowie deren unmittelbaren Rückbezug auf diese Praktiken geltend macht, 
d.h. sie in ihrem dynamisch-prozessualen Einhergehen mit den Über-
schreitungen erkennt,50 bietet seine Ästhetik am Ende ein wichtiges Ver-
ständnis von ästhetischen Grenzüberschreitungen: Diese sind keine äußer-
liche Akte, durch die das Ästhetische in das Nichtästhetische übergehen 
würde, sondern immer notwendige und konstitutive Züge einer jeden äs-
thetischen Praxis. Jedoch schafft kantische Ästhetik dieses Verständnis, 
wie oben dargelegt, ohne spezifische Bestimmung von Kunst. Kant fehlt 
zwar das Spezifikum der künstlerischen Praxis, aber dieser Mangel bleibt 
zuerst produktiv für eine praxisbezogene Ästhetik der Grenzen sowie 
Überschreitungen. Von daher stehen wir noch vor der Aufgabe, die Mög-
lichkeit eines Spezifikums der Kunstpraktiken ebenso aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive zu untersuchen, d.h. auch Kunstpraktiken ohne die 
Voraussetzung einer ästhetischen Differenz zur Geltung zu bringen. Ähn-
lich wie bei Kants Modell sollen sie dann auch in ihrer doppelten Praxis-
bezogenheit begründet werden; nämlich dadurch, dass sie aus den ent-
grenzenden sowie überbordenden Dimensionen unserer grundlegenden 
Weltorientierungen hervorgehen, ohne dabei zu einem ästhetischen Au-
ßerhalb zu gelangen. Dafür bietet meines Erachtens der autonomie-
ästhetische Ansatz von Adorno den ersten guten Anhaltspunkt an, weil er 
auf viele Momente der kantischen Ästhetik immanent rekurriert sowie die-
                                                           
50 An dieser Stelle tritt zugleich der Unterschied zwischen der Grenze der Erkenntnis 

und der Grenze der Ästhetik in der kantischen Philosophie zum Vorschein. Dieser 
Unterschied kann zwar nicht vertieft werden, aber es soll hier nur darauf hingewie-
sen werden, dass der Begriff der Grenze in seiner Ästhetik eine ganz andere Bedeu-
tung gewinnt als jene, die in der theoretischen Philosophie diskutiert wurde (vgl. 
I.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

se mit einem historisch-gesellschaftlich präzisierten Kunstbegriff höchst 
kritisch weiterführt. Obwohl Adorno mit seiner Begründung der Kunst aus 
den heteronomen sowie grenzüberschreitenden Dimensionen unserer 
grundlegenden historischen und kulturellen Praktiken gelingen wird, die 
Grenzen der Kunst in spezifischer Weise zu konzeptualisieren, wird seine 
Theorie am Ende auf entscheidende Probleme mit den verschiedenen 
Formen von Grenzüberschreitungen stoßen. 
 

 

MINI-EXKURS ZU HEGEL 
 

Der Übergang von Kants Autonomie-Ästhetik zu Adornos Konzept der 
Autonomie der Kunst erfordert einen sehr knappen Hinweis auf zwei 
wichtige Besonderheiten der Kunstphilosophie von Hegel, die der kanti-
schen Ästhetik fehlen und die Adorno in seine Ästhetik kritisch aufnimmt. 
Es sind die Momente des ‚Geschichtlichen‘ und des ‚Gesellschaftlichen‘, 
ohne die für Adorno von der Autonomie der Kunst oder Ästhetik gar nicht 
geredet werden kann. 

Interpretiert man mit Kant ästhetische Praktiken als Selbstkonstituie-
rungsprozesse des Subjekts, stellt sich noch eine andere berechtigte Frage: 
Um welches Subjekt handelt es sich bei diesen Prozessen im konkreten 
Sinne? Welche Vorbedingungen hat also das Subjekt, das sich in diesen 
ästhetischen Praktiken neu konstituieren kann? Kant charakterisiert Ästhe-
tik zwar im Rahmen seines Systems als Bindeglied des sich theoretisch 
und praktisch orientierten Subjekts. Wenn man sich aber aus seinem Sys-
tem entfernt, bleibt das von ihm beschriebene ästhetisch erfahrende Sub-
jekt als ein formaler Begriff, der vor dem Gegebenen in jedem möglichen 
geschichtlich-kulturellen Kreis immer das Gleiche erfährt. Für Hegel un-
tersteht das kantische Subjekt bereits vor seinem ästhetischen Urteil den 
ihn immer schon übergreifenden geschichtlichen, sozialen sowie kulturel-
len Zusammenhängen. Zwar würde auch Kant die Bedeutung von Ge-
schichte und Gesellschaft für den Prozess der Subjektkonstitution keines-
wegs bestreiten, aber er thematisiert diesen nicht als für Kunst und Ästhe-
tik notwendige und diese konstituierende Momente. Für Hegel liegen al-
lerdings sogar den (pseudo-)transzendentalen Bedingungen der Erkennt-
nis, der Ethik und der Ästhetik verschiedene gesellschaftliche, kulturelle 
und historische Voraussetzungen zugrunde. Das Vorausgehen des Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 121 

 

schichtlichen und Gesellschaftlichen vor den einzelnen Subjekten zeigt 
sich nach Hegel in der Weltgeschichte in verschiedenen Gestalten des 
Geistes. Kunst ist eine von besonderen Gestalten, die sich nicht bloß sub-
jektiv, sondern objektiv, d.h. sozial-geschichtlich in sinnlichen Formen re-
alisiert. In der Kunst handelt es sich aus dieser geschichts- und kulturphi-
losophischen Perspektive weniger um ein Grenzspiel zwischen den refle-
xiven Kräften der einzelnen Subjekte, sondern vielmehr um eine Reflexion 
des Subjekts auf die Momente der sozialen sowie kulturellen Werte, Kon-
ventionen und Themen, die über seine eigenen Vermögensgrenzen hin-
ausgehen. Durch die Kunst und Kunstpraktiken wird Hegel zufolge dem 
einzelnen Subjekt bewusst, welche Grundverständnisse und kulturellen 
Werte ihn umgeben. Der grundlegende Beitrag der Kunst zu den mensch-
lichen Praktiken, der mit Kant als eine Form der Selbstkonstituierung des 
Subjekts charakterisiert wird, lässt sich mit Hegels Kritik wie folgt um-
deuten: Im Rahmen der verschiedenen Kunstpraktiken erfährt das kultu-
rell-geschichtlich situierte Subjekt nicht nur seine eigenen Erkenntnis-
grenzen, sondern vor allem die grundlegenden Relationen mit der Gesell-
schaft, in der es sich bereits befindet: Kulturspezifische Haltungen, The-
men, Motive, Erzählungen, die in einer bestimmten Gesellschaft historisch 
verankert sind, werden in verschiedenen Materialien und Künsten auf un-
terschiedliche Weise sinnlich dargestellt und stehen für dauerhafte Refle-
xionspraxis der einzelnen Subjekte parat. Dabei handelt es sich um die Art 
und Weise, wie diese geltenden Werte und Grundorientierungen der histo-
rischen Kulturen reflexiv thematisiert sowie erfahren werden.51 Wenn die 
Grenze des Ästhetischen (mit Kant) überhaupt als ein reflexives Spiel des 
Subjekts charakterisiert werden soll, liegen in diesem Spiel der subjekti-
ven Reflexionskräfte für Hegel letzten Endes immer schon die konkreten 
Formen der Gesellschaft, die in verschiedenen Kunstformen und Kunst-
gattungen in unterschiedlichen Maßen realisiert werden.52 Hegels Philoso-
phie der Kunst verdient zwar eine noch viel eingehendere Untersuchung, 
die uns aber von der Autonomie-Debatte hinsichtlich der Grenzen der 
Kunst entfernen würde. Wird im Folgenden stattdessen Adornos Ästhetik 
diskutiert, lässt sich jedoch von dieser Diskussion das hegelsche Erbe über 
das Geschichtliche und Gesellschaftliche nicht isoliert denken, auch wenn 
er insgesamt Hegels Systemphilosophie höchst kritisch gegenübersteht.        
                                                           
51 Für weitere Ausführungen einer solchen Hegel-Interpretation vgl. Feige, Kunst als 

Selbstverständigung, S. 90ff. 
52 Hegels Einteilung der Kunst und Kunstformen wird später diskutiert. Vgl. III.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

2 Autonomie als Grenze der Kunst  
 

 

 

Theodor W. Adorno gilt als einer der wichtigsten Autoren, der das kanti-
sche Autonomie-Denken ganz gezielt und aus vielen Perspektiven auf den 
Bereich der Kunst überträgt sowie darüber hinausgeht.1 Es wird im Fol-
genden versucht, aus der Komplexität seines posthum erschienenen Werks 
bzw. Fragments Ästhetische Theorie2 möglichst klare Argumente bezüg-
lich der Autonomie der Kunst herauszuziehen, die schließlich ein praxis-
bezogenes Verständnis über die Grenzen der Kunst leisten werden. Es 
wird sich im Laufe dieses Kapitels herausstellen, dass Adornos vieldisku-
tierter sowie vielkritisierter autonomieästhetischer Ansatz das erste Krite-
rium einer praxisbezogenen Ästhetik höchst plausibel erfüllt. Ihm gelingt 
es tatsächlich, künstlerische Grenzbildungs- bzw. Autonomisierungspro-
zesse in starker Weise aus den entgrenzenden sowie überbordenden Di-
mensionen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken geltend zu ma-
chen.3 Dies wird zuerst mit Blick auf drei wichtige Momente seines Auto-
nomie-Konzepts aufgezeigt: die gesellschaftsimmanente Negativität der 
Kunst (1), die Autonomie der Kunst in ihrem historischen Gewordensein 

                                                           
1 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 171; Recki, Aura und 

Autonomie, S. 81f. 
2 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main 1973. 
3 Dadurch, dass hier Adornos Ästhetik zum Zwecke einer Spezifizierung der Grenze 

der Kunst ausgeführt wird, ist nicht gemeint, dass man Adornos Ästhetische Theo-
rie nur aus dieser Perspektive lesen kann oder soll. Man kann sie vor allem aus ei-
ner erfahrungsästhetischen Perspektive lesen und mit Kants Konzept der ästheti-
schen Autonomie in vielerlei Hinsicht verbinden. Für eine solche Lesart vgl. z.B. 
Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 26–46. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

(2) und die kritische Selbstbefragung bzw. -reflexion von Kunst (3). In al-
len diesen Momenten werden heterogene sowie grenzüberschreitende Di-
mensionen von Adornos Ästhetik zum Vorschein gebracht und damit ein 
differenzierter Blick auf verschiedene Arten von Grenzüberschreitungen 
der Kunst gewonnen. Allerdings wird sich zugleich herausstellen, dass 
Adornos Ästhetik in ihrem produktivsten Moment ihr größtes Problem 
hat: Der Zusammenhang von Kunstpraktiken mit den anderen Lebensprak-
tiken wird bei seiner Ästhetik mit jedem Schritt geringer, und zwischen 
diesen beiden entsteht letztlich eine unüberbrückbare Kluft. Durch eine 
Problematisierung von Adornos Konzepts vom monadischen Kunstwerk 
wird abschließend klargestellt, dass seine Theorie zwar die erste, aber 
nicht die zweite Pointe der praxisbezogenen Ästhetik erfüllt. Bevor im 
nächsten Kapitel mit einem alternativen Werkkonzept – Heideggers Be-
griff vom Kunstwerk – auf dieses Problem eingegangen wird, wird letzt-
lich aus Kants und Adornos Überlegungen ein Zwischenresümee gezogen. 

Es soll von vornherein betont werden, dass Adornos Konzept der Au-
tonomie der Kunst nicht einen „äußerliche[n] Zusatz“ zu seiner Kunstthe-
orie, sondern eine grundlegende Voraussetzung darstellt, die für das Den-
ken und Sprechen über weitere Merkmale der Kunst und für die Bestim-
mung ihrer Eigenart notwendig ist.4 Kunst ist nach Adorno erst dann ei-
gentlich Kunst, wenn sie gegenüber anderen Bereichen des Lebens auto-
nom ist und nicht den Gesetzen und der Verfügungsgewalt anderer Berei-
che wie des Politischen, des Religiösen usw. untersteht.5 Sie kann – auf 
eine recht simple Weise – als Selbstständigkeit und Eigengesetzlichkeit 
von Kunstwerken bzw. Kunst gegenüber anderen menschlichen Gebilden, 
z.B. den sozialen, rechtlichen, wissenschaftlichen Institutionen, sowie als 
ihre Emanzipation von Mythos und Kultus beschrieben werden.6 Die Au-
tonomie der Kunst tritt damit bei Adorno als eine kunstkonstitutive Be-
dingung auf. Diese verkürzte Beschreibung bedarf allerdings noch einer 
kritischen Korrektur. 

Ähnlich wie Hegel setzt Adorno die Pointe seiner ästhetischen Überle-
gungen auf den Begriff der Kunst sowie auf deren untrennbaren Konnex 
mit Gesellschaft und Geschichte. Obwohl Adorno aus diesen und weiteren 

                                                           
4 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79. 
5 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79. 
6 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 125 

 

kunsttheoretischen Hinsichten auf einer hegelschen Linie steht,7 kann man 
seine Ästhetische Theorie nicht von dem kantischen Ideal der autonomen 
Subjektivität getrennt lesen. Adorno nimmt aber dieses Konzept des Sub-
jekts in seine Ästhetik weniger im erfahrungstheoretischen als eher im 
werk- und produktionsästhetischen Sinne auf. Subjektbezogene Erfah-
rungsmomente von Kants Ästhetik wie Interesselosigkeit, Zweckfreiheit 
oder ästhetische Eigengesetzlichkeit werden bei ihm meist metaphorisch – 
aber durchaus – als Momente der Kunst und der Kunstwerke charakteri-
siert.8 Zwar war es schon ab dem 18. Jahrhundert – mit der Wirkung von 
Kants und Schillers Ästhetik – üblich, die Autonomie der Kunst in Analo-
gie zu einem autonomen Subjekt zu beschreiben. Wie ein Subjekt habe 
auch Kunst den Anspruch darauf, „unter der Ausschließung aller fremdar-
tigen Bestimmungen lediglich aus seinen konstitutiven Elementen heraus 
verstanden und beurteilt zu werden.“9 Bei Adornos Übertragung des sub-
jektbezogenen Autonomie-Konzepts auf eine Werk- und Produktionsäs-
thetik geht es aber um ein noch wesentlicheres Merkmal: Die Kunst ist 
ihm zufolge in der Lage, ihr eigenes Schicksal, d.h. den eigenen Verfall 
oder auch den eigenen Fortschritt selber zu bestimmen. Der (pseudo)-
subjektive Charakter der Kunst liegt also für ihn nicht bloß darin, dass 
Kunst von Menschen produziert wird und wiederum nur dem menschli-
chen Verstehen und Urteil zugänglich ist, sondern darin, dass sie in ihrer 
Geschichte und im jeweiligen Gesellschaftsbezug eine selbstbestimmte 
Struktur aufweist. 

Mit dem Verweis auf das selbstbezügliche Moment der Kunst geht es 
Adorno allerdings nicht bloß um das Prinzip des l’art pour l’art.10 Puristi-
sche Tendenzen in der Kunst, die für eine extreme Funktionslosigkeit der 
                                                           
7 Mit Rüdiger Bubner lässt sich noch erwähnen, dass nicht nur diese zwei Hinsich-

ten, sondern auch der wahrheitsorientierte Aspekt von Hegels Kunsttheorie ein 
wichtiges Moment von Adornos Ästhetik ausmacht. Vgl. Bubner, Ästhetische Er-
fahrung, S. 11. 

8 Birgit Recki betont den angeblichen Subjektcharakter der Kunst bei Adorno stär-
ker. Demnach handeln, reagieren, kritisieren, opponieren usw. die Kunstwerke und 
seien in diesem Sinne selbstbezüglich und eigengesetzlich. Vgl. Recki, Aura und 
Autonomie, S. 82ff. 

9 Friedrich Kreis, Die Autonomie des Ästhetischen in der neueren Philosophie. Tü-
bingen 1922, S. 1f. Zitiert nach Recki, Aura und Autonomie, S. 82. 

10 Für die Analyse einer solchen Missinterpretation von Adornos Ästhetischer Theorie 
vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 20–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Kunst plädieren, bleiben für ihn abstrakt-negativ und gehen an seinem 
Verständnis der Autonomie der Kunst vorbei.11 Diese stellt für Adorno 
nicht ein abstraktes, unveränderliches und isoliertes Gebilde dar. Die 
Kunst als Kunst zu betrachten und sie zwanghaft zu entfunktionalisieren, 
schließt ihre gesellschaftliche sowie geschichtliche Dynamik völlig aus. 
Stattdessen begründet er die Autonomie der Kunst als Erstes in ihrem 
Doppelcharakter: Kunst ist sowohl „autonom“ als auch „fait social“.12 Mit 
dem Doppelcharakter der Kunst meint Adorno also nicht, dass Kunst bloß 
zwei verschiedene Eigenschaften (einerseits Autonomsein und anderer-
seits Gesellschaftlichsein) besitze. Vielmehr geht es dabei um ein negativ-
dialektisches Verhältnis zwischen beiden Momenten. Kunst „bestimmt 
sich im Verhältnis zu dem, was sie nicht ist. Das spezifisch Kunsthafte in 
ihr ist aus ihrem Anderen“.13 Kunst hat bzw. gewinnt ihre Autonomie erst 
und immer in ihrer Entgegensetzung zur Gesellschaft. Mit anderen Wor-
ten: Kunst gilt als autonom, insofern sie sich gegen das Gesellschaftliche 
antagonistisch bewegt.  

Genau bei diesem Antagonismus tritt die erste wichtige praxisbezoge-
ne Pointe bei Adornos Ansatz auf. Bei dem antagonistischen Verhältnis 
zwischen den Momenten der Autonomie und der Gesellschaft handelt es 
sich nicht um eine äußerliche Negation oder eine bloße Kritik an der Ge-
sellschaft. Stattdessen legt Adorno dieses Verhältnis als eine immanente 
Beziehung dar: „Gesellschaftlich an der Kunst ist ihre immanente Bewe-
gung gegen die Gesellschaft.“14 Das negative Moment der Kunst, durch 
das sie sich dem Gesellschaftlichen widersetzt und sich selbst konstituiert, 
soll von daher nicht so interpretiert werden, dass alle Kunstwerke gesell-
schaftskritische Themen oder Motive haben oder haben müssen. Viele 
Kunstwerke mögen tatsächlich mit Absicht gesellschaftskritisch gestaltet 
werden oder eine solche Funktion erfüllen, aber das antithetische Moment 
der Kunst gegenüber der Gesellschaft, von dem Adorno spricht, ist nicht 
direkt aus solchen Werken abzuleiten. Stattdessen denkt Adorno das Anti-
Gesellschaftliche als ein Moment, das der (authentischen) künstlerischen 
Praxis als solcher immanent ist – wie er in einer oft zitierten Stelle aus-
drückt: „Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft.“15 Das 
                                                           
11 Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie,  S. 351f. 
12 Adorno, Ästhetische Theorie, S. 16. Im Folgenden zitiert als ÄT. 
13 Adorno, ÄT, S. 12. 
14 Adorno, ÄT, S. 336. Hervorhebung T.A. 
15 Adorno, ÄT, S. 19. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 127 

 

bedeutet, dass die Form, aus der sich die Kunst negativ herausbildet und 
mit der sie sich der Gesellschaft entgegensetzt, nichts anderes als das Ge-
sellschaftliche ist. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, bei der Nega-
tivität der Kunst gegenüber der Gesellschaft die praxisbezogene Pointe 
stärker zu betonen. Für Adorno kann die Kunst nur in der und gegen die 
Gesellschaft autonom sein: 
 
„Die Immanenz der Gesellschaft im Werk ist das wesentliche gesellschaftliche Verhält-
nis der Kunst, nicht die Immanenz von Kunst in der Gesellschaft.“16 
 
Kunst als autonome Kunst konstituiert sich also negativ-immanent aus der 
Gesellschaft (und nicht umgekehrt). Die gesellschaftliche Dimension der 
Kunst ist – mit der Logik des Negativ-Dialektischen – eine anti-
gesellschaftliche. Die negative Kraft der Kunst, durch die sie sich der Ge-
sellschaft entgegensetzt sowie ihre geschichtliche Autonomie gewinnt, 
wird von Adorno im Weiteren als gesellschaftliche „Resistenzkraft“ der 
Kunst beschrieben. Allein durch diese Kraft könne sich die Kunst am Le-
ben erhalten.17 Das Anti-Gesellschaftliche der Kunst ist nicht ein Außer-
Gesellschaftliches, sondern eine der Gesellschaft interne Negativität. 
Kunst wird „zum Gesellschaftlichen durch ihre Gegenposition zur Gesell-
schaft, und jene Position bezieht sie erst als autonome.“18 Sie ist nur dann 
wirklich Kunst bzw. autonom, wenn die Spannung zwischen diesen beiden 
Polen (dem Gesellschaftlichen und dem Anti-Gesellschaftlichen) antago-
nistisch fortbesteht, ohne dass sie sich miteinander versöhnen. Als nächs-
tes lässt sich klar machen, dass in diesem fortdauernden Antagonismus für 
Adorno nicht nur die Kunst das Negative der Gesellschaft ist, sondern zu-
gleich die Gesellschaft ein negativ-immanenter Bestandteil der Kunst ist. 
Das anti-gesellschaftliche „Ferment“, das der Kunst innewohnt, ist darum 
sowohl der Grund ihrer Autonomie als auch der ihres möglichen Verfalls 
jetzt und in Zukunft: 

 
„Hinfällig aber sind Kunst und Kunstwerke, weil sie […] nicht nur Kunst sondern auch 
ein dieser Fremdes, Entgegensetztes sind. Ihrem eigenen Begriff ist das Ferment bei-
gemengt, das ihn aufhebt.“19 
                                                           
16 Adorno, ÄT, S. 345. 
17 Vgl. Adorno, ÄT, S. 335. 
18 Adorno, ÄT, S. 335. 
19 Adorno, ÄT, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Die Grenze der Kunst zur Nichtkunst, d.h. zum Moment ihres Zerfalls, ist 
die dünnste und innerste Linie ihrer Existenz. Da die Kunst sich immer 
schon aus der Nichtkunst herausbildet, trägt sie das ihr Fremde bzw. Ne-
gative stets in sich. „Ihr gesellschaftliches Schicksal wird der Kunst nicht 
bloß von außen angetan, sondern ist ebenso die Entfaltung ihres Be-
griffs.“20 Fehlt dieser Antagonismus zwischen der Gesellschaft und der 
Kunst und versöhnt sich die Kunst mit der Gesellschaft, verfällt sie in die 
Kulturindustrie oder in das, was gewöhnlich als Kitsch oder als Trivialkul-
tur bezeichnet wird. Mit Burkhardt Linder lässt sich dieser Verfall wie 
folgt ausdrücken: „Kulturindustrie bezeichnet den Vorgang einer falschen 
Aufhebung, nämlich der Liquidation des Spannungsverhältnisses von 
Kunstautonomie und Gesellschaft.“21 Und bei Peter Bürger heißt es wei-
ter: „Dass es eine solche falsche Aufhebung gibt, bezeugen Unterhaltungs-
literatur und Warenästhetik.“22 Kunst kann demgegenüber nur autonom 
sein bzw. bleiben, solange ihr antagonistisches Verhältnis zur Gesellschaft 
fortbesteht. In diesem Sinne soll als Zweites – neben dem Gesellschaftli-
chen – auch das Geschichtliche als ein konstitutives Moment der autono-
men Kunst hervorgehoben werden. 

Für Adorno stellt die Autonomie der Kunst keinen unveränderlichen, 
statischen Zustand, sondern ein historisch „Gewordenes“ dar.23 In ihrer 
Geschichte war die Kunst nicht immer autonom oder, mit hegelscher Ter-
minologie gesagt, nur an sich autonom. Ihre Autonomie ist also nicht bloß 
das institutionell, politisch oder rechtlich Gegebene, vielmehr ist es das 
aus ihren eigenen Kräften und Praktiken geschichtlich Erworbene: Das an-
tagonistische Moment, durch das Kunst sich geschichtlich und antithetisch 
verselbständigt, geht zuerst, wie paradox es erscheinen mag, mit Adornos 
viel rezipierter These des Selbstverständlichkeitsverlusts der Kunst einher. 
Dass die Kunst ab der Moderne24 nicht mehr selbstverständlich sei,25 heißt 
                                                           
20 Theodor W. Adorno, „Paralipomena“, Gretel Adorno, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Äs-

thetische Theorie, Frankfurt am Main 1973, S. 389–490, hier S. 459. 
21 Burkhardt Lindner, „‚Il faut être absolument moderne‘. Adornos Ästhetik: ihr Kon-

struktionsprinzip und ihre Historizität“, Burkhardt Lindner, Werner Martin Lüdke 
(Hrsg.), Materialien zur ästhetischen Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion 
der Moderne, Frankfurt am Main 1980, S. 261–309, hier S. 292. 

22 Bürger, Theorie der Avantgarde, S. 73. 
23 Adorno, ÄT, S. 34. 
24 Das antagonistische Gebilde der Kunst lässt sich nach Adorno in und nach der mo-

dernen Kunst stärker erkennen. Es ist nicht eindeutig festzustellen, wann die mo-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 129 

 

zwar nicht, dass sie früher immer und ganz selbstverständlich war. Jedoch 
zeigt der Selbstverständlichkeitsverlust in der modernen Kunst eine ambi-
valente Parallelität mit den Prozessen der Verselbständigung bzw. „Auto-
nomisierung“26 der Kunst, die man auf zwei Arten und Weisen interpretie-
ren kann: 

 
„Die Male der Zerrüttung sind das Echtheitssiegel von Moderne […]. Explosion ist eine 
ihrer Invarianten.“27 
 
Dass in der modernen Kunst Explosion, Überschreitung oder Zerrüttung 
vorschnell zu einer Invariante gewandelt, d.h. selbst zum künstlerischen 
Prinzip gemacht wird, hat zur Folge, dass die Kunst nicht mehr aus sich 
selbst heraus oder nicht mehr selbstbezüglich verstanden und erfahren 
werden kann.28 Darum wird die für Adorno konstitutive Spannung „zwi-
schen dem Nicht-sich-verstehen-Lassen und dem Verstanden-Werden--
Wollen“29 völlig aufgelöst oder nur seitens der Nichtverständlichkeit ge-
opfert. Die These des Selbstverständlichkeitsverlusts der Kunst weist in 
diesem Sinne tatsächlich auf einen Autonomieverlust hin. Interpretiert 
man diese These allerdings mit Adornos weiteren Überlegungen zur Rät-
selhaftigkeit der Kunst, lässt sich dabei ein wichtiges Moment für das Au-
tonom-Werden der Kunst erkennen. Denn die Kunst verdankt nach Ador-
no ihre Autonomie nicht einer begrifflich vollständig beschreibbaren 
Struktur, sondern eher ihrer anti-diskursiven Haltung und mimetischen 
Struktur.30 Dass Kunst in ihrer geschichtlichen Entwicklung weniger 

                                                                                                                         
derne Kunst für Adorno beginnt und welche Epochen sie umfasst. Mit Peter Bürger 
lässt sich jedoch vermuten: „Unter Moderne versteht Adorno die Kunst seit Bau-
delaire. Der Begriff umfasst also die Vorbereitung der Avantgardebewegungen, 
diese selbst und die Neoavantgarde.“ Bürger, Theorie der Avantgarde, S. 112. 

25 „Zur Selbstverständlichkeit wurde, dass nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbst-
verständlich ist, weder in ihr noch in ihrem Verhältnis zum Ganzen, nicht einmal 
ihr Existenzrecht.“ Adorno, ÄT, S. 9. 

26 Vgl. Stefanie Husel, Grenzwerte im Spiel. Die Aufführungspraxis der britischen 
Kompanie ‚Forced Entertainment‘. Eine Ethnografie, Bielefeld 2014, S. 54f. 

27 Adorno, ÄT, S. 41. 
28 Vgl. Adorno, ÄT, S. 42. 
29 Adorno, „Paralipomena“, S. 448. 
30 Vgl. Adorno, ÄT, S. 86f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

selbstverständlich werde, hängt nach dieser Interpretation also davon ab, 
dass sie ihre rätselhafte Struktur in der Geschichte immer stärker zeigt: 

 
„Der Rätselcharakter der Kunstwerke bleibt verwachsen mit der Geschichte. Durch sie 
wurde sie einst zu Rätseln, durch sie werden sie es stets wieder […]. Alle Kunstwerke, 
und Kunst insgesamt, sind Rätsel; das hat altersher die Theorie der Kunst irritiert. Dass 
Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verbergen, nennt den Rät-
selcharakter unterm Aspekt der Sprache.“31 
 
Hätte man alle internen – organischen – Zusammenhänge in einem Ein-
zelwerk vollständig beschreiben können, würde dies dann nicht als ein 
Kunstwerk, sondern als ein bekannter Alltagsgegenstand oder ein gewöhn-
liches Phänomen wahrgenommen werden. „Als konstitutiv [...] ist der Rät-
selcharakter dort zu erkennen, wo er fehlt: Kunstwerke, die der Betrach-
tung und dem Gedanken ohne Rest aufgehen, sind keine.“32 Von daher 
stellen Kunstwerke eine kontinuierliche Herausforderung für das Denken 
und Verstehen dar. 

Nach Adorno haben Kunstwerke einen singulären Charakter, insofern 
sie – wie bei Kant – nicht unter den vorgegebenen Begriffen subsumiert 
werden können.33 Auf der einen Seite wird Kunst in ihrem rätselhaften 
Gebilde stärker autonom – sonst würde sie als völlig selbst-verständliche 
Kunst, die für das Denken keine Herausforderung mehr darstellt, in Nicht-
kunst verfallen.34 Auf der anderen Seite kann aber auch ihre Rätselhaftig-
keit zum eigenen Verfall führen, weil sie in Form der Explosion, Zerrüt-
                                                           
31 Adorno, ÄT, S. 182. 
32 Adorno, ÄT, S. 184. 
33 In diesem Zusammenhang soll auch kurz darauf hingewiesen werden, dass Nietz-

sches Begriffskritik – ein Begriff sei nichts anderes als das Gleichsetzen des Nicht-
gleichen – für Adornos Theorie eine entscheidende Rolle spielt. Vgl. Scheer, Ein-
führung in die philosophische Ästhetik, S. 176. 

34 Natürlich kann man hier die Frage stellen, ob man in Auseinandersetzung mit vie-
len Kunstwerken, insbesondere mit Filmen oder Werken der Literatur, nicht zuerst 
Erzählungen, Figuren und Handlungen in einer logischen Ordnung nachvollziehen 
soll, um überhaupt etwas Ästhetisches oder Rätselhaftes dabei erfahren zu können. 
Diese Frage nach der Trennung des Ästhetischen vom Nicht-Ästhetischen erfordert 
zuerst ein werkästhetisches Konzept der Grenze, das im nächsten Kapitel unter ei-
ner rahmentheoretischen Perspektive (als eine Debatte um Parergon und Ergon) 
diskutiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 131 

 

tung oder Überschreitung vorschnell radikalisiert und verabsolutiert wer-
den kann, wie es in der Avantgardekunst der Fall gewesen sei. Von daher 
soll die Rebellion der Kunst gegen diskursives Wissen in ihrer Doppeldeu-
tigkeit verstanden werden. Obwohl Kunstwerke uns jeglichen einseitigen 
hermeneutischen Zugang versperren,35 heißt dies für Adorno nicht, dass 
man von den Kunstwerken nichts verstehen kann. Rätselhafte Kunstwerke 
bieten ihre möglichen Lösungen bzw. ihre zu (v)erschließenden Bedeutun-
gen an: „[J]edes authentische Werk schlägt auch die Lösung seines unlös-
baren Rätsels vor.“36 Ihre Lösungen, ihre rätselhaften Bedeutungen kann 
man zwar nicht bloß mit Hilfe von gewöhnlichem Zeichengebrauch er-
schließen – im strikten Sinne suspendieren sie den Übergang vom Zei-
chenmaterial zur Bedeutung. Jedoch wird das Verstehen bei der Begeg-
nung mit dem Rätsel so herausgefordert, dass es sich nur auf die selbstbe-
zügliche Struktur der Kunstwerke ausrichtet, die den eigenen Wahrheits-
gehalt in sich tragen.37 Löst man das Rätsel vollständig, handelt es sich 
dabei nicht mehr um die Kunst – ein unlösbarer Teil muss immer verblei-
ben. Dem Wahrheitsgehalt eines jeden Werkes, seiner unlösbaren Lösung, 
kann man sich nach Adorno trotzdem mit Hilfe philosophischer Reflexion 
annähern, eben weil Kunst und Philosophie an der Wahrheit aufeinander-
treffen.38 Da Kunstwerke schließlich „durch die Freiheit des Subjekts in 
ihnen weniger subjektiv als die diskursive Erkenntnis“ sind,39 weist ihr 
Wahrheitsgehalt im Vergleich zu anderen, rational-strukturierten Arten 
von Wahrheiten einen enormen Wert auf. 
                                                           
35 Vgl. Adorno, ÄT, S. 179f. 
36 Adorno, ÄT, S. 192. 
37 Die These der Rätselhaftigkeit der Kunst in ihrer unlösbaren Lösung kann man 

auch an Martin Heideggers Überlegungen anknüpfen, wenn er im Nachwort zu Der 
Ursprung des Kunstwerks formuliert: „Die vorstehenden Überlegungen gehen das 
Rätsel der Kunst an, das Rätsel, das die Kunst selbst ist. Der Anspruch liegt fern, 
das Rätsel zu lösen. Zur Aufgabe steht, das Rätsel zu sehen.“ Martin Heidegger, 
Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Einführung von Hans-Georg Gadamer, 
Stuttgart 1960, S. 83. 

38 Für den diesbezüglichen Unterschied zwischen Adornos Konzept des künstleri-
schen Verstehens bzw. Nichtverstehens und einem hermeneutischen Denkmodell 
vgl. z.B. Andrea Sakoparnig, „‚Das ist ein Satz. Und das ein anderer.‘ Überlegun-
gen zum Begriff des Rätsels im Horizont literarischer Selbstbezüglichkeit“, in: Va-
riations (2011), S. 57–70, hier S. 58. 

39 Adorno, ÄT, S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Vor dem Hintergrund der bisher diskutierten Momente des Gesell-
schaftlichen und Geschichtlichen kann nun als Drittes das Moment der 
kritischen Selbstreflexion sowie -befragung von Kunst diskutiert werden. 
Nach Adorno verläuft die negative Bewegung der Kunst nicht nur gegen 
die Gesellschaft und nicht nur geschichtlich, sondern vor allem gegen das 
eigene Gesellschaftliche und Geschichtliche. Die selbstkritische Reflexion 
der Kunst auf ihre eigene Geschichte und Kultur erweist sich in Adornos 
Ästhetik für den Prozess des Autonom-Werdens besonders ausschlagge-
bend. Demnach wird die Kunst durch eine Reihe von selbstreflexiven 
Momenten autonom, d.h. dadurch, dass sie aus dem jeweiligen aktuellen 
Entwicklungsstand der ästhetischen „Produktivkräfte“ auf ihre eigene Ge-
schichte reflektiert.40 Man kann das Autonom-Werden der Kunst zuerst in 
hegelschen Begriffen des Zum-eigenen-Selbstbewusstsein-Kommens oder 
des Für-sich-Werdens des Ansichseins der Kunst denken.41 Obwohl Ador-
nos negativ-dialektisches Kunst- und Geschichtsverständnis von der he-
gelschen Dialektik hinsichtlich deren Versöhnungsideal stark abweicht, 
geht er bei seinen Überlegungen zur autonomen Kunst ebenfalls von ei-
nem Fortschrittsdenken aus. „Die Geschichte der Kunst“ wird von Adorno 
insgesamt als die Geschichte „des Fortschritts ihrer Autonomie“ verstan-
den.42 Charakteristisch ist aber für den geschichtlichen Fortschritt der 
Kunst nach Adorno nicht bloß eine Steigerung des Grads der technisch-
materialen Meisterschaft des Künstlers in den einzelnen Werken, auch 
nicht, dass das spätere Kunstwerk das Bessere sei, sondern der der Kunst 
und den Kunstgattungen in ihrer jeweiligen Ausdifferenziertheit immanen-
te Prozess der Freiheit bzw. Verselbständigung, d.h. der Autonomie. Der 
künstlerische Fortschritt als Prozess der ästhetischen Verselbständigung 
kann relational, komparativ sowie kritisch bestimmt werden.43 Mit einem 
Vergleich zwischen Bach und Beethoven erläutert Adorno diesen Fort-
schritt wie folgt: 

 
                                                           
40 Vgl. Adorno, ÄT, S. 285. 
41 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 204. 
42 Adorno, ÄT, S. 17. 
43 In ihrer erfahrungsästhetischen Neubestimmung von Adornos Fortschrittsdenken 

weisen Menke und Rebentisch auf vier Momente der Kunsturteile hin: kontrastive, 
historische, poetisch-technische und kritische. Vgl. Christoph Menke, Juliane Re-
bentisch, „Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts“, dies. (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 9–18, hier S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 133 

 

„[D]er Fortschritt [ist] nicht nur einer von Materialbeherrschung und Vergeistigung 
sondern einer des Geistes im Hegelschen Sinn des Bewusstseins seiner Freiheit. Ob die 
Materialbeherrschung bei Beethoven über die Bachs hinaus fortschritt, darüber ist end-
los zu disputieren; von diesem und von jenem wird das Material nach verschiedenen 
Dimensionen vollkommener gemeistert. Die Frage, wer von beiden höher rangiere, ist 
müßig; nicht die Einsicht, dass die Stimme der Mündigkeit des Subjekts, Emanzipation 
von Mythos und Versöhnung mit diesem, also der Wahrheitsgehalt bei Beethoven wei-
ter gedieh als bei Bach.“44 

 
Die Autonomie der Kunst zeichnet sich also besonders durch Prozesse der 
geschichtlichen Befreiung, Verselbstständigung, der Selbstkonstituierung 
aus, deren logischer Aspekt uns an Kants Konzept der He-Autonomie des 
Ästhetischen erinnert, durch die das Subjekt selbst konstituiert. Anders als 
bei Kant werden jedoch diese Prozesse bei Adorno mit Bezug auf die 
Kunst als negativ-dialektische Prozesse charakterisiert. Demzufolge ist die 
geschichtliche Verselbständigung der Kunst als autonome Kunst keine po-
sitive Bestimmung der Kunst, auch nicht eine teleologische Annäherung 
an ein Ideal (wie bei Hegel), sondern vor allem eine negative, antagonisti-
sche Selbst-Konstituierung derselben. Wie Albrecht Wellmer erklärt, kann 
der Verselbstständigungsprozess der Kunst für Adorno nur durch den die-
ser immanenten Antagonismus möglich sein: 

 
„[Kunst ist] die Negation einer unversöhnten Wirklichkeit. Wahr im Sinne von wirk-
lichkeitstreu kann sie daher nur sein, insofern sie Wirklichkeit als unversöhnte, antago-
nistische, zerrissene zur Erscheinung bringt. Aber sie kann das nur, indem sie die Wirk-
lichkeit im Lichte der Versöhnung erscheinen lässt, durch gewaltlose ästhetische Syn-
thesis des Zerstreuten nämlich, welche den Schein der Versöhnung erzeugt. Dies be-
deutet aber, dass eine Antinomie ins Innere der ästhetischen Synthesis hineingetragen 
wird: diese kann, ihrem Begriffe nach, nur gelingen, indem sie sich gegen sich selbst 
kehrt, ihr eigenes Prinzip in Frage stellt, um der Wahrheit willen, die doch anders als 
kraft dieses Prinzips nicht zu haben ist. […] Die Kunst muss sich, ihrer Idee nach, ge-
gen ihr eigenes Prinzip kehren, zur Rebellion gegen den ästhetischen Schein werden.“45 
 
Nur im Sinne einer selbstkritisch und selbstbezüglich konstituierten Ge-
schichte der Kunst kann man also bei Adorno von einer Autonomie der 
                                                           
44 Adorno, ÄT, S. 315. Hervorhebung T.A. 
45 Albrecht Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik 

nach Adorno, Frankfurt am Main 1985, S. 16f. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Kunst als deren Fortschritt sprechen. Kunst wird demnach autonom, in-
dem sie negativ und antagonistisch zu ihrem eigenen Bewusstsein kommt. 
Sie wird nicht bloß dadurch autonom, dass sie sich von der Gesellschaft 
distanziert und dieser entgegensetzt, sondern vor allem dadurch, dass die 
im jeweiligen Kunstbereich geltenden Prinzipien sowie Normen ständig in 
Frage gestellt werden.46 Als Beispiel gibt Adorno an dieser Stelle Tenden-
zen in der zeitgenössischen Musik an, die sich dem Prinzip der sinnvollen 
Organisation von Ereignissen in einer konventionellen Zeitordnung wider-
setzen, mit der Notwendigkeit einer unwiederholbaren und kausalen Zeit-
folge brechen und schließlich mit einem neuen Zeitlichkeitsprinzip expe-
rimentieren.47 Ausgehend von Adornos Überlegungen kann man ein ähn-
liches selbstkritisches Vorgehen im Bereich der Literatur exemplarisch an-
führen. Die autobiographische Technik wurde ab dem frühen 20. Jahrhun-
dert von einer Reihe von Schriftstellern, u.a. Marcel Proust, Franz Kafka, 
Virginia Woolf und später Claude Simon, entscheidend in Frage gestellt. 
In seinem siebenbändigen Roman Auf der Suche nach der verlorenen Zeit 
hat Proust z.B. eine neue autobiographische Schreibtechnik verwendet, die 
der Erzählerperspektive nicht mehr wie in den früheren Exemplaren dieser 
literarischen Form einen allwissenden Subjektstatus zuerkannte. Stattdes-
sen wurde die subjektive Wahrnehmung des Erzählers in ihrer Fehlbarkeit 
und Unvollkommenheit so vorgeführt, dass sie mit einem normativ gere-
gelten Ort und einer normativ geregelten Geschichte ständig oszilliert. Mit 
Blick auf diese und weitere Romane wie Kafkas Tagebücher, Woolfs 
Moments of Being und Simons La Corde raide lässt sich in der Literatur 
allgemein von einer kritischen Selbstbefragung der einzelnen Prinzipien 
sprechen.48 Dieser Prozess stellt für Adorno einen von notwendigen und 
konstitutiven Schritten für die Autonomisierung der Literatur in ihrer Ge-
schichte dar. 

Bei den bisher rekonstruierten Argumenten aus Adornos Negativitäts-
ästhetik wurde weder auf die kultur- und ideologiekritische Seite seiner 
Theorie detailliert eingegangen noch die These des Verfalls der Kunst ge-
nügend angeführt. Jedoch sind sie völlig ausreichend, um – entsprechend 
                                                           
46 Auch Peter Bürger entwickelt seine Theorie der Avantgarde zum Teil aus diesem 

Moment von Adornos Ästhetik und bezeichnet diese Epoche, wie oben kurz er-
wähnt, als „Selbstkritik der Kunst in der bürgerlichen Gesellschaft“ Bürger, Theo-
rie der Avantgarde, S. 26ff. 

47 Vgl. Adorno, ÄT, S. 42. 
48 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Ist Kunst Illusion?, München 2015, S. 125ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 135 

 

dem anfangs erwähnten Ziel – aus seinen Überlegungen zur Autonomie 
der Kunst ein praxisbezogenes Verständnis von Grenzüberschreitungen 
der Kunst zu gewinnen. Zusammengefasst lässt sich die Autonomie der 
Kunst bei Adorno durch drei Bewegungen derselben charakterisieren, die 
voneinander nicht getrennt werden können: (1) die gesellschaftsinterne 
Negativität, (2) das Gewordensein und (3) die kritische Selbstbefragung 
bzw. -reflexion von Kunst.49 Mit Blick auf diese Momente kann man in 
Adornos Ästhetik wichtige Züge der praxisbezogenen Ästhetik deutlich 
erkennen. Als Erstes expliziert Adorno die Grenzen der Kunst unmittelbar 
aus den überbordenden Dimensionen unserer historisch-gesellschaftlichen 
Praktiken. Die Kunst gewinnt ihre Autonomie – mit Blick auf die ersten 
beiden Momente – historisch und immer nur in ihrem untrennbaren Anta-
gonismus mit dem Gesellschaftlichen. Die Autonomie der Kunst ist also 
eine immer bereits (negativ) aufgehobene bzw. überschrittene Form des 
Gesellschaftlichen. Ihre autonome Existenz ist niemals außerhalb des Ge-
sellschaftlichen, vielmehr soll sie als eine antigesellschaftliche (Grenz-)-
Öffnung mitten im Gesellschaftlichen gedacht werden. Die Kunst bildet 
ihre Grenze als eine negative Form aus gesellschaftsimmanenten Über-
schreitungsmomenten heraus. Sie ist also nicht eine von der Gesellschaft 
getrennte Sphäre, mit der sie zusätzlich in eine antagonistische Beziehung 
tritt, sondern sie hat ihre Existenz nur im Antagonismus und insofern die-
ser fortbesteht. Ihre Autonomie kann man schließlich wie das „Theologo-
umenon“ denken, „dass im Stand der Erlösung alles sei, wie es ist und 
gleichwohl alles ganz anders.“50 

Als Zweites verschafft Adornos Theorie eine wichtige Perspektive für 
verschiedene Arten und Weisen der Grenzüberschreitungen der Kunst, 
von denen man seit spätestens Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute in 
kunsttheoretischen sowie -praktischen Kontexten immer wieder spricht. 
Besonders lässt sich mit Blick auf das dritte Moment, nämlich die selbst-
kritischen und geschichtlichen Reflexionsprozesse der Kunst, Grenzüber-
                                                           
49 Ferenc Fehér, der ein Lukács-Schüler war, hat ausgehend von diesem von zwei Li-

nien der Autonomie der Kunst gesprochen, die diesen Schlussfolgerungen zum Teil 
entsprechen: 1. Selbstbefreiung der Kunst von anderen Bereichen; 2. Befreiung in-
nerhalb des ästhetischen Bereichs. Vgl. Ferenc Fehér, „Der Pyrrhussieg der Kunst 
im Kampf um ihre Befreiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo“, 
Christa Bürger, Peter Bürger (Hrsg.), Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie und 
die Avantgarde, Frankfurt am Main 1986, S. 13–33, hier S. 14 u. 20. 

50 Adorno, ÄT, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schreitungen im Sinne vom Fortschreiten der Kunst verstehen, die für die-
se und für ihr Autonom-Werden konstitutiv sind. Ausschlaggebend für ei-
ne kunstkonstitutive Grenzüberschreitung ist das kritisch-negative Ver-
hältnis einer ästhetischen Verfahrensweise oder Technik in einem be-
stimmten historischen Stand gegenüber anderen. Demzufolge widersetzt 
sich Kunst in ihrer Genese und ihrem Fortbestehen nicht nur dem Gesell-
schaftlichen, sondern vor allem ihrer eigenen Geschichte und ihren eige-
nen ästhetischen Prinzipien in ihrer Geschichte. Kritisch-reflexive Ausei-
nandersetzungen mit den eigenen Normen, Prinzipien und Grenzen gehen, 
wie bei Kants Reflexionsästhetik, mit ihren permanenten Veränderungen, 
Revisionen sowie Verschiebungen zusammen. Adornos Ästhetik nimmt 
damit auf das kantische Modell einen immanenten Bezug und führt sie im 
kunstspezifischen Zusammenhang produktiv weiter. Eine Selbstüber-
schreitung als Fortschreiten der Kunst ist für Adornos Ästhetik des Weite-
ren nicht bloß möglich, sondern zugleich notwendig. Denn erst durch diese 
selbstkritische Haltung der Kunst gegenüber ihrer eigenen Geschichtlich-
keit kann man von einer geschichtlichen Autonomie bzw. Verselb-
ständigung der Kunst sprechen.51 Wie die einzelnen Künste sich ihren ei-
genen Prinzipien entgegensetzen und sich ständig neu definieren, wird im 
dritten Teil der vorliegenden Arbeit wieder mit Adorno näher diskutiert 
(vgl. III.3.1). 

Als Drittes lässt sich mit Blick auf die drei Momente der autonomen 
Kunst eine andere Konsequenz ziehen, die der öfters rezipierten Adorno-
Interpretation entspricht: Selbstverständlich gibt es für Adorno nicht nur 
kunstkonstitutive, sondern auch ‚destruktive‘ Formen von ästhetischen 
Grenzüberschreitungen, die in Nichtkunst überführen und letztlich 
schlechter als die empirische und soziale Realität selbst gälten.52 Solche 
Überschreitungen sind vielerlei – man kann mit Adorno eine unendliche 
Liste der Produkte der Kulturindustrie, der Popmusik, des kommerziellen 
Films usw. erstellen. Interessantere Beispiele wären aber Jazzmusik, Per-
formances, abstrakter Expressionismus oder Action-Painting (Werke von 
                                                           
51 Obwohl es dem fortschrittstheoretischen Ansatz von Adorno nicht direkt um eine 

technisch-materiale Progressivität, sondern eher um ein relationales bzw. kompara-
tives Konzept des Fortschreitens im Zuge der Autonomisierung von Kunst geht, 
bleibt er nicht ganz unproblematisch. Denn es scheint nicht ganz möglich zu sein, 
in einem historischen Stand das geltende ästhetische Prinzip festzustellen und die-
ses kritisch in Frage zu stellen. Vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 108. 

52 Vgl. Adorno, ÄT, S. 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 137 

 

Jackson Pollock, Mark Rothko usw.) – auch wenn diese Richtungen in der 
Kunst mit den früheren Formen bzw. Prinzipien kritisch umgegangen sind, 
sind sie anscheinend nach Adornos Verständnis einer falschen Aufhe-
bungslogik unterworfen. Auch die sogenannte Engagement-Kunst und In-
terventions-Kunst sind für ihn keine kunstkonstitutiven und für die Ver-
selbständigung notwendigen Formen von Grenzüberschreitungen.53 Wich-
tiger als eine solche Auflistung der Kunstrichtungen und der einzelnen 
Werke lässt sich an dieser Stelle kurz rekapitulieren, welche Logik den 
Verlust der künstlerischen Autonomie verursacht. Die autonom gewordene 
Kunst ist nach Adorno im genauso starken Maße von dem eigenen Verfall 
bedroht, eben weil Kunst aus dem (anti-)gesellschaftlichen Ferment kon-
stituiert wird, das sie wiederum aufheben kann. Destruktive Formen von 
Grenzüberschreitungen, die die Autonomie der Kunst verletzen und in He-
teronomie umschlagen können, entspringen darum der Kunst und Kunst-
praxis selbst. Dies wird von Adorno an einer Stelle sehr deutlich ausge-
drückt:  

 
„Kunstwerke vermögen […] ihr Heteronomes, ihre Verflochtenheit in die Gesellschaft, 
sich zuzueignen, weil sie selbst stets zugleich auch ein Gesellschaftliches sind. Gleich-
wohl hat ihre Autonomie, mühsam der Gesellschaft abgezwungen und gesellschaftlich 
entsprungen in sich, die Möglichkeit des Rückschlags in Heteronomie“.54  
 

Das Heteronom-Werden der Kunst, das sich durch destruktive Formen von 
ästhetischen Grenzüberschreitungen auszeichnet, deutet also ebenfalls auf 
ein historisch Gewordenes, das nicht von außen hinzukommt, sondern 
selbst der Kunst und der Kunstpraxis innewohnt.55 

Obwohl die letztgenannte grobe Teilung von konstitutiven und de-
struktiven Formen von Grenzüberschreitungen (in) der Kunst dem ersten 
Anschein nach sehr hilfreich sein kann, erweist sie sich bei genauer Be-

                                                           
53 Vgl. Theodor W. Adorno, „Engagement“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Noten zur Lite-

ratur, Frankfurt am Main 2003, S. 409–430. 
54 Adorno, ÄT, S. 353. 
55 Hier soll kurz darauf hingewiesen werden, dass es für Adorno auch auf der Ebene 

von Kunstgattungen zwei Arten von Grenzüberschreitungen bzw. -verwischungen 
gibt, die er als Verfransung der Künste bezeichnet und auf die wir später kommen 
werden. Verfransungstendenzen lassen sich ebenso als immanente und nichtimma-
nente voneinander unterscheiden. Vgl. III.3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

trachtung als höchst problematisch. Denn Adornos Autonomieverständnis, 
durch das künstlerische Grenzüberschreitungen normativ klassifiziert wer-
den können, führt notwendigerweise zu einem zu engen Kunstverständnis. 
Das begrenzte Kunstverständnis seiner Theorie hat nichts mit der normati-
ven Dimension des Begriffs ‚Autonomie‘ zu tun. Dieser Begriff hat einen 
spezifisch-normativen Bezug und erst anhand dessen könnte Adorno 
Kunst sowohl in ihrer Selbstständigkeit gegenüber den anderen, politisch-
rechtlichen Sphären als auch in ihren (eigen-)geschichtlichen Selbstnor-
mierungs- bzw. -konstituierungsprozessen als autonome Kunst identifizie-
ren. Vielmehr ist als Erstes der normative Anspruch seiner Theorie im 
Allgemeinen problematisch. Demzufolge gibt es für Adorno entweder ge-
lungene oder misslungene Werke, d.h. kein Zwischending.56 Deshalb 
müssen von seiner Theorie viele neuere Kunstrichtungen, -traditionen, 
Filme, Improvisationen, Performances, Jazzmusik usw. völlig ausge-
schlossen bleiben. Durch seine Theorie werden als Nächstes Gegenstände 
oder Praktiken, die als ‚Kunstwerke‘ gelten sollen, von solchen, die diese 
Bezeichnung nicht verdienen, so strikt abgesondert, dass zwischen der äs-
thetischen und nicht-ästhetischen Welt eine unüberbrückbare Kluft ent-
steht. Dabei liegt das Problem weniger in dem ideologiekritischen Akzent 
von Adornos Theorie, die allgemein für kunstkritische Urteile fruchtbar 
gemacht werden kann,57 sondern eher darin, dass (sogar wertvollste) 
Kunst in ihrem autonomen Status keine oder nur eine sehr geringe Bezie-
hung zur Gesellschaft haben kann. Mit Adorno können wir tatsächlich ei-
nen erheblichen Beitrag der Gesellschaft zur Kunst in deren immanenten 
Form lesen und dies auch nachvollziehen. Aber ein möglicher Beitrag der 
Kunst zur Gesellschaft wird dabei entweder ausgeschlossen oder nur auf 
ganze wenige Kunstwerke begrenzt. Diese Kritik soll mit Blick auf A-
dornos Werkkonzept präzisiert werden. Sein Konzept des monadischen 
Kunstwerks wird einerseits das Problem seiner Ästhetik stärker zum Vor-
schein bringen, und andererseits wird es uns ex negativo den Weg zeigen, 
wie wir sonst die Grenzen der einzelnen Werke und Kunstpraktiken the-
matisieren sowie problematisieren sollen. In dieser Hinsicht behandeln die 
darauffolgenden Ausführungen dieses Teils die Debatte um die Grenzen 
                                                           
56 Als Beispiel vgl. „Der Begriff des Kunstwerks impliziert den des Gelingens. Miß-

lungene Kunstwerke sind keine, Approximationswerte der Kunst fremd, das Mittle-
re ist schon das Schlechte.“ Adorno, ÄT, S. 280. 

57 Für eine kunstkritische Aktualisierung von Adornos Theorie vgl. Menke, Reben-
tisch, „Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts“, S. 9–18. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 139 

 

des Ästhetischen weniger mit Blick auf den Begriff der Kunst, als viel-
mehr hinsichtlich der einzelnen Kunstwerken und -praktiken. Bevor A-
dornos Theorie im Folgenden aus einem werkbezogenen Aspekt kritisiert 
wird, lässt sich aber nochmals hervorheben, dass ihr in der Tat gelingt, die 
Grenzen der Kunst aus den entgrenzenden und überbordenden Dimensio-
nen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken heraus zu begründen. 
Allerdings gelangt die Kunst bei seiner Theorie am Ende Schritt für 
Schritt zu einem ästhetischen Außerhalb, wo die konstitutive Beziehung 
auf jene Praktiken sehr schwer oder fast unmöglich wird. 
 

 

MONADE: VERSCHLOSSENE GRENZE DES KUNSTWERKS 
 

Wenn Adorno die Kunst in ihrem geschichtlich-sozialen Gewordensein als 
autonome Kunst charakterisiert, denkt er dabei selbstverständlich auch 
einzelne Kunstwerke und Kunstgattungen jeweils als autonome – es soll 
also nicht so gedacht werden, dass es für ihn einerseits Kunst und anderer-
seits Künste und Kunstwerke gäbe, die unterschiedlichen theoretischen 
Grundlagen erfordern. Fokussiert man an dieser Stelle nur auf den werk-
bezogenen Aspekt der Autonomie bzw. der selbstbezüglichen Bestim-
mung des Kunstwerks, begegnet man in der Ästhetischen Theorie einem 
problematischen Werkkonzept, das oben dargestellte Problem viel deutli-
cher macht. Nach Adorno ist ein Kunstwerk 

 
„Monade: Kraftzentrum und Ding in eins. Kunstwerke sind gegeneinander verschlos-
sen, blind, und stellen doch in ihrer Verschlossenheit vor, was draußen ist. So jedenfalls 
bieten sie der Tradition sich dar, als jenes lebendig Autarkische, das Goethe mit dem 
Synonym für Monade Entelechie zu nennen liebte.“58 
 
Das autonome Kunstwerk wird damit von Adorno durch die Monadenme-
tapher, den Kernbegriff der leibnizschen Metaphysik, charakterisiert. Nach 
Leibniz’ rationalistischem Weltbild besteht die Welt aus einer unendlichen 
Anzahl von Monaden, d.h. von einfachen Einheiten, die nicht weiter teil-
bar sind. In unserem Zusammenhang lässt sich in recht verkürzter Form 
auf drei Eigenschaften einer einzelnen Monade verweisen, die für Adornos 

                                                           
58 Adorno, ÄT, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Werkkonzept konstitutiv sind: Erstens ist eine Monade fensterlos bzw. von 
innen/außen her undurchdringlich. Zweitens spiegelt sie das ganze Univer-
sum in sich. Drittens ist sie selbstgenügsam und vollkommen oder das, 
was man in aristotelischer Tradition Entelechie (entelecheia) nennt.59 Im 
Hinblick auf den Charakter der Fensterlosigkeit, der eigenartigen Wider-
spiegelung der Welt und der Selbstgenügsamkeit lassen sich die Monaden 
tatsächlich als autonome Kräfte konzipieren, die ausschließlich aus sich 
selbst heraus und ohne Fremdwirkung zu handeln vermögen. 

Wenn Adorno das Kunstwerk als Monade denkt, bezieht er sich zwar 
hauptsächlich auf drei genannte Eigenschaften, jedoch werden diese zu-
gleich seiner Negativitätsästhetik angepasst und dementsprechend modifi-
ziert. Demzufolge sind die monadischen Kunstwerke zunächst nicht die 
Repräsentationen oder Kräfte des Universums, sondern sie sind auf das 
Gesellschaftliche und das Geschichtliche dialektisch bezogen: „Als Mo-
ment eines übergreifenden Zusammenhangs des Geistes einer Epoche, 
verflochten mit Geschichte und Gesellschaft, reichen die Kunstwerke über 
ihr Monadisches hinaus, ohne dass sie Fenster hätten.“60 Darum repräsen-
tieren die monadischen Kunstwerke nicht das ganze Universum, sondern 
immer das Gesellschaftliche in einer Epoche. In ihrer gesellschaftlichen 
Repräsentation gehen sie zwar über das Gesellschaftliche hinaus, aber nur 
aus dieser heraus. Und wie es an anderer Stelle heißt, wird mit dem mo-
nadischen Charakter des Kunstwerks auch das geschichtlich-immanente 
Moment desselben bezeichnet: „Zur realen Geschichte ist es [das Kunst-
werk] vermittelt durch seinen monadologischen Kern. Geschichte darf der 
Gehalt der Kunstwerke heißen. Kunstwerke analysieren heißt so viel wie 
der in ihnen aufgespeicherten immanenten Geschichte innezuwerden.“61 
Monadische Repräsentation des Gesellschaftlichen im Kunstwerk lässt 
sich dann mit Adorno – und entsprechend seinem oben dargestellten Au-
tonomiekonzept – nicht als eine positive, sondern als eine negative, anti-

                                                           
59 Für diese drei Besonderheiten der Monaden, die Leibniz in verschiedenen Stellen 

mehrmals betont, vgl. z.B. Paragrafen § 4, § 56, § 18 in Monadologie. Gottfried 
Wilhelm Leibniz, „Monadologie (1714)“, Ulrich Johannes Schneider (Hrsg.), Mo-
nadologie und andere metaphysische Schriften. Französisch–deutsch = Discours 
de métaphysique, Hamburg 2002. 

60 Adorno, ÄT, S. 268. 
61 Adorno, ÄT, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 141 

 

gesellschaftliche Widerspiegelung der Gesellschaft denken.62 Ebenfalls ist 
es wichtig, die negative Selbstbezüglichkeit des Kunstwerks gegenüber 
der Gesellschaft in der Figur der Monade wiederzuerkennen. Kunstwerke 
spiegeln die Welt bzw. die Gesellschaft nicht wieder, wie sie ist, sondern 
stark modifiziert, disharmonisch und rätselhaft. In ihrer fensterlosen Ver-
schlossenheit (Autonomie) repräsentieren die Kunstwerke das Gesell-
schaftliche auf eine negative Weise. Erst in dem fortbestehenden und fort-
dauernden Antagonismus hat das Kunstwerk seine Autonomie. In der Mo-
nadenfigur wird schließlich der Antagonismus der Autonomie der Kunst 
verkörpert: Das monadische Werk ist autonom, verschlossen und fenster-
los und hat zugleich das (anti-)gesellschaftliche Ferment in sich, das den 
Verfall in Nichtwerk (oder Nichtkunst) verursachen kann. 

Es stellt sich also heraus, dass Adornos Beschreibung des Kunstwerks 
als Monade sein Autonomie-Konzept bildlich modelliert. Mit Blick auf 
diese Figur kann man nun die Frage nach der Relation zwischen Kunst-
werk und Nichtkunstwerk genauer stellen: Auf welche Weise und mit 
welcher Relation verhält sich das Monadische zum Nichtmonadischen? 
Noch genauer: Welches Verständnis bezüglich der Grenze des Kunstwerks 
spielt sich in einem monadologischen konstituierten Werkbegriff ab? Die 
Frage nach der Relation oder der Grenze zwischen einer Monade (Kunst-
werk) und einer Nichtmonade (Nichtkunstwerk) hätte man z.B. an Leibniz 
nicht stellen können, weil dieser nicht wie Adorno allein Kunstwerke, 
sondern das alles Bestehende als Zusammenstellung aus unendlichen Mo-
naden konzipiert hatte, die durch die Spiegelmetapher in einem Dialog 
miteinander stehen. Obwohl Adorno ästhetische Grenzbildungsprozesse 
aus den gesellschaftsimmanenten sowie eigengeschichtlichen Dimensio-
nen heraus begründet, gelangen die kritisch oder negativ gebildeten Gren-
zen am Ende, wie es mit der Monadenfigur deutlicher wird, zu einem äs-
thetischen Außerhalb. Mit dem Konzept des monadischen Kunstwerks hält 
Adorno in der Tat eine nicht-überschreitbare Grenze (in den lebens- und 
kunstpraktischen Zusammenhängen) für möglich und darum muss seine 
Theorie mit den verschiedenen Formen von ästhetischen Grenzüberschrei-
tungen immer Probleme haben. Sein Begriff der autonomen Kunst hat 
                                                           
62 Vgl. Andreas Pradler, Das monadische Kunstwerk. Adornos Monadenkonzeption 

und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund, Würzburg 2003, S. 159ff. Bereits in der 
Negativen Dialektik hat Adorno in Anlehnung an Leibniz’ Philosophie von „prästa-
bilierter Disharmonie eher als Harmonie“ gesprochen. Theodor W. Adorno, Nega-
tive Dialektik, Frankfurt am Main 1982, S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

zwar den Charakter des geschichtlichen Gewordenseins, jedoch verfehlt 
dieser Charakter dem einzelnen Kunstwerk in seiner Fensterlosigkeit: 
Denn etwas ist für Adorno entweder Kunstwerk oder kein Kunstwerk.63 
Tatsächlich erkennt man in seiner Monaden-Metapher ein striktes und un-
auflösbares Ausschlussverhältnis zwischen Werk und Nichtwerk oder 
Kunst und Nichtkunst, das kein Mittleres erkennt und keine Übergangszo-
ne hat. Deswegen können wir die zweite praxisbezogene Pointe über die 
konstitutive Untrennbarkeit unserer Kunstpraktiken mit den anderen Le-
benspraktiken in Adornos Theorie nicht finden.  

Mit dieser letzten Kritik ist allerdings nicht gemeint, dass Adorno pro-
zesshafte Momente der künstlerischen Produktion und der Erfahrung völ-
lig außer Acht ließe.64 Vielmehr lässt sich argumentieren, dass wir mit 
Adornos Konzept der Autonomie des einzelnen Werks notwendigerweise 
auf eine gesperrte Grenze stoßen, die eine ideale Sphäre des Ästhetischen 
bildet, die uns immer unzugänglich wird. Zwar würde man mit Adorno 
weiter die Behauptung aufstellen, dass Kunst seinen besten Widerstand 
nur im völligen Abstand leisten könne.65 Jedoch bleibt es unklar, wie aus 
diesem Abstand zurück zum Gesellschaftlichen zu kommen sei.66 Solange 
seine Ästhetik (bewusst oder unbewusst) zu einer unüberbrückbaren Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gelangt, kann sie Grenzüberschreitungen 
nicht weiter als eine für die Kunst notwendige und konstitutive Dimension 
erklären. Diese unauflösbare Kluft bzw. Trennung zwischen den Kunst-
werken und Nichtkunstwerken konfrontiert uns mit der Frage, wie wir den 
Wert und die Bedeutung von Kunstpraktiken in ihrem Rückbezug auf die 
Gesellschaft verstehen können. Obwohl die Werte oder die Formen des 
Sozialen bzw. Historischen sich nach Adorno in Kunstwerken (negativ) 
widerspiegeln, können sie sich in ihrer Verschlossenheit nicht auf die Ge-
sellschaft zurückbeziehen. Durch das monadologische Bild des Kunst-
werks löst sich bei Adorno letzten Endes das reflexive Moment der 

                                                           
63 Wie bereits zitiert: „Mißlungene Kunstwerke sind keine Approximationswerte der 

Kunst fremd, das Mittlere ist schon das Schlechte.“, Adorno, ÄT, S. 280. 
64 Vgl. z.B. Adorno,  ÄT, S. 133, 264 u. 289. 
65 Vgl. z.B. Adorno, ÄT, S. 334–338. 
66 Georg W. Bertram führt diese Kritik noch näher aus. Vgl. Georg W. Bertram, „Das 

Autonomie-Paradigma und seine Kritik“, Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner 
u.a. (Hrsg.), Paradigmenwechsel. Wandel in den Künsten und Wissenschaften, 
S. 105–118, hier S. 114f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 143 

 

Kunstpraktiken, das er für die Konstitution des Kunstwerks selbst als not-
wendig betrachtete, wieder auf. 

Abschließend lässt sich behaupten, dass Adornos Kunsttheorie nur ei-
nen (wenn auch sehr wichtigen) Teil der praxisbezogenen Ästhetik erfüllt. 
Hinsichtlich seines Autonomie-Konzepts können die Grenzen zwar unmit-
telbar aus den Überbordungs- bzw. Entgrenzungsdimensionen unserer his-
torisch-gesellschaftlichen Praktiken verstanden und ihre Veränderung, 
Verschiebung sowie Erweiterung weiterhin aus den eigengeschichtlichen 
Dynamiken der Kunstpraktiken erklärt werden. Jedoch verliert die Kunst 
in ihrer autonomen Entwicklung jeglichen Bezugspunkt mit den anderen 
Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Erforderlich ist darum 
ein anderes Verständnis von Grenzen der Kunst, das zwischen Kunstprak-
tiken und anderen Lebenspraktiken keine Kluft entsteht lässt und die kon-
stitutive Verflochtenheit zwischen beiden ohne Voraussetzung einer ästhe-
tischen Differenz zur Geltung bringt. Erst dann treten ästhetische Grenz-
überschreitungen als konstitutive Dimensionen von einzelnen Kunstprak-
tiken hervor, die in dieser Studie diskutierten zwei Zügen der praxisbezo-
genen Ästhetik entsprechen. 
 
 
ZWISCHENRESÜMEE 
 
Bevor in den kommenden zwei Kapiteln jeweils Heideggers Werkbegriff 
und Derridas Parergon-Konzept als zwei weitere Grundzüge einer praxis-
bezogenen Ästhetik bearbeitet werden, lässt sich aus den ästhetischen 
Theorien von Kant und Adorno ein kurzes Resümee ziehen. Bisher wurde 
mit beiden Philosophen die Autonomie der Kunst bzw. Ästhetik im allge-
meinen Sinne diskutiert, ohne auf die Debatte über die Autonomie der ein-
zelnen Künste und Kunstwerke (abgesehen von Adornos Monadenkon-
zept) spezifisch einzugehen. Ob die Figur der Autonomie als eine Be-
stimmung von Kunstgrenzen auch für einzelne Kunstwerke oder auch ge-
mischte Künste und Kunstformen haltbar ist oder ob man dort nicht auf 
andere Art und Weise über die Grenze reflektieren sollte, wird erst in den 
folgenden Kapiteln näher diskutiert. Dass in dieser Studie Grenzen und 
Überschreitungen erst hinsichtlich der Kunst, dann der Kunstwerke und 
schließlich der einzelnen Künste theoretisch erforscht wird, heißt nicht, 
dass dabei angenommen wird, dass es einerseits einen Kunstbegriff und 
andererseits Kunstwerke, -gattungen, stile, -traditionen usw. gibt und zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schen ihnen feste Grenzen bestehen – ihre konstitutiven Relationen wer-
den im Laufe dieser Studie immer stärker betont (vgl. III.3). Das bisherige 
Ziel war es, anhand von zwei sehr einflussreichen Autonomie-Debatten in 
der Geschichte der philosophischen Ästhetik ein allgemeines Verständnis 
der Grenze der Kunst zu gewinnen, das für eine praxisbezogene Perspek-
tive liefert, durch die weitere Gespräche über die sogenannten grenzüber-
schreitenden Phänomene der Kunst möglich wird. 

Vergleicht man Autonomie-Konzepte von Kant und Adorno, fallen ei-
nige Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede auf, die man für ein praxisbe-
zogenes Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitungen der Kunst 
fruchtbar machen kann. Zuallererst ist es beiden Autonomie-Positionen 
gemeinsam, dass die Grenzen der ästhetischen sowie künstlerischen Prak-
tiken von unseren Praktiken reflexiv konstituiert werden und diese Konsti-
tuierungsprozesse notwendigerweise mit permanenten Grenzüberschrei-
tungen einhergehen. Im weiteren Sinne kann man behaupten, dass es für 
Kant und Adorno neben diesen produktiven Grenzüberschreitungen eben-
falls falsche oder dekonstruktive Grenzüberschreitungen der Kunst gibt. 
Während solche misslungene Formen von Grenzüberschreitungen bei 
Kant z.B. dem Gefühl des Angenehmen entsprächen, könnte man mit der 
Theorie von Adorno viele (oder meiste) künstlerischen Praktiken in sie 
einordnen, die am Ende nicht als Kunst gelten. 

Kants urteils- bzw. reflexionstheoretische Begründung der Ästhetik 
lässt sich so zusammenfassen, dass man Grenzen des Ästhetischen als re-
flexiv-praktisch konstituierte Grenzen des Subjekts denkt, die einen 
grundlegenden Beitrag für alle Lebenspraktiken darstellen und von diesen 
in keinem Sinne abgelöst werden können. Jedoch erweist sich dabei das 
weite und nicht spezifizierte Kunstverständnis von Kant als problematisch, 
weil man den diversen Praktiken in der Kunst und den Künsten in ihrer 
geschichtlichen Ausdifferenziertheit philosophisch nicht ganz gerecht 
wird. Macht Kants Theorie also die konstitutive sowie immanente Dimen-
sion unserer ästhetischen Praktiken für andere Lebenspraktiken geltend, 
leistet sie dabei kein spezifisches Verständnis der Kunstpraktiken. Anstatt 
diese Defizite vorschnell dadurch zu beseitigen, dass man seine Ästhetik 
in eine vorgegebene Kunsttheorie äußerlich oder additiv mit einbezieht, 
lässt sich im nächsten Schritt mit Adorno auch die Kunst aus einer praxis-
bezogenen Hinsicht – d.h. aus den Überbordungs- und Entgrenzungsdi-
mensionen unsererhistorisch-kulturellen Praktiken heraus – geltend ma-
chen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  | 145 

 

Mit Adornos Ästhetik gelingt es uns tatsächlich, das Spezifische unse-
rer Kunstpraktiken aus den Dynamiken heraus zu verstehen, die dem Ge-
sellschaftlichen negativ-immanent sind. Gleichzeitig lässt sich dabei ein 
anderer wichtiger Punkt hervorheben, der der kantischen Ästhetik für die 
Kunstpraktiken modellhaft sehr genau entspricht: Die Grenzen der Kunst 
legt Adorno als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbil-
dungsprozesse in ihrer eigenen Geschichte nahe. Besonders in diesem 
Punkt schafft meines Erachtens Adornos Kunsttheorie, die Errungenschaf-
ten von kantischer Ästhetik nicht bloß äußerlich, sondern recht immanent 
– d.h. ohne die Voraussetzung einer ästhetischen Differenz bezüglich der 
Kunstpraktiken – in sich aufzulösen. Allerdings bilden die einzelnen 
Kunstpraktiken bei Adorno nach und nach eine stark getrennte Sphäre des 
Ästhetischen, der es an einem gesellschaftlichen Rückbezug mangelt. Mit 
anderen Worten: Adorno begründet zwar die Kunstpraktiken aus den der 
Gesellschaft und der Geschichte internen Dynamiken heraus, die sich im-
mer wieder selbstbezüglich neu konstituieren bzw. verändern und in die-
sem Sinne kann man seine Ästhetik als einen höchst gelungenen Zug einer 
praxisbezogenen Ästhetik interpretieren. Jedoch werden die einzelnen 
Kunstpraktiken am Ende in eine stark ausdifferenzierte ästhetische Sphäre 
eingeordnet, wo jeglicher Rückbezug auf die Gesellschaft entweder nur 
auf schlechte Weise geschieht oder – wie mit seinem Monadenkonzept 
diskutiert wurde – unmöglich wird. 

Auch wenn sich bisher herausgestellt hat, dass es Kants Ästhetik an ei-
nem Spezifikum der Kunst (konstitutiv) mangelt und in Adornos Ästhetik 
hingegen ein (Rück-)Bezug des Kunstspezifikums auf andere Praktiken 
kaum möglich ist, kann man an dieser Stelle beide Theorien miteinander 
produktiv vermitteln: Grenzen der Kunst können ausgehend von Kant und 
Adorno (und mit der Vermittlung von Hegel) als Selbstkonstituierungs- 
und -normierungsprozesse der ästhetisch-künstlerischen Praktiken ver-
standen werden. Sie beruhen auf den überbordenden Dimensionen unserer 
sozialen, historischen, kognitiven sowie sprachlichen Weltorientierungen, 
und sie werden immer aufs Neue ausgehandelt, verschoben oder kritisch 
neu definiert. Dieses allgemeine Verständnis der Grenzen unserer künstle-
rischen Praktiken soll jedoch nicht als eine feste Kunstdefinition gedacht 
werden, auf die in dieser Studie überhaupt nicht abgezielt wird. Es soll 
noch dadurch kritisch überprüft bzw. modifiziert werden, dass Grenzen 
der einzelnen Kunstwerke im engeren Sinne und dann der einzelnen 
Kunstformen, -stile oder -traditionen in ihren jeweiligen prozessualen und 
mehrdimensionalen Bezügen thematisiert sowie problematisiert werden. 

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks  
 

 

 

Da Adornos Werkkonzept sich wegen des Mangels an einem gesellschaft-
lich-praktischen Rückbezug als problematisch erwiesen hat, können wir 
nun die anfangs gestellte Frage mit Blick auf einzelne Kunstwerke und 
Kunstpraktiken neu formulieren: Wie lassen sich die Grenzen der einzel-
nen Kunstwerke sowie -praktiken verstehen, so dass diese kein ästheti-
sches Außerhalb bilden, sondern mit den anderen Praktiken konstitutiv 
bzw. prozessual einhergehen? Wie sollen also die Grenzen der Kunstprak-
tiken gedacht werden, damit keine Kluft zwischen unseren Praktiken ent-
steht und stattdessen eine tiefe Verflochtenheit und ein produktiver Zu-
sammenhang der Kunst mit dem Leben erkannt werden? 

Martin Heidegger entwirft in seinem viel rezipierten Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerkes1 einen Werkbegriff, dessen wichtige Aspekte uns 
dabei helfen können, den Abstand der Kunst zur sogenannten äußerästhe-
tischen bzw. -künstlerischen Sphäre, der sich bei Adorno als problema-
tisch erwiesen hat, zu verringern. Im Rahmen der Kunsttheorie von Hei-
degger fällt eine spezifische Grenzfigur (der Riss) auf, die einzelne Kunst-
werke in die gesellschaftlichen Praktiken konstitutiv einbindet sowie zwi-
schen ihnen eine dynamisch-prozessuale Relation entstehen lässt. Im Fol-
genden werden diese und weitere Leistungen seiner Theorie in drei Schrit-
ten zur Geltung gebracht. Zuerst wird das Primat der Praxis vor der Theo-
rie in Heideggers Überlegungen kurz erläutert und anschließend sein Ar-
gument aus einer praxisbezogenen Perspektive rekonstruiert. Dann wird 
der unablösbare Bezug der Kunst und der einzelnen Kunstwerke auf die 

                                                           
1 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes. Im Folgenden zitiert als UdK. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

menschliche Welt anhand seiner beiden bekannten Beispiele (dem Gemäl-
de von Van Gogh und dem griechischen Tempel) plausible nachgewiesen. 
Abschließend wird hinsichtlich der Riss-Figur, die in seinem Argument 
eine zentrale Rolle spielt, das Verhältnis zwischen Kunstpraktiken und an-
deren Lebenspraktiken als eine dynamisch-prozessuale Relation charakte-
risiert. Neben diesen wichtigen Leistungen Heideggers Theorie wird aber 
am Ende argumentiert, dass sein Ansatz sich in der Tat auf eine falsche 
bzw. unbegründete Voraussetzung stützt: Seine Theorie gelangt zwar nicht 
zu einem ästhetischen Außerhalb, setzt dieses aber schon am Anfang im-
plizit voraus. 

In den Anfangspassagen des Kunstwerkaufsatzes stellt Heidegger die 
Frage nach der Relation von Kunst und Kunstwerk, wobei man eine erste 
Annäherung an seinen praxisbezogenen Ansatz finden kann, auf die wir 
später – mit Derrida – noch kritisch zurückkommen werden: 

 
„Man meint, was Kunst sei, lasse sich durch eine vergleichende Betrachtung der vor-
handenen Kunstwerke an diesen abnehmen. Aber wie sollen wir dessen gewiss sein, 
dass wir für eine solche Betrachtung in der Tat Kunstwerke zugrunde legen, wenn wir 
zuvor nicht wissen, was Kunst ist? Aber so wenig wie durch eine Aufsammlung von 
Merkmalen an vorhandenen Kunstwerken lässt sich das Wesen der Kunst durch eine 
Ableitung aus höheren Begriffen gewinnen.“2 
 
Es heißt also, dass eine Relation zwischen Kunst und Kunstwerk weder 
durch eine induktive Verallgemeinerung von vorhandenen Kunstgegen-
ständen noch mit Hilfe einer deduktiven Ableitung aus höheren Begriff-
lichkeiten begründet werden kann. Denn ohne eine Art Vorwissen oder 
Vorverständnis über Kunst hätten wir zum einen gar nicht wissen oder be-
haupten können, dass dieser Gegenstand, der vor uns liegt, ein Kunstge-
genstand sei. Zum anderen können wir ohne die begrifflichen Bestimmun-
gen, „die zureichen müssen, um uns das, was wir im voraus für ein 
Kunstwerk halten, als ein solches darzubieten“,3 gar nicht zu einem 
Kunstbegriff gelangen. Jegliche Art begrifflicher Ableitung des Kunstbe-
griffs aus den einzelnen Werken setzt also diesen Begriff immer schon vo-
raus. Deswegen befinden wir uns nach Heidegger bereits bei der Frage 
nach der Relation zwischen Kunst und einzelnen Kunstwerken in einem 
Kreis. Die einzige Lösung sei, in diesen (hermeneutischen) Zirkel einzu-
                                                           
2 Heidegger, UdK, S. 8. 
3 Heidegger, UdK, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 149 

 

treten.4 Einen solchen Zirkel hatte er schon in Sein und Zeit als eine not-
wendige Kategorie des Verstehens bezeichnet:  

 
„Das Entscheidende ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten 
Weise hineinzukommen. Dieser Zirkel des Verstehens ist nicht ein Kreis, in dem sich 
eine beliebige Erkenntnisart bewegt, sondern er ist der Ausdruck der existentialen Vor-
Struktur des Daseins selbst.“5  

 
Heidegger charakterisiert also damit das menschliche Dasein als ein im-
mer schon vortheoretisches Wesen.6 Bevor wir über das Wesen der Dinge 
der Welt theoretisch reflektieren, sind wir schon immer in der Welt als 
praktisch handelnde und wissende Wesen situiert. Auch unseren Versu-
chen, Kunst und Kunstwerke zu verstehen, geht immer ein praktisches 
Vorwissen voraus. Ohne ein solches Vor-Wissen bzw. Vor-Verständnis 
hätten wir nach Heidegger letztlich gar nicht die Frage nach Kunst und 
Kunstwerk stellen können. 

Im Hintergrund dieses vereinfacht skizzierten Verständnisses von Hei-
degger über den Primat des Praktischen vor dem Theoretischen kann nun 
auf seinen Kunstwerkaufsatz näher eingegangen werden, so dass zuerst die 
Einzigartigkeit von Kunstwerken in ihrer Verflochtenheit mit unseren Le-
benspraktiken und dann – hinsichtlich der oben erwähnten Riss-Figur – ihr 
wichtiger Beitrag zu diesen gezeigt werden. In seiner Abhandlung unter-
nimmt Heidegger zunächst den Versuch, Kunstwerke im Vergleich oder 
im Gegensatz zu anderen Gegenständen der Welt ontologisch zu differen-
zieren.7 Ihm zufolge kann das Wesen (das Werksein) des Werks weder aus 
einem geltenden Dingbegriff noch aus einem Zeugbegriff heraus verstan-
den werden. Denkt man ein Kunstwerk als ein bloßes Ding oder Zeug, 
dem etwas anderes – z.B. ein ästhetischer Wert – anhaftet, müsste man 
nach Heidegger aber erst einen angemessenen Ding- oder Zeugbegriff fin-
den, der uns dann zu einem Werkbegriff führen könnte. Da aber die tra-
dierten Dingbegriffe in der abendländischen Geschichte keinen Unter-
                                                           
4 Vgl. Heidegger, UdK, S. 9. 
5 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 151979, S. 153. Hervorhebung im Ori-

ginal. Dazu vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Heideggers Philosophie der 
Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung ‚Der Ursprung 
des Kunstwerkes‘, Frankfurt am Main 1980, S. 7f. 

6 Vgl. Feige, Kunst als Selbstverständigung, S. 22ff. 
7 Vgl. Heidegger, UdK, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schied zwischen den in sich ruhenden bzw. eigenwüchsigen Naturdingen8 
(z.B. einem Granitblock) und den von den Menschen produzierten oder 
dienlichen Zeugen (z.B. Hammer) machen, sind sie nach Heidegger für 
die Wesensbestimmung des Kunstwerks nicht geeignet. 

Das herrschende Dingverständnis, das Schema einer Stoff-Form-
Relation, reduziert nach Heidegger alle Dinge der Welt auf einen Zeugbe-
griff, dessen sich auch die herkömmliche Ästhetik und Kunsttheorie sehr 
oft für die Beschreibung von Kunstwerken bedient.9 Wegen seiner Zwi-
schenstellung zwischen den natürlichen Dingen und Kunstwerken wird der 
Begriff des Zeugs von Heidegger einer eingehenden bzw. kritischen Ana-
lyse unterzogen. Anders als die Naturdinge wird das Zeug von Menschen 
hergestellt, um innerhalb eines sozialen bzw. praktischen Verweisungszu-
sammenhangs bestimmte Funktionen zu erfüllen. Ein Zeug verweist auf 
das andere, z.B. wird mit dem Hammer ein Nagel eingeschlagen; mit dem 
Nagel wird der Schrank zusammengehalten, dieser bewahrt unsere Kleider 
auf usw. Das Zeug hat also seine primäre Wesensbestimmung in einem 
praktischen Um-zu-Sein, d.h. in seiner Dienlichkeit, das, was in Sein und 
Zeit als „Zuhandenheit“ charakterisiert wurde.10 Solange es uns ohne Feh-
ler dient, ist es ein wirkliches Zeug. Je weniger wir an es denken oder es 
spüren, umso echter ist das Zeug. 

Mitten in seiner Zeuganalyse führt Heidegger sein umstrittenes Bei-
spiel Les vieux souliers aux lacets von Vincent van Gogh (1886) ein,11 auf 
Grundlage dessen er zu zwei wichtigen Thesen gelangt: Das Kunstwerk 
vermittelt demzufolge einerseits ein grundlegendes Wissen und Verständ-
nis über unseren praktischen Weltbezug und andererseits macht eben diese 
spezifische Leistung seine Wesensbestimmung aus. Um diese doppelte 
Leistung seines Werkkonzepts näher zu sehen, lässt sich im Folgenden 
sein Argument kurz rekonstruieren. Das von Heidegger gewählte Beispiel 
enthält die eben besprochenen drei Seinskategorien: Naturdinge (Acker-
boden), Zeug (Schuhe) und das Werk selbst (van Goghs Gemälde). Be-
trachtet man nur das Gemälde von van Gogh, lässt sich ihm zufolge die 
                                                           
8 Vgl. Heidegger, UdK, S. 20f. 
9 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 100f. Während die alltäglichen 

Gebrauchsgegenstände (Zeuge) durch zweckhafte Formgebung des Materials dien-
liche Funktionen erfüllen, sind die Kunstwerke, so würden viele ästhetische Theo-
rien behaupten, zweckfrei geformt. 

10 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, S. 68f. 
11 Vgl. Heidegger, UdK, S. 27f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 151 

 

Dienlichkeit, die gerade besprochene Wesensbestimmung der Schuhe, 
nicht identifizieren, weil wir hier nicht sehen, wie die Schuhe verwendet 
und wozu sie gebraucht werden. Jedoch können wir dabei nach Heidegger 
etwas Wesentlicheres erfahren: Die Verlässlichkeit des Schuhzeugs, die 
über seine Funktionalität, d.h. die Dienlichkeit hinausgeht und diese sogar 
begründet.12 Im Kunstwerk tritt das Zeug (Schuhe) in seiner eigenen 
Seinsart zum Vorschein, so dass wir nachvollziehen können, dass der 
Mensch (die Bäuerin) sich auf das Zeug verlassen kann. Das Zeugsein des 
Zeugs als Verlässlichkeit lässt sich also ausgehend von der Gemälde-
Beschreibung in einem doppelten Bezug erkennen: Die Bäuerin ist in die 
Erde eingelassen und ist sich ihrer Welt gewiss – was sich offensichtlich 
an den mit Kant diskutierten Gedanken ‚Passen in die Welt‘ erinnern lässt 
(vgl. II.1). Während der Bezug zur Erde von Heidegger mit den Merkma-
len „der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifen-
den Korns“ expliziert wird, lässt der Weltbezug der Bäuerin als z.B. „die 
Sicherheit des Brots“ oder „die wortlose Freude“ charakterisieren.13 

Nach Heideggers Argument gewinnen wir ein grundlegendes Ver-
ständnis über das Zeug in lebenspraktischen Zusammenhängen dadurch 
als Verlässlichkeit, dass im Kunstwerk das Hervortreten vom wesentlichen 
Welt-Erde-Bezug des Menschen erkannt wird. Verlässlichkeit des Zeugs 
als seine Wahrheit kommt anders gesagt erst im und durch das Kunstwerk 
zum Vorschein.14 Dies bringt Heidegger bekanntermaßen auf die Formel: 
Das Wesen des Werks sei das Ins-Werk-Gesetzt-Sein der Wahrheit.15 Und 
wegen der vermeintlichen Wesensrelation zwischen Kunst und Kunstwerk 
heißt das also gleichzeitig: Kunst sei „das Sich-Ins-Werk-Setzen der 
Wahrheit“. Bei dieser Formel handelt sich allerdings nicht um irgendeine 
Wahrheit, die z.B. von außen her ins Kunstwerk gesetzt wird, sondern sie 
ist die Wahrheit eben dieses singulären Zeuges (der Schuhe), die sich erst 
im Kunstwerk zeigt. Um den ereignishaften und singulären Charakter die-
ser Wahrheit zu betonen, verwendet Heidegger das Wort „Unverborgen-
heit“ ( ): 

 

                                                           
12 Vgl. Heidegger, UdK, S. 28. 
13 Heidegger, UdK, S. 27f. 
14 Vgl. Heidegger, UdK, S. 30. 
15 Vgl. z.B. Heidegger, UdK, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

„Dieses Seiende [das Paar Bauernschuhe, T. A.] tritt in die Unverborgenheit seines 
Seins heraus.“16 
 
Hebt man an dieser Stelle – ein wenig im kantischen Sinne – die Singula-
rität der künstlerischen Wahrheit hervor, lassen sich bisherige Überlegun-
gen von Heidegger wie folgt zusammenfassen: Kunst ist eine ausgezeich-
nete Praxis, in der die Wahrheit des Seienden (des Zeugs, des Themas, des 
Materials usw.) als Unverborgenheit desselben geschieht. Oder auch um-
gekehrt: Im Kunstwerk geschieht etwas so, dass es unverborgen wird, d.h., 
sich zeigt.17 Hat Heidegger mit seiner Analyse des Kunstwerks die Wahr-
heit des Zeugs als „Verlässlichkeit“ bestimmt, hat er aber gleichzeitig über 
das Wesen des Kunstwerks etwas Grundlegendes gesagt: Es ist Sehenlas-
sen dieser Verlässlichkeit bzw. der singulären Wahrheit.18 Von daher er-
möglicht künstlerische Praxis, dass die Wahrheit einer Sache, z.B. eines 
spezifischen Themas, einer Farbe, eines Gegenstands, eines Satzes in aus-
gezeichneter Weise hervorscheint oder „in das Lichte“ ihres Seins tritt.19 

Anstatt Kunstwerke mit Heidegger weiter nur wahrheitstheoretisch zu 
deuten, wird in den folgenden Abschnitten die praxisbezogene Seite seiner 
Theorie noch stärker hervorgehoben. Obwohl Heidegger das Kunstwerk 
von den anderen Seinsarten ontologisch bzw. methodologisch unterschei-
det, steht es am Ende hinsichtlich seiner Leistungen doch in einer unauf-
lösbaren Beziehung mit ihnen. Kunstwerke haben einen einzigartigen Sta-
tus, anhand dessen wir grundlegende Dimensionen von zahlreichen Prak-
                                                           
16 Heidegger, UdK, S. 30. 
17 Vgl. Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst S. 96. Wenn Heidegger an die-

ser Stelle sagt, dass „erst durch das Werk und nur im Werk das Zeugsein des Zeu-
ges eigens zu seinem Vorschein“ komme (Hervorhebung T.A.), meint er keines-
wegs, dass die Wahrheit nur im Kunstwerk geschieht. Es gibt ihm zufolge auch an-
dere Bereiche wie Philosophie, Religion, Politik, wo die Wahrheit geschieht und 
auf unterschiedliche Weise gestiftet wird. Vgl. UdK, S. 30. Vgl. auch Andrea Kern, 
„‚Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und 
Streit“, Dieter Thomä (Hrsg.), Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 
Stuttgart, Weimar 22013, S. 133–143, hier S. 133 u. S. 142. 

18 Sehenlassen wird bei Heidegger, wie Lambert Wiesing programmatisch fortführt, 
nicht bloß als Schaffen von Sichtbarmachung gedacht, sondern als solches „Zei-
gen“, dass das sichtbar Gemachte im gleichen Akt wirklich gesehen wird. Vgl. 
Lambert Wiesing, Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin 2013, S. 19ff. 

19 Heidegger, UdK, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 153 

 

tiken und Gegenständen, Themen und Wörtern, Medien und Handlungen 
erfahren bzw. verstehen können, was wir sonst nicht auf die gleiche Weise 
tun können. Tief eingebettet in die soziale und geschichtliche Welt20 ge-
hen Kunstwerke über den nur dienlichen oder funktionalen Verweisungs-
zusammenhang der Gegenstände und Praktiken hinaus, indem sie die die-
sen zugrundeliegenden Strukturen und Bedeutungen als solche aufweisen. 
Das Kunstwerk hat also eine unseren allgemeinen und grundlegenden 
Praktiken immanente Rolle, die von Heidegger im Laufe seiner Abhand-
lung stärker thematisiert wird. Diese Rolle lässt sich besonders hinsicht-
lich seiner Auseinandersetzung mit dem griechischen Tempelwerk näher 
explizieren: 

 
„Das Tempelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zurück auf die 
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt. Niemals aber 
sind die Menschen und die Tiere, die Pflanzen und die Dinge als unveränderliche Ge-
genstände vorhanden und bekannt, um dann beiläufig für den Tempel, der eines Tages 
auch noch zu dem Anwesenden hinzukommt, die passende Umgebung darzustellen.“21 
 
Das Kunstwerk (oder die Kunst allgemein) stellt also nach Heidegger 
niemals eine dem Leben nachträgliche Zutat oder auch nicht eine bloße 
Nebensache dar. Vielmehr ist sie eine unersetzbare Praxis, die zugleich 
mit den anderen Lebenspraktiken zutiefst verflochten ist. Die tiefe Ver-
schränkung des Kunstwerks mit den anderen Lebenspraktiken wird von 
Heidegger hinsichtlich des Welt-Erde-Bezugs, der beim Schuhe-Beispiel 
nur kurz angedeutet wurde, mit dem Tempelbeispiel weiter präzisiert: 

 
Indem das Werk eine Welt aufstellt, stellt es die Erde her.22 
 
Heideggers mehrdeutige und komplexe Begriffe „Welt“ und „Erde“23 be-
ziehen sich auf zwei unauflösbare Dimensionen eines Kunstwerkes und 
                                                           
20  Die Frage, ob jedes werkhafte Geschehen eine Geschichte begründet, kann hier 

nicht behandelt werden. Vgl. Heidegger, UdK, S. 79.   
21 Heidegger, UdK, S. 38. 
22 Heidegger, UdK, S. 43. Hervorhebung T.A., um zu betonen, dass – im künstleri-

schen Prozess – eine neue Welt aus der bereits existierenden Erde geschaffen wird. 
23 Dass Heidegger dem Weltbegriff im Kunstwerkaufsatz den Erdebegriff entgegen-

setzt, ist Gadamer zufolge eines der wichtigsten Kennzeichen seiner sogenannten 
philosophischen Kehre. Vgl.  Hans-Georg Gadamers „Zur Einführung“ in UdK, S. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

lassen sich an dieser Stelle in recht vereinfachter Form wie folgt erklären: 
Auf der einen Seite bezeichnet die weltliche Dimension des Kunstwerks 
ein Geschehen des Sich-Eröffnens, wobei ein bestimmtes geschichtliches 
Volk oder eine bestimmte Gemeinde über sich Verständnisse gewinnt. 
Zum Beispiel ermöglichte das Tempelwerk den Griechen, das Irdische 
bzw. ihre eigene Sterblichkeit in eine tiefe Verbindung mit den Göttern, 
mit dem Numinosen, zu bringen.24 Dass das Kunstwerk eine Welt aufstel-
le, heißt also, dass mit ihm die Ganzheit von Sinnbezügen ins Offene ge-
bracht werde.25 Auf der anderen Seite bezieht sich das Erdhafte hin-
sichtlich dieser aufgestellten Welt zuerst auf das ‚Woraus‘ des Kunst-
werks. Dieses Woraus ist aber weder eine bloße Stoffmasse noch unser 
Planet. Stattdessen ist es das Unzugängliche und Sich-Verschließende, das 
nur in seiner (strittigen) Relation zur Welt erkannt werden kann. Indem 
das Kunstwerk eine Welt eröffnet, stellt es die Erde auf solche Weise her, 
dass diese als solche zum Vorschein kommt: „Das Werk rückt und hält die 
Erde selbst in das Offene einer Welt. Das Werk lässt die Erde eine Erde 
sein.“26 Sie wird also im Kunstwerk immer als das Sich-Verschließende 
bzw. Sich-Verbergende ins Offene gebracht. Umgekehrt stellt sich aber 
das Kunstwerk auf die Erde zurück. Denn diese ist „das, wohin das Auf-
gehen alles Aufgehende, und zwar als solches zurückbirgt.“27 Die Erde 
durchzieht schließlich in ihrer Unverborgenheit die Welt historisch, ohne 
doch in einem bestimmten Moment der Geschichte eines Volkes aufzu-
gehen.28 

Der Welt-Erde-Relation kommt eine spezifische Materialästhetik nahe, 
die Heidegger zuerst mit den Begriffen „Verbrauchen“ und „Gebrauchen“ 
näher erläutert und dann an die Riss-Figur anknüpft. Künstler und Hand-
werker sind in ihren Produktionen zwar darin einig, dass beide bestimmte 
                                                                                                                         

98. Der Weltbegriff bleibt aber auch mit dieser Umdeutung einer der zentralen Be-
griffe der Philosophie Heideggers. Für einen ausführlichen Blick auf die Relation 
zwischen Welt und Erde vgl. David Espinet, „Kunst und Natur. Der Streit von Welt 
und Natur“, ders., Tobias Keiling (Hrsg.), Heideggers Ursprung des Kunstwerks. 
Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt am Main 2011, S. 46–65. 

24 Vgl. Andrea Barbara Alker, Das Andere im Selben. Subjektivitätskritik und Kunst-
philosophie bei Heidegger und Adorno, Würzburg 2007, S. 253. 

25 Vgl. Espinet, „Kunst und Natur“, S. 47f. 
26 Heidegger, UdK, S. 43. 
27 Heidegger, UdK, S. 38. 
28 Vgl. Espinet, „Kunst und Natur“, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 155 

 

Materialien (Stein, Farbe, Holz, Metall usw.) in ihren jeweiligen Tätigkei-
ten gebrauchen. Der Stein wird aber vom Handwerker für die Anfertigung 
eines Zeugs so gebraucht, dass er in dessen Dienlichkeit untergeht, d.h., er 
wurde nicht in seiner Eigenart hervorgebracht, sondern völlig verbraucht. 
Dagegen geschieht das künstlerische Schaffen bzw. das Aufstellen einer 
Welt im Kunstwerk durch eine andere spezifische Gebrauchsweise, die 
das Erdhafte im Kunstwerk als solches hervorkommen bzw. in seine Un-
verborgenheit heraustreten lässt: „[D]er Fels kommt zum Tragen und Ru-
hen und wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schim-
mern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sa-
gen.“29 Da aber das Heraustreten der Erde in ihre Unverborgenheit wiede-
rum als ein Sich-Verschließendes geschieht, bleibt die Relation zwischen 
zwei Wesenszügen des Werks – zwischen dem Aufstellen einer Welt und 
dem Her-Stellen der Erde – permanent bestritten. Im Kunstwerk hört der 
Streit also niemals auf. Das Werk stellt aus der Erde eine Welt auf, die 
sich letzten Endes wieder in die Erde zurückstellt. Die Erde wird in ihrer 
Unverborgenheit her-gestellt, die sich aber auf der aufgestellten Welt 
ständig verschließt.  

Diese unauflösbare und unendliche Streitbewegung zwischen Welt und 
Erde bleibt nach Heidegger immer konstitutiv für das Werksein des 
Werks: „Das Werksein des Werkes besteht in der Bestreitung des Streits 
zwischen Welt und Erde.“30 Besteht zwischen beiden kein Streit, dann ist 
das Erdhafte im Werk entweder missbraucht oder zu einem dienlichen 
Zweck – als Gebrauchsgegenstand – verbraucht worden, und damit ist es 
kein Kunstwerk. Dieser Streit, mit dem Heidegger im Weiteren den Ur-
Sprung des Kunstwerks als Ur-Streit charakterisiert, ist allerdings nicht so 
zu denken, als ob dabei zwei verschiedene Entitäten oder Dimensionen an 
einem Kunstraum miteinander in ein negatives Verhältnis träten. Vielmehr 
geht es hier um einen unauflösbaren und unheilbaren Streit, aus dem das 
Kunstwerk zuallererst hervorkommt. In der „Bestreitung des Streits“ wird 
schließlich die Grenze des Kunstwerks immer auf eine neue Weise konsti-
tuiert. 

Im Hintergrund der im ersten Teil diskutierten Grenzkonzeptionen und 
insbesondere in Anlehnung an Foucaults Konzept der Bestreitung (vgl. 
I.2), die gerade als das Werksein des Werks gekennzeichnet wird, können 
wir nun wohl annehmen, dass die Grenze des Kunstwerks für Heidegger 
                                                           
29 Heidegger, UdK, S. 42. 
30 Heidegger, UdK, S. 47. Hervorhebung T. A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

nicht bloß eine sinnlich-materiale Grenze (z.B. als Rahmen eines Gemäl-
des), sondern eine permanent bestreitende Grenze darstellt, die sich immer 
prozessual und somit konstitutiv auf unsere Praktiken bezieht. Erinnerlich 
wurde das Konzept der Bestreitung (contestation) mit Foucault als eine 
spezifische Art von Überschreitung interpretiert, die sich in die Grenze 
permanent einbohrt, ohne sich mit ihr dialektisch zu versöhnen. Die Gren-
ze des Kunstwerks ist also auch für Heidegger keine Sperre oder kein Ab-
riegeln, sondern péras, eine Öffnung,31 die ihre Überschreitung in sich 
trägt. Dieses praxisbezogene Konzept der Grenze hat besonders im kunst-
theoretischen Bezug die Funktion, die Lücke zwischen den Kunstprakti-
ken bzw. -werken und Lebenspraktiken zu überbrücken. 

Eben in diesem Sinne lässt sich Heideggers Riss-Konzept am besten 
interpretieren. Der Riss markiert die unaufhörlich bestreitende Grenze des 
Kunstwerks. Durch den Streit zwischen Welt und Erde werden diese beide 
sowohl auseinandergerissen als auch zusammengebracht.32 Das Bestrei-
tungsgeschehen im Kunstwerk als ein Riss erklärt Heidegger auf drei Ar-
ten und Weisen: Grund-Riss, Auf-Riss und Um-Riss.33 Die erste Art be-
zieht sich auf die anfängliche Verborgenheit der Wahrheit. Die Bestrei-
tung der Welt und der Erde wird hier sowohl in dem ursprünglichen Zu-
sammenreißen zwischen Welt und Erde als auch als künstlerische Projek-
tion bzw. als Entwurf (Grundriss) gedacht. Die zweite Art, der Auf-Riss, 
wird von ihm als „Aufgehen der Lichtung des Seienden“ beschrieben. Be-
sonders wichtig ist dabei die Lichtungsmetapher, weil Heidegger die 
Wahrheit selbst als einen Ur-Streit zwischen Lichtung und Verbergung 
sieht, der im Kunstwerk in ausgezeichneter Weise vollzogen wird. Über-
setzt man letztlich den Aufriss bzw. das „Aufgehen der Lichtung“ noch 
einmal als Heraustreten in die Unverborgenheit, lässt sich dann das dritte 
Moment – der Um-Riss – als das Fortbestehen des Zusammenreißens die-
ses Streits im Kunstwerk interpretieren. Bei diesem Zusammenreißen 
kommt schließlich die Erde als Sich-Verschließende in einer durch das 
Kunstwerk aufgestellten Welt hervor, ohne dass dieser Streit sich auflöst. 

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass Heidegger die Grenze des 
Kunstwerks nicht als eine sinnlich-feststellbare oder abgeriegelte Markie-
rung, sondern als eine permanent bestrittene und bestreitende Grenze 
denkt. Sein Riss-Konzept bezeichnet in diesem Sinne eine Praxis der 
                                                           
31 Vgl. Heidegger, UdK, S. 88 (Zusatz). 
32 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63. 
33 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 157 

 

Grenzeröffnung und -verdichtung, die sich durch das Kunstwerk hindurch 
vollzieht, so dass dieses mit der Welt zutiefst verbunden bleibt. In dem 
strittigen Erde-Welt-Verhältnis wird die Grenze des Kunstwerks von Hei-
degger weniger als eine vorgegebene Größe gedacht als vielmehr als eine 
ausgezeichnete Praxis, die mit ihrer eigenen Überschreitung bzw. Be-
streitung konstitutiv-prozessual einhergeht. „Das Kunstwerk wird nicht als 
schon hervorgebrachtes, sondern als ein hervorzubringendes, d.h. im 
schaffenden Hervorbringen – in den Riss gebracht.“34 Nur wenn der Streit 
als ein Überschreitungsvollzug zwischen Erde und Welt „in den Riss ge-
bracht wird“, kann die Wahrheit im Kunstwerk geschehen und damit eine 
Welt eröffnet werden.35 Die Grenze des Kunstwerks lässt sich mit Hei-
degger letztlich  als eine permanent hervorzubringende Grenze denken, die 
in ihrer Bestreitung einerseits die Erde als das Sich-Verschließende her-
stellt und andererseits sich auf diese zurückstellt und eine Welt eröffnet.36 

Bei Heideggers Untersuchung des Ur-Sprungs des Kunstwerks tritt 
schließlich eine starke Grenzfigur – die des Risses – auf, durch die man 
eine Kunstpraxis als eine einzigartige Grenzpraxis charakterisieren kann. 
An dieser Stelle kann man die letzten Überlegungen aus einer praxisbezo-
genen Perspektive näher erläutern. Als Erstes lässt sich die differenztheo-
retische Pointe in Heideggers Kunstphilosophie betonen, eben weil er die 
Grenzen (der Kunstwerke) immer als durch die Praktiken hervorgebrachte 
und dabei permanent bestreitende Grenzen konzipiert. Im Kunstwerk wird 
Heidegger zufolge eine Grenze auf solch eine Weise konstituiert bzw. ge-
öffnet, dass das dem Werk inhärente Welt-Erde-Verhältnis in den Riss ge-
bracht, dabei bestritten und als ein Ur-Streit markiert wird. Dieses ur-
sprüngliche und fortdauernde Streitverhältnis widersetzt sich nach Hei-
degger jeglicher harmonischen Versöhnung – das Kunstwerk bleibt immer 
als Riss. Anhand dieser Riss-Figur soll als Nächstes betont werden, dass 
die mit Adorno problematisierte Lücke bzw. Kluft zwischen der Kunstwelt 
und der menschlichen Welt beseitigt oder zumindest sehr stark verringert 
wird. Denn der Riss als eine permanent bestreitende Grenze des Werks 
bildet nicht eine solche Grenze, die sich von den Lebenspraktiken absperrt 
                                                           
34 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 261. 
35 Für die etymologische Nähe zwischen der Überschreitung und Bestreitung im Zu-

sammenhang mit Foucaults und Heideggers Denken vgl. Matthias Gronemeyer, 
Trampelpfade des Denkens. Eine Philosophie der Desorientierung, Münster 2014, 
S. 76f. 

36 Vgl. Heidegger, UdK, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

oder in einem sichtbaren Punkt des Werks aufgeht. Stattdessen erstellt er 
immer neue und gesellschaftskonstitutive Weltbezüge. Durch die Kunst-
werke erkennen wir nach Heidegger, wie die dargestellten Themen, die 
verwendeten Materialien oder Handlungen und die den Menschen bereits 
bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dauerhaf-
ten Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularität in die Unverborgenheit 
heraustreten. Nicht nur dieses Moment der nicht-verallgemeinerbaren Sin-
gularität, sondern zugleich der Begriff der ‚Verlässlichkeit‘, der dabei im 
Spiel ist, erinnert an wichtige Leistungen der kantischen Ästhetik, die 
ebenso für eine praxisbezogene Perspektive von ästhetischen Gren-
zen/Überschreitungen aktualisiert werden. Verlässlichkeit ist eine grund-
legende Reflexionsform, die über alltägliche Funktionalität hinausgeht, 
indem sie die ihr zugrunde liegenden Strukturen hervortreten lässt und 
damit dem geschichtlichen Menschen eine Art von Weltaneignung (oder 
ein ununterbrochenes Passen-in-die-Welt) ermöglicht. Im Gegensatz zu 
vielen Grenzkonzeptionen in den kunst- und literaturwissenschaftlichen 
Kontexten sowie in verschiedenen philosophischen Diskursen, die die 
Grenze eines Werkes an seinen sinnlich-räumlichen Rändern verorten 
(z.B. sie als den Rahmen eines Gemäldes, den Anfang oder das Ende einer 
Aufführung usw. denken) und somit die Kunstpraktiken von den kontinu-
ierlichen Lebenspraktiken absondern, bietet Heideggers Riss-Konzept 
schließlich ein starkes alternatives Modell an, wobei Kunstpraktiken ihre 
Besonderheit immer in ihrem tiefsten und engsten Moment der Verfloch-
tenheit mit den Lebenspraktiken gewinnen.37 

                                                           
37 Heidegger ist selbstverständlich nicht der Einzige, der einem sinnlichkeitsorientier-

ten Kunstwerkverständnis stark widersprochen hat. Besonders wichtig wären in 
diesem Zusammenhang z.B. die Überlegungen Arthur Dantos, der ein solches Ver-
ständnis noch stärker und deutlicher bestritten hat, ohne es wahrheitstheoretisch zu 
explizieren. In seiner Auseinandersetzung mit den künstlerischen Doubles (mit den 
sogenannten Ready-Mades oder Objets trouvés) in der modernen Kunst oder in der 
Pop-Art hat er plausibel gemacht, dass ein Kunstwerk nicht als eine Summe von 
sinnlich-materialen Eigenschaften eines Gegenstandes, sondern als Deutungsaktivi-
tät gedacht werden kann. Kunstwerke handeln von etwas und ihre „Aboutness“ 
können wir erst durch eine Reihe von Interpretationsaktivitäten erkennen. Vgl. 
Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen. Da Dantos Kunsttheorie uns von der 
Debatte um die Grenze des Kunstwerks teilweise ablenken würde, werden sie im 
Rahmen dieser Studie nicht näher behandelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 159 

 

Man könnte allerdings diese Schlussfolgerungen nur dann so weit füh-
ren, wenn man Heideggers Ansatz zugleich einer grundlegenden Kritik 
unterzieht. Vor allem erfordert der Bewegungsgrund oder der Ursprung 
der bestreitenden Grenze eine kritische Betrachtung. Seine Überlegungen 
implizieren, dass das Streitgeschehen zwischen Welt und Erde nur im 
Kunstwerk, aber nicht im Rahmen anderer Praxiszusammenhänge eintre-
ten kann. Warum soll aber dieser Streit ausschließlich bei der Konstitution 
und Erfahrung von Kunstwerken und bei keinen anderen Phänomenen, Si-
tuationen oder Praktiken des Lebens vorkommen? Dass das Streitgesche-
hen nur eine Leistung oder Wirkung des Kunstwerks ist, wird also von 
Heidegger nicht begründet, sondern von vornherein vorausgesetzt. Sein 
Werkkonzept – trotz dessen Leistungen für eine praxisbezogene Ästhetik 
– stützt sich tatsächlich auf falsche bzw. unbegründete Voraussetzungen, 
die den einzelnen Kunstpraktiken und -werken von vornherein besondere 
Eigenschaften zuschreibt. Auch seine nächste Schlussfolgerung, dass das 
Wesen des Werkes im Urstreit bzw. im Riss zwischen der Welt und der 
Erde liege, setzt ein einheitliches Werkkonzept voraus.38  

Zusammengefasst lässt sich zwar sagen, dass Heidegger die Grenzen 
der Kunst und Kunstwerke in ihrer permanenten Überschreitbarkeit bzw. 
Bestreitung erkennt, welche zur Folge hat, dass die Kunst in die histo-
risch-gesellschaftlichen Praktiken immer produktiv mit einbezogen wird. 
Allerdings liegt seinen Überlegungen gleichzeitig die Annahme zugrunde, 
dass die Kunstwerke dies anhand von strukturell anders gebildeten Gren-
zen und Formen oder aufgrund von besonderen Zeichenstrukturen schaff-
ten. Um es etwas stärker zu betonen: Während Adornos Theorie zu einem 
ästhetischen Außerhalb gelangt, geht Heideggers Ästhetik implizit von 
diesem (oder von einem ästhetischen Innerhalb des Kunstwerks) aus. 

Diese letzte Kritik geht allerdings über Heideggers und Adornos Theo-
rien hinaus und berührt unmittelbar viele weitere Kunsttheorien. Im Fol-
genden wird sie in Anlehnungen Derridas Auseinandersetzungen mit den 
traditionellen Werkkonzeptionen näher expliziert. Dabei wird es sich her-
ausstellen, dass sich verschiedene Bewegungen und Überschreitungen we-
der in eine monadische Werkeinheit versammeln können (Adorno) noch 
aus einer solchen Einheit oder einem „Wesen“ entspringen (Heidegger), 
sondern sich in vielerlei Hinsicht um die Grenzen der Kunstwerke herum 
ansiedeln und sowohl bei der Produktion als auch bei der Rezeption not-
wendigerweise im Spiel sind. 
                                                           
38 Dazu vgl. Dieter Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

4 Parergon: Aporetische Grenze       
des Kunstwerks  

 

 

 

Derridas Überlegungen zu den Grenzen der einzelnen Kunstwerke lassen 
sich für die oben erwähnten Zwecke in drei Schritten bearbeiten. Zuerst 
wird mit ihm das mit Heidegger kurz angedeutete Problem der unbegrün-
deten Voraussetzung eines Wesens der Kunst bzw. des Kunstwerks als ein 
allgemeines Grenz- bzw. Rahmenproblem der traditionellen ästhetischen 
Theorien diagnostiziert. Dann wird anhand Derridas Parergon-Konzepts 
auf die problematischen Trennungszonen (von Kunstwerk und Nicht-
kunstwerk) eingegangen und dabei die These entwickelt, dass die Gren-
ze(n) eines Kunstwerks weder sinnlich noch begrifflich feststellen können 
und sie stattdessen immer als eine aporetische Zone verstanden werden 
sollen. Abschließend werden aus einer Auseinandersetzung mit drei ver-
schiedenen Beispielen der Schluss gezogen, dass die Grenzüberschreitun-
gen nicht als Ausnahme- oder Sonderfälle, sondern als solche Praktiken 
sind, die bei jedem einzelnen Kunstwerk auf unterschiedliche Weise auf-
treten und bei jedem Auftritt uns unzählbare Grenzen sicht- und merkbar 
machen. 

Die Konsequenzen, die am Ende des letzten Kapitels aus dem Kunst-
werkaufsatz von Heidegger gezogen werden, könnten für eine praxisbezo-
gene Ästhetik von Grenzen und Überschreitungen tatsächlich fruchtbar 
gemacht werden. Allerdings setzen sie, wie bereits erwähnt wurde, ein in 
sich geschlossenes Werkkonzept voraus. Diese Voraussetzung ist unmit-
telbar mit dem anfangs problematisierten Zirkel von Kunst und Kunstwerk 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

verbunden, den wir nach Heidegger als „Fest des Denkens“1 wahrnehmen 
und bis zum Ende vollziehen sollten. Auf die vermeintliche Wesensrelati-
on zwischen Kunst und Kunstwerk, die Heidegger am Anfang seines Auf-
satzes annimmt, wird von Derrida in seinem Buch Wahrheit in der Male-
rei kritisch zurückgegriffen: 

 
„Es gibt Kunstwerke, die die gewöhnliche Meinung zu Kunstwerken ernennt, und sie 
sind es, die man hinterfragen muss, um das Wesen der Kunst zu dechiffrieren. Aber 
woran erkennt man, gewöhnlicherweise, dass es Kunstwerke sind, wenn man nicht im 
voraus eine Art Vor-Verständnis vom Wesen der Kunst hat? Dieser hermeneutische 
Zirkel hat nur den logischen, formalen und abgeleiteten Anschein eines Teufelskrei-
ses.“2 
 
Nach Derrida stellt Heideggers Ausgangspunkt solch einen Teufelskreis 
dar, dem wegen seiner begrifflichen Eingeschlossenheit nicht zu entkom-
men ist. Konkret heißt diese Kritik, dass dem Werk oder dem Objekt, des-
sen Wesen oder Ursprung es noch zu analysieren gilt, bereits vor dieser 
Analyse ein Kunststatus zugeschrieben wird. Bei Derridas Vorwurf geht 
es also nicht bloß um den vorhin diskutierten Primat der Praxis vor der 
Theorie, d.h. nicht darum, dass unserer Fragestellung immer schon ein 
praktisches Wissen über die betreffende Sache vorausginge, sondern da-
rum, dass selbst die Antwort bereits durch die Form der Frage vorherbe-
stimmt wird. Heideggers Frage ‚Was ist das Wesen des Kunstwerks?‘ ist 
in diesem Sinne für Derrida keine berechtigte Frage, weil sie allein durch 
die Frageform den Gedanken voraussetzt, dass Kunstwerke ein „Wesen“ 
haben müsse.3 
                                                           
1 Heidegger, UdK, S. 9. 
2 Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 50. Im Folgenden zi-

tiert als WM. 
3 Bekanntlich wird die Legitimation einer Frage nach dem Wesen der Kunst (oder 

nach den anderen Begriffen und Wissensbereichen) auch von der analytischen Tra-
dition sowie von Kunsthistorikern kritisch betrachtet. Vgl. z.B. Karl R. Popper, Die 
beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie. Aufgrund von Manuskripten aus den 
Jahren 1930–1933, Tübingen 32010, S. 299ff., William E. Kennick, „Beruht die 
traditionelle Ästhetik auf einem Fehler?“, Roland Bluhm, Reinold Schmücker 
(Hrsg.), Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik, Pa-
derborn 32013, S. 53–73, hier S. 55–60. u. Ernst H. Gombrich, Die Geschichte der 
Kunst, Berlin 162001, S. 21ff. Jedoch soll an dieser Stelle klar gemacht werden, 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 163 

 

Deutlich wird dieses Problem nach Derrida besonders dann, wenn 
Heidegger ein „bekanntes Gemälde“ von van Gogh mitten in seiner Ar-
gumentation einführt.4 Die Frage ‚Was ist das Wesen des Kunstwerks?‘ 
wird somit von Heidegger dadurch beantwortet, dass er gleich zu Beginn 
in Anspruch nimmt, dass das dem Werk Eigentümliche oder das soge-
nannte Wesentliche unmittelbar mit Blick auf ein bekanntes Kunstwerk 
gezeigt werden könne. Denn mit der Einführung des bekannten Gemäldes 
wird bereits angenommen, dass dieses sicherlich ein Kunstwerk sei und 
ein einheitlich strukturiertes Wesen besitzt. Eine kunstspezifische Wahr-
heit geschieht also nach diesem Verfahren, ohne dass man die bestehende 
Bekanntschaft näher hinterfragt sowie über diese hinausgeht.  

Gleichzeitig wird sich bei diesem Kreisverfahren, in dem der Aus-
gangs- und der Schlusspunkt aufeinandertreffen, von allen möglichen an-
deren Bereichen, Instanzen oder Zwecken, die nicht dem vermeintlich we-
sentlichen bzw. eigentlichen Kunstwerk gehören sollen, bereits von An-
fang an verabschiedet. Mit anderen Worten: Indem wir einen (bekannten 
oder unbekannten) Gegenstand, der vor uns liegt, als ein Kunstwerk an-
nehmen, setzen wir zugleich immer schon eine scharfe Trennung zwischen 
seinem Werksein und Nicht-Werksein voraus. Diese Voraus-Setzung als 
Entgegen-Setzung bringt eine Reihe von weiteren binären Oppositionen 
(wie Bedeutung/Form, Innen/Außen, Signifikat/Signifikant usw.) mit sich, 
                                                                                                                         

dass Derridas Kritik oder Problematisierung des vermeintlichen Wesens der Kunst 
eine andere Pointe hat. Es geht Derrida weniger darum, die Frage nach dem Wesen 
völlig zu ignorieren oder zu verabschieden, sondern sie zu dekonstruieren bzw. zu 
verschieben, nämlich aus den eigenen Quellen und Grenzen heraus auf den Prüf-
stein zu legen. Nicht umsonst setzt er sich also in seinen Schriften immer wieder 
mit den sogenannten Wesensphilosophien von Kant, Hegel oder Heidegger ausei-
nander. 

4 Derrida, WM, S. 335f. Im Kapitel Restitutionen beschäftigt sich Derrida mit dem 
Kunstwerkaufsatz sowie mit Meyer Schapiros Einwand gegen Heideggers Van-
Gogh-Interpretation detailliert auseinander, auf die im Folgenden nicht direkt ein-
gegangen wird. Vgl. Derrida, WM, 301ff. An dieser Stelle soll jedoch ein bestimm-
ter Aspekt dieses Kapitels erwähnt werden. Derrida zufolge instrumentalisiert Hei-
degger das Kunstwerk für sein eigenes, philosophisches Wahrheitsverständnis 
(Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit als Aletheia). Im gewissen Sinne bleibt das 
Beispiel „Bauernschuhe“ nur ein Nebensächliches (Parergon) in Heideggers Auf-
satz. Hierzu vgl. Thomas Rösch, Kunst und Dekonstruktion. Serielle Ästhetik in den 
Texten von Jacques Derrida, Wien 2008, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

die nach Derrida für die Ästhetik und allgemein für das abendländische 
Denken charakteristisch sind: 

 
„[Die] ständige Suche – zwischen dem inneren oder eigentlichen Sinn und dem Um-
stand des Objekts, von dem man spricht, zu unterscheiden – organisiert alle philosophi-
schen Diskurse über die Kunst, den Sinn der Kunst und ganz einfach den Sinn, von Pla-
ton bis Hegel, Husserl und Heidegger. Er setzt einen Diskurs über die Grenze zwischen 
dem Innen und dem Außen des Kunstgegenstandes voraus, hier einen Diskurs über den 
Rahmen.“5 
 
Bei dieser Kritik an den Grundlagen der abendländischen Denk- und Her-
angehensweise gibt Derrida zugleich einen klaren Hinweis darauf, worauf 
der Fokus für einen kritischen Umgang mit der philosophischen Ästhetik 
gelegt werden soll: Auf den problematischen „Diskurs über den Rahmen“, 
der permanent eine Reihe von Gegensätzen wie Innen/Außen, Wesentli-
ches/Nebensächliches hervorbringt. Wie im ersten Teil diskutiert wurde, 
richtet sich sein philosophisches Denken wieder auf die Randzone bzw. 
die Zone der Grenzübergänge und nun mit Bezug auf Kunst oder Kunst-
werke auf den Rahmen, der im ästhetischen Diskurs gewöhnlich als Gren-
ze des Kunstwerks verstanden wird. Der Begriff „Rahmen“ tritt in diesem 
Zusammenhang als eine der Übersetzungsmöglichkeiten des „Parergon“ 
(Neben-Werk oder Beiwerk) auf,6 auch der Titel des eben zitierten Auf-
satzes. Schon in diesem Titel ist also klar, dass es Derrida weniger – wie 
Heidegger – um das scheinbar Wesentliche oder Eigentliche der Kunst als 
vielmehr um das Nebensächliche, das Parasitäre oder das Unwesentliche 
derselben geht. Wenn man gegen Derridas Willen von seiner Methode 
sprechen möchte, lässt sich zuerst sagen, dass sein Einsatz des Parergon 
im kunstphilosophischen Kontext nicht darauf abzielt, der geltenden Tren-
nung zwischen Werk (Ergon) und Nichtwerk eine dritte Kategorie (Kate-
gorie des Parergon) hinzuzufügen, sondern darauf, dass das Rahmenden-
ken und Rahmensetzen aus ihren eigenen Denk- und Setzungspraktiken 
heraus dekonstruiert werden: 

 
                                                           
5 Derrida, WM, S. 65. Hervorhebung im Original. 
6 Vgl. Ulrike Dünkelsbühler, „Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Überset-

zungsaufgabe“, Hans Ulrich Gumbrecht, Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien, 
Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt am 
Main 1991, S. 207–223, hier S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 165 

 

„Die Philosophie will [die Parergonalität] stellen (arraisonner) und es gelingt ihr nicht. 
Vielmehr setzt das, was den Rahmen hervorgebracht hat und behandelt hat, alles daran, 
die Rahmenwirkung zum Verschwinden zu bringen […]. Dekonstruktion soll weder 
den Rahmen neu abstecken noch von der reinen und einfachen Abwesenheit träumen. 
Diese beiden offensichtlich widersprüchlichen Gesten gehören selbst […] zu dem, was 
hier dekonstruiert wird.“7 
 
Das Parergon wird also gerade an der fraglichen Grenzzone des binären 
Gegensatzes von Werk und Nichtwerk situiert, ohne es als eine neue zent-
rale Kategorie – als ein neues Ergon – der Kunstphilosophie anzukündi-
gen. Anhand der Parergon-Debatte unterzieht Derrida grundlegende Bi-
näroppositionen der philosophischen Ästhetik selbst an ihrer problemati-
schen Trennungszone einer de-konstruktiven Analyse, so dass ihre gegen-
seitigen Bedingungen und ihre konstitutive oder destruktive Zugehörigkeit 
aufgezeigt werden können. Als Kandidat für eine solche Untersuchung 
steht Kants Kritik der Urteilskraft zur Verfügung, die nach Derrida zwei 
große Gegensätze (theoretische und praktische Philosophie) in einem Drit-
ten zu vereinigen suchte und weitere großen Ästhetiken – von Hegel bis 
Heidegger – prägte.8 In seiner Lektüre der Dritten Kritik, wobei sich diese 
seinem Anspruch nach als ein Kunstwerk lesen ließ,9 verweist Derrida auf 
eine – scheinbar wenig zentrale – Stelle bei Kant: 

 
„Selbst was man Zieraten (Parerga) nennt, d. i. dasjenige, was nicht in die ganze Vor-
stellung des Gegenstandes als Bestandstück innerlich, sondern nur äußerlich als Zutat 
gehört und das Wohlgefallen des Geschmacks vergrößert, tut dieses doch auch nur 
durch seine Form: wie Einfassungen der Gemälde, oder Gewänder an Statuen, oder 
Säulengänge um Prachtgebäude. Besteht aber der Zierat nicht selbst in der schönen 
Form, ist er, wie der goldene Rahmen, bloß um durch seinen Reiz das Gemälde dem 
Beifall zu empfehlen angebracht; so heißt er alsdann Schmuck, und tut der echten 
Schönheit Abbruch.“10 
 
Diese Stelle wird von Kant im Rahmen der Analytik des Schönen ange-
führt, um den Unterschied zwischen den reinen (selbstzweckhaften) und 
                                                           
7 Derrida, WM, S. 94. Hervorhebung im Original. 
8 Vgl. Derrida, WM, S. 53f. 
9 Vgl. Derrida, WM, S. 63. 
10 Kant, KdU, B 43. Wichtig ist dabei zu erwähnen, dass Kant sich dem Wort Parerga 

erst in den Ausgaben B und C bedient. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

empirischen (von außen herangetragenen) Formen des Schönen „durch 
Beispiele“11 zu erläutern. Auf den ersten Blick scheint es zuerst klar zu 
sein, dass für Kant Parerga nur zusätzliche Funktionen haben können, die 
das innere – bzw. wesentliche – Schöne eines Gegenstands entweder ver-
größern oder verringern können. Wenn man aber die zitierte Textstelle 
weiter liest, begegnet man einer Paradoxie des Parergon hinsichtlich des-
sen zwei verschiedenen Verwendungsweisen: Einerseits gibt es solche Pa-
rerga wie Einfassungen (Rahmen) von Gemälden oder Gewändern von 
Statuen, die in ihrer Äußerlichkeit irgendwie als Selbstzweck wahr-
genommen werden und dadurch die quasi-eigentliche Schönheit des 
Kunstwerks (Ergon) vermehren können. Allerdings können sie dies – pa-
radoxerweise – nur durch ihre reine Form leisten, d.h. dadurch, dass sie 
sich von allen äußerlichen und reizvollen Zwecken und damit von ihrem 
parergonalen Status selbst befreien, d.h. dass sich ihre Zusätzlichkeit und 
Parergonalität im Ergon auflösen.12 In diesem Fall kann man schließlich 
nicht mehr von einem Zusatz oder Parergon an einem Werk reden. Ande-
rerseits gibt es nach Kant solche Parerga, die nicht selbstzweckhaft „wie 
Einfassungen“,13 sondern viel verführerischer oder reizvoller sind. Der 
‚goldene Rahmen‘ z.B. dient in seiner bloßen Äußerlichkeit weniger dem 
sogenannten eigentlichen Werk (Ergon) und zieht wegen seines starken 
Reizgehalts zu viel Aufmerksamkeit auf sich. Da er eben dadurch „der 
echten Schönheit Abbruch tut“, wird schließlich auch in diesem Fall 
schwierig festzustellen, was das eigentlich Schöne bzw. das Ergon ohne 
dieses Parergon sein könnte. Der paradoxe Status des Parergon lässt sich 
in Anlehnung an Derridas Kant-Lektüre wie folgt präzisieren: 

 
„Die Kritik gibt sich als ein Werk (Ergon) mit verschiedenen Seiten, die sollte sich als 
solches zentrieren und rahmen lassen, ihren Hintergrund begrenzen, indem sie ihn, in 
einem Rahmen, vom allgemeinen Hintergrund abtrennt. Nun ist der Rahmen problema-
                                                           
11 Der Paragraf § 14 trägt den Titel „Erläuterung durch Beispiele“. Vgl. auch: Uwe 

Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus 
Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, ders. (Hrsg.), Rahmen-
brüche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 15–5, hier S. 21. 

12 Vgl. Ulrike Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach 
Kant und Derrida, München 1991, S. 51. 

13 Anstelle des Wortes „Rahmen“ verwendet Kant „wie Einfassungen“, was bereits 
auf eine Nicht-Feststellbarkeit des Parergon hinweist. Für Derridas Interpretation 
vgl. Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 167 

 

tisch. Ich weiß nicht, was an einem Werk wesentlich und was nebensächlich ist. Und 
vor allem weiß ich nicht, was dieses Ding ist – weder wesentlich noch nebensächlich, 
weder rein noch unrein –, was Kant Parergon nennt, zum Beispiel den Rahmen. Wo hat 
der Rahmen seinen Ort. Hat er einen Ort. Wo beginnt er. Wo endet er. Was ist seine in-
nere Grenze? Seine äußere Grenze? Und seine Oberfläche zwischen den beiden Gren-
zen? Ich weiß nicht, ob der Ort der Kritik, an dem das Parergon definiert wird, selbst 
ein Parergon darstellt. Bevor man darüber entscheidet, was in einem Text, der die Fra-
ge des Parergon stellt, parergonal ist, muss man wissen, was ein Parergon ist – wenn 
es, zumindest, ein solches gibt.“14 

 

Derridas kritische Anmerkungen lassen sich in die Fragen umformulieren, 
die im Folgenden genauer diskutiert werden: Wo beginnen die Grenzen 
zwischen Ergon und Parergon und dem Nichtwerk? Lässt sich das Parer-
gon auf den sinnlichen Rahmen eines Werks begrenzen? Wenn wir von 
einem Kunstwerk sprechen, welche Elemente oder Dimensionen desselben 
bezeichnen wir als eigentliche und welche andere als nebensächliche? Wa-
rum bedarf ein eigentliches Werk (Ergon) überhaupt eines sogenannten 
Nebenwerks (Parergon)?15 Gibt es ein Werk, das kein Nebenwerk hat – 
kann der Übergang von Werk zum Nichtwerk als eine Lücke oder Kluft 
verstanden werden? Oder ist er eher porös? Welche Rolle hat das Parergon 
für ein Werk? Was sind sonst die parergonalen Dimensionen eines 
Werks?16 

Nimmt man mit Kant das Parergon zuerst nur als einen sichtbaren 
Rahmen oder als einen äußerlichen Zusatz an der sinnlichen Grenze des 
Werkes an, steigert sich die Parergon-Paradoxie mit Blick auf eine Reihe 
von Werken aus der traditionellen sowie zeitgenössischen Kunst, die 
selbst den materiellen Rahmen zum Thema machen und diesem öfters ei-
nen werkkonstitutiven Status verleihen: Im Hinblick auf das Diptychon 
Verkündigung (Jan van Eyck, 1434/36), auf das in Altarform beschnittene 
Gemälde Tetschener Altar (Caspar D. Friedrich, 1807/08), auf das illusio-
nistische Werk Flucht vor der Kritik (Pere B. del Caso, 1874), auf das sur-
realistische Gemälde Paar mit dem Kopf voller Wolken (Salvador Dali, 

                                                           
14 Derrida, WM, S. 84. 
15 Für die Auseinandersetzung mit dieser Frage vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rah-

menwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu 
einem Vorwort gemacht wurde“, S. 22f. 

16 Dazu vgl. Rösch, Kunst und Dekonstruktion, S. 166f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

1936), auf die Bilderrahmenserie Surrogate Paintings (Allan McCollum, 
1978/80) und auf viele weitere Werke, die bewusst mit den Rahmenstruk-
turen sowie -motiven spielen, kann nicht einfach argumentiert werden, 
dass der Rahmen des Kunstwerks als dessen Parergon gelte. Gleichzeitig 
gehen solche Rahmenspiele über den Bereich der bildenden Künste hin-
aus: Filme wie Cinema Paradiso (Giuseppe Tornatore, 1988) oder Die 
Verachtung (Jean-Luc Godard, 1963), die das Drehen des Films selbst 
zum Thema machen, oder allgemein solche Werke, in denen das soge-
nannte Mise-en-abyme-Verfahren verwendet wird17 (auch das gleichnami-
ge Opernwerk von Lucia Ronchetti [2015]), stellen den sichtbaren Rah-
men des jeweiligen Kunstgebiets reflexiv ins Zentrum des Werkes, so dass 
er nicht mehr – im traditionellen Sinne – als parergonal oder nebensäch-
lich gedacht werden kann. Die Reflexion auf den eigenen sichtbaren 
Rahmen ist auch im Theater und in der Performance- oder Konzeptkunst 
besonders auffällig: Das Foyer und die Bühne der Theaterräume18 werden 
seit den Avantgardebewegungen immer wieder auf neue Weise organisiert 
bzw. strukturiert (z.B. Inszenierungen von Max Reinhardt wie König Ödi-
pus [1910] und Orestie [1911] oder Frank Castorfs Trainspotting 
[1997]).19 Zum Beispiel mussten die Zuschauer bei der Performance Im-
ponderabilia (1977) eine schmale Türöffnung, in der die Künstlerin Mari-
na Abramovi  und der Künstler Ulay nackt standen, diese beide berüh-
rend, durchschreiten. Schließlich hatte dabei die Tür, der materielle Rah-
men des Ausstellungsortes (die Galleria Communale d’Arte Moderna in 
Bologna) weniger eine nebensächliche, sondern eher eine hauptsächliche 
Rolle.20  

Freilich gibt es noch viele weitere Werke in der Kunst, die nicht direkt 
ihren sichtbaren Rahmen thematisieren oder nicht unmittelbar den techni-
schen und sinnlichen Träger als solchen für den jeweiligen künstlerischen 
Zweck verwenden. Jedoch lässt sich auch bei ihnen von verschiedenen pa-
rergonalen Elementen sprechen. Genau in diesem erweiterten Sinne, näm-
                                                           
17 Techniken und Verfahrensweisen, die über die medialen Differenzen der verschie-

denen Künste hinausgehen, werden im dritten Teil der Arbeit näher diskutiert. 
18 Vgl. Schaub, „Larger than life?“, S. 179. 
19 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, S. 48f. 
20 Für weitere Beispiele, die sogar auf den traditionellen Rahmen des Theaters völlig 

verzichten wollen und dafür komplett neue Räumlichkeiten (U-Bahnen, Werkstät-
ten, Ruinen, Einkaufszentren usw.) in Aufführungsräume umwandeln vgl. Fischer-
Lichte, Ästhetik des Performativen, S. 188f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 169 

 

lich weniger mit Bezug auf die sinnlich verortbare Grenze der Kunstwerke 
denn hinsichtlich der praktischen Einrahmungs- bzw. Grenzbildungspro-
zesse der einzelnen Kunstwerke werden Derridas Überlegungen zum Pa-
rergon im Folgenden von Interesse sein. 

Wie es bereits am Anfang erwähnt wurde, ist der Rahmen Derrida zu-
folge nur eine – wenn auch wichtige – Übersetzungsmöglichkeit des Pa-
rergon. Seine Frage nach der Relation zwischen Parergon und Ergon geht 
über die eindimensionale Rahmen-Logik hinaus, die einen einheitlichen 
Werk- oder Kunstbegriff voraussetzt, dabei alles in Innen und Außen oder 
in Werk und Nichtwerk einteilt und viele Instanzen als parasitäre oder un-
nötige Dimensionen der Kunstwerke beiseite legt. Die parergonalen Ele-
mente oder Kennzeichnungen der Werke sind für ihn stattdessen in ihrer 
Vielfalt zu denken: 

 
„[Parergon] ist nicht mehr allein um das Werk herum angesiedelt. Das, was es aufstellt 
– die Instanzen des Rahmens, des Titels, der Signatur, der Bildunterschrift (Bildbe-
schriftung), und so weiter – hört nicht mehr auf, die interne Ordnung des Diskurses 
über die Malerei, ihre Werke, ihren Handel, ihre Aufwertungen, ihren Mehrwert, ihre 
Spekulation, ihr Recht und ihre Hierarchien durcheinanderzubringen.“21 
 
Mit „Parergon“ wird also von Derrida neben dem sichtbaren Rahmen der 
Kunstwerke auch die anderen und scheinbar nebensächlichen Instanzen 
wie Signatur, Fußnoten, Schmuck, Register, Urheberrechtshinweis, Vor-
wort, Nebenbemerkungen, Nebenbeispiele usw. kritisch thematisiert. Pa-
rergon stellt somit ein Sinnbild für einen größeren Zusammenhang dar: Es 
„indiziert ein komplexes Netzwerk von Beziehungen, die das Kunstwerk 
umgeben, also Formen der Musealisierung, Texte zur Kunst, z.B. Katalog-
texte oder Ausstellungskonzepte, die unter einem spezifischen Thema ste-
hen,“22 sowie „Archive, Reproduktion, Diskurs, Markt“23. Derrida erwei-
tert schließlich das Parergon-Konzept auf die extrinsisch gedachten (Rah-
men-)Bedingungen eines Kunstwerks, so dass die Rede von den intrinsi-
schen Elementen desselben, wie zu diskutieren gilt, (fast) unmöglich wird. 

Es geht Derrida bei der Parergon-Debatte darüber hinaus nicht allein 
um Werke der Kunst, sondern auch um Texte und Schriften, die für ver-
schiedene Zwecke geschrieben sein können, und die man gewöhnlich als 
                                                           
21 Derrida, WM, S. 25. 
22 Rösch, Kunst und Dekonstruktion, S. 195f. 
23 Derrida, WM, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

„Werk“ bezeichnet.24 Dies liegt besonders daran, wie im ersten Teil der 
vorliegenden Arbeit diskutiert wurde, dass er überhaupt nicht von der 
Möglichkeit einer Unterscheidung zwischen einem Innen und Außen oder 
zwischen den ästhetischen und nicht-ästhetischen Zeichensystemen aus-
geht sowie nicht zu diesen gelangt (vgl. I.2.3) – eben in diesem Sinne spie-
len seine Überlegungen für ein praxisbezogenes Verständnis von Grenzen 
und Überschreitungen der Kunst eine sehr wichtige Rolle. Die Phänomene 
oder Praktiken der Kunst und Ästhetik geschehen Derrida zufolge in den 
bereits differentiell konstituierten Medien oder Sprachen.25 Die Grenzen 
des Ästhetischen werden immer bereits aus den diesen sprachlichen oder 
medialen Diskursen und Praktiken immanenten Öffnungen, Überbor-
dungs- und Entgrenzungsdimensionen heraus konstituiert, ohne dass sie 
mit jenen Praktiken in Ein- oder Ausschlussverhältnis eintreten. Sie ver-
dichten sich an den Aufschubs- oder Verschiebungsprozessen der Sprache 
und der Erfahrung und können uns nicht bloß durch eine Suche nach ei-
nem vermeintlichen Wesen der Kunst, sondern durch eine umgekehrte 
Richtung, d.h. durch den Fokus auf die Parerga, die Reste und das Parasi-
täre, welche ebenfalls jenen Prozessen ausgesetzt sind und dabei unhinter-
gehbar bleiben, sicht- und merkbar werden.  

Obwohl Derridas Parergon-Konzept so weit – über die Kunst und 
Werke der Kunst hinaus – ausgedehnt werden kann, heißt dies nicht, dass 
man es in einem kunstspezifischen Bezug nicht fruchtbar machen kann. 
Denkt man das Verhältnis zwischen Ergon und Parergon im Sinne von 
eben angedeuteten, sich unaufhörlich verschiebenden (différance-philoso-
phischen) Momenten her, kann man wichtige Gedanken über den Begriff 
Parergon im Allgemeinen entwickeln sowie seine (de-)konstruktive Rolle 
mit Bezug auf verschiedenartige Werke der Kunst im Einzelnen zeigen. 
Als Erstes lässt sich festhalten, dass das Parergon nach Derrida nicht eine 
bloße Äußerlichkeit/Zusätzlichkeit darstellt, die man einfach vom Kunst-
werk, vom Ergon abziehen oder loslösen könnte. Meist unmerklich, aber 
immer konstitutiv, partizipiert das Parergon am Ergon: 

 
„Ein Parergon tritt dem ergon, der gemachten Arbeit, der Tatsache, dem Werk, entge-
gen, zur Seite und zu ihm hinzu, aber es fällt nicht beiseite, es berührt und wirkt, von 
                                                           
24 Derrida spielt kritisch mit Heideggers synonymer Verwendung von „Werk“ und 

„Kunstwerk“. Vgl. Derrida, WM, 348. 
25 Vgl. dazu Georg W. Bertram, „Konturen einer Ästhetik der Dekonstruktion“, in: 

Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 50/1 (2005), S. 9–26. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 171 

 

einem bestimmten Außen her, im Inneren des Verfahrens mit; weder einfach außen 
noch einfach innen; wie eine Nebensache, die man verpflichtet ist, am Rande, an Bord 
aufzunehmen. Es ist zunächst (d’abord) das An-Bord (l’à-bord).“26 
 
Seine Untrennbarkeit von dem Ergon entspringt dem prozessualen Cha-
rakter des Parergon. Denn in seinem (immanenten) Spiel mit Ergon profi-
liert es verschiedene Dynamiken: Parergon wirkt, berührt und tritt ent-
gegen, d.h., es ist immer „am Rand entlang, daneben, aber eben auch da-
gegen.“27 Interne Partizipation des Parergon am Ergon ist so wesentlich, 
dass eine feste Grenze zwischen ihm und dem Ergon oder zwischen Werk 
und Nichtwerk letztlich niemals gezogen werden kann. Eben diese Nicht-
Feststellbarkeit oder Unentscheidbarkeit des Parergon – als eine dif-
férance-Figur – macht nach Derrida die konstitutive Dimension eines je-
den Kunstwerks oder -ereignisses aus. Immer wenn man eine Grenze zwi-
schen Parergon und Ergon zu ent-scheiden versucht, tritt ein umgekehrtes 
Verhältnis zwischen beiden auf. Da die Un-ent-Scheidbarkeit bzw. die 
wechselnden Beziehungen zwischen Parergon und Ergon uns sehr wichti-
ge Verständnisse über die Grenzen der Kunstwerke geben werden, wird 
diese aporetische Relation im Folgenden anhand von drei Beispielen, die 
auf sehr verschiedenen Medien und Kontexten beruhen, näher erläutert.28 
(1) Das Gemälde Der Sturz des Ikarus (Pieter Breughel, 1558);29 (2) der 
                                                           
26 Derrida, WM, S. 74. 
27 Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 58. 
28 Diese Beispiele wurden teilweise willkürlich gewählt, um die Parergon-Ergon-

Relation allgemein für einzelne Kunstwerke zu problematisieren. Anders als die 
vorhin erwähnten Beispiele, bei denen direkt und ganz gezielt der Rahmen der 
Kunstwerke thematisiert wurde, beziehen sich die hier genannten drei Beispiele al-
so nicht unmittelbar auf die Spiele mit den sichtbaren Rahmen. Bei den jeweiligen 
Beschreibungen wird es des Weiteren nicht darum gehen, eine Werkinterpretation 
als die einzige Interpretationsmöglichkeit zu bevorzugen, sondern mit Blick auf 
mehrere plausible Möglichkeiten sogenannte wesentliche und nebensächliche Ei-
genschaften mit- und gegeneinander ins Spiel zu bringen, um die Unentscheidbar-
keit, d.h. Parergonalität und deren konstitutiven sowie destruktiven Werkbezug als 
eine wichtige Dimension von Kunst und Kunstpraxis aufzuzeigen. 

29 Das exakte Datum und Register sowie der Titel des Werks sind umstritten. Im Fol-
genden wird sich auf die Version bzw. vermeintliche Erstkopie in den Musées ro-
yaux des beaux-arts de Belgique (Brüssel) bezogen, die den Titel La chute d’Icare 
trägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Film Drei Farben: Blau l-
lationswerk Square Depression (Bruce Nauman, 2007). 

Fragt man zuerst nach dem Wesentlichen (Ergon) und dem Unwesent-
lichen (Parergon) des berühmten Gemäldes von Breughel, bieten sich viele 
Aspekte in ihrem Wechselspiel als mögliche Antworten an:30 (i) Man kann 
die großen Figuren in der Mitte des Gemäldes als Ergon und den ‚Rest‘ als 
Parergon annehmen, (ii) dagegen lassen sich der Titel und die Geschichte 
vom Sturz des Ikarus als Ergon bestimmen, das Gemälde selbst bleibt 
dann nebensächlich (Parergon); oder (iii) abwesende Figuren und irritie-
rende Darstellungen können als wesentlicher (Ergon) interpretiert werden, 
was zur Folge würde, dass der große Teil des Gemäldes sowie die im Hin-
tergrund stehende Geschichte des Ikarus zum Parergon wird. 

(i) Zuerst kann man wohl die groß dargestellten Figuren, z.B. den 
pflügenden Bauern, das Pferd, den Angler, den Knaben im eingerahmten 
Bildraum sowie ihre Bewegungen als das Ergon (das Wesentliche) des 
Gemäldes anerkennen. Aus diesen auffälligen Elementen heraus könnte 
man dann das Bild möglicherweise als eine Darstellung des alltäglichen 
Lebens in einer bäuerlichen Welt interpretieren. Auf diese Weise denkt 
man schließlich nicht nur den Titel und die Geschichte, sondern auch das 
fallende Bein von Ikarus und die untergehende Sonne als nebensächlich. 
Insofern man den Titel des Gemäldes nicht beachtet oder die mythologi-
sche Geschichte über den Sturz des Ikarus nicht kennt, ist diese Behaup-
tung zuerst nachvollziehbar. (ii) Betrachtet man aber das Gemälde weiter 
mit der mythologischen Deutung des Titels und mit dem kulturgeschicht-
lichen Wissen (über den Absturz des Übermütigen), würden die hinter-
gründigen oder scheinbar nebensächlichen Elemente stärker hervortreten: 
Die fallenden Beine auf der unteren rechten Seite des Bildes, die den her-
abstürzenden Ikarus symbolisieren, und die kleine Felseninsel, auf der er 
mit seinem Vater Daidalos vermutlich eingesperrt war und von der beide 
mit den Flügeln flüchten wollten, würden mehr an Bedeutung gewinnen: 
So müsste man schließlich eher den Titel und die kleine Figur als Ergon 
denken. (iii) Nicht nur solche Anspielungen, die im Gemälde zu finden 
sind und die auf einem kulturspezifischen Vorwissen beruhen, sondern 
auch viele abwesende, anders dargestellte oder irritierende Elemente kön-
nen ebenso wesentliche Rollen übernehmen: Ist die Abwesenheit des Dai-
                                                           
30 Die folgenden Ausführungen beziehen sich zum Teil auf Arthur Dantos Interpreta-

tion dieses Gemäldes im fünften Kapitel seines Buches „Die Verklärung des Ge-
wöhnlichen“. Vgl. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen, S. 178–185. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 173 

 

dalos, der nächsten Hauptfigur dieser Geschichte, der die Flügel aus Vo-
gelfedern und Kerzenwachs anfertigte, der uns das Wissen um den Sturz 
seines Sohns vermittelte, für das Gemälde nicht konstitutiv? Wie sieht es 
aus mit dem Sonnenuntergang? Verändert dieser, der in der entgegensetz-
ten Richtung von Ikarus steht und offensichtlich nicht ausreicht, das Ker-
zenwachs am Flügel zu schmelzen, nicht den gesamten Ikarus-Mythos 
(das Ergon des Gemäldes)? Oder vielleicht sind doch die zuerst genannten 
Figuren das tatsächliche Ergon, weil sie an dem Sturz von Ikarus völlig 
uninteressiert sind, was dazu führt, dass das Gemälde öfters „Landschaft 
mit dem Sturz des Ikarus“ genannt wird.31 Jedoch macht auch diese letzte 
Interpretation erst dann Sinn, wenn man parergonale Elemente (jetzt wie-
der die Geschichte über den Sturz des Ikarus) ins Spiel bringt. In jedem 
Fall bedingt aber das Ergon das Parergon und die Relation zwischen bei-
den ist nicht klar zu entscheiden. 

Bei dem zweiten Beispiel geht es um den ersten Teil der Drei-Farben-
Trilogie i-
schen Flagge sowie die ihnen entsprechenden Werte (Freiheit, Gleichheit 
und Brüderlichkeit) anspielt. Erwartet man beim Film mit dem Titel Blau 
einen Freiheitsbezug, kann man ihn dem Anschein nach in der tiefen emo-
tionalen Welt der Hauptdarstellerin Julie finden. Zu Beginn des Films ver-
liert Julie nach einem schweren Autounfall ihre Tochter und ihren Mann, 
der ein bekannter Komponist war. Nach diesem Verlust zieht Julie nach 
Paris, um mit ihrer Vergangenheit völlig zu brechen und dort ein neues 
Leben anzufangen. Mit Slavoj Žižek lässt sich dieser Wunsch nach einem 
absoluten Anfang als eine Art „abstrakte[r] Freiheit“ interpretieren, die im 
Laufe des Films notwendigerweise scheitern wird.32 Obwohl sie bereits 
vor einem solchen Anfang viele Gegenstände aus der Vergangenheit und 
u.a. musikalische Fragmente ihres Mannes vernichtet hat, werden diese 
nicht aus ihren Gedanken gelöscht und gehen ihr immer wieder durch den 
Kopf. Am Ende entschließt sie sich dazu, die unvollendete Komposition 
ihres gestorbenen Mannes zusammen mit dessen ehemaligen Mitarbeiter 
Oliver fertigzustellen, was für Žižek eine Rückbezüglichkeit bzw. ein 
Rückweg zur hegelschen konkreten Freiheit darstellt.33 Der Film endet mit 
                                                           
31 Auch Danto problematisiert das Gemälde an einer Stelle mit dem Namen „Land-

schaft“. Vgl. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen, S. 180. 
32 Slavoj Žižek, Die Furcht vor echten Tränen. Krzysztof Kieslowski und die „Naht-

stelle“, Berlin 2001, S. 199f. 
33 Vgl. Žižek, Die Furcht vor echten Tränen, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

der von ihr zu Ende komponierten Musik sowie mit ihrem weinenden Ge-
sicht. 

Diese Beschreibung kann keineswegs als die einzige oder richtige Be-
schreibung gelten und ihre Aporie wird deutlicher, wenn wir nach den ne-
bensächlichen/parergonalen und eigentlichen/ergonalen Elementen dieses 
Filmes fragen. Hier kann man wieder viele (scheinbar) werkinterne und 
werkexterne Momente oder Faktoren aufzählen, die aber bei einer genauen 
Betrachtung in ein umgekehrtes Verhältnis miteinander treten werden. 
Nehmen wir an, dass Julie und ihre Geschichte das Ergon dieses Werkes 
ausmachen und die restlichen Momente, Figuren, Bilder, Titel, Symbole 
usw. zweitrangig (parergonal) sind. Was wäre dann aber, wenn der Film 
nicht den Namen Blau, sondern Grün oder Nach dem Unfall getragen hät-
te? Offensichtlich würde und müsste man Julies Geschichte völlig anders 
interpretieren, nicht nur weil blaue Gegenstände, Kleiderstücke und insge-
samt eine blaue Atmosphäre den Film beherrschen, sondern auch weil der 
von der Trilogie beanspruchte Bezug auf die Freiheit verloren ginge – was 
auch zur Folge hätte, dass Žižek diesen Film in seinem Buch völlig anders 
und ohne Hegelsche Freiheitstrilogie interpretieren müsste. Auch in die-
sem Fall wäre es also schwierig, dem Titel oder der Geschichte jeweils ei-
ne sekundäre Rolle zuzuschreiben.34 Als Alternative kann man sich vor-
stellen, dass ihr Mann, der Komponist, ein parergonales Moment des 
Films ausmacht, weil man ihn kurz vor seinem Tod am Anfang des Films 
nur ein einziges Mal sieht. Allerdings könnte man wieder einwenden und 
behaupten, dass er (in seiner Abwesenheit) eventuell die wichtigste Rolle 
übernimmt: Seine Affäre mit einer anderen Frau, die Julie erst nach sei-
nem Tod erfährt, seine Musik, die am Ende von Julie vollendet wird oder 
sein Mitarbeiter, der Julie folgt und sie zur Neukomposition der Musik ih-
res Mannes überredet, verhindern den Neuanfang bzw. die absolute Frei-
heit von Julie. Kurz gesagt: Man versucht in Blau nebensächliche Ele-
mente herauszufinden und sie abzusondern, um ein reines, in sich einge-
schlossenes Werk, ein Ergon festzustellen. Je mehr Elementen oder Mo-

                                                           
34 Auch die anderen beiden Teile der Trilogie können nicht einfach von Blau abgelöst 

werden, nicht nur weil der Name Blau erst dann Sinn macht, sondern wegen einiger 
sich überschneidender Szenen: In Weiß sieht man die Szene im Gericht von der an-
deren Seite, und in Rot sieht man in der allerletzten Szene eine Fährkatastrophe, bei 
der die einzigen Überlebenden drei Paare aus den jeweiligen Teilen der Trilogie 
sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 175 

 

menten man jedoch den Status „Parergon“ zuschreibt, desto weniger Er-
gon (Julie) bleibt am Ende. 

Auf den ersten Blick mag das dritte Beispiel im Vergleich zu den ers-
ten beiden wenig spektakulär erscheinen: Bei der Square Depression, die 
2007 von dem US-amerikanischen Künstler Bruce Nauman in Münster 
aufgebaut wurde, handelt es sich um eine weiße, quadratische Betonplatte, 
in der die Mitte ca. zwei Meter tief spitz zuläuft. Das Werk wird zugleich 
als eine negative Bühne bezeichnet und erinnert an eine umgedrehte Py-
ramide, die in die Erde eingesunken ist.35 Der Name Square Depression 
birgt die doppelte Anspielung auf eine psychische Störung und auf eine 
geomorphologische ‚Senke‘ – eine unter dem Meeresspiegel liegende 
Struktur. Betritt man die Skulptur und läuft man bis zum Scheitelpunkt 
hinab, verliert man langsam den Blick auf die Umgebung des Werkes. Der 
Künstler beschreibt seine künstlerische Absicht wie folgt: „Ein Gedanke 
bei der Senkung, den versenkten Dreiecken, war, dass man hineinlaufen 
kann und so tief darin steht, dass die Augenhöhe unter dem Bodenniveau 
liegt und dies einen in gewisser Weise isoliert. Alle sind über einem und 
schauen auf einen herunter.“36 

Nehmen wir an, dass der geometrische Mittelpunkt das Ergon des 
Werkes ausmacht: Er ist das Zentrum des Werkes, wo sich z.B. eine Besu-
cherin eine Weile aufhalten muss. Entsprechend dem Titel des Werkes 
können wir diesen tiefsten Punkt als ‚depressiven Punkt‘ bezeichnen, der 
die Besucherin in einen traurigen, hoffnungslosen Zustand versetzen soll. 
Allein diese einfache Beschreibung bedarf aber einer Reihe von weiteren 
Bezügen und Elementen, die man nicht bloß als parergonal klassifizieren 
kann. Als Erstes sind für den Mittelpunkt (Ergon) die Außenkanten ebenso 
wichtig, die der Besucherin nur einen beschränkten Blick auf ihre Außen-
welt erlauben. Es kann also heißen, dass sie nicht wegen des depressiven 
Punktes, sondern wegen dieser Kanten auf dem Bodenniveau, die ihren 
Blick sperren, in einen depressiven Zustand geriet. Als Nächstes kann man 
ebenso einwenden und behaupten, dass ein solcher Zustand weder allein 
durch den Mittelpunkt noch durch die Außenränder entsteht, sondern die 
Besucherin selbst eigentlich das Ergon des Werkes ist. Es geht letzten En-
                                                           
35 Vgl. Claudia Miklis, Valeska Schneider, „„Square Depression“ von Bruce Nauman: 

Eine negative Bühne zur Selbsterfahrung“, URL: http://www.skulptur-projekte.de 
/skulptur-projekte-download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf S. 1. (Letzter Zugriff am 
25.07.2015). 

36 Miklis, Schneider, „Square Depression“, S. 2. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

des um ihre Schritte ins Zentrum, ihre Gefühle und ihre privaten Erfahrun-
gen. Jedoch ist dieser Gedanke auch nicht lange haltbar: Mit guten Grün-
den kann man argumentieren, dass nicht die am Mittelpunkt stehende Be-
sucherin, sondern die anderen Menschen, die nicht auf Augenhöhe stehen 
und sie von oben anschauen oder einfach ignorieren, die eigentliche Ursa-
che der Depression sowie das Ergon des Werkes ausmachen. Denn solan-
ge es oben keine herumlaufenden Menschen gibt, wird solch ein trauriges 
Gefühl gar nicht oder nur mangelhaft erregt. Auch bei diesem Werk stößt 
man schließlich auf mehrere Elemente, die eine Entscheidung darüber er-
schweren, ob sie jeweils wesentlich oder bloß nebensächlich sind. Denkt 
man also ein Element zuerst als Parergon, dann hat es in einer genaueren 
Betrachtung einen Pseudo-Ergon-Status. 

Bei all diesen Beispielen handelt es sich um wechselnde Verhältnisse 
an den Grenzzonen des betreffenden Werkes, wobei keine eindeutige Un-
terscheidung zwischen den Dimensionen von Parergon und Ergon getrof-
fen werden kann. Die Grenzen zwischen dem Eigentlichen und Neben-
sächlichen, zwischen dem Zentralen und Marginalen oszillieren so grund-
legend, dass letztlich kein Ergon bleibt, das von dem Parergon nicht 
durchdrungen wäre. Schließlich lässt sich aus den bisherigen Ausführun-
gen zur Derridas Philosophie und zu den einzelnen Beispielen folgern, 
dass jedes Kunstwerk oder jede Kunstpraxis unzählbare Elemente oder 
Momente begleitet, die selbst nicht im Kunstwerk thematisiert sind, offen-
sichtlich über es hinausgehen und ihre sichtbaren sowie unsichtbare Gren-
zen überschreiten. Versteht man also die Grenzen eines Kunstwerks so po-
rös und zugleich dynamisch-prozessual, werden die Grenzüberschreitun-
gen in der Kunst nicht als Ausnahmefälle oder außergewöhnliche Phäno-
mene, sondern solche Momente, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf 
unterschiedliche Weise auftreten.  

Diese Schlussziehung kann aber erst dann nachvollziehbar sein und für 
eine Theorie der Kunst weiter produktiv gemacht werden, wenn man das 
Parergon-Konzept mit Derrida immer in seinem parasitären Zug, in seiner 
Unentscheidbarkeit, d.h. so, wie es ist, als konstitutiv für Kunstwerke 
denkt, anstatt es als eine neue wesentliche Kategorie der Kunst nahezule-
gen. Der Begriff „Un-ent-Scheidbarkeit“ (Ausweglosigkeit an einer mehr-
dimensionalen Scheidezone) wurde bereits im ersten Teil der vorliegenden 
Arbeit als eine Aporie bzw. aporetische Erfahrung der Grenze behandelt 
(vgl. I.2.2). Mit Bezug auf Kunstwerke tritt nun der aporetische Charakter 
der Grenze in der Figur des Parergon auf. Als eine Art Aporie stellt Parer-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 177 

 

gon eine „grenz(ent)ziehende“ Bewegung dar.37 Parergon ist also aporeti-
sche Grenze des Kunstwerks, die sich in jedem Akt des Gezogen-Werdens 
permanent entzieht. Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und -entziehung 
ist an dieser Stelle nicht ein beliebiges Wortspiel, sondern sie weist auf ei-
ne dynamisch-prozessuale Relation zwischen dem Kunstwerk und der 
Welt (vgl. I.2), die Derrida wieder mit seiner différance-Figur erklärt: Das 
Verhältnis zwischen Parergon und Ergon ist demnach den andauernden 
Aufschubs- und Entzugsprozessen ausgesetzt, die die Grenzen des Kunst-
werks als aporetische Zonen (re)markieren.38 Als eine unentscheidbare  
und gespenstische39 Grenze bildet das Parergon somit ein fließendes, pro-
zessuales und bedeutungsgenerierendes Moment der Kunstpraxis. Das Pa-
rergon beseitigt dabei für Derrida jegliche Ein- und Ausschlusslogik (von 
Werk/Nichtwerk, Parergon/Nichtparergon oder Kunst/Nichtkunst), durch 
die unsere ästhetisch-künstlerischen Praktiken immer verkürzt sowie redu-
ziert verstanden werden.  

Die einzelnen Kunstpraktiken sind einer Reihe von Überschreitungen 
und Bewegungen ausgesetzt, die die Grenzen zwischen Parergon und Er-
gon sowie die anderen Oppositionen permanent verändern sowie dauerhaft 
verschieben. Diese Prozesse können sich immer dann als fruchtbar erwei-
sen, wenn das Parergon, das eine Kunstpraxis durchwebt, in seiner Unent-
scheidbarkeit immer stärker auftritt. Ein Parergon, das man endgültig fest-
stellen könnte, wäre dann wieder ein klassisch feststehendes Ergon und 
schlüge damit in einen Pol der geltenden Oppositionskette (Werk-
/Nichtwerk) um. Stattdessen „bringt es alle Gegensätze aus der Fassung, 
ohne doch unbestimmt zu bleiben und schafft Raum für das Werk.“40 In 
                                                           
37 Vgl. Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 56. 
38 Der Begriff Re-Markierung spielt ebenso eine zentrale Rolle in Derridas Überle-

gungen zu den einzelnen Gattungen der Kunst und der Künste, die im nächsten Teil 
detailliert diskutiert werden (vgl. III.3.2). 

39 Wie vorhin zitiert wurde: „Jeder Entscheidung, jeder sich ereignenden Entschei-
dung, jedem Entscheidungs Ereignis wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst 
inne, wie ein wesentliches Gespenst.“ Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f. 

40 Derrida, WM, S. 25. Hervorhebung im Original. Hier lässt sich noch anmerken, 
dass es zwischen den Begriffen „Unentscheidbarkeit“ (indécidabilité) und „Unbe-
stimmtheit“ (indétermination) einen wichtigen Unterschied gibt. Während der erste, 
wie im ersten Teil diskutiert, eine unaufhörliche und aporetische Grenzpraxis dar-
stellt, kommt dem zweiten – in diesem Zusammenhang – eine solche praxisbezoge-
ne Rolle nicht zu. Der Nebensatz „ohne unbestimmt zu sein“ lässt sich also nicht so 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

seiner Unentscheidbarkeit hat das Parergon damit mindestens zwei wichti-
ge Funktionen: (1) Verunsicherung der Gegensätze, die in der philosophi-
schen bzw. ästhetischen Tradition historisch verankert sind; (2) seine 
werkschaffende bzw. -konstitutive Rolle, die trotz oder wegen seiner per-
manenten Entzugsmomente doch möglich ist. Die erste Funktion kann 
man nur im großen Rahmen von Derridas philosophischem Projekt disku-
tieren, das hier bisher mehrmals – nebenbei oder parergonal – erwähnt 
wurde. Wichtiger ist aber die zweite Funktion, die es zuletzt kurz zu erläu-
tern gilt. 

Die Auseinandersetzung mit Kants Dritter Kritik führt Derrida am En-
de zu der Behauptung, dass das Parergon nicht nur eine wichtige Rolle für 
Kunstwerke spielt, sondern (fast) die gesamte Rolle des künstlerischen 
Schaffens übernimmt. Das Kunstwerk hat für ihn am Ende nichts anderes 
als Zusätze bzw. Parerga. Nicht das Ergon fügt zu sich verschiedene Pa-
rerga (Schmuck, Rahmen, Titel usw.) als Zusätze hinzu, sondern erst das 
Parergon bringt – als sich verschiebende Prozesse der Grenzbildung bzw. 
Einrahmung – das Kunstwerk hervor, ohne dabei das neue Wesentliche 
(Ergon) zu werden. Die erste Annäherung an diese recht kontra-intuitive 
Vorstellung zeigt Derrida, indem er bei seiner Kant-Lektüre auf einen dem 
Ergon inhärenten Mangel hinweist: 

 
„Die natürliche Lage, die für die Errichtung eines Tempels gewählt wurde, ist [Kant zu-
folge, T.A.] offensichtlich kein Parergon. Ein künstlicher Ort auch nicht: weder der 
Kreuzungspunkt, noch die Kirche, noch das Museum, noch die übrigen Werke um das 
eine oder andere. Aber die Bekleidung oder Säule ist ein solches. Warum? Nicht weil 
sie sich ablösen, sondern weil sie sich schwieriger ablösen und vor allem weil ohne sie, 
ohne ihre Quasi-Ablösung, der innerliche Mangel des Werks zum Vorschein käme; be-
ziehungsweise, was sie bezüglich eines Mangels auf dasselbe hinausläuft, nicht zum 
Vorschein käme. Was sie zu Parerga macht, ist nicht einfach ihre überflüssige Äu-
ßerlichkeit, es ist das interne strukturelle Band, das sie mit dem Mangel im Inneren des 
Ergon zusammenschweißt. Und dieser Mangel ist damit konstitutiv für die Einheit 
                                                                                                                         

denken, dass Parergon letzten Endes entschieden wird, sondern so, dass es in seiner 
Unentscheidbarkeit wirkt und hervortritt. Vgl. auch: „I say ‚undecidability‘ rather 
than ‚indeterminacy‘ because I am interested more in relations of force, in differ-
ences of force, in everything that allows, precisely, determinations in given situa-
tions to be stabilized through a decision of writing“. Jacques Derrida, „Afterword: 
Toward An Ethic of Discussion“, Gerald Graff (Hrsg.), Limited Inc, Evanston Il 
1988, S. 111–160, hier S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 179 

 

selbst des Ergon. Ohne diesen Mangel bedürfte das Ergon nicht des Parergon. Der 
Mangel des Ergon ist der Mangel des Parergon, der Bekleidung oder der Säule, die ihm 
dennoch äußerlich bleiben. Wie lässt sich der Anteil der Energia bestimmen?“41 
 
Das Parergon-Konzept indiziert – nach der dekonstruktiven Analyse von 
Derrida – eine permanente Mangelhaftigkeit bzw. die mangelhafte Identi-
tät des Ergon. Diese Defizite sollen durch das Parergon ersetzt bzw. er-
gänzt werden; seine unheilbare Mangelhaftigkeit bedarf also immer eines 
Supplements.42 Mit dem Hinweis auf die prinzipielle Mangelhaftigkeit des 
Ergon, die sich eben im Akt des Parergon-Supplements enthüllt, gibt Der-
rida eine indirekte Antwort auf eine der oben gestellten Fragen: ‚Warum 
bedarf ein jedes Werk des Parergon?‘: Ein jedes Werk bedarf des Parer-
gon, weil es erst dann ein Werk wird. Mit anderen Worten: Erst durch pa-
rergonale Elemente bzw. Prozesse (durch den Titel, den Ort, die Entste-
hungszeit, die Stile, den Kontext, die Bildschrift, den Rahmen usw.) wird 
das Werk zu einer scheinbaren Einheit gebracht. Wenn Derrida am Ende 
der oben zitierten Stelle die Frage nach dem „Anteil der Energia“ – in An-
lehnung an die aristotelische Dynamis-Energiea-Relation – stellt, deutet er 
schon darauf hin, dass sich das Parergon durch seine Kraft und Prozessua-
lität auszeichnet, durch die der Mangel des Ergon supplementiert werden 
soll:43 

 
„Dieser Mangel, der vor der Einrahmung nicht bestimmt, lokalisiert, situiert, innerhalb 
oder außerhalb arretiert werden kann, ist zugleich […] Produkt und Produktion des 
Rahmens.“44 
 
Parergon ist demnach ein Prozess der Einrahmung, eine Kraft (Energeia), 
die das Werk überhaupt hervorbringt.45 Vor diesem Prozess der „Einrah-
mung“ gibt es weder ein Werk  noch dessen Rahmen. Parergon soll also 
nach Derrida nicht als einen bloßen Anhang zu dem Kunstwerk gedacht 
werden; vielmehr hat es den Vor-Gang. Jedoch hat diese Priorität des Pa-
                                                           
41 Derrida, WM, S. 80. 
42 Hierzu vgl. Hyun Kang Kim, Ästhetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der Philo-

sophie der Moderne, Würzburg 2004, S. 80. 
43 Vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-

ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, S. 23. 
44 Derrida, WM, S. 93. 
45 Vgl. Kim, Ästhetik der Paradoxie, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

rergon, diese Energia, keinen „erste[n] Beweger“.46 Denn auch hier han-
delt es sich um eine nicht-ursprüngliche différance-Bewegung. Sowohl der 
Rahmen – als eine sinnlich-statische Grenze des Kunstwerks – als auch 
das mangelhafte Ergon sind sein Produkt und sein Rest (Parergon des Pa-
rergon des Parergon usw.). Bei diesem unendlichen Supplementierungs-
verfahren geht es anders ausgedrückt um den Primat der parergonalen 
Kraft vor dem statischen Ergon oder um einen praxisbezogenen Vorgang 
vor dem Ergon. In diesem Sinne drückt Derrida aus: „Es gibt keinen natür-
lichen Rahmen. Es gibt Rahmen, aber der Rahmen existiert nicht.“47 
Wenn also von einem Rahmen (oder von der Grenze) des Kunstwerkes 
gesprochen wird, kann dieser Rahmen nicht als ein fester, bereits existie-
render Rahmen gedacht werden, der zum Kunstwerk hinzukäme und ihm 
eine Einheit verliehe. Vielmehr soll der Rahmen als eine Rah-
menbewegung, als „Einrahmung“ bzw. als eine prozessuale Grenzbildung 
verstanden werden, die das Werk überhaupt aporetisch bzw. parergonal 
konstituiert.48 Kurz: Das Kunstwerk erzeugt unzählbare aporetische Gren-
zen, die konstitutiv selbst für es sind. 

Fasst man alle bisherigen Anmerkungen über das Parergon zusammen, 
lassen sich wichtige Ergebnisse für die im Rahmen dieser Studie bearbei-
tete praxisbezogene Ästhetik gewinnen, durch die Grenzen und Über-
schreitungen der einzelnen Kunstwerke bzw. –praktiken plausibel verstan-
den werden können. Im Diskurs und in der Praxis der Kunst nimmt man 
öfters an, anhand von Rahmen oder Parerga eine Grenze gezogen zu ha-
ben, die das Werk vor der Welt bzw. vor jeder möglichen Äußerlichkeit 

                                                           
46 Derrida, WM, S. 103. 
47 Derrida, WM, S. 103. Hervorhebung im Original. Mit dem Unterschied zwischen 

„es gibt“ und „es existiert/ist“ spielt Derrida in vielen seiner Schriften. Im einfachs-
ten Sinne des Wortes handelt es sich dabei um einen Unterschied zwischen einem 
Ereignis-Denken und dem Präsenz-Denken. An einer Stelle in Politik der Freund-
schaft macht er diese Unterscheidung klar: „Die Gabe, wenn es sie gibt; die Erfin-
dung, wenn es sie gibt, etc. Es geht dabei nicht um das Einräumen einer hypotheti-
schen oder konditionalen Dimension (falls; vorausgesetzt, dass; etc.), sondern um 
die Markierung einer Differenz zwischen dem ‚es gibt‘ einerseits, dem ‚ist‘ oder 
‚existiert‘ andererseits, also zwischen dem ‚es gibt‘ und den Worten der Präsenz.“ 
Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 71. 

48 Vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-
ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, S. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 181 

 

schützen und von ihnen trennen könne.49 Aber mit einem Fokus auf die 
vermeintlichen Grenzen von Kunstwerken – sowie mit Blick auf oben an-
geführte Beispiele – hat sich nun herausgestellt, dass das Pseudo-
Unwesentliche, das scheinbar Beiläufige, das Einrahmende, das Quasi-
Nebensächliche usw. keineswegs von dem abgelöst werden kann, was wir 
als ‚Werk‘ (oder allgemein als ‚Kunst‘) verstehen, und für die Konstituti-
on desselben eine unverzichtbare Rolle spielt. Loslösung von Parerga 
würde letzten Endes das Ergon zum Verschwinden bringen. Die Grenzen 
zwischen Ergon und Parergon lassen sich aus diesem Grund nicht als fes-
te, sondern nur als konstitutiv-prozessuale, aber zugleich als sich perma-
nent verschiebende Grenzen denken, die einer Reihe von Verhältnissen 
und den scheinbar relevanten und irrelevanten Aspekten des Kunstwerkes 
ausgesetzt sind sowie sich in jedem Moment dieser Reihe neu differenzie-
ren.

                                                           
49 Vgl. z.B. Georg Simmel, „Der Bilderrahmen. Ein ästhetischer Versuch“, Klaus 

Lichtblau (Hrsg.), Soziologische Ästhetik, Wiesbaden 2009, S. 111–117. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

Resümee 

 
 
 

Die relationalen, topologischen und funktionalen Perspektiven zu Grenzen 
und Überschreitungen, die im ersten Teil dieser Studie zuerst hinsichtlich 
der dialektisch orientierten Theorien und dann mit den Schriften von 
Foucault und Derrida intensiv erarbeitet wurden, haben ein praxisbezoge-
nes Verständnis der Kunst suggeriert, nach dem die Grenzen und Grenz-
überschreitungen der Kunst immer in ihrer tiefen Verflochtenheit mit den 
anderen Lebenspraktiken betrachtet werden müssen, wobei jegliches Den-
ken von einem ästhetischen Außerhalb ausgeschlossen bleibt. Um solch 
ein Verständnis zur Geltung zu bringen, hat dieser zweite Teil der Studie – 
wie methodisch begründet wurde – vermeintliche Grenzen zwischen 
Kunst und Nichtkunst sowie zwischen Werk und Nichtwerk begrifflich 
untersucht und kritisch neu begründet, anstatt zahlreiche Kunstphänome-
ne, die man gewöhnlich als grenzüberschreitende denkt, einzeln zu be-
schreiben. Bisherige Auseinandersetzungen mit den wichtigen ästheti-
schen Theorien (von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida) führen uns 
schließlich zu dem folgenden Ergebnis: Insofern man Grenzen und Über-
schreitungen der Kunst (oder der Kunstwerke) immer in ihrem konstitutiv-
prozessualen Einhergehen versteht, anstatt sie bloß als zwei getrennte 
Phänomene zu denken, die der Logik der Gegensätze unterworfen bleiben, 
erkennt man in jedem einzelnen Kunstwerk eine Reihe von Grenzen und 
Überschreitungen, die für dessen Konstitution, Produktion, Erfahrung oder 
Interpretation grundlegende Rollen spielen. Wenn zahlreiche Arten von 
Überschreitungen selbst in den (dem Anschein nach) einfachsten oder 
klassischen Werken der Kunst in vielerlei Hinsichten hervortreten, dann 
können die komplexeren Werke in der zeitgenössischen Kunst, die man 
als grenzüberschreitende Kunstphänomene oder -werke bezeichnet, nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

als Sonder- oder Ausnahmefälle, sondern ebenfalls konstitutive Züge un-
serer Kunstpraktiken verstanden werden. Ästhetische Grenzüberschrei-
tungen bringen schließlich keine zweite oder übergeordnete Sphäre des 
Ästhetischen heraus, sondern sie machen uns deutlich, wie die Kunst im-
mer schon aus den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer sprachlichen und medialen Orientierungen hervorgeht.  

Wie bereits am Anfang dieses Teils erwähnt, zielte die Auseinander-
setzung mit Kant, Adorno, Heidegger und Derrida grundsätzlich darauf ab, 
die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik, d.h. die Untrennbarkeit der 
Kunstpraktiken von den anderen Lebenspraktiken sowie ihre wechsel- und 
gegenseitige Prozessualität nachvollziehbar zu machen. Zwar ist es kein 
Zufall, dass diese Kriterien, die vorhin vornehmlich ausgehend von Derri-
das Überlegungen entworfen wurden (vgl. I.2.3), nun im Großen und Gan-
zen wieder durch Derridas Texte erfüllt werden. Jedoch soll damit kei-
neswegs behauptet werden, dass die gesamte Argumentation schon von 
Beginn an nur auf Derrida basierte oder dass Kants, Adornos sowie Hei-
deggers Kunsttheorien dabei geringeren Wert besitzen. Das Gegenteil ist 
der Fall: Derridas kunsttheoretische Überlegungen können meines Erach-
tens erst dann produktiv gemacht werden, wenn man sie andauernd – wie 
es Derrida selbst in seinen Schriften tut – auf den traditionellen Kunstdis-
kurs bezieht. Denn ohne festen Bezug auf die traditionellen ästhetischen 
Theorien können seine Gedanken weder richtig verstanden noch angemes-
sen diskutiert werden. Seine Kritik an Gegensätzen wie Kunst/Nichtkunst 
oder Werk/Nichtwerk usw. hat nur dann Sinn, wenn diese in der Ge-
schichte der Ästhetik tatsächlich existieren. Geht man mit Derrida kritisch 
auf die vermeintliche Grenze zwischen Kunst und Nichtkunst ein, werden 
jene Gegensätze nicht bloß verschwunden. Vielmehr werden die Zonen, 
die zwischen ihnen liegen, breiter geöffnet, fließend gemacht und wird 
somit eine Reihe von Verschiebungs-, Entzugs- sowie Verdichtungspro-
zessen in Gang gesetzt. Dies hat schließlich zur Folge, dass durch Derridas 
Kritik an den traditionellen Ästhetiken von Kant, Hegel, Adorno oder 
Heidegger nicht allein ihre Defizite, sondern zugleich ihre Verdienste nä-
her erkannt werden. Aus dieser Perspektive werden im Folgenden einige 
wichtige Momente der bisherigen Ausführungen hervorgehoben, indem 
sie miteinander kritisch sowie produktiv vermittelt werden, anstatt sie 
chronologisch wiederzugeben oder sie miteinander zu versöhnen. 

Stellt man als Erstes Derridas Überlegungen zum Parergon in den 
Vordergrund, werden die Defizite und die Verdienste von kantischer Äs-
thetik für eine praxisbezogene Ästhetik besser verstanden. Es lässt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RESÜMEE | 185 

 

zunächst behaupten, dass Derridas Kritik nicht kantische Ästhetik als sol-
che, sondern die Übertragung dieser Ästhetik – wie Kant selbst dies tut – 
auf die Kunstwerke sowie Kunstpraktiken betrifft. Mit anderen Worten: 
Was problematisch ist, ist weniger Kants Reflexionsästhetik als vielmehr 
der Versuch, diese Ästhetik mit Blick auf die Kunstwerke zur Geltung zu 
bringen oder sie unmittelbar in eine Kunstästhetik zu transferieren. Dieser 
Versuch setzt, wie bei Derridas Kritik an Kant klar wurde, die Existenz ei-
ner festen Grenze zwischen Kunstwerk und Beiwerk (und dann auch 
Nichtwerk) voraus, die letztlich das Ästhetische von dem Außerästheti-
schen völlig zu trennen vermag. Eine solche ästhetische Praxis, die von 
den anderen Praktiken im Ganzen abgelöst werden könnte, hat allerdings 
selbst im Rahmen der kantischen Reflexionsästhetik keinen Platz. Viel-
mehr ist die größte Leistung dieser Ästhetik, wenn man dies ausgehend 
von Deleuze beschreibt, dass sie verschiedene Arten von Reflexionsprak-
tiken immanent, d.h. in ihrem produktiven Zusammenhang miteinander 
vermittelt. Erst in dieser untrennbaren und konstitutiven Vermittlungspra-
xis hat das Subjekt die Möglichkeit, mit seinen eigenen Grenzen in ein re-
flexives Spiel einzutreten und diese dabei zu erkennen, zu verschieben, 
Schritt für Schritt zu verändern oder neu zu gestalten. Insofern ästhetisch-
reflexiv konstituierte Grenzen immer aus den entgrenzenden sowie über-
bordenden Dimensionen unserer grundlegenden Praktiken hervorgehen 
und nicht bloß über diese hinaus-, sondern mit ihr weiter prozessual-
konstitutiv einhergehen, bleibt die kantische Ästhetik ein fruchtbares Mo-
dell oder ein Vorbild für ein praxisbezogenes Verständnis von ästheti-
schen Grenzen und Überschreitungen. 

Rückt man als Zweites das kantische Modell in den Hintergrund, kann 
man die Defizite und Verdienste von Adornos und Heideggers Kunsttheo-
rien, die zum Zwecke eines kunstspezifischen Verständnisses von Grenzen 
und Überschreitungen der Kunst angeführt wurden, näher in Betracht zie-
hen. Mit Adorno (und mit einer Vermittlung von Hegels Gedanken) lassen 
sich zuerst die Grenzen der Kunst und der einzelnen Künste als ihre refle-
xiv-kritischen Form- und Normbildungsprozesse interpretieren, die einer-
seits historisch verlaufen und andererseits unmittelbar aus den (negativen) 
Überbordungsdimensionen der gesellschaftlichen Praktiken schöpfen. Bei 
diesem Punkt bezieht sich Adornos Ansatz immanent auf bestimmte Mo-
mente der kantischen Ästhetik, und zwar auf die selbstreflexiven Kon-
stitutionsprozesse im kunstspezifischen Zusammenhang. Hinsichtlich der 
Momente der historischen Selbstkonstituierungsprozesse der Kunst kann 
man ausgehend von Adorno eine vorläufige Unterscheidung zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

konstitutiven und destruktiven Grenzüberschreitungen treffen. Obwohl 
Adornos Distanzierung von verschiedenen Formen von Grenzüberschrei-
tungen viel kritisiert werden kann, soll jedoch keineswegs behauptet wer-
den, dass seine normativen Unterscheidungen völlig nutzlos gewesen sind. 
Wenn Derridas Parergon-Konzept am Ende nahelegt, dass sich jede mög-
liche Kunstpraxis durch ein prozessuales Spiel von Grenzen und Über-
schreitungen auszeichnet, heißt es mit Adorno weiter, dass dieses Spiel 
nicht bloß auf die gleiche, sondern bei jedem Kunstereignis immer auf 
verschiedene Art und Weise abläuft. Vor diesem Hintergrund gewinnt also 
Adornos kritisches Verständnis der verschiedenen Arten von Grenzüber-
schreitungen der Kunst (z.B. im Zusammenhang mit dem Kommerz, der 
Politik, dem Sport usw.) wieder an Bedeutung. Seine Überlegungen kön-
nen schließlich nur dann produktiv eingesetzt werden, insofern man dabei 
auf die Logik der Gegensätze bzw. auf seine negative Dialektik verzichtet. 
Sonst gelangt man wiederum zu einer verschlossenen Grenze, die den 
Praxisbezug der Kunst zu anderen Lebenspraktiken verringert sowie un-
möglich macht. 

Da Adornos Theorie, wie mit dem Konzept des monadischen Kunst-
werks ersichtlich wurde, in der Tat zu einem in sich eingeschlossenen äs-
thetischen Bereich gelang und damit das zweite Kriterium der praxisbezo-
genen Ästhetik nicht erfüllt, lässt sich als Nächstes der Praxisbezug der 
Kunstwerke auf andere Praktiken im Hinblick auf Heideggers Kunsttheo-
rie herstellen. Die Interpretation von Heideggers Riss-Figur als eine be-
streitende Grenze des Kunstwerks (im Welt-Erde-Bezug) macht deutlich, 
dass sich einzelne Kunstwerke bzw. -praktiken in die gesellschaftlichen 
Praktiken konstitutiv eingebunden sind und zwischen diesen immer eine 
dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Vor allem fällt bei Heidegger 
der Begriff der ‚Verlässlichkeit‘ als ein reflexives Moment der Kunst auf. 
Diesem Begriff wohnt ein reflexives Potential inne, das wir von Kant (und 
von Hegel) kennen, indem sie eine gesellschafts- oder subjektkonstitutive 
Rückbezüglichkeit leistet, welche bei Adornos Theorie fehlte. Kunstprak-
tiken ermöglichen – mit Heidegger gesprochen – einen permanenten 
Übergang von der Dienlichkeit zur Verlässlichkeit, d.h. von den dienli-
chen Gebrauchszusammenhängen zu den reflexiven Erkenntnissen über 
unsere grundlegenden Orientierungen auf die Welt, wodurch die Medien, 
Sachen oder Themen, die uns bereits bekannt sind, in neuer und ausge-
zeichneter Weise (d.h. wie bei Kant, in ihrer nicht-verallgemeinerbaren 
Singularität) heraustreten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RESÜMEE | 187 

 

Heideggers Bestimmung der Kunst als produktive (strittige) Relation 
zwischen Grenze und Überschreitung ist jedoch, wie oben diskutierte, da-
von motiviert, dass er diese Relation ausschließlich den Kunstwerken zu-
schreibt und sie bereits zu Beginn von vielen anderen Gegenständen und 
Praktiken absondert. Auch seine berühmte Formel ‚Sich-ins-Werk-Setzen 
der Wahrheit‘ geht implizit von einem in sich geschlossenen bzw. einheit-
lichen Werkbegriff aus, der oben in Anlehnung an Derridas Überlegungen 
problematisiert und als Symptom der philosophischen Ästhetik analysiert 
wurde. Für Derrida lassen sich die Grenzen der Kunst und der Kunstwerke 
niemals als einheitliche, feste und trennbare, sondern immer als prozessua-
le und fließende verstehen. Dies hat noch weitere praxisbezogene Konse-
quenzen, die als Letztes mit einem Vergleich zwischen Heidegger und 
Derrida hervorgehoben werden können. Grundsätzlich verstehen beide 
Philosophen die Grenzzone der Kunstwerke als dauerhafte Grenzbil-
dungsprozesse, die weder sinnlich noch begrifflich feststellbar sind und 
stattdessen immer in Praxiszusammenhängen gezogen bzw. verschoben 
werden. Von Kunst und Kunstwerken lässt sich – als eine weitere Ge-
meinsamkeit zwischen beiden – erst dann als besondere Praktiken spre-
chen, wenn sie sich von den anderen Lebens-, Zeichen-, Wahrnehmungs-, 
Interpretations- oder Sprachpraktiken nicht trennen lassen. Während Hei-
degger aber innerhalb dieser Verflochtenheit den Kunstwerken einen 
strukturell oder ontologisch besonderen Status zuschreibt, aufgrund dessen 
sie einen spezifischen Welt-Erde-Streit in den Riss bringen, versteht Der-
rida die Risse, die Grenzen, die Brüche, die Schnitte der Kunstwerke nicht 
bloß als den Kunstwerken zugehörige Besonderheiten, sondern als Über-
schreitungsprozesse, die sich um das Kunstwerk herum ansiedeln. Hei-
degger kann also die Besonderheit der Kunstpraktiken dadurch zeigen, 
dass er eine Trennung zwischen Werk und Nicht-Werk und somit ein in 
sich geschlossenes Kunstwerk implizit voraussetzt und jene Besonderheit 
als eine äußerliche sowie nachträgliche Relation zwischen Kunst und Le-
ben beschreibt. Derrida geht ganz gezielt auf diese problematische Tren-
nungszone, auf die Grenzzone des Werks und Nichtwerks, ein. Mit der Pa-
rergon-Figur überprüft er einerseits diese scheinbare Trennung aus ihrer 
eigenen Logik heraus und zeigt dabei ihr permanentes Oszillieren. Ande-
rerseits legt Derrida plausibel dar, dass durch die parergonale Kraft, d.h. 
durch die grenzbildenden Kunstpraktiken oder die Einrahmungen keine 
einheitlich oder monadisch strukturierten, sondern sich immer mit anderen 
Praxiszusammenhängen verflochtene Kunstwerke hervorgebracht werden. 
Denn die Grenzen der Kunstpraktiken sind nicht solche Grenzen, die den 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Praktiken und Werken von außen her gegeben werden, sondern solche, die 
sich nur aus den Überbordungs- sowie Entgrenzungsdimensionen der me-
dialen und sprachlichen Praktiken heraus – als fließende Grenzen und apo-
retische Zonen – verdichten lassen, ohne dadurch zu einem ästhetischen 
Außerhalb zu gelangen. Wie die einzelnen Kunstpraktiken uns ihre pro-
zessualen Grenzen sicht- und merkbar machen, ohne in einen verschlosse-
nen Bereich umzuschlagen, lässt sich besonders mit Blick auf den mehr-
dimensionalen Charakter von Grenzen weiter erklären, um den es im drit-
ten Teil dieser Studie gehen wird: Einzelne Kunstwerke und -praktiken 
können nur im konstitutiven Zusammenhang mit den anderen Kunstwer-
ken, -stilen, -formen oder -gattungen entstehen und produziert oder auch 
wahrgenommen werden. Bei ihren wechsel- und gegenseitigen Überkreu-
zungen und Konvergenzen werden die Grenzen der Kunstwerke und der 
Künste immer mehr verdichtet, was wiederum als ein unverzichtbares 
Moment der Kunst auftreten wird. 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003 - am 14.02.2026, 09:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

