ll. Grenzen der Kunst und Kunstpraxis

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bereits seit der Moderne sind Diskussionen um die Grenziiberschreitungen
der Kunst und der einzelnen Kunstwerke durch eine problematische Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gekennzeichnet. Fiihren &sthetisch-
kiinstlerische Grenziiberschreitungen in der Tat in Nichtkunst und stellen
fir die Kunst entscheidende Probleme dar? Oder sind sie nur Rander-
scheinungen oder Ausnahmefille in einer bestimmten Epoche der Kunst-
geschichte, die der Kunst du8erlich bleiben? Der vorliegende Teil geht da-
von aus, dass historisch steigende Anzahl der grenziiberschreitenden
Kunstpraktiken insgesamt neue Perspektive und Verstdndnisse iiber die
Kunst erfordert. Zugleich wird dabei die These entwickelt, dass jene Prak-
tiken nicht eine Praxisart unter anderen sind, sondern aus verschiedenen
Hinsichten wichtige konstitutive Dimensionen der Kunst und der Kunst-
praxis ausmachen. Um diese These und Perspektive zur Geltung zu brin-
gen, werden vor allem diejenigen Grenzen problematisiert sowie themati-
siert, die durch &sthetisch-kiinstlerische Praktiken {iberschritten werden.
Denn die Probleme, die dsthetische Grenziiberschreitungen eventuell dar-
stellen, héngen, wie im vorangehenden Kapitel methodisch festgelegt
wurde, immer nur davon ab, wie die Grenzen im Kunstdiskurs sowie in
einer Kunstpraxis bereits definiert, verstanden, an- und wahrgenommen
werden. In diesem Sinne geht es den folgenden Ausfithrungen weniger um
die Beschreibung einzelner (grenziiberschreitender) Kunstpraktiken als
vielmehr um eine begriftliche Bearbeitung der Grenzen der Kunst und der
Kunstwerke und um die sich dabei auszeichnenden Uberschreitungen des
Asthetischen. Die Breite oder die Reichweite dieser Grenzen werden zu-
gleich aus dem Aspekt der vorhin skizzierten zwei praxisbezogenen Poin-
ten {iberpriift, kritisiert sowie fortgefiihrt: Einerseits wird diskutiert, wie
sich die Grenzen der Kunst tatsdchlich aus den iiberbordenden sowie ent-
grenzenden Dimensionen unserer Praktiken herausbilden lassen. Anderer-
seits und gleichzeitig wird nachgewiesen, wie die Kunst durch diese Her-
ausbildung nicht zu einem &asthetischen AuBlerhalb gelangt, sondern immer
zutiefst mit den anderen Praktiken verflochten bleibt. Solange man die
Grenze der Kunst aus diesen zwei praxisbezogenen Perspektiven begriin-
den sowie konzeptualisieren kann, werden sich meines Erachtens viele ak-
tuelle Phdnomene in der Kunst, die man als ,Grenziiberschreitungen® be-
zeichnet, weniger als problematisch als vielmehr als wichtig und konstitu-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

tiv fir eine Theorie der Kunst im Allgemeinen sowie fiir unser Denken
und Sprechen iiber Kunst im Einzelnen erweisen.

Vor diesem begrifflich-methodischen Hintergrund sowie zum Zwecke
einer praxisbezogenen Begriindung von Grenzen der Asthetik und der
Kunst gliedert sich dieser Teil der Studie in vier einzelne Kapitel. Im ers-
ten Kapitel (1) wird Kants &sthetische Theorie als ein hochst produktives
Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik zur Geltung gebracht. Mit einer
Interpretation des Begriffs der Heautonomie wird erdrtert, dass Kants As-
thetik eine Reihe von heteronomen Dimensionen hat, die fiir dsthetische
Grenz- sowie Normbildungsprozesse notwendig sind, wobei das Subjekt
seine eigenen Grenzen erkennt und im gleichen Zug immer die Moglich-
keit erwirbt, diese Grenzen reflexiv neu zu konstituieren, permanent zu
verschieben und zu verdndern. Da diese Prozesse bei Kant keine ideale
Sphére bilden, sondern mit den anderen Praktiken dynamisch-prozessual
einhergehen, stellen dsthetisch-kiinstlerische Grenziiberschreitungen fiir
seine Asthetik keine Probleme dar. Auch wenn kantische Asthetik damit
insgesamt die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik erfiillt, wird am
Ende argumentiert, dass seine Theorie diese Leistungen ohne einen spezi-
fischen Kunstbegriff erbringt. Das Fehlen eines Kunstspezifikums in sei-
ner Asthetik wird uns vor die Aufgabe stellen, auch die Kunstpraktiken
nach diesem Modell neu zu verstehen sowie zu begriinden. Hierfiir wird
im zweiten Kapitel (2) Adornos Asthetik angefiihrt. Mit dieser werden
nicht nur die Errungenschaften von kantischer Asthetik im kunstspezifi-
schen Bezug wiedererkannt, sondern auch die Grenzbildungs- oder Auto-
nomisierungs-prozesse der Kunst werden unmittelbar aus den negativen
bzw. iiberbordenden Dimensionen der historisch-gesellschaftlichen Prak-
tiken bestimmt. Allerdings tritt mit einem genauen Blick auf seine Theorie
und besonders sein Werkkonzept zutage, dass jene Prozesse Schritt fiir
Schritt einen undurchdringlichen sowie verschlossenen dsthetischen Be-
reich bilden, so dass der Riickbezug von Kunstpraktiken auf die anderen
Lebenspraktiken beinahe unmdoglich wird. Da Adorno somit offensichtlich
die zweite Pointe der praxisbezogenen Asthetik fehlt, werden zahlreiche
Arten von &sthetischen Grenziiberschreitungen von seiner Theorie stets
ausgeschlossen. Um jene Pointe im kunstspezifischen Zusammenhang
stirker zu machen, wird im dritten Kapitel (3) eine alternative Kunst- bzw.
Werktheorie, den Kunstwerkaufsatz von Heidegger eingefiihrt. Mit seinem
vieldiskutierten Konzept des Welt-Erde-Streits und einer differenztheore-
tischen Interpretation der Riss-Figur, die in diesem Streit auffallt, gelingt
es, die dsthetische Kluft, die bei Adornos Theorie entstanden ist, zu iiber-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS | 99

briicken. Die einzelnen Kunstwerke werden mit Heidegger in die gesell-
schaftlichen Praktiken konstitutiv einbezogen, so dass zwischen diesen
beiden eine dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Obwohl Heidegger
damit den konstitutiven Riickbezug der Kunstpraktiken auf Lebensprakti-
ken nachvollziehbar macht, wird es sich aber schlieBlich zeigen, dass sich
seine Theorie auf eine falsche bzw. unbegriindete Voraussetzung stiitzt: Er
setzt implizit voraus, dass das Kunstwerk ein Wesen — ein verschlossenes
Gebilde — besitzt und der Welt-Erde-Streit nur in ihm, aber nirgendwo an-
ders geschehen kann. Heidegger fehlt damit — auch wenn auf eine indirek-
te Weise — die erste Pointe der praxisbezogenen Asthetik. Wihrend Ador-
nos Theorie also schrittweise zu einem #sthetischen AuBlerhalb gelangt,
geht Heideggers Asthetik implizit von diesem (oder von einem #stheti-
schen Innerhalb, im Sinne von einem verschlossenen Bereich des Astheti-
schen) aus. Anstatt die Leistungen von zwei Theorien blo zu addieren
oder miteinander zu kombinieren, wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida
auf die problematischen Trennungszonen eingegangen, wobei man Gren-
zen der Kunstwerke entweder als verschlossene Formen postuliert oder
nach und nach zu einem ausdifferenzierten Bereich des Asthetischen ge-
langt. Demgegeniiber wird mit einer Interpretation von Derridas Parergon-
Konzept dargelegt, wie beweglich, wie pords, wie durchlissig, wie oszil-
lierend die Grenzen der einzelnen Kunstwerke in der Tat sind und wie sie
immer bereits einer Reihe von Entzugs-, Verschiebungs- und Aufschubs-
prozessen ausgesetzt sind. Mit drei verschiedenen Beispielen wird am En-
de dieses Teils erldutert, dass sich einzelne Kunstwerke und -praktiken
nicht durch feste Grenzen markieren lassen und sie sich jeglicher Fest-
stellbarkeit permanent entzichen — was zur Folge haben wird, dass sich &s-
thetische Grenziiberschreitungen als immer weniger problematische Ein-
zelphdnomene, sondern vielmehr aus verschiedenen Hinsichten als konsti-
tutive Dimensionen der Kunst und der einzelnen Kunstpraktiken erweisen.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 He-Autonomie der Asthetik

Seit Dekaden sind erfahrungsésthetische Ansdtze allgemein darin einig,
dass sich é&sthetische Grenziiberschreitungen durch eine Aktualisierung
von kantischer Asthetik auf eine angemessene Weise begreifen lassen.' In
diesem Kapitel wird in Ubereinstimmung mit diesen Ansdtzen zuerst die
These verteidigt, dass Kants Autonomie-Asthetik sich fiir ein Verstindnis
von aktuellen Phianomenen der Kunst als hochst produktiv erweist. Seine
Asthetik bietet im weiteren Sinne ein sehr wichtiges sowie fruchtbares
Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik an, weil sie die Grenzen des As-
thetischen aus den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer (reflexiven) Praktiken bestimmt, ohne dabei zu einem dsthetischen Au-
Berhalb zu gelangen. Um diese Leistungen der kantischen Asthetik im
Rahmen einer praxisbezogenen Asthetik zur Geltung zu bringen, wird als
Erstes seinen Begriff ,Heautonomie‘ in Anlehnung an Renata Homanns
Uberlegungen bearbeitet und von seinem ethisch konnotierten Autono-
miebegriff leicht unterschieden. Als Zweites werden ausgehend von dieser
Unterscheidung dsthetische Grenzbildungsprozesse als reflexive Normbil-
dungs- sowie Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts interpretiert,
welche fiir Kant gar keine nachgeordnete Rolle spielen und stattdessen
immer einen unverzichtbaren Beitrag zu anderen menschlichen Praktiken
haben. Als Drittes werden mit Gilles Deleuze’ Kant-Interpretation die he-
teronomen Dimensionen #sthetischer Grenz- und Normbildungsprozesse
als fruchtbare Momente von Kants Asthetik aufgezeigt, durch die das Sub-
jekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen eintritt und damit es ihm

1 Vgl z.B. Bubners Ansatz im Einteilungskapitel.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

moglich wird, diese Grenzen zu erkennen, sie permanent zu verdndern, zu
verschieben und neu zu konstituieren. Nach der Entdeckung dieser hochst
produktiven Momente bei Kants Asthetik wird als Letztes das Fehlen des
Kunstspezifikums als das — zumindest fiir unseren Zusammenhang — zent-
ralste Problem seiner &sthetischen Theorie festgestellt. Wichtige Merkma-
le, die Kant fiir eine praxisbezogene Asthetik anbietet, mangeln an einem
spezifischen Begriff der Kunst, und eine direkte Ubertragung seiner Re-
flexionsdsthetik auf eine Kunstésthetik kann meines Erachtens nicht das
richtige Verfahren sein. Denn mit diesem Verfahren wiirden die Leistun-
gen von Kants Theorie fiir ein Verstdndnis von dsthetischen Grenziiber-
schreitungen, welche weder von einem &sthetischen Auflerhalb ausgeht
noch zu diesem gelangt, wieder verloren gehen. Stattdessen wird seine
Theorie mit ihren konstitutiven Defiziten als ein begriffliches Modell fiir
eine praxisbezogene Asthetik aufgenommen. AbschlieBend wird hinsicht-
lich dieser Defizite kurz auf Hegels Kunstphilosophie hingewiesen, bevor
im ndchsten Kapitel mit Adorno auf eine kunstspezifische Bestimmung
der Grenzen des Asthetischen eingegangen wird.

Zweifellos stellt das Wort ,Autonomie (auto-nomos: Selbst-Gesetz-
gebung) den wichtigsten Begriff der Praktischen Philosophie von Kant
dar. In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten heifit es: Autonomie
»ist Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe ihm selbst (unabhéngig
von aller Beschaffenheit der Gegenstinde des Wollens) ein Gesetz ist.«?
Erst unabhdngig von allen materialen Beschaffenheiten und nur durch sich
selbst konne der Wille autonom sein, weil durch diese reine Form des
Wollens zugleich das allgemeine Gesetz des Handelns mit begriffen sei.’
Indem Kant auf diese Weise dem politisch-rechtlich aufgeladenen Auto-
nomiebegriff eine stark ethische Kontur verleiht, fallen drei wichtige und
untrennbare Momente dieses Begriffs auf: Unabhédngigkeit (Freiheit),
Selbstbeziiglichkeit und Gesetzlichkeit.* Zu iiberpriifen gilt es zunichst,
welchen Bedeutungswechsel diese Momente im Rahmen seiner Asthetik

2 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Karl Vorlander (Hrsg.),
Hamburg 1968, A 440.

Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, A 440.

4 Freilich hat der Begriff noch andere Aspekte wie ,,Unabhingigkeit™ und ,,Selbst-
standigkeit* und bezieht sich konstitutiv auf andere Begriffe wie ,,Allgemeinbeziig-
lichkeit oder mit Axel Honneth auf ,,Anerkennung“. Vgl. Nicole Balzer, Spuren
der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erziehungswissenschaftlichen Kate-
gorie, Wiesbaden 2014.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 103

erfahren und in welchem Sinne auch asthetische Praktiken als autonome
zu verstehen sind.

In der Kritik der Urteilskraft’ ibertrigt Kant seinen Autonomie-
Begriff auf den Bereich der Asthetik. Obwohl das Wort ,,Autonomie” im
Rahmen seiner asthetischen Theorie viel weniger auftaucht, als es in der
Praktischen Philosophie der Fall war,® wird seine Theorie bis heute als das
wichtigste Paradigma der Autonomie-Asthetik bezeichnet. Fiir eine solche
Rezeption der Dritten Kritik gibt es in der Tat mehrere Griinde. Zentrale
Begriffe seiner &sthetischen Theorie wie Selbstreflexivitit, Interesse-
losigkeit, ZweckmaBigkeit ohne Zweck und Freiheit scheinen auf den ers-
ten Blick denjenigen Autonomiebegriff zu wiederholen, der schon in der
praktischen Philosophie entwickelt wurde. Auch der Gedanke eines &sthe-
tisch erfahrenen Menschen lésst sich fir Kant von dem Ideal einer au-
tonomen Personlichkeit schwer trennen.” Der dsthetisch konnotierte Auto-
nomiebegriff darf jedoch weder als eine Eins-zu-eins-Ubertragung des
willens- und handlungsbezogenen Autonomie-Konzepts auf den Bereich
des Asthetischen noch als eine vollige Verabschiedung von den urspriing-
lichen Bedeutungsmomenten (wie der Selbstgesetzgebung, der Freiheit
oder der Selbstbeziiglichkeit) gedacht werden.® Stattdessen verlagert Kant
seine Autonomie-Asthetik in eine Vermittlungszone: Sie bleibt immer im
Hintergrund unserer praktischen und theoretischen Weltorientierungen
und hat fiir die Erweiterung und die Harmonisierung dieser Orientierungen
sowie der einzelnen subjektiven Reflexionskrifte grundlegende Funk-
tionen.

Zuallererst lisst sich behaupten, dass die Autonomie der Asthetik fiir
Kant — wie bei Baumgarten — im weitesten Sinne einen eigenstindigen Un-
tersuchungsbereich fiir die Prinzipien der dsthetischen Praktiken darstellt,
auch wenn ihm die Moglichkeit einer disziplindren Abgrenzung bzw. Be-
griindung der Asthetik als ein autonomer Wissensbereich fiir lange Zeit

5 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Heiner F. Klemme (Hrsg.), Hamburg 2001,
im Folgenden zitiert als KdU B.
Vgl. Kant, KdU, B 135, B 137 u. B 253.
Vgl. Friedrich Wolfzettel, ,,Autonomie”, Karlheinz Barck (Hrsg.), Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bdnden, Stuttgart, Weimar 2000,
S. 431-458, hier S. 443f.

8 Vgl Birgit Recki, Aura und Autonomie. Zur Subjektivitit der Kunst bei Walter
Benjamin und Theodor W. Adorno, Wiirzburg 1988, S. 81f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

nicht bewusst war.” Erst in der dritten Kritik gelingt es ihm, dsthetische
Urteile in einem selbststdndigen Erkenntnisbereich zu untersuchen bzw.
nach ihren Prinzipien zu bearbeiten.'® Genauso wie in den anderen Kriti-
ken machen den Gegenstand sowie die Konturen eines Wissensbereichs
eine spezifische Art von Vernunftgebrauch bzw. eine bestimmte Urteils-
praxis aus.

Neben dieser diszipliniren Autonomie der Asthetik geht es Kant noch
wesentlicher darum, dass eine einzelne &sthetische Urteilspraxis selbst als
ein autonomes Urteil charakterisiert werden kann. Dafiir grenzt er zuerst
asthetische Urteilspraktiken allgemein von Erkenntnisurteilen und morali-
schen Urteilen ab.'' Diese Abgrenzung heiBt aber nicht, dass fiir Kant ein-
fach alles andere als unsere moralischen und empirischen Urteile als dsthe-
tische Urteile und diese dann unmittelbar als autonome gélten. Vielmehr
lasst sich die Autonomie der &dsthetischen Urteile nach Kant in einem Prin-
zip bzw. in einer besonderen Gesetzlichkeit finden, die sich nicht nur von
ethischen oder epistemologischen Urteilen, sondern zugleich von den he-
teronom strukturierten #sthetischen Urteilen, z.B. von dem Gefiihl des
Angenehmen, unterscheidet. Asthetische Urteile gehen fiir Kant iiber die
privaten Befindlichkeiten des Urteilenden hinaus, werden ohne Interesse
vollzogen und kdnnen darum auf eine spezifische Weise — in Form einer
prinzipiellen Mitteilbarkeit — verallgemeinert bzw. zu einem Gesetz ge-
bracht werden.

Die Suche nach dem Autonomie-Prinzip des Asthetischen erfordert al-
so eine ndhre Analyse des Begriffs des Gesetzes bzw. der Mdoglichkeit ei-
ner Eigen-Gesetzlichkeit des Asthetischen. Denn solange das #sthetische
Urteil nicht bloB als irgendeine Praxis neben anderen Praktiken, sondern
als eine besondere und eigenartige Praxis konzipiert wird, muss ihr Voll-
zug durch ein bestimmtes Prinzip bzw. eine Gesetzlichkeit (nomos) cha-
rakterisiert werden. Asthetische Urteile sind nach Kant insofern eigenge-
setzlich bzw. sie werden insofern autonom vollzogen, dass sie nicht in an-
dere Praktiken (z.B. wissenschaftliche oder ethische Praktiken) iibersetzt
und durch diese nicht ersetzt werden konnen. Welche dsthetischen Gesetze

9 Kant, KrV, A 21.

10 Vgl. Andrea Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der Asthetik und die Autonomie
der Kunst®, dies. (Hrsg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualitit von Kants Asthetik,
Berlin 1995, S. 9-24.

11 Vgl. Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der Asthetik und die Autonomie der
Kunst®“, S. 9.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 105

ermdglichen aber die Uniibersetzbarkeit und die Nicht-Ersetzbarkeit der
dsthetischen Praktiken?

Kant untersucht die Moglichkeit eines spezifisch édsthetischen Gesetzes
weder in den Gegenstidnden oder Phdnomenen der Natur bzw. des Alltags
noch in den Werken oder Ereignissen der Kunst. Vielmehr liegt ihm zu-
folge das Gesetz bzw. das Prinzip der Asthetik in der dsthetischen Urteils-
praxis und deren Vollzug selbst. Dabei geht es Kant nicht um eine externe
Analyse und Klassifizierung der Urteilsarten als &sthetisch und nicht-
dsthetisch, sondern darum, dass die Bedingung der Moglichkeit — das
transzendental-philosophische Prinzip — des &sthetischen Urteilens ausge-
wiesen wird. Der das dsthetische Urteil'” charakterisierenden Gesetzlich-
keit kann man sich in der Kritik der Urteilskraft mindestens auf zwei Ar-
ten und Weisen anndhern. Die erste Herangehensweise wire eine Rekon-
struktion der vier spezifischen Momente des rein &sthetischen Urteils, die
Kant im Kapitel ,,Analytik des Schonen® darstellt. Da es inner- und auf3er-
halb der Kant-Forschung bereits zahlreiche Texte gibt, die diesen Teil aus
unterschiedlichsten Perspektiven interpretieren oder auf ihn kritisch rekur-
rieren, wird im Folgenden eine andere Alternative angefiihrt, die die den
Konnex des Konzepts der &sthetischen Autonomie mit den Grenziiber-
schreitungen unmittelbar klar macht. Bei dieser zweiten Herangehenswei-
se geht es um eine begriffliche Ausarbeitung der Figur der ,Heautonomie‘,
die Kant an einer Stelle als einen Ersatzbegriff fiir die Autonomie der As-
thetik verwendet:

,,Die Urteilskraft hat [...] ein Prinzip a priori fiir die Moglichkeit der Natur, aber nur in
subjektiver Riicksicht, in sich, wodurch sie, nicht der Natur (als Autonomie), sondern
ihr selbst (als Heautonomie) fiir die Reflexion iiber jene, ein Gesetz vorschreibt, wel-
ches man das Gesetz der Spezifikation der Natur in Ansehung ihrer empirischen Geset-
ze nennen konnte, das sie a priori an ihr nicht erkennt, sondern zum Behuf einer fiir un-
seren Verstand erkennbaren Ordnung derselben in der Einteilung, die sie von ihren all-
gemeinen Gesetzen macht, annimmt, wenn sie diesen eine Mannigfaltigkeit der beson-

deren unterordnen will.«!

12 Im Folgenden wird das &sthetische Urteil von der &sthetischen Praxis oder Erfah-
rung nicht klar differenziert. Fiir eine solche Differenzierung vgl. z.B. Christoph
Menke, Die Souverdnitit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Der-
rida, Frankfurt am Main 1991, S. 167.

13 Kant, KdU, B 185f. Hervorhebung im Original. Auch in der Ersten Einleitung in

die Kritik der Urteilskraft bezeichnet Kant an einer Stelle die Autonomie der As-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Mit der Verwendung des Worts ,Heautonomie*'* beabsichtigt Kant zwar
nicht, dsthetische Autonomie von den anderen autonomen Praktiken und
Orientierungen der Vernunft im absoluten Sinne zu unterscheiden."® Je-
doch lésst sich anhand dieser leichten Differenzierung zwischen dem Au-
tonomie-Begriff, der auf Natur und Sitten bezogen ist, und dem Heauto-
nomie-Begriff, der sich auf den &sthetischen Bereich bezieht, ein wichti-
ges Merkmal zur Geltung bringen, das einerseits die Momente der dstheti-
schen Urteile in der Analytik des Schonen (wie formale ZweckmaBigkeit
und Interesselosigkeit) mit einschlieit, anhand dessen andererseits der au-
tonome Charakter dieser Urteile unmittelbar expliziert werden kann.
Etymologisch gesehen wird in der Wortbildung He-auto-nomos —
Sich-selbst-Gesetz-Sein — das reflexive Moment zweimal hervorgeho-

thetik als Heautonomie: ,,Autonomie [des Gefiihls der Lust und Unlust; T.A.] aber
ist nicht (so wie die des Verstandes, in Ansehung der theoretischen Gesetze der Na-
tur, oder der Vernunft, in praktischen Gesetzen der Freiheit) objektiv, d.i. durch
Begriffe von Dingen oder moglichen Handlungen, sondern blo subjektiv, fiir das
Urteil aus Gefiihl giiltig, welches, wenn es auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch ma-
chen kann, seinen auf Prinzipien a priori gegriindeten Ursprung beweist. Diese Ge-
setzgebung miisste man eigentlich Heautonomie nennen, da die Urteilskraft nicht
der Natur, noch der Freiheit, sondern lediglich ihr selbst das Gesetz gibt und keine
Vermogen ist, Begriffe von Objekten hervorzubringen, sondern nur mit denen, die
ihr anderweitig gegeben sind, vorkommende Fille zu vergleichen und die subjekti-
ve Bedingung diese Verbindung a priori anzugeben.” Hervorhebung im Original.
Zitiert aus: Immanuel Kant, ,,Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft, Manf-
red Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur Asthetik und
Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frankfurt am Main 1996. S.
415-478, hier S. 447.

14 Auch fiir Schillers Asthetik spielt dieser Begriff eine enorme Rolle, die aber im
Rahmen dieser Studie nicht behandelt werden kann. Vgl. Friedrich Schiller, ,,Kalli-
as, oder tliber die Schonheit. Briefe an Gottfried Korner”, Rolf-Peter Janz (Hrsg.),
Werke und Briefe in zwélf Binden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am
Main 1992. S. 276-329.

15 Fiir die Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen der handlungsbezogenen
Autonomie und der dsthetischen Autonomie bei Kant vgl. Birgit Recki, ,,Die Dia-
lektik der dsthetischen Urteilskraft und die Methodenlehre des Geschmacks (§§ 55—
60)“, Otfried Hoffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 189-210,
hier S. 202-205.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 107

ben.'® Diese Verdopplung des Reflexiven besagt im einfachsten Sinne,
dass das Gesetz, das durch das Selbst hervorgebracht wird, nur fiir die
Doméne oder die Konstitution dieses Selbst gilt. In dieser recht abstrakten
Definition steckt in der Tat eines der Kernargumente der kantischen As-
thetik: Das dsthetische Urteil wird nicht im Interesse an der wahren Er-
kenntnis und auch nicht im Interesse an der guten Handlung, sondern im
Selbstinteresse d.h. selbstbeziiglich vollzogen. ,Interessenlos® ist das &s-
thetische Urteil also doch nicht bloB un-interessiert, sondern frei von jegli-
chen Fremdinteressen. In dieser Form weist es ein spezifisches Interesse
auf, das erst in seinem aktuellen Vollzug hervortritt und nur das urteilende
Subjekt selbst betrifft. Das dsthetische Urteil ist somit in seiner Interesse-
losigkeit auf das urteilende Selbst und dessen Urteilsweise konstitutiv be-
zogen und eben in diesem spezifischen Selbstbezug ist es (he-)autonom.
Diese konstitutive Selbstbezogenheit kann nur mit Blick auf die ande-
ren menschlichen Tétigkeiten expliziert werden, die von Kant bereits in
der ersten und zweiten Kritik diskutiert wurden. Nach Kant verfahrt die
Vernunft sowohl in ihrem theoretischen als auch in ihrem praktischen und
— jetzt — ihrem dsthetischen Gebrauch jeweils autonom. Auf der einen Sei-
te wird um der Erkenntnis willen die vorgegebene Sinnlichkeit unter die
Gesetze des Verstandes subsumiert. Und durch die selbstgesetzgebenden
Akte der theoretischen Vernunft werden schlielich die Natur und sinnli-
che Objekte, wie sie uns erscheinen, konstituiert. Auf der anderen Seite
wird im praktischen Bereich durch den sich selbst bestimmenden Willens-
akt die Maxime der Handlungen (der kategorische Imperativ) konstituiert.
Anders als diese beiden vollig verschiedenen, aber doch selbstreflexiven
und -gesetzgebenden Aktivitdten, die im Interesse der Natur- oder Hand-
lungskonstitution vollzogen werden, begriindet Kant die (He-)Autonomie
der Asthetik in einer anderen Konstitutionsleistung der Urteilskraft: Beim
Vollzug der dsthetischen Urteile geht es — mit Renata Homann gesprochen
— um die Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts.'” Autonomie des 4s-
thetischen Urteils ldsst sich mit anderen Worten als ein spezifischer Ge-
brauch des Urteilsvermdgens denken, durch den das urteilende Subjekt
sich selbst konstituiert, immer wieder neu formiert sowie organisiert.
Wenn das (he-)autonome Urteil die Funktion der Selbstkonstitution hat,
dann muss noch geklirt werden, welche Gesetzlichkeit eine solche Konsti-

16 Vgl. Renate Homann, Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als Paradigma
der Moderne, Frankfurt am Main 1999, S. 46.
17 Vgl. Homann, Theorie der Lyrik, S. 104.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

tution liberhaupt zustande bringt. An einer (viel zitierten) Stelle versucht
Kant die dsthetische GesetzmaBigkeit von der Gesetzlichkeit des Ver-
standes zu unterscheiden:

,,Bs wird [...] eine GesetzmiBigkeit ohne Gesetz, und eine subjektive Ubereinstimmung
der Einbildungskraft zum Verstande ohne eine objektive, da die Vorstellung auf einen
bestimmten Begriff von einem Gegenstande bezogen wird, mit der freien GesetzméfBig-
keit des Verstandes (welche auch ZweckmaiBigkeit ohne Zweck genannt worden) und
mit der Eigentlimlichkeit eines Geschmacksurteils allein zusammen bestehen koén-

nen «l8

Das rein dsthetische Urteil geht fiir Kant niemals auf ein allgemeines Ge-
setz zuriick. Denn dem Urteilsvermdgen ist fiir ihn kein objektiver Begriff
des édsthetisch Schonen gegeben. Das Fehlen einer allgemein verbindli-
chen Regel verweist allerdings nicht auf einen Mangel der &sthetischen
Urteilskraft, sondern im Gegenteil macht genau dieses Nicht-Gegeben-
Sein ihr gesetzméBiges sowie produktives Moment aus. Anders als die
Verfahrensweise der bestimmenden Urteilskraft, durch die etwas Besonde-
res unter ein allgemeines Gesetz subsumiert wird, hat die dsthetisch reflek-
tierende Urteilskraft die Aufgabe bzw. die Funktion, fiir die einzelnen
Phénomene und Gegensténde in ihrer Besonderheit etwas Allgemeines zu
(er-)finden." Die He-Autonomie des Asthetischen driickt also eine spezi-
fische Art von Gesetzgebung aus, die anders als die theoretische und prak-
tische Gesetzgebung ist. Sie geschieht in Ansehung eines besonderen Er-
eignisses und stellt eine stets noch zu findende Gesetzlichkeit dar. Astheti-
sche Gesetze oder Normen sind demzufolge weder vorgegeben noch ver-
allgemeinerbar, wie es z.B. in der Satzform ,alle Blumen sind schon® der
Fall ist, sondern eher singulir und vom Satztypus ,diese Blume ist
schon‘.?’ Das dsthetisch GesetzmiBige wird in jedem einzelnen Urteilsakt
und wegen der dauerhaften Konfrontation mit singuldren und nicht-
verallgemeinbaren Phanomenen selbstbeziiglich neu konstituiert.

Jeden Prozess des dsthetischen Urteilens begleitet eine reflexive Suche
nach einer — noch zu konstituierenden — Norm bzw. Grenze. Die Suche
nach dem é&sthetisch GesetzmaBigen ldsst sich mit Homann in einen dsthe-

18 Kant, KdU, B 69.
19 Vgl. Kant, KdU, XXV.
20 Vgl. Kant, KdU, B 136.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 109

tischen Imperativ umformulieren: ,,Finde zu dieser begriff- und maximen-
losen Reflexion die GesetzmiBigkeit, die es dir erlaubt, dein Urteil selbst
als eine freie, selbsterfinderische, innovative, selbstgesetzgebende Refle-
xion zu konstituieren.“?! Im weiteren Sinne lisst sich dieser Prozess als
eine autopoietische Reflexivitdt der Urteilskraft beschreiben, durch die das
urteilende bzw. norm-suchende Subjekt sich selbst konstituiert bzw. neu
organisiert.”> Asthetische Praktiken sind insofern als selbst-konstituierend
zu denken, dass sie als Prozesse der Normbildung vollzogen werden. Die
Suche nach dsthetischen Normen beruht auf den Reflexionskréften des
Subjekts, durch die es mitkonstituiert wird. Bei den &sthetischen Praktiken
verschrinken sich schlieBlich die Normierungsprozesse mit den Prozessen
der Selbstkonstitution.

Wenn idsthetische Gesetzgebung, die nur auf dem aktuellen Urteils-
vollzug beruht, mit dem reflexiven Moment der Selbstkonstitution zu-
sammenkommt, dann muss die dsthetische Urteilskraft nicht als ein passi-
ves Verhalten, sondern immer als eine hochst aktive und kreative Tétigkeit
des Subjekts und von dessen Vermogenskriften verstanden werden.” Die
selbstédndigen Komponenten der subjektiven Vermodgen (der Verstand, die
Vernunft und die Einbildungskraft) befinden sich in diesem Prozess nicht
mehr in einer dominierenden Relation zueinander. Das heif3it: Es geht nicht
um eine objektive Ubereinstimmung zwischen ihren einzelnen Begriffen
und Formen (wie der Idee der Freiheit oder der Kausalitit) zum Zwecke
der Handlungs- und Naturbestimmung. Vielmehr treten diese Vermogens-
krifte jeweils als ein Ganzes (Verstand als Verstand, Vernunft als Ver-
nunft usw.) in ein freies Spiel miteinander ein. In diesem Spiel werden die
Vermogenskrifte selbst iiberpriift und ihre Einheit im Subjekt konstituiert.
Dies geschieht nach Kant in der Erfahrung des dsthetisch Schonen durch
die subjektive Zusammenstimmung der GesetzméBigkeit des Verstandes
und der Freiheit der Einbildungskraft, die hier ohne einen Begriff des Ver-
standes zu schematisieren vermag. Die Vorstellungen werden in diesem

21 Homann, Theorie der Lyrik, S. 117.

22 Vgl. auch Oliver Jahraus, Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekterfah-
rung zwischen Bewusstsein und Kommunikation, Weilerswist 2003.

23 Vgl. Astrid Wagner, ,,Grenzen des Begrifflichen in der asthetischen Erfahrung.
Kants Konzeption der dsthetischen Idee in symboltheoretischer Perspektive®, Wolf-
ram Hogrebe (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. Sektionsbeitrige, Bonn
2002, S. 969-979, hier S. 969. Vgl. auch Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der
Asthetik und die Autonomie der Kunst“, S. 16-20.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Prozess auf solch eine Art und Weise reflektiert, ,,,als ob® eine verniinftige
Praxis sie in eine zweckmifBige Riicksicht auf unser Gefiihl [...] gebracht
hitte.“** In der dsthetischen Reflexion flieBen schlieBlich die Formen von
Freiheit und GesetzméaBigkeit ineinander und der (&dsthetische) Gegenstand
wird nur in seiner zweckméafigen Form ohne Zweck empfunden.

Zu einer solchen selbstzweckhaften und interesselosen Empfindung
gelangt das Subjekt in der Harmonie zwischen dem freien Verhalten von
Einbildungskraft und dem gesetzméfigen Verfahren des reinen Verstan-
des. ZweckmaBigkeit impliziert somit die Freiheit von den kausalen Best-
immungen sowie zum Selbstorganisationsprozess in der Reflexionspraxis.
Zweckméaflige Empfindung verweist auf keinen weiteren Zweck als den
aktuellen Urteilsprozess selbst und hat nur sich selbst zum Mittel und zum
Bestimmungsgrund.” Das Prinzip und der Zweck des ésthetischen Urteils
liegen nicht in einer handlungsbezogenen oder erkenntnistheoretischen
GesetzmiBigkeit; das freie Spiel der Vermdgenskrifte beruht also nicht
auf den apodiktischen Gesetzen der Vernunft, sondern es ist eine formale
ZweckmaBigkeit (oder Selbst-ZweckméiBigkeit), die den aktuellen Ablauf
des freien Urteilsvollzug als solchen charakterisiert.

Diese besondere GesetzmiBigkeit, d.h. die ,dsthetische ZweckmaBig-
keit“”®, hat Kant zufolge im Rahmen der menschlichen Praktiken keine
nebenséchliche oder nachgeordnete Funktion. Sie ist wesentlich und kon-
stitutiv sowohl fiir die anderen Arten von Normen (erkenntnis- sowie
handlungsbezogene Normen) als auch fiir das Menschsein {iberhaupt.
Dadurch, dass ésthetische Urteilspraktiken zwischen den Teilvermdgen
der Vernunft eine subjektive Harmonie hervorbringen, leisten sie nach
Kant die Ubereinstimmung des Subjekts mit sich selbst. Damit werden un-
sere reflexiven Krifte im Besonderen sowie unsere Subjektivitit im All-
gemeinen lebendig gemacht.”” Mit anderen Worten: Das freie und harmo-
nische Spiel versichert einerseits die Selbstindigkeit und Autonomie der
Vermogenskréfte im Einzelnen und andererseits wird durch dieses Spiel

24 Manfred Frank, Véronique Zanetti, ,,Kommentar”, Immanuel Kant. Schriften zur
Asthetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, dies. (Hrsg.)
Frankfurt am Main 1996, S. 889—1371, hier S. 1235.

25 Vgl. Kant, KdU, B 146.

26 ,,Die dsthetische ZweckmiBigkeit ist die GesetzméBigkeit der Urteilskraft in ihrer
Freiheit* KdU, B 119.

27 Vgl. Kant, KdU B, 37.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 111

das menschliche Vermogen im Ganzen verlebendigt und das einzelne Sub-
jekt in die Welt hineingepasst.®

Die He-Autonomie der dsthetischen Urteilskraft, die man auch als Au-
to-Autonomie? oder Selbst-Autonomie bezeichnen kann, wird also von
Kant als harmonisches Spiel des Subjekts mit sich selbst sowie mit seiner
Welt dargelegt. Aber solange das Autonomie-Paradigma des Asthetischen,
wie am Anfang erwéhnt, als eine Art Grenzbestimmung desselben gedacht
wird, lasst sich unter der Perspektive der im Laufe dieser Arbeit entwi-
ckelten Grenzkonzeptionen iiberpriifen, ob in dieser Darlegung Autonomie
und Heteronomie — oder Harmonie und Disharmonie — des Asthetischen
miteinander nicht prozessual-konstitutiv einhergehen und ob man von ei-
ner in Kants Autonomie-Asthetik immanenten Heteronomie nicht reden
kann. In Anlehnung an Deleuze’ Kant-Interpretation werden im Folgenden
einige heteronome bzw. disharmonische Momente des Spiels der Vermo-
genskrifte zur Geltung gebracht.”® Dabei wird sich herausstellen, dass sol-
che Dimensionen, die dem asthetischen Spiel innewohnen, weniger Kants
Konzept der Autonomie des Asthetischen negieren als vielmehr als ihre
fruchtbaren Momente hervortreten.

Als Erstes ist daran zu erinnern, dass das spielerische Aufeinandertref-
fen der Reflexionskrifte fiir die Philosophie Kants eine system-interne

28 Inwiefern Kant dieses Konzept, das er bereits in seiner Reflexions-Schrift erwahnt
hatte, in der KdU weiterfiihrt, bleibt umstritten. Vgl. Stefan Majetschak, ,,,Die
Schonen Dinge zeigen an, dass der Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Im-
plikationen in Kants Begriff der Schonheit”, Heinz Eidam u.a. (Hrsg.), Metaphysik
und Hermeneutik. Festschrift fiir Hans-Georg Flickinger zum 60. Geburtstag, Kas-
sel 2002, S. 215-224.

29 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79f.

30 Gilles Deleuze iibertragt das Konzept der Heautonomie auch auf seine Theorie der
Audiovision. Vgl. Gilles Deleuze, Das Zeit-Bild. Kino 2, Frankfurt am Main 1991,
S. 321 u. 332f. Mit Michael Lommel lésst sich an dieser Stelle das Heteronome in
Deleuze’ Verstindnis der Heautonomie wie folgt andeuten: ,,In der Lesart von De-
leuze haben das Horbare und Sichtbare trotz ihrer Eigenwertigkeit, ihrer Autono-
mie, eine gemeinsame Grenze. Diese Grenze trennt und bezieht sie gleichzeitig
aufeinander. Sie sind autonom und zugleich heteronom.* Michael Lommel, ,,Heau-
tonomie im Episodenfilm®, Thomas Becker (Hrsg.), Asthetische Erfahrung der In-
termedialitit. Zum Transfer kiinstlerischer Avantgarden und ,,illegitimer* Kunst im
Zeitalter von Massenkommunikation und Internet, Bielefeld 2011, S. 97-106, hier
S. 99.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Funktion hat. Wahrend in der ersten und zweiten Kritik eine Vermdgens-
kraft (Verstand oder Vernunft) eine gegeniiber der anderen herrschende
bzw. bestimmende Rolle {ibernahm, wird im &sthetischen Urteil keinem
Vermdgen solch ein hoherer Status zugeschrieben.”' Hatten die gesetzge-
benden Aktivitdten der einzelnen Vermogenskrifte vorher jeweils eine
spezifische Funktion, um die Menschen sinnlich und sittlich zu orientie-
ren, dann miissen sie nun Kant zufolge alle zusammen auch dazu fahig
sein, ohne Regeln in freie Beziehungen miteinander zu treten.”> Deleuze
bezeichnet dies als die groBBte Entdeckung der kantischen Asthetik: , Nie-
mals iiberndhme ein Vermogen eine gesetzgebende oder bestimmende
Rolle, wenn alle Vermdgen zusammen nicht zundchst zu dieser freien,
subjektiven Harmonie fihig wiren.“> Um jeweils autonom verfahren zu
konnen, miissen sie also auch in ihrem Riick- bzw. Selbstbezug frei ver-
halten kénnen, ohne von den anderen reflexiven Kriften oder irgendeiner
Macht geregelt zu werden. Die dsthetische Urteilskraft wird darum nach
Kant nicht von einem einzigen Vermdgen reguliert, das gleichzeitig die
Rolle der iibrigen Vermodgen im jeweiligen Interesse bestimmen wiirde.
Vielmehr handelt es sich bei ihr um eine Vermittlungspraxis, die einerseits
einen freien Austausch zwischen den einzelnen Vermogenskriften ermog-
licht, aber andererseits zwischen ihnen einen Grenzkonflikt hervorruft.
Denn dem harmonischen Spiel zwischen den einzelnen Vermogenskréften
wohnt eine zutiefst urspriingliche Disharmonie inne.** Das freie Spiel der
vollig unterschiedlichen und heterogenen Vermogenskrifte stellt einen
Zwischenraum dar, in dem sich eine autonome Kraft auf die andere /ete-
ronom auswirkt. In ihrem Aufeinandertreffen sind die Vermogenskréfte
zwar frei beweglich, aber sie fordern sich gegenseitig heraus und erst
durch diese Herausforderung werden neue &sthetische Gesetze und Nor-
men auf innovative und produktive Weise hervorgebracht.

Bei der Harmonie zwischen den aufeinander disharmonisch wirkenden
Vermogenskréften werden des Weiteren diese nicht blof aufgelost, son-
dern einem wechselseitigen Uberschreitungsprozess ausgesetzt, durch den

31 Vgl. Gilles Deleuze, Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den Vermdogen,
Berlin 1990, S. 105.

32 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

33 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

34 Hierzu vgl. ,,Die Vermdgen bieten sich die Stirn, jedes an seiner eigenen Grenze,
und finden ihren Einklang in einem fundamentalen MiBklang: ein disharmonischer
Einklang.“ Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 113

ihre jeweiligen Grenzen verdichtet sowie erkannt werden. Kant denkt da-
mit die Harmonie zwischen den Vermogenskréften nicht so, dass z.B. der
Verstand zur Einbildungskraft oder diese zur Vernunft werde. Einen sol-
chen harmonischen Ubergang von einem zum anderen kommt in diesem
Spiel nicht zustande. Stattdessen verstirken die einzelnen Vermdgenskraf-
te in ihrer disharmonischen Harmonie ihre jeweilige Grenze bzw. Auto-
nomie. Die heteronome Seite des Asthetischen erweist sich somit als not-
wendig fiir die Innovation sowie Produktion des Asthetischen. Ohne das
Aufeinandertreffen der heteronomen Teilvermdgen und ohne die gegen-
seitige Herausforderung konnte keine Rede sein von der Suche nach einer
asthetischen Norm bzw. Idee. SchlieBlich geht es hier um einen fruchtba-
ren Kampf zwischen der Einbildungskraft, der Vernunft und dem Ver-
stand, wobei das Subjekt aus einem ,,unbegrenzte[n] Offensein® der noch
nicht gedachten Gegebenheiten etwas neu erfindet.”

Die herausfordernde und disharmonische Konfrontation der Vermd-
genskriifte ldsst sich als Letztes mit einem kurzen Blick auf die Asthetik
des ,Erhabenen‘ nédher bestimmen. Fiir Kant ist nicht nur die Erfahrung
des Schonen, sondern zugleich die des Erhabenen autonom, weil dieses
auch ohne Fremdinteresse oder private Griinde und in Ansehung eines be-
sonderen Ereignisses subjektiv-allgemein beurteilt wird.*® Zwischen dem
Schonen und dem Erhabenen besteht aber ein wichtiger Unterschied, den
Kant im Hinblick auf ihre jeweilige zweckmifBige Relation zur Natur ex-
pliziert. Beim Urteil des Schonen wird, wie erlautert, ein zweckméBiges
Verhéltnis mit der Natur mittels einer Harmonie der Einbildungskraft und
des Verstandes konstruiert. Dagegen ist das Gefiihl des Erhabenen wegen
seiner intelligiblen Dimension fiir eine solche Ubereinstimmung mit der
Welt sowie fiir die Harmonie der Vermdgenskréfte nicht (direkt) ange-
messen. Wihrend das Urteil des Schonen also in seinem Als-ob-Charakter
eine zweckmaifBige Relation zwischen dem Subjekt und dem Gegenstand
der Natur bildet, beruht das Urteil des Erhabenen auf einer zweckwidrigen
Relation mit der Natur.>” Denn hier handelt es sich um ein Spiel zwischen
der Vernunft und der Einbildungskraft, wobei diese die iibersinnlichen
Ideen der Vernunft nicht zu schematisieren vermag, d.h., in sich fiir diese
Ideen, die iiber die sinnliche Natur hinausgehen, kein angemessenes

35 Vgl. Wolfgang Bartuschat, ,,Heautonomie®, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches
Wérterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel 1974, Sp. 1022.

36 Vgl. Kant, KdU, B 74.

37 Vgl. Kant, KdU, B 76.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Schema findet. Ein solches Gefiihl des Erhabenen, das in der Natur keiner
Erscheinung entspricht, ruft beim Subjekt zuerst ein Gefiihl der Unlust
hervor, das erst spater oder indirekt zu einer subjektiven Harmonie fithren
kann.

Das Spiel zwischen der Einbildungskraft und der Vernunft verlauft
zwar stark disharmonisch und widerstreitend, aber das Gefiihl des Erhabe-
nen, das aus diesem Spiel entspringt, erweist sich nach und nach als kon-
stitutiv fiir einzelne Vermdgenskrifte, die Asthetik und das Menschsein
iiberhaupt. Als Erstes handelt es sich beim Erhabenen weiterhin um die
Tatigkeit der &sthetisch-reflektierenden Urteilskraft, auch wenn hier die
Suche nach einem Allgemeinen filir das Besondere vergeblich ist. Dass
Einbildungskraft in dieser Relation fiir die iibersinnlichen Ideen der Ver-
nunft kein passendes Schema zu finden vermag, heif3t allerdings fiir Kant
nicht, dass das Erhabene nicht durch eine zweckméfige Form gekenn-
zeichnet sei. Im Gegenteil handelt es sich bei dem Erhabenen um ein noch
wesentlicheres Konzept der ZweckméBigkeit bzw. Gesetzlichkeit. Beim
Gefiihl des Erhabenen kann eine ZweckmaéBigkeit sogar ohne eine sinnli-
che Vorstellung und nur mit den eigenen Kréften des urteilenden Subjekts
vorkommen. Diese Erfahrung markiert die Transzendenz des Subjekts
iiber die Natur hinaus.”® Dem Menschen wird in dieser Erfahrung Klar,
dass sein Vermdgen die Natur in bestimmten Momenten und durch eine
spezifisch-dsthetische Reflexion transzendiert, und dass das Erhabene
nicht die Natur ist, sondern selbst seine intelligiblen Ideen (insbesondere
die Idee der Freiheit) iiber die Natur erhaben sind.* Eben darum heiBt die-
se Zweckwidrigkeit fiir Kant nicht Zwecklosigkeit, sondern dass die Ideen
vom Erhabenen von ,,der ZweckmiBigkeit der Natur ganz abgetrennt®
sind. Das Erhabene ist in anderen Worten zwar in Ansehung der Natur

38 Der Begriff des Erhabenen als ,,Uberlegenheit iiber die Natur wurde spiter von
Adorno und Lyotard kritisch umgedeutet. Vgl. z.B. Christian Popperl, Auf der
Schwelle. Asthetik des Erhabenen und negative Theologie: Pseudo-Dionysius Are-
opagita, Immanuel Kant und Jean-Francois Lyotard, Wiirzburg 2007. Es geht hier
nicht darum, ob dieses Konzept fiir eine dsthetische Theorie geeignet ist oder die
Politisierung desselben nicht zum Desaster fithren kann, sondern eher darum, wie
man aus dieser Figur heraus einige heteronome bzw. grenziiberschreitende Momen-
te der Asthetik als dieser immanente Dimensionen zeigen kann.

39 Vgl Kant, KdU, B 105. Vgl. Michaél Feessel, ,,Analytik des Erhabenen (§§ 23—
29)*, Otfried Hoffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99—119, hier
S. 106.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 115

zweckwidrig, jedoch hat es eine andere und ,,von der Natur ganz unabhén-
gige ZweckmiBigkeit in uns*.*’

Das (dis-)harmonische Spiel zwischen der Einbildungskraft und der
Vernunft zeichnet sich fiir Kant durch einen spezifischen Prozess aus, den
man als eine Art dsthetischer Grenzerfahrung beschreiben kann. Beim Ge-
fiihl des Erhabenen wird die Einbildungskraft mit ihrer eigenen Grenze
konfrontiert.*' Da sie die Ideen der Vernunft nicht einzubilden vermag,
wird sie durch diese bis an die Grenze ihrer Macht gestoen und zugleich
dazu gezwungen einzugestehen, dass all ihre Macht im Vergleich zu einer
iibersinnlichen oder praktischen Idee nichts wiegt.*” Diese Machtlosigkeit
der Einbildungskraft gegeniiber der Idee der Vernunft heiflt aber wieder
nicht, dass sie vollig aus dem Spiel werde. Vielmehr leistet das harmoni-
sche Spiel der disharmonischen Krifte am Erhabenen, wie Kant schreibt,
die ,,Erweiterung der Einbildungskraft an sich selbst.“** Dies kann man
schlieBlich mit Deleuze wie folgt umformulieren: ,,Weil der Einbildungs-
kraft ihre Grenze durch etwas, das sie von allen Seiten {iberschreitet, ver-
gegenwiirtigt wird, iiberschreitet sie selbst ihre eigene Grenze.“**

Bei dem bisherigen und zum Teil detaillierten Uberblick iiber Kants
Asthetik, die als eine der wichtigsten Autonomie-Asthetiken in der Philo-
sophiegeschichte gilt, wurden bestimmte Momente seiner Theorie hervor-
gehoben, um eine praxisbezogene Perspektive auf die Grenzen und Uber-
schreitungen des Asthetischen zu gewinnen. Hierbei lésst sich festhalten,
dass Kants Autonomie-Asthetik eine Reihe von heteronomen Dimensio-
nen hat, die fiir die dsthetische Produktion und Innovation notwendiger-
weise im Spiel sind. Fiir die dsthetischen Praktiken gibt es kein einziges
Vermogen, das das dsthetische Verhalten vollstindig unter Kontrolle
bréachte, und auch kein apodiktisches Gesetz, das man auf jeden &stheti-
schen Urteilsakt anwenden wiirde. Vielmehr bewegen sich hier Vermo-
genskrifte als Ganze frei: Thre Freiheit zeigt sich nicht allein in ihrer Un-

40 Kant, KdU, B 78.

41 Im Wort ,,Erhabene (iiber-etwas-erhoben-sein) oder ,,sublime* (sub/super-limes)
ist in romanischen und angelséchsischen Sprachen eine Grenzfigur versteckt, die
dem bisher ofters formulierten Gedanken des konstitutiven Einhergehens von
Grenze und Uberschreitung wortlich entspricht. Fiir die Etymologie dieses Begriffs
vgl. Popperl, Auf der Schwelle, S. 14f.

42 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107.

43 Kant, KdU, B 83.

44 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

abhéngigkeit von jeglichem Interesse und Zweck, sondern vor allem in der
Freiheit zur Selbstkonstitution und zur Verstarkung und Verlebendigung
des Subjekts in seiner Einheit, so dass einzelne Erkenntniskréfte in ande-
ren praktischen und theoretischen Zusammenhidngen richtig orientiert
werden konnen. Sogar das reinste Moment seiner Autonomie-Asthetik,
nidmlich das Moment der Heautonomie, weist zahlreiche grenziiberschrei-
tende Dimensionen auf. Heautonomie bezeichnet demnach einerseits eine
(Selbst-)Autonomie, d.h. die Autonomie der einzelnen Vermogenskrifte in
ihrer spielerischen Riick- und Selbstbeziiglichkeit, wodurch das Subjekt in
seine Welt passt. Andererseits ist sie das Spannungsfeld zwischen Auto-
nomie und Heteronomie, das fiir die Verlebendigung und Verdanderung der
reflexiven Krifte sowie fiir die Prozesse der &sthetischen Selbstnormie-
rung notwendig ist. Nicht direkt harmonisch, sondern eher heteronom
wirkt eine autonome Reflexionskraft auf die andere. Erst durch diese ge-
genseitige Herausforderung und Begegnung mit den eigenen Grenzen wird
etwas Neues erfahren bzw. produziert. Asthetische Grenz- und Normbil-
dungprozesse als Prozesse der Selbstkonstitution hingen darum immer
von den anderen kognitiven und imaginativen Reflexionskriften (Ver-
nunft, Verstand und Einbildungskraft) ab, die sich einerseits auf die sinnli-
che und sittliche Welt autonom beziehen, aber andererseits heteronom
aufeinander wirken. Paradoxerweise ldsst sich darum das Spiel der Refle-
xionskréfte erst dann als produktives Spiel verstehen, wenn zugleich die
dem Urteil internen Disharmonien, Uberschreitungen sowie Heteronomien
mitgedacht werden. Die Begegnung mit dem Heteronomen oder die Be-
rithrung des Andersartigen fiihrt schlieBlich nicht dazu, dass eine Reflexi-
onskraft ihre Autonomie verliert oder in einer anderen Doméne ver-
schwindet. Vielmehr verstirkt und erneuert sie ihre Grenze im Einzelnen
und auch die Grenze des (autonomen) Subjekts im Allgemeinen.

Aus dieser Auseinandersetzung mit kantischer Asthetik lassen sich nun
zwei wichtige Konsequenzen ziehen, die mit den vorhin beschriebenen
zwei Kriterien der praxisbezogenen Asthetik vollig kompatible sind. Kants
Gedanke der selbst-reflexiven Leistung des Subjekts im Zuge einer &sthe-
tischen Praxis macht es dem Subjekt zuerst moglich, die Grenze seiner Re-
flexionskrifte sowie seiner selbst stindig zu liberpriifen und sich aus den
eigenen Quellen heraus neu zu normieren sowie zu konstituieren. Mit ei-
ner dsthetischen Praxis (in der Kunst, in der Natur oder im Alltag) tritt das
Subjekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen ein. Es handelt sich dabei
aber nicht blol um ein Spiel mit den &sthetischen Gegenstinden, sondern
um das Spiel des Subjekts. Dieses Spiel hat eine Praxis-entgrenzende so-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 117

wie iiberbordende Funktion — zwischen Kants Asthetik und Derridas
Sprachverstéindnis l4sst sich in diesem Sinne eine begriffliche Ahnlichkeit
erkennen (vgl. 1.3.2). Durch das dsthetisch-reflexive Spiel kann dem Sub-
jekt schlieBlich gelingen, seine Grenzen zu erkennen, zu testen, zu veran-
dern, zu verschieben, zu iiberschreiten und vor allem: sie anders zu konsti-
tuieren. Grenzen des Asthetischen (und der Kunst) sind also niemals vor-
gegeben, sondern immer durch unsere reflexiven Praktiken konstituiert,
verdndert, verschoben und unendlich neu gezogen. Wichtig ist es dabei al-
so, die zweite praxisbezogene Pointe zu erwihnen, die Kant ausdriicklich
hervorhebt: Diese im &sthetischen Spiel iiberschrittenen, verédnderten, mo-
difizierten oder verschobenen Grenzen bilden kein dsthetisches Auf3erhalb.
Heautonomie der Asthetik impliziert also keineswegs einen in-sich-
eingeschlossenen Erfahrungsbereich. Vielmehr bleiben die bereits iiber-
schrittenen sowie verdnderten Grenzen immer weiter mit den anderen
praktischen Grenzen zutiefst verflochten. Kein &sthetischer Akt kann sich
von den anderen Praktiken vollig ablosen — die anderen Praktiken kdnnen
aber auch nicht ohne die &sthetische Riickbeziiglichkeit bzw. Reflexivitit
richtig vollzogen werden.

Der Beitrag Kants zu einer praxisbezogenen Asthetik liegt aber nicht
nur in der reflexiv-praktischen Grenzbestimmung des Asthetischen, son-
dern zugleich in den fiir seine Asthetik konstitutiven Defiziten. Diese Defi-
zite beziehen sich auf die Schwierigkeit einer Ubertragung seiner Urteil-
sdasthetik auf die Kunst und die Kunstpraktiken. Damit ist nicht gemeint,
dass Kant in seiner Asthetik die Kunst und die Kiinste nicht thematisierte
oder auf sie keinen Wert legte.* Vielmehr geht es hier um das Fehlen ei-
ner kunstspezifischen Bestimmung des Asthetischen bei Kant. Dies kann
mit einfachsten Worten wie folgt umrissen werden: Aus der kantischen
Theorie heraus konnen wir zwar viele Kunstwerke rein dsthetisch evaluie-
ren oder als schon/erhaben beurteilen. Dies hétte aber zur Folge, dass wir
alle Kunstpraktiken allein aus den subjektiven Urteilsprinzipien heraus
begriinden konnten. Allerdings enthalten die Produktion sowie Erfahrung
der Kunstwerke oder -praktiken offensichtlich zahlreiche andere Bedin-
gungen, Voraussetzungen und Eigenschaften z.B. unsere geschichtlich-
soziale Strukturiertheit, das praktische Wissen iiber verschiedene Kunst-
genres, -stile, -themen und sehr oft partizipative Tétigkeiten sowie per-
formative Ziige in der Produktion von Kunstwerken bzw. -ereignissen
usw. Obwohl man in vielen Féllen von einer Analogie zwischen den

45 Vgl. z.B. Kant, KdU, B 205ff.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

(schonen) Urteilen iiber die Natur und den Urteilen iiber die Kunst reden
kann, ist der Gedanke einer grundlegenden Ahnlichkeit zwischen beiden
nicht haltbar. Gegeniiber der Vielfalt und Wandelbarkeit der Kunst bleibt
also Kants Asthetik relativ mangelhaft. Auch die Autonomie der Kunst
bzw. Grenzbestimmung derselben, wenn davon geredet werden sollte,
kann nicht allein auf den Tétigkeiten der urteilenden Subjekte beruhen, die
unterschiedlichste Dynamiken, Phdnomene, Stile, Gattungen, Kunsttradi-
tionen, Kunstformen und -aktivititen immer auf die gleiche Weise — in ei-
nem harmonischen Spiel der Erkenntniskrifte — erfahren.*® Kurzum: Kan-
tischer Asthetik fehlt ein Spezifikum der Kunst. Der Wert der Kunstprakti-
ken bleibt aus diesem Grund neben dem der Urteilspraktiken im Naturbe-
zug nur zweitrangig. Das Fehlen eines Spezifikums der Kunstpraxis 16st
schlieBlich einige berechtigte Fragen aus: Wozu praktiziert der Mensch
(seit jeher) Kunst? Anders formuliert: Wenn das Urteil des Naturschonen
iber das des Kunstschonen immer hinaus ist, warum bedarf der Mensch
der Produktion und der Erfahrung der Kunst, durch die er niemals den
gleichen Wert und Sinn wie beim Naturschonen haben konnte?
Selbstverstindlich werden die Defizite des Kunstspezifikums in der
kantischen Asthetik durch neuere Ansitze der dsthetischen Erfahrung
mehrfach beriicksichtigt, wobei auch unterschiedliche Losungsvorschldge
erbracht werden.*” Diese Ansitze haben, anstatt wie Bubner z.B. auf die
Werke der Kunst vollig zu verzichten, einen kunstkonstitutiven Bezug auf
die kantische Asthetik genommen, so dass #sthetische Erfahrung als ein
untrennbarer Prozess zwischen dem &sthetischen Objekt und dem Subjekt
oder sehr allgemein als eine komplementire Beziehung zwischen Kunst
und Asthetik angesehen werde.*® In den folgenden Abschnitten geht es al-
lerdings nicht um eine Korrektur dieser Defizite der kantischen Asthetik
im Sinne einer Ubertragung derselben auf eine Kunstisthetik. Denn damit
wiirde bereits zu Beginn eine grundlegende Differenz zwischen der Sphire
der Kunst und dem Bereich des Asthetischen vorausgesetzt. Diese Voraus-
setzung wird jedoch von heutigen Erfahrungsésthetikern nicht geniigend
hinterfragt.*” Da die Kunst dabei nicht aus den entgrenzenden Dimensio-
nen unserer Praktiken begriindet, sondern bereits von vornherein als einen

46 Fir diese und weitere Kritiken vgl. Feige, Kunst als Selbstverstindigung, S. 89f.

47 Vgl. Einleitungskapitel.

48 Vgl. z.B. Juliane Rebentisch, Asthetik der Installation, Frankfurt am Main 2003, S.
12 u. S. 93; Kiipper, Menke, ,,Einleitung®, S. 7-15.

49 Vgl. Einteilungskapitel dieser Studie.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 119

ausdifferenzierten Bereich angenommen wird, in den &sthetische Urteile
nachtriglich eingeordnet werden konnten, wire mit diesem Verfahren das
produktive und praxisbezogene Moment der kantischen Asthetik, nimlich
der Gedanke der konstitutiven Verflochtenheit unserer dsthetischen Prak-
tiken mit anderen Lebenspraktiken, wieder aufgeldst. Die durch die kiinst-
lerisch-dsthetischen Praktiken konstituierten Grenzen bilden also nach
Kant nicht eine Art von &sthetischer Differenz, die jene Praktiken von den
anderen (moralischen, kognitiven usw.) Praktiken abtrennten, sondern sie
sind immer zutiefst in sie eingebettet sowie mit ihnen konstitutiv verbun-
den. Dadurch, dass Kant die Grenzen des Asthetischen aus den entgren-
zenden Dimensionen der grundlegenden Praktiken des Menschen definiert
sowie deren unmittelbaren Riickbezug auf diese Praktiken geltend macht,
d.h. sie in ihrem dynamisch-prozessualen Einhergehen mit den Uber-
schreitungen erkennt,” bietet seine Asthetik am Ende ein wichtiges Ver-
stindnis von dsthetischen Grenziiberschreitungen: Diese sind keine duf3er-
liche Akte, durch die das Asthetische in das Nichtisthetische iibergehen
wiirde, sondern immer notwendige und konstitutive Ziige einer jeden ds-
thetischen Praxis. Jedoch schafft kantische Asthetik dieses Verstéindnis,
wie oben dargelegt, ohne spezifische Bestimmung von Kunst. Kant fehlt
zwar das Spezifikum der kiinstlerischen Praxis, aber dieser Mangel bleibt
zuerst produktiv fiir eine praxisbezogene Asthetik der Grenzen sowie
Uberschreitungen. Von daher stehen wir noch vor der Aufgabe, die Mog-
lichkeit eines Spezifikums der Kunstpraktiken ebenso aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive zu untersuchen, d.h. auch Kunstpraktiken ohne die
Voraussetzung einer #sthetischen Differenz zur Geltung zu bringen. Ahn-
lich wie bei Kants Modell sollen sie dann auch in ihrer doppelten Praxis-
bezogenheit begriindet werden; ndmlich dadurch, dass sie aus den ent-
grenzenden sowie liberbordenden Dimensionen unserer grundlegenden
Weltorientierungen hervorgehen, ohne dabei zu einem &sthetischen Au-
Berhalb zu gelangen. Dafiir bietet meines Erachtens der autonomie-
dsthetische Ansatz von Adorno den ersten guten Anhaltspunkt an, weil er
auf viele Momente der kantischen Asthetik immanent rekurriert sowie die-

50 An dieser Stelle tritt zugleich der Unterschied zwischen der Grenze der Erkenntnis
und der Grenze der Asthetik in der kantischen Philosophie zum Vorschein. Dieser
Unterschied kann zwar nicht vertieft werden, aber es soll hier nur darauf hingewie-
sen werden, dass der Begriff der Grenze in seiner Asthetik eine ganz andere Bedeu-
tung gewinnt als jene, die in der theoretischen Philosophie diskutiert wurde (vgl.
L1).

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

se mit einem historisch-gesellschaftlich prizisierten Kunstbegriff hochst
kritisch weiterfithrt. Obwohl Adorno mit seiner Begriindung der Kunst aus
den heteronomen sowie grenziiberschreitenden Dimensionen unserer
grundlegenden historischen und kulturellen Praktiken gelingen wird, die
Grenzen der Kunst in spezifischer Weise zu konzeptualisieren, wird seine
Theorie am Ende auf entscheidende Probleme mit den verschiedenen
Formen von Grenziiberschreitungen stof3en.

MINI-EXKURS zU HEGEL

Der Ubergang von Kants Autonomie-Asthetik zu Adornos Konzept der
Autonomie der Kunst erfordert einen sehr knappen Hinweis auf zwei
wichtige Besonderheiten der Kunstphilosophie von Hegel, die der kanti-
schen Asthetik fehlen und die Adorno in seine Asthetik kritisch aufnimmt.
Es sind die Momente des ,Geschichtlichen® und des ,Gesellschaftlichen®,
ohne die fiir Adorno von der Autonomie der Kunst oder Asthetik gar nicht
geredet werden kann.

Interpretiert man mit Kant dsthetische Praktiken als Selbstkonstituie-
rungsprozesse des Subjekts, stellt sich noch eine andere berechtigte Frage:
Um welches Subjekt handelt es sich bei diesen Prozessen im konkreten
Sinne? Welche Vorbedingungen hat also das Subjekt, das sich in diesen
isthetischen Praktiken neu konstituieren kann? Kant charakterisiert Asthe-
tik zwar im Rahmen seines Systems als Bindeglied des sich theoretisch
und praktisch orientierten Subjekts. Wenn man sich aber aus seinem Sys-
tem entfernt, bleibt das von ihm beschriebene dsthetisch erfahrende Sub-
jekt als ein formaler Begriff, der vor dem Gegebenen in jedem mdoglichen
geschichtlich-kulturellen Kreis immer das Gleiche erfahrt. Fiir Hegel un-
tersteht das kantische Subjekt bereits vor seinem é&sthetischen Urteil den
ihn immer schon tibergreifenden geschichtlichen, sozialen sowie kulturel-
len Zusammenhéngen. Zwar wiirde auch Kant die Bedeutung von Ge-
schichte und Gesellschaft fiir den Prozess der Subjektkonstitution keines-
wegs bestreiten, aber er thematisiert diesen nicht als fiir Kunst und Asthe-
tik notwendige und diese konstituierende Momente. Fiir Hegel liegen al-
lerdings sogar den (pseudo-)transzendentalen Bedingungen der Erkennt-
nis, der Ethik und der Asthetik verschiedene gesellschaftliche, kulturelle
und historische Voraussetzungen zugrunde. Das Vorausgehen des Ge-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 121

schichtlichen und Gesellschaftlichen vor den einzelnen Subjekten zeigt
sich nach Hegel in der Weltgeschichte in verschiedenen Gestalten des
Geistes. Kunst ist eine von besonderen Gestalten, die sich nicht blof3 sub-
jektiv, sondern objektiv, d.h. sozial-geschichtlich in sinnlichen Formen re-
alisiert. In der Kunst handelt es sich aus dieser geschichts- und kulturphi-
losophischen Perspektive weniger um ein Grenzspiel zwischen den refle-
xiven Kréften der einzelnen Subjekte, sondern vielmehr um eine Reflexion
des Subjekts auf die Momente der sozialen sowie kulturellen Werte, Kon-
ventionen und Themen, die {iber seine eigenen Vermdgensgrenzen hin-
ausgehen. Durch die Kunst und Kunstpraktiken wird Hegel zufolge dem
einzelnen Subjekt bewusst, welche Grundverstdndnisse und kulturellen
Werte ihn umgeben. Der grundlegende Beitrag der Kunst zu den mensch-
lichen Praktiken, der mit Kant als eine Form der Selbstkonstituierung des
Subjekts charakterisiert wird, ldsst sich mit Hegels Kritik wie folgt um-
deuten: Im Rahmen der verschiedenen Kunstpraktiken erfahrt das kultu-
rell-geschichtlich situierte Subjekt nicht nur seine eigenen Erkenntnis-
grenzen, sondern vor allem die grundlegenden Relationen mit der Gesell-
schaft, in der es sich bereits befindet: Kulturspezifische Haltungen, The-
men, Motive, Erzdhlungen, die in einer bestimmten Gesellschaft historisch
verankert sind, werden in verschiedenen Materialien und Kiinsten auf un-
terschiedliche Weise sinnlich dargestellt und stehen fiir dauerhafte Refle-
xionspraxis der einzelnen Subjekte parat. Dabei handelt es sich um die Art
und Weise, wie diese geltenden Werte und Grundorientierungen der histo-
rischen Kulturen reflexiv thematisiert sowie erfahren werden.”’ Wenn die
Grenze des Asthetischen (mit Kant) iiberhaupt als ein reflexives Spiel des
Subjekts charakterisiert werden soll, liegen in diesem Spiel der subjekti-
ven Reflexionskrifte fiir Hegel letzten Endes immer schon die konkreten
Formen der Gesellschaft, die in verschiedenen Kunstformen und Kunst-
gattungen in unterschiedlichen MaBen realisiert werden.’* Hegels Philoso-
phie der Kunst verdient zwar eine noch viel eingehendere Untersuchung,
die uns aber von der Autonomie-Debatte hinsichtlich der Grenzen der
Kunst entfernen wiirde. Wird im Folgenden stattdessen Adornos Asthetik
diskutiert, ldsst sich jedoch von dieser Diskussion das hegelsche Erbe iiber
das Geschichtliche und Gesellschaftliche nicht isoliert denken, auch wenn
er insgesamt Hegels Systemphilosophie hdchst kritisch gegeniibersteht.

51 Fiir weitere Ausfithrungen einer solchen Hegel-Interpretation vgl. Feige, Kunst als
Selbstverstindigung, S. 90ff.
52 Hegels Einteilung der Kunst und Kunstformen wird spéter diskutiert. Vgl. III.1.2.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Autonomie als Grenze der Kunst

Theodor W. Adorno gilt als einer der wichtigsten Autoren, der das kanti-
sche Autonomie-Denken ganz gezielt und aus vielen Perspektiven auf den
Bereich der Kunst tibertrigt sowie dariiber hinausgeht.' Es wird im Fol-
genden versucht, aus der Komplexitét seines posthum erschienenen Werks
bzw. Fragments Asthetische Theorie® mdglichst klare Argumente beziig-
lich der Autonomie der Kunst herauszuziehen, die schlieBlich ein praxis-
bezogenes Verstindnis iiber die Grenzen der Kunst leisten werden. Es
wird sich im Laufe dieses Kapitels herausstellen, dass Adornos vieldisku-
tierter sowie vielkritisierter autonomieésthetischer Ansatz das erste Krite-
rium einer praxisbezogenen Asthetik hdchst plausibel erfiillt. Thm gelingt
es tatsdchlich, kiinstlerische Grenzbildungs- bzw. Autonomisierungspro-
zesse in starker Weise aus den entgrenzenden sowie iiberbordenden Di-
mensionen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken geltend zu ma-
chen.? Dies wird zuerst mit Blick auf drei wichtige Momente seines Auto-
nomie-Konzepts aufgezeigt: die gesellschaftsimmanente Negativitit der
Kunst (1), die Autonomie der Kunst in ihrem historischen Gewordensein

1 Vgl. Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, S. 171; Recki, Aura und
Autonomie, S. 81f.

2 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt am Main 1973.
Dadurch, dass hier Adornos Asthetik zum Zwecke einer Spezifizierung der Grenze
der Kunst ausgefiihrt wird, ist nicht gemeint, dass man Adornos Asthetische Theo-
rie nur aus dieser Perspektive lesen kann oder soll. Man kann sie vor allem aus ei-
ner erfahrungsésthetischen Perspektive lesen und mit Kants Konzept der &dstheti-
schen Autonomie in vielerlei Hinsicht verbinden. Fiir eine solche Lesart vgl. z.B.
Menke, Die Souverdnitdiit der Kunst, S. 26-46.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

(2) und die kritische Selbstbefragung bzw. -reflexion von Kunst (3). In al-
len diesen Momenten werden heterogene sowie grenziiberschreitende Di-
mensionen von Adornos Asthetik zum Vorschein gebracht und damit ein
differenzierter Blick auf verschiedene Arten von Grenziiberschreitungen
der Kunst gewonnen. Allerdings wird sich zugleich herausstellen, dass
Adornos Asthetik in ihrem produktivsten Moment ihr gréBtes Problem
hat: Der Zusammenhang von Kunstpraktiken mit den anderen Lebensprak-
tiken wird bei seiner Asthetik mit jedem Schritt geringer, und zwischen
diesen beiden entsteht letztlich eine uniiberbriickbare Kluft. Durch eine
Problematisierung von Adornos Konzepts vom monadischen Kunstwerk
wird abschlieBend klargestellt, dass seine Theorie zwar die erste, aber
nicht die zweite Pointe der praxisbezogenen Asthetik erfiillt. Bevor im
nichsten Kapitel mit einem alternativen Werkkonzept — Heideggers Be-
griff vom Kunstwerk — auf dieses Problem eingegangen wird, wird letzt-
lich aus Kants und Adornos Uberlegungen ein Zwischenresiimee gezogen.

Es soll von vornherein betont werden, dass Adornos Konzept der Au-
tonomie der Kunst nicht einen ,,duBlerliche[n] Zusatz* zu seiner Kunstthe-
orie, sondern eine grundlegende Voraussetzung darstellt, die fiir das Den-
ken und Sprechen iiber weitere Merkmale der Kunst und fiir die Bestim-
mung ihrer Eigenart notwendig ist.* Kunst ist nach Adorno erst dann ei-
gentlich Kunst, wenn sie gegeniiber anderen Bereichen des Lebens auto-
nom ist und nicht den Gesetzen und der Verfligungsgewalt anderer Berei-
che wie des Politischen, des Religiosen usw. untersteht.” Sie kann — auf
eine recht simple Weise — als Selbststindigkeit und Eigengesetzlichkeit
von Kunstwerken bzw. Kunst gegeniiber anderen menschlichen Gebilden,
z.B. den sozialen, rechtlichen, wissenschaftlichen Institutionen, sowie als
ihre Emanzipation von Mythos und Kultus beschrieben werden.® Die Au-
tonomie der Kunst tritt damit bei Adorno als eine kunstkonstitutive Be-
dingung auf. Diese verkiirzte Beschreibung bedarf allerdings noch einer
kritischen Korrektur.

Ahnlich wie Hegel setzt Adorno die Pointe seiner sthetischen Uberle-
gungen auf den Begriff der Kunst sowie auf deren untrennbaren Konnex
mit Gesellschaft und Geschichte. Obwohl Adorno aus diesen und weiteren

4 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79.
5 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79.
6 Vgl. Scheer, Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 171.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 125

kunsttheoretischen Hinsichten auf einer hegelschen Linie steht,” kann man
seine Asthetische Theorie nicht von dem kantischen Ideal der autonomen
Subjektivitit getrennt lesen. Adorno nimmt aber dieses Konzept des Sub-
jekts in seine Asthetik weniger im erfahrungstheoretischen als eher im
werk- und produktionsésthetischen Sinne auf. Subjektbezogene Erfah-
rungsmomente von Kants Asthetik wie Interesselosigkeit, Zweckfreiheit
oder asthetische Eigengesetzlichkeit werden bei ihm meist metaphorisch —
aber durchaus — als Momente der Kunst und der Kunstwerke charakteri-
siert.® Zwar war es schon ab dem 18. Jahrhundert — mit der Wirkung von
Kants und Schillers Asthetik — {iblich, die Autonomie der Kunst in Analo-
gie zu einem autonomen Subjekt zu beschreiben. Wie ein Subjekt habe
auch Kunst den Anspruch darauf, ,,unter der AusschlieBung aller fremdar-
tigen Bestimmungen lediglich aus seinen konstitutiven Elementen heraus
verstanden und beurteilt zu werden.“’ Bei Adornos Ubertragung des sub-
jektbezogenen Autonomie-Konzepts auf eine Werk- und Produktionsis-
thetik geht es aber um ein noch wesentlicheres Merkmal: Die Kunst ist
ihm zufolge in der Lage, ihr eigenes Schicksal, d.h. den eigenen Verfall
oder auch den eigenen Fortschritt selber zu bestimmen. Der (pseudo)-
subjektive Charakter der Kunst liegt also fiir ihn nicht bloB darin, dass
Kunst von Menschen produziert wird und wiederum nur dem menschli-
chen Verstehen und Urteil zugénglich ist, sondern darin, dass sie in ihrer
Geschichte und im jeweiligen Gesellschaftsbezug eine selbstbestimmte
Struktur aufweist.

Mit dem Verweis auf das selbstbeziigliche Moment der Kunst geht es
Adorno allerdings nicht blo um das Prinzip des /’art pour I’art." Puristi-
sche Tendenzen in der Kunst, die fiir eine extreme Funktionslosigkeit der

7 Mit Ridiger Bubner lédsst sich noch erwahnen, dass nicht nur diese zwei Hinsich-
ten, sondern auch der wahrheitsorientierte Aspekt von Hegels Kunsttheorie ein
wichtiges Moment von Adornos Asthetik ausmacht. Vgl. Bubner, Asthetische Er-
fahrung, S. 11.

8 Birgit Recki betont den angeblichen Subjektcharakter der Kunst bei Adorno stér-
ker. Demnach handeln, reagieren, kritisieren, opponieren usw. die Kunstwerke und
seien in diesem Sinne selbstbeziiglich und eigengesetzlich. Vgl. Recki, Aura und
Autonomie, S. 82ff.

9 Friedrich Kreis, Die Autonomie des Asthetischen in der neueren Philosophie. Tii-
bingen 1922, S. 1f. Zitiert nach Recki, Aura und Autonomie, S. 82.

10 Fiir die Analyse einer solchen Missinterpretation von Adornos Asthetischer Theorie
vgl. Menke, Die Souverdnitit der Kunst, S. 20-22.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Kunst plédieren, bleiben fiir ihn abstrakt-negativ und gehen an seinem
Verstindnis der Autonomie der Kunst vorbei.'' Diese stellt fir Adorno
nicht ein abstraktes, unverdnderliches und isoliertes Gebilde dar. Die
Kunst als Kunst zu betrachten und sie zwanghaft zu entfunktionalisieren,
schlieft ihre gesellschaftliche sowie geschichtliche Dynamik vo6llig aus.
Stattdessen begriindet er die Autonomie der Kunst als Erstes in ihrem
Doppelcharakter: Kunst ist sowohl ,,autonom® als auch ,,fait social®. 2 Mit
dem Doppelcharakter der Kunst meint Adorno also nicht, dass Kunst blof3
zwei verschiedene Eigenschaften (einerseits Autonomsein und anderer-
seits Gesellschaftlichsein) besitze. Vielmehr geht es dabei um ein negativ-
dialektisches Verhéltnis zwischen beiden Momenten. Kunst ,bestimmt
sich im Verhéltnis zu dem, was sie nicht ist. Das spezifisch Kunsthafte in
ihr ist aus ihrem Anderen."> Kunst hat bzw. gewinnt ihre Autonomie erst
und immer in ihrer Entgegensetzung zur Gesellschaft. Mit anderen Wor-
ten: Kunst gilt als autonom, insofern sie sich gegen das Gesellschaftliche
antagonistisch bewegt.

Genau bei diesem Antagonismus tritt die erste wichtige praxisbezoge-
ne Pointe bei Adornos Ansatz auf. Bei dem antagonistischen Verhiltnis
zwischen den Momenten der Autonomie und der Gesellschaft handelt es
sich nicht um eine duBerliche Negation oder eine bloe Kritik an der Ge-
sellschaft. Stattdessen legt Adorno dieses Verhiltnis als eine immanente
Beziehung dar: ,,Gesellschaftlich an der Kunst ist ihre immanente Bewe-
gung gegen die Gesellschaft.“'* Das negative Moment der Kunst, durch
das sie sich dem Gesellschaftlichen widersetzt und sich selbst konstituiert,
soll von daher nicht so interpretiert werden, dass alle Kunstwerke gesell-
schaftskritische Themen oder Motive haben oder haben miissen. Viele
Kunstwerke mogen tatsdchlich mit Absicht gesellschaftskritisch gestaltet
werden oder eine solche Funktion erfillen, aber das antithetische Moment
der Kunst gegeniiber der Gesellschaft, von dem Adorno spricht, ist nicht
direkt aus solchen Werken abzuleiten. Stattdessen denkt Adorno das Anti-
Gesellschaftliche als ein Moment, das der (authentischen) kiinstlerischen
Praxis als solcher immanent ist — wie er in einer oft zitierten Stelle aus-
driickt: ,,Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft.“" Das

11 Vgl. Adorno, Asthetische Theorie, S. 351f.

12 Adorno, Asthetische Theorie, S. 16. Im Folgenden zitiert als AT.
13 Adorno, AT, S. 12.

14 Adorno, AT, S. 336. Hervorhebung T.A.

15 Adorno, AT, S. 19. Hervorhebung T.A.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 127

bedeutet, dass die Form, aus der sich die Kunst negativ herausbildet und
mit der sie sich der Gesellschaft entgegensetzt, nichts anderes als das Ge-
sellschaftliche ist. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, bei der Nega-
tivitdt der Kunst gegeniiber der Gesellschaft die praxisbezogene Pointe
stirker zu betonen. Fiir Adorno kann die Kunst nur in der und gegen die
Gesellschaft autonom sein:

,,Die Immanenz der Gesellschaft im Werk ist das wesentliche gesellschaftliche Verhalt-

nis der Kunst, nicht die Immanenz von Kunst in der Gesellschaft.“!

Kunst als autonome Kunst konstituiert sich also negativ-immanent aus der
Gesellschaft (und nicht umgekehrt). Die gesellschaftliche Dimension der
Kunst ist — mit der Logik des Negativ-Dialektischen — eine anti-
gesellschaftliche. Die negative Kraft der Kunst, durch die sie sich der Ge-
sellschaft entgegensetzt sowie ihre geschichtliche Autonomie gewinnt,
wird von Adorno im Weiteren als gesellschaftliche ,,Resistenzkraft* der
Kunst beschrieben. Allein durch diese Kraft konne sich die Kunst am Le-
ben erhalten.'” Das Anti-Gesellschaftliche der Kunst ist nicht ein Aufer-
Gesellschaftliches, sondern eine der Gesellschaft interne Negativitit.
Kunst wird ,,zum Gesellschaftlichen durch ihre Gegenposition zur Gesell-
schaft, und jene Position bezieht sie erst als autonome.“'* Sie ist nur dann
wirklich Kunst bzw. autonom, wenn die Spannung zwischen diesen beiden
Polen (dem Gesellschaftlichen und dem Anti-Gesellschaftlichen) antago-
nistisch fortbesteht, ohne dass sie sich miteinander verséhnen. Als nichs-
tes lésst sich klar machen, dass in diesem fortdauernden Antagonismus fiir
Adorno nicht nur die Kunst das Negative der Gesellschaft ist, sondern zu-
gleich die Gesellschaft ein negativ-immanenter Bestandteil der Kunst ist.
Das anti-gesellschaftliche ,,Ferment“, das der Kunst innewohnt, ist darum
sowohl der Grund ihrer Autonomie als auch der ihres moglichen Verfalls
jetzt und in Zukunft:

,.Hinfidllig aber sind Kunst und Kunstwerke, weil sie [...] nicht nur Kunst sondern auch

ein dieser Fremdes, Entgegensetztes sind. Threm eigenen Begriff ist das Ferment bei-

gemengt, das ihn aufhebt.«"’

16 Adorno, AT, S. 345.

17 Vgl. Adorno, AT, S. 335.
18 Adorno, AT, S. 335.

19 Adorno, AT, S. 14.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Die Grenze der Kunst zur Nichtkunst, d.h. zum Moment ihres Zerfalls, ist
die diinnste und innerste Linie ihrer Existenz. Da die Kunst sich immer
schon aus der Nichtkunst herausbildet, tragt sie das ihr Fremde bzw. Ne-
gative stets in sich. ,,Ihr gesellschaftliches Schicksal wird der Kunst nicht
blo von auBlen angetan, sondern ist ebenso die Entfaltung ihres Be-
griffs.“*” Fehlt dieser Antagonismus zwischen der Gesellschaft und der
Kunst und versdhnt sich die Kunst mit der Gesellschaft, verfillt sie in die
Kulturindustrie oder in das, was gewohnlich als Kitsch oder als Trivialkul-
tur bezeichnet wird. Mit Burkhardt Linder ldsst sich dieser Verfall wie
folgt ausdriicken: ,,Kulturindustrie bezeichnet den Vorgang einer falschen
Authebung, namlich der Liquidation des Spannungsverhiltnisses von
Kunstautonomie und Gesellschaft.“*' Und bei Peter Biirger heiBt es wei-
ter: ,,Dass es eine solche falsche Authebung gibt, bezeugen Unterhaltungs-
literatur und Warenésthetik.“** Kunst kann demgegeniiber nur autonom
sein bzw. bleiben, solange ihr antagonistisches Verhaltnis zur Gesellschaft
forfbesteht. In diesem Sinne soll als Zweites — neben dem Gesellschaftli-
chen — auch das Geschichtliche als ein konstitutives Moment der autono-
men Kunst hervorgehoben werden.

Fiir Adorno stellt die Autonomie der Kunst keinen unverdnderlichen,
statischen Zustand, sondern ein historisch ,,Gewordenes* dar.” In ihrer
Geschichte war die Kunst nicht immer autonom oder, mit hegelscher Ter-
minologie gesagt, nur an sich autonom. Ihre Autonomie ist also nicht blof3
das institutionell, politisch oder rechtlich Gegebene, vielmehr ist es das
aus ihren eigenen Kréften und Praktiken geschichtlich Erworbene: Das an-
tagonistische Moment, durch das Kunst sich geschichtlich und antithetisch
verselbstdndigt, geht zuerst, wie paradox es erscheinen mag, mit Adornos
viel rezipierter These des Selbstverstandlichkeitsverlusts der Kunst einher.
Dass die Kunst ab der Moderne?* nicht mehr selbstverstiindlich sei,25 heil3t

20 Theodor W. Adorno, ,,Paralipomena®, Gretel Adorno, Rolf Tiedemann (Hrsg.), As-
thetische Theorie, Frankfurt am Main 1973, S. 389-490, hier S. 459.

21 Burkhardt Lindner, ,,,1I faut étre absolument moderne‘. Adornos Asthetik: ihr Kon-
struktionsprinzip und ihre Historizitdt*, Burkhardt Lindner, Werner Martin Liidke
(Hrsg.), Materialien zur dsthetischen Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion
der Moderne, Frankfurt am Main 1980, S. 261-309, hier S. 292.

22 Biirger, Theorie der Avantgarde, S. 73.

23 Adorno, AT, S. 34.

24 Das antagonistische Gebilde der Kunst 14sst sich nach Adorno in und nach der mo-

dernen Kunst stirker erkennen. Es ist nicht eindeutig festzustellen, wann die mo-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 129

zwar nicht, dass sie frither immer und ganz selbstverstdndlich war. Jedoch
zeigt der Selbstverstindlichkeitsverlust in der modernen Kunst eine ambi-
valente Parallelitdt mit den Prozessen der Verselbstindigung bzw. ,,Auto-
nomisierung“*® der Kunst, die man auf zwei Arten und Weisen interpretie-
ren kann:

,,Die Male der Zerriittung sind das Echtheitssiegel von Moderne [...]. Explosion ist eine

. . 27
ihrer Invarianten.*

Dass in der modernen Kunst Explosion, Uberschreitung oder Zerriittung
vorschnell zu einer Invariante gewandelt, d.h. selbst zum kiinstlerischen
Prinzip gemacht wird, hat zur Folge, dass die Kunst nicht mehr aus sich
selbst heraus oder nicht mehr selbstbeziiglich verstanden und erfahren
werden kann.” Darum wird die fiir Adorno konstitutive Spannung ,,zwi-
schen dem Nicht-sich-verstehen-Lassen und dem Verstanden-Werden--
Wollen“* vollig aufgeldst oder nur seitens der Nichtverstindlichkeit ge-
opfert. Die These des Selbstverstindlichkeitsverlusts der Kunst weist in
diesem Sinne tatsdchlich auf einen Autonomieverlust hin. Interpretiert
man diese These allerdings mit Adornos weiteren Uberlegungen zur Riit-
selhaftigkeit der Kunst, ldsst sich dabei ein wichtiges Moment fiir das Au-
tonom-Werden der Kunst erkennen. Denn die Kunst verdankt nach Ador-
no ihre Autonomie nicht einer begrifflich vollstindig beschreibbaren
Struktur, sondern eher ihrer anti-diskursiven Haltung und mimetischen
Struktur.”® Dass Kunst in ihrer geschichtlichen Entwicklung weniger

derne Kunst fiir Adorno beginnt und welche Epochen sie umfasst. Mit Peter Biirger
lasst sich jedoch vermuten: ,,Unter Moderne versteht Adorno die Kunst seit Bau-
delaire. Der Begriff umfasst also die Vorbereitung der Avantgardebewegungen,
diese selbst und die Neoavantgarde.* Biirger, Theorie der Avantgarde, S. 112.

25 ,,Zur Selbstverstiandlichkeit wurde, dass nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbst-
verstdndlich ist, weder in ihr noch in ihrem Verhéltnis zum Ganzen, nicht einmal
ihr Existenzrecht.“ Adorno, AT, S. 9.

26 Vgl. Stefanie Husel, Grenzwerte im Spiel. Die Auffiihrungspraxis der britischen
Kompanie ,Forced Entertainment . Eine Ethnografie, Bielefeld 2014, S. 54f.

27 Adorno, AT, S. 41.

28 Vgl. Adorno, AT, S. 42.

29 Adorno, ,,Paralipomena®, S. 448.

30 Vgl. Adorno, AT, S. 86f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

selbstverstindlich werde, hdngt nach dieser Interpretation also davon ab,
dass sie ihre rétselhafte Struktur in der Geschichte immer stirker zeigt:

,,Der Ratselcharakter der Kunstwerke bleibt verwachsen mit der Geschichte. Durch sie
wurde sie einst zu Rétseln, durch sie werden sie es stets wieder [...]. Alle Kunstwerke,
und Kunst insgesamt, sind Rétsel; das hat altersher die Theorie der Kunst irritiert. Dass
Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verbergen, nennt den Rét-

selcharakter unterm Aspekt der Sprache. !

Hatte man alle internen — organischen — Zusammenhénge in einem Ein-
zelwerk vollstindig beschreiben kdnnen, wiirde dies dann nicht als ein
Kunstwerk, sondern als ein bekannter Alltagsgegenstand oder ein gewohn-
liches Phanomen wahrgenommen werden. ,,Als konstitutiv [...] ist der Rét-
selcharakter dort zu erkennen, wo er fehlt: Kunstwerke, die der Betrach-
tung und dem Gedanken ohne Rest aufgehen, sind keine.“** Von daher
stellen Kunstwerke eine kontinuierliche Herausforderung fiir das Denken
und Verstehen dar.

Nach Adorno haben Kunstwerke einen singuldren Charakter, insofern
sie — wie bei Kant — nicht unter den vorgegebenen Begriffen subsumiert
werden konnen.” Auf der einen Seite wird Kunst in ihrem ritselhaften
Gebilde stirker autonom — sonst wiirde sie als vollig selbst-verstindliche
Kunst, die fiir das Denken keine Herausforderung mehr darstellt, in Nicht-
kunst verfallen.’® Auf der anderen Seite kann aber auch ihre Ritselhaftig-
keit zum eigenen Verfall fithren, weil sie in Form der Explosion, Zerriit-

31 Adorno, AT, S. 182.

32 Adorno, AT, S. 184.

33 In diesem Zusammenhang soll auch kurz darauf hingewiesen werden, dass Nietz-
sches Begriffskritik — ein Begriff sei nichts anderes als das Gleichsetzen des Nicht-
gleichen — fiir Adornos Theorie eine entscheidende Rolle spielt. Vgl. Scheer, Ein-
fiihrung in die philosophische Asthetik, S. 176.

34 Natiirlich kann man hier die Frage stellen, ob man in Auseinandersetzung mit vie-
len Kunstwerken, insbesondere mit Filmen oder Werken der Literatur, nicht zuerst
Erzéhlungen, Figuren und Handlungen in einer logischen Ordnung nachvollziehen
soll, um iiberhaupt etwas Asthetisches oder Ritselhaftes dabei erfahren zu kénnen.
Diese Frage nach der Trennung des Asthetischen vom Nicht-Asthetischen erfordert
zuerst ein werkdésthetisches Konzept der Grenze, das im néchsten Kapitel unter ei-
ner rahmentheoretischen Perspektive (als eine Debatte um Parergon und Ergon)

diskutiert wird.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 131

tung oder Uberschreitung vorschnell radikalisiert und verabsolutiert wer-
den kann, wie es in der Avantgardekunst der Fall gewesen sei. Von daher
soll die Rebellion der Kunst gegen diskursives Wissen in ihrer Doppeldeu-
tigkeit verstanden werden. Obwohl Kunstwerke uns jeglichen einseitigen
hermeneutischen Zugang versperren,” heift dies fiir Adorno nicht, dass
man von den Kunstwerken nichts verstehen kann. Rétselhafte Kunstwerke
bieten ihre mdglichen Losungen bzw. ihre zu (v)erschlieBenden Bedeutun-
gen an: ,,[J]edes authentische Werk schliagt auch die Losung seines unlos-
baren Riitsels vor.“*® Thre Losungen, ihre ritselhaften Bedeutungen kann
man zwar nicht blo mit Hilfe von gewohnlichem Zeichengebrauch er-
schlieBen — im strikten Sinne suspendieren sie den Ubergang vom Zei-
chenmaterial zur Bedeutung. Jedoch wird das Verstehen bei der Begeg-
nung mit dem Raétsel so herausgefordert, dass es sich nur auf die selbstbe-
ziigliche Struktur der Kunstwerke ausrichtet, die den eigenen Wahrheits-
gehalt in sich tragen.37 Lost man das Ritsel vollstindig, handelt es sich
dabei nicht mehr um die Kunst — ein unldsbarer Teil muss immer verblei-
ben. Dem Wahrheitsgehalt eines jeden Werkes, seiner unlosbaren Losung,
kann man sich nach Adorno trotzdem mit Hilfe philosophischer Reflexion
anndhern, eben weil Kunst und Philosophie an der Wahrheit aufeinander-
treffen.*® Da Kunstwerke schlieBlich ,,durch die Freiheit des Subjekts in
ihnen weniger subjektiv als die diskursive Erkenntnis* sind,” weist ihr
Wahrheitsgehalt im Vergleich zu anderen, rational-strukturierten Arten
von Wahrheiten einen enormen Wert auf.

35 Vgl. Adorno, AT, S. 179f.

36 Adorno, AT, S. 192.

37 Die These der Rétselhaftigkeit der Kunst in ihrer unlésbaren Losung kann man
auch an Martin Heideggers Uberlegungen ankniipfen, wenn er im Nachwort zu Der
Ursprung des Kunstwerks formuliert: ,,Die vorstehenden Uberlegungen gehen das
Ritsel der Kunst an, das Ritsel, das die Kunst selbst ist. Der Anspruch liegt fern,
das Ritsel zu 16sen. Zur Aufgabe steht, das Rétsel zu sehen.” Martin Heidegger,
Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Einfiihrung von Hans-Georg Gadamer,
Stuttgart 1960, S. 83.

38 Fiir den diesbeziiglichen Unterschied zwischen Adornos Konzept des kiinstleri-
schen Verstehens bzw. Nichtverstehens und einem hermeneutischen Denkmodell
vgl. z.B. Andrea Sakoparnig, ,,,Das ist ein Satz. Und das ein anderer.* Uberlegun-
gen zum Begriff des Rétsels im Horizont literarischer Selbstbeziiglichkeit®, in: Va-
riations (2011), S. 57-70, hier S. 58.

39 Adorno, AT, S. 191.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Vor dem Hintergrund der bisher diskutierten Momente des Gesell-
schaftlichen und Geschichtlichen kann nun als Drittes das Moment der
kritischen Selbstreflexion sowie -befragung von Kunst diskutiert werden.
Nach Adorno verlduft die negative Bewegung der Kunst nicht nur gegen
die Gesellschaft und nicht nur geschichtlich, sondern vor allem gegen das
eigene Gesellschaftliche und Geschichtliche. Die selbstkritische Reflexion
der Kunst auf ihre eigene Geschichte und Kultur erweist sich in Adornos
Asthetik fiir den Prozess des Autonom-Werdens besonders ausschlagge-
bend. Demnach wird die Kunst durch eine Reihe von selbstreflexiven
Momenten autonom, d.h. dadurch, dass sie aus dem jeweiligen aktuellen
Entwicklungsstand der &dsthetischen ,,Produktivkréafte auf ihre eigene Ge-
schichte reflektiert.* Man kann das Autonom-Werden der Kunst zuerst in
hegelschen Begriffen des Zum-eigenen-Selbstbewusstsein-Kommens oder
des Fiir-sich-Werdens des Ansichseins der Kunst denken.*' Obwohl Ador-
nos negativ-dialektisches Kunst- und Geschichtsverstindnis von der he-
gelschen Dialektik hinsichtlich deren Versohnungsideal stark abweicht,
geht er bei seinen Uberlegungen zur autonomen Kunst ebenfalls von ei-
nem Fortschrittsdenken aus. ,,Die Geschichte der Kunst* wird von Adorno
insgesamt als die Geschichte ,,des Fortschritts ihrer Autonomie® verstan-
den.* Charakteristisch ist aber fiir den geschichtlichen Fortschritt der
Kunst nach Adorno nicht blof3 eine Steigerung des Grads der technisch-
materialen Meisterschaft des Kiinstlers in den einzelnen Werken, auch
nicht, dass das spitere Kunstwerk das Bessere sei, sondern der der Kunst
und den Kunstgattungen in ihrer jeweiligen Ausdifferenziertheit immanen-
te Prozess der Freiheit bzw. Verselbstindigung, d.h. der Autonomie. Der
kiinstlerische Fortschritt als Prozess der dsthetischen Verselbstdndigung
kann relational, komparativ sowie kritisch bestimmt werden.* Mit einem
Vergleich zwischen Bach und Beethoven erldutert Adorno diesen Fort-
schritt wie folgt:

40 Vgl. Adorno, AT, S. 285.

41 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 204.

42 Adorno, AT, S. 17.

43 In ihrer erfahrungsésthetischen Neubestimmung von Adornos Fortschrittsdenken
weisen Menke und Rebentisch auf vier Momente der Kunsturteile hin: kontrastive,
historische, poetisch-technische und kritische. Vgl. Christoph Menke, Juliane Re-
bentisch, ,,Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts®, dies. (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 9—18, hier S. 11.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 133

,[D]er Fortschritt [ist] nicht nur einer von Materialbeherrschung und Vergeistigung
sondern einer des Geistes im Hegelschen Sinn des Bewusstseins seiner Freikeit. Ob die
Materialbeherrschung bei Beethoven iiber die Bachs hinaus fortschritt, dariiber ist end-
los zu disputieren; von diesem und von jenem wird das Material nach verschiedenen
Dimensionen vollkommener gemeistert. Die Frage, wer von beiden hoher rangiere, ist
miiflig; nicht die Einsicht, dass die Stimme der Miindigkeit des Subjekts, Emanzipation
von Mythos und Versohnung mit diesem, also der Wahrheitsgehalt bei Beethoven wei-
ter gedieh als bei Bach.«**

Die Autonomie der Kunst zeichnet sich also besonders durch Prozesse der
geschichtlichen Befreiung, Verselbststaindigung, der Selbstkonstituierung
aus, deren logischer Aspekt uns an Kants Konzept der He-Autonomie des
Asthetischen erinnert, durch die das Subjekt selbst konstituiert. Anders als
bei Kant werden jedoch diese Prozesse bei Adorno mit Bezug auf die
Kunst als negativ-dialektische Prozesse charakterisiert. Demzufolge ist die
geschichtliche Verselbstdndigung der Kunst als autonome Kunst keine po-
sitive Bestimmung der Kunst, auch nicht eine teleologische Anndherung
an ein Ideal (wie bei Hegel), sondern vor allem eine negative, antagonisti-
sche Selbst-Konstituierung derselben. Wie Albrecht Wellmer erklart, kann
der Verselbststindigungsprozess der Kunst fiir Adorno nur durch den die-
ser immanenten Antagonismus mdglich sein:

,»[Kunst ist] die Negation einer unversohnten Wirklichkeit. Wahr im Sinne von wirk-
lichkeitstreu kann sie daher nur sein, insofern sie Wirklichkeit als unverséhnte, antago-
nistische, zerrissene zur Erscheinung bringt. Aber sie kann das nur, indem sie die Wirk-
lichkeit im Lichte der Versohnung erscheinen ldsst, durch gewaltlose dsthetische Syn-
thesis des Zerstreuten ndmlich, welche den Schein der Verséhnung erzeugt. Dies be-
deutet aber, dass eine Antinomie ins /nnere der dsthetischen Synthesis hineingetragen
wird: diese kann, ihrem Begriffe nach, nur gelingen, indem sie sich gegen sich selbst
kehrt, ihr eigenes Prinzip in Frage stellt, um der Wahrheit willen, die doch anders als
kraft dieses Prinzips nicht zu haben ist. [...] Die Kunst muss sich, ihrer Idee nach, ge-

gen ihr eigenes Prinzip kehren, zur Rebellion gegen den dsthetischen Schein werden.“**

Nur im Sinne einer selbstkritisch und selbstbeziiglich konstituierten Ge-
schichte der Kunst kann man also bei Adorno von einer Autonomie der

44 Adorno, AT, S. 315. Hervorhebung T.A.
45 Albrecht Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno, Frankfurt am Main 1985, S. 16f. Hervorhebung im Original.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Kunst als deren Fortschritt sprechen. Kunst wird demnach autonom, in-
dem sie negativ und antagonistisch zu ihrem eigenen Bewusstsein kommt.
Sie wird nicht blo3 dadurch autonom, dass sie sich von der Gesellschaft
distanziert und dieser entgegensetzt, sondern vor allem dadurch, dass die
im jeweiligen Kunstbereich geltenden Prinzipien sowie Normen sténdig in
Frage gestellt werden.*® Als Beispiel gibt Adorno an dieser Stelle Tenden-
zen in der zeitgendssischen Musik an, die sich dem Prinzip der sinnvollen
Organisation von Ereignissen in einer konventionellen Zeitordnung wider-
setzen, mit der Notwendigkeit einer unwiederholbaren und kausalen Zeit-
folge brechen und schlieBlich mit einem neuen Zeitlichkeitsprinzip expe-
rimentieren.*’ Ausgehend von Adornos Uberlegungen kann man ein dhn-
liches selbstkritisches Vorgehen im Bereich der Literatur exemplarisch an-
fithren. Die autobiographische Technik wurde ab dem frithen 20. Jahrhun-
dert von einer Reihe von Schriftstellern, u.a. Marcel Proust, Franz Kafka,
Virginia Woolf und spéter Claude Simon, entscheidend in Frage gestellt.
In seinem siebenbéndigen Roman Auf der Suche nach der verlorenen Zeit
hat Proust z.B. eine neue autobiographische Schreibtechnik verwendet, die
der Erzdhlerperspektive nicht mehr wie in den fritheren Exemplaren dieser
literarischen Form einen allwissenden Subjektstatus zuerkannte. Stattdes-
sen wurde die subjektive Wahrnehmung des Erzéhlers in ihrer Fehlbarkeit
und Unvollkommenheit so vorgefiihrt, dass sie mit einem normativ gere-
gelten Ort und einer normativ geregelten Geschichte stindig oszilliert. Mit
Blick auf diese und weitere Romane wie Kafkas Tagebiicher, Woolfs
Moments of Being und Simons La Corde raide léasst sich in der Literatur
allgemein von einer kritischen Selbstbefragung der einzelnen Prinzipien
sprechen.”® Dieser Prozess stellt fiir Adorno einen von notwendigen und
konstitutiven Schritten fiir die Autonomisierung der Literatur in ihrer Ge-
schichte dar.

Bei den bisher rekonstruierten Argumenten aus Adornos Negativitats-
asthetik wurde weder auf die kultur- und ideologiekritische Seite seiner
Theorie detailliert eingegangen noch die These des Verfalls der Kunst ge-
niigend angefiihrt. Jedoch sind sie vollig ausreichend, um — entsprechend

46 Auch Peter Biirger entwickelt seine Theorie der Avantgarde zum Teil aus diesem
Moment von Adornos Asthetik und bezeichnet diese Epoche, wie oben kurz er-
wiahnt, als ,,Selbstkritik der Kunst in der biirgerlichen Gesellschaft* Biirger, Theo-
rie der Avantgarde, S. 26ft.

47 Vgl. Adorno, AT, S. 42.

48 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Ist Kunst Illusion?, Miinchen 2015, S. 125ff.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 135

dem anfangs erwihnten Ziel — aus seinen Uberlegungen zur Autonomie
der Kunst ein praxisbezogenes Verstdndnis von Grenziiberschreitungen
der Kunst zu gewinnen. Zusammengefasst ldsst sich die Autonomie der
Kunst bei Adorno durch drei Bewegungen derselben charakterisieren, die
voneinander nicht getrennt werden konnen: (1) die gesellschaftsinterne
Negativitit, (2) das Gewordensein und (3) die kritische Selbstbefragung
bzw. -reflexion von Kunst.* Mit Blick auf diese Momente kann man in
Adornos Asthetik wichtige Ziige der praxisbezogenen Asthetik deutlich
erkennen. Als Erstes expliziert Adorno die Grenzen der Kunst unmittelbar
aus den tiberbordenden Dimensionen unserer historisch-gesellschaftlichen
Praktiken. Die Kunst gewinnt ihre Autonomie — mit Blick auf die ersten
beiden Momente — historisch und immer nur in ihrem untrennbaren Anta-
gonismus mit dem Gesellschaftlichen. Die Autonomie der Kunst ist also
eine immer bereits (negativ) aufgehobene bzw. liberschrittene Form des
Gesellschaftlichen. Thre autonome Existenz ist niemals auBerhalb des Ge-
sellschaftlichen, vielmehr soll sie als eine antigesellschaftliche (Grenz-)-
Offaung mitten im Gesellschaftlichen gedacht werden. Die Kunst bildet
ihre Grenze als eine negative Form aus gesellschaftsimmanenten Uber-
schreitungsmomenten heraus. Sie ist also nicht eine von der Gesellschaft
getrennte Sphére, mit der sie zusétzlich in eine antagonistische Beziehung
tritt, sondern sie hat ihre Existenz nur im Antagonismus und insofern die-
ser fortbesteht. Thre Autonomie kann man schlie8lich wie das ,,Theologo-
umenon® denken, ,,dass im Stand der Erlosung alles sei, wie es ist und
gleichwohl alles ganz anders.*™

Als Zweites verschafft Adornos Theorie eine wichtige Perspektive fiir
verschiedene Arten und Weisen der Grenziiberschreitungen der Kunst,
von denen man seit spétestens Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute in
kunsttheoretischen sowie -praktischen Kontexten immer wieder spricht.
Besonders lisst sich mit Blick auf das dritte Moment, ndmlich die selbst-
kritischen und geschichtlichen Reflexionsprozesse der Kunst, Grenziiber-

49 Ferenc Fehér, der ein Lukécs-Schiiler war, hat ausgehend von diesem von zwei Li-
nien der Autonomie der Kunst gesprochen, die diesen Schlussfolgerungen zum Teil
entsprechen: 1. Selbstbefreiung der Kunst von anderen Bereichen; 2. Befreiung in-
nerhalb des édsthetischen Bereichs. Vgl. Ferenc Fehér, ,,Der Pyrrhussieg der Kunst
im Kampf um ihre Befreiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo*,
Christa Biirger, Peter Biirger (Hrsg.), Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie und
die Avantgarde, Frankfurt am Main 1986, S. 13-33, hier S. 14 u. 20.

50 Adorno, AT, S. 16.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schreitungen im Sinne vom Fortschreiten der Kunst verstehen, die fiir die-
se und fiir ihr Autonom-Werden konstitutiv sind. Ausschlaggebend fiir ei-
ne kunstkonstitutive Grenziiberschreitung ist das kritisch-negative Ver-
héltnis einer &sthetischen Verfahrensweise oder Technik in einem be-
stimmten historischen Stand gegeniiber anderen. Demzufolge widersetzt
sich Kunst in ihrer Genese und ihrem Fortbestehen nicht nur dem Gesell-
schaftlichen, sondern vor allem ihrer eigenen Geschichte und ihren eige-
nen dsthetischen Prinzipien in ihrer Geschichte. Kritisch-reflexive Ausei-
nandersetzungen mit den eigenen Normen, Prinzipien und Grenzen gehen,
wie bei Kants Reflexionsdsthetik, mit ihren permanenten Veranderungen,
Revisionen sowie Verschiebungen zusammen. Adornos Asthetik nimmt
damit auf das kantische Modell einen immanenten Bezug und fiihrt sie im
kunstspezifischen Zusammenhang produktiv weiter. Eine Selbstiiber-
schreitung als Fortschreiten der Kunst ist fiir Adornos Asthetik des Weite-
ren nicht blofl moglich, sondern zugleich notwendig. Denn erst durch diese
selbstkritische Haltung der Kunst gegeniiber ihrer eigenen Geschichtlich-
keit kann man von einer geschichtlichen Autonomie bzw. Verselb-
stindigung der Kunst sprechen.’’ Wie die einzelnen Kiinste sich ihren ei-
genen Prinzipien entgegensetzen und sich stindig neu definieren, wird im
dritten Teil der vorliegenden Arbeit wieder mit Adorno ndher diskutiert
(vgl. 1IL.3.1).

Als Drittes lasst sich mit Blick auf die drei Momente der autonomen
Kunst eine andere Konsequenz ziehen, die der ofters rezipierten Adorno-
Interpretation entspricht: Selbstverstiandlich gibt es fiir Adorno nicht nur
kunstkonstitutive, sondern auch ,destruktive’ Formen von &sthetischen
Grenziiberschreitungen, die in Nichtkunst tberfilhren und letztlich
schlechter als die empirische und soziale Realitit selbst gilten.’” Solche
Uberschreitungen sind vielerlei — man kann mit Adorno eine unendliche
Liste der Produkte der Kulturindustrie, der Popmusik, des kommerziellen
Films usw. erstellen. Interessantere Beispiele wiren aber Jazzmusik, Per-
formances, abstrakter Expressionismus oder Action-Painting (Werke von

51 Obwohl es dem fortschrittstheoretischen Ansatz von Adorno nicht direkt um eine
technisch-materiale Progressivitét, sondern eher um ein relationales bzw. kompara-
tives Konzept des Fortschreitens im Zuge der Autonomisierung von Kunst geht,
bleibt er nicht ganz unproblematisch. Denn es scheint nicht ganz moglich zu sein,
in einem historischen Stand das geltende dsthetische Prinzip festzustellen und die-
ses kritisch in Frage zu stellen. Vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 108.

52 Vgl. Adorno, AT, S. 280.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 137

Jackson Pollock, Mark Rothko usw.) — auch wenn diese Richtungen in der
Kunst mit den fritheren Formen bzw. Prinzipien kritisch umgegangen sind,
sind sie anscheinend nach Adornos Verstdndnis einer falschen Authe-
bungslogik unterworfen. Auch die sogenannte Engagement-Kunst und In-
terventions-Kunst sind fiir ihn keine kunstkonstitutiven und fiir die Ver-
selbstindigung notwendigen Formen von Grenziiberschreitungen.” Wich-
tiger als eine solche Auflistung der Kunstrichtungen und der einzelnen
Werke lésst sich an dieser Stelle kurz rekapitulieren, welche Logik den
Verlust der kiinstlerischen Autonomie verursacht. Die autonom gewordene
Kunst ist nach Adorno im genauso starken Malle von dem eigenen Verfall
bedroht, eben weil Kunst aus dem (anti-)gesellschaftlichen Ferment kon-
stituiert wird, das sie wiederum aufheben kann. Destruktive Formen von
Grenziiberschreitungen, die die Autonomie der Kunst verletzen und in He-
teronomie umschlagen konnen, entspringen darum der Kunst und Kunst-
praxis selbst. Dies wird von Adorno an einer Stelle sehr deutlich ausge-
driickt:

,,Kunstwerke vermogen [...] ihr Heteronomes, ihre Verflochtenheit in die Gesellschaft,
sich zuzueignen, weil sie selbst stets zugleich auch ein Gesellschaftliches sind. Gleich-
wohl hat ihre Autonomie, mithsam der Gesellschaft abgezwungen und gesellschaftlich

entsprungen in sich, die Mdglichkeit des Riickschlags in Heteronomie*.>

Das Heteronom-Werden der Kunst, das sich durch destruktive Formen von
asthetischen Grenziiberschreitungen auszeichnet, deutet also ebenfalls auf
ein historisch Gewordenes, das nicht von auflen hinzukommt, sondern
selbst der Kunst und der Kunstpraxis innewohnt.*

Obwohl die letztgenannte grobe Teilung von konstitutiven und de-
struktiven Formen von Grenziiberschreitungen (in) der Kunst dem ersten
Anschein nach sehr hilfreich sein kann, erweist sie sich bei genauer Be-

53 Vgl. Theodor W. Adorno, ,,Engagement“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Noten zur Lite-
ratur, Frankfurt am Main 2003, S. 409-430.

54 Adorno, AT, S. 353.

55 Hier soll kurz darauf hingewiesen werden, dass es fiir Adorno auch auf der Ebene
von Kunstgattungen zwei Arten von Grenziiberschreitungen bzw. -verwischungen
gibt, die er als Verfransung der Kiinste bezeichnet und auf die wir spéiter kommen
werden. Verfransungstendenzen lassen sich ebenso als immanente und nichtimma-

nente voneinander unterscheiden. Vgl. I11.3.1.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

trachtung als hdchst problematisch. Denn Adornos Autonomieverstiandnis,
durch das kiinstlerische Grenziiberschreitungen normativ klassifiziert wer-
den kdnnen, fiihrt notwendigerweise zu einem zu engen Kunstverstandnis.
Das begrenzte Kunstverstindnis seiner Theorie hat nichts mit der normati-
ven Dimension des Begriffs ,Autonomie‘ zu tun. Dieser Begriff hat einen
spezifisch-normativen Bezug und erst anhand dessen konnte Adorno
Kunst sowohl in ihrer Selbststdndigkeit gegeniiber den anderen, politisch-
rechtlichen Sphéren als auch in ihren (eigen-)geschichtlichen Selbstnor-
mierungs- bzw. -konstituierungsprozessen als autonome Kunst identifizie-
ren. Vielmehr ist als Erstes der normative Anspruch seiner Theorie im
Allgemeinen problematisch. Demzufolge gibt es fiir Adorno entweder ge-
lungene oder misslungene Werke, d.h. kein Zwischending.*® Deshalb
miissen von seiner Theorie viele neuere Kunstrichtungen, -traditionen,
Filme, Improvisationen, Performances, Jazzmusik usw. vollig ausge-
schlossen bleiben. Durch seine Theorie werden als Nachstes Gegenstande
oder Praktiken, die als ,Kunstwerke gelten sollen, von solchen, die diese
Bezeichnung nicht verdienen, so strikt abgesondert, dass zwischen der ds-
thetischen und nicht-dsthetischen Welt eine uniiberbriickbare Kluft ent-
steht. Dabei liegt das Problem weniger in dem ideologiekritischen Akzent
von Adornos Theorie, die allgemein flir kunstkritische Urteile fruchtbar
gemacht werden kann,”’ sondern cher darin, dass (sogar wertvollste)
Kunst in ihrem autonomen Status keine oder nur eine sehr geringe Bezie-
hung zur Gesellschaft haben kann. Mit Adorno kénnen wir tatsdchlich ei-
nen erheblichen Beitrag der Gesellschaft zur Kunst in deren immanenten
Form lesen und dies auch nachvollziehen. Aber ein moglicher Beitrag der
Kunst zur Gesellschaft wird dabei entweder ausgeschlossen oder nur auf
ganze wenige Kunstwerke begrenzt. Diese Kritik soll mit Blick auf A-
dornos Werkkonzept prizisiert werden. Sein Konzept des monadischen
Kunstwerks wird einerseits das Problem seiner Asthetik stérker zum Vor-
schein bringen, und andererseits wird es uns ex negativo den Weg zeigen,
wie wir sonst die Grenzen der einzelnen Werke und Kunstpraktiken the-
matisieren sowie problematisieren sollen. In dieser Hinsicht behandeln die
darauffolgenden Ausfithrungen dieses Teils die Debatte um die Grenzen

56 Als Beispiel vgl. ,,Der Begriff des Kunstwerks impliziert den des Gelingens. Mif3-
lungene Kunstwerke sind keine, Approximationswerte der Kunst fremd, das Mittle-
re ist schon das Schlechte. Adorno, AT, S. 280.

57 Fiir eine kunstkritische Aktualisierung von Adornos Theorie vgl. Menke, Reben-
tisch, ,,Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts®, S. 9-18.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 139

des Asthetischen weniger mit Blick auf den Begriff der Kunst, als viel-
mehr hinsichtlich der einzelnen Kunstwerken und -praktiken. Bevor A-
dornos Theorie im Folgenden aus einem werkbezogenen Aspekt kritisiert
wird, lasst sich aber nochmals hervorheben, dass ihr in der Tat gelingt, die
Grenzen der Kunst aus den entgrenzenden und iiberbordenden Dimensio-
nen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken heraus zu begriinden.
Allerdings gelangt die Kunst bei seiner Theorie am Ende Schritt fiir
Schritt zu einem &sthetischen AuBlerhalb, wo die konstitutive Beziehung
auf jene Praktiken sehr schwer oder fast unméglich wird.

MONADE: VERSCHLOSSENE GRENZE DES KUNSTWERKS

Wenn Adorno die Kunst in ihrem geschichtlich-sozialen Gewordensein als
autonome Kunst charakterisiert, denkt er dabei selbstverstindlich auch
einzelne Kunstwerke und Kunstgattungen jeweils als autonome — es soll
also nicht so gedacht werden, dass es fiir ihn einerseits Kunst und anderer-
seits Kiinste und Kunstwerke gibe, die unterschiedlichen theoretischen
Grundlagen erfordern. Fokussiert man an dieser Stelle nur auf den werk-
bezogenen Aspekt der Autonomie bzw. der selbstbeziiglichen Bestim-
mung des Kunstwerks, begegnet man in der Asthetischen Theorie einem
problematischen Werkkonzept, das oben dargestellte Problem viel deutli-
cher macht. Nach Adorno ist ein Kunstwerk

»Monade: Kraftzentrum und Ding in eins. Kunstwerke sind gegeneinander verschlos-
sen, blind, und stellen doch in ihrer Verschlossenheit vor, was draufen ist. So jedenfalls
bieten sie der Tradition sich dar, als jenes lebendig Autarkische, das Goethe mit dem

Synonym fiir Monade Entelechie zu nennen liebte.«**

Das autonome Kunstwerk wird damit von Adorno durch die Monadenme-
tapher, den Kernbegriff der leibnizschen Metaphysik, charakterisiert. Nach
Leibniz’ rationalistischem Weltbild besteht die Welt aus einer unendlichen
Anzahl von Monaden, d.h. von einfachen Einheiten, die nicht weiter teil-
bar sind. In unserem Zusammenhang ldsst sich in recht verkiirzter Form
auf drei Eigenschaften einer einzelnen Monade verweisen, die fiir Adornos

58 Adorno, AT, S. 268.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Werkkonzept konstitutiv sind: Erstens ist eine Monade fensterlos bzw. von
innen/auflen her undurchdringlich. Zweitens spiegelt sie das ganze Univer-
sum in sich. Drittens ist sie selbstgeniigsam und vollkommen oder das,
was man in aristotelischer Tradition Entelechie (entelecheia) nennt.”’ Im
Hinblick auf den Charakter der Fensterlosigkeit, der eigenartigen Wider-
spiegelung der Welt und der Selbstgeniigsamkeit lassen sich die Monaden
tatsdchlich als autonome Krifte konzipieren, die ausschlielich aus sich
selbst heraus und ohne Fremdwirkung zu handeln vermogen.

Wenn Adorno das Kunstwerk als Monade denkt, bezieht er sich zwar
hauptséchlich auf drei genannte Eigenschaften, jedoch werden diese zu-
gleich seiner Negativitétsésthetik angepasst und dementsprechend modifi-
ziert. Demzufolge sind die monadischen Kunstwerke zunichst nicht die
Repridsentationen oder Kréfte des Universums, sondern sie sind auf das
Gesellschaftliche und das Geschichtliche dialektisch bezogen: ,,Als Mo-
ment eines ibergreifenden Zusammenhangs des Geistes einer Epoche,
verflochten mit Geschichte und Gesellschaft, reichen die Kunstwerke iiber
ihr Monadisches hinaus, ohne dass sie Fenster hitten.“®” Darum reprisen-
tieren die monadischen Kunstwerke nicht das ganze Universum, sondern
immer das Gesellschaftliche in einer Epoche. In ihrer gesellschaftlichen
Repridsentation gehen sie zwar iiber das Gesellschaftliche hinaus, aber nur
aus dieser heraus. Und wie es an anderer Stelle heif3t, wird mit dem mo-
nadischen Charakter des Kunstwerks auch das geschichtlich-immanente
Moment desselben bezeichnet: ,,Zur realen Geschichte ist es [das Kunst-
werk] vermittelt durch seinen monadologischen Kern. Geschichte darf der
Gehalt der Kunstwerke heiflen. Kunstwerke analysieren heif3it so viel wie
der in ihnen aufgespeicherten immanenten Geschichte innezuwerden.**'
Monadische Représentation des Gesellschaftlichen im Kunstwerk l&sst
sich dann mit Adorno — und entsprechend seinem oben dargestellten Au-
tonomiekonzept — nicht als eine positive, sondern als eine negative, anti-

59 Fiir diese drei Besonderheiten der Monaden, die Leibniz in verschiedenen Stellen
mehrmals betont, vgl. z.B. Paragrafen § 4, § 56, § 18 in Monadologie. Gottfried
Wilhelm Leibniz, ,,Monadologie (1714)*, Ulrich Johannes Schneider (Hrsg.), Mo-
nadologie und andere metaphysische Schriften. Franzosisch—deutsch = Discours
de métaphysique, Hamburg 2002.

60 Adorno, AT, S. 268.

61 Adorno, AT, S. 132.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 141

gesellschaftliche Widerspiegelung der Gesellschaft denken.®® Ebenfalls ist
es wichtig, die negative Selbstbeziiglichkeit des Kunstwerks gegeniiber
der Gesellschaft in der Figur der Monade wiederzuerkennen. Kunstwerke
spiegeln die Welt bzw. die Gesellschaft nicht wieder, wie sie ist, sondern
stark modifiziert, disharmonisch und ritselhaft. In ihrer fensterlosen Ver-
schlossenheit (Autonomie) repriasentieren die Kunstwerke das Gesell-
schaftliche auf eine negative Weise. Erst in dem fortbestehenden und fort-
dauernden Antagonismus hat das Kunstwerk seine Autonomie. In der Mo-
nadenfigur wird schlieBlich der Antagonismus der Autonomie der Kunst
verkorpert: Das monadische Werk ist autonom, verschlossen und fenster-
los und hat zugleich das (anti-)gesellschaftliche Ferment in sich, das den
Verfall in Nichtwerk (oder Nichtkunst) verursachen kann.

Es stellt sich also heraus, dass Adornos Beschreibung des Kunstwerks
als Monade sein Autonomie-Konzept bildlich modelliert. Mit Blick auf
diese Figur kann man nun die Frage nach der Relation zwischen Kunst-
werk und Nichtkunstwerk genauer stellen: Auf welche Weise und mit
welcher Relation verhilt sich das Monadische zum Nichtmonadischen?
Noch genauer: Welches Verstindnis beziiglich der Grenze des Kunstwerks
spielt sich in einem monadologischen konstituierten Werkbegriff ab? Die
Frage nach der Relation oder der Grenze zwischen einer Monade (Kunst-
werk) und einer Nichtmonade (Nichtkunstwerk) hétte man z.B. an Leibniz
nicht stellen konnen, weil dieser nicht wie Adorno allein Kunstwerke,
sondern das alles Bestehende als Zusammenstellung aus unendlichen Mo-
naden konzipiert hatte, die durch die Spiegelmetapher in einem Dialog
miteinander stehen. Obwohl Adorno dsthetische Grenzbildungsprozesse
aus den gesellschaftsimmanenten sowie eigengeschichtlichen Dimensio-
nen heraus begriindet, gelangen die kritisch oder negativ gebildeten Gren-
zen am Ende, wie es mit der Monadenfigur deutlicher wird, zu einem é&s-
thetischen AuBerhalb. Mit dem Konzept des monadischen Kunstwerks hélt
Adorno in der Tat eine nicht-iiberschreitbare Grenze (in den lebens- und
kunstpraktischen Zusammenhéngen) fiir moglich und darum muss seine
Theorie mit den verschiedenen Formen von &sthetischen Grenziiberschrei-
tungen immer Probleme haben. Sein Begriff der autonomen Kunst hat

62 Vgl. Andreas Pradler, Das monadische Kunstwerk. Adornos Monadenkonzeption
und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund, Wiirzburg 2003, S. 159ff. Bereits in der
Negativen Dialektik hat Adorno in Anlehnung an Leibniz’ Philosophie von ,,prista-
bilierter Disharmonie eher als Harmonie* gesprochen. Theodor W. Adorno, Nega-
tive Dialektik, Frankfurt am Main 1982, S. 165.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

zwar den Charakter des geschichtlichen Gewordenseins, jedoch verfehlt
dieser Charakter dem einzelnen Kunstwerk in seiner Fensterlosigkeit:
Denn etwas ist fir Adorno entweder Kunstwerk oder kein Kunstwerk.®
Tatsédchlich erkennt man in seiner Monaden-Metapher ein striktes und un-
auflosbares Ausschlussverhéltnis zwischen Werk und Nichtwerk oder
Kunst und Nichtkunst, das kein Mittleres erkennt und keine Ubergangszo-
ne hat. Deswegen konnen wir die zweite praxisbezogene Pointe iiber die
konstitutive Untrennbarkeit unserer Kunstpraktiken mit den anderen Le-
benspraktiken in Adornos Theorie nicht finden.

Mit dieser letzten Kritik ist allerdings nicht gemeint, dass Adorno pro-
zesshafte Momente der kiinstlerischen Produktion und der Erfahrung vol-
lig auBer Acht lieBe.** Vielmehr ldsst sich argumentieren, dass wir mit
Adornos Konzept der Autonomie des einzelnen Werks notwendigerweise
auf eine gesperrte Grenze stoBen, die eine ideale Sphire des Asthetischen
bildet, die uns immer unzuginglich wird. Zwar wiirde man mit Adorno
weiter die Behauptung aufstellen, dass Kunst seinen besten Widerstand
nur im volligen Abstand leisten konne.® Jedoch bleibt es unklar, wie aus
diesem Abstand zuriick zum Gesellschaftlichen zu kommen sei.*® Solange
seine Asthetik (bewusst oder unbewusst) zu einer uniiberbriickbaren Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gelangt, kann sie Grenziiberschreitungen
nicht weiter als eine fiir die Kunst notwendige und konstitutive Dimension
erkldren. Diese unauflosbare Kluft bzw. Trennung zwischen den Kunst-
werken und Nichtkunstwerken konfrontiert uns mit der Frage, wie wir den
Wert und die Bedeutung von Kunstpraktiken in ihrem Riickbezug auf die
Gesellschaft verstehen konnen. Obwohl die Werte oder die Formen des
Sozialen bzw. Historischen sich nach Adorno in Kunstwerken (negativ)
widerspiegeln, konnen sie sich in ihrer Verschlossenheit nicht auf die Ge-
sellschaft zuriickbeziehen. Durch das monadologische Bild des Kunst-
werks 10st sich bei Adorno letzten Endes das reflexive Moment der

63 Wie bereits zitiert: ,,Milungene Kunstwerke sind keine Approximationswerte der
Kunst fremd, das Mittlere ist schon das Schlechte.“, Adorno, AT, S. 280.

64 Vgl. z.B. Adorno, AT, S. 133,264 u. 289.

65 Vgl. z.B. Adorno, AT, S. 334-338.

66 Georg W. Bertram fiihrt diese Kritik noch ndher aus. Vgl. Georg W. Bertram, ,,Das
Autonomie-Paradigma und seine Kritik®, Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner
v.a. (Hrsg.), Paradigmenwechsel. Wandel in den Kiinsten und Wissenschaften,
S. 105-118, hier S. 114f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 143

Kunstpraktiken, das er fiir die Konstitution des Kunstwerks selbst als not-
wendig betrachtete, wieder auf.

AbschlieBend lasst sich behaupten, dass Adornos Kunsttheorie nur ei-
nen (wenn auch sehr wichtigen) Teil der praxisbezogenen Asthetik erfiillt.
Hinsichtlich seines Autonomie-Konzepts konnen die Grenzen zwar unmit-
telbar aus den Uberbordungs- bzw. Entgrenzungsdimensionen unserer his-
torisch-gesellschaftlichen Praktiken verstanden und ihre Verdnderung,
Verschiebung sowie Erweiterung weiterhin aus den eigengeschichtlichen
Dynamiken der Kunstpraktiken erklirt werden. Jedoch verliert die Kunst
in ihrer autonomen Entwicklung jeglichen Bezugspunkt mit den anderen
Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Erforderlich ist darum
ein anderes Verstdndnis von Grenzen der Kunst, das zwischen Kunstprak-
tiken und anderen Lebenspraktiken keine Kluft entsteht l4sst und die kon-
stitutive Verflochtenheit zwischen beiden ohne Voraussetzung einer dsthe-
tischen Differenz zur Geltung bringt. Erst dann treten &sthetische Grenz-
iiberschreitungen als konstitutive Dimensionen von einzelnen Kunstprak-
tiken hervor, die in dieser Studie diskutierten zwei Ziigen der praxisbezo-
genen Asthetik entsprechen.

ZWISCHENRESUMEE

Bevor in den kommenden zwei Kapiteln jeweils Heideggers Werkbegriff
und Derridas Parergon-Konzept als zwei weitere Grundziige einer praxis-
bezogenen Asthetik bearbeitet werden, ldsst sich aus den #sthetischen
Theorien von Kant und Adorno ein kurzes Resiimee ziehen. Bisher wurde
mit beiden Philosophen die Autonomie der Kunst bzw. Asthetik im allge-
meinen Sinne diskutiert, ohne auf die Debatte iiber die Autonomie der ein-
zelnen Kiinste und Kunstwerke (abgesehen von Adornos Monadenkon-
zept) spezifisch einzugehen. Ob die Figur der Autonomie als eine Be-
stimmung von Kunstgrenzen auch fiir einzelne Kunstwerke oder auch ge-
mischte Kiinste und Kunstformen haltbar ist oder ob man dort nicht auf
andere Art und Weise iiber die Grenze reflektieren sollte, wird erst in den
folgenden Kapiteln ndher diskutiert. Dass in dieser Studie Grenzen und
Uberschreitungen erst hinsichtlich der Kunst, dann der Kunstwerke und
schlieBlich der einzelnen Kiinste theoretisch erforscht wird, heifit nicht,
dass dabei angenommen wird, dass es einerseits einen Kunstbegriff und
andererseits Kunstwerke, -gattungen, stile, -traditionen usw. gibt und zwi-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schen ihnen feste Grenzen bestehen — ihre konstitutiven Relationen wer-
den im Laufe dieser Studie immer stérker betont (vgl. I11.3). Das bisherige
Ziel war es, anhand von zwei sehr einflussreichen Autonomie-Debatten in
der Geschichte der philosophischen Asthetik ein allgemeines Verstindnis
der Grenze der Kunst zu gewinnen, das fiir eine praxisbezogene Perspek-
tive liefert, durch die weitere Gespréiche iiber die sogenannten grenziiber-
schreitenden Phinomene der Kunst moglich wird.

Vergleicht man Autonomie-Konzepte von Kant und Adorno, fallen ei-
nige Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede auf, die man fiir ein praxisbe-
zogenes Verstindnis von Grenze und Grenziiberschreitungen der Kunst
fruchtbar machen kann. Zuallererst ist es beiden Autonomie-Positionen
gemeinsam, dass die Grenzen der dsthetischen sowie kiinstlerischen Prak-
tiken von unseren Praktiken reflexiv konstituiert werden und diese Konsti-
tuierungsprozesse notwendigerweise mit permanenten Grenziiberschrei-
tungen einhergehen. Im weiteren Sinne kann man behaupten, dass es fiir
Kant und Adorno neben diesen produktiven Grenziiberschreitungen eben-
falls falsche oder dekonstruktive Grenziiberschreitungen der Kunst gibt.
Wihrend solche misslungene Formen von Grenziiberschreitungen bei
Kant z.B. dem Gefiihl des Angenehmen entspréchen, konnte man mit der
Theorie von Adorno viele (oder meiste) kiinstlerischen Praktiken in sie
einordnen, die am Ende nicht als Kunst gelten.

Kants urteils- bzw. reflexionstheoretische Begriindung der Asthetik
ldsst sich so zusammenfassen, dass man Grenzen des Asthetischen als re-
flexiv-praktisch konstituierte Grenzen des Subjekts denkt, die einen
grundlegenden Beitrag fiir alle Lebenspraktiken darstellen und von diesen
in keinem Sinne abgeldst werden kdnnen. Jedoch erweist sich dabei das
weite und nicht spezifizierte Kunstverstindnis von Kant als problematisch,
weil man den diversen Praktiken in der Kunst und den Kiinsten in ihrer
geschichtlichen Ausdifferenziertheit philosophisch nicht ganz gerecht
wird. Macht Kants Theorie also die konstitutive sowie immanente Dimen-
sion unserer dsthetischen Praktiken fiir andere Lebenspraktiken geltend,
leistet sie dabei kein spezifisches Verstindnis der Kunstpraktiken. Anstatt
diese Defizite vorschnell dadurch zu beseitigen, dass man seine Asthetik
in eine vorgegebene Kunsttheorie duflerlich oder additiv mit einbezieht,
lasst sich im néchsten Schritt mit Adorno auch die Kunst aus einer praxis-
bezogenen Hinsicht — d.h. aus den Uberbordungs- und Entgrenzungsdi-
mensionen unsererhistorisch-kulturellen Praktiken heraus — geltend ma-
chen.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 145

Mit Adornos Asthetik gelingt es uns tatsichlich, das Spezifische unse-
rer Kunstpraktiken aus den Dynamiken heraus zu verstehen, die dem Ge-
sellschaftlichen negativ-immanent sind. Gleichzeitig 14sst sich dabei ein
anderer wichtiger Punkt hervorheben, der der kantischen Asthetik fiir die
Kunstpraktiken modellhaft sehr genau entspricht: Die Grenzen der Kunst
legt Adorno als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbil-
dungsprozesse in ihrer eigenen Geschichte nahe. Besonders in diesem
Punkt schafft meines Erachtens Adornos Kunsttheorie, die Errungenschaf-
ten von kantischer Asthetik nicht bloB duBerlich, sondern recht immanent
— d.h. ohne die Voraussetzung einer dsthetischen Differenz beziiglich der
Kunstpraktiken — in sich aufzulosen. Allerdings bilden die einzelnen
Kunstpraktiken bei Adorno nach und nach eine stark getrennte Sphére des
Asthetischen, der es an einem gesellschaftlichen Riickbezug mangelt. Mit
anderen Worten: Adorno begriindet zwar die Kunstpraktiken aus den der
Gesellschaft und der Geschichte internen Dynamiken heraus, die sich im-
mer wieder selbstbeziiglich neu konstituieren bzw. verdndern und in die-
sem Sinne kann man seine Asthetik als einen hdchst gelungenen Zug einer
praxisbezogenen Asthetik interpretieren. Jedoch werden die einzelnen
Kunstpraktiken am Ende in eine stark ausdifferenzierte dsthetische Sphére
eingeordnet, wo jeglicher Riickbezug auf die Gesellschaft entweder nur
auf schlechte Weise geschieht oder — wie mit seinem Monadenkonzept
diskutiert wurde — unmdoglich wird.

Auch wenn sich bisher herausgestellt hat, dass es Kants Asthetik an ei-
nem Spezifikum der Kunst (konstitutiv) mangelt und in Adornos Asthetik
hingegen ein (Riick-)Bezug des Kunstspezifikums auf andere Praktiken
kaum méglich ist, kann man an dieser Stelle beide Theorien miteinander
produktiv vermitteln: Grenzen der Kunst konnen ausgehend von Kant und
Adorno (und mit der Vermittlung von Hegel) als Selbstkonstituierungs-
und -normierungsprozesse der #sthetisch-kiinstlerischen Praktiken ver-
standen werden. Sie beruhen auf den iiberbordenden Dimensionen unserer
sozialen, historischen, kognitiven sowie sprachlichen Weltorientierungen,
und sie werden immer aufs Neue ausgehandelt, verschoben oder kritisch
neu definiert. Dieses allgemeine Verstindnis der Grenzen unserer kiinstle-
rischen Praktiken soll jedoch nicht als eine feste Kunstdefinition gedacht
werden, auf die in dieser Studie iliberhaupt nicht abgezielt wird. Es soll
noch dadurch kritisch tiberpriift bzw. modifiziert werden, dass Grenzen
der einzelnen Kunstwerke im engeren Sinne und dann der einzelnen
Kunstformen, -stile oder -traditionen in ihren jeweiligen prozessualen und
mehrdimensionalen Beziigen thematisiert sowie problematisiert werden.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks

Da Adornos Werkkonzept sich wegen des Mangels an einem gesellschaft-
lich-praktischen Riickbezug als problematisch erwiesen hat, kdnnen wir
nun die anfangs gestellte Frage mit Blick auf einzelne Kunstwerke und
Kunstpraktiken neu formulieren: Wie lassen sich die Grenzen der einzel-
nen Kunstwerke sowie -praktiken verstehen, so dass diese kein dstheti-
sches AuBerhalb bilden, sondern mit den anderen Praktiken konstitutiv
bzw. prozessual einhergehen? Wie sollen also die Grenzen der Kunstprak-
tiken gedacht werden, damit keine Kluft zwischen unseren Praktiken ent-
steht und stattdessen eine tiefe Verflochtenheit und ein produktiver Zu-
sammenhang der Kunst mit dem Leben erkannt werden?

Martin Heidegger entwirft in seinem viel rezipierten Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerkes' einen Werkbegriff, dessen wichtige Aspekte uns
dabei helfen konnen, den Abstand der Kunst zur sogenannten duf3erésthe-
tischen bzw. -kiinstlerischen Sphére, der sich bei Adorno als problema-
tisch erwiesen hat, zu verringern. Im Rahmen der Kunsttheorie von Hei-
degger fillt eine spezifische Grenzfigur (der Riss) auf, die einzelne Kunst-
werke in die gesellschaftlichen Praktiken konstitutiv einbindet sowie zwi-
schen ihnen eine dynamisch-prozessuale Relation entstehen ldsst. Im Fol-
genden werden diese und weitere Leistungen seiner Theorie in drei Schrit-
ten zur Geltung gebracht. Zuerst wird das Primat der Praxis vor der Theo-
rie in Heideggers Uberlegungen kurz erldutert und anschlieBend sein Ar-
gument aus einer praxisbezogenen Perspektive rekonstruiert. Dann wird
der unablosbare Bezug der Kunst und der einzelnen Kunstwerke auf die

1 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes. Im Folgenden zitiert als UdK.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

menschliche Welt anhand seiner beiden bekannten Beispiele (dem Gemal-
de von Van Gogh und dem griechischen Tempel) plausible nachgewiesen.
AbschlieBend wird hinsichtlich der Riss-Figur, die in seinem Argument
eine zentrale Rolle spielt, das Verhiltnis zwischen Kunstpraktiken und an-
deren Lebenspraktiken als eine dynamisch-prozessuale Relation charakte-
risiert. Neben diesen wichtigen Leistungen Heideggers Theorie wird aber
am Ende argumentiert, dass sein Ansatz sich in der Tat auf eine falsche
bzw. unbegriindete Voraussetzung stiitzt: Seine Theorie gelangt zwar nicht
zu einem dsthetischen Auflerhalb, setzt dieses aber schon am Anfang im-
plizit voraus.

In den Anfangspassagen des Kunstwerkaufsatzes stellt Heidegger die
Frage nach der Relation von Kunst und Kunstwerk, wobei man eine erste
Anndherung an seinen praxisbezogenen Ansatz finden kann, auf die wir
spéter — mit Derrida — noch kritisch zuriickkommen werden:

,»Man meint, was Kunst sei, lasse sich durch eine vergleichende Betrachtung der vor-
handenen Kunstwerke an diesen abnehmen. Aber wie sollen wir dessen gewiss sein,
dass wir fiir eine solche Betrachtung in der Tat Kunstwerke zugrunde legen, wenn wir
zuvor nicht wissen, was Kunst ist? Aber so wenig wie durch eine Aufsammlung von
Merkmalen an vorhandenen Kunstwerken lédsst sich das Wesen der Kunst durch eine

Ableitung aus hoheren Begriffen gewinnen.*

Es heif3it also, dass eine Relation zwischen Kunst und Kunstwerk weder
durch eine induktive Verallgemeinerung von vorhandenen Kunstgegen-
stinden noch mit Hilfe einer deduktiven Ableitung aus hoheren Begriff-
lichkeiten begriindet werden kann. Denn ohne eine Art Vorwissen oder
Vorverstidndnis liber Kunst hétten wir zum einen gar nicht wissen oder be-
haupten konnen, dass dieser Gegenstand, der vor uns liegt, ein Kunstge-
genstand sei. Zum anderen kdnnen wir ohne die begrifflichen Bestimmun-
gen, ,die zureichen miissen, um uns das, was wir im voraus flir ein
Kunstwerk halten, als ein solches darzubieten,’ gar nicht zu einem
Kunstbegriff gelangen. Jegliche Art begrifflicher Ableitung des Kunstbe-
griffs aus den einzelnen Werken setzt also diesen Begriff immer schon vo-
raus. Deswegen befinden wir uns nach Heidegger bereits bei der Frage
nach der Relation zwischen Kunst und einzelnen Kunstwerken in einem
Kreis. Die einzige Losung sei, in diesen (hermeneutischen) Zirkel einzu-

2 Heidegger, UdK, S. 8.
3 Heidegger, UdK, S. 8.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 149

treten.* Einen solchen Zirkel hatte er schon in Sein und Zeit als eine not-
wendige Kategorie des Verstehens bezeichnet:

,,Das Entscheidende ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten
Weise hineinzukommen. Dieser Zirkel des Verstehens ist nicht ein Kreis, in dem sich
eine beliebige Erkenntnisart bewegt, sondern er ist der Ausdruck der existentialen Vor-

Struktur des Daseins selbst.

Heidegger charakterisiert also damit das menschliche Dasein als ein im-
mer schon vortheoretisches Wesen.® Bevor wir iiber das Wesen der Dinge
der Welt theoretisch reflektieren, sind wir schon immer in der Welt als
praktisch handelnde und wissende Wesen situiert. Auch unseren Versu-
chen, Kunst und Kunstwerke zu verstehen, geht immer ein praktisches
Vorwissen voraus. Ohne ein solches Vor-Wissen bzw. Vor-Verstdndnis
hétten wir nach Heidegger letztlich gar nicht die Frage nach Kunst und
Kunstwerk stellen konnen.

Im Hintergrund dieses vereinfacht skizzierten Verstdndnisses von Hei-
degger iiber den Primat des Praktischen vor dem Theoretischen kann nun
auf seinen Kunstwerkaufsatz ndher eingegangen werden, so dass zuerst die
Einzigartigkeit von Kunstwerken in ihrer Verflochtenheit mit unseren Le-
benspraktiken und dann — hinsichtlich der oben erwdhnten Riss-Figur — ihr
wichtiger Beitrag zu diesen gezeigt werden. In seiner Abhandlung unter-
nimmt Heidegger zunidchst den Versuch, Kunstwerke im Vergleich oder
im Gegensatz zu anderen Gegenstinden der Welt ontologisch zu differen-
zieren.” Thm zufolge kann das Wesen (das Werksein) des Werks weder aus
einem geltenden Dingbegriff noch aus einem Zeugbegriff heraus verstan-
den werden. Denkt man ein Kunstwerk als ein bloBes Ding oder Zeug,
dem etwas anderes — z.B. ein dsthetischer Wert — anhaftet, miisste man
nach Heidegger aber erst einen angemessenen Ding- oder Zeugbegriff fin-
den, der uns dann zu einem Werkbegriff fithren konnte. Da aber die tra-
dierten Dingbegriffe in der abendldndischen Geschichte keinen Unter-

4 Vgl. Heidegger, UdK, S. 9.

5 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen '°1979, S. 153. Hervorhebung im Ori-
ginal. Dazu vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Heideggers Philosophie der
Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung , Der Ursprung
des Kunstwerkes ‘, Frankfurt am Main 1980, S. 7f.

Vgl. Feige, Kunst als Selbstverstindigung, S. 221f.
Vgl. Heidegger, UdK, S. 12.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schied zwischen den in sich ruhenden bzw. eigenwiichsigen Naturdingen®
(z.B. einem Granitblock) und den von den Menschen produzierten oder
dienlichen Zeugen (z.B. Hammer) machen, sind sie nach Heidegger fiir
die Wesensbestimmung des Kunstwerks nicht geeignet.

Das herrschende Dingverstindnis, das Schema einer Stoff-Form-
Relation, reduziert nach Heidegger alle Dinge der Welt auf einen Zeugbe-
griff, dessen sich auch die herkdmmliche Asthetik und Kunsttheorie sehr
oft fiir die Beschreibung von Kunstwerken bedient.” Wegen seiner Zwi-
schenstellung zwischen den natiirlichen Dingen und Kunstwerken wird der
Begriff des Zeugs von Heidegger einer eingehenden bzw. kritischen Ana-
lyse unterzogen. Anders als die Naturdinge wird das Zeug von Menschen
hergestellt, um innerhalb eines sozialen bzw. praktischen Verweisungszu-
sammenhangs bestimmte Funktionen zu erfiillen. Ein Zeug verweist auf
das andere, z.B. wird mit dem Hammer ein Nagel eingeschlagen; mit dem
Nagel wird der Schrank zusammengehalten, dieser bewahrt unsere Kleider
auf usw. Das Zeug hat also seine primdre Wesensbestimmung in einem
praktischen Um-zu-Sein, d.h. in seiner Dienlichkeit, das, was in Sein und
Zeit als ,,Zuhandenheit charakterisiert wurde. 10 Solange es uns ohne Feh-
ler dient, ist es ein wirkliches Zeug. Je weniger wir an es denken oder es
spiiren, umso echter ist das Zeug.

Mitten in seiner Zeuganalyse fiihrt Heidegger sein umstrittenes Bei-
spiel Les vieux souliers aux lacets von Vincent van Gogh (1886) ein,'" auf
Grundlage dessen er zu zwei wichtigen Thesen gelangt: Das Kunstwerk
vermittelt demzufolge einerseits ein grundlegendes Wissen und Verstind-
nis iiber unseren praktischen Weltbezug und andererseits macht eben diese
spezifische Leistung seine Wesensbestimmung aus. Um diese doppelte
Leistung seines Werkkonzepts ndher zu sehen, ldsst sich im Folgenden
sein Argument kurz rekonstruieren. Das von Heidegger gewihlte Beispiel
enthélt die eben besprochenen drei Seinskategorien: Naturdinge (Acker-
boden), Zeug (Schuhe) und das Werk selbst (van Goghs Gemailde). Be-
trachtet man nur das Gemélde von van Gogh, ldsst sich ihm zufolge die

8 Vgl. Heidegger, UdK, S. 20f.

9 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 100f. Wahrend die alltiglichen
Gebrauchsgegenstande (Zeuge) durch zweckhafte Formgebung des Materials dien-
liche Funktionen erfiillen, sind die Kunstwerke, so wiirden viele dsthetische Theo-
rien behaupten, zweckfrei geformt.

10 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, S. 68f.

11 Vgl. Heidegger, UdK, S. 27f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIss: BESTREITENDE GRENZE | 151

Dienlichkeit, die gerade besprochene Wesensbestimmung der Schuhe,
nicht identifizieren, weil wir hier nicht sehen, wie die Schuhe verwendet
und wozu sie gebraucht werden. Jedoch kdnnen wir dabei nach Heidegger
etwas Wesentlicheres erfahren: Die Verldsslichkeit des Schuhzeugs, die
iiber seine Funktionalitét, d.h. die Dienlichkeit hinausgeht und diese sogar
begriindet.'” Im Kunstwerk tritt das Zeug (Schuhe) in seiner eigenen
Seinsart zum Vorschein, so dass wir nachvollziehen konnen, dass der
Mensch (die Béuerin) sich auf das Zeug verlassen kann. Das Zeugsein des
Zeugs als Verlasslichkeit ldsst sich also ausgehend von der Gemaélde-
Beschreibung in einem doppelten Bezug erkennen: Die Béuerin ist in die
Erde eingelassen und ist sich ihrer Welt gewiss — was sich offensichtlich
an den mit Kant diskutierten Gedanken ,Passen in die Welt® erinnern ldsst
(vgl. I1.1). Wahrend der Bezug zur Erde von Heidegger mit den Merkma-
len ,,der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifen-
den Korns* expliziert wird, ldsst der Weltbezug der Béuerin als z.B. ,.die
Sicherheit des Brots* oder ,,die wortlose Freude* charakterisieren. 13

Nach Heideggers Argument gewinnen wir ein grundlegendes Ver-
stindnis iiber das Zeug in lebenspraktischen Zusammenhadngen dadurch
als Verldsslichkeit, dass im Kunstwerk das Hervortreten vom wesentlichen
Welt-Erde-Bezug des Menschen erkannt wird. Verldsslichkeit des Zeugs
als seine Wahrheit kommt anders gesagt erst im und durch das Kunstwerk
zum Vorschein.'* Dies bringt Heidegger bekanntermaBen auf die Formel:
Das Wesen des Werks sei das Ins-Werk-Gesetzt-Sein der Wahrheit.'> Und
wegen der vermeintlichen Wesensrelation zwischen Kunst und Kunstwerk
heiit das also gleichzeitig: Kunst sei ,,das Sich-Ins-Werk-Setzen der
Wahrheit“. Bei dieser Formel handelt sich allerdings nicht um irgendeine
Wahrheit, die z.B. von auBlen her ins Kunstwerk gesetzt wird, sondern sie
ist die Wahrheit eben dieses singuliren Zeuges (der Schuhe), die sich erst
im Kunstwerk zeigt. Um den ereignishaften und singuldren Charakter die-
ser Wahrheit zu betonen, verwendet Heidegger das Wort ,,Unverborgen-
heit“ (alétheia):

12 Vgl. Heidegger, UdK, S. 28.

13 Heidegger, UdK, S. 27f.

14 Vgl. Heidegger, UdK, S. 30.

15 Vgl. z.B. Heidegger, UdK, S. 30.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

»Dieses Seiende [das Paar Bauernschuhe, T. A.] tritt in die Unverborgenheit seines

Seins heraus.«'®

Hebt man an dieser Stelle — ein wenig im kantischen Sinne — die Singula-
ritit der kiinstlerischen Wahrheit hervor, lassen sich bisherige Uberlegun-
gen von Heidegger wie folgt zusammenfassen: Kunst ist eine ausgezeich-
nete Praxis, in der die Wahrheit des Seienden (des Zeugs, des Themas, des
Materials usw.) als Unverborgenheit desselben geschieht. Oder auch um-
gekehrt: Im Kunstwerk geschieht etwas so, dass es unverborgen wird, d.h.,
sich zeigt.'” Hat Heidegger mit seiner Analyse des Kunstwerks die Wahr-
heit des Zeugs als ,,Verldsslichkeit” bestimmt, hat er aber gleichzeitig tiber
das Wesen des Kunstwerks etwas Grundlegendes gesagt: Es ist Sehenlas-
sen dieser Verlisslichkeit bzw. der singuldren Wahrheit.'® Von daher er-
moglicht kiinstlerische Praxis, dass die Wahrheit einer Sache, z.B. eines
spezifischen Themas, einer Farbe, eines Gegenstands, eines Satzes in aus-
gezeichneter Weise hervorscheint oder ,,in das Lichte* ihres Seins tritt. 19
Anstatt Kunstwerke mit Heidegger weiter nur wahrheitstheoretisch zu
deuten, wird in den folgenden Abschnitten die praxisbezogene Seite seiner
Theorie noch stirker hervorgehoben. Obwohl Heidegger das Kunstwerk
von den anderen Seinsarten ontologisch bzw. methodologisch unterschei-
det, steht es am Ende hinsichtlich seiner Leistungen doch in einer unauf-
l6sbaren Beziehung mit ihnen. Kunstwerke haben einen einzigartigen Sta-
tus, anhand dessen wir grundlegende Dimensionen von zahlreichen Prak-

16 Heidegger, UdK, S. 30.

17 Vgl. Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst S. 96. Wenn Heidegger an die-
ser Stelle sagt, dass ,,erst durch das Werk und nur im Werk das Zeugsein des Zeu-
ges eigens zu seinem Vorschein® komme (Hervorhebung T.A.), meint er keines-
wegs, dass die Wahrheit nur im Kunstwerk geschieht. Es gibt ihm zufolge auch an-
dere Bereiche wie Philosophie, Religion, Politik, wo die Wahrheit geschieht und
auf unterschiedliche Weise gestiftet wird. Vgl. UdK, S. 30. Vgl. auch Andrea Kern,
»,Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und
Streit“, Dieter Thomd (Hrsg.), Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart, Weimar 22013, S. 133-143, hier S. 133 u. S. 142.

18 Sehenlassen wird bei Heidegger, wie Lambert Wiesing programmatisch fortfiihrt,
nicht bloB als Schaffen von Sichtbarmachung gedacht, sondern als solches ,,Zei-
gen®, dass das sichtbar Gemachte im gleichen Akt wirklich gesehen wird. Vgl.
Lambert Wiesing, Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin 2013, S. 19ff.

19 Heidegger, UdK, S. 30.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 153

tiken und Gegenstdnden, Themen und Wortern, Medien und Handlungen
erfahren bzw. verstehen konnen, was wir sonst nicht auf die gleiche Weise
tun konnen. Tief eingebettet in die soziale und geschichtliche Welt* ge-
hen Kunstwerke iiber den nur dienlichen oder funktionalen Verweisungs-
zusammenhang der Gegenstinde und Praktiken hinaus, indem sie die die-
sen zugrundeliegenden Strukturen und Bedeutungen als solche aufweisen.
Das Kunstwerk hat also eine unseren allgemeinen und grundlegenden
Praktiken immanente Rolle, die von Heidegger im Laufe seiner Abhand-
lung stirker thematisiert wird. Diese Rolle lésst sich besonders hinsicht-
lich seiner Auseinandersetzung mit dem griechischen Tempelwerk nédher
explizieren:

,,Das Tempelwerk er6ffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zuriick auf die
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt. Niemals aber
sind die Menschen und die Tiere, die Pflanzen und die Dinge als unverénderliche Ge-
genstidnde vorhanden und bekannt, um dann beildufig fiir den Tempel, der eines Tages

auch noch zu dem Anwesenden hinzukommt, die passende Umgebung darzustellen.?'

Das Kunstwerk (oder die Kunst allgemein) stellt also nach Heidegger
niemals eine dem Leben nachtrégliche Zutat oder auch nicht eine bloBe
Nebensache dar. Vielmehr ist sie eine unersetzbare Praxis, die zugleich
mit den anderen Lebenspraktiken zutiefst verflochten ist. Die tiefe Ver-
schrinkung des Kunstwerks mit den anderen Lebenspraktiken wird von
Heidegger hinsichtlich des Welt-Erde-Bezugs, der beim Schuhe-Beispiel
nur kurz angedeutet wurde, mit dem Tempelbeispiel weiter prézisiert:

Indem das Werk eine Welt aufstellt, stellt es die Erde her.?

Heideggers mehrdeutige und komplexe Begriffe ,,Welt* und , Erde“* be-
ziehen sich auf zwei unauflésbare Dimensionen eines Kunstwerkes und

20 Die Frage, ob jedes werkhafte Geschehen eine Geschichte begriindet, kann hier
nicht behandelt werden. Vgl. Heidegger, UdK, S. 79.

21 Heidegger, UdK, S. 38.

22 Heidegger, UdK, S. 43. Hervorhebung T.A., um zu betonen, dass — im kiinstleri-
schen Prozess — eine neue Welt aus der bereits existierenden Erde geschaffen wird.

23 Dass Heidegger dem Weltbegriff im Kunstwerkaufsatz den Erdebegriff entgegen-
setzt, ist Gadamer zufolge eines der wichtigsten Kennzeichen seiner sogenannten

philosophischen Kehre. Vgl. Hans-Georg Gadamers ,,Zur Einfilhrung* in UdK, S.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

lassen sich an dieser Stelle in recht vereinfachter Form wie folgt erklaren:
Auf der einen Seite bezeichnet die weltliche Dimension des Kunstwerks
ein Geschehen des Sich-Erdffnens, wobei ein bestimmtes geschichtliches
Volk oder eine bestimmte Gemeinde iiber sich Verstindnisse gewinnt.
Zum Beispiel ermdglichte das Tempelwerk den Griechen, das Irdische
bzw. ihre eigene Sterblichkeit in eine tiefe Verbindung mit den Gottern,
mit dem Numinosen, zu bringen.>* Dass das Kunstwerk eine Welt aufstel-
le, heiflt also, dass mit ihm die Ganzheit von Sinnbeziigen ins Offene ge-
bracht werde.”” Auf der anderen Seite bezieht sich das Erdhafte hin-
sichtlich dieser aufgestellten Welt zuerst auf das ,Woraus® des Kunst-
werks. Dieses Woraus ist aber weder eine bloBe Stoffmasse noch unser
Planet. Stattdessen ist es das Unzugéngliche und Sich-VerschlieBende, das
nur in seiner (strittigen) Relation zur Welt erkannt werden kann. Indem
das Kunstwerk eine Welt er6ffnet, stellt es die Erde auf solche Weise her,
dass diese als solche zum Vorschein kommt: ,,Das Werk riickt und hilt die
Erde selbst in das Offene einer Welt. Das Werk ldsst die Erde eine Erde
sein.“*® Sie wird also im Kunstwerk immer als das Sich-VerschlieBende
bzw. Sich-Verbergende ins Offene gebracht. Umgekehrt stellt sich aber
das Kunstwerk auf die Erde zuriick. Denn diese ist ,,das, wohin das Auf-
gehen alles Aufgehende, und zwar als solches zuriickbirgt.“*” Die Erde
durchzieht schlieBlich in ihrer Unverborgenheit die Welt historisch, ohne
doch in einem bestimmten Moment der Geschichte eines Volkes aufzu-
gehen.”®

Der Welt-Erde-Relation kommt eine spezifische Materialdsthetik nahe,
die Heidegger zuerst mit den Begriffen ,,Verbrauchen und ,,Gebrauchen*
néher erldutert und dann an die Riss-Figur ankniipft. Kiinstler und Hand-
werker sind in thren Produktionen zwar darin einig, dass beide bestimmte

98. Der Weltbegriff bleibt aber auch mit dieser Umdeutung einer der zentralen Be-
griffe der Philosophie Heideggers. Fiir einen ausfiihrlichen Blick auf die Relation
zwischen Welt und Erde vgl. David Espinet, ,,Kunst und Natur. Der Streit von Welt
und Natur®, ders., Tobias Keiling (Hrsg.), Heideggers Ursprung des Kunstwerks.
Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt am Main 2011, S. 46-65.

24 Vgl. Andrea Barbara Alker, Das Andere im Selben. Subjektivititskritik und Kunst-
philosophie bei Heidegger und Adorno, Wiirzburg 2007, S. 253.

25 Vgl. Espinet, ,,Kunst und Natur, S. 47f.

26 Heidegger, UdK, S. 43.

27 Heidegger, UdK, S. 38.

28 Vgl. Espinet, ,,Kunst und Natur®, S. 54.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 155

Materialien (Stein, Farbe, Holz, Metall usw.) in ihren jeweiligen Tatigkei-
ten gebrauchen. Der Stein wird aber vom Handwerker fiir die Anfertigung
eines Zeugs so gebraucht, dass er in dessen Dienlichkeit untergeht, d.h., er
wurde nicht in seiner Eigenart hervorgebracht, sondern vollig verbraucht.
Dagegen geschieht das kiinstlerische Schaffen bzw. das Aufstellen einer
Welt im Kunstwerk durch eine andere spezifische Gebrauchsweise, die
das Erdhafte im Kunstwerk als solches hervorkommen bzw. in seine Un-
verborgenheit heraustreten lésst: ,,[DJer Fels kommt zum Tragen und Ru-
hen und wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schim-
mern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sa-
gen.“?’ Da aber das Heraustreten der Erde in ihre Unverborgenheit wiede-
rum als ein Sich-VerschlieBendes geschieht, bleibt die Relation zwischen
zwel Wesensziigen des Werks — zwischen dem Aufstellen einer Welt und
dem Her-Stellen der Erde — permanent bestritten. Im Kunstwerk hort der
Streit also niemals auf. Das Werk stellt aus der Erde eine Welt auf, die
sich letzten Endes wieder in die Erde zuriickstellt. Die Erde wird in ihrer
Unverborgenheit her-gestellt, die sich aber auf der aufgestellten Welt
standig verschlief3t.

Diese unauflgsbare und unendliche Streitbewegung zwischen Welt und
Erde bleibt nach Heidegger immer konstitutiv fiir das Werksein des
Werks: ,,Das Werksein des Werkes besteht in der Bestreitung des Streits
zwischen Welt und Erde.“*° Besteht zwischen beiden kein Streit, dann ist
das Erdhafte im Werk entweder missbraucht oder zu einem dienlichen
Zweck — als Gebrauchsgegenstand — verbraucht worden, und damit ist es
kein Kunstwerk. Dieser Streit, mit dem Heidegger im Weiteren den Ur-
Sprung des Kunstwerks als Ur-Streit charakterisiert, ist allerdings nicht so
zu denken, als ob dabei zwei verschiedene Entitdten oder Dimensionen an
einem Kunstraum miteinander in ein negatives Verhéltnis triten. Vielmehr
geht es hier um einen unaufldsbaren und unheilbaren Streit, aus dem das
Kunstwerk zuallererst hervorkommt. In der ,,Bestreitung des Streits® wird
schlieBlich die Grenze des Kunstwerks immer auf eine neue Weise konsti-
tuiert.

Im Hintergrund der im ersten Teil diskutierten Grenzkonzeptionen und
insbesondere in Anlehnung an Foucaults Konzept der Bestreitung (vgl.
1.2), die gerade als das Werksein des Werks gekennzeichnet wird, konnen
wir nun wohl annehmen, dass die Grenze des Kunstwerks fiir Heidegger

29 Heidegger, UdK, S. 42.
30 Heidegger, UdK, S. 47. Hervorhebung T. A.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

nicht bloB eine sinnlich-materiale Grenze (z.B. als Rahmen eines Gemal-
des), sondern eine permanent bestreitende Grenze darstellt, die sich immer
prozessual und somit konstitutiv auf unsere Praktiken bezieht. Erinnerlich
wurde das Konzept der Bestreitung (contestation) mit Foucault als eine
spezifische Art von Uberschreitung interpretiert, die sich in die Grenze
permanent einbohrt, ohne sich mit ihr dialektisch zu versdhnen. Die Gren-
ze des Kunstwerks ist also auch fiir Heidegger keine Sperre oder kein Ab-
riegeln, sondern péras, eine Offnung,’ die ihre Uberschreitung in sich
tragt. Dieses praxisbezogene Konzept der Grenze hat besonders im kunst-
theoretischen Bezug die Funktion, die Liicke zwischen den Kunstprakti-
ken bzw. -werken und Lebenspraktiken zu iiberbriicken.

Eben in diesem Sinne lédsst sich Heideggers Riss-Konzept am besten
interpretieren. Der Riss markiert die unauthérlich bestreitende Grenze des
Kunstwerks. Durch den Streit zwischen Welt und Erde werden diese beide
sowohl auseinandergerissen als auch zusammengebracht.”> Das Bestrei-
tungsgeschehen im Kunstwerk als ein Riss erklart Heidegger auf drei Ar-
ten und Weisen: Grund-Riss, Auf-Riss und Um-Riss. > Die erste Art be-
zieht sich auf die anfingliche Verborgenheit der Wahrheit. Die Bestrei-
tung der Welt und der Erde wird hier sowohl in dem urspriinglichen Zu-
sammenreiflen zwischen Welt und Erde als auch als kiinstlerische Projek-
tion bzw. als Entwurf (Grundriss) gedacht. Die zweite Art, der Auf-Riss,
wird von ihm als ,,Aufgehen der Lichtung des Seienden® beschrieben. Be-
sonders wichtig ist dabei die Lichtungsmetapher, weil Heidegger die
Wabhrheit selbst als einen Ur-Streit zwischen Lichtung und Verbergung
sicht, der im Kunstwerk in ausgezeichneter Weise vollzogen wird. Uber-
setzt man letztlich den Aufriss bzw. das ,,Aufgehen der Lichtung® noch
einmal als Heraustreten in die Unverborgenheit, ldsst sich dann das dritte
Moment — der Um-Riss — als das Fortbestehen des Zusammenreiflens die-
ses Streits im Kunstwerk interpretieren. Bei diesem Zusammenreiflen
kommt schlieBlich die Erde als Sich-VerschlieBende in einer durch das
Kunstwerk aufgestellten Welt hervor, ohne dass dieser Streit sich aufldst.

Zusammengefasst ldsst sich sagen, dass Heidegger die Grenze des
Kunstwerks nicht als eine sinnlich-feststellbare oder abgeriegelte Markie-
rung, sondern als eine permanent bestrittene und bestreitende Grenze
denkt. Sein Riss-Konzept bezeichnet in diesem Sinne eine Praxis der

31 Vgl. Heidegger, UdK, S. 88 (Zusatz).
32 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63.
33 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISs: BESTREITENDE GRENZE | 157

Grenzeroffnung und -verdichtung, die sich durch das Kunstwerk hindurch
vollzieht, so dass dieses mit der Welt zutiefst verbunden bleibt. In dem
strittigen Erde-Welt-Verhéltnis wird die Grenze des Kunstwerks von Hei-
degger weniger als eine vorgegebene Grofle gedacht als vielmehr als eine
ausgezeichnete Praxis, die mit ihrer eigenen Uberschreitung bzw. Be-
streitung konstitutiv-prozessual einhergeht. ,,Das Kunstwerk wird nicht als
schon hervorgebrachtes, sondern als ein hervorzubringendes, d.h. im
schaffenden Hervorbringen — in den Riss gebracht.“>* Nur wenn der Streit
als ein Uberschreitungsvollzug zwischen Erde und Welt ,,in den Riss ge-
bracht wird*, kann die Wahrheit im Kunstwerk geschehen und damit eine
Welt eroffnet werden.” Die Grenze des Kunstwerks ldsst sich mit Hei-
degger letztlich als eine permanent hervorzubringende Grenze denken, die
in ihrer Bestreitung einerseits die Erde als das Sich-VerschlieBende her-
stellt und andererseits sich auf diese zuriickstellt und eine Welt erdffnet.
Bei Heideggers Untersuchung des Ur-Sprungs des Kunstwerks tritt
schlieBlich eine starke Grenzfigur — die des Risses — auf, durch die man
eine Kunstpraxis als eine einzigartige Grenzpraxis charakterisieren kann.
An dieser Stelle kann man die letzten Uberlegungen aus einer praxisbezo-
genen Perspektive ndher erldutern. Als Erstes ldsst sich die differenztheo-
retische Pointe in Heideggers Kunstphilosophie betonen, eben weil er die
Grenzen (der Kunstwerke) immer als durch die Praktiken hervorgebrachte
und dabei permanent bestreitende Grenzen konzipiert. Im Kunstwerk wird
Heidegger zufolge eine Grenze auf solch eine Weise konstituiert bzw. ge-
offnet, dass das dem Werk inhdrente Welt-Erde-Verhéltnis in den Riss ge-
bracht, dabei bestritten und als ein Ur-Streit markiert wird. Dieses ur-
spriingliche und fortdauernde Streitverhdltnis widersetzt sich nach Hei-
degger jeglicher harmonischen Versohnung — das Kunstwerk bleibt immer
als Riss. Anhand dieser Riss-Figur soll als Néchstes betont werden, dass
die mit Adorno problematisierte Liicke bzw. Kluft zwischen der Kunstwelt
und der menschlichen Welt beseitigt oder zumindest sehr stark verringert
wird. Denn der Riss als eine permanent bestreitende Grenze des Werks
bildet nicht eine solche Grenze, die sich von den Lebenspraktiken absperrt

34 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 261.

35 Fiir die etymologische Nihe zwischen der Uberschreitung und Bestreitung im Zu-
sammenhang mit Foucaults und Heideggers Denken vgl. Matthias Gronemeyer,
Trampelpfade des Denkens. Eine Philosophie der Desorientierung, Miinster 2014,
S. 76t.

36 Vgl. Heidegger, UdK, S. 64.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

oder in einem sichtbaren Punkt des Werks aufgeht. Stattdessen erstellt er
immer neue und gesellschaftskonstitutive Weltbeziige. Durch die Kunst-
werke erkennen wir nach Heidegger, wie die dargestellten Themen, die
verwendeten Materialien oder Handlungen und die den Menschen bereits
bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dauerhaf-
ten Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularitét in die Unverborgenheit
heraustreten. Nicht nur dieses Moment der nicht-verallgemeinerbaren Sin-
gularitét, sondern zugleich der Begriff der ,Verldsslichkeit®, der dabei im
Spiel ist, erinnert an wichtige Leistungen der kantischen Asthetik, die
ebenso fiir eine praxisbezogene Perspektive von é&sthetischen Gren-
zen/Uberschreitungen aktualisiert werden. Verlasslichkeit ist eine grund-
legende Reflexionsform, die iiber alltdgliche Funktionalitit hinausgeht,
indem sie die ihr zugrunde liegenden Strukturen hervortreten ldsst und
damit dem geschichtlichen Menschen eine Art von Weltaneignung (oder
ein ununterbrochenes Passen-in-die-Welt) ermdglicht. Im Gegensatz zu
vielen Grenzkonzeptionen in den kunst- und literaturwissenschaftlichen
Kontexten sowie in verschiedenen philosophischen Diskursen, die die
Grenze eines Werkes an seinen sinnlich-raumlichen Réndern verorten
(z.B. sie als den Rahmen eines Gemaldes, den Anfang oder das Ende einer
Auffithrung usw. denken) und somit die Kunstpraktiken von den kontinu-
ierlichen Lebenspraktiken absondern, bietet Heideggers Riss-Konzept
schlieBlich ein starkes alternatives Modell an, wobei Kunstpraktiken ihre
Besonderheit immer in ihrem tiefsten und engsten Moment der Verfloch-
tenheit mit den Lebenspraktiken gewinnen.*’

37 Heidegger ist selbstverstindlich nicht der Einzige, der einem sinnlichkeitsorientier-
ten Kunstwerkverstandnis stark widersprochen hat. Besonders wichtig wiren in
diesem Zusammenhang z.B. die Uberlegungen Arthur Dantos, der ein solches Ver-
standnis noch starker und deutlicher bestritten hat, ohne es wahrheitstheoretisch zu
explizieren. In seiner Auseinandersetzung mit den kiinstlerischen Doubles (mit den
sogenannten Ready-Mades oder Objets trouvés) in der modernen Kunst oder in der
Pop-Art hat er plausibel gemacht, dass ein Kunstwerk nicht als eine Summe von
sinnlich-materialen Eigenschaften eines Gegenstandes, sondern als Deutungsaktivi-
tdt gedacht werden kann. Kunstwerke handeln von etwas und ihre ,,Aboutness‘
konnen wir erst durch eine Reihe von Interpretationsaktivititen erkennen. Vgl.
Danto, Die Verklirung des Gewéhnlichen. Da Dantos Kunsttheorie uns von der
Debatte um die Grenze des Kunstwerks teilweise ablenken wiirde, werden sie im

Rahmen dieser Studie nicht ndher behandelt.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIss: BESTREITENDE GRENZE | 159

Man konnte allerdings diese Schlussfolgerungen nur dann so weit fiih-
ren, wenn man Heideggers Ansatz zugleich einer grundlegenden Kritik
unterzieht. Vor allem erfordert der Bewegungsgrund oder der Ursprung
der bestreitenden Grenze eine kritische Betrachtung. Seine Uberlegungen
implizieren, dass das Streitgeschehen zwischen Welt und Erde nur im
Kunstwerk, aber nicht im Rahmen anderer Praxiszusammenhénge eintre-
ten kann. Warum soll aber dieser Streit ausschlieBlich bei der Konstitution
und Erfahrung von Kunstwerken und bei keinen anderen Phdnomenen, Si-
tuationen oder Praktiken des Lebens vorkommen? Dass das Streitgesche-
hen nur eine Leistung oder Wirkung des Kunstwerks ist, wird also von
Heidegger nicht begriindet, sondern von vornherein vorausgesetzt. Sein
Werkkonzept — trotz dessen Leistungen fiir eine praxisbezogene Asthetik
— stiitzt sich tatsdchlich auf falsche bzw. unbegriindete Voraussetzungen,
die den einzelnen Kunstpraktiken und -werken von vornherein besondere
Eigenschaften zuschreibt. Auch seine nichste Schlussfolgerung, dass das
Wesen des Werkes im Urstreit bzw. im Riss zwischen der Welt und der
Erde liege, setzt ein einheitliches Werkkonzept voraus.*®

Zusammengefasst ldsst sich zwar sagen, dass Heidegger die Grenzen
der Kunst und Kunstwerke in ihrer permanenten Uberschreitbarkeit bzw.
Bestreitung erkennt, welche zur Folge hat, dass die Kunst in die histo-
risch-gesellschaftlichen Praktiken immer produktiv mit einbezogen wird.
Allerdings liegt seinen Uberlegungen gleichzeitig die Annahme zugrunde,
dass die Kunstwerke dies anhand von strukturell anders gebildeten Gren-
zen und Formen oder aufgrund von besonderen Zeichenstrukturen schaff-
ten. Um es etwas stirker zu betonen: Wahrend Adornos Theorie zu einem
dsthetischen AuBerhalb gelangt, geht Heideggers Asthetik implizit von
diesem (oder von einem &sthetischen Innerhalb des Kunstwerks) aus.

Diese letzte Kritik geht allerdings iiber Heideggers und Adornos Theo-
rien hinaus und beriihrt unmittelbar viele weitere Kunsttheorien. Im Fol-
genden wird sie in Anlehnungen Derridas Auseinandersetzungen mit den
traditionellen Werkkonzeptionen néher expliziert. Dabei wird es sich her-
ausstellen, dass sich verschiedene Bewegungen und Uberschreitungen we-
der in eine monadische Werkeinheit versammeln kdnnen (Adorno) noch
aus einer solchen Einheit oder einem ,,Wesen* entspringen (Heidegger),
sondern sich in vielerlei Hinsicht um die Grenzen der Kunstwerke herum
ansiedeln und sowohl bei der Produktion als auch bei der Rezeption not-
wendigerweise im Spiel sind.

38 Dazu vgl. Dieter Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, S. 111.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Parergon: Aporetische Grenze
des Kunstwerks

Derridas Uberlegungen zu den Grenzen der einzelnen Kunstwerke lassen
sich fiir die oben erwdhnten Zwecke in drei Schritten bearbeiten. Zuerst
wird mit ihm das mit Heidegger kurz angedeutete Problem der unbegriin-
deten Voraussetzung eines Wesens der Kunst bzw. des Kunstwerks als ein
allgemeines Grenz- bzw. Rahmenproblem der traditionellen asthetischen
Theorien diagnostiziert. Dann wird anhand Derridas Parergon-Konzepts
auf die problematischen Trennungszonen (von Kunstwerk und Nicht-
kunstwerk) eingegangen und dabei die These entwickelt, dass die Gren-
ze(n) eines Kunstwerks weder sinnlich noch begrifflich feststellen kdnnen
und sie stattdessen immer als eine aporetische Zone verstanden werden
sollen. Abschlieend werden aus einer Auseinandersetzung mit drei ver-
schiedenen Beispielen der Schluss gezogen, dass die Grenziiberschreitun-
gen nicht als Ausnahme- oder Sonderfille, sondern als solche Praktiken
sind, die bei jedem einzelnen Kunstwerk auf unterschiedliche Weise auf-
treten und bei jedem Auftritt uns unzihlbare Grenzen sicht- und merkbar
machen.

Die Konsequenzen, die am Ende des letzten Kapitels aus dem Kunst-
werkaufsatz von Heidegger gezogen werden, kdnnten fiir eine praxisbezo-
gene Asthetik von Grenzen und Uberschreitungen tatsichlich fruchtbar
gemacht werden. Allerdings setzen sie, wie bereits erwdhnt wurde, ein in
sich geschlossenes Werkkonzept voraus. Diese Voraussetzung ist unmit-
telbar mit dem anfangs problematisierten Zirkel von Kunst und Kunstwerk

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

verbunden, den wir nach Heidegger als ,,Fest des Denkens“' wahrnehmen
und bis zum Ende vollziehen sollten. Auf die vermeintliche Wesensrelati-
on zwischen Kunst und Kunstwerk, die Heidegger am Anfang seines Auf-
satzes annimmt, wird von Derrida in seinem Buch Wahrheit in der Male-
rei kritisch zuriickgegriffen:

,»Es gibt Kunstwerke, die die gewohnliche Meinung zu Kunstwerken ernennt, und sie
sind es, die man hinterfragen muss, um das Wesen der Kunst zu dechiffrieren. Aber
woran erkennt man, gewohnlicherweise, dass es Kunstwerke sind, wenn man nicht im
voraus eine Art Vor-Verstdndnis vom Wesen der Kunst hat? Dieser hermeneutische
Zirkel hat nur den logischen, formalen und abgeleiteten Anschein eines Teufelskrei-

ses «?2

Nach Derrida stellt Heideggers Ausgangspunkt solch einen Teufelskreis
dar, dem wegen seiner begrifflichen Eingeschlossenheit nicht zu entkom-
men ist. Konkret heif3t diese Kritik, dass dem Werk oder dem Objekt, des-
sen Wesen oder Ursprung es noch zu analysieren gilt, bereits vor dieser
Analyse ein Kunststatus zugeschrieben wird. Bei Derridas Vorwurf geht
es also nicht blof um den vorhin diskutierten Primat der Praxis vor der
Theorie, d.h. nicht darum, dass unserer Fragestellung immer schon ein
praktisches Wissen iiber die betreffende Sache vorausginge, sondern da-
rum, dass selbst die Antwort bereits durch die Form der Frage vorherbe-
stimmt wird. Heideggers Frage ,Was ist das Wesen des Kunstwerks?* ist
in diesem Sinne fiir Derrida keine berechtigte Frage, weil sie allein durch
die Frageform den Gedanken voraussetzt, dass Kunstwerke ein ,,Wesen*
haben miisse.”

1 Heidegger, UdK, S. 9.

2 Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 50. Im Folgenden zi-
tiert als WM.

3 Bekanntlich wird die Legitimation einer Frage nach dem Wesen der Kunst (oder
nach den anderen Begriffen und Wissensbereichen) auch von der analytischen Tra-
dition sowie von Kunsthistorikern kritisch betrachtet. Vgl. z.B. Karl R. Popper, Die
beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie. Aufgrund von Manuskripten aus den
Jahren 1930-1933, Tibingen 32010, S. 299ff., William E. Kennick, ,,Beruht die
traditionelle Asthetik auf einem Fehler?, Roland Bluhm, Reinold Schmiicker
(Hrsg.), Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik, Pa-
derborn *2013, S. 53-73, hier S. 55-60. u. Ernst H. Gombrich, Die Geschichte der
Kunst, Berlin 2001, S. 21ff. Jedoch soll an dieser Stelle klar gemacht werden,

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 163

Deutlich wird dieses Problem nach Derrida besonders dann, wenn
Heidegger ein ,,bekanntes Gemélde* von van Gogh mitten in seiner Ar-
gumentation einfiihrt.* Die Frage ,Was ist das Wesen des Kunstwerks?*
wird somit von Heidegger dadurch beantwortet, dass er gleich zu Beginn
in Anspruch nimmt, dass das dem Werk Eigentiimliche oder das soge-
nannte Wesentliche unmittelbar mit Blick auf ein bekanntes Kunstwerk
gezeigt werden konne. Denn mit der Einfilhrung des bekannten Gemaéldes
wird bereits angenommen, dass dieses sicherlich ein Kunstwerk sei und
ein einheitlich strukturiertes Wesen besitzt. Eine kunstspezifische Wahr-
heit geschieht also nach diesem Verfahren, ohne dass man die bestehende
Bekanntschaft ndher hinterfragt sowie iiber diese hinausgeht.

Gleichzeitig wird sich bei diesem Kreisverfahren, in dem der Aus-
gangs- und der Schlusspunkt aufeinandertreffen, von allen moglichen an-
deren Bereichen, Instanzen oder Zwecken, die nicht dem vermeintlich we-
sentlichen bzw. eigentlichen Kunstwerk gehodren sollen, bereits von An-
fang an verabschiedet. Mit anderen Worten: Indem wir einen (bekannten
oder unbekannten) Gegenstand, der vor uns liegt, als ein Kunstwerk an-
nehmen, setzen wir zugleich immer schon eine scharfe Trennung zwischen
seinem Werksein und Nicht-Werksein voraus. Diese Voraus-Setzung als
Entgegen-Setzung bringt eine Reihe von weiteren bindren Oppositionen
(wie Bedeutung/Form, Innen/Aufen, Signifikat/Signifikant usw.) mit sich,

dass Derridas Kritik oder Problematisierung des vermeintlichen Wesens der Kunst
eine andere Pointe hat. Es geht Derrida weniger darum, die Frage nach dem Wesen
vollig zu ignorieren oder zu verabschieden, sondern sie zu dekonstruieren bzw. zu
verschieben, ndmlich aus den eigenen Quellen und Grenzen heraus auf den Priif-
stein zu legen. Nicht umsonst setzt er sich also in seinen Schriften immer wieder
mit den sogenannten Wesensphilosophien von Kant, Hegel oder Heidegger ausei-
nander.

4 Derrida, WM, S. 335f. Im Kapitel Restitutionen beschiftigt sich Derrida mit dem
Kunstwerkaufsatz sowie mit Meyer Schapiros Einwand gegen Heideggers Van-
Gogh-Interpretation detailliert auseinander, auf die im Folgenden nicht direkt ein-
gegangen wird. Vgl. Derrida, WM, 301ff. An dieser Stelle soll jedoch ein bestimm-
ter Aspekt dieses Kapitels erwdhnt werden. Derrida zufolge instrumentalisiert Hei-
degger das Kunstwerk fiir sein eigenes, philosophisches Wahrheitsverstidndnis
(Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit als Aletheia). Im gewissen Sinne bleibt das
Beispiel ,,Bauernschuhe* nur ein Nebensdchliches (Parergon) in Heideggers Auf-
satz. Hierzu vgl. Thomas Rosch, Kunst und Dekonstruktion. Serielle Asthetik in den
Texten von Jacques Derrida, Wien 2008, S. 360.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

die nach Derrida fiir die Asthetik und allgemein fiir das abendléndische
Denken charakteristisch sind:

»|Die] stindige Suche — zwischen dem inneren oder eigentlichen Sinn und dem Um-
stand des Objekts, von dem man spricht, zu unterscheiden — organisiert alle philosophi-
schen Diskurse iiber die Kunst, den Sinn der Kunst und ganz einfach den Sinn, von Pla-
ton bis Hegel, Husserl und Heidegger. Er setzt einen Diskurs iiber die Grenze zwischen
dem Innen und dem AuBen des Kunstgegenstandes voraus, hier einen Diskurs tiber den

5
Rahmen.*

Bei dieser Kritik an den Grundlagen der abendlandischen Denk- und Her-
angehensweise gibt Derrida zugleich einen klaren Hinweis darauf, worauf
der Fokus fiir einen kritischen Umgang mit der philosophischen Asthetik
gelegt werden soll: Auf den problematischen ,,Diskurs tiber den Rahmen,
der permanent eine Reihe von Gegensitzen wie Innen/Aullen, Wesentli-
ches/Nebensichliches hervorbringt. Wie im ersten Teil diskutiert wurde,
richtet sich sein philosophisches Denken wieder auf die Randzone bzw.
die Zone der Grenziibergdnge und nun mit Bezug auf Kunst oder Kunst-
werke auf den Rahmen, der im dsthetischen Diskurs gewdhnlich als Gren-
ze des Kunstwerks verstanden wird. Der Begriff ,,Rahmen* tritt in diesem
Zusammenhang als eine der Ubersetzungsmdglichkeiten des ,,Parergon‘
(Neben-Werk oder Beiwerk) auf,® auch der Titel des eben zitierten Auf-
satzes. Schon in diesem Titel ist also klar, dass es Derrida weniger — wie
Heidegger — um das scheinbar Wesentliche oder Eigentliche der Kunst als
vielmehr um das Nebenséchliche, das Parasitire oder das Unwesentliche
derselben geht. Wenn man gegen Derridas Willen von seiner Methode
sprechen mochte, ldsst sich zuerst sagen, dass sein Einsatz des Parergon
im kunstphilosophischen Kontext nicht darauf abzielt, der geltenden Tren-
nung zwischen Werk (Ergon) und Nichtwerk eine dritte Kategorie (Kate-
gorie des Parergon) hinzuzufiigen, sondern darauf, dass das Rahmenden-
ken und Rahmensetzen aus ihren eigenen Denk- und Setzungspraktiken
heraus dekonstruiert werden:

5 Derrida, WM, S. 65. Hervorhebung im Original.

6 Vgl. Ulrike Diinkelsbiihler, ,,Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Uberset-
zungsaufgabe®, Hans Ulrich Gumbrecht, Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien,
Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt am
Main 1991, S. 207-223, hier S. 208.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 165

,.Die Philosophie will [die Parergonalitit] stellen (arraisonner) und es gelingt ihr nicht.
Vielmehr setzt das, was den Rahmen hervorgebracht hat und behandelt hat, alles daran,
die Rahmenwirkung zum Verschwinden zu bringen [...]. Dekonstruktion soll weder
den Rahmen neu abstecken noch von der reinen und einfachen Abwesenheit traumen.
Diese beiden offensichtlich widerspriichlichen Gesten gehdren selbst [...] zu dem, was
hier dekonstruiert wird.«’

Das Parergon wird also gerade an der fraglichen Grenzzone des bindren
Gegensatzes von Werk und Nichtwerk situiert, ohne es als eine neue zent-
rale Kategorie — als ein neues Ergon — der Kunstphilosophie anzukiindi-
gen. Anhand der Parergon-Debatte unterzieht Derrida grundlegende Bi-
néroppositionen der philosophischen Asthetik selbst an ihrer problemati-
schen Trennungszone einer de-konstruktiven Analyse, so dass ihre gegen-
seitigen Bedingungen und ihre konstitutive oder destruktive Zugehorigkeit
aufgezeigt werden kdnnen. Als Kandidat fiir eine solche Untersuchung
steht Kants Kritik der Urteilskraft zur Verfiigung, die nach Derrida zwei
grofle Gegensétze (theoretische und praktische Philosophie) in einem Drit-
ten zu vereinigen suchte und weitere groBen Asthetiken — von Hegel bis
Heidegger — prégte.® In seiner Lektiire der Dritten Kritik, wobei sich diese
seinem Anspruch nach als ein Kunstwerk lesen lieB,” verweist Derrida auf
eine — scheinbar wenig zentrale — Stelle bei Kant:

,,Selbst was man Zieraten (Parerga) nennt, d. i. dasjenige, was nicht in die ganze Vor-
stellung des Gegenstandes als Bestandstiick innerlich, sondern nur &duflerlich als Zutat
gehort und das Wohlgefallen des Geschmacks vergroBert, tut dieses doch auch nur
durch seine Form: wie Einfassungen der Gemilde, oder Gewinder an Statuen, oder
Séulenginge um Prachtgebdude. Besteht aber der Zierat nicht selbst in der schonen
Form, ist er, wie der goldene Rahmen, bloB um durch seinen Reiz das Gemélde dem
Beifall zu empfehlen angebracht; so heiflt er alsdann Schmuck, und tut der echten
Schénheit Abbruch.*"?

Diese Stelle wird von Kant im Rahmen der Analytik des Schonen ange-
fithrt, um den Unterschied zwischen den reinen (selbstzweckhaften) und

Derrida, WM, S. 94. Hervorhebung im Original.
Vgl. Derrida, WM, S. 53f.
Vgl. Derrida, WM, S. 63.
10 Kant, KdU, B 43. Wichtig ist dabei zu erwihnen, dass Kant sich dem Wort Parerga
erst in den Ausgaben B und C bedient.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

empirischen (von auBlen herangetragenen) Formen des Schoénen ,,durch
Beispiele“'! zu erldutern. Auf den ersten Blick scheint es zuerst klar zu
sein, dass fiir Kant Parerga nur zusétzliche Funktionen haben konnen, die
das innere — bzw. wesentliche — Schone eines Gegenstands entweder ver-
groBern oder verringern konnen. Wenn man aber die zitierte Textstelle
weiter liest, begegnet man einer Paradoxie des Parergon hinsichtlich des-
sen zwei verschiedenen Verwendungsweisen: Einerseits gibt es solche Pa-
rerga wie Einfassungen (Rahmen) von Gemaélden oder Gewidndern von
Statuen, die in ihrer AuBerlichkeit irgendwie als Selbstzweck wahr-
genommen werden und dadurch die quasi-eigentliche Schonheit des
Kunstwerks (Ergon) vermehren konnen. Allerdings konnen sie dies — pa-
radoxerweise — nur durch ihre reine Form leisten, d.h. dadurch, dass sie
sich von allen dufBlerlichen und reizvollen Zwecken und damit von ihrem
parergonalen Status selbst befreien, d.h. dass sich ihre Zusétzlichkeit und
Parergonalitit im Ergon auflosen.'> In diesem Fall kann man schlieBlich
nicht mehr von einem Zusatz oder Parergon an einem Werk reden. Ande-
rerseits gibt es nach Kant solche Parerga, die nicht selbstzweckhaft ,,wie
Einfassungen®,"® sondern viel verfiihrerischer oder reizvoller sind. Der
,goldene Rahmen* z.B. dient in seiner bloBen AuBerlichkeit weniger dem
sogenannten eigentlichen Werk (Ergon) und zieht wegen seines starken
Reizgehalts zu viel Aufmerksamkeit auf sich. Da er eben dadurch ,,der
echten Schonheit Abbruch tut®, wird schlieBlich auch in diesem Fall
schwierig festzustellen, was das eigentlich Schone bzw. das Ergon ohne
dieses Parergon sein konnte. Der paradoxe Status des Parergon lésst sich
in Anlehnung an Derridas Kant-Lektiire wie folgt prézisieren:

,,Die Kritik gibt sich als ein Werk (Ergon) mit verschiedenen Seiten, die sollte sich als
solches zentrieren und rahmen lassen, ihren Hintergrund begrenzen, indem sie ihn, in

einem Rahmen, vom allgemeinen Hintergrund abtrennt. Nun ist der Rahmen problema-

11 Der Paragraf § 14 trigt den Titel ,,Erlduterung durch Beispiele”. Vgl. auch: Uwe
Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus
Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde “, ders. (Hrsg.), Rahmen-
briiche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 15-5, hier S. 21.

12 Vgl. Ulrike Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach
Kant und Derrida, Miinchen 1991, S. 51.

13 Anstelle des Wortes ,,Rahmen* verwendet Kant ,,wie Einfassungen®, was bereits
auf eine Nicht-Feststellbarkeit des Parergon hinweist. Fiir Derridas Interpretation
vgl. Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 52.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 167

tisch. Ich weifl nicht, was an einem Werk wesentlich und was nebensachlich ist. Und
vor allem weil} ich nicht, was dieses Ding ist — weder wesentlich noch nebenséchlich,
weder rein noch unrein —, was Kant Parergon nennt, zum Beispiel den Rahmen. Wo hat
der Rahmen seinen Ort. Hat er einen Ort. Wo beginnt er. Wo endet er. Was ist seine in-
nere Grenze? Seine duflere Grenze? Und seine Oberflidche zwischen den beiden Gren-
zen? Ich weil} nicht, ob der Ort der Kritik, an dem das Parergon definiert wird, selbst
ein Parergon darstellt. Bevor man dariiber entscheidet, was in einem Text, der die Fra-
ge des Parergon stellt, parergonal ist, muss man wissen, was ein Parergon ist — wenn

. . a4
es, zumindest, ein solches gibt.*

Derridas kritische Anmerkungen lassen sich in die Fragen umformulieren,
die im Folgenden genauer diskutiert werden: Wo beginnen die Grenzen
zwischen Ergon und Parergon und dem Nichtwerk? Lésst sich das Parer-
gon auf den sinnlichen Rahmen eines Werks begrenzen? Wenn wir von
einem Kunstwerk sprechen, welche Elemente oder Dimensionen desselben
bezeichnen wir als eigentliche und welche andere als nebenséchliche? Wa-
rum bedarf ein eigentliches Werk (Ergon) tiberhaupt eines sogenannten
Nebenwerks (Parergon)?'” Gibt es ein Werk, das kein Nebenwerk hat —
kann der Ubergang von Werk zum Nichtwerk als eine Liicke oder Kluft
verstanden werden? Oder ist er eher pords? Welche Rolle hat das Parergon
fir ein Werk? Was sind sonst die parergonalen Dimensionen eines
Werks?'®

Nimmt man mit Kant das Parergon zuerst nur als einen sichtbaren
Rahmen oder als einen duflerlichen Zusatz an der sinnlichen Grenze des
Werkes an, steigert sich die Parergon-Paradoxie mit Blick auf eine Reihe
von Werken aus der traditionellen sowie zeitgendssischen Kunst, die
selbst den materiellen Rahmen zum Thema machen und diesem 6fters ei-
nen werkkonstitutiven Status verleihen: Im Hinblick auf das Diptychon
Verkiindigung (Jan van Eyck, 1434/36), auf das in Altarform beschnittene
Gemailde Tetschener Altar (Caspar D. Friedrich, 1807/08), auf das illusio-
nistische Werk Flucht vor der Kritik (Pere B. del Caso, 1874), auf das sur-
realistische Gemaélde Paar mit dem Kopf voller Wolken (Salvador Dali,

14 Derrida, WM, S. 84.

15 Fiir die Auseinandersetzung mit dieser Frage vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rah-
menwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu
einem Vorwort gemacht wurde®, S. 22f.

16 Dazu vgl. Résch, Kunst und Dekonstruktion, S. 166f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

1936), auf die Bilderrahmenserie Surrogate Paintings (Allan McCollum,
1978/80) und auf viele weitere Werke, die bewusst mit den Rahmenstruk-
turen sowie -motiven spielen, kann nicht einfach argumentiert werden,
dass der Rahmen des Kunstwerks als dessen Parergon gelte. Gleichzeitig
gehen solche Rahmenspiele iiber den Bereich der bildenden Kiinste hin-
aus: Filme wie Cinema Paradiso (Giuseppe Tornatore, 1988) oder Die
Verachtung (Jean-Luc Godard, 1963), die das Drehen des Films selbst
zum Thema machen, oder allgemein solche Werke, in denen das soge-
nannte Mise-en-abyme-Verfahren verwendet wird'” (auch das gleichnami-
ge Opernwerk von Lucia Ronchetti [2015]), stellen den sichtbaren Rah-
men des jeweiligen Kunstgebiets reflexiv ins Zentrum des Werkes, so dass
er nicht mehr — im traditionellen Sinne — als parergonal oder nebenséch-
lich gedacht werden kann. Die Reflexion auf den eigenen sichtbaren
Rahmen ist auch im Theater und in der Performance- oder Konzeptkunst
besonders auffillig: Das Foyer und die Biihne der Theaterriume'® werden
seit den Avantgardebewegungen immer wieder auf neue Weise organisiert
bzw. strukturiert (z.B. Inszenierungen von Max Reinhardt wie Konig Odi-
pus [1910] und Orestie [1911] oder Frank Castorfs Trainspotting
[1997])." Zum Beispiel mussten die Zuschauer bei der Performance Jm-
ponderabilia (1977) eine schmale Tiir6ffnung, in der die Kiinstlerin Mari-
na Abramovi¢ und der Kiinstler Ulay nackt standen, diese beide beriih-
rend, durchschreiten. Schlie8lich hatte dabei die Tir, der materielle Rah-
men des Ausstellungsortes (die Galleria Communale d’Arte Moderna in
Bologna) weniger eine nebensichliche, sondern eher eine hauptsichliche
Rolle.”

Freilich gibt es noch viele weitere Werke in der Kunst, die nicht direkt
ihren sichtbaren Rahmen thematisieren oder nicht unmittelbar den techni-
schen und sinnlichen Tréger als solchen fiir den jeweiligen kiinstlerischen
Zweck verwenden. Jedoch ldsst sich auch bei ihnen von verschiedenen pa-
rergonalen Elementen sprechen. Genau in diesem erweiterten Sinne, ndm-

17 Techniken und Verfahrensweisen, die iiber die medialen Differenzen der verschie-
denen Kiinste hinausgehen, werden im dritten Teil der Arbeit ndher diskutiert.

18 Vgl. Schaub, ,,Larger than life?*, S. 179.

19 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, S. 48f.

20 Fiir weitere Beispiele, die sogar auf den traditionellen Rahmen des Theaters vollig
verzichten wollen und dafiir komplett neue Raumlichkeiten (U-Bahnen, Werkstit-
ten, Ruinen, Einkaufszentren usw.) in Auffilhrungsrdume umwandeln vgl. Fischer-
Lichte, Asthetik des Performativen, S. 188f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 169

lich weniger mit Bezug auf die sinnlich verortbare Grenze der Kunstwerke
denn hinsichtlich der praktischen Einrahmungs- bzw. Grenzbildungspro-
zesse der einzelnen Kunstwerke werden Derridas Uberlegungen zum Pa-
rergon im Folgenden von Interesse sein.

Wie es bereits am Anfang erwédhnt wurde, ist der Rahmen Derrida zu-
folge nur eine — wenn auch wichtige — Ubersetzungsmdglichkeit des Pa-
rergon. Seine Frage nach der Relation zwischen Parergon und Ergon geht
iiber die eindimensionale Rahmen-Logik hinaus, die einen einheitlichen
Werk- oder Kunstbegriff voraussetzt, dabei alles in Innen und Auflen oder
in Werk und Nichtwerk einteilt und viele Instanzen als parasitire oder un-
notige Dimensionen der Kunstwerke beiseite legt. Die parergonalen Ele-
mente oder Kennzeichnungen der Werke sind fiir ihn stattdessen in ihrer
Vielfalt zu denken:

| Parergon] ist nicht mehr allein um das Werk herum angesiedelt. Das, was es aufstellt
— die Instanzen des Rahmens, des Titels, der Signatur, der Bildunterschrift (Bildbe-
schriftung), und so weiter — hort nicht mehr auf, die interne Ordnung des Diskurses
iiber die Malerei, ihre Werke, ihren Handel, ihre Aufwertungen, ihren Mehrwert, ihre

Spekulation, ihr Recht und ihre Hierarchien durcheinanderzubringen.“*!

Mit ,,Parergon wird also von Derrida neben dem sichtbaren Rahmen der
Kunstwerke auch die anderen und scheinbar nebensidchlichen Instanzen
wie Signatur, FuBnoten, Schmuck, Register, Urheberrechtshinweis, Vor-
wort, Nebenbemerkungen, Nebenbeispiele usw. kritisch thematisiert. Pa-
rergon stellt somit ein Sinnbild fiir einen gréferen Zusammenhang dar: Es
Hindiziert ein komplexes Netzwerk von Beziehungen, die das Kunstwerk
umgeben, also Formen der Musealisierung, Texte zur Kunst, z.B. Katalog-
texte oder Ausstellungskonzepte, die unter einem spezifischen Thema ste-
hen,“22 sowie ,,Archive, Reproduktion, Diskurs, Markt“?. Derrida erwei-
tert schlieBlich das Parergon-Konzept auf die extrinsisch gedachten (Rah-
men-)Bedingungen eines Kunstwerks, so dass die Rede von den intrinsi-
schen Elementen desselben, wie zu diskutieren gilt, (fast) unmdglich wird.

Es geht Derrida bei der Parergon-Debatte dariiber hinaus nicht allein
um Werke der Kunst, sondern auch um Texte und Schriften, die fiir ver-
schiedene Zwecke geschrieben sein konnen, und die man gewdhnlich als

21 Derrida, WM, S. 25.
22 Ro6sch, Kunst und Dekonstruktion, S. 195f.
23 Derrida, WM, S. 26.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

. Werk* bezeichnet.”* Dies liegt besonders daran, wie im ersten Teil der
vorliegenden Arbeit diskutiert wurde, dass er iiberhaupt nicht von der
Maglichkeit einer Unterscheidung zwischen einem Innen und Auflen oder
zwischen den é&sthetischen und nicht-dsthetischen Zeichensystemen aus-
geht sowie nicht zu diesen gelangt (vgl. 1.2.3) — eben in diesem Sinne spie-
len seine Uberlegungen fiir ein praxisbezogenes Verstindnis von Grenzen
und Uberschreitungen der Kunst eine sehr wichtige Rolle. Die Phiinomene
oder Praktiken der Kunst und Asthetik geschehen Derrida zufolge in den
bereits differentiell konstituierten Medien oder Sprachen.” Die Grenzen
des Asthetischen werden immer bereits aus den diesen sprachlichen oder
medialen Diskursen und Praktiken immanenten Offnungen, Uberbor-
dungs- und Entgrenzungsdimensionen heraus konstituiert, ohne dass sie
mit jenen Praktiken in Ein- oder Ausschlussverhiltnis eintreten. Sie ver-
dichten sich an den Aufschubs- oder Verschiebungsprozessen der Sprache
und der Erfahrung und kénnen uns nicht blo durch eine Suche nach ei-
nem vermeintlichen Wesen der Kunst, sondern durch eine umgekehrte
Richtung, d.h. durch den Fokus auf die Parerga, die Reste und das Parasi-
tére, welche ebenfalls jenen Prozessen ausgesetzt sind und dabei unhinter-
gehbar bleiben, sicht- und merkbar werden.

Obwohl Derridas Parergon-Konzept so weit — iiber die Kunst und
Werke der Kunst hinaus — ausgedehnt werden kann, heiflt dies nicht, dass
man es in einem kunstspezifischen Bezug nicht fruchtbar machen kann.
Denkt man das Verhéltnis zwischen Ergon und Parergon im Sinne von
eben angedeuteten, sich unauthorlich verschiebenden (différance-philoso-
phischen) Momenten her, kann man wichtige Gedanken iiber den Begriff
Parergon im Allgemeinen entwickeln sowie seine (de-)konstruktive Rolle
mit Bezug auf verschiedenartige Werke der Kunst im Einzelnen zeigen.
Als Erstes ldsst sich festhalten, dass das Parergon nach Derrida nicht eine
bloBe AuBerlichkeit/Zusétzlichkeit darstellt, die man einfach vom Kunst-
werk, vom Ergon abzichen oder loslosen konnte. Meist unmerklich, aber
immer konstitutiv, partizipiert das Parergon am Ergon:

,»Ein Parergon tritt dem ergon, der gemachten Arbeit, der Tatsache, dem Werk, entge-

gen, zur Seite und zu ihm hinzu, aber es fillt nicht beiseite, es beriihrt und wirkt, von

24 Derrida spielt kritisch mit Heideggers synonymer Verwendung von ,,Werk™ und
~Kunstwerk®. Vgl. Derrida, WM, 348.

25 Vgl. dazu Georg W. Bertram, ,,Konturen einer Asthetik der Dekonstruktion®, in:
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 50/1 (2005), S. 9-26.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 171

einem bestimmten AufBlen her, im Inneren des Verfahrens mit; weder einfach auflen
noch einfach innen; wie eine Nebensache, die man verpflichtet ist, am Rande, an Bord
aufzunehmen. Es ist zunichst (d'abord) das An-Bord (I’a-bord).“*

Seine Untrennbarkeit von dem Ergon entspringt dem prozessualen Cha-
rakter des Parergon. Denn in seinem (immanenten) Spiel mit Ergon profi-
liert es verschiedene Dynamiken: Parergon wirkt, beriihrt und tritt ent-
gegen, d.h., es ist immer ,,am Rand entlang, daneben, aber eben auch da-
gegen.“”’ Interne Partizipation des Parergon am Ergon ist so wesentlich,
dass eine feste Grenze zwischen ihm und dem Ergon oder zwischen Werk
und Nichtwerk letztlich niemals gezogen werden kann. Eben diese Nicht-
Feststellbarkeit oder Unentscheidbarkeit des Parergon — als eine dif-
férance-Figur — macht nach Derrida die konstitutive Dimension eines je-
den Kunstwerks oder -ereignisses aus. Immer wenn man eine Grenze zwi-
schen Parergon und Ergon zu ent-scheiden versucht, tritt ein umgekehrtes
Verhiltnis zwischen beiden auf. Da die Un-ent-Scheidbarkeit bzw. die
wechselnden Beziehungen zwischen Parergon und Ergon uns sehr wichti-
ge Verstdndnisse liber die Grenzen der Kunstwerke geben werden, wird
diese aporetische Relation im Folgenden anhand von drei Beispielen, die
auf sehr verschiedenen Medien und Kontexten beruhen, niher erldutert.?®
(1) Das Gemilde Der Sturz des Ikarus (Pieter Breughel, 1558);% (2) der

26 Derrida, WM, S. 74.

27 Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 58.

28 Diese Beispiele wurden teilweise willkiirlich gewahlt, um die Parergon-Ergon-
Relation allgemein fiir einzelne Kunstwerke zu problematisieren. Anders als die
vorhin erwédhnten Beispiele, bei denen direkt und ganz gezielt der Rahmen der
Kunstwerke thematisiert wurde, beziehen sich die hier genannten drei Beispiele al-
so nicht unmittelbar auf die Spiele mit den sichtbaren Rahmen. Bei den jeweiligen
Beschreibungen wird es des Weiteren nicht darum gehen, eine Werkinterpretation
als die einzige Interpretationsmoglichkeit zu bevorzugen, sondern mit Blick auf
mehrere plausible Moglichkeiten sogenannte wesentliche und nebenséchliche Ei-
genschaften mit- und gegeneinander ins Spiel zu bringen, um die Unentscheidbar-
keit, d.h. Parergonalitét und deren konstitutiven sowie destruktiven Werkbezug als
eine wichtige Dimension von Kunst und Kunstpraxis aufzuzeigen.

29 Das exakte Datum und Register sowie der Titel des Werks sind umstritten. Im Fol-
genden wird sich auf die Version bzw. vermeintliche Erstkopie in den Musées ro-
yaux des beaux-arts de Belgique (Briissel) bezogen, die den Titel La chute d’Icare

tragt.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Film Drei Farben: Blau (Krzysztof Kieslowski, 1993) und (3) das Instal-
lationswerk Square Depression (Bruce Nauman, 2007).

Fragt man zuerst nach dem Wesentlichen (Ergon) und dem Unwesent-
lichen (Parergon) des beriihmten Gemaldes von Breughel, bieten sich viele
Aspekte in ihrem Wechselspiel als mogliche Antworten an:* (i) Man kann
die groBen Figuren in der Mitte des Geméldes als Ergon und den ,Rest* als
Parergon annehmen, (ii) dagegen lassen sich der Titel und die Geschichte
vom Sturz des Ikarus als Ergon bestimmen, das Gemaélde selbst bleibt
dann nebensdchlich (Parergon); oder (iii) abwesende Figuren und irritie-
rende Darstellungen konnen als wesentlicher (Ergon) interpretiert werden,
was zur Folge wiirde, dass der grof3e Teil des Gemaldes sowie die im Hin-
tergrund stehende Geschichte des Ikarus zum Parergon wird.

(1) Zuerst kann man wohl die groB3 dargestellten Figuren, z.B. den
pfliigenden Bauern, das Pferd, den Angler, den Knaben im eingerahmten
Bildraum sowie ihre Bewegungen als das Ergon (das Wesentliche) des
Gemadldes anerkennen. Aus diesen auffdlligen Elementen heraus konnte
man dann das Bild moglicherweise als eine Darstellung des alltidglichen
Lebens in einer bauerlichen Welt interpretieren. Auf diese Weise denkt
man schlielich nicht nur den Titel und die Geschichte, sondern auch das
fallende Bein von Ikarus und die untergehende Sonne als nebensichlich.
Insofern man den Titel des Geméldes nicht beachtet oder die mythologi-
sche Geschichte iiber den Sturz des Ikarus nicht kennt, ist diese Behaup-
tung zuerst nachvollziehbar. (ii) Betrachtet man aber das Geméilde weiter
mit der mythologischen Deutung des Titels und mit dem kulturgeschicht-
lichen Wissen (iiber den Absturz des Ubermiitigen), wiirden die hinter-
griindigen oder scheinbar nebenséchlichen Elemente stirker hervortreten:
Die fallenden Beine auf der unteren rechten Seite des Bildes, die den her-
abstiirzenden Ikarus symbolisieren, und die kleine Felseninsel, auf der er
mit seinem Vater Daidalos vermutlich eingesperrt war und von der beide
mit den Fliigeln fliichten wollten, wiirden mehr an Bedeutung gewinnen:
So miisste man schlieBlich eher den Titel und die kleine Figur als Ergon
denken. (iii) Nicht nur solche Anspielungen, die im Gemélde zu finden
sind und die auf einem kulturspezifischen Vorwissen beruhen, sondern
auch viele abwesende, anders dargestellte oder irritierende Elemente kon-
nen ebenso wesentliche Rollen tibernehmen: Ist die Abwesenheit des Dai-

30 Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich zum Teil auf Arthur Dantos Interpreta-
tion dieses Gemidldes im fiinften Kapitel seines Buches ,,Die Verkldrung des Ge-
wohnlichen“. Vgl. Danto, Die Verkldrung des Gewéhnlichen, S. 178-185.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 173

dalos, der nichsten Hauptfigur dieser Geschichte, der die Fliigel aus Vo-
gelfedern und Kerzenwachs anfertigte, der uns das Wissen um den Sturz
seines Sohns vermittelte, fiir das Gemilde nicht konstitutiv? Wie sieht es
aus mit dem Sonnenuntergang? Verandert dieser, der in der entgegensetz-
ten Richtung von Ikarus steht und offensichtlich nicht ausreicht, das Ker-
zenwachs am Fliigel zu schmelzen, nicht den gesamten Ikarus-Mythos
(das Ergon des Gemildes)? Oder vielleicht sind doch die zuerst genannten
Figuren das tatséchliche Ergon, weil sie an dem Sturz von Ikarus vdllig
uninteressiert sind, was dazu fiihrt, dass das Gemdlde ofters ,,Landschaft
mit dem Sturz des Ikarus genannt wird.*' Jedoch macht auch diese letzte
Interpretation erst dann Sinn, wenn man parergonale Elemente (jetzt wie-
der die Geschichte iiber den Sturz des Ikarus) ins Spiel bringt. In jedem
Fall bedingt aber das Ergon das Parergon und die Relation zwischen bei-
den ist nicht klar zu entscheiden.

Bei dem zweiten Beispiel geht es um den ersten Teil der Drei-Farben-
Trilogie von Kieslowski, die insgesamt auf die drei Farben der franzdsi-
schen Flagge sowie die ihnen entsprechenden Werte (Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit) anspielt. Erwartet man beim Film mit dem Titel Blau
einen Freiheitsbezug, kann man ihn dem Anschein nach in der tiefen emo-
tionalen Welt der Hauptdarstellerin Julie finden. Zu Beginn des Films ver-
liert Julie nach einem schweren Autounfall ihre Tochter und ihren Mann,
der ein bekannter Komponist war. Nach diesem Verlust zieht Julie nach
Paris, um mit ihrer Vergangenheit vollig zu brechen und dort ein neues
Leben anzufangen. Mit Slavoj Zizek lasst sich dieser Wunsch nach einem
absoluten Anfang als eine Art ,,abstrakte[r] Freiheit™ interpretieren, die im
Laufe des Films notwendigerweise scheitern wird.”> Obwohl sie bereits
vor einem solchen Anfang viele Gegenstinde aus der Vergangenheit und
u.a. musikalische Fragmente ihres Mannes vernichtet hat, werden diese
nicht aus ihren Gedanken geldscht und gehen ihr immer wieder durch den
Kopf. Am Ende entschlie8t sie sich dazu, die unvollendete Komposition
ihres gestorbenen Mannes zusammen mit dessen ehemaligen Mitarbeiter
Oliver fertigzustellen, was fiir Zizek eine Riickbeziiglichkeit bzw. ein
Riickweg zur hegelschen konkreten Freiheit darstellt.” Der Film endet mit

31 Auch Danto problematisiert das Gemaélde an einer Stelle mit dem Namen ,,Land-
schaft”. Vgl. Danto, Die Verkldrung des Gewdhnlichen, S. 180.

32 Slavoj Ziiek, Die Furcht vor echten Trinen. Krzysztof Kieslowski und die ,, Naht-
stelle”, Berlin 2001, S. 199f.

33 Vgl. Zizek, Die Furcht vor echten Trinen, S. 213.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

der von ihr zu Ende komponierten Musik sowie mit ihrem weinenden Ge-
sicht.

Diese Beschreibung kann keineswegs als die einzige oder richtige Be-
schreibung gelten und ihre Aporie wird deutlicher, wenn wir nach den ne-
bensachlichen/parergonalen und eigentlichen/ergonalen Elementen dieses
Filmes fragen. Hier kann man wieder viele (scheinbar) werkinterne und
werkexterne Momente oder Faktoren aufzdhlen, die aber bei einer genauen
Betrachtung in ein umgekehrtes Verhidltnis miteinander treten werden.
Nehmen wir an, dass Julie und ihre Geschichte das Ergon dieses Werkes
ausmachen und die restlichen Momente, Figuren, Bilder, Titel, Symbole
usw. zweitrangig (parergonal) sind. Was wiére dann aber, wenn der Film
nicht den Namen Blau, sondern Griin oder Nach dem Unfall getragen hit-
te? Offensichtlich wiirde und miisste man Julies Geschichte vollig anders
interpretieren, nicht nur weil blaue Gegenstinde, Kleiderstiicke und insge-
samt eine blaue Atmosphére den Film beherrschen, sondern auch weil der
von der Trilogie beanspruchte Bezug auf die Freiheit verloren ginge — was
auch zur Folge hitte, dass Zizek diesen Film in seinem Buch véllig anders
und ohne Hegelsche Freiheitstrilogie interpretieren miisste. Auch in die-
sem Fall wire es also schwierig, dem Titel oder der Geschichte jeweils ei-
ne sekundire Rolle zuzuschreiben.** Als Alternative kann man sich vor-
stellen, dass ihr Mann, der Komponist, ein parergonales Moment des
Films ausmacht, weil man ihn kurz vor seinem Tod am Anfang des Films
nur ein einziges Mal sieht. Allerdings kdnnte man wieder einwenden und
behaupten, dass er (in seiner Abwesenheit) eventuell die wichtigste Rolle
ibernimmt: Seine Affdare mit einer anderen Frau, die Julie erst nach sei-
nem Tod erfdhrt, seine Musik, die am Ende von Julie vollendet wird oder
sein Mitarbeiter, der Julie folgt und sie zur Neukomposition der Musik ih-
res Mannes tliberredet, verhindern den Neuanfang bzw. die absolute Frei-
heit von Julie. Kurz gesagt: Man versucht in Blau nebenséchliche Ele-
mente herauszufinden und sie abzusondern, um ein reines, in sich einge-
schlossenes Werk, ein Ergon festzustellen. Je mehr Elementen oder Mo-

34 Auch die anderen beiden Teile der Trilogie konnen nicht einfach von Blau abgelost
werden, nicht nur weil der Name Blau erst dann Sinn macht, sondern wegen einiger
sich tiberschneidender Szenen: In Weif sieht man die Szene im Gericht von der an-
deren Seite, und in Rot sieht man in der allerletzten Szene eine Fahrkatastrophe, bei
der die einzigen Uberlebenden drei Paare aus den jeweiligen Teilen der Trilogie

sind.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 175

menten man jedoch den Status ,,Parergon® zuschreibt, desto weniger Er-
gon (Julie) bleibt am Ende.

Auf den ersten Blick mag das dritte Beispiel im Vergleich zu den ers-
ten beiden wenig spektakulér erscheinen: Bei der Square Depression, die
2007 von dem US-amerikanischen Kiinstler Bruce Nauman in Miinster
aufgebaut wurde, handelt es sich um eine weille, quadratische Betonplatte,
in der die Mitte ca. zwei Meter tief spitz zulduft. Das Werk wird zugleich
als eine negative Biihne bezeichnet und erinnert an eine umgedrehte Py-
ramide, die in die Erde eingesunken ist.*> Der Name Square Depression
birgt die doppelte Anspielung auf eine psychische Stérung und auf eine
geomorphologische ,Senke‘ — eine unter dem Meeresspiegel liegende
Struktur. Betritt man die Skulptur und l&uft man bis zum Scheitelpunkt
hinab, verliert man langsam den Blick auf die Umgebung des Werkes. Der
Kiinstler beschreibt seine kiinstlerische Absicht wie folgt: ,,Ein Gedanke
bei der Senkung, den versenkten Dreiecken, war, dass man hineinlaufen
kann und so tief darin steht, dass die Augenhdhe unter dem Bodenniveau
liegt und dies einen in gewisser Weise isoliert. Alle sind tiber einem und
schauen auf einen herunter.“*°

Nehmen wir an, dass der geometrische Mittelpunkt das Ergon des
Werkes ausmacht: Er ist das Zentrum des Werkes, wo sich z.B. eine Besu-
cherin eine Weile aufhalten muss. Entsprechend dem Titel des Werkes
konnen wir diesen tiefsten Punkt als ,depressiven Punkt® bezeichnen, der
die Besucherin in einen traurigen, hoffnungslosen Zustand versetzen soll.
Allein diese einfache Beschreibung bedarf aber einer Reihe von weiteren
Beziigen und Elementen, die man nicht blof3 als parergonal klassifizieren
kann. Als Erstes sind fiir den Mittelpunkt (Ergon) die Aulenkanten ebenso
wichtig, die der Besucherin nur einen beschriankten Blick auf ihre Aullen-
welt erlauben. Es kann also heillen, dass sie nicht wegen des depressiven
Punktes, sondern wegen dieser Kanten auf dem Bodenniveau, die ihren
Blick sperren, in einen depressiven Zustand geriet. Als Nachstes kann man
ebenso einwenden und behaupten, dass ein solcher Zustand weder allein
durch den Mittelpunkt noch durch die AuBenrdnder entsteht, sondern die
Besucherin selbst eigentlich das Ergon des Werkes ist. Es geht letzten En-

35 Vgl. Claudia Miklis, Valeska Schneider, ,,,,Square Depression* von Bruce Nauman:
Eine negative Biithne zur Selbsterfahrung®, URL: http://www.skulptur-projekte.de
/skulptur-projekte-download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf S. 1. (Letzter Zugriff am
25.07.2015).

36 Miklis, Schneider, ,,Square Depression®, S. 2. Hervorhebung T.A.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

des um ihre Schritte ins Zentrum, ihre Gefiihle und ihre privaten Erfahrun-
gen. Jedoch ist dieser Gedanke auch nicht lange haltbar: Mit guten Griin-
den kann man argumentieren, dass nicht die am Mittelpunkt stehende Be-
sucherin, sondern die anderen Menschen, die nicht auf Augenhohe stehen
und sie von oben anschauen oder einfach ignorieren, die eigentliche Ursa-
che der Depression sowie das Ergon des Werkes ausmachen. Denn solan-
ge es oben keine herumlaufenden Menschen gibt, wird solch ein trauriges
Gefiihl gar nicht oder nur mangelhaft erregt. Auch bei diesem Werk stof3t
man schlieBlich auf mehrere Elemente, die eine Entscheidung dariiber er-
schweren, ob sie jeweils wesentlich oder blo3 nebensichlich sind. Denkt
man also ein Element zuerst als Parergon, dann hat es in einer genaueren
Betrachtung einen Pseudo-Ergon-Status.

Bei all diesen Beispielen handelt es sich um wechselnde Verhéltnisse
an den Grenzzonen des betreffenden Werkes, wobei keine eindeutige Un-
terscheidung zwischen den Dimensionen von Parergon und Ergon getrof-
fen werden kann. Die Grenzen zwischen dem Eigentlichen und Neben-
séchlichen, zwischen dem Zentralen und Marginalen oszillieren so grund-
legend, dass letztlich kein Ergon bleibt, das von dem Parergon nicht
durchdrungen wére. Schlielich ldsst sich aus den bisherigen Ausfiihrun-
gen zur Derridas Philosophie und zu den einzelnen Beispielen folgern,
dass jedes Kunstwerk oder jede Kunstpraxis unzdhlbare Elemente oder
Momente begleitet, die selbst nicht im Kunstwerk thematisiert sind, offen-
sichtlich tiber es hinausgehen und ihre sichtbaren sowie unsichtbare Gren-
zen Uberschreiten. Versteht man also die Grenzen eines Kunstwerks so po-
ros und zugleich dynamisch-prozessual, werden die Grenziiberschreitun-
gen in der Kunst nicht als Ausnahmefalle oder aulergew6hnliche Phéino-
mene, sondern solche Momente, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf
unterschiedliche Weise auftreten.

Diese Schlussziehung kann aber erst dann nachvollziehbar sein und fiir
eine Theorie der Kunst weiter produktiv gemacht werden, wenn man das
Parergon-Konzept mit Derrida immer in seinem parasitdren Zug, in seiner
Unentscheidbarkeit, d.h. so, wie es ist, als konstitutiv fiir Kunstwerke
denkt, anstatt es als eine neue wesentliche Kategorie der Kunst nahezule-
gen. Der Begriff ,,Un-ent-Scheidbarkeit™ (Ausweglosigkeit an einer mehr-
dimensionalen Scheidezone) wurde bereits im ersten Teil der vorliegenden
Arbeit als eine Aporie bzw. aporetische Erfahrung der Grenze behandelt
(vgl. 1.2.2). Mit Bezug auf Kunstwerke tritt nun der aporetische Charakter
der Grenze in der Figur des Parergon auf. Als eine Art Aporie stellt Parer-

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 177

gon eine ,,grenz(ent)ziehende* Bewegung dar.’’ Parergon ist also aporeti-
sche Grenze des Kunstwerks, die sich in jedem Akt des Gezogen-Werdens
permanent entzieht. Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und -entziehung
ist an dieser Stelle nicht ein beliebiges Wortspiel, sondern sie weist auf ei-
ne dynamisch-prozessuale Relation zwischen dem Kunstwerk und der
Welt (vgl. 1.2), die Derrida wieder mit seiner différance-Figur erklart: Das
Verhiltnis zwischen Parergon und Ergon ist demnach den andauernden
Aufschubs- und Entzugsprozessen ausgesetzt, die die Grenzen des Kunst-
werks als aporetische Zonen (re)markieren.®® Als eine unentscheidbare
und gespenstische®” Grenze bildet das Parergon somit ein flieBendes, pro-
zessuales und bedeutungsgenerierendes Moment der Kunstpraxis. Das Pa-
rergon beseitigt dabei fiir Derrida jegliche Ein- und Ausschlusslogik (von
Werk/Nichtwerk, Parergon/Nichtparergon oder Kunst/Nichtkunst), durch
die unsere &sthetisch-kiinstlerischen Praktiken immer verkiirzt sowie redu-
ziert verstanden werden.

Die einzelnen Kunstpraktiken sind einer Reihe von Uberschreitungen
und Bewegungen ausgesetzt, die die Grenzen zwischen Parergon und Er-
gon sowie die anderen Oppositionen permanent verdndern sowie dauerhaft
verschieben. Diese Prozesse konnen sich immer dann als fruchtbar erwei-
sen, wenn das Parergon, das eine Kunstpraxis durchwebt, in seiner Unent-
scheidbarkeit immer stérker auftritt. Ein Parergon, das man endgiiltig fest-
stellen konnte, wére dann wieder ein klassisch feststehendes Ergon und
schliige damit in einen Pol der geltenden Oppositionskette (Werk-
/Nichtwerk) um. Stattdessen ,,bringt es alle Gegensitze aus der Fassung,
ohne doch unbestimmt zu bleiben und schafft Raum fiir das Werk.“* In

37 Vgl. Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 56.

38 Der Begriff Re-Markierung spielt ebenso eine zentrale Rolle in Derridas Uberle-
gungen zu den einzelnen Gattungen der Kunst und der Kiinste, die im nichsten Teil
detailliert diskutiert werden (vgl. I11.3.2).

39 Wie vorhin zitiert wurde: ,,Jeder Entscheidung, jeder sich ereignenden Entschei-
dung, jedem Entscheidungs Ereignis wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst
inne, wie ein wesentliches Gespenst.“ Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f.

40 Derrida, WM, S. 25. Hervorhebung im Original. Hier lasst sich noch anmerken,
dass es zwischen den Begriffen ,,Unentscheidbarkeit™ (indécidabilité) und ,,Unbe-
stimmtheit” (indétermination) einen wichtigen Unterschied gibt. Wahrend der erste,
wie im ersten Teil diskutiert, eine unauthérliche und aporetische Grenzpraxis dar-
stellt, kommt dem zweiten — in diesem Zusammenhang — eine solche praxisbezoge-

ne Rolle nicht zu. Der Nebensatz ,,ohne unbestimmt zu sein‘ l4sst sich also nicht so

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

seiner Unentscheidbarkeit hat das Parergon damit mindestens zwei wichti-
ge Funktionen: (1) Verunsicherung der Gegensétze, die in der philosophi-
schen bzw. dsthetischen Tradition historisch verankert sind; (2) seine
werkschaffende bzw. -konstitutive Rolle, die trotz oder wegen seiner per-
manenten Entzugsmomente doch moglich ist. Die erste Funktion kann
man nur im groflen Rahmen von Derridas philosophischem Projekt disku-
tieren, das hier bisher mehrmals — nebenbei oder parergonal — erwdhnt
wurde. Wichtiger ist aber die zweite Funktion, die es zuletzt kurz zu erldu-
tern gilt.

Die Auseinandersetzung mit Kants Dritter Kritik fiihrt Derrida am En-
de zu der Behauptung, dass das Parergon nicht nur eine wichtige Rolle fiir
Kunstwerke spielt, sondern (fast) die gesamte Rolle des kiinstlerischen
Schaffens iibernimmt. Das Kunstwerk hat fiir ihn am Ende nichts anderes
als Zusétze bzw. Parerga. Nicht das Ergon filigt zu sich verschiedene Pa-
rerga (Schmuck, Rahmen, Titel usw.) als Zusétze hinzu, sondern erst das
Parergon bringt — als sich verschiebende Prozesse der Grenzbildung bzw.
Einrahmung — das Kunstwerk hervor, ohne dabei das neue Wesentliche
(Ergon) zu werden. Die erste Anndherung an diese recht kontra-intuitive
Vorstellung zeigt Derrida, indem er bei seiner Kant-Lektiire auf einen dem
Ergon inhdrenten Mangel hinweist:

,,Die natiirliche Lage, die fiir die Errichtung eines Tempels gewihlt wurde, ist [Kant zu-
folge, T.A.] offensichtlich kein Parergon. Ein kiinstlicher Ort auch nicht: weder der
Kreuzungspunkt, noch die Kirche, noch das Museum, noch die iibrigen Werke um das
eine oder andere. Aber die Bekleidung oder Séule ist ein solches. Warum? Nicht weil
sie sich ablosen, sondern weil sie sich schwieriger ablosen und vor allem weil ohne sie,
ohne ihre Quasi-Ablosung, der innerliche Mangel des Werks zum Vorschein kdme; be-
ziehungsweise, was sie beziiglich eines Mangels auf dasselbe hinauslduft, nicht zum
Vorschein kiime. Was sie zu Parerga macht, ist nicht einfach ihre iiberfliissige Au-
Berlichkeit, es ist das interne strukturelle Band, das sie mit dem Mangel im Inneren des

Ergon zusammenschweifit. Und dieser Mangel ist damit konstitutiv fiir die Einheit

denken, dass Parergon letzten Endes entschieden wird, sondern so, dass es in seiner
Unentscheidbarkeit wirkt und hervortritt. Vgl. auch: ,,I say ,undecidability® rather
than ,indeterminacy* because I am interested more in relations of force, in differ-
ences of force, in everything that allows, precisely, determinations in given situa-
tions to be stabilized through a decision of writing“. Jacques Derrida, ,,Afterword:
Toward An Ethic of Discussion®, Gerald Graff (Hrsg.), Limited Inc, Evanston Il
1988, S. 111-160, hier S. 148.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 179

selbst des Ergon. Ohne diesen Mangel bediirfte das Ergon nicht des Parergon. Der
Mangel des Ergon ist der Mangel des Parergon, der Bekleidung oder der Sdule, die ihm

dennoch duBerlich bleiben. Wie lisst sich der Anteil der Energia bestimmen?<*!

Das Parergon-Konzept indiziert — nach der dekonstruktiven Analyse von
Derrida — eine permanente Mangelhaftigkeit bzw. die mangelhafte Identi-
tiat des Ergon. Diese Defizite sollen durch das Parergon ersetzt bzw. er-
génzt werden; seine unheilbare Mangelhaftigkeit bedarf also immer eines
Supplements.** Mit dem Hinweis auf die prinzipielle Mangelhaftigkeit des
Ergon, die sich eben im Akt des Parergon-Supplements enthiillt, gibt Der-
rida eine indirekte Antwort auf eine der oben gestellten Fragen: ,Warum
bedarf ein jedes Werk des Parergon?‘: Ein jedes Werk bedarf des Parer-
gon, weil es erst dann ein Werk wird. Mit anderen Worten: Erst durch pa-
rergonale Elemente bzw. Prozesse (durch den Titel, den Ort, die Entste-
hungszeit, die Stile, den Kontext, die Bildschrift, den Rahmen usw.) wird
das Werk zu einer scheinbaren Einheit gebracht. Wenn Derrida am Ende
der oben zitierten Stelle die Frage nach dem ,,Anteil der Energia® — in An-
lehnung an die aristotelische Dynamis-Energiea-Relation — stellt, deutet er
schon darauf hin, dass sich das Parergon durch seine Kraft und Prozessua-
litdt auszeichnet, durch die der Mangel des Ergon supplementiert werden
soll:*

,,Dieser Mangel, der vor der Einrahmung nicht bestimmt, lokalisiert, situiert, innerhalb
oder auBlerhalb arretiert werden kann, ist zugleich [...] Produkt und Produktion des

Rahmens.“*

Parergon ist demnach ein Prozess der Einrahmung, eine Kraft (Energeia),
die das Werk {iberhaupt hervorbringt.45 Vor diesem Prozess der ,,Einrah-
mung“ gibt es weder ein Werk noch dessen Rahmen. Parergon soll also
nach Derrida nicht als einen bloBen Anhang zu dem Kunstwerk gedacht
werden; vielmehr hat es den Vor-Gang. Jedoch hat diese Prioritét des Pa-

41 Derrida, WM, S. 80.

42 Hierzu vgl. Hyun Kang Kim, Asthetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der Philo-
sophie der Moderne, Wiirzburg 2004, S. 80.

43 Vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-
ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde®, S. 23.

44 Derrida, WM, S. 93.

45 Vgl. Kim, Asthetik der Paradoxie, S. 79.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

rergon, diese Energia, keinen ,erste[n] Beweger“.*® Denn auch hier han-

delt es sich um eine nicht-urspriingliche différance-Bewegung. Sowohl der
Rahmen — als eine sinnlich-statische Grenze des Kunstwerks — als auch
das mangelhafte Ergon sind sein Produkt und sein Rest (Parergon des Pa-
rergon des Parergon usw.). Bei diesem unendlichen Supplementierungs-
verfahren geht es anders ausgedriickt um den Primat der parergonalen
Kraft vor dem statischen Ergon oder um einen praxisbezogenen Vorgang
vor dem Ergon. In diesem Sinne driickt Derrida aus: ,,Es gibt keinen natiir-
lichen Rahmen. Es gibt Rahmen, aber der Rahmen existiert nicht."
Wenn also von einem Rahmen (oder von der Grenze) des Kunstwerkes
gesprochen wird, kann dieser Rahmen nicht als ein fester, bereits existie-
render Rahmen gedacht werden, der zum Kunstwerk hinzukdme und ihm
eine Einheit verliche. Vielmehr soll der Rahmen als eine Rah-
menbewegung, als ,,Einrahmung® bzw. als eine prozessuale Grenzbildung
verstanden werden, die das Werk iiberhaupt aporetisch bzw. parergonal
konstituiert.*® Kurz: Das Kunstwerk erzeugt unziihlbare aporetische Gren-
zen, die konstitutiv selbst fiir es sind.

Fasst man alle bisherigen Anmerkungen iiber das Parergon zusammen,
lassen sich wichtige Ergebnisse fiir die im Rahmen dieser Studie bearbei-
tete praxisbezogene Asthetik gewinnen, durch die Grenzen und Uber-
schreitungen der einzelnen Kunstwerke bzw. —praktiken plausibel verstan-
den werden konnen. Im Diskurs und in der Praxis der Kunst nimmt man
oOfters an, anhand von Rahmen oder Parerga eine Grenze gezogen zu ha-
ben, die das Werk vor der Welt bzw. vor jeder moglichen AuBerlichkeit

46 Derrida, WM, S. 103.

47 Derrida, WM, S. 103. Hervorhebung im Original. Mit dem Unterschied zwischen
,»es gibt“ und ,,es existiert/ist* spielt Derrida in vielen seiner Schriften. Im einfachs-
ten Sinne des Wortes handelt es sich dabei um einen Unterschied zwischen einem
Ereignis-Denken und dem Présenz-Denken. An einer Stelle in Politik der Freund-
schaft macht er diese Unterscheidung klar: ,,Die Gabe, wenn es sie gibt; die Erfin-
dung, wenn es sie gibt, etc. Es geht dabei nicht um das Einrdumen einer hypotheti-
schen oder konditionalen Dimension (falls; vorausgesetzt, dass; etc.), sondern um
die Markierung einer Differenz zwischen dem ,es gibt® einerseits, dem ,ist* oder
,existiert® andererseits, also zwischen dem ,es gibt* und den Worten der Prasenz.
Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 71.

48 Vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-

ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde®, S. 19f.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 181

schiitzen und von ihnen trennen kénne.*” Aber mit einem Fokus auf die
vermeintlichen Grenzen von Kunstwerken — sowie mit Blick auf oben an-
gefiihrte Beispiele — hat sich nun herausgestellt, dass das Pseudo-
Unwesentliche, das scheinbar Beildufige, das Einrahmende, das Quasi-
Nebensichliche usw. keineswegs von dem abgelost werden kann, was wir
als ,Werk* (oder allgemein als ,Kunst®) verstehen, und fiir die Konstituti-
on desselben eine unverzichtbare Rolle spielt. Loslosung von Parerga
wiirde letzten Endes das Ergon zum Verschwinden bringen. Die Grenzen
zwischen Ergon und Parergon lassen sich aus diesem Grund nicht als fes-
te, sondern nur als konstitutiv-prozessuale, aber zugleich als sich perma-
nent verschiebende Grenzen denken, die einer Reihe von Verhéltnissen
und den scheinbar relevanten und irrelevanten Aspekten des Kunstwerkes
ausgesetzt sind sowie sich in jedem Moment dieser Reihe neu differenzie-
ren.

49 Vgl. z.B. Georg Simmel, ,,Der Bilderrahmen. Ein &sthetischer Versuch®, Klaus
Lichtblau (Hrsg.), Soziologische Asthetik, Wiesbaden 2009, S. 111-117.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resilimee

Die relationalen, topologischen und funktionalen Perspektiven zu Grenzen
und Uberschreitungen, die im ersten Teil dieser Studie zuerst hinsichtlich
der dialektisch orientierten Theorien und dann mit den Schriften von
Foucault und Derrida intensiv erarbeitet wurden, haben ein praxisbezoge-
nes Verstindnis der Kunst suggeriert, nach dem die Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen der Kunst immer in ihrer tiefen Verflochtenheit mit den
anderen Lebenspraktiken betrachtet werden miissen, wobei jegliches Den-
ken von einem &sthetischen AuBerhalb ausgeschlossen bleibt. Um solch
ein Verstindnis zur Geltung zu bringen, hat dieser zweite Teil der Studie —
wie methodisch begriindet wurde — vermeintliche Grenzen zwischen
Kunst und Nichtkunst sowie zwischen Werk und Nichtwerk begrifflich
untersucht und kritisch neu begriindet, anstatt zahlreiche Kunstphédnome-
ne, die man gewdhnlich als grenziiberschreitende denkt, einzeln zu be-
schreiben. Bisherige Auseinandersetzungen mit den wichtigen &stheti-
schen Theorien (von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida) fiihren uns
schlieBlich zu dem folgenden Ergebnis: Insofern man Grenzen und Uber-
schreitungen der Kunst (oder der Kunstwerke) immer in ihrem konstitutiv-
prozessualen Einhergehen versteht, anstatt sie bloB als zwei getrennte
Phianomene zu denken, die der Logik der Gegensitze unterworfen bleiben,
erkennt man in jedem einzelnen Kunstwerk eine Reihe von Grenzen und
Uberschreitungen, die fiir dessen Konstitution, Produktion, Erfahrung oder
Interpretation grundlegende Rollen spielen. Wenn zahlreiche Arten von
Uberschreitungen selbst in den (dem Anschein nach) einfachsten oder
klassischen Werken der Kunst in vielerlei Hinsichten hervortreten, dann
konnen die komplexeren Werke in der zeitgendssischen Kunst, die man
als grenziiberschreitende Kunstphdnomene oder -werke bezeichnet, nicht

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

als Sonder- oder Ausnahmefille, sondern ebenfalls konstitutive Ziige un-
serer Kunstpraktiken verstanden werden. Asthetische Grenziiberschrei-
tungen bringen schlieBlich keine zweite oder iibergeordnete Sphére des
Asthetischen heraus, sondern sie machen uns deutlich, wie die Kunst im-
mer schon aus den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer sprachlichen und medialen Orientierungen hervorgeht.

Wie bereits am Anfang dieses Teils erwidhnt, zielte die Auseinander-
setzung mit Kant, Adorno, Heidegger und Derrida grundsétzlich darauf ab,
die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik, d.h. die Untrennbarkeit der
Kunstpraktiken von den anderen Lebenspraktiken sowie ihre wechsel- und
gegenseitige Prozessualitit nachvollziehbar zu machen. Zwar ist es kein
Zufall, dass diese Kriterien, die vorhin vornehmlich ausgehend von Derri-
das Uberlegungen entworfen wurden (vgl. 1.2.3), nun im GroBen und Gan-
zen wieder durch Derridas Texte erfiillt werden. Jedoch soll damit kei-
neswegs behauptet werden, dass die gesamte Argumentation schon von
Beginn an nur auf Derrida basierte oder dass Kants, Adornos sowie Hei-
deggers Kunsttheorien dabei geringeren Wert besitzen. Das Gegenteil ist
der Fall: Derridas kunsttheoretische Uberlegungen kénnen meines Erach-
tens erst dann produktiv gemacht werden, wenn man sie andauernd — wie
es Derrida selbst in seinen Schriften tut — auf den traditionellen Kunstdis-
kurs bezieht. Denn ohne festen Bezug auf die traditionellen &sthetischen
Theorien konnen seine Gedanken weder richtig verstanden noch angemes-
sen diskutiert werden. Seine Kritik an Gegensitzen wie Kunst/Nichtkunst
oder Werk/Nichtwerk usw. hat nur dann Sinn, wenn diese in der Ge-
schichte der Asthetik tatséichlich existieren. Geht man mit Derrida kritisch
auf die vermeintliche Grenze zwischen Kunst und Nichtkunst ein, werden
jene Gegensitze nicht bloB verschwunden. Vielmehr werden die Zonen,
die zwischen ihnen liegen, breiter gedffnet, flieBend gemacht und wird
somit eine Reihe von Verschiebungs-, Entzugs- sowie Verdichtungspro-
zessen in Gang gesetzt. Dies hat schlieBlich zur Folge, dass durch Derridas
Kritik an den traditionellen Asthetiken von Kant, Hegel, Adorno oder
Heidegger nicht allein ihre Defizite, sondern zugleich ihre Verdienste ni-
her erkannt werden. Aus dieser Perspektive werden im Folgenden einige
wichtige Momente der bisherigen Ausfithrungen hervorgehoben, indem
sie miteinander kritisch sowie produktiv vermittelt werden, anstatt sie
chronologisch wiederzugeben oder sie miteinander zu verséhnen.

Stellt man als Erstes Derridas Uberlegungen zum Parergon in den
Vordergrund, werden die Defizite und die Verdienste von kantischer As-
thetik fiir eine praxisbezogene Asthetik besser verstanden. Es lisst sich

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ResUMEE | 185

zunichst behaupten, dass Derridas Kritik nicht kantische Asthetik als sol-
che, sondern die Ubertragung dieser Asthetik — wie Kant selbst dies tut —
auf die Kunstwerke sowie Kunstpraktiken betrifft. Mit anderen Worten:
Was problematisch ist, ist weniger Kants Reflexionsdsthetik als vielmehr
der Versuch, diese Asthetik mit Blick auf die Kunstwerke zur Geltung zu
bringen oder sie unmittelbar in eine Kunstasthetik zu transferieren. Dieser
Versuch setzt, wie bei Derridas Kritik an Kant klar wurde, die Existenz ei-
ner festen Grenze zwischen Kunstwerk und Beiwerk (und dann auch
Nichtwerk) voraus, die letztlich das Asthetische von dem AuBeristheti-
schen vollig zu trennen vermag. Eine solche &dsthetische Praxis, die von
den anderen Praktiken im Ganzen abgeldst werden konnte, hat allerdings
selbst im Rahmen der kantischen Reflexionsésthetik keinen Platz. Viel-
mehr ist die groBte Leistung dieser Asthetik, wenn man dies ausgehend
von Deleuze beschreibt, dass sie verschiedene Arten von Reflexionsprak-
tiken immanent, d.h. in threm produktiven Zusammenhang miteinander
vermittelt. Erst in dieser untrennbaren und konstitutiven Vermittlungspra-
xis hat das Subjekt die Moglichkeit, mit seinen eigenen Grenzen in ein re-
flexives Spiel einzutreten und diese dabei zu erkennen, zu verschieben,
Schritt fiir Schritt zu verdndern oder neu zu gestalten. Insofern &sthetisch-
reflexiv konstituierte Grenzen immer aus den entgrenzenden sowie iiber-
bordenden Dimensionen unserer grundlegenden Praktiken hervorgehen
und nicht blofl iiber diese hinaus-, sondern mit ihr weiter prozessual-
konstitutiv einhergehen, bleibt die kantische Asthetik ein fruchtbares Mo-
dell oder ein Vorbild filir ein praxisbezogenes Verstindnis von #stheti-
schen Grenzen und Uberschreitungen.

Riickt man als Zweites das kantische Modell in den Hintergrund, kann
man die Defizite und Verdienste von Adornos und Heideggers Kunsttheo-
rien, die zum Zwecke eines kunstspezifischen Verstdndnisses von Grenzen
und Uberschreitungen der Kunst angefiihrt wurden, néher in Betracht zie-
hen. Mit Adorno (und mit einer Vermittlung von Hegels Gedanken) lassen
sich zuerst die Grenzen der Kunst und der einzelnen Kiinste als ihre refle-
xiv-kritischen Form- und Normbildungsprozesse interpretieren, die einer-
seits historisch verlaufen und andererseits unmittelbar aus den (negativen)
Uberbordungsdimensionen der gesellschaftlichen Praktiken schpfen. Bei
diesem Punkt bezieht sich Adornos Ansatz immanent auf bestimmte Mo-
mente der kantischen Asthetik, und zwar auf die selbstreflexiven Kon-
stitutionsprozesse im kunstspezifischen Zusammenhang. Hinsichtlich der
Momente der historischen Selbstkonstituierungsprozesse der Kunst kann
man ausgehend von Adorno eine vorldufige Unterscheidung zwischen

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

konstitutiven und destruktiven Grenziiberschreitungen treffen. Obwohl
Adornos Distanzierung von verschiedenen Formen von Grenziiberschrei-
tungen viel kritisiert werden kann, soll jedoch keineswegs behauptet wer-
den, dass seine normativen Unterscheidungen vollig nutzlos gewesen sind.
Wenn Derridas Parergon-Konzept am Ende nahelegt, dass sich jede mog-
liche Kunstpraxis durch ein prozessuales Spiel von Grenzen und Uber-
schreitungen auszeichnet, heiit es mit Adorno weiter, dass dieses Spiel
nicht bloB auf die gleiche, sondern bei jedem Kunstereignis immer auf
verschiedene Art und Weise ablduft. Vor diesem Hintergrund gewinnt also
Adornos kritisches Versténdnis der verschiedenen Arten von Grenziiber-
schreitungen der Kunst (z.B. im Zusammenhang mit dem Kommerz, der
Politik, dem Sport usw.) wieder an Bedeutung. Seine Uberlegungen kén-
nen schlieBlich nur dann produktiv eingesetzt werden, insofern man dabei
auf die Logik der Gegensitze bzw. auf seine negative Dialektik verzichtet.
Sonst gelangt man wiederum zu einer verschlossenen Grenze, die den
Praxisbezug der Kunst zu anderen Lebenspraktiken verringert sowie un-
mdglich macht.

Da Adornos Theorie, wie mit dem Konzept des monadischen Kunst-
werks ersichtlich wurde, in der Tat zu einem in sich eingeschlossenen ds-
thetischen Bereich gelang und damit das zweite Kriterium der praxisbezo-
genen Asthetik nicht erfiillt, lisst sich als Nichstes der Praxisbezug der
Kunstwerke auf andere Praktiken im Hinblick auf Heideggers Kunsttheo-
rie herstellen. Die Interpretation von Heideggers Riss-Figur als eine be-
streitende Grenze des Kunstwerks (im Welt-Erde-Bezug) macht deutlich,
dass sich einzelne Kunstwerke bzw. -praktiken in die gesellschaftlichen
Praktiken konstitutiv eingebunden sind und zwischen diesen immer eine
dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Vor allem fillt bei Heidegger
der Begriff der ,Verldsslichkeit® als ein reflexives Moment der Kunst auf.
Diesem Begriff wohnt ein reflexives Potential inne, das wir von Kant (und
von Hegel) kennen, indem sie eine gesellschafts- oder subjektkonstitutive
Riickbeziiglichkeit leistet, welche bei Adornos Theorie fehlte. Kunstprak-
tiken ermoglichen — mit Heidegger gesprochen — einen permanenten
Ubergang von der Dienlichkeit zur Verlisslichkeit, d.h. von den dienli-
chen Gebrauchszusammenhingen zu den reflexiven Erkenntnissen iiber
unsere grundlegenden Orientierungen auf die Welt, wodurch die Medien,
Sachen oder Themen, die uns bereits bekannt sind, in neuer und ausge-
zeichneter Weise (d.h. wie bei Kant, in ihrer nicht-verallgemeinerbaren
Singularitét) heraustreten.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESUMEE | 187

Heideggers Bestimmung der Kunst als produktive (strittige) Relation
zwischen Grenze und Uberschreitung ist jedoch, wie oben diskutierte, da-
von motiviert, dass er diese Relation ausschliefflich den Kunstwerken zu-
schreibt und sie bereits zu Beginn von vielen anderen Gegenstidnden und
Praktiken absondert. Auch seine berithmte Formel ,Sich-ins-Werk-Setzen
der Wahrheit® geht implizit von einem in sich geschlossenen bzw. einheit-
lichen Werkbegriff aus, der oben in Anlehnung an Derridas Uberlegungen
problematisiert und als Symptom der philosophischen Asthetik analysiert
wurde. Fiir Derrida lassen sich die Grenzen der Kunst und der Kunstwerke
niemals als einheitliche, feste und trennbare, sondern immer als prozessua-
le und flieBende verstehen. Dies hat noch weitere praxisbezogene Konse-
quenzen, die als Letztes mit einem Vergleich zwischen Heidegger und
Derrida hervorgehoben werden konnen. Grundsétzlich verstehen beide
Philosophen die Grenzzone der Kunstwerke als dauerhafte Grenzbil-
dungsprozesse, die weder sinnlich noch begrifflich feststellbar sind und
stattdessen immer in Praxiszusammenhdngen gezogen bzw. verschoben
werden. Von Kunst und Kunstwerken lédsst sich — als eine weitere Ge-
meinsamkeit zwischen beiden — erst dann als besondere Praktiken spre-
chen, wenn sie sich von den anderen Lebens-, Zeichen-, Wahrnehmungs-,
Interpretations- oder Sprachpraktiken nicht trennen lassen. Wahrend Hei-
degger aber innerhalb dieser Verflochtenheit den Kunstwerken einen
strukturell oder ontologisch besonderen Status zuschreibt, aufgrund dessen
sie einen spezifischen Welt-Erde-Streit in den Riss bringen, versteht Der-
rida die Risse, die Grenzen, die Briiche, die Schnitte der Kunstwerke nicht
bloB als den Kunstwerken zugehorige Besonderheiten, sondern als Uber-
schreitungsprozesse, die sich um das Kunstwerk herum ansiedeln. Hei-
degger kann also die Besonderheit der Kunstpraktiken dadurch zeigen,
dass er eine Trennung zwischen Werk und Nicht-Werk und somit ein in
sich geschlossenes Kunstwerk implizit voraussetzt und jene Besonderheit
als eine duflerliche sowie nachtrigliche Relation zwischen Kunst und Le-
ben beschreibt. Derrida geht ganz gezielt auf diese problematische Tren-
nungszone, auf die Grenzzone des Werks und Nichtwerks, ein. Mit der Pa-
rergon-Figur {iberpriift er einerseits diese scheinbare Trennung aus ihrer
eigenen Logik heraus und zeigt dabei ihr permanentes Oszillieren. Ande-
rerseits legt Derrida plausibel dar, dass durch die parergonale Kraft, d.h.
durch die grenzbildenden Kunstpraktiken oder die Einrahmungen keine
einheitlich oder monadisch strukturierten, sondern sich immer mit anderen
Praxiszusammenhingen verflochtene Kunstwerke hervorgebracht werden.
Denn die Grenzen der Kunstpraktiken sind nicht solche Grenzen, die den

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Praktiken und Werken von aulen her gegeben werden, sondern solche, die
sich nur aus den Uberbordungs- sowie Entgrenzungsdimensionen der me-
dialen und sprachlichen Praktiken heraus — als flieBende Grenzen und apo-
retische Zonen — verdichten lassen, ohne dadurch zu einem é&sthetischen
AuBerhalb zu gelangen. Wie die einzelnen Kunstpraktiken uns ihre pro-
zessualen Grenzen sicht- und merkbar machen, ohne in einen verschlosse-
nen Bereich umzuschlagen, ldsst sich besonders mit Blick auf den mehr-
dimensionalen Charakter von Grenzen weiter erkldren, um den es im drit-
ten Teil dieser Studie gehen wird: Einzelne Kunstwerke und -praktiken
konnen nur im konstitutiven Zusammenhang mit den anderen Kunstwer-
ken, -stilen, -formen oder -gattungen entstehen und produziert oder auch
wahrgenommen werden. Bei ihren wechsel- und gegenseitigen Uberkreu-
zungen und Konvergenzen werden die Grenzen der Kunstwerke und der
Kiinste immer mehr verdichtet, was wiederum als ein unverzichtbares
Moment der Kunst auftreten wird.

am 14.02.2026, 09:44:24,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

