
610 Rezensionen

Visuellen Ethnographie und dem Dokumentarfilm-Genre
zu Ehren gereicht hätte. Aber auch so ist dieser Film ein
wichtiger Beitrag für alle, die nicht nur über Texte ein so
komplexes Geschehen verstehen wollen, sondern durch
visuelles Teilhaben.

Darüber hinaus zeigt eine rezente Erfahrung der
Autorin, welche Bedeutung ein ethnographischer Film
in den heutigen Zeiten des Internets gewinnen kann.
In einer persönlichen Mitteilung berichtet die Autorin
davon, dass junge Mafa, durch Godula Kosacks Web-
seite auf den Film aufmerksam geworden, mit ihr in
Kontakt traten und es im Dezember 2008 zu einem
erneuten Besuch der Autorin kam, bei dem sie in der
dem Mafa-Gebiet nahen Kreisstadt dreimal den Film vor
einer großen Anzahl von Zuschauern öffentlich vorführ-
te. Dabei erlebten und begriffen gerade viele der jungen
Mafa die Gesamtheit des rituellen Geschehens erstmals
in vollem Umfang. Der Film trug so zur Stärkung der
Mafa-Identität auf eine Weise bei, wie es eine andere
Publikationsform als der Film nie vermocht hätte.

Rolf Husmann

Kpoda, Daniella: Das Bild der afrikanischen Frau
in der deutschen und der französischen Kolonialliteratur
und sein Gegenentwurf in der frankophonen afrikani-
schen Literatur der Kolonialzeit. Frankfurt: Peter Lang,
2009. 299 pp. ISBN 978-3-631-58496-5. (Im Medium
fremder Sprachen und Kulturen, 13) Preis: € 51,50

Der deutsche Kolonialismus lebt in der Erinnerung
der Mafa und benachbarter ethnischer Gruppen in Nord-
kamerun (wo ich seit 1981 als Feldforscherin tätig bin)
als ein Kapitel der Geschichte, das der Bevölkerung Gu-
tes gebracht hat: allem voran die Abschaffung der Skla-
verei, unter der die Bergvölker sehr zu leiden hatten. Die
brutale Unterwerfung der südlichen Völker Kameruns,
die sich dem kolonialen Regime widersetzt hatten, die
großen Menschenopfer, die die Kolonialleistungen wie
der Eisenbahnbau von Douala nach Nagoundere forder-
ten, sind im Gedächtnis der Bevölkerung des Nordens
nicht verankert. Als Fremdmacht mit Herrschaftsan-
spruch wurden vielmehr die Franzosen wahrgenommen,
die sich nicht die Mühe machten, feste Bauten zu errich-
ten, und von denen auch, so hörte ich oft, sonst nichts
Segensreiches kam. Unter dieser Prämisse der positiven
Wahrnehmung der deutschen Kolonialherrschaft und der
negativen Wahrnehmung der französischen interessierte
mich an dem Buch von Kpoda, wie sich der koloniale
Blick auf die afrikanischen Frauen in der jeweiligen
Kolonialliteratur aus der Sicht einer Afrikanerin (Kpoda
wurde an der Elfenbeinküste geboren und studierte in
Burkina Faso Germanistik) widerspiegelt.

Zunächst einmal scheint es einen allgemeinen ko-
lonialen Blick auf die Frauen gegeben zu haben, und
zwar unabhängig davon, ob es sich um Autoren oder
Autorinnen handelt: “Im Kontext der Erotisierung der
schwarzen Frau hat der weiße Kolonialherr und Pro-
tagonist eine doppelte Bedeutung: Seine Männlichkeit,
die sich in Form des Bestimmungsrechts über das er-
oberte Gebiet ausdrückt, tritt auch in Verbindung mit

dem Herrenrecht auf die sexuelle Verfügungsgewalt über
schwarze Frauen zum Vorschein. Die Konstruktion der
weiblichen schwarzen Figuren fußt auf der Überzeu-
gung, dass Schwarze und Weiße sich durch die Kriterien
Körperlichkeit und Geist unterscheiden” (62).

Dann aber differenziert die Autorin: In den analy-
sierten Romanen der deutschen Autorinnen und Autoren
Hanna Christaller, Leo Herbst und Alfred Funke stellt
sie fest, dass “trotz der Beschreibung einer drohenden
‘Verkafferung’ durch den Kontakt mit Einheimischen . . .
immer wieder versucht [wird], den Sinn der Bräuche zu
ergründen” (254). Dem Gegenüber wird immerhin, so
ihre Wahrnehmung, “mehr oder minder Menschenwürde
zuerkannt” (254). Kpoda folgert: “Der philanthropische
Blick der Beschreibung fremder Menschen und Kultu-
ren bei den deutschen Autoren scheint die Auffassung
zu bestätigen, nach welcher der deutsche Kolonialis-
mus ein menschlicheres Gesicht hatte als der englische
oder gar der französische. Man könnte daher anneh-
men, dass in den deutschen Romanen für ein friedli-
ches Zusammenleben von Deutschen und Einheimischen
geworben wird” (255). Bei näherem Hinschauen wird
allerdings deutlich, dass dieses Zusammenleben seine
Grenzen haben sollte und eher in Parallelgesellschaften
(um es modern zu formulieren) vorgestellt wurde. In
den deutschen Kolonien, auf den mit deutschem Blut
und Schweiß eroberten Territorien, ging es darum, eine
deutsche Lebens- und Denkweise zu verwirklichen, an
der die Afrikanerinnen im Rahmen der ihnen zugewie-
senen Rollen teilhaben sollten. Der französische Autor
Pierre Loti wird im Unterschied dazu so verstanden, dass
er grundsätzlich eine starre Trennung der anwesenden
Menschgruppen vornimmt, “die durch die Verwendung
von klischeehaften Ausdrücken strengstens differenziert
werden müssen” (257). Mehr noch: “Jeder Versuch, die
Andersartigkeit zu ergründen und ihr dabei Sinn und An-
erkennung zu verleihen, wird . . . unterlassen” und “den
beschriebenen kulturellen Bräuchen und den Menschen
[wird gar] der tiefe Sinn bezüglich einer lehrreichen
gemeinschaftlichen Psychologie abgesprochen” (257).
Mir stellt sich die Frage, ob der deutsche Kolonialis-
mus im Alltagsleben für die Bevölkerung tatsächlich
ein menschlicheres Gesicht hatte, so wie es z. B. auch
die Mafa glauben, die allerdings nur wenig mit den
Kolonialherren in Berührung kamen.

Kpodas nächste Frage ist die nach dem Bild der
Frauen in der postkolonialen Literatur afrikanischer Au-
toren. Sie antwortet: “Die Fiktionalisierung der Afri-
kanerin durch afrikanische Autoren orientiert sich an
einer Neubestimmung der afrikanischen Identität ge-
genüber derjenigen, die durch die europäische Koloni-
alliteratur vermittelt wurde. Die Beschreibung der Afri-
kanerin diente der Kritik an den schwarzen kolonial-
gesellschaftlichen Bevölkerungsanteil benachteiligenden
Gewohnheiten (79). In ihrem Fazit resümiert sie: “Ob
die afrikanischen Autoren es schaffen, trotz starker Be-
troffenheit die Afrikanerin positiver – im Sinne der
Klassifizierung moralischer Werte – zu beschreiben als
ihre europäischen Kollegen, bleibt fraglich. Festzustel-
len ist jedoch die Tatsache, dass die Fiktionalisierung . . .

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-610 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-610


Rezensionen 611

ähnliche Zwecke zu erfüllen hat . . . Während bei den
Letzteren das Bild der Afrikanerin mehr oder minder
kolonialistische Propaganda zu rechtfertigen versucht,
dient es bei afrikanischen Autoren eher der Legitimie-
rung von Befreiungskämpfen” (251 f.). Auch hier wer-
den die Frauen also nicht als autonome Akteurinnen
dargestellt.

Die Antwort darauf ist die “weibliche Wortergrei-
fung”. Die “setzte es sich zum Ziel, das durch den
männlichen (schwarzen oder weißen) Blick verfälsch-
te bzw. stereotypisierte Bild der Afrikanerin zurecht-
zurücken. Die “Widerstandsliteratur” von Afrikanerin-
nen ist “durch die Thematisierung von tabuisierten
Fragen” (Zwangsehe, Prostitution, Verstoßung durch
Schwiegerfamilie) (54) charakterisiert. Sie individuali-
siert die Frauen in Abgrenzung von den Archetypen
der männlichen Sicht auf die Frauen, die die “Mutter
Afrikas”, oder die “selbstlose Mutter” verherrlichten
oder aber sie als Opfer der kolonialisierten Ausbeu-
tung beklagten (19). Erst den Frauen selber gelingt es,
ihren “Identitätsverlust durch die Bevormundung der
patriarchalischen Strukturen” (53) zu überwinden. Da-
mit begeben sich die afrikanischen Autorinnen aller-
dings auf ein Glatteis, als welches der “Feminismus”
in Afrika sich darstellt. Denn, so stellt Kpoda fest,
“obwohl sich die Schriftstellerinnen in ihren Veröffentli-
chungen frauenpolitisch engagieren [so durch ihre Kritik
an Zwangsheirat, Beschneidung und Polygynie], bewirkt
die Bezeichnung ‘feministisch’ Unsicherheit. Die Ste-
reotypisierung des ‘westlichen’ Feminismus und die
damit zusammenhängenden Schlagwörter wie ‘Männer-
hass’, Ablehnung der Mutterschaft und der Tradition . . .
bestärken bereits bestehende Ressentiments” (59 f.). Für
die afrikanische Männerwelt scheint es nämlich bequem,
den Feminismus als eine neokolonialistische Überfrem-
dung abzutun.

Die afrikanische postkoloniale Gesellschaft ist eine
hybride. Durch den Kolonialismus hat die europäische
Gesellschaft dem Kontinent sein Gepräge aufgedrückt.
Am deutlichsten wird das am Beispiel der Sprache, denn
die afrikanischen Autoren und Autorinnen schreiben in
der Regel in einer europäischen Sprache. Wenn diesel-
ben Autoren, die ihre Texte auf französisch verfassen,
die Gleichstellung der Frauen als eine westliche Idee ab-
kanzeln, dann ist das ein Versuch, die patriarchalischen
Strukturen der afrikanischen Gesellschaft zu zementie-
ren. Das entdeckte auch Kpoda: “Zum ersten argumen-
tierte Senghor, es gäbe keine geschlechtsspezifische Dis-
kriminierung in Afrika, während der aus Nigeria stam-
mende Kulturtheoretiker Chinweizu der Meinung war,
eher Männer würden von Frauen unterdrückt (!) und
Feministinnen seinen ‘frustrierte Wildfänge’ und ‘krank-
hafte Nörglerinnen’” (58). Es ist von daher verständlich,
wenn sich die Senegalesin A. Sow Fall dagegen ver-
wehrt, die “afrikanische Frauenliteratur in einen starren
Geschlechtsbezug zu sperren. Eine solche Abgrenzung
würde das Wirkungsfeld dieser Literatur minimieren und
sie daran hindern, in den gesamtliterarischen Kanon
aufgenommen zu werden, was sie weiter marginali-
sieren würde” (59). Auf die Inhalte der Literatur von

Frauen kommt es letztendlich an, und die sind emanzi-
patorisch.

Mir wurden in dem vorliegenden Buch manch neue
Blickwinkel auf die koloniale und die postkoloniale
Literatur über afrikanische Frauen vermittelt. Dadurch,
dass sie mir von einer Afrikanerin und damit aus der In-
nensicht nahe gelegt werden, sind sie umso glaubwürdi-
ger. Das ermutigt mich, mich in der Frage, inwieweit wir
als EuropäerInnen berechtigt sind, afrikanische Traditio-
nen in Frage zu stellen, auf die Seite der Afrikanerinnen
zu stellen und sie zu unterstützen, wenn sie Kampagnen
gegen die menschenrechtsverletzenden Traditionen wie
Zwangsheirat und Genitalverstümmelung führen.

Godula Kosack

Le Roux, Pierre, Bernard Selato et Jacques Iva-
noff (éds.) : Poids et mesures en Asie du Sud-Est.
Systèmes métrologiques et sociétés – Weights and
Measures in Southeast Asia. Metrological Systems and
Societies ; 2 vols. Vol. 1 : L’Asie du Sud-Est austro-
nésienne et ses marches ; vol. 2 : L’Asie du Sud-Est
continentale et ses marches. Paris : École française
d’Extrême-Orient, 2004, 2008. 826 pp. ISBN 978-2-
85539-633-0 ; ISBN 978-2-85539-646-0. (Études thé-
matiques 13) Prix : € 35.00 ; € 40.00

This vast investigation of weights and measures in
Southeast Asia is finally complete with the recent publi-
cation of the second volume. Alain Testart, who is not a
Southeast Asianist, contributes a preface on weights and
measures in general. Pierre Le Roux then offers a com-
parative treatment of measures and measurements drawn
largely from the other contributions, but also giving a
good deal of attention to France and the introduction
of the “modern” systems in the revolutionary period.
What follows is forty-one articles on Southeast Asian
and other Asian or near Asian peoples by forty-three
authors. These are all highly specific in their focus with
only moderate attention given to comparative issues.
Most are extremely detailed and almost all are broadly
comparable in their range of topics. Thus, apart from
the first two contributions, comparison is achieved more
by juxtaposition than by cross-referencing and anal-
ysis. The result is an impressive contribution to our
acknowledge, but one which is extensive rather than
exhaustive. Although a great deal of previous descriptive
work is cited and exploited by the authors, there is
much more that they have not been able to refer to, if
only because numerically the groups discussed make up
only a fraction of all those living in this geographical
region.

The papers relate to the following language fami-
lies: Autstronesian, Austroasiatic, Thai-Kadai, Tibeto-
Burman, Karen (a subgroup of Tibeto-Burman), Indo-
Nepalese, and Miao-Yao. Topics covered include mea-
surements of length, width, breadth, height, depth,
weight, volume, capacity, circumference, time, curren-
cy, coins, price, metal, grains, fluids, land, weapons,
clothing, the movement of celestial bodies, dimensions
and parts of houses, and many other matters. Direction,

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-610 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-610

