im*possible bodies
Vom Pararaum zur Einschreibung ins kulturelle Archiv

Elisa Liepsch

In diesem Text mochte ich die Leser*innen einladen, sich mit im*possible bodies
auseinanderzusetzen, einem Festivalprojekt, das zwischen 2018 und 2019 in
zwei Ausgaben am Kinstler*innenhaus Mousonturm in Frankfurt a.M. statt-
fand. Der erste Teil war ein Festival fiir utopische Praxis, den ich als Mitar-
beiterin der Mousonturm-Dramaturgie in Kooperation mit einigen lokalen
Initiativen kuratierte, der zweite Teil der Versuch einer Dekonstruktion, wel-
cher in Zusammenarbeit mit dem freien Mitarbeiter Julian Warner entstand.

Versuch einer Dekonstruktion

Dass auf den Bithnen Deutschlands noch immer vor allem ein normatives
Korperbild zu sehen ist, dass die Forderung nach einer neuen kiinstlerischen
und institutionellen Praxis immer deutlicher artikuliert wird, dass Unbeha-
gen und Widerstindigkeit gegen einen gingigen Kanon immer gréfRer wer-
den und doch nur unzureichenden Widerhall in den Institutionen finden, ver-
anlasste mich mit im*possible bodies. performing sharing celebrating. Festival fiir
utopische Praxis, Kinstler*innen wie Simone Dede Ayivi, Tucké Royale, Nuray
Demir und Timay Kilingel, Jaamil Olawale Kosoko, Last Yearz Interesting
Negro, Macaquinhos, Ayla Pierrot Arendt, Carolina Mendonga, Joana Tisch-
kau, Anta Helena Recke, Danny Banany mit seiner Queer B-Cademy sowie
Frankfurter Initiativen wie Queergehért oder SUQ — solidarisch, unaufge-
fordert, queer und weitere lokale Aktivist*innen, DJs und Mitarbeiter*innen
Frankfurter Kulturinstitutionen einzuladen. Das Festival wollte das Nicht-
Konforme feiern und einen Méglichkeitsraum fiir queere, feministische und
rassismuskritische Praktiken und Visionen 6ffnen.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Elisa Liepsch

Die zweite Festivalausgabe, im*possible bodies #2. Versuch einer Dekonstruk-
tion, verstand sich noch dezidierter als Institutionskritik und wollte sich der
Analyse der eigenen Institution Mousonturm und ihren Strukturen und Prak-
tiken zuwenden. Wir wollten dabei einen genaueren Blick auf die Geschichte
des Hauses werfen, um von dort den Versuch einer Dekonstruktion hegemo-
nialer Anordnungen und Diskurse anzustofRen.

Das Kiinstler*innenhaus Mousonturm befindet sich im Frankfurter Ost-
end und ist seit seiner Griindung im Dezember 1988 ein Produktionshaus fiir
freie Kiinste. Es befindet sich im ehemaligen Verwaltungstrakt der Mouson-
Seifenfabrik, die sich seit 1798 in der Breiten Gasse in der heutigen Frank-
furter Innenstadt und ab 1881 in der Waldschmidtstrafle in die Vorstellun-
gen kolonialer Reinheitsfantasien einreihte, und u.a. Produkte fiir die »zar-
te weifle Haut der Frau« produzierte. Dafiir flogen die Mouson-Parfumeure
beispielsweise in die Provence, um wohlriechende und »exotische« Lavendel-
bliiten einzukaufen, distribuiert wurden die Firmenprodukte nahezu in die
ganze Welt. 1972 wurde die Seifenfabrik verkauft und bis 1976 alle Gebiude
abgerissen - einzig der heutige Mousonturm, einst Frankfurts erstes Hoch-
haus, blieb erhalten. Das Narrativ geht so, dass eine Schar freier Kinstler*in-
nen um Dieter Buroch und die Gruppe Omnibus 1977 das Haus oder besser
gesagt seine Ruine mit einem Festival besetzte und schliefdlich am 29. De-
zember 1988 in ein freies Produktionshaus iiberfiihrte. Die einstigen Reisen
der Parfumeure itbernahmen fortan die Dramaturg*innen und Kurator*in-
nen des Hauses. Die Abnehmer*innen internationaler Kunst waren nunmehr
ein sich wohl selbst als »kosmopolitisch« bezeichnendes Frankfurter Publi-
kum.

Diese Kontinuititen von Seifenfabrik und Kiinstlerhaus sind kein Zufall.
Unserer Ansicht nach verweist die (Transformations-)Geschichte des Mou-
sonturms, seine Praxis als Unternehmen fiir Seife und Parfum als auch der
Ubergang in und das Wirken als Produktionshaus auf eine »Kolonialitit der
Macht« (Anibal Quijano), ein Fortdauern kolonialer Machtverhiltnisse. Die
hygienische Reinheit durch Abtrennung von Schmutz und die Entkontextua-
lisierung und Isolierung von Praktiken, Bewegungen und Diskursen sind die-
ser Institution eingeschrieben. Kauften einst weifSe, biirgerliche Menschen
Cremes und Parfums, goutierten nun zumeist weifSe, biirgerliche Menschen
Kunst - beides zum Distinktionsgewinn.

im*possible bodies #2 wollte zum einen die Geschichte des Unternehmens
Mouson unter die Lupe nehmen, zum anderen die Transformation von der
Seifen- in die Kulturfabrik und die jetzige institutionelle Praxis des Hauses

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

untersuchen. Fiir unsere Recherchen stellten wir uns keine geringere Frage als
jene nach der Institution der Zukunft, die Teilhabe, Kollaboration, Emanzipa-
tion, Asthetik, Reprisentation und Kritik der Vielen erméglicht. Dies schien
uns durch zwei Vorgidnge moglich zu sein: die Dekonstruktion und damit ver-
bunden die schlussendliche Ruinierung der Institution — als Bogen zur eins-
tigen Fabrikruine, deren Mission Statement und Praxis es, nun in einem de-
kolonialen Sinne, zu bestimmen gilt. Diese kiinstlerische Recherche konnte
nur in einem pluralen Gefiige durchgefiithrt werden, einem temporiren Wir,
bestehend aus Julian Warner und mir. Die Institution der Vielen kann nicht
allein skizziert werden.

Vorausgegangen waren dem Festival lange Uberlegungen dariiber, welche
Qualititen eine Institution haben kénnte, in der wir gern arbeiten wiirden.
Wir fingen also an eine Institution zu imaginieren. Programmatisch entschie-
den wir uns schlieflich fiir das Format einer kiinstlerischen Konferenz. Fiir
ein mehrtigiges Programm waren fiir uns folgende Parameter mafigeblich:
freier Eintritt fur alle, Versammlungsriume mit gemeinsamen kostenfrei-
en Mahlzeiten und Getrinken, freie Kinderbetreuung, Simultaniibersetzung,
zwei Festivalbeobachter*innen, die wir zu kritischem Feedback einluden, so-
wie die Partizipation der Eingeladenen. Die anfingliche Idee, alle gleich zu
bezahlen, mussten wir verwerfen, weil die jeweiligen Beitrige unter verschie-
denen Voraussetzungen und mit unterschiedlichem Aufwand entstanden.

Besonders wichtig war fiir uns die dezidierte Auseinandersetzung mit der
Firmengeschichte. Dies beinhaltete die Aufarbeitung und Dokumentation des
hausinternen Archivs mit Fotoalben, Werbeanzeigen, Flacons, Rezepten der
Mixturen etc. Der Mousonturm-Praktikant Luuk Wildschut fotografierte und
katalogisierte alle vorhandenen Objekte. Aufierdem begannen wir im Institut
fir Stadtgeschichte in Frankfurt die zahlreichen Akten zur Genealogie des
Kinstler*innenhauses zu sichten.

Ausgehend von einer Idee des kritischen Kuratierens, nimlich einer anti-
rassistischen, inklusiven, intersektionalen und vielstimmigen Praxis, die das
Ziel hat, die Vorginge des Theaters zu durchkreuzen und zu queeren, die
Machtordnung zu unterlaufen und einen Dekolonisierungsprozess voranzu-
treiben, versammelten sich in dem Programm unterschiedliche Formate, dar-
unter Installationen, feste zeitliche Programmpunkte mit Lectures, Konzer-
ten und Performances, ein Workshop mit Studierenden, in dem ein Zine er-
stellt wurde, und zwei Residenzen. Wir ermunterten die eingeladenen Kiinst-
ler*innen und Denker*innen durchaus die ihnen vertrauten Formate zu tiber-
schreiten und in Kollaboration mit weiteren Eingeladenen Neues auszupro-

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Elisa Liepsch

bieren. Sie waren alle eingeladen, ihre individuelle dekoloniale Kritik zu for-
mulieren.

Dies beinhaltete fiir uns auch die Arbeitsweise in der Programmierung
und Einladungspolitik. Zum einen war es wichtig, dass sich eine Methodik
und Kritik von auflen im Programm wiederfindet, um eine Kunst der Vielen
zu praktizieren. Dies geschah durch die Einladung Julian Warners als Mitar-
beiter am Programm. Zum anderen haben wir mit allen Beteiligten des Festi-
vals ausfithrliche Gespriche gefithrt, in denen wir gemeinsam erértert haben,
in welcher Form und mit welchen Inhalten sie sich gern in Beziehung zu un-
serer Recherche setzen wollen und welche Voraussetzungen dafiir geschaffen
werden miissen.

Fir die Auswahl der Personen, die einzelne Programmpunkte iitbernah-
men, war es wichtig fiir uns, dass sie aus einem Frankfurter oder deutschen
Kontext sprachen, damit wir uns spezifisch und prizise den lokalen und den
Zustinden in Deutschland widmen kénnen. Internationale Gist*innen waren
dennoch genauso bedeutend, um verschiedene Praktiken erfahrbar zu ma-
chen, Solidarisierungsmomente zu ermdglichen und Verbindungen herzu-
stellen. Wir befassten uns auch mit unserer Rolle und der neoliberalen Konno-
tation des*der Projekt-Kurators*in. Als Programmteam wollten wir uns gern
vom vermeintlich unantastbaren Sockel heben und verstanden uns eher als
Erméglicher*innen. In dieser Rolle wollten wir uns unsichtbar machen und
verschwinden. Wir wihlten deshalb die Bezeichnung der Organisator*innen.
Gern wollten wir selber Gast*innen sein in dieser neuen Institution. In all un-
seren Versuchen ging es uns um das Ausloten von Formen der Kollaboration
und Allianzen.

Neben der Sichtbarmachung einer diversen Gesellschaft Deutschlands
ging es uns auch um das Sichtbarmachen von Strukturen innerhalb der In-
stitution. Die Umnutzung von Riumen und das Nachdenken tiber Zeit waren
deshalb unerlisslich. Wollen wir die Hierarchisierungen der Institutionen
aufbrechen, die eigene institutionelle Praxis und die damit verbundene Ge-
walt reflektieren, miissen wir auch die Riume mit der ihnen innewohnenden
Gewalt anders denken. Fiir uns war klar, dass wir den Mousonturm von sei-
nen stadtgesellschaftlichen, aber auch globalen Rindern her denken wollten.
Dabei sollten nicht nur marginalisierte Stimmen zu Wort kommen, sondern
auch der Mousonturm architektonisch und ideologisch anders gedacht wer-
den. Deshalb blieben die klassischen Spielorte des Mousonturms — Black Box
und White Cube — an diesen Tagen leer. Stattdessen wurden Foyers, Flure,

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

Biiros, eine Kiinstler*innengarderobe, die Intendanz, das Lichtlager und das
Kassenhduschen bespielt.

Ein besonders wichtiger Punkt war fir uns die Frage der Gastfreund*in-
nenschaft, Bewirtung und Sorge sowohl fir die Kinstler*innen als auch die
Teilnehmenden des Programms. Ein Projekt, das sich mit der Offnung der
Institution, Austausch und Allianzen befasst, muss sich den ganz basalen Fra-
gestellungen zuwenden. Wie kann die Ressourcenverteilung im Theater selbst
zum Gegenstand der Versammlung im Rahmen eines solchen Festivals wer-
den?

Ausgehend von der Idee, dass wir uns nicht fiir ein »Endprodukt« interes-
sierten, sondern fiir Konversation, verweigerten wir auch die leichte Konsu-
mierbarkeit — es ging uns um ein post-reprisentatives Programmieren (No-
ra Sternfeld). Kein fertiges Format wollten wir vorstellen, sondern zu Pro-
zess und Fragment einladen (Frie Leysen). Wir wollten die Institution fra-
gil machen, um Neues zu ermdglichen (Ulf Aminde). Dabei halfen uns auch
die Erkenntnisse aus der Arbeit an dem von uns herausgegebenen Band Al-
lianzen. Kritische Praxis an weiflen Institutionen. Wir wollten die Theorie in die
Praxis tiberfithren, zu einer Art 6ffentlicher Probe oder Imagination einer In-
stitution der Vielen einladen. Hierbei ging es vor allem um das Sichtbarma-
chen existierender Praktiken, Zugriffe und anderen, situierten Wissens. Zeit
und Zeitlichkeit spielten hier eine besondere Rolle. Zwar war die Grundla-
ge des Programms ein relativ fester Zeitplan, in dem stiindlich etwas Neues
stattfand. Diese Verdichtung und Uberforderung sollten ein Statement sein —
dieses Wissen, diese Praxen existieren und zwar zuhauf! Komplexititen, so
schien es uns, erfordern ein komplexes Programmieren. Zugleich liefen sie
aber auch ein sehr individuelles Erleben und die Moglichkeit eines personli-
chen Zugangs zu. Zeitgleich konnte dem eigenen Rhythmus in den Installa-
tionen und dem Club of Possibilities gefolgt werden.

Die Worte Sara Ahmeds waren uns dabei bestindige Begleiterinnen: »Sol-
idarity does not assume that our struggles are the same struggles, or that our
pain is the same pain, or that our hope is for the same future. Solidarity in-
volves commitment, and work, as well as the recognition that even if we do
not have the same feelings, or the same lives, or the same bodies, we do live
on common ground.«'

1 Ahmed, Sara. The Cultural Politics of Emotion. New York and London: Routledge, 2004,
189.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Elisa Liepsch

Pararaum

Wir wollten also iiber einen Zeitraum von vier Tagen einen widerstindigen
Raum schaffen, in dem sich eine Infrastruktur angeeignet werden sollte. No-
ra Sternfeld spricht in ihren Uberlegungen zum radikaldemokratischen Mu-
seum vom so genannten Pararaum, der ein temporirer Widerstandsraum in
der bestehenden Struktur einer Institution ist und mit seinen Handlungsriu-
men (Gegen-)Offentlichkeit schafft.

Herzstiick dieser Tage war Nuray Demirs Club of Possibilities. Als Raum der
Versammlung verstand sich dieser explizit als Besetzung der weifSen Instituti-
on und lotete die eigene Rolle zwischen Gast und Gastgeber*in in Form eines
ephemeren Teesalons im Foyer des Mousonturms aus. In Anlehnung an mi-
grantische Vereinsriume — hier mit Bierbinken, Teppichen, vielen Pflanzen
und fliichtigen Objekten — zeichneten diesen Raum Temporalitit und Hybri-
ditdt aus, von Orientalisierung war er weit entfernt. Zusammen mit Ahmet
Sitki Demir wurde ein Ort geschaffen, der Méglichkeiten der (Selbst-)Sorge
und Solidaritit erprobte. Hier konnten alle ankommen, sich niederlassen, ge-
meinsam essen, trinken, debattieren oder einfach nur sein. Bereits vor dem
Gebiude waren Plastikmobel aufgestellt und ein Schild, das auf den Club of
Possibilities verwies, und alle einlud, die Schwelle zu iiberschreiten, um Teil
des Clubs zu werden. Der Club war das Eingangstor zu im*possible bodies.

Eine weitere Besetzung fand an der Auflenseite der Eingangstiir und
im Kassenhduschen, gleich am Eingang des Gebiudes, statt. Die *founda-
tionClass der Kunsthochschule Berlin Weifiensee adaptierte ihre Installation
TRUST US fiir im*possible bodies #2. Dort hingen grofle papierne Textbanner,
die Aufnahmeverfahren und Zugangsbeschrinkungen zu Kunsthochschulen
sichtbar machten, und es wurden Videos gezeigt, die die Praxis der *founda-
tionClass niher brachten und wie sie die Idee des Auftragswerks unterlief.
Das Kassenhiuschen wurde seiner urspriinglichen Daseinsberechtigung
beraubt.

Das Kinstlerinnen*kollektiv Swoosh Lieu beschiftigte sich in seiner In-
stallation A Feminist Guide to Nerdom mit Arbeitsweisen, Methoden und Stra-
tegien feministischer Kiinstlerinnen®* im Bereich Performance und Medien-
kunst. Dabei stellten sie auch traditionelle Verbindungen von Geschlechter-
rollen und Arbeitsfeldern in einem queerfeministischen Zugriff in Frage und
gestalteten mit ihrer Installation aktiv das Lichtlager des Mousonturms um.
Feminismus und Kunst, Theorie und Praxis von Technikerinnen® traten hier
eine Verbindung ein.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

Julian Warners In Vorbereitung einer Ausstellung zeigte die Offenlegung ei-
nes Arbeitsprozesses, einen Versuch, in Form einer kiinstlerischen Forschung
Kontinuititen und Briiche sowie Transformationen und Kopplungen von der
Seifenfabrik des 18. Jahrhunderts iiber die Kulturkimpfe der 1970er/80er Jah-
re bis zum Kiinstler*innenhaus des Jahres 2019 neu zu denken.

Als Warm-up am Tag vor dem eigentlichen Festivalbeginn luden wir das
Publikum zu Sharings der Residenzkiinstler*innen Rosana Cade und Ivor
Mac Askill sowie Katy Baird ein, die iiber mehrere Wochen in den Probebiih-
nen gearbeitet hatten. Uns ging es darum, auch Verbindungen mit bestehen-
den Strukturen des Hauses einzugehen, und so luden wir zusammen mit der
Musikreihe Der Geheime Salon D] Nigga Fox ein.

Am nichsten Abend machte Gloria Wekker den eigentlichen Auftakt. Da
sie selbst nicht nach Frankfurt reisen konnte, reisten wir im Vorfeld zu ihr
nach Amsterdam und filmten ein Gesprich mit ihr @iber ihr Buch White Inno-
cence. Die Projektion fand im Club of Possibilities statt, in dem wir vorher alle
gemeinsam Suppe gegessen hatten. Danach folgte ein Vortrag von Vanessa E.
Thompson zu feministischen Positionierungen und Institutionskritik (»wann
zihlt ein Schwarzer Korper, der lebt?«). Der Abend wurde beendet durch ein
Konzert von Bola Ifa, der mit seinen Sounds ein radikales Zuhoren einforder-
te. Zuhoren als dekoloniale Praxis.

Der folgende Tag versammelte Beitrige von Ulf Otto, Joana Tischkau und
Zinzi Minott, Bahareh Sharifi und Sandrine Micossé-Aikins mit dem Berli-
ner Projektbiiro fiir Diversitatsentwicklung — Diversity Arts Culture, Mathi-
as Rodatz, Simone Dede Ayivi, Elsa M’bala und Moses Mirz, Ogutu Mura-
ya, Natalie Bayer und Carmen Mérsch, Nashilongweshipwe Mushaandja und
Ms. Hybreedity. In unterschiedlichen Formen stellten sie ihre Recherchen zur
Genese der Blackbox aus dem Hygiene-Dispositiv des 19. Jahrhunderts vor,
widmeten sich der Dekolonisierung von Tanz(geschichte), Instrumenten des
Strukturwandels, neoliberalen Vielfaltspolitiken und Staatsrassismus, ima-
ginierten die Institution der Zukunft, lieRen Sounds aus Yaoundé Edouard
Glissant begegnen, sprachen iiber Rassismuserfahrungen aufiereuropiischer
Kinstler*innen in weiflen Institutionen, dekoloniale Museumsarbeit und die
Kolonialitit der Kunstvermittlung, Landumverteilung in Namibia und restau-
rative Gerechtigkeit sowie die Reprasentation diasporischer Musikverbindun-

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Elisa Liepsch

gen. Auflerdem wurde der Mousonturm als Station in den postkolonialen
Stadtrundgang und Stadtplan von »frankfurt postkolonial« aufgenommen.>

Der letzte Tag widmete sich einer finalen verdichtenden Kritik. Ismahan
Wayah und Imad Mustafa, die von uns eingeladenen kritischen Festivalbe-
obachter*innen, sprachen iiber ihre dekoloniale Kritik zum Festival und sei-
nen Inhalten. Rohit Jain baten wir, sich kritisch mit unserer Publikation Al-
lianzen. Kritische Praxis an weiflen Institutionen auseinanderzusetzen. In ihrer
Abschlussperformance lud Nuray Demir in ihrem Club of Possibilities zum ge-
meinsamen Verfassen eines alternativen Alphabets des Widerstands und Em-
powerments ein, der Formulierung eines alternativen Kanons, der sich in die
Mauern des Mousonturms und unter Mithilfe der Gist*innen in das kollek-
tive Bewusstsein einschreiben sollte.

»Die Institution aus Liebe zerstoren« (Simone Dede Ayivi)

Im Folgenden mochte ich versuchen, das Festivalprogramm und unsere Be-
mithungen einzuordnen.

Mit im*possible bodies #2 ging es uns vor allem darum, das Theater als
Handlungsraum zu begreifen, Theater als umkimpftes Terrain, das nicht im-
mer so bleiben muss, wie es ist. Ein Theater, das andere Offentlichkeiten her-
stellen kann. Das geht mit dem Eingestindnis einher, dass das Theater nicht
per se frei und offen fiir alle ist. Die Umsetzung der solidarischen Institution
ist nun, wozu wir aufgerufen sind. Das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz
sieht vor, dass alle Biirger*innen Deutschlands juristisch gesehen ein Recht
haben, in den Institutionen reprisentiert zu sein, so auch jene, die gesell-
schaftlich marginalisiert werden.

Die viertigige Zusammenkunft brachte vor allem Schwarze Menschen
und People of Color aus Frankfurt und Deutschland zusammen, die sich ver-
mutlich selbst einem politischen Umfeld zuordneten wie ISD Frankfurt oder
ADEFRA oder aber in Institutionen titig waren und dhnliche Fragestellungen
mitbrachten. Das klassische Mousonturm-Publikum erschien an jenen Tagen
nicht. Zugleich verbrachten viele der eingeladenen Beteiligten und das Pu-
blikum die gesamte Zeit im Mousonturm. Uber die Tage realisierte sich ein

2 Detaillierte Informationen unter: https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-b
odies-2/

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/

im*possible badies

postmigrantischer Raum. Das Festival verstanden wir als kuratorische Aneig-
nung einer Besetzung.

Imad Mustafa beschrieb den viertigigen Raum als einen, der ein Ankom-
men ermdglichte, in dem freies Sein und freies Reden stattfinden konnten.
Ein postmigrantischer Raum, der bezeugt: »Wir sind hier, es gibt uns!«. In
diesen Tagen konnte die Vorstellung einer shared institution, die vielen offen-
steht und von vielen gestaltet werden kann, kurz aufscheinen.

Der Versuch einer Dekonstruktion war eine Einladung an die Mitarbei-
ter*innen des Mousonturms wie an das Publikum, sich mit der Geschichte
der Institution Mousonturm, ihrem eigenen Handeln und der eigenen Kom-
pliz*innenschaft auseinanderzusetzen. Kritik ist gern auf der Bithne gesehen,
nicht aber an den eigenen Strukturen.

Die Komplexitit der Dekolonisierung einer Institution, die nie ab-
geschlossen sein kann, sondern ein andauernder Vorgang ist (Walter D.
Mignolo), muss deshalb auch immer eine Komplexitit des Kritikiibens
beinhalten. In den Debatten um Rassismus und Strukturverinderung an
Theatern ist oft eine Banalisierung zu beobachten, wenn Kritik gedufert
wird. So war innerhalb des Hauses u.a. ein Tribunal erwartet worden,
obwohl wir alle Rechercheschritte geteilt und stets Transparenz gegeniiber
unserem Programm und der Methodik gezeigt hatten.?

Woher kommt diese Angst vor Kritik? Wir vermuten: Der befiirchtete
Machtverlust einer Leitung ist sicherlich an die Erkenntnis gebunden, dass
das weifSe, oftmals minnliche Individuum in Leitungsfunktion mit neuen
Programmen und neuen Schwerpunkten nicht mehr im Mittelpunkt stehen
kénnte. Dass man trotz des Ermoglichens eines internationalen Theaters und
des eigenen Kosmopolitismus in einem Produktionshaus Reproduzent®in
von Rassismus sein kann, in einem postmigrantischen Raum »blofR« eine*r
von vielen sein konnte, ja die Abschaffung des Solos in einer horizontalen
Idee von Theater realistischer wird, scheint eine unitberwindbare Krinkung
zu sein. Wenn wir die shared institution ernst nehmen und alle eingeladen
sind, zusammen Entscheidungen zu fillen, dann hiefie das, dass alle in der
Dramaturgie sitzen konnen. Das bedeutete folglich, dass die eigene, oftmals

3 Ein Mitglied der Intendantengruppe des Deutschen Bithnenvereins warf mir beim Rat-
schlag der Vielen im November 2019 in Niirnberg bei einem Panel zu Institutionskritik
vor, ich wolle die Theater abschaffen und sei »genauso wie die Rechten. Ich denke,
wenn wir nichtin der Lage sind, vielfiltige Formen der Kritik und des Theatermachens
umzusetzen, werden sich die Theater am Ende selbst abschaffen.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.

157


https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Elisa Liepsch

ausschliefilich biirgerliche Wissensbiografie an Bedeutung, Einzigartigkeit
und Macht verlore. Wenn die eigene Stimme an Dominanz verliert — und das
ist eine vollig neue Erfahrung, konnen Theater und Kunst auch ohne die eige-
ne Anwesenbheit stattfinden. Ein Intendant wire dann vollig unnétig. Warum
aber braucht ein Kiinstler*innenhaus tiberhaupt eine*n Intendanten*in?

Mit dieser Befiirchtung oder Erkenntnis hat die Dekolonisierung aber
noch nicht begonnen. Die Ideologien der einzelnen Hiuser verunmoglichen
den Wandel, zum Beispiel durch Debatten um sogenannte kiinstlerische Qua-
litat. Bei im*possible bodies #2 ging es iiberhaupt nicht mehr um ein wie auch
immer geartetes Uberpriifen dieser Qualitit oder ein diesbeziigliches Aus-
wahlkriterium, sondern eher um die Distribution von Produktionsmitteln
und -riumen. Dabei ging es weniger darum, den Fokus auf ein Programm
zu legen. Vielmehr interessierte uns eine post-reprasentative Form der Zu-
sammenkunft, eine temporire Gemeinschaft, in der sich die Anwesenden ih-
ren eigenen Raum, ein voritbergehendes Zuhause selbst gestalten konnten.
Es verstand sich von selbst, dass die meisten Besucher*innen beim Aufriu-
men halfen und Verantwortung fitr den Raum iibernahmen, den sie iiber die
Tage auch selbst mitgestaltet hatten. Dies fithrte sogar dazu, dass eine Teil-
nehmerin Schokolade fiir alle in den Club of Possibilities mitbrachte.

Im Teilen ihrer Eindriicke und der Formulierung ihrer Kritik haben die
beiden Festivalbeobachter*innen Ismahan Wayah und Imad Mustafa auch ei-
nen Diskussionsraum fiir alle Anwesenden geéffnet. Natalie Bayer merkte an,
dass sich bei im*possible bodies eine Hartnickigkeit der Verbindungen und ei-
ne andere Sprachmacht vorfinden wiirden. Vor zehn Jahren sahen die Insti-
tutionen ganz anders aus, und diese Allianzen wiren nicht méglich gewesen.
Und dass da etwas bleibt. Patu erinnerte daran, dass Errungenschaften und
Festivals wie im*possible bodies auf Kimpfe vorheriger Generationen und Ak-
tivist*innen basierten, die wir anerkennen miissen und nicht vergessen diir-
fen. Dazu zihlen auch die migrantischen Mietstreiks und Kimpfe im Frank-
furt der 1970er Jahre mit ihren Forderungen nach Zugang zu Ressourcen und
Infrastruktur.

im*possible bodies #2 war vor allem deshalb moglich, weil eine jahrelang
gewachsene Praxis einer bestimmten Ethik des Kuratierens und des Produ-
zierens am Mousonturm selbst mit ihren Strukturen des Vertrauens diese
Einladungen an Beteiligte und Publikum aussprechen konnte. Aber natiirlich
haben sich wihrend dieser Tage noch einmal die Abgriinde aufgetan: Die Ein-
ladung mitzumachen kénnte eben nicht eine Woche spiter wiederholt wer-
den, weil der Raum dann nicht mehr existiert. Und eine tatsichliche Beset-

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

zung, wie von einigen anwesenden Kiinstler*innen spontan gefordert, konnte
in einer Verflechtung von Verantwortlichkeiten auch nicht stattfinden. Diese
Widerspriiche gilt es auszuhalten und fruchtbar zu machen.

Simone Dede Ayivi proklamierte in einem Gesprich »Die Institution aus
Liebe zerstoren«. Gerade weil die eigene Liebe zum Theater und zur Kunst so
grof ist, muss das Bestehende zerstort werden, um etwas Neues zu beginnen,
das Strukturen der Macht und Exklusion iiberwindet und einen Raum der
Vielen 6ffnet. Der Akt des gemeinsamen Verfassens eines neuen, lebendigen
Kanons mit Nuray Demir am letzten Tag ist ein solches Zeichen fiir das Neue
und gehort zu den eindriicklichsten Momenten eines postmigrantischen und
politischen Wandels, dessen Wind bereits durch die Institutionen weht.

»We have work to do. And a world to win« (Arundhati Roy)

Das von Nuray Demir initiierte Alphabet blieb keine 24 Stunden sichtbar. Und
verweist damit sehr klar auf das Phinomen der mangelnden Nachhaltigkeit
solcher Festivals. Natiirlich kénnen vier Tage nichts dauerhaft implementie-
ren, und natirlich ist auch Flichtigkeit Teil der neuen Institutionen, denen
die Vorstellung von in Stein gemeifielten, starren Ideen fern liegt. Aber ein
paar Wochen hitte es schon bleiben kénnen. Bahareh Sharifi und Sandrine
Micossé-Aikins merkten zu Recht an, dass die Einbettung des Festivals im
Programm keine Nachhaltigkeit ersetzen kann und nur eine strukturelle Re-
form das Ziel sein kann.

im*possible bodies konnte vor allem durch Drittmittel der Kulturstiftung
des Bundes ermdglicht werden. Der Forderzeitraum ist festgelegt. Es ist ei-
ne Entscheidung der Institution, sich mit solchen Projekten dauerhaft auf
den Weg zu machen. Diese Prozesse finden bisher nicht oder selten statt.
Nicht zuletzt dadurch verlieren Institutionen oder einzelne engagierte Mit-
arbeiter*innen an Glaubwiirdigkeit gegeniiber den Communities, Organisa-
tionen, Vereinen und Einzelpersonen, die in der Festivalitis nichts als einen
weiteren Versuch der Vermarktung bestimmter Kérper und Vereinnahmung
jener Themen vermuten, an denen sie seit Generationen und Jahrzehnten oh-
ne Mittel und jenseits des grofien Auftritts oftmals ehrenamtlich arbeiten.
Mangelndes Wissen und privilegierte Ignoranz gegeniiber diesen Initiativen
sind nur mehr erneuter Ausdruck hegemonialer »ausschlieRender Vereinnah-
mung« (Vanessa E. Thompson).

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.

159


https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Elisa Liepsch

Eine prozessual begleitende Antidiskriminierungsstrategie, wie sie bei-
spielsweise das Festival Theaterformen in den letzten Jahren durchgefiihrt
hat, wire ein Instrument. Aber das grofRe Bekenntnis fillt oft aus. Julian War-
ners In Vorbereitung einer Ausstellung bestand aus einem kiinstlerischen Mood-
board. Dieses durfte natiirlich nicht, wie von uns geplant, direkt auf die Ge-
biudewand aufgetragen werden, sondern auf eine applizierte Papierbahn.
Diese sollte bleiben und an den Versuch einer Dekonstruktion auch nach den
Festivaltagen erinnern - als eine Einschreibung ins Gebdude. Ein paar Mo-
nate spiter musste dieses Poster aus der Miilltonne gefischt werden. Es war
versehentlich entfernt und entsorgt worden. Inzwischen ist das zerknitterte
Plakat in die Biiroetage des Mousonturms gewandert und so niher ans Zen-
trum der Macht; sichtbar dann aber auch nur fir jene, die einer Einladung
dorthin folgen kénnen.

Bei unseren Recherchen im Institut fiir Stadtgeschichte mit gerade frisch
zuganglichen Akten wurde uns vor allem eines klar: Die altbekannte Entste-
hungsgeschichte des Mousonturms um Dieter Buroch und die Gruppe Omni-
bus war nur eine Perspektive auf die Ereignisse. V6llig ausradiert wurde in der
tradierten Erzahlung der Vorschlag, hier ein soziokulturelles Zentrum »nach
Vorbild der Auslinderkulturzentren« zu errichten. Die Aktion der Gruppe
Omnibus war auch keine Besetzung, wie oftmals kolportiert, sondern ein vom
Kulturdezernat geférdertes Festival. Der damalige Kulturdezernent Hilmar
Hoftfmann hatte sich einst visionir und nahezu radikal bei seiner Antrittsrede
in der Stadtverordnetenversammlung am 12. November 1970 gedufert: »Kul-
tur ist kein absoluter Wert, der an sich selbst gemessen werden kann, sondern
nur an den gesellschaftlichen Entwicklungen, die sie bewirkt oder deren Be-
dingungen ihre Entfaltung unterworfen ist. Ihr in Traditionen behaupteter
Eigenwert ist heute fragwiirdig.« Sein Angriff auf ein biirgerliches Kunstver-
stindnis dhnelt heutigen antirassistischen, intersektionalen feministischen
und anti-klassistischen Kulturkimpfen. Damals wie heute kimpfen Kiinst-
ler*innen und Aktivist*innen gegen einen hygienischen Kunstbegriff. War-
um Jahre nach der »Besetzung« aus der Fabrikruine kein emanzipatorisches
Projekt, sondern eine Kunstinstitution mit Intendanten wurde, gilt es aufzu-
arbeiten.

Natiirlich konnen Unterfangen wie im*possible bodies als simple Symbol-
politik betrachtet werden. Ich glaube dennoch an die transformative Kraft
solcher Zusammenkiinfte. Denn in all ihrer Vergeblichkeit im Kontext man-
gelnder Nachhaltigkeit vermégen sie dennoch Verbindungslinien zwischen
den Beteiligten und dem Publikum herzustellen. Und der Club of Possibilities

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

hat tatsichlich ein neues Wir skizziert. Denn ein neues Wir ist im Werden,
das das alte »toxische Wir« (Peggy Piesche), das immer von der so genann-
ten weifSen, deutschen »Mehrheitsgesellschaft« ausgeht, hinter sich zu lassen
vermag.

Was blieb?

Die radikale Offnung der Riume war natiirlich eine Belastungsprobe fiir das
Team des Mousonturms. Auf den Fluren fanden jedoch ganz neue Begegnun-
gen, Prozesse und Verschiebungen statt, und es stellte sich eine zumindest
temporire Transparenz ein. Dies hatte auch Auswirkungen auf das Mitein-
ander des Teams und zukiinftige Projekte des Hauses.

Sicherlich hat das Festivalprogramm dazu gefithrt, dass ein Diskurs
durch die Ginge wehte, der nicht mehr zu verdringen ist. Das Publikum
hat sich nach diesen Tagen verindert. Rekurse, Sprache und Bewusstsein im
Mousonturm-Team haben sich verindert. Und die All-Gender-Toiletten sind
geblieben. Auflerdem gibt es ein wunderbares Zine, das mit Studierenden
der Hessischen Theaterakademie, Julia Wissert und Patu entstanden ist. Es
heifdt »Ruins«.

Die Klebereste der entfernten Papierbahnen der *foundationClass am
Eingang des Mousonturms waren iiber Monate sichtbar. Sie nagten hartni-
ckig an der hygienischen Institution, die am liebsten jedes Wochenende in
frischer Reinheit ein neues Festival prisentiert. Ob sie sich heute noch am
Tirrahmen festkrallen? Ich weifd es nicht. Ich bin schon linger nicht mehr
dort gewesen.

Zugleich wurden einige Anliegen prisenter. Dem Kiinstler*innenhaus
sind in seiner offiziellen Schreibweise »Kiinstlerhaus« noch immer zwei
Fehler inhirent: zum einen die allein minnliche Adressierung, zum anderen
die Frage, was ein Kiinstler*innenhaus ausmachen miisste: eine Gestaltung
durch Kinstler*innen. Wie sihe ein Kinstler*innenhaus aus, das diesen
Anspruch ernst nihme?

Immerhin haben wir jetzt eine ungefihre Ahnung davon, wie wir uns ei-
ne Institution der Vielen vorstellen. Das Aushalten von Differenz und radikale
Vielfalt miissen dabei elementarer Bestandteil sein. Denn diese Tage waren
vor allem ein Feiern der Differenz, in der sich die Anwesenden iiber gemein-
same Ziele verstindigen, definieren und vereinen konnten - in all ihren un-
terschiedlichen Positionierungen. Und natiirlich kommt aus der Perspekti-

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.

161


https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Elisa Liepsch

ve Deutschlands ein Unbehagen auf, wenn Nashilongweshipwe Mushaandja
»Burn the theatre, burn the books!« ausruft. Diese Proklamationen aber wa-
ren verhandel- und debattierbar im Kontext dieser Tage.

Als Konsequenz des Festivals waren uns zwei Sachen Herzensangelegen-
heiten: Die weitere Aufarbeitung des Mousonturm-Archivs und Recherche
im Institut fiir Stadtgeschichte sowie die Installation eines (post)migranti-
schen kiinstlerischen Beirats, der konkrete Forderungen an den Mousonturm
stellt. Insbesondere letzter Punkt wurde umfassend debattiert, Personen eru-
iert und Kontakte hergestellt. Bis heute ist nichts passiert.

Wir missen die Institutionen weiter herausfordern. Nora Sternfeld hat
fir das radikaldemokratische Museum folgende Themenstrange ihrer Recher-
che formuliert, die wir durchaus als klare Arbeitsauftrige verstehen kénnen
und die sich auf Theater und das kulturelle Archiv anwenden lassen: 1. Das
Archiv herausfordern, 2. Den Raum aneignen, 3. Gegen-Offentlichkeit orga-
nisieren, 4. Alternatives Wissen produzieren, 5. Vermittlung radikalisieren.

Esistklar, dass wir diese Arbeit nur gemeinsam tun kénnen. Und dass wir
auf diesem Weg nicht alle mitnehmen werden, um Adrienne Maree Brown zu
paraphrasieren. Aber schon jetzt sind wir viele, die an der Porositit, Ruinie-
rung und Dekonstruktion arbeiten. Welche Institutionen kénnten entstehen,
die diese Auftrige umsetzten?

»Pessimism is luxury« (Silvia Federici)

Seit Herbst 2019 arbeite ich als Performing Arts Programmer an der Beurs-
schouwburg in Briissel. Was ich bisher in Flandern und Briissel beobachten
konnte, ist, dass immer 6fter sehr junge Menschen sehr verantwortungsvolle
Positionen in Kunstinstitutionen iibernehmen. Ihre Arbeit machen sie nach
ihren eigenen Vorstellungen und Parametern, studiert haben sie oftmals et-
was »Fachfremdes«. Das Vertrauen in die Mitarbeiter*innen ist unendlich
grofd und generds. Im Sommer 2020 wurde die Leitung der Beursschouw-
burg der 28-jihrigen Melat Gebeyaw Nigussie iibertragen — ein Vorgang, der
in Deutschland undenkbar ist. Diese Arbeitsweisen und Entscheidungen fas-
zinieren mich und geben mir Hoffnung. Der weifSe deutsche Dominanzkul-
turbetrieb mit seinem Anspruch auf Definitionsmacht kann diese anderen
Arbeitsweisen oft gar nicht imaginieren. Aber diese Umstinde geben Kraft
fir die Arbeit an den zukiinftigen Institutionen, gerade in einer Region mit
den zwei starken rechtsnationalen Parteien N-VA und Vlaams Belang, die die

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im*possible badies

Abschaffung kritischer Kunst bereits in vollem Gange praktizieren und den
sich reduzierenden Kulturetat lieber in Flamische Freilichtmuseen und den
Ankauf Flimischer Meister investieren — fiir den Aufbau der Flimischen Na-
tion. Was muss in Deutschland passieren, um die dekoloniale Arbeit in den
Institutionen voranzutreiben? Mit wem miissen wir uns verbiinden, auf wel-
che Ziele konnen wir uns einigen? In Anbetracht verhirteter Diskurse formu-
lierte Rohit Jain am Ende von im*possible bodies ein Plidoyer fiir mehr Softness
und Humor. In diesem Sinne: »Achten wir aufeinander und bleiben wir wi-
derstindigl« (Tucké Royale).

Ich danke Nuray Demir, Lina Zehelein, Ewelina Benbenek und Julian Warner fiir die
gemeinsame Reflexion und das Teilen von Erinnerungen. Mein Dank gilt vor allem
allen Kiinstler*innen, Mitarbeiter“innen und Beteiligten des Projekts, die mit ihrem
Vertrauen und ihrer Hingabe einen viertigigen Gegenentwurfermiglicht haben. Nicht
zuletzt dem Publikum, welches sich iiber die Schwelle gewagt hat.

Literatur

Ahmed, Sara. TheCulturalPoliticsofEmotion. London: Routledge, 2004.

Aminde, Ulf. »Grundlagen.« In: Florian Malzacher, Dominik Milller, Felizitas
Stilleke. Stichworte. Impulse Theater Festival 2013-2017. Berlin, K6ln: Alexan-
der Verlag, 2017, 41.

Bayer, Natalie, Belinda Kazeem-Kamiriski und Nora Sternfeld (Hg.). Kuratie-
ren als antirassistische Praxis. Berlin, Boston: Walter de Gruyter, 2017.

Brown, Adrienne Maree, Autumn Brown. How to survive the end of the world. A
podcast from the Brown sisters.

Federici, Silvia. Feminism and the Politics ofthe Commons. Open Class im Rahmen
der Akademie des Verlernens/Wiener Festwochen, 16.6.2017.

Hoffmann, Hilmar. »Kulturarbeit ist heute praktische Bildungsarbeit. Ein-
fithrungsrede des neuen Kulturdezernenten Hilmar Hoffmann.« In: Mit-
teilungen der Stadtverwaltung Frankfurt a.M. (47), 1970, 433-437.

Liepsch, Elisa, Julian Warner und Matthias Pees (Hg.). Allianzen. Kritische Pra-
xis an weillen Institutionen. Bielefeld: transcript, 2018.

Mignolo, Walter D. Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der
Kolonialitit und Grammatik der Dekolonialitit. Wien, Berlin: Turia + Kant,
2012.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion

164

Elisa Liepsch

Mignolo, Walter D. und Rustom Bharucha. Decolonial Aesthetics in Theater and
Performance. Theatrical Strategies of De-linking. Workshop des International
Research Center »Interweaving Performance Cultures«, Freie Universitit
Berlin, 11.-12.6.2019.

Morsch, Carmen. Die Bildung der A n_d_e r e n durch Kunst: Eine postkoloniale
und feministische historische Kartierung der Kunstvermittlung. Wien: Zaglos-
sus, 2019.

Piesche, Peggy. Keynote bei Friendly Confrontations. Festival zu Globaler Kunst
und Institutionskritik, Miinchen, 17.1.2019.

Quijano, Anibal. Kolonialitit der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika. Wien,
Berlin: Turia + Kant, 2019.

Roy, Arundhati. Azadi. Freedom. Fascism. Fiction. London: Penguin, 2020.

Royale, Tucké. »Wem gehdren unsere Kirper?«. Keynote bei Burning Issues Meets
Kampnagel, Hamburg, 30.10.2020.

Sternfeld, Nora. Das radikaldemokratische Museum. Berlin, Boston: Walter de
Gruyter, 2018.

Wekker, Gloria. White Innocence. Paradoxes of Colonialism and Race. Duke: UP,
2016.

https://dol.org/1014361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

