
im*possible bodies

Vom Pararaum zur Einschreibung ins kulturelle Archiv

Elisa Liepsch

In diesemTextmöchte ich die Leser*innen einladen, sichmit im*possible bodies

auseinanderzusetzen, einem Festivalprojekt, das zwischen 2018 und 2019 in

zwei Ausgaben am Künstler*innenhaus Mousonturm in Frankfurt a.M. statt-

fand. Der erste Teil war ein Festival für utopische Praxis, den ich als Mitar-

beiterin der Mousonturm-Dramaturgie in Kooperation mit einigen lokalen

Initiativen kuratierte, der zweite Teil der Versuch einer Dekonstruktion, wel-

cher in Zusammenarbeit mit dem freien Mitarbeiter Julian Warner entstand.

Versuch einer Dekonstruktion

Dass auf den Bühnen Deutschlands noch immer vor allem ein normatives

Körperbild zu sehen ist, dass die Forderung nach einer neuen künstlerischen

und institutionellen Praxis immer deutlicher artikuliert wird, dass Unbeha-

gen und Widerständigkeit gegen einen gängigen Kanon immer größer wer-

den und doch nur unzureichendenWiderhall in den Institutionen finden, ver-

anlasste mich mit im*possible bodies. performing sharing celebrating. Festival für

utopische Praxis, Künstler*innen wie Simone Dede Ayivi, Tucké Royale, Nuray

Demir und Tümay Kılınçel, Jaamil Olawale Kosoko, Last Yearz Interesting

Negro, Macaquinhos, Ayla Pierrot Arendt, Carolina Mendonça, Joana Tisch-

kau, Anta Helena Recke, Danny Banany mit seiner Queer B-Cademy sowie

Frankfurter Initiativen wie Queergehört oder SUQ – solidarisch, unaufge-

fordert, queer und weitere lokale Aktivist*innen, DJs und Mitarbeiter*innen

Frankfurter Kulturinstitutionen einzuladen. Das Festival wollte das Nicht-

Konforme feiern und einen Möglichkeitsraum für queere, feministische und

rassismuskritische Praktiken und Visionen öffnen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Elisa Liepsch

Die zweite Festivalausgabe, im*possible bodies #2. Versuch einer Dekonstruk-

tion, verstand sich noch dezidierter als Institutionskritik und wollte sich der

Analyse der eigenen InstitutionMousonturm und ihren Strukturen und Prak-

tiken zuwenden. Wir wollten dabei einen genaueren Blick auf die Geschichte

des Hauses werfen, um von dort den Versuch einer Dekonstruktion hegemo-

nialer Anordnungen und Diskurse anzustoßen.

Das Künstler*innenhaus Mousonturm befindet sich im Frankfurter Ost-

end und ist seit seiner Gründung im Dezember 1988 ein Produktionshaus für

freie Künste. Es befindet sich im ehemaligen Verwaltungstrakt der Mouson-

Seifenfabrik, die sich seit 1798 in der Breiten Gasse in der heutigen Frank-

furter Innenstadt und ab 1881 in der Waldschmidtstraße in die Vorstellun-

gen kolonialer Reinheitsfantasien einreihte, und u.a. Produkte für die »zar-

te weiße Haut der Frau« produzierte. Dafür flogen die Mouson-Parfumeure

beispielsweise in die Provence, um wohlriechende und »exotische« Lavendel-

blüten einzukaufen, distribuiert wurden die Firmenprodukte nahezu in die

ganze Welt. 1972 wurde die Seifenfabrik verkauft und bis 1976 alle Gebäude

abgerissen – einzig der heutige Mousonturm, einst Frankfurts erstes Hoch-

haus, blieb erhalten. Das Narrativ geht so, dass eine Schar freier Künstler*in-

nen um Dieter Buroch und die Gruppe Omnibus 1977 das Haus oder besser

gesagt seine Ruine mit einem Festival besetzte und schließlich am 29. De-

zember 1988 in ein freies Produktionshaus überführte. Die einstigen Reisen

der Parfumeure übernahmen fortan die Dramaturg*innen und Kurator*in-

nen des Hauses. Die Abnehmer*innen internationaler Kunst waren nunmehr

ein sich wohl selbst als »kosmopolitisch« bezeichnendes Frankfurter Publi-

kum.

Diese Kontinuitäten von Seifenfabrik und Künstlerhaus sind kein Zufall.

Unserer Ansicht nach verweist die (Transformations-)Geschichte des Mou-

sonturms, seine Praxis als Unternehmen für Seife und Parfum als auch der

Übergang in und das Wirken als Produktionshaus auf eine »Kolonialität der

Macht« (Aníbal Quijano), ein Fortdauern kolonialer Machtverhältnisse. Die

hygienische Reinheit durch Abtrennung von Schmutz und die Entkontextua-

lisierung und Isolierung von Praktiken, Bewegungen und Diskursen sind die-

ser Institution eingeschrieben. Kauften einst weiße, bürgerliche Menschen

Cremes und Parfums, goutierten nun zumeist weiße, bürgerliche Menschen

Kunst – beides zum Distinktionsgewinn.

im*possible bodies #2 wollte zum einen die Geschichte des Unternehmens

Mouson unter die Lupe nehmen, zum anderen die Transformation von der

Seifen- in die Kulturfabrik und die jetzige institutionelle Praxis des Hauses

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 151

untersuchen. Für unsere Recherchen stelltenwir uns keine geringere Frage als

jene nach der Institution der Zukunft, die Teilhabe, Kollaboration, Emanzipa-

tion, Ästhetik, Repräsentation und Kritik der Vielen ermöglicht. Dies schien

uns durch zwei Vorgängemöglich zu sein: die Dekonstruktion und damit ver-

bunden die schlussendliche Ruinierung der Institution – als Bogen zur eins-

tigen Fabrikruine, deren Mission Statement und Praxis es, nun in einem de-

kolonialen Sinne, zu bestimmen gilt. Diese künstlerische Recherche konnte

nur in einem pluralen Gefüge durchgeführt werden, einem temporären Wir,

bestehend aus Julian Warner und mir. Die Institution der Vielen kann nicht

allein skizziert werden.

Vorausgegangen waren dem Festival lange Überlegungen darüber, welche

Qualitäten eine Institution haben könnte, in der wir gern arbeiten würden.

Wir fingen also an eine Institution zu imaginieren. Programmatisch entschie-

den wir uns schließlich für das Format einer künstlerischen Konferenz. Für

ein mehrtägiges Programm waren für uns folgende Parameter maßgeblich:

freier Eintritt für alle, Versammlungsräume mit gemeinsamen kostenfrei-

en Mahlzeiten und Getränken, freie Kinderbetreuung, Simultanübersetzung,

zwei Festivalbeobachter*innen, die wir zu kritischem Feedback einluden, so-

wie die Partizipation der Eingeladenen. Die anfängliche Idee, alle gleich zu

bezahlen,mussten wir verwerfen, weil die jeweiligen Beiträge unter verschie-

denen Voraussetzungen und mit unterschiedlichem Aufwand entstanden.

Besonders wichtig war für uns die dezidierte Auseinandersetzungmit der

Firmengeschichte.Dies beinhaltete die Aufarbeitung undDokumentation des

hausinternen Archivs mit Fotoalben, Werbeanzeigen, Flacons, Rezepten der

Mixturen etc. Der Mousonturm-Praktikant LuukWildschut fotografierte und

katalogisierte alle vorhandenen Objekte. Außerdem begannen wir im Institut

für Stadtgeschichte in Frankfurt die zahlreichen Akten zur Genealogie des

Künstler*innenhauses zu sichten.

Ausgehend von einer Idee des kritischen Kuratierens, nämlich einer anti-

rassistischen, inklusiven, intersektionalen und vielstimmigen Praxis, die das

Ziel hat, die Vorgänge des Theaters zu durchkreuzen und zu queeren, die

Machtordnung zu unterlaufen und einen Dekolonisierungsprozess voranzu-

treiben, versammelten sich in dem Programmunterschiedliche Formate, dar-

unter Installationen, feste zeitliche Programmpunkte mit Lectures, Konzer-

ten und Performances, ein Workshop mit Studierenden, in dem ein Zine er-

stellt wurde, und zwei Residenzen.Wir ermunterten die eingeladenen Künst-

ler*innen undDenker*innen durchaus die ihnen vertrauten Formate zu über-

schreiten und in Kollaboration mit weiteren Eingeladenen Neues auszupro-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Elisa Liepsch

bieren. Sie waren alle eingeladen, ihre individuelle dekoloniale Kritik zu for-

mulieren.

Dies beinhaltete für uns auch die Arbeitsweise in der Programmierung

und Einladungspolitik. Zum einen war es wichtig, dass sich eine Methodik

und Kritik von außen im Programm wiederfindet, um eine Kunst der Vielen

zu praktizieren. Dies geschah durch die Einladung Julian Warners als Mitar-

beiter am Programm. Zum anderen haben wir mit allen Beteiligten des Festi-

vals ausführliche Gespräche geführt, in denen wir gemeinsam erörtert haben,

in welcher Form und mit welchen Inhalten sie sich gern in Beziehung zu un-

serer Recherche setzen wollen und welche Voraussetzungen dafür geschaffen

werden müssen.

Für die Auswahl der Personen, die einzelne Programmpunkte übernah-

men, war es wichtig für uns, dass sie aus einem Frankfurter oder deutschen

Kontext sprachen, damit wir uns spezifisch und präzise den lokalen und den

Zuständen in Deutschlandwidmen können. Internationale Gäst*innenwaren

dennoch genauso bedeutend, um verschiedene Praktiken erfahrbar zu ma-

chen, Solidarisierungsmomente zu ermöglichen und Verbindungen herzu-

stellen.Wir befassten uns auchmit unserer Rolle und der neoliberalen Konno-

tation des*der Projekt-Kurators*in. Als Programmteam wollten wir uns gern

vom vermeintlich unantastbaren Sockel heben und verstanden uns eher als

Ermöglicher*innen. In dieser Rolle wollten wir uns unsichtbar machen und

verschwinden.Wir wählten deshalb die Bezeichnung der Organisator*innen.

Gern wollten wir selber Gäst*innen sein in dieser neuen Institution. In all un-

seren Versuchen ging es uns um das Ausloten von Formen der Kollaboration

und Allianzen.

Neben der Sichtbarmachung einer diversen Gesellschaft Deutschlands

ging es uns auch um das Sichtbarmachen von Strukturen innerhalb der In-

stitution. Die Umnutzung von Räumen und das Nachdenken über Zeit waren

deshalb unerlässlich. Wollen wir die Hierarchisierungen der Institutionen

aufbrechen, die eigene institutionelle Praxis und die damit verbundene Ge-

walt reflektieren, müssen wir auch die Räume mit der ihnen innewohnenden

Gewalt anders denken. Für uns war klar, dass wir den Mousonturm von sei-

nen stadtgesellschaftlichen, aber auch globalen Rändern her denken wollten.

Dabei sollten nicht nur marginalisierte Stimmen zu Wort kommen, sondern

auch der Mousonturm architektonisch und ideologisch anders gedacht wer-

den. Deshalb blieben die klassischen Spielorte des Mousonturms – Black Box

und White Cube – an diesen Tagen leer. Stattdessen wurden Foyers, Flure,

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 153

Büros, eine Künstler*innengarderobe, die Intendanz, das Lichtlager und das

Kassenhäuschen bespielt.

Ein besonders wichtiger Punkt war für uns die Frage der Gastfreund*in-

nenschaft, Bewirtung und Sorge sowohl für die Künstler*innen als auch die

Teilnehmenden des Programms. Ein Projekt, das sich mit der Öffnung der

Institution, Austausch und Allianzen befasst,muss sich den ganz basalen Fra-

gestellungen zuwenden.Wie kann die Ressourcenverteilung imTheater selbst

zum Gegenstand der Versammlung im Rahmen eines solchen Festivals wer-

den?

Ausgehend von der Idee, dass wir uns nicht für ein »Endprodukt« interes-

sierten, sondern für Konversation, verweigerten wir auch die leichte Konsu-

mierbarkeit – es ging uns um ein post-repräsentatives Programmieren (No-

ra Sternfeld). Kein fertiges Format wollten wir vorstellen, sondern zu Pro-

zess und Fragment einladen (Frie Leysen). Wir wollten die Institution fra-

gil machen, um Neues zu ermöglichen (Ulf Aminde). Dabei halfen uns auch

die Erkenntnisse aus der Arbeit an dem von uns herausgegebenen Band Al-

lianzen. Kritische Praxis an weißen Institutionen. Wir wollten die Theorie in die

Praxis überführen, zu einer Art öffentlicher Probe oder Imagination einer In-

stitution der Vielen einladen. Hierbei ging es vor allem um das Sichtbarma-

chen existierender Praktiken, Zugriffe und anderen, situierten Wissens. Zeit

und Zeitlichkeit spielten hier eine besondere Rolle. Zwar war die Grundla-

ge des Programms ein relativ fester Zeitplan, in dem stündlich etwas Neues

stattfand. Diese Verdichtung und Überforderung sollten ein Statement sein –

dieses Wissen, diese Praxen existieren und zwar zuhauf! Komplexitäten, so

schien es uns, erfordern ein komplexes Programmieren. Zugleich ließen sie

aber auch ein sehr individuelles Erleben und die Möglichkeit eines persönli-

chen Zugangs zu. Zeitgleich konnte dem eigenen Rhythmus in den Installa-

tionen und dem Club of Possibilities gefolgt werden.

DieWorte Sara Ahmeds waren uns dabei beständige Begleiterinnen: »Sol-

idarity does not assume that our struggles are the same struggles, or that our

pain is the same pain, or that our hope is for the same future. Solidarity in-

volves commitment, and work, as well as the recognition that even if we do

not have the same feelings, or the same lives, or the same bodies, we do live

on common ground.«1

1 Ahmed, Sara. The Cultural Politics of Emotion. New York and London: Routledge, 2004,

189.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Elisa Liepsch

Pararaum

Wir wollten also über einen Zeitraum von vier Tagen einen widerständigen

Raum schaffen, in dem sich eine Infrastruktur angeeignet werden sollte. No-

ra Sternfeld spricht in ihren Überlegungen zum radikaldemokratischen Mu-

seum vom so genannten Pararaum, der ein temporärer Widerstandsraum in

der bestehenden Struktur einer Institution ist undmit seinen Handlungsräu-

men (Gegen-)Öffentlichkeit schafft.

Herzstück dieser Tage war Nuray Demirs Club of Possibilities. Als Raum der

Versammlung verstand sich dieser explizit als Besetzung der weißen Instituti-

on und lotete die eigene Rolle zwischen Gast und Gastgeber*in in Form eines

ephemeren Teesalons im Foyer des Mousonturms aus. In Anlehnung an mi-

grantische Vereinsräume – hier mit Bierbänken, Teppichen, vielen Pflanzen

und flüchtigen Objekten – zeichneten diesen Raum Temporalität und Hybri-

dität aus, von Orientalisierung war er weit entfernt. Zusammen mit Ahmet

Sitki Demir wurde ein Ort geschaffen, der Möglichkeiten der (Selbst-)Sorge

und Solidarität erprobte. Hier konnten alle ankommen, sich niederlassen, ge-

meinsam essen, trinken, debattieren oder einfach nur sein. Bereits vor dem

Gebäude waren Plastikmöbel aufgestellt und ein Schild, das auf den Club of

Possibilities verwies, und alle einlud, die Schwelle zu überschreiten, um Teil

des Clubs zu werden. Der Club war das Eingangstor zu im*possible bodies.

Eine weitere Besetzung fand an der Außenseite der Eingangstür und

im Kassenhäuschen, gleich am Eingang des Gebäudes, statt. Die *founda-

tionClass der Kunsthochschule Berlin Weißensee adaptierte ihre Installation

TRUST US für im*possible bodies #2. Dort hingen große papierne Textbanner,

die Aufnahmeverfahren und Zugangsbeschränkungen zu Kunsthochschulen

sichtbar machten, und es wurden Videos gezeigt, die die Praxis der *founda-

tionClass näher brachten und wie sie die Idee des Auftragswerks unterlief.

Das Kassenhäuschen wurde seiner ursprünglichen Daseinsberechtigung

beraubt.

Das Künstlerinnen*kollektiv Swoosh Lieu beschäftigte sich in seiner In-

stallation A Feminist Guide to Nerdom mit Arbeitsweisen, Methoden und Stra-

tegien feministischer Künstlerinnen* im Bereich Performance und Medien-

kunst. Dabei stellten sie auch traditionelle Verbindungen von Geschlechter-

rollen und Arbeitsfeldern in einem queerfeministischen Zugriff in Frage und

gestalteten mit ihrer Installation aktiv das Lichtlager des Mousonturms um.

Feminismus und Kunst, Theorie und Praxis von Technikerinnen* traten hier

eine Verbindung ein.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 155

Julian Warners In Vorbereitung einer Ausstellung zeigte die Offenlegung ei-

nes Arbeitsprozesses, einen Versuch, in Form einer künstlerischen Forschung

Kontinuitäten und Brüche sowie Transformationen und Kopplungen von der

Seifenfabrik des 18. Jahrhunderts über die Kulturkämpfe der 1970er/80er Jah-

re bis zum Künstler*innenhaus des Jahres 2019 neu zu denken.

Als Warm-up am Tag vor dem eigentlichen Festivalbeginn luden wir das

Publikum zu Sharings der Residenzkünstler*innen Rosana Cade und Ivor

Mac Askill sowie Katy Baird ein, die über mehrere Wochen in den Probebüh-

nen gearbeitet hatten. Uns ging es darum, auch Verbindungen mit bestehen-

den Strukturen des Hauses einzugehen, und so luden wir zusammen mit der

Musikreihe Der Geheime Salon DJ Nigga Fox ein.

Am nächsten Abend machte Gloria Wekker den eigentlichen Auftakt. Da

sie selbst nicht nach Frankfurt reisen konnte, reisten wir im Vorfeld zu ihr

nach Amsterdam und filmten ein Gespräch mit ihr über ihr BuchWhite Inno-

cence. Die Projektion fand im Club of Possibilities statt, in dem wir vorher alle

gemeinsam Suppe gegessen hatten. Danach folgte ein Vortrag von Vanessa E.

Thompson zu feministischen Positionierungen und Institutionskritik (»wann

zählt ein Schwarzer Körper, der lebt?«). Der Abend wurde beendet durch ein

Konzert von Bola Ifa, der mit seinen Sounds ein radikales Zuhören einforder-

te. Zuhören als dekoloniale Praxis.

Der folgende Tag versammelte Beiträge von Ulf Otto, Joana Tischkau und

Zinzi Minott, Bahareh Sharifi und Sandrine Micossé-Aikins mit dem Berli-

ner Projektbüro für Diversitätsentwicklung – Diversity Arts Culture, Mathi-

as Rodatz, Simone Dede Ayivi, Elsa M’bala und Moses März, Ogutu Mura-

ya, Natalie Bayer und Carmen Mörsch, Nashilongweshipwe Mushaandja und

Ms. Hybreedity. In unterschiedlichen Formen stellten sie ihre Recherchen zur

Genese der Blackbox aus dem Hygiene-Dispositiv des 19. Jahrhunderts vor,

widmeten sich der Dekolonisierung von Tanz(geschichte), Instrumenten des

Strukturwandels, neoliberalen Vielfaltspolitiken und Staatsrassismus, ima-

ginierten die Institution der Zukunft, ließen Sounds aus Yaoundé Édouard

Glissant begegnen, sprachen über Rassismuserfahrungen außereuropäischer

Künstler*innen in weißen Institutionen, dekoloniale Museumsarbeit und die

Kolonialität der Kunstvermittlung, Landumverteilung inNamibia und restau-

rative Gerechtigkeit sowie die Repräsentation diasporischerMusikverbindun-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Elisa Liepsch

gen. Außerdem wurde der Mousonturm als Station in den postkolonialen

Stadtrundgang und Stadtplan von »frankfurt postkolonial« aufgenommen.2

Der letzte Tag widmete sich einer finalen verdichtenden Kritik. Ismahan

Wayah und Imad Mustafa, die von uns eingeladenen kritischen Festivalbe-

obachter*innen, sprachen über ihre dekoloniale Kritik zum Festival und sei-

nen Inhalten. Rohit Jain baten wir, sich kritisch mit unserer Publikation Al-

lianzen. Kritische Praxis an weißen Institutionen auseinanderzusetzen. In ihrer

Abschlussperformance lud Nuray Demir in ihrem Club of Possibilities zum ge-

meinsamen Verfassen eines alternativen Alphabets desWiderstands und Em-

powerments ein, der Formulierung eines alternativen Kanons, der sich in die

Mauern des Mousonturms und unter Mithilfe der Gäst*innen in das kollek-

tive Bewusstsein einschreiben sollte.

»Die Institution aus Liebe zerstören« (Simone Dede Ayivi)

Im Folgenden möchte ich versuchen, das Festivalprogramm und unsere Be-

mühungen einzuordnen.

Mit im*possible bodies #2 ging es uns vor allem darum, das Theater als

Handlungsraum zu begreifen,Theater als umkämpftes Terrain, das nicht im-

mer so bleiben muss, wie es ist. EinTheater, das andere Öffentlichkeiten her-

stellen kann. Das geht mit dem Eingeständnis einher, dass das Theater nicht

per se frei und offen für alle ist. Die Umsetzung der solidarischen Institution

ist nun, wozu wir aufgerufen sind. Das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz

sieht vor, dass alle Bürger*innen Deutschlands juristisch gesehen ein Recht

haben, in den Institutionen repräsentiert zu sein, so auch jene, die gesell-

schaftlich marginalisiert werden.

Die viertägige Zusammenkunft brachte vor allem Schwarze Menschen

und People of Color aus Frankfurt und Deutschland zusammen, die sich ver-

mutlich selbst einem politischen Umfeld zuordneten wie ISD Frankfurt oder

ADEFRA oder aber in Institutionen tätig waren und ähnliche Fragestellungen

mitbrachten. Das klassische Mousonturm-Publikum erschien an jenen Tagen

nicht. Zugleich verbrachten viele der eingeladenen Beteiligten und das Pu-

blikum die gesamte Zeit im Mousonturm. Über die Tage realisierte sich ein

2 Detaillierte Informationen unter: https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-b

odies-2/

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/
https://www.mousonturm.de/festivals/impossible-bodies-2/


im*possible bodies 157

postmigrantischer Raum.Das Festival verstanden wir als kuratorische Aneig-

nung einer Besetzung.

Imad Mustafa beschrieb den viertägigen Raum als einen, der ein Ankom-

men ermöglichte, in dem freies Sein und freies Reden stattfinden konnten.

Ein postmigrantischer Raum, der bezeugt: »Wir sind hier, es gibt uns!«. In

diesen Tagen konnte die Vorstellung einer shared institution, die vielen offen-

steht und von vielen gestaltet werden kann, kurz aufscheinen.

Der Versuch einer Dekonstruktion war eine Einladung an die Mitarbei-

ter*innen des Mousonturms wie an das Publikum, sich mit der Geschichte

der Institution Mousonturm, ihrem eigenen Handeln und der eigenen Kom-

pliz*innenschaft auseinanderzusetzen.Kritik ist gern auf der Bühne gesehen,

nicht aber an den eigenen Strukturen.

Die Komplexität der Dekolonisierung einer Institution, die nie ab-

geschlossen sein kann, sondern ein andauernder Vorgang ist (Walter D.

Mignolo), muss deshalb auch immer eine Komplexität des Kritikübens

beinhalten. In den Debatten um Rassismus und Strukturveränderung an

Theatern ist oft eine Banalisierung zu beobachten, wenn Kritik geäußert

wird. So war innerhalb des Hauses u.a. ein Tribunal erwartet worden,

obwohl wir alle Rechercheschritte geteilt und stets Transparenz gegenüber

unserem Programm und der Methodik gezeigt hatten.3

Woher kommt diese Angst vor Kritik? Wir vermuten: Der befürchtete

Machtverlust einer Leitung ist sicherlich an die Erkenntnis gebunden, dass

das weiße, oftmals männliche Individuum in Leitungsfunktion mit neuen

Programmen und neuen Schwerpunkten nicht mehr im Mittelpunkt stehen

könnte. Dass man trotz des Ermöglichens eines internationalenTheaters und

des eigenen Kosmopolitismus in einem Produktionshaus Reproduzent*in

von Rassismus sein kann, in einem postmigrantischen Raum »bloß« eine*r

von vielen sein könnte, ja die Abschaffung des Solos in einer horizontalen

Idee von Theater realistischer wird, scheint eine unüberwindbare Kränkung

zu sein. Wenn wir die shared institution ernst nehmen und alle eingeladen

sind, zusammen Entscheidungen zu fällen, dann hieße das, dass alle in der

Dramaturgie sitzen können. Das bedeutete folglich, dass die eigene, oftmals

3 EinMitglied der Intendantengruppe desDeutschen Bühnenvereinswarfmir beim Rat-

schlag der Vielen im November 2019 in Nürnberg bei einem Panel zu Institutionskritik

vor, ich wolle die Theater abschaffen und sei »genauso wie die Rechten«. Ich denke,

wenn wir nicht in der Lage sind, vielfältige Formen der Kritik und des Theatermachens

umzusetzen, werden sich die Theater am Ende selbst abschaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Elisa Liepsch

ausschließlich bürgerliche Wissensbiografie an Bedeutung, Einzigartigkeit

und Macht verlöre. Wenn die eigene Stimme an Dominanz verliert – und das

ist eine völlig neue Erfahrung, könnenTheater und Kunst auch ohne die eige-

ne Anwesenheit stattfinden. Ein Intendant wäre dann völlig unnötig. Warum

aber braucht ein Künstler*innenhaus überhaupt eine*n Intendanten*in?

Mit dieser Befürchtung oder Erkenntnis hat die Dekolonisierung aber

noch nicht begonnen. Die Ideologien der einzelnen Häuser verunmöglichen

denWandel, zumBeispiel durchDebatten um sogenannte künstlerische Qua-

lität. Bei im*possible bodies #2 ging es überhaupt nicht mehr um ein wie auch

immer geartetes Überprüfen dieser Qualität oder ein diesbezügliches Aus-

wahlkriterium, sondern eher um die Distribution von Produktionsmitteln

und -räumen. Dabei ging es weniger darum, den Fokus auf ein Programm

zu legen. Vielmehr interessierte uns eine post-repräsentative Form der Zu-

sammenkunft, eine temporäre Gemeinschaft, in der sich die Anwesenden ih-

ren eigenen Raum, ein vorübergehendes Zuhause selbst gestalten konnten.

Es verstand sich von selbst, dass die meisten Besucher*innen beim Aufräu-

men halfen und Verantwortung für den Raum übernahmen, den sie über die

Tage auch selbst mitgestaltet hatten. Dies führte sogar dazu, dass eine Teil-

nehmerin Schokolade für alle in den Club of Possibilitiesmitbrachte.

Im Teilen ihrer Eindrücke und der Formulierung ihrer Kritik haben die

beiden Festivalbeobachter*innen IsmahanWayah und ImadMustafa auch ei-

nen Diskussionsraum für alle Anwesenden geöffnet. Natalie Bayer merkte an,

dass sich bei im*possible bodies eine Hartnäckigkeit der Verbindungen und ei-

ne andere Sprachmacht vorfinden würden. Vor zehn Jahren sahen die Insti-

tutionen ganz anders aus, und diese Allianzen wären nicht möglich gewesen.

Und dass da etwas bleibt. Patu erinnerte daran, dass Errungenschaften und

Festivals wie im*possible bodies auf Kämpfe vorheriger Generationen und Ak-

tivist*innen basierten, die wir anerkennen müssen und nicht vergessen dür-

fen. Dazu zählen auch die migrantischen Mietstreiks und Kämpfe im Frank-

furt der 1970er Jahre mit ihren Forderungen nach Zugang zu Ressourcen und

Infrastruktur.

im*possible bodies #2 war vor allem deshalb möglich, weil eine jahrelang

gewachsene Praxis einer bestimmten Ethik des Kuratierens und des Produ-

zierens am Mousonturm selbst mit ihren Strukturen des Vertrauens diese

Einladungen an Beteiligte und Publikum aussprechen konnte. Aber natürlich

haben sich während dieser Tage noch einmal die Abgründe aufgetan: Die Ein-

ladung mitzumachen könnte eben nicht eine Woche später wiederholt wer-

den, weil der Raum dann nicht mehr existiert. Und eine tatsächliche Beset-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 159

zung,wie von einigen anwesenden Künstler*innen spontan gefordert, konnte

in einer Verflechtung von Verantwortlichkeiten auch nicht stattfinden. Diese

Widersprüche gilt es auszuhalten und fruchtbar zu machen.

Simone Dede Ayivi proklamierte in einem Gespräch »Die Institution aus

Liebe zerstören«. Gerade weil die eigene Liebe zumTheater und zur Kunst so

groß ist,muss das Bestehende zerstört werden, um etwasNeues zu beginnen,

das Strukturen der Macht und Exklusion überwindet und einen Raum der

Vielen öffnet. Der Akt des gemeinsamen Verfassens eines neuen, lebendigen

Kanons mit Nuray Demir am letzten Tag ist ein solches Zeichen für das Neue

und gehört zu den eindrücklichsten Momenten eines postmigrantischen und

politischen Wandels, dessen Wind bereits durch die Institutionen weht.

»We have work to do. And a world to win« (Arundhati Roy)

Das von Nuray Demir initiierte Alphabet blieb keine 24 Stunden sichtbar. Und

verweist damit sehr klar auf das Phänomen der mangelnden Nachhaltigkeit

solcher Festivals. Natürlich können vier Tage nichts dauerhaft implementie-

ren, und natürlich ist auch Flüchtigkeit Teil der neuen Institutionen, denen

die Vorstellung von in Stein gemeißelten, starren Ideen fern liegt. Aber ein

paar Wochen hätte es schon bleiben können. Bahareh Sharifi und Sandrine

Micossé-Aikins merkten zu Recht an, dass die Einbettung des Festivals im

Programm keine Nachhaltigkeit ersetzen kann und nur eine strukturelle Re-

form das Ziel sein kann.

im*possible bodies konnte vor allem durch Drittmittel der Kulturstiftung

des Bundes ermöglicht werden. Der Förderzeitraum ist festgelegt. Es ist ei-

ne Entscheidung der Institution, sich mit solchen Projekten dauerhaft auf

den Weg zu machen. Diese Prozesse finden bisher nicht oder selten statt.

Nicht zuletzt dadurch verlieren Institutionen oder einzelne engagierte Mit-

arbeiter*innen an Glaubwürdigkeit gegenüber den Communities, Organisa-

tionen, Vereinen und Einzelpersonen, die in der Festivalitis nichts als einen

weiteren Versuch der Vermarktung bestimmter Körper und Vereinnahmung

jenerThemen vermuten, an denen sie seit Generationen und Jahrzehnten oh-

ne Mittel und jenseits des großen Auftritts oftmals ehrenamtlich arbeiten.

Mangelndes Wissen und privilegierte Ignoranz gegenüber diesen Initiativen

sind nurmehr erneuter Ausdruck hegemonialer »ausschließender Vereinnah-

mung« (Vanessa E. Thompson).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Elisa Liepsch

Eine prozessual begleitende Antidiskriminierungsstrategie, wie sie bei-

spielsweise das Festival Theaterformen in den letzten Jahren durchgeführt

hat, wäre ein Instrument. Aber das große Bekenntnis fällt oft aus. JulianWar-

ners In Vorbereitung einer Ausstellung bestand aus einem künstlerischen Mood-

board. Dieses durfte natürlich nicht, wie von uns geplant, direkt auf die Ge-

bäudewand aufgetragen werden, sondern auf eine applizierte Papierbahn.

Diese sollte bleiben und an den Versuch einer Dekonstruktion auch nach den

Festivaltagen erinnern – als eine Einschreibung ins Gebäude. Ein paar Mo-

nate später musste dieses Poster aus der Mülltonne gefischt werden. Es war

versehentlich entfernt und entsorgt worden. Inzwischen ist das zerknitterte

Plakat in die Büroetage des Mousonturms gewandert und so näher ans Zen-

trum der Macht; sichtbar dann aber auch nur für jene, die einer Einladung

dorthin folgen können.

Bei unseren Recherchen im Institut für Stadtgeschichte mit gerade frisch

zugänglichen Akten wurde uns vor allem eines klar: Die altbekannte Entste-

hungsgeschichte des Mousonturms umDieter Buroch und die Gruppe Omni-

bus war nur eine Perspektive auf die Ereignisse. Völlig ausradiert wurde in der

tradierten Erzählung der Vorschlag, hier ein soziokulturelles Zentrum »nach

Vorbild der Ausländerkulturzentren« zu errichten. Die Aktion der Gruppe

Omnibus war auch keine Besetzung,wie oftmals kolportiert, sondern ein vom

Kulturdezernat gefördertes Festival. Der damalige Kulturdezernent Hilmar

Hoffmann hatte sich einst visionär und nahezu radikal bei seiner Antrittsrede

in der Stadtverordnetenversammlung am 12. November 1970 geäußert: »Kul-

tur ist kein absoluterWert, der an sich selbst gemessen werden kann, sondern

nur an den gesellschaftlichen Entwicklungen, die sie bewirkt oder deren Be-

dingungen ihre Entfaltung unterworfen ist. Ihr in Traditionen behaupteter

Eigenwert ist heute fragwürdig.« Sein Angriff auf ein bürgerliches Kunstver-

ständnis ähnelt heutigen antirassistischen, intersektionalen feministischen

und anti-klassistischen Kulturkämpfen. Damals wie heute kämpfen Künst-

ler*innen und Aktivist*innen gegen einen hygienischen Kunstbegriff. War-

um Jahre nach der »Besetzung« aus der Fabrikruine kein emanzipatorisches

Projekt, sondern eine Kunstinstitution mit Intendanten wurde, gilt es aufzu-

arbeiten.

Natürlich können Unterfangen wie im*possible bodies als simple Symbol-

politik betrachtet werden. Ich glaube dennoch an die transformative Kraft

solcher Zusammenkünfte. Denn in all ihrer Vergeblichkeit im Kontext man-

gelnder Nachhaltigkeit vermögen sie dennoch Verbindungslinien zwischen

den Beteiligten und dem Publikum herzustellen. Und der Club of Possibilities

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 161

hat tatsächlich ein neues Wir skizziert. Denn ein neues Wir ist im Werden,

das das alte »toxische Wir« (Peggy Piesche), das immer von der so genann-

ten weißen, deutschen »Mehrheitsgesellschaft« ausgeht, hinter sich zu lassen

vermag.

Was blieb?

Die radikale Öffnung der Räume war natürlich eine Belastungsprobe für das

Team des Mousonturms. Auf den Fluren fanden jedoch ganz neue Begegnun-

gen, Prozesse und Verschiebungen statt, und es stellte sich eine zumindest

temporäre Transparenz ein. Dies hatte auch Auswirkungen auf das Mitein-

ander des Teams und zukünftige Projekte des Hauses.

Sicherlich hat das Festivalprogramm dazu geführt, dass ein Diskurs

durch die Gänge wehte, der nicht mehr zu verdrängen ist. Das Publikum

hat sich nach diesen Tagen verändert. Rekurse, Sprache und Bewusstsein im

Mousonturm-Team haben sich verändert. Und die All-Gender-Toiletten sind

geblieben. Außerdem gibt es ein wunderbares Zine, das mit Studierenden

der Hessischen Theaterakademie, Julia Wissert und Patu entstanden ist. Es

heißt »Ruins«.

Die Klebereste der entfernten Papierbahnen der *foundationClass am

Eingang des Mousonturms waren über Monate sichtbar. Sie nagten hartnä-

ckig an der hygienischen Institution, die am liebsten jedes Wochenende in

frischer Reinheit ein neues Festival präsentiert. Ob sie sich heute noch am

Türrahmen festkrallen? Ich weiß es nicht. Ich bin schon länger nicht mehr

dort gewesen.

Zugleich wurden einige Anliegen präsenter. Dem Künstler*innenhaus

sind in seiner offiziellen Schreibweise »Künstlerhaus« noch immer zwei

Fehler inhärent: zum einen die allein männliche Adressierung, zum anderen

die Frage, was ein Künstler*innenhaus ausmachen müsste: eine Gestaltung

durch Künstler*innen. Wie sähe ein Künstler*innenhaus aus, das diesen

Anspruch ernst nähme?

Immerhin haben wir jetzt eine ungefähre Ahnung davon, wie wir uns ei-

ne Institution der Vielen vorstellen. Das Aushalten von Differenz und radikale

Vielfalt müssen dabei elementarer Bestandteil sein. Denn diese Tage waren

vor allem ein Feiern der Differenz, in der sich die Anwesenden über gemein-

same Ziele verständigen, definieren und vereinen konnten – in all ihren un-

terschiedlichen Positionierungen. Und natürlich kommt aus der Perspekti-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Elisa Liepsch

ve Deutschlands ein Unbehagen auf, wenn Nashilongweshipwe Mushaandja

»Burn the theatre, burn the books!« ausruft. Diese Proklamationen aber wa-

ren verhandel- und debattierbar im Kontext dieser Tage.

Als Konsequenz des Festivals waren uns zwei Sachen Herzensangelegen-

heiten: Die weitere Aufarbeitung des Mousonturm-Archivs und Recherche

im Institut für Stadtgeschichte sowie die Installation eines (post)migranti-

schen künstlerischen Beirats, der konkrete Forderungen an den Mousonturm

stellt. Insbesondere letzter Punkt wurde umfassend debattiert, Personen eru-

iert und Kontakte hergestellt. Bis heute ist nichts passiert.

Wir müssen die Institutionen weiter herausfordern. Nora Sternfeld hat

für das radikaldemokratischeMuseum folgendeThemenstränge ihrer Recher-

che formuliert, die wir durchaus als klare Arbeitsaufträge verstehen können

und die sich auf Theater und das kulturelle Archiv anwenden lassen: 1. Das

Archiv herausfordern, 2. Den Raum aneignen, 3. Gegen-Öffentlichkeit orga-

nisieren, 4. Alternatives Wissen produzieren, 5. Vermittlung radikalisieren.

Es ist klar, dass wir diese Arbeit nur gemeinsam tun können.Und dass wir

auf diesemWeg nicht alle mitnehmen werden, um Adrienne Maree Brown zu

paraphrasieren. Aber schon jetzt sind wir viele, die an der Porosität, Ruinie-

rung und Dekonstruktion arbeiten.Welche Institutionen könnten entstehen,

die diese Aufträge umsetzten?

»Pessimism is luxury« (Silvia Federici)

Seit Herbst 2019 arbeite ich als Performing Arts Programmer an der Beurs-

schouwburg in Brüssel. Was ich bisher in Flandern und Brüssel beobachten

konnte, ist, dass immer öfter sehr junge Menschen sehr verantwortungsvolle

Positionen in Kunstinstitutionen übernehmen. Ihre Arbeit machen sie nach

ihren eigenen Vorstellungen und Parametern, studiert haben sie oftmals et-

was »Fachfremdes«. Das Vertrauen in die Mitarbeiter*innen ist unendlich

groß und generös. Im Sommer 2020 wurde die Leitung der Beursschouw-

burg der 28-jährigen Melat Gebeyaw Nigussie übertragen – ein Vorgang, der

in Deutschland undenkbar ist. Diese Arbeitsweisen und Entscheidungen fas-

zinieren mich und geben mir Hoffnung. Der weiße deutsche Dominanzkul-

turbetrieb mit seinem Anspruch auf Definitionsmacht kann diese anderen

Arbeitsweisen oft gar nicht imaginieren. Aber diese Umstände geben Kraft

für die Arbeit an den zukünftigen Institutionen, gerade in einer Region mit

den zwei starken rechtsnationalen Parteien N-VA und Vlaams Belang, die die

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im*possible bodies 163

Abschaffung kritischer Kunst bereits in vollem Gange praktizieren und den

sich reduzierenden Kulturetat lieber in Flämische Freilichtmuseen und den

Ankauf Flämischer Meister investieren – für den Aufbau der Flämischen Na-

tion. Was muss in Deutschland passieren, um die dekoloniale Arbeit in den

Institutionen voranzutreiben? Mit wem müssen wir uns verbünden, auf wel-

che Ziele können wir uns einigen? In Anbetracht verhärteter Diskurse formu-

lierte Rohit Jain am Ende von im*possible bodies ein Plädoyer für mehr Softness

und Humor. In diesem Sinne: »Achten wir aufeinander und bleiben wir wi-

derständig!« (Tucké Royale).

 

Ich danke Nuray Demir, Lina Zehelein, Ewelina Benbenek und Julian Warner für die

gemeinsame Reflexion und das Teilen von Erinnerungen. Mein Dank gilt vor allem

allen Künstler*innen, Mitarbeiter*innen und Beteiligten des Projekts, die mit ihrem

Vertrauen und ihrer Hingabe einen viertägigen Gegenentwurf ermöglicht haben. Nicht

zuletzt dem Publikum, welches sich über die Schwelle gewagt hat.

Literatur

Ahmed, Sara. TheCulturalPoliticsofEmotion. London: Routledge, 2004.

Aminde, Ulf. »Grundlagen.« In: Florian Malzacher, Dominik Müller, Felizitas

Stilleke. Stichworte. Impulse Theater Festival 2013-2017. Berlin, Köln: Alexan-

der Verlag, 2017, 41.

Bayer, Natalie, Belinda Kazeem-Kamiński und Nora Sternfeld (Hg.). Kuratie-

ren als antirassistische Praxis. Berlin, Boston: Walter de Gruyter, 2017.

Brown, Adrienne Maree, Autumn Brown. How to survive the end of the world. A

podcast from the Brown sisters.

Federici, Silvia.Feminismand the Politics of theCommons.OpenClass imRahmen

der Akademie des Verlernens/Wiener Festwochen, 16.6.2017.

Hoffmann, Hilmar. »Kulturarbeit ist heute praktische Bildungsarbeit. Ein-

führungsrede des neuen Kulturdezernenten Hilmar Hoffmann.« In: Mit-

teilungen der Stadtverwaltung Frankfurt a.M. (47), 1970, 433-437.

Liepsch, Elisa, Julian Warner und Matthias Pees (Hg.). Allianzen. Kritische Pra-

xis an weißen Institutionen. Bielefeld: transcript, 2018.

Mignolo, Walter D. Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der

Kolonialität und Grammatik der Dekolonialität. Wien, Berlin: Turia + Kant,

2012.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Cultural_Politics_of_Emotion


164 Elisa Liepsch

Mignolo, Walter D. und Rustom Bharucha. Decolonial Aesthetics in Theater and

Performance. Theatrical Strategies of De-linking.Workshop des International

Research Center »Interweaving Performance Cultures«, Freie Universität

Berlin, 11.-12.6.2019.

Mörsch, Carmen. Die Bildung der A_n_d_e_r_e_n durch Kunst: Eine postkoloniale

und feministische historische Kartierung der Kunstvermittlung. Wien: Zaglos-

sus, 2019.

Piesche, Peggy. Keynote bei Friendly Confrontations. Festival zu Globaler Kunst

und Institutionskritik, München, 17.1.2019.

Quijano, Aníbal.Kolonialität derMacht, Eurozentrismus und Lateinamerika.Wien,

Berlin: Turia + Kant, 2019.

Roy, Arundhati. Azadi. Freedom. Fascism. Fiction. London: Penguin, 2020.

Royale, Tucké. »Wemgehören unsere Körper?«.Keynote bei Burning IssuesMeets

Kampnagel, Hamburg, 30.10.2020.

Sternfeld, Nora. Das radikaldemokratische Museum. Berlin, Boston: Walter de

Gruyter, 2018.

Wekker, Gloria. White Innocence. Paradoxes of Colonialism and Race. Duke: UP,

2016.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011 - am 14.02.2026, 16:57:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

