
Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus

Çiğdem Inan

Wie hängt Rassismus mit Emotionen und Affekten zusammen, und welche Poten-

ziale birgt eine rassismuskritische, affekttheoretische Analyse für die deutschspra-

chige Forschung? Bislang haben affekttheoretische Impulse – zwar zunehmend,

aber dennoch nur –marginal Eingang in die Analyse von Rassismus inDeutschland

gefunden, obgleich der Affective Turn für eine rassismuskritische Gesellschafts-

analyse unerlässlich ist: Affekte spielen historisch und gegenwärtig in der Insti-

tutionalisierung von Nationalstaatlichkeit, in der Herausbildung von imaginären

Gemeinschaften und innerhalb von Rassifizierungsprozessen eine zentrale Rolle

und werden u.a. durch Moralpaniken, die im Zusammenhang von Migrations-

politiken und Grenzregimen in Form von Wut, Hass und rassifizierter Angst im

öffentlichen und digitalisierten Raum zum Ausdruck kommen, kontinuierlich

aktualisiert.

Der vorliegende Beitrag beschäftigt sich mit der Bedeutung affekttheore-

tischer Ansätze in der Rassismus- und Migrationsforschung, den Postcolonial

und Black Studies. Entlang zentraler Publikationen resümiere ich den bisheri-

gen Forschungsstand sowie die zentralen Begriffe und Kontroversen. Aufgezeigt

wird insbesondere, wie das Affektive in der Herausbildung von Instituierungs-,

Subjektbildungs- und Unterwerfungsprozessen des strukturellen modernen Ras-

sismus sowohl konstituierend und stabilisierend als auch transformierend und

destabilisierend wirken kann. Der Artikel umfasst drei Abschnitte: Der einleitende

Teil führt in den Affective Turn der Geistes- und Gesellschaftswissenschaften ein

und präsentiert die für das Verständnis affekttheoretischer Rassismusforschung

unerlässlichen Grundbegriffe. Der zweite Teil erläutert die Bedeutung von Affekt-

theorien bei der Analyse vonMigrations- und Kolonialregimen. Der dritte Teil fasst

die Konzepte der racialmelancholia, der Depression und der affektiven Politik in ras-

sismuskritischen Affekttheorien, postkolonialen Philosophien und Black Studies

zusammen. Den Abschluss bilden eine Zusammenfassung sowie das Plädoyer, die-

sen Paradigmenwechsel in der Rassismuskritik weiter auszudifferenzieren und die

entsprechendenTheorien auf verschiedene soziohistorischeKontexte anzuwenden,

nicht zuletzt auch in der deutschsprachigen Forschungsdiskussion.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Çiğdem Inan

Forschungsüberblick zu Affekttheorien

Der Affective Turn

Der vorliegende Beitrag vermittelt den aktuellen Forschungsstand zum Themen-

komplex Rassismus, Affekt und Verlust. Ausgangspunkt ist die seit den 1990er

Jahren vor allem im anglophonen, aber nachgeordnet auch im deutschsprachigen

Raum wachsende Rezeption affekttheoretischer Diskurse in den Kultur-, Geis-

tes- und Gesellschaftswissenschaften. Das unter der Bezeichnung Affekttheorie

rangierende Wissenschaftsfeld umfasst verschiedene Theorieströmungen und

ist durch hohe Heterogenität geprägt. Es reicht von kontinentalphilosophischen

Affektkonzepten, insbesondere poststrukturalistischer und dekonstruktiver Aus-

richtung, über psychoanalytische bis hin zu neurowissenschaftlichen Ansätzen.

Mit derwachsendenBedeutung dieser Strömungen ist ein Paradigmenwechsel ein-

getreten, der als Affective Turn bezeichnet wird, in dem das Paradigma der Sprache

durch ein neo-ontologisches Paradigma ergänzt worden ist (Clough/Halley 2007;

Blackman/Venn 2010; Gregg/Seigworth 2010; Angerer/Bösel/Ott 2014). Affekte

und Emotionen werden hier ins Zentrum der Erkenntnisgewinnung gerückt und

die Beziehung zwischen Materie, Körper, Affektivität, Sprache und Subjektivität

neu bestimmt. Sie werden als asymmetrische, aber kontinuierlich verschränkte

Prozessgeschehen verstanden, die durch das Verhältnis zwischen einem aktiven

Subjekt und einem passiven Objekt nicht adäquat bestimmt werden können. Statt

eines Subjekts, das den Spalt zwischen Bedeutung und Welt verkörpert, stehen

Affekte im Zentrum der Analyse, die als ambivalente Phänomene des Übergangs

zwischen Körper und Geist, Passivität und Aktivität, Materie und Zeit begriffen

werden. Sie gehen nicht vorrangig aus Bewusstseins- und Sprechakten hervor,

sondern entstehen aus einem komplexen Feld von Bedingungen, Handlungen und

Instituierungsweisen, in das sie reflexiv eingelassen sind, es sowohl bedingen

als auch in seinen Wirkungsmechanismen verschieben (Deleuze 1988; Deleuze/

Guattari 1992; Balibar 1997; Spinoza 2007).

Auch wenn der Affective Turn nicht als einsinniger epistemologischer Bruch

gewertet werden kann (Blackman 2012; Reckwitz 2015), sondern als uneinheitliche

und konfliktreiche Richtungssuche verstanden werden muss, scheint als gemein-

samer Nenner gelten zu können, dass die Affekte als bewegliches »Dazwischen-«

oder »Noch-Nicht-Sein« (Gregg/Seigworth 2010;Massumi 2010; Baier et al. 2014) in

einem Feld komplexer Inter- und Intraaktionen zwischen heterogenenHandlungs-

instanzen bestimmt werden. VomEmotionsbegriff wird der Affektbegriff vor allem

durch seine Zuordnung zu nicht-bewussten, nicht-kognitiven sowie transindividu-

ellen Prozessen abgegrenzt (Clough/Halley 2007; Gregg/Seigworth 2010; Massumi

2010; Angerer/Bösel/Ott 2014; Lara et al. 2017; Slaby/von Scheve 2019). Eine weitere

Tendenz des affekttheoretischen Felds besteht in der Ausarbeitung von Affektkon-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 193

zepten im Rahmen von »dynamic-materialist ontolog[ies]« (Slaby/Mühlhoff 2019:

33). Das hat eine Neubeschäftigung mit ontologischem Denken jenseits der Exis-

tenzialanalytik ausgelöst und –nicht zuletzt unter Deleuzes Einfluss, insbesondere

seiner Spinozalektüren – die Etablierung prozessorientierter und relationaler Phi-

losophien unterstützt. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass affekttheoretische

Auslegungen ihren Fokus auf Affizierungsprozesse richten, die als ein Zusammen-

spiel von affektiven Praxen und sozialen Bedingungen verstanden werden können.

Dieses Zusammenspiel zeigt auf, wie das Affektive die Bedingungen, aus denen es

hervorgeht, zugleich verändert oder reproduziert. In den folgenden Abschnitten

werden affekttheoretische Herangehensweisen diskutiert, indem sie theoriege-

schichtlich kontextualisiert und in ihrer gesellschaftstheoretischen Bedeutung

ausgelotet werden.

Affektbegriffe in den Gesellschaftswissenschaften

Die zeitgenössischen gesellschaftlichen Transformationsprozesse, die vor allem in

der Krise der Arbeitsgesellschaft, der finanzkapitalistischen Regulation, in Globa-

lisierungsprozessen und komplexen Migrationssystemen verortet werden, haben

in wachsendem Ausmaß gesellschaftstheoretische Reflexionen über die affektiven

Dimensionen der neueren Krisenphänomene ausgelöst. Zur Einordnung dieser

Prozesse wird nicht nur auf das Konzept der postfordistischen Regulation, sondern

auch auf das jüngere,umdenBegriff der affektivenArbeit strukturierteKonzept der

biopolitischen Produktion Bezug genommen (Lazzarato 1998; Hardt/Negri 2003;

Virno 2005). Der Begriff der Arbeitskraft wird im Anschluss an Michel Foucault

und Gilles Deleuze mit dem Konzept vitaler Plastizität verknüpft. Arbeit wird als

allgemeine gesellschaftliche Tätigkeit begriffen, die reproduktives und sorgendes

Handeln einschließt und im weitesten Sinne als transformatives Agieren verstan-

den werden kann, in dem die Dimensionen von poiesis und praxis koinzidieren

(Hardt und Negri 2003; Gutiérrez Rodríguez 2010; Lorey 2012; Federici 2017). Vor

diesemHintergrund erklärt sich, weshalb Lebensbegriffe (bíos, zoë) in affekttheore-

tischer Überarbeitung erneuten Eingang in die Geistes- und Sozialwissenschaften

gefunden haben, um aktuelle Vergesellschaftungsprozesse und -phänomene zu

theoretisieren. Die Soziologin Patricia T. Clough resümiert, dass »to add to an

understanding of sociality the modulations of the affective background of a way

of life« in Teilen der Geistes- und Sozialwissenschaften inzwischen als notwendig

gilt (Clough 2009: 54). Subjektivierungs- und Vergesellschaftungsweisen werden in

diesen Ansätzen nicht nur im Rahmen von Rechts- und Instituierungsprozessen,

sondern auch im Rahmen der Affektdynamiken untersucht, die diesen Prozessen

unterliegen und bei ihrer Reproduktion eine Rolle spielen.

Zum Verständnis zeitgenössischer Transformationskrisen werden Fou-

cault’sche Disziplinar- und Gouvernementalitätskonzepte, die die Verschrän-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Çiğdem Inan

kung von subjektiver Befähigung und gesellschaftlicher Normalisierung in den

Blick genommen haben, um Analysen erweitert, die auf die Modulationsfähig-

keit beziehungsweise auf die Mobilisierung und Anreizung der Affekte zielen.

Die Governmentality Studies, die sich mit der Rationalität sozialer Beziehun-

gen nicht nur im Hinblick auf institutionelle Strukturen, sondern auch auf die

in ihnen implizierten »Anleitungen zur Selbstführung« (Bröckling 2018: 31) be-

fassen, werden begrifflich differenziert, indem sie auf die Zirkulation und das

In-Bewegung-Setzen von prä- und transindividuellen Affekten bezogen werden

(Lazzarato 2006). Dabei werden kontrollgesellschaftliche Selbstoptimierungs-

zwänge und neoliberale Affektmobilisierungen als Chiffren quasi-statistischer

oder probabilistischer Normalisierungsprozesse begriffen, die mit je spezifischen

Affektaufteilungen einhergehen (Clough/Halley 2007; Deleuze 1993a): Das heißt,

gesellschaftliche Inklusionen und Exklusionen werden jenseits starrer oder binärer

Einteilungen als gradualisierte Unterscheidungen verstanden. Diese Untertei-

lungen des menschlichen Lebens in statistische Größen von Tätigkeitsvermögen

und Affekten, mit denen Wahrscheinlichkeitsquotienten zwischen Leben/Tod,

Gesundheit/Krankheit, Glück/Unglück etabliert worden sind, werden zu neuen

Bezugsgrößen in den sozialwissenschaftlichen Analysen und haben sich vor allem

in den Governmentality Studies etabliert (Clough/Halley 2007: 14–20). Affekte

werden hier als Ressourcen für ein System flexibler Normalisierung (Link 2013)

begriffen, in dem sie in mehrfacher Hinsicht das Milieu, den Gegenstand und

das Einfallstor von Überwachung, Kontrolle und Regulierung bilden (Puar 2009).

So gelten in den gegenwärtigen Sicherheits- und Risikogesellschaften, in denen

sich Anpassung und soziale Nonkonformität wechselseitig stabilisieren, Affekte

als zerstreutes Leitmedium der Macht (Angerer 2007; Clough/Halley 2007; Breger

2014; Berlant 2015). Vor allem in den Gouvernementalitätstheorien werden soziale

und ökonomische Ungleichheiten in affekttheoretischer Hinsicht analysiert, durch

Fokussierung auf die Gleichzeitigkeit vonmobilisierenden und immobilisierenden,

vervielfältigenden und spaltenden Ein- und Ausschlussmechanismen.

Vorgreifend auf die rassismustheoretischen Bedeutungen der Affect Studies

zeigt sich, warum in gesellschaftswissenschaftlichen Ansätzen, die sich mit Regi-

men des »Post-Rassismus« (Balibar 1998: 36) beziehungsweise des »postliberalen

Rassismus« (Pieper/Panagiotidis/Tsianos 2011: 195) beschäftigen, Denkmodelle

angeboten werden, die auf die Verschränkung von Affektverflüssigungen und

-verhärtungen abheben (Puar 2007, 2009). Die Hervorhebung derart kombinierter

oder ungleicher Affektverhältnisse erklärt, warum trotz wachsender Diversifizie-

rung der Gesellschaft überholt geglaubte, harte beziehungsweise neotraditionelle

Grenzziehungen entlang ökonomischer, geschlechtlicher und rassifizierender

Linien re-etabliert werden können.

Die produktive und dynamische Kraft des Affektiven wird gleichzeitig in einer

Tradition, die von Spinoza über Nietzsche zu Foucault und Deleuze reicht, ver-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 195

stärkt als Ausdruck eines Nexus von pluralen Lebenskräften verstanden. In diesem

Zusammenhang wird ein immanenztheoretisches Verständnis von Politik her-

ausgearbeitet, dem zufolge es dieselben Existenz- und Lebenskräfte in je anderer

Aktualisierung und Affektivität sind, die sowohl der Emanzipation als auch der

Unterwerfung unterliegen. In dieser Hinsicht können eine macht- (Foucault) und

eine widerstandstheoretische Argumentationstendenz (Deleuze) unterschieden

werden. In der einen werden die Affekte aufgrund ihrer Exzessivität als Ressource

der Macht, der Integration und der Unterwerfung gedeutet, in der andern als Res-

source der Flucht, der Transformation und der (emanzipatorischen) Veränderung

(Deleuze 1992; Muhle 2011). Beide Ansätze verstehen Politik als Bearbeitung dieses

Verhältnisses vonMacht undWiderstand.

Affektontologien im Anschluss an Spinoza

Solch komplexe Figurationen von Affekt, Handlung und Institution wurden in Tei-

len der Geistes- und Gesellschaftswissenschaften unter dem Stichwort einer »Krise

der Repräsentationssysteme« (Clough/Halley 2007; Pieper/Wiedemann 2014) bezie-

hungsweise einer »ontological crisis« (Lara et al. 2017: 31) verhandelt, mit denen ei-

ne Distanznahme von psychoanalytischen, diskurs- und subjekttheoretischen An-

sätzen einherging (Blackman et al. 2008). Letzteren Forschungsansätzen und ihrer

Privilegierung von Sprache, Diskurs und Repräsentation (Hall 1994) wurde von Sei-

ten affekttheoretisch argumentierender Autor*innen in mehrfacher Hinsicht Re-

duktionismus vorgeworfen: Erstens würden Analysen, die die Konstituierung und

Disziplinierung des Körpers als Diskurseffekte interpretierten (Baier et al. 2014: 12),

Subjektivierungs- und Individuationsprozesse zu statisch oder teleologisch fassen

(Blackman et al. 2008). Zweitens führe ein solches Vorgehen zu einer »Entkörperli-

chungdesSubjekts« (Baier et al. 2014: 12),mit derdieMaterialität desKörpers inden

Hintergrund rücke und der Körper selbst passiviert werde. Unter anderen Cloughs

Arbeiten zeigen, dass die Abkehr vom Primat der Sprache mit einer Reihe von Be-

griffsverschiebungen einhergegangen ist, in denen unter anderem das psychoana-

lytische Konzept des »traumatisierten Subjekts« durch das affekttheoretische Kon-

zeptdes »maschinischenGefüges« (Clough/Halley 2007: 4–8) ersetztworden ist.Die

DimensionendesTraumas,derVerletzbarkeit undUnvollständigkeit des Seinswur-

den auf der Ebene der Körper- und Affektdynamiken einerseits reartikuliert, ande-

rerseitsnichtmehraufdieErfahrung subjektiverEndlichkeit zentriert.Zudemwur-

de imÜbergang von einemnegativitäts- zu einempositivitätslogischenDenken der

Subjekt- durch den Affektbegriff ersetzt beziehungsweise ergänzt. Dadurch rück-

te die Synthese von Materie, Psyche und Denken in das Zentrum einer Analyse, in

der soziale Werdensprozesse im Ausgang von prä- und transindividuellen Affizie-

rungsfähigkeiten untersuchtwurden.Affizierungsprozessewurdendabei nicht nur

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Çiğdem Inan

in kultur- und gesellschaftstheoretischer, sondern auch in ontologischer Hinsicht

analysiert.

Mit einer solchen Betonung ontologischer Perspektiven gewann der von dem

frühneuzeitlichen Philosophen Baruch de Spinoza entwickelte Affektbegriff und

dessen Dynamik des »Affizierens und Affiziertwerdens« (Spinoza 2007; Clough/

Halley 2007; Massumi 2002, 2010; Gregg/Seigworth 2010; Slaby/Mühlhoff 2019)

eine zentrale Bedeutung in den gegenwärtigen Affekttheorien. Spinozas Arbeiten

sind mit einer Reihe philosophiegeschichtlicher, ontologischer und politiktheore-

tischer Innovationen verbunden (Balibar 1997; Gatens/Lloyd 1999; Saar 2013; Slaby/

Mühlhoff 2019). Dazu zählen Thesen wie die der Aktivität der Materie, des Körper-

Geist-Parallelismus, der affektunterstützten Produktion des Denkens, der Selbst-

regierungsfähigkeit der Menge und der unendlichen Differentialität des Seins.

Spinozas Affektenlehre wird von Deleuze als große Alternative zur »juridischen

Konzeption der Welt« bei Hobbes, Rousseau und Hegel verstanden, die von der

Privatheit der Vermögen ausgehen, welche der Vermittlung bedürfen, um sich

zu vergesellschaften, während die Affekt- und Handlungspotenziale bei Spinoza

»an sich selbst Elemente der Sozialisierung« darstellen (Deleuze 2005: 181).Wenn

Spinoza mit der Aufteilung von unbewegter Materie und bewegtem Geist bricht,

wendet er sich gegen eine repräsentationslogische Denktradition, die ausgehend

von Descartes bis Kant reichen wird (Balibar 1997; Gatens/Lloyd 1999; Saar 2013;

Diefenbach 2018). Er insistiert auf einer parallelen Steigerung und Minderung von

Körper undGeist und verwandelt die Übergänge zwischen körperlichen Affektions-

und psychischen Affektverhältnissen in einen onto-genetischen Moment, auf den

alle Individuierungs- und Instituierungsprozesse bezogen sind (Spinoza 2007:

243). In körperlicher Hinsicht entstehen die Individuen aus den Bewegungsrela-

tionen der Körper, die sich wechselseitig zum »Existieren und Wirken« (ebd.: 59)

bestimmen. Sowohl zur Erzeugung als auch zur Erhaltung bedürfen sie »sehr vieler

anderer Körper« (ebd.: 139), mit denen sie Teile austauschen (ebd.; Deleuze 1993b;

Balibar 1997). Alle Körper emergieren damit aus ihren intra- und interindividuellen

Affektionsverhältnissen. Die Relationen sind primär, nicht die Relata. Passiver

Affizierbarkeit wird eine ursprüngliche Aktivität zugeordnet, da ein Individuum

nur aus einemMilieu inter- und intraagierender Individuen ins Handeln kommen

kann.Diese Transindividualität verweist auf einen erweiterten Interaktionsbegriff,

der die pluralen Modifikationsformen der Körper- und Affektgeschehen umfasst.

UnterDenken versteht Spinoza die Produktion vonBegriffen,die diese Zusammen-

setzungs- und Zersetzungsprozesse zwischen Körpern sowie ihr affektives Erleben

erfassen (Deleuze 1993b; Diefenbach 2018). Dem Verständnis von Affekten als

leidenschaftlichem Erfahren körperlichen »Affizierens und Affiziertwerdens« ent-

spricht ein immanenter handlungs- und wirkungsorientierter Kausalitätsbegriff.

Affekte emergieren aus den Begegnungs- und Bedingungsverhältnissen zwischen

Körpern; sie registrieren die Aggregierung oder den Zerfall körperlicher Kräfte

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 197

mit Freude (Aggregierung) oder Trauer (Zerfall); sie induzieren oder blockieren die

Produktion adäquater Ideen.

Sowohl dasAffizierendeals auchdasAffizierteunterstehen in ihrenwechselsei-

tigen Durchdringungen ständigen Modifikationen. Im Sinne derart kombinierter

passiver und aktiver Synthesen schreibt Michael Hardt über die Affekte: »They illu-

minate, in other words, both our power to affect the world around us and our power

to be affected by it, along with the relationship between these two powers« (Clough/

Halley 2007: ix). Affekttheorien beschreiben in diesem Sinne immer Prozesse

transformativen Werdens, die ein Mittendrin-Sein (Deleuze/Guattari 1992), ein im

Übergang-Sein (Balibar 1997), ein konstitutives Dazwischen- (Seyfert 2019) oder

Überdeterminiert-Sein (Althusser 2011) zwischen Autonomie und Heteronomie,

BestimmenundBestimmtwerden,BedingenundBedingtwerden ausdrücken.Geht

es um gesellschafts- und ungleichheitskritische Fragen, richten sich Affekttheorien

nicht auf die personaleDimension.Sie fragennicht,werwen affiziert oder vonwem

affiziert wird, sondern »how a relational dynamic of affecting and being affected

evolves in the immanence of a given situation [and] is rendered salient« (Slaby/

Mühlhoff 2019: 31). Kurz, in Affekttheorien wird untersucht, wie sich die Dynamik

von Gewalt- und Machtbeziehungen als Ungleichheit affektiver Handlungs- und

Denkvermögen in je spezifischen sozioökonomischen Kontexten ausdrückt, sich

in sie einschreibt und diese retroaktiv reproduziert, aber auch transformiert oder

zerstört.

Kritiken und Herausforderungen

Trotz der oben beschriebenenmachtkritischen Perspektivenwurde den Affekttheo-

rien, vor allem aufgrund ihrer ontologischen Terminologie in den Geistes- und Ge-

sellschaftswissenschaften, vorgehalten, ahistorisch und unkritisch zu argumentie-

ren. Die Fokussierung auf Affektverhältnisse, die Reformulierung von Subjektivie-

rungs- als »dividuale Prozesse« (Angerer/Bösel/Ott 2014: 9),dieHerausarbeitung re-

sponsiver »mikropolitischerEreignisse« (Pieper/Wiedemann2014: 67) führtenzuei-

nerHinterfragung der Kritikmächtigkeit von Affekttheorien. Auch aus einer rassis-

muskritischenPerspektivewurde bemängelt, dass sie für eineAnalyse struktureller,

institutioneller und normativer Unterdrückungsmechanismen nur unzureichende

begriffliche Ressourcen bereitstelle.

Autorinnen wie Claire Hemmings (2005) und Divya P. Tolia-Kelly (2006) äußer-

ten die Kritik, dass Affekttheorien die De-Thematisierung rassifizierter und ver-

geschlechtlichter Unterdrückungsmechanismen verfestigten und Perspektiven von

»counter hegemonic praxis«, wie sie in der postkolonialen Theorie artikuliert wer-

den, unsichtbar machen würden (Hemmings 2005; Tolia-Kelly 2006: 214). In der

Ontologisierung der Affekte meinten sie ein universalisierendes Projekt zu erken-

nen, in dem Affekte losgelöst von ihren gesellschaftlichen Bedingungen und Rela-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Çiğdem Inan

tionen als quasi autonome Affekte verstanden werden (Hemmings 2005). Dagegen

sah Tolia-Kelly die Notwendigkeit, die historischen, sozialen und politischen Kon-

texte affektiver Prozesse ins Zentrum kritischer Theorien zu stellen, um eine »his-

torical contextualizing towards a non-universalist understanding of emotional re-

gisters« (Tolia-Kelly 2006: 216) zu leisten. Es gelte zu untersuchen, wie aus Macht-

und Herrschaftsstrukturen ungleiche Affizierungsverhältnisse hervorgehen, in de-

nenKörper durch ihre »racialized, gendered and sexualizedmarkedness« (ebd.: 215)

mit unterschiedlichen Spielräumen affektiver Vermögen ausgestattet würden.

Mochten diese Kritiken von Autor*innen wie Hemmings oder Tolia-Kelly hin-

sichtlich mancher Hypostasierungen von Affektautonomie (Massumi 2002; Hardt

und Negri 2003) im Kontext postoperaistischer Theoriebildungen Recht haben,

unterlagen sie gleichzeitig entscheidenden Kurzschlüssen. Wie unter anderen die

feministische PhilosophinMoiraGatens hervorhob, etablieren Affekttheorien keine

a-sozialen, a-historischen oder a-politischen Begriffe, sondern zeigen umgekehrt,

wie Affekte in Machtverhältnissen involviert sind, sie re/produzieren und transfor-

mieren. Beim Versuch, Missverständnisse über die Affekttheorie aus dem Weg zu

räumen, resümiert Gatens: Affekte »unite us, divide us, and determine the social

and political value of different types of bodies« (Gatens 2014: 31). Wenn prozess-

und zeitontologische Theorien prä-soziale Verhältnisse, das heißt »emergente

und prozesshafte Bewegungen und Intensitäten« (Pieper und Wiedemann 2014:

66) ins Zentrum der Analyse stellen, verweisen sie auf der einen Seite auf poly-

zentrische Machtverhältnisse (Deleuze/Guattari 1992), auf der anderen Seite auf

die den Machtdispositiven immanenten Dissidenzen, Disruptionen, Widerstände

oder »Fluchtlinien« (ebd.). Gegenüber der Kritik, Affekttheorien implizierten eine

theoretische Amnesie rassistischer Gewaltgeschichte (Hemmings 2005; Tolia-Kelly

2006), ließe sich mit den Herausgeber*innen von Affect and Subjectivity folgender

Gedanke einwenden, den sie unter Bezug auf Audre Lorde, Sylvia Wynter und

Gloria Anzaldúa entwickelten: »Displacing the subject through affect studies, then,

is an enactment of our critical commitments to queerness, blackness, disability,

decolonization, and the temporality of the body« (Lara et al. 2017: 36).

Rassismus und Affective States

Bio-Macht, Rassismus und Affekt

Seit den 1990er Jahren bezieht sich die kritische Rassismustheorie bei der Unter-

suchung von Migrations- und Kolonialregimen auf eine Serie von Affektbegriffen,

um die Verschränkungen von Rassifizierungsprozessen und Affektgeschehen in

historisch langer Dauer in den Blick nehmen zu können. Unter Zurückweisung

der Ahistorizität von Affektbegriffen haben sich Ansätze herausgebildet, die die

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 199

Interdependenz von Rassifizierung und Affektivität als historische Primärszene

biopolitischer Modernität begreifen. Autor*innen wie Ann L. Stoler (1995, 2002a,

2002b, 2007), Kyla Schuller (2018) oder Étienne Balibar (1993, 1998, 2008a; Balibar/

Wallerstein 2014) bestimmen den modernen Rassismus als affektiven Schauplatz,

auf dem sich Nationalstaatlichkeit, imaginäre Vergemeinschaftung und Rassifi-

zierung im Kontext der gewalt- und kolonialgeschichtlichen Expansion Europas

konstituiert haben.Die Autor*innen greifen FoucaultsThese auf, dass dermoderne

Rassismus als »Bedingung für die Akzeptanz des Tötens« (Foucault 2001: 302) in

Normalisierungsgesellschaften fungiert, die ansonsten auf die Befähigung und

Optimierung des Lebens zielen. Um die nekropolitische Dimension der Moderne

zu verdeutlichen, erklärte Foucault, wie auf der Basis von Rassifizierungsprozessen

der Mechanismus des Tötens im modernen Kontinuum von Lebens- und Affekt-

steigerungen etabliert wird. Dass der »Tod der Anderen die biologische Selbst-

Stärkung« (ebd.: 305) der Mehrheitsbevölkerung impliziert, basiert Foucault zu-

folge auf einer Regierungstechnik, die die Lebensförderung und die Ausschaltung

dessen,was diese Förderung behindert, in der Konstruktion von Rassen undNatio-

nen engführt. Seit Edward Said (1978) wird in Postcolonial Studies, Black Studies

und kritischen Rassismusanalysen hervorgehoben, dass Foucault den kolonial-

rassistischen Kontext nicht ausreichend thematisiert habe (Spillers 1987; Stoler

1995; Hartman 1997; Said 2009). Said, Stoler, Martha Kaplan (1995), Peter Redfield

(2005) und andere haben in diesem Kontext die Entwicklung von Bio-Macht und

Gouvernementalität auf die Prozesse zurückgeführt, mit denen die Rassifizierung

des Lebens und die Regierung der Affekte in den Kolonien und Europa multidi-

mensional miteinander verschränkt worden sind. Dabei haben sie gezeigt, wie die

von Foucault analysierten Macht-Technologien wie zum Beispiel das Panopticon in

den Kolonien entwickelt oder intensiviert worden sind. Durch die Untersuchung

kolonialer Phänomene entlang Foucault’scher Begriffe werden diese einerseits

rassismustheoretischweiterentwickelt, andererseits von Autor*innenwie Braidotti

(2014) undMbembe (2011) um den Begriff der Nekropolitik rezentriert.

Die Historikerin Ann L. Stoler und die Literaturwissenschaftlerin Kyla Schul-

ler weiten die gegen Foucault vorgebrachte Kritik reduktionistischer Darstellung in

veränderter Form auf die postkolonialen Theorien der 1990er Jahre aus, denen sie

ein »flattening out« (Stoler 2016: 238) der kolonialen Geschichtsschreibung vorwer-

fen. Sie kritisieren, dass die Herstellung von Differenz vor allem durch konstruk-

tivistische und subversionslogische Argumente erklärt worden sei (Stoler 2016). In

dieser Hinsicht sehen sie einen der Fallstricke der Postcolonial Studies in der Cha-

rakterisierung des biologischen Rassismus als fixer oder unveränderbarer Deter-

minierung der Körper, die durch »subversive Dekonstruktion« unterlaufen werden

könne, sodass die Verdeutlichung der Flexibilität kolonialrassistischer Stereotypi-

sierungs-undSubjektivierungsweisen schon ihreUnterwanderunggarantiere (Sto-

ler 2016: 238; Schuller 2018: 12). Diese simplifizierende Gegenüberstellung von fixer

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Çiğdem Inan

Normund flexibler Subversion gelte es genauso zu überarbeitenwie die Vorstellung

eines linearen Übergangs vom starren biologischen zum fluiden kulturellen Rassis-

mus. Biologistische Einschreibungen von Rassekonstruktionen in körper-materi-

elle Praxen hätten einen Rassismus hervorgebracht, der sowohl naturalisierend als

auch kulturalisierend, sowohl fixierend als auch flexibilisierend operiere. Aktuelle

rassismuskritische Affekttheorien zwischenGovernmentality undPostcolonial Stu-

dies arbeiten mit solch komplexen Analyseschemata wiederkehrender Übergänge

und mehrfacher Verschränkungen, indemModelle evolutionistischer Zeit zuguns-

ten der »plasticity« und »recursive genealogies« (Stoler 2016: 238) alter und neuer

Rassismen überwunden werden, sodass historische und gegenwärtige Rassifizie-

rungsprozesse aus ihrer Verflechtung und »polyvalent mobility« (Stoler 2016: 264)

zu verstehen sind.

Ann L.Stoler hatmit derÜberwindung der Vorstellung, dass koloniale Autorität

primär auf die Logik instrumenteller Vernunft zurückzuführen sei, einen beson-

deren Einfluss auf die Entwicklung rassismuskritischer Affekttheorien ausgeübt.

Zur »most insidious and effective technology of rule« (Stoler 2007: 4) sei der Kolo-

nialismus nicht durch seine Mechanismen instrumenteller Herrschaft geworden,

sondern – wie koloniales Archivmaterial verdeutliche – durch die Einbeziehung

sexueller und affektiver Praktiken in das Feld kolonialer Regierungskunst. So sei

weniger Rationalisierung die leitende Kraft des Imperialismus, sondern vielmehr

die Erziehung zu einem »affective self« (ebd.: 10), die Erschaffung von »affective

states« (ebd.) und die »racial distributions of sensibilities« (ebd.: 5). Entlang hete-

rogener und komplexer Affektzuschreibungen und -zirkulationen, die sich über

unterschiedliche Subjektpositionen im kolonialen Raum verteilen, kartografiert

Stoler europäische Diskurse um Besitz, Staatsbürgerschaft und öffentliche Fürsor-

ge. Stoler eröffnetmit dieser gouvernementalen Lesart historischer Kolonialarchive

einemehrdimensionale Perspektive,mit der sie entlang rassismuskritischer, vor al-

lem politischerTheorien eine Genealogie aufzeigt, die sie als »affective genealogy of

security« (Stoler 2016: 205) in kolonialenOrdnungen begreift, in denender koloniale

Körper als Schauplatz der Konstitution des europäischen Selbst beziehungsweise

der Geburt des bürgerlichen Subjekts fungiert (Stoler 1995, 2002a, 2002b, 2007,

2009).

Rassifizierende Aufteilungen des Sinnlichen

Kyla Schuller untermauert diese These kolonialpolitischer Affektregulierung durch

die Prägung der Begriffe von »sentimental politics of life« (Schuller 2018: 4) oder

»sentimental biopower« (Schuller 2018: 3; Strick2015).Anhandästhetischerundevo-

lutionsbiologischerTheoriendes 18.und 19. Jahrhunderts verdeutlicht Schuller,dass

dieDynamikdes »AffizierensundAffiziertwerdens«nicht ontologischals aktiv-pas-

sivesGanzes aufgefasstwerdenkann,sondernhistorisch als »key vector of racializa-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 201

tion« (Schuller 2018: 15) begriffenwerdenmuss.Historische Biologie und Aisthesio-

logie bestimmen den zivilisierten weißen Körper durch seine Fähigkeit, sinnliche

Stimuli nicht bloß auf der Basis eines »instinctive reflex«, sondern auch mittels ei-

ner »emotional reflection« (ebd.: 4) zu bearbeiten. Zivilisierte Körper seien dadurch

in der Lage, ihre sinnliche Empfindsamkeit retroaktiv in Besitz zu nehmen, wäh-

rend der rassifizierte Andere in ungesteuerter Impulsivität sinnliche Eindrückewe-

der emotional reflektieren noch geistig absorbieren könne. Als bestenfalls blind re-

aktionsfähig, wird den Anderen die Fähigkeit abgesprochen, in einem qualifizier-

ten Sinne affizierbar zu sein.Der europäischen Ästhetik und Evolutionsbiologie er-

scheinendieseKörper deshalb als gefühlsarmund »unimpressable« (ebd.: 13). Ihnen

wird nicht nur die Fähigkeit zu Kultivierung und Sublimierung aberkannt, sondern

jegliche Form von Entwicklungs- beziehungsweise Bewegungspotenzial. Als unaf-

fizierbar werden sie aus der geschichtlichen Zeitlichkeit herausgeschrieben und im

Sinne von Dana Lucianos »chronobiopolitics« (Luciano 2007: 9) im Gegenwärtigen

und Impulsiven, in einer »immediacy of sensation« (Schuller 2018: 216) eingeschlos-

sen.

Anhand dieser Evakuation des rassifizierten Körpers aus der Geschichte wird

in den affekt- und gouvernementalitätstheoretischen Strömungen der Postcolonial

Studies verdeutlicht, dass der Andere in den Bereich des Unmenschlichen und Un-

zivilisierbaren rückt und damit in den nekropolitischen Bereich des Tötbaren.Hor-

tense Spillers spricht in diesem Kontext von »flesh« (Spillers 1987: 67), Schuller vom

»unsexed state of flesh« (Schuller 2018: 13), der nur noch der Ressourcen-Extraktion

dienen soll (ebd.). Diese historische Entrechtung und Entmenschlichung Schwar-

zer Subjekte durch ihre Versklavung wird in den Black Studies in eine Analyse der

Enteignung überführt. Die Diskurse über die Unaffizierbarkeit des kolonialen Kör-

pers, wie sie Schuller ausarbeitet, zeigen im Sinne von Hobbes’ oder Lockes natur-

rechtlichen Positionen auf, wie die Kolonisierten aus den besitzindividualistischen

GründungsbeziehungenvonEigentumundFreiheit ausgeschlossenundals unfähig

befunden wurden, sich in ihrer Subjektivität selbst zu besitzen. Sie gelten als unaf-

fizierbare Dinge. Von sich selbst enteignet und verdinglicht werden sie zum Eigen-

tum anderer gemacht (Harris 1993; Loick 2018; Därmann 2020); die juridisch-politi-

sche Kontinuität solcher Enteignungsprozesse wird aus der Perspektive der Black

Studies als »afterlife of property« (Hartman 2008: 13) bezeichnet. Zusammenfas-

send gesprochen, zeigen unter anderem Schullers Arbeiten, wie eine Hierarchisie-

rung der Empfindsamkeit entlang rassifizierender Grenzen vorgenommen wurde

und der Zivilisierungsprozess im Zusammenwirken von gouvernementaler Regie-

rung des Lebens und nekropolitischer Produktion des Todes einen liberalen Subjek-

tivierungsdiskurs unterstützte, der mit der Aufteilung von Affizierungsfähigkeiten

rassistische Hierarchien und Ausbeutungsverhältnisse legitimierte.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Çiğdem Inan

Affekt und Nationengründung

Die Schriften des postmarxistischen Philosophen Étienne Balibar leisten in pa-

radigmatischer Weise eine solche Zusammenführung rassismuskritischer Affekt-

und Gouvernementalitätstheorie mit der philosophiegeschichtlichen Durcharbei-

tung der vertragstheoretischen Besitzindividualismen des 17. und 18. Jahrhun-

derts. Dieser Perspektivverschränkung fügt er eine Genealogie der modernen

europäischen Nationalismen und Rassismen im Kontext postmarxistischer Öko-

nomiekritik hinzu, die er auf der Basis seiner prominenten Spinoza-Rezeption

affekttheoretisch ausgestaltet. Balibars Analyse des modernen Rassismus, die an

den kolonial- und gewaltgeschichtlichen Gründungskrisen europäischer National-

staaten ansetzt, zeigt auf, wie im Rahmen von staatlich katalysierten »Massen- und

Individuationsphänomenen« (Balibar 2014: 116) die »äußeren Grenzen« des Staates

in die »inneren Grenzen« (ebd.: 117) einer kollektiven Identität übersetzt worden

sind. In sowohl postmarxistischer als auch affekttheoretischer Perspektive erörtert

er, wie die Nationalisierungsprozesse aufgrund ihrer rassifizierenden Praxen die

kapitalistischen Gesellschaften stabilisieren konnten, indem dieWidersprüche, die

zu Klassen- und sozialen Kämpfen führten, auf einen Anderen, auf »kolonisierte

und kolonisierbare Bevölkerungen« (Balibar 1993: 75f.) projiziert wurden.Das staat-

lich vermittelte Verhältnis zum Anderen wird in Form »fiktiver Ethnizität« (Balibar

2014: 118) von den Massen »gelebt« (Balibar 1993: 151) und in den Institutionen

Familie und Schule reproduziert.

Unter Bezug auf denAnstieg desRassismus imKontext der ökonomischenKrise

des Postfordismus in den 1990er Jahren betont Balibar, dass es sich nicht bloß um

einen »Krisenrassismus« handele, sondern um »eine für den Nationalismus selbst

kritische Konstellation« (Balibar 1993: 65). Sie ist Balibar zufolge nur durch einen

affektlogischenBegriff des »institutionellenRassismus« begreifbar,der aus derVer-

bindung biopolitischer Vergesellschaftungsprozesse mit rassifizierenden Affekt-

dynamiken hervorgegangen sei. Der dynamischen Stabilität moderner staatlicher

Apparate unterliege ein »elementarer« oder »primärer« Prozess massenbasierter

Affektivität, in dessenVerläufen »Liebe undHass« (Balibar 2014: 116) gesellschaftlich

und institutionell mobilisiert und in imaginären Selbst- und Fremdbildern fixiert

werden. Unter Bezug auf Spinozas Idee der »Macht der Menge« (Spinoza 1994:

29) verortet Balibar die affektiven Dimensionen im Zentrum politischer Ordnung

und verknüpft ihre Prozesse nicht nur mit den Fragen der Klasse und der sozialen

Kämpfe, sondern auch mit den Wirkungsweisen des strukturellen Rassismus, der

aus den Nationalisierungs- und Verstaatlichungsmechanismen der euro-amerika-

nischen Moderne hervorgegangen ist. Die »Macht der Menge« bildet bei Spinoza

die affektive und vitale Grundlage von Recht und Staatsgewalt (Celikates 2006),

in der sich die theologisch-politischen Apparate bei der Produktion nationaler

Zugehörigkeiten und rassistischer Identifikationen verankern. Der Herstellung

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 203

von Staatsbürgerschaft unterliegt Balibar zufolge ein in kolonialkapitalistischen

Institutionen mobilisierter Prozess der Affektkommunikationen, in dem die Gren-

zen zwischen »Uns« und »Anderen« re/produziert werden. Das heißt, die Menge

der Staatsbürger*innen ist keine abstrakte Größe oder ausschließlich imaginäre

Gemeinschaft, sondern die »politische und historische Realität der Massen und

ihrer Bewegungen« (Balibar 2006: 68), die sowohl durch staatliche als auch durch

»soziale Institutionen, Praktiken, Gewohnheiten und Affektstrukturen« (Celikates

2006: 53) erschaffen werden.

Migration und Affekt

In den affekttheoretischen Analysen gegenwärtiger und historischer Migrations-

regime in Europa wird die politische Ingebrauchnahme und gouvernementale

Mobilisierung der Affekte, die die britische Soziologin Anne-Marie Fortier als

»governing through affect« (Fortier 2010: 20) beschreibt, auf eine rassifizierende

Regierungs- und Ordnungspraxis bezogen, die Balibar zufolge seit der Entstehung

europäischerNationalstaatenwirkmächtig ist. Staatenwerden als »affective states«

(Stoler 2007) begriffen, wodurch die dichotome Gegenüberstellung von rationalem

Staat und emotionaler nationaler Zugehörigkeit (Ayata 2019: 334) überwunden

wird. Autor*innen wie Fortier, Engin Işin, Bilgin Ayata und Sara Ahmed betonen

in diesem Zusammenhang die affektive Mehrdimensionalität migrations- und

integrationspolitischer Anforderungen. Ausgehend von einem »postliberalen Ras-

sismus« (Pieper et al. 2011), der sich in der Trope gescheiterter Multikulturalität

und eines bedrohlichen »excess of cultural diversity« (Lentin 2014: 1268) artikuliert,

verweisen sie mit Konzepten wie »bionic« (Işin 2004) oder »affective citizenship«

(Fortier 2010) und »national mood« beziehungsweise »national happiness« (Ah-

med 2014, 2010) auf affektive Dimensionen neoliberaler Migrationsregime, denen

konfligierende Mechanismen unterliegen. Auf der einen Seite arbeiten die ak-

tuellen rassistischen Formationen mit neoliberalen Migrationssteuerungen, die

selektive Ein- und Ausschlüsse entlang von Nützlichkeits-, Ausbildungs- und Fä-

higkeitskalkulationen vornehmen – wie arbeitsmarkttechnischen Qualifikationen

und demografischen Erfordernissen sozialer Sicherheitssysteme – und mit einem

zunehmend flexibilisierten Grenzsystem korrespondieren (Pieper et al. 2011; Stras-

ser 2014). In diesen Migrationsdispositiven wird Einwanderung beziehungsweise

grenzüberschreitende Mobilität als eine Art Faktizität betrachtet. Grenzziehungen

fungieren in der Folge als »differentielle[…] Einschl[ü]ss[e]« (Bojadžijev 2015: 279).

An der Oberfläche dieses vor allem marktlogisch strukturierten Felds existieren

keine »inneren« oder »äußeren Feinde«, sondern vielmehr individualisierende,

utilitaristische und »selektive Inklusionen« (Balibar 2008b). Auf der anderen Seite

wird argumentiert, dass sich in den gegenwärtigen europäischen Migrationsre-

gimen dieses neoliberale Dispositiv postmigrantischer Gesellschaften mit einem

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Çiğdem Inan

illiberalen Dispositiv verschränkt (Pieper et al. 2011; Strasser 2014), das die Trope

von »essentiellenWertegemeinschaften« (Balibar 2008b) erneuert.

Im Übergang vomGastarbeiter- zum Alteritäts-Regime ist ein Integrationsdis-

kurs entstanden, dessenMechanismen und Narrative auf die vorgeblichen Defizite

von Einwander*innen zielen. Migrant*innen werden auf ihre Sprach-, Arbeits-

markt- undWerteintegration überprüft. Das Zusammenspiel beiderMechanismen

– neoliberaler Steuerungslogiken und kulturalisierender Integrationsforderungen

– resultiert in einer doppelten Affektartikulation (Inan 2019): Die erste besteht

darin, dass diese neoliberalen Einwanderungsnarrative Affektmobilisierungen be-

fördern, indem sieHandlungsvermögen imZusammenhang selektiver Inklusionen

sowohl anreizen als auch regulieren. Auf der Basis von individualisierenden und

kulturalisierenden Adressierungen wird – insbesondere im Integrationsdiskurs

– die gesellschaftliche Teilhabefähigkeit der Anderen überprüft, kontrolliert und

reguliert. Das neoliberale Aktivierungsmodell verschaltet sich mit rassistischen

Fähigkeitshinterfragungen, durch die auch die negativen Figuren des Unnützen

undUnintregierbaren produziert werden (Balibar 2008b; Hess/Binder/Moser 2009;

Friedrich 2011).

Die zweite Affektartikulation besteht in Moralpaniken und Angstkommunika-

tionen, die auf rassistische Bedrohungsszenarien Bezug nehmen und um das Nar-

rativ des gescheiterten Multikulturalismus organisiert sind. Dieses Konzept über-

nimmtselbst inLändern, indenenespolitischnichthegemonialwar,eineorganisie-

rendeFunktionbei derArtikulationeinesdrohendenVerlusts sozialerKohäsionund

offener Gesellschaftlichkeit, der durch ein sogenanntes »Zuviel an kultureller Tole-

ranz« ausgelöst worden sei (Hess et al. 2009; Vertovec/Wessendorf 2010; Stemm-

ler 2011). Rassismuskritische Affekttheorien verdeutlichen in diesem Zusammen-

hang,wie entlang postliberaler emotionaler Grenzziehungen progressiveWerte der

Aufklärung, der Geschlechteregalität und des Säkularismus in einen vor allem an-

timuslimischen Rassismus investiert werden. Dadurch entstehe eine Angstkultur,

in der sich dominante Minorisierungsprozesse vollziehen, die auf homonormati-

ve und femonationalistische Narrative rekurrieren (Gutiérrez Rodríguez 2006; Pu-

ar 2007; Pieper et al. 2011: 122, 196; Castro Varela 2013; Farris 2017). Egalität, Plu-

ralität, emanzipatorische und säkulare Positionen werden zu Objekten einer ima-

ginären kollektiven Selbstidentifizierung, sodass der Integrationsdiskurs auch zu

einer Modernisierung des sozialen Selbstbilds führt, bei der gesellschaftliche Of-

fenheit, »in der Vielfalt und Anerkennung Priorität« (Çil 2011: 198) haben, mit der

Aufnahmegesellschaft identifiziertwird. Indemder postliberale Rassismus imRah-

men von Diskursen wie dem der Parallelgesellschaftlichkeit diese Selbstbeschrei-

bung gegenMigrant*innen wendet, sind es nicht mehr diese, die für gesellschaftli-

cheHeterogenität einstehen, sondern die Dominanzgesellschaft selbst, die vorgibt,

Pluralität gegen illiberale Andere zu verteidigen (Ahmed2010; Çil 2011; CastroVarela

2013; Scherr/Inan 2018). Als Kennzeichen der Rassifizierungspraktiken gegenwärti-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 205

ger »affective states« wird daher die ambivalente Gleichzeitigkeit erkannt, mit der

utilitaristische Öffnungen und moralpanische Schließungen der Migrationspolitik

koexistieren und in eine ambivalente affektive Kommunikation gebracht werden.

So äußern sich rassistische Strukturen und Praxen »nicht nur über binäre Differen-

zierung und Prozesse der Exklusion […], sondern primär über neuartige Prozesse

einer limitierten Inklusion beziehungsweise einer egalitären Exklusion« (Pieper et

al. 2011: 196).

Neuropolitik und affektive Staatsbürgerschaft

Zur Erklärung dieser ambivalenten Mechanismen zeigen Işin, Fortier und Ah-

med unterschiedliche Konzepte migrationspolitischer Affekt-Regierungen auf. So

erkennt der britische Politikwissenschaftler Engin Işin in den neo- und postlibe-

ralen Angst-Narrativen eine grundlegend neue Form der Gouvernementalität, die

er als »neuropolitics« (Işin 2004: 223) bezeichnet. Obwohl Foucault die Psycho-

analyse als Geständnispraxis abgelehnt hatte (Foucault 2017), erweitert Işin die

Gouvernementalitätsstudien um eine psychoanalytische Dimension, indem er die

Neurose zum konstitutiven psychischen Mechanismus kontrollgesellschaftlicher

und sicherheitspolitischer Regierungsweisen erklärt. Unter Bezug auf Sigmund

Freud analysiert er die Entstehung von Neurosen im Zusammenhang sozialer

Anrufungsprozesse, die nicht rationale und interessengeleitete, sondern affektive

Subjekte adressieren, indem sie ihre Ängste und Unsicherheiten anreizen und

retroaktiv zu deren Verwaltung anhalten. Die Regierung von Neurosen wird als

neue Normalisierungstechnik bestimmt: »anxieties and insecurities are objects of

government not in order to cure or eliminate such states but to manage them« (Işin

2004: 225). Anders als der französische Soziologe Alain Ehrenberg (2015), der von

einer postfordistischen Ersetzung der Neurose durch die Depression ausgeht, di-

agnostiziert Işin eine Reaktualisierung dieses psychischen Zustands: »The neurotic

citizen actively mobilizes affects and emotions and governs itself through them.«

(Işin 2004: 232) Indem Işin ignoriert, dass Rationalität nicht als ausschließliches

Prinzip biopolitischer Subjektivierung fungiert, repoduziert er die Dichotomie

rational/affektiv, die Autor*innen wie Stoler, Schuller oder Balibar aufgebrochen

haben (vgl. oben den Abschnitt »Bio-Macht, Rassismus und Affekt«).

Die britische Soziologin Ann-Marie Fortier führt deshalb Işins Neuropolitik

auf affekttheoretische Fragen zurück. Am Beispiel des britischen Community Cohe-

sion-Programms, in dem affektive Managementstrategien für »cultural diversity«

entworfen werden, analysiert sie die Angstnarrative des neo- und postliberalen

Rassismus (Fortier 2010). In Anlehnung an feministische Theorien zeigt Fortier,

wie Affekte als Ressource einer Migrationspolitik fungieren, die über die Adres-

sierung staatsbürgerlicher Verantwortung und das Narrativ gesellschaftlichen

Zusammenhalts »people’s public behaviours and attitudes« (ebd.: 20) zu regulieren

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Çiğdem Inan

sucht und für ein neues Modell des »governing through affect« (ebd.) einsteht.

Staatsbürger*innen werden als »affective subjects« angerufen, um ihre »capacity

for positive feelings« (ebd.: 23) zur Regulation des öffentlichen Raums einzusetzen.

Die Cohesion-Strategien zeigen Fortier zufolge, wie komplexe und widersprüch-

liche Probleme von Diskriminierung und Kriminalisierung im Migrationskontext

am Narrativ der »good neighbourliness« (ebd.: 19) vereindeutigt und vereinfacht

werden. Die »feel-good politics of cohesion« (ebd.: 20) produzieren eine »affec-

tive citizenship« (ebd.: 19), in der konfliktuelle beziehungsweise antagonistische

Politiken abgewertet werden. Während »white unease« (ebd.: 17), die Ängste und

Unsicherheiten der Mehrheitsgesellschaft, politische Anerkennung findet, werden

die »Ängste der Migrant*innen (genauso diejenigen der Sozialhilfeempfänger*in-

nen) vor sozialer Not, ethnischer Diskriminierung, Prekarisierung, permanenter

Überwachung und Kontrolle« (Kahveci 2013: 12) dethematisiert.Das Konzept der af-

fective citizenshipgreift dieMehrdimensionalität von Staatsbürgerschaft auf, das von

Regierungs- bis zu Selbsttechnologien reicht. Dabei geraten die komplexen dyna-

mischen Prozesse undPraxen in denBlick, durch die »affektive Staatsbürgerschaft«

angenommen, bestätigt, angepasst, aber auch hinterfragt wird (Mookherjee 2005;

Ayata 2019). Fortier spricht von einer »Zensur« des »public feeling« (Cvetkovich

2007), die sozialen Zusammenhalt über positive Gefühle schaffen will. Die poli-

tische Kraft negativer Affekte –Wut, Trauer und Melancholie (Ahmed 2004b, 2010;

Butler 2005, 2010; Cvetkovich 2007, 2012) – werde dagegen verneint und durch

Delegation ins Private von ihren strukturellen und historischen Kontexten abgelöst

(Fortier 2010: 28). Die Wirkungen rassistischer Ungleichheitsverhältnisse wer-

den individualisiert und Migrant*innen für das Scheitern von gesellschaftlichem

Zusammenhalt, Integration und multikultureller Diversifizierung verantwortlich

gemacht. Autor*innen wie Berlant, Ahmed oder Cvetkovich sprechen in diesem

Zusammenhang von einer Verdrängung und Entpolitisierung negativer Affekte

und der Verleugnung affektiver Spuren, die »racialised histories of genocide, slav-

ery, colonisation and migration« (Cvetkovich 2007: 464; vgl. Fortier 2010: 28) im

gesellschaftlichen Leben hinterlassen haben und das »feeling historical« (Berlant

2010) derjenigen bedingen, die aus der Kategorie der »guten Staatsbürger*in« he-

rausgefallen sind –der »melancholicmigrants« (Ahmed 2010:121) und der »affective

aliens« (Ahmed 2014b: 14), die von den rassistischen Erfahrungen, die sie erlebt

haben, verfolgt bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 207

Rassismus und negative Affektivität:
Melancholie, Depression und Trauer

Negative Affektivität

Seit den 1990er Jahren bilden negative Affektivität und bad feelings einen der wich-

tigsten Gegenstandsbereiche der affekttheoretischen Rassismusforschung. Er

umfasst eine Bandbreite von Themen, zu denen unter anderem racial melancholia,

Depression, feeling brown, rassifizierte Angst und Traumatisierung gehören. Nega-

tive Affektivität wird als Teil von »archives of feelings« (Cvetkovich 2003) begriffen,

in denen die Angst- und Traumaerfahrungen rassifizierter undminorisierter Men-

schen gespeichert sind. Ausgehend von der »Fühlbarkeit von strukturellem Rassis-

mus« (Dietze 2017: 233), unternehmen die Affekttheorien eine Entpathologisierung

negativer Emotionen, um sie als konstituierenden Teil politischer Artikulation

sichtbar zu machen. Statt sie auf Individualerfahrungen zu reduzieren, wird die

»fundamentale Sozialität« (Butler 2009: 42) von Empfindungen des Verlusts, der

Entrechtung und der Trauer hervorgehoben, die prekäre oder gefährdete Lebens-

formen prägen und das Aufeinander-verwiesen-Sein der Menschenmanifestieren.

Wie unter anderen die Literatur- und Affekttheoretikerin Ann Cvetkovich und die

Literatur- und Kulturhistorikerin Saidiya Hartman herausgearbeitet haben, bilden

negative Affekte wie Depression, Angst oder Trauer den Ausgangspunkt einer be-

sonderen Form der Politik, in der der Wissens- und Sinnabbruch, den rassistische

Traumatisierungen hervorrufen, als zerbrechlicher Moment einer Reparation ver-

standenwird, die amOrt der Verletzung operiert (Hartman 2007; Cvetkovich 2012).

Am Thema der bad feelings manifestiert sich der oben eingangs dargestellte trans-

diziplinäre Charakter rassismuskritischer Affekttheorien, die wie die Postcolonial

Studies einerseits durch psychoanalytische und dekonstruktive Narrative der Trau-

matisierung, des Wiederholungszwangs, der Verwerfung und der Verleugnung

inspiriert worden sind, diese Narrative andererseits aber affekttheoretisch umdeu-

teten.VonprägendemEinfluss für die rassismustheoretischenAffect Studieswaren

in dieser Hinsicht unter anderem Arbeiten zur Geschlechtermelancholie (Butler

1992), zu gay shame und queerer Abjektalität (Crimp 2002; Edelman 2004; Bose et

al. 2015; Rehberg 2017; Stanley 2018), zu den unbetrauerten Toten der Aids-Krise

sowie den nicht-erinnerten Opfern der neuen Kriege (Crimp 2002; Butler 2005,

2010; Hentschel 2008).Diese vor allem queer-theoretischen Auseinandersetzungen

waren von Freuds Diagnose der generativenWirkung von Verboten beeinflusst und

psychoanalytischen sowie dekonstruktiven Ethiken subjektiver Endlichkeit ver-

pflichtet, die um das Unverfügbare des Traumas, das Nicht-Phänomenalisierbare

des Todes und das Abwesende der Verdrängung kreisten. Durch diese Einflüsse

erklärt sich auch der dominante Gebrauch von Figuren der Gespenstigkeit, der

Unheimlichkeit und des haunting, das heißt der Unzerstörbarkeit des Verlorenen in

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Çiğdem Inan

den dekonstruktiven Queer Studies. Ein früher affekttheoretischer Einwand gegen

das Gewicht, das dem Verbot und dem symbolischen Gesetz in diesem Kontext

zugewiesen wurde, formulierte die Affekttheoretikerin Eve Kosofsky-Sedgwick

in Auseinandersetzung mit Judith Butlers Theorie der Geschlechtermelancholie.

Diese Auseinandersetzung gilt inzwischen als paradigmatisches Beispiel für die

Umschrift psychoanalytischer in affekttheoretische Analysen, die oftmals auch mit

einem Übergang von Freud zu Melanie Klein verbunden war. Unter dem Begriff

der Scham eröffnete Kosofsky-Sedgwick eine für die heutigen rassismustheore-

tischen Affektstudien exemplarische Debatte über die transformatorische Kraft

negativer Affekte (Sedgwick 2003, 2005; Sedgwick/Frank 1995). Von Bedeutung

war insbesondere ihre Rezeption der Klein’schen Objekttheorie, in der weniger

das Verbot als vielmehr die paranoid-schizoiden und depressiven Positionen sowie

die Ängste und Abwehrhaltungen in der frühkindlichen Entwicklung im Vorder-

grund standen (Klein 2006; Sedgwick 2007), wodurch sie wichtige Impulse für eine

affekttheoretische Aneignung und Umarbeitung psychoanalytischer Konzepte gab.

In den rassismustheoretischen Analysen negativer Affektivität wurde das Ver-

hältnis zwischen psychoanalytischen und affekttheoretischen Positionen verkom-

pliziert und in einem wenig konfrontativen Stil ausgetragen. Das kann zum Teil

durchdiebedeutsameStellungFrantzFanonserklärtwerden,dermitSchwarzeHaut,

weißeMasken (1980) eine der frühesten Studien zu rassifizierendenAffektbegegnun-

gen verfasste, deren psychoanalytische, phänomenologische undhegelianische Per-

spektiven bis heute imHerzen rassismustheoretischer undpostkolonialerDebatten

stehen. Fanons Analyse der de-humanisierenden Wirkungen antischwarzen Ras-

sismus, die er in Merleau-Pontys Worten als Zerstörung des »Körperschemas«, als

»Blutsturz« (Fanon 1980a: 80f.; Merleau-Ponty 1974) und Fixierung durch den wei-

ßen Blick beschreibt, bildet die Urszene einer psychoanalytischen Rassismustheo-

rie, in der die Zirkulation negativer Affekte eine zentrale Stellung einnimmt (Fa-

non 1980: 80f.). Wenn Fanon den rassifizierenden Blick eines weißen Kindes af-

fekttheoretisch analysiert, zeigt er, wie der sinnliche Weltbezug zerbricht und ei-

nem »epidermischen Rassenschema« (ebd.: 81) Platz macht, das durch Angst, Ent-

fremdung, Selbstverlust und Selbstekel bestimmt ist. Ausgehend von der rassiali-

sierenden Erfahrung, zwischen Fremd- und Selbstverneinung imNichts zu stehen,

verdeutlicht Fanon die Zentralität affektiver Prozesse innerhalb rassistischer Struk-

turen (Al-Saji 2014; Blickstein 2019). Er analysiert antischwarzen Rassismus als on-

tologisches, visuelles und psychisches Regime negativer Intersubjektivität im He-

gel’schenSinne,das durch verweigerte Anerkennung,FragmentierungdesKörpers,

affektive Unruhe und arretierte visuelle Reflexivität (Negativbild desWeißseins) be-

stimmt ist. Dabei entwickelt er das Schema einer destruktiven Affektzirkulation,

in der die rassistische »Phobie« (Fanon 1980: 112) der Weißen sowie ihre »Gefühls-

lähmung« (ebd.: 89) gegenüber dem Anderen, ihr »numbing of receptivity« (Al-Saji

2014: 142), das Schwarze Subjekt entmenschlichen. Intersubjektivität wird zerstört,

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 209

sodassdieVergangenheit kapitalistischerKolonialitätnicht verflüssigtwerdenkann

und eine kritische SelbstreflexiondesWeißseins ausbleibt (ebd.: 140–142).Andieser

Unfähigkeit, eineZukunft zu eröffnen,manifestiert sich fürAlia Al-Saji der »totaliz-

ing senseof completeness«unddie festgefahrene »rigidity« rassifizierenderAffekte,

die jedes »become otherwise« (ebd.: 142) blockierten. Kritische antirassistische Pra-

xismüssedeshalb statt auf diskursive oder kognitive vor allemauf »habits of seeing«

(ebd.) zielen,umdie affektivenGrenzenundBedingungenvonRassifizierungsprak-

tiken zu erkennen.Die vonFanon eröffneteDebatte umdieNegativität rassistischer

Affektkreisläufe wird heute nicht nur von postkolonialen und psychoanalytischen

Autor*innen wie Homi K. Bhabha (2000) fortgesetzt, sondern auch von phänome-

nologischen Affekttheoretiker*innen wie Ahmed oder Al-Saji, von Ansätzen der

racial melancholia sowie von Ontologien der Enteignung im Kontext der Black Studies

(Hartman 2007; Sharpe 2016; Harney/Moten 2016).

Hatte Bhabha in seinen Lektüren Fanons die Rassifizierung von Identitäten un-

ter Bezug auf Freud und Lacan als ambivalent und gespalten dargestellt, wobei er

die subversive Qualität kolonialer Mimikry in den Vordergrund stellte, mit der die

rassistischen Wissenssysteme von den Kolonisierten unter dem »Schutz der Tar-

nung« (Bhabha 2000: 134) unterwandert würden, arbeitet die Affekttheoretikerin

Sara Ahmed in umgekehrter Perspektive die verfestigenden Aspekte von racialising

affects heraus (Ahmed 2004a, 2004b, 2007b, 2007a). Ihre Arbeiten gehören zu einer

einflussreichen Strömung feministischer Affektphänomenologien, die Rassismus,

Weißsein und affektives Erleben von Rassifizierungsprozessen theoretisieren (Al-

coff 1999, 2015; Lee 2014; Freeman 2015). Während Bhabha in der Produktion von

Stereotypen eine Unbestimmtheitszone zwischen Ähnlichkeit (almost the same) und

Alterität (but not quite) entdeckte, in der einheitliche Identitäten zersetzt würden,

zeigt Ahmed, wie Stereotypisierung in eine Stabilisierung rassistischer Zuschrei-

bungenmündet, da die sichwandelndenMetaphern und Affektzeichen immerwie-

der mit denselben Körpern verbunden würden, sodass »an attachment is taken on

by the body, encircling it with a fear that becomes its own« (Ahmed 2004b: 64). An-

hand solch anhaftender oder »sticky signs« (Ahmed 2004b: 92) verdeutlicht Ahmed

die gesellschaftliche Funktionalität »hegemonialer Gefühlsregime« (Maihofer 2014:

255). Sie legt den Zusammenhang zwischen soziohistorischen Prozessen und der

Handlungsmacht von Emotionen dar und überträgt Fanons Analyse von racialising

anxieties vom kolonialen FrankreichMitte des 20. Jahrhunderts auf die Post-9/11-Si-

cherheitsgesellschaften. Wie Fanon wählt sie eine phänomenologische Perspektive

auf rassifizierende Affekte, um die Zerstörung leiblicherWeltbezüge und kinästhe-

tischer Körperschemata in den Blick zu nehmen.Die phänomenologischeMethode

der bewussten Einklammerung (epoché) subjektiver, theoretischer und gesellschaft-

licher Vorannahmen, um zum Wesen der Sachen vorzudringen (Husserl), richtet

Ahmed auf das aus, was sich nicht einfach einklammern lässt – die gesellschaftli-

chen Normen und rassifizierenden Affektaufteilungen (Ahmed 2004b, 2012; Slaby

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Çiğdem Inan

2016). Sie zeigt, wie leibliche und räumliche Orientierung durch rassifizierende Af-

fekte– ihreGeschichtlichkeit,ZirkulationundAkkumulation–geprägt undzusam-

menmit gesellschaftlichen Diskursen,Medien und Orten konstituiert werden. Ah-

meds eigentlicher Gegenstand ist damit die Historizität und Performativität rassi-

fizierender Affekte, aus deren Iterations- und Assoziationsstrukturen Körper, Räu-

me und Institutionen hervorgehen, indem sie mit »emotionalenWert[en]« (Ahmed

2014a: 195) ausgestattet werden. Innen-Außen-Unterscheidungen sowie die Konsti-

tution von »Oberflächen und Grenzen« sind nicht gegeben, sondern werden durch

die sich verfestigendenWiederholungen emotionaler Eindrücke und interkorporel-

ler Kontakte, durch doing affectivity herausgebildet. Rassismus wird als Form affek-

tiver und »interkorporeller Begegnung« (ebd.: 194) analysiert. Die Kritik besitzin-

dividualistischer Subjektivität, in der Andere als »fortwährende Bedrohung der ei-

genen Existenz« (Maihofer 2014: 266) erscheinen, wird von Ahmed affekt- und ras-

sismustheoretisch reartikuliert. Unter anderen von Serhat Karakayalı wird jedoch

kritisiert, dass die Ahmed’sche Affektzirkulation gesellschaftliche Vorgänge zu un-

spezifisch analysiere, sodass der Andere »immer nur vereinnnahmt oder ausgebeu-

tet wird, gleich worin die jeweilige Praxis besteht« (Karakayalı 2014: 310). Um einer

solch subjektzentriertenAnalyse zu entkommen,verweist Karakayalı auf dieBegrif-

fe desAffekt-Blocks beiDeleuze undGuattari, umminoritäreDimensionen »kollek-

tive[r] Existenz« (ebd.: 313) in den Vordergrund zu rücken, wie es auch in Ansätzen

der racial melancholia, der Depression und des feeling down/feeling brown geschieht.

Postcolonial und Racial Melancholia

Die feministischen Affektphänomenologien haben beispielhaft verdeutlicht, wie

ausgehend von körperlichen und emotionalen Mechanismen des strukturellen

Rassismus thematische Verbindungen zwischen negativer Affektivität, Trauma,

Verlust und Enteignung geschlossen wurden, um die Transformationskraft von

Affekten zu befragen. Neben diesen phänomenologischen Ansätzen haben in den

2000er Jahren die Diskussionen über racial melancholia und Depression einen gro-

ßen Stellenwert in der Rassismusforschung, der postkolonialen Theorie und den

Black Studies gewonnen. Sie sind von psychoanalytischen und dekonstruktiven

Themen beeinflusst, unter anderen von Jacques Derridas Texten zur Trauerarbeit

und Judith Butlers Schriften zur Melancholie, und arbeiten deren Bezüge auf

Freuds Vorstellungen zur »Vollendung der Trauerarbeit« in Trauer und Melancholie

(1917) undDas Ich und das Es (1923) um.Butlers undDerridas Beschäftigungmit dem

Freud’schen Topos des Unheimlichen (Das Unheimliche, 1919) als melancholischer

Spur eines unbearbeiteten beziehungsweise unbearbeitbaren Gewalterlebnisses

wird auf die Affektverfassungen postkolonialer Gesellschaften in doppelter Weise

angewandt.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 211

Auf der einenSeite geht es darum,wie der gewaltgeschichtliche Terror derKolo-

nialität in denwestlichenMetropolen verdrängtworden ist unddiese seitdem in ge-

spenstigen Figuren anwesender Abwesenheit heimsucht. Abwehraggressionen und

postimperiale Nostalgienmanifestieren,wie »die unterdrückte koloniale Geschich-

te ins westliche Bewusstsein eindringt und es zu verstören mag« (Baier et al. 2014:

18). Unter Bezug auf RaymondWilliams Begriff von »structures of feelings« spricht

Avery Gordon vom »haunting« als Affektzustand, in dem »abusive systems of power

make themselves known and their impacts felt in every day life, especially when

they are supposedly over and donewith [oppression or slavery]« (Gordon 2008: xvi).

Paul Gilroy hat in diesem Zusammenhang den Begriff der »postcolonial melancho-

lia« (Gilroy 2005) geprägt,mit der sichwestlicheGesellschaften gegenüber ihren su-

perdiversen (Vertovec 2007) und postmigrantischen Realitäten (Foroutan 2019) ver-

schließen. Mit den Mitscherlichs attestiert Gilroy nicht nur Großbritannien, son-

dern den ehemaligen europäischenKolonialstaaten insgesamt eine »Unfähigkeit zu

trauern« (Mitscherlich/Mitscherlich 1968), die auf den Körpern von Migrant*innen

ausgetragenwerde.Schuldabwehrwürde inHassaufMultikulturalitätundHybridi-

tät umgearbeitet,die Faktizität derEinwanderung verleugnet und imRahmeneiner

»neotraditional pathology« (Gilroy 2005: 99f.) mit Fiktionen verlorener nationaler

Reinheit, imperialerGrößeundmoralischer Integrität überlagert.Melancholiewird

hier als negativer Ausdruck verwandt, umGesellschaften zu kennzeichnen, die den

Verlust ihrer kolonial-imperialistischen Vorherrschaft introjizieren, was nicht nur

historische Idealisierung und Amnesie gegenüber der Kolonialgeschichte zur Folge

habe,sondern sich in strukturellenRassismenmanifestiere,diediegesellschaftliche

»conviviality« (ebd.: XV) verneinen. Melancholie wird somit zur Meister-Trope für

pathologische Aggressionen gegenüber jeder Öffnung identitärer Grenzziehungen

und für die Verleugnung »emotionaler Transnationalität« (Albrecht 2018).

Auf der anderen Seite werden unter dem Begriff der Melancholie von Autor*in-

nen wie David L. Eng, Shinhee Han und Anne Alin Cheng rassifizierende Erfah-

rungen vonAssimilationserwartung undDifferenzverleugnung untersucht, dieMi-

grant*innen und Geflüchtete machen. Anders als bei Gilroy wird hier die Melan-

cholie nicht der Dominanzbevölkerung zugeordnet. David L. Eng und ShinheeHan

(2003, 2019) haben sich unter Bezug auf Melanie Kleins objektorientierte Psycho-

analysemit der Koexistenz vonMelancholie und Trauer in asian-american commu-

nities in denUSA beschäftigt. Sie greifen das Fanon’scheThema des actingwhite und

das Bhabha’sche Konzept derMimikry auf, umbeides in eine rassismuskritische Fi-

gur der Melancholie zu übertragen. Eng und Han konstatieren, dass Migrationser-

fahrungen auf einer »structure of mourning« (Eng/Han: 352) basieren, da konkrete

und abstrakte Objekte wie Herkunft, Sprache, Familie, Freunde, Besitz, Orientie-

rung zurückgelassenwerden.Dieser Verlust wird einerseits betrauert, andererseits

bleibt die Trauerarbeit, anders als Freud forderte, unabgeschlossen, weil die alten

Objekte nicht durch neue ersetzt werden können, solange diese neuen Objekte –

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Çiğdem Inan

wie Integration oder american dream – durch rassistische Ausschlüsse unerreich-

bar bleiben. Diese Ambivalenz von Assimilations- und Integrationsdiskursen, die

zugleich teilhabefördernd und teilhabeverhindernd operieren (Castro Varela 2013),

führt in Mimikryprozesse, in denen Melancholie und Trauer koexistieren und ihre

ungelöstenSpannungen transgenerationellweitergeben (Eng/Han2003: 363). Spra-

che spielt als »linguizistisches« Mittel (Dirim 2010) in diesem Zusammenhang ei-

ne große Rolle, da an ihr Zugehörigkeiten zu Nationalität und Kultur paradigma-

tisch reguliert und überwacht werden. In der Identifikation mit einem dominan-

ten Sprachgebrauch, der unerreichbar bleibt, entsteht ein »doppelter Verlust«, des-

sen eigentlicherGrund in der rassistischenVerdrängung vonDifferenz liegt. Freuds

Forderung, verlorene Objekte aufzugeben und das Leben fortzusetzen, indemman

diese Objekte ersetzt, das heißt sie in der psychischen Topologie sterben lässt (Eng/

Han 2003: 365), erweist sich imKontext vonRassismuserfahrungen alswidersinnig.

In rassismuskritischen Affekttheorien wird Melancholie deshalb entpathologisiert

(ebd.: 363) und unter Bezug auf die queer-theoretischen Auseinandersetzungen um

die Aids-Krise (Butler 2005; Crimp 2002) in eine Ethik eingeschrieben, die die be-

wahrende Introjektion verlorener Objekte als »productive political potential« (Eng/

Han 2003: 365) bejaht.

WarendieArbeiten vonMelanieKlein bereits fürKosofsky-Sedwick zentral,hel-

fen sie hier zu verdeutlichen, wie sich die Koexistenz von Melancholie und Trauer

in Prozessen ambivalenter und konfliktueller Aushandlung manifestiert. Dadurch

dass bei Klein Angst- und Abwehrmechanismen gegenüber Verbot und Begehren

primär sind, eröffnet sie eine Umgangsweise mit Verlust, die sich auf innere Ob-

jekte bezieht, ohne dass dieser Bezug die Form einer unverfügbaren Introjektion

annimmt (Kristeva 2008: 78), wie es zumBeispiel in Judith ButlersTheorien zur Ge-

schlechtermelancholie der Fall ist. IndenTheoriender racialmelancholiawerdenVer-

lusterfahrungen festgehalten, um sie auf eine »Wiedergutmachung« auszurichten,

die Klein an der depressiven Position des Kindes exemplifiziert hatte, um eine Sze-

ne der Rekonstruktion und Symbolisierung von inneren und äußeren Objekten zu

entwerfen, die ambivalente Prozesse vonWut, Kreation und Sublimierung ermög-

licht. In dieser Perspektive sollen Objekte, die durch Rassifizierung und Stereoty-

pisierung verloren gegangen sind, nicht ersetzt, sondern ihr Verlust in einen sozia-

lenundpolitischenKonflikt überführtwerden.Racialmelancholia stellt den »militant

refusal« (Eng/Han 2003: 365) dar, rassifizierte, verneinte und verletzte Differenzen

loszulassen. Es geht also anders als in Freuds Trauerarbeit nicht um die Überwin-

dung, sondern um die Politisierung negativer Affektivität. Reparative Politik ereig-

net sich am Ort des Verlusts selbst und bewahrt dessen Objekte. Melancholie und

Depression gelten hier als verschränkte Prozesse der Anerkennung und konfliktu-

ellen Aushandlung vonVerlust.Diese produktiveMelancholie, dieweder inViktimi-

sierung noch in Passivierung aufgehen will, stellt Migrations- und Rassifizierungs-

erfahrungen in ihrenmateriellen und psychischen Dimensionen öffentlich aus und

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 213

ermöglicht dadurch ein affektives community building (ebd.: 363). Anne Alin Cheng

betont in diesem Zusammenhang, dass der Begriff der racial melancholia nicht nur

Rassismuserfahrungen erfasst, sondern die grundlegende Gewalt aller rassifizier-

ten oder ethnisierten Identifikationen, weshalb die Dekonstruktion identitärer Po-

sitionen für sie besonders dringlich ist und in antirassistische Politiken einzugehen

habe (Cheng 2001).

Politiken der Depression

Diese dekonstruktive Forderung, Identitäten und Identifizierungsprozesse abzu-

bauen, findet sich auch in den Arbeiten von José Esteban Muñoz zur depressiven

Position von Queers of Color. Seine Arbeiten gehören zu den rassismuskritischen

Affekttheorien, die sich mit der politischen Produktivität von Depression beschäf-

tigen. Muñoz hat den Begriff des »feeling down« als Zustand affektiver Unruhe ge-

prägt, der in Ordnungen der whiteness entsteht, insofern diese gute und schlechte

Gefühle normativ unterscheiden (Muñoz 2006: 680). Im Sinne Foucaults begreift

Muñoz whiteness als Wahrheitsregime, das einen »affective code« (Muñoz 2000: 69)

einsetzt,der »national feelingsandcomportments« (Muñoz2006: 680) festlegt.Aus-

gehend von solchen Aufteilungen entschlüsselt Muñoz am Sich-nicht-richtig-Füh-

len, am feeling down, feeling brown die historischen, kulturellen und sozialen Bedin-

gungen affektiver Verhältnisse, deren Kontext er nicht nur auf der Basis kontinen-

taltheoretischer und postkolonialer Ansätze, sondern auch bei künstlerischen Per-

formances undEssayfilmen herausarbeitet. Angelehnt an ästhetische, phänomeno-

logische,materialistische undqueer-feministischeAnsätze eröffnetMuñozmit den

Begriffen des »feeling down, feeling brown« sowie der »affective difference« (Muñoz

2000: 70) eine doppelte Perspektive: Auf der einen Seite wird »feeling brown« als

Ausdruck »affektiver Partikularitäten« oder Singularitäten benutzt, um darzustel-

len, wie »various historically coherent groups ›feel‹ differently and navigate thema-

terial world on a different emotional register« (ebd.). Auf der anderen Seite ermög-

lichen diese differenten Affektpositionen, die in sich selbst jeweils different sind

und minorisierte, nicht-normative oder ausgegrenzte Körper umfassen, neue For-

menderVergemeinschaftung,dieMuñozunter anderemals »desidentifizierte«Ge-

meinschaften (Muñoz 1999) bezeichnet. Unter Bezug auf Klein, Kosofsky-Sedgwick

undHortense Spillers erklärtMuñoz, dass dem singulären Pluralsein vonQueers of

Color,wie er in seinenspäterenArbeitenmit Jean-LucNancy sagt,besondereAffekt-

konstellationen unterliegen, die er als »reparative« oder »kommunale Affekte«, als

»brown commons« beschreibt (Muñoz 2018: 395, 2020; vgl. auch Puar 2010). »Affec-

tive difference« oder »feeling brown« bilden bei Muñoz in ihren Singularisierungs-

bewegungen unleserliche und durch diese Unerkennbarkeit widerspenstige Affek-

te, die imKontext rassistischerDiskriminierung entstehen und sich ihr gleichzeitig

entgegenstellen, wobei »the brownness that we share is not knowable in advance«

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Çiğdem Inan

(Muñoz 2018: 395f.). Negative Affektivität wird wie bei Eng und Hanmit den sozia-

lenErfahrungenminoritärerGruppen zusammengebracht, derenVerluste undVer-

letzungen nicht in Figuren unverfügbarer Verwerfung, sondern konfliktueller Aus-

handlung eingetragen werden. Mit Cvetkovich zählt Muñoz zu den affekttheoreti-

schen Stimmen, die Depression zugleich als Ausdruck und Eingriff in rassifizierte

Realitäten betrachten. Der sense of brown ist damit ein sozialer und politischer Af-

fekt, in dem Subjekte ihre Realitäten der Niedergeschlagenheit, Marginalisierung

und psychischen Erschöpfung konfliktuell in Szene setzen, ohne sie zu privatisie-

ren, aber auch ohne sie unmittelbar überwinden zu können, das heißt in einem von

»loss and guilt« (Muñoz 2006: 687) geprägten Feld zu verhandeln.

In Bezug auf Schwarze feministische Autorinnen wie Saidiya Hartman (2007),

M. Jacqui Alexander (2005), RuthWilson Gilmore (2007) und SharonHolland (2000)

vertieft Ann Cvetkovich diese Auseinandersetzung mit Depression als political und

collective feeling (Cvetkovich 2012).Wie Muñoz übersetzt sie traumatische Erfahrun-

gen im Kontext von Kolonialität und Postkolonialität in Dimensionen des Alltagsle-

bens, die sie als »Eingangspunkt in das [P]olitische« (Cvetkovich 2014: 58) begreift.

Cvetkovich zufolge werden die transgenerationellen Nachwirkungen von Verskla-

vung und Rassismus imKontext der psychoanalytisch dominierten Trauma Studies

in Begriffen psychischer Stasis theoretisiert, deren Figuren des Unaussprechlichen

und Undarstellbaren Gefahr liefen, Negativität in einer Weise zu totalisieren, dass

Handlungsmächtigkeiten aus dem Blick gerieten. Cvetkovich will deshalb Depres-

sion als begriffliche Ergänzung des Traumabegriffs nutzen, um in der Kombination

mehrerer theoretischer Sprachen – der der Psychoanalyse, der Critical RaceTheory

und der Affekttheorie – aufzuweisen, wie sich Rassismus in die »chronic and low-

level feelings« (Cvetkovich2012: 120) einschreibt. InsbesondereanSaidiyaHartmans

autobiografisch-historischer Studie Lose your Mother exemplifiziert Cvetkovich, in-

wiefern die Engführung von Trauma und Depression, Katastrophe und the everyday

Sinn macht. Hartmans Bericht über eine Reise zu den Routen der Versklavung in

Ghana präsentiert Cvetkovich nicht nur als postkoloniale Forschungsmethode, in

der Sozialgeschichte,Archiv- und Feldforschung sowie persönlicheGeschichte kon-

vergieren, sondern auch als »Text über politischeDepression« (Cvetkovich 2014: 68).

Auf ihrer Reise lege Hartman Spuren des kolonialen Genozids und seiner Nachwir-

kungen frei, die sich geschichtlich und biografisch nirgendwo sinnvoll verknüpfen

lassen. Sie führen Hartman in ein posttraumatisches Aus, sodass die Generation

afro-amerikanischer Aktivist*innen und Theoretiker*innen, der sich Hartman zu-

rechnet, an das Erbe der US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung, der antiko-

lonialen Kämpfe oder der afrozentrischen Identitätsmodelle nicht mehr anschlie-

ßen kann. Dass sich Hartman in Entfremdung, Entortung und Unzugehörigkeit

versetzt findet, manifestiert eine Beziehung zur Geschichte Afrikas, die durch Be-

zugslosigkeit geprägt ist. Diese für Traumaerfahrungen typische Desartikulation

übersetzt Cvetkovich in eine depressive Position, in der der »rupture with history«

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 215

(Hartman 2007: 42) und der Akt, »[to] excavate awound« (Hartman 2007: 40) die pa-

radoxe Form einer Heilung bilden, in der »Verlust und Entfremdung« (Cvetkovich

2014: 66) festgehalten werden. Angesichts der Verweigerung staatlicher Anerken-

nung des kolonialenGenozids und immer neuer Reaktualisierungen antischwarzen

Rassismus nimmt die Reparation die Form einer erschöpften Affektivität an. Nach

demEnde der Befreiungsnarrative der 1960er Jahre bildet sie das negativeMedium,

in dem Gewaltgeschichte und biografische Geschichte ein diskontinuierliches Ver-

hältnis eingehen.Hartmans Position ist für die neueren afropessimistischen Onto-

logien modellbildend, weil sie in der Aussichtslosigkeit von kontinuierter rassisti-

scher Gewalt, am Nullpunkt des Todes »the fugitive’s legacy« (Hartman 2007: 234),

dieErbschaft vonMarronageundRebellionaufgreift,umzuzeigen,wieman in fort-

gesetzter geschichtlicher, existenzialer und affektiver EnteignungHandlungsspiel-

raum verteidigt.

Affekt, Ontologie und Enteignung in den Black Studies

Unter anderemmit Hartmans Arbeiten hat sich in den Black Studies in den letzten

Jahrzehnten eine Strömung herausgebildet, die das dekonstruktive Thema unab-

schließbarer Trauer in die Frage übersetzt, wie sich die Kontinuität antischwarzen

Rassismus – der afterlife of slavery (Hartman 2008: 13) – in die Trauerprozesse ein-

schaltet, die mit rassistischen Gewalterfahrungen einhergehen, sie stört und »ent-

wirklicht«, wie Judith Butler sagen würde, die mit der Unterscheidung von betrau-

erbarem und unbetrauerbarem Leben an einem verwandtenThema arbeitet (Butler

2005, 2010). Die dekonstruktive Einsicht, dass Menschen, die unbetrauert bleiben,

»außerhalb des Lebens« (Butler 2010: 22) stehen, wird in eine negative Ontologie

eingeführt, die sich mit Schwarzem Sein im Zeichen des »sozialen Tods« beschäf-

tigt, eine Kategorie, die der Soziologe Orlando Patterson in Slavery and Social Death

(1982) eingeführt hat. Der Turn der African und Asian American Studies zu Depres-

sion und Racial Melancholia (Crawford 2017), wie er sich in den Arbeiten von Eng,

Han, Cheng, Cvetkovich und Muñoz, neuerlich auch von Joseph R. Winters (2016)

und Jermaine Singleton (2015) manifestiert, erfährt in den Black Studies eine Ra-

dikalisierung, die in Begriffen der Enteignung vom Sein und des »detritus of lives«

(Hartman 2008: 13) zum Ausdruck kommt. Wie Saidiya Hartman schreibt, findet

sich Schwarze Existenz im Nachleben von Sklaverei und Eigentum in ein negati-

veres Seinsverhältnis als das der Melancholie eingerückt. Das Erkenntnisinteresse

rassismuskritischer Affekttheorien, bad feelings als Szene einer Politik festzuhalten,

die aus den Mechanismen der Scham, Schuld und Introjektion agiert, wird an der

Frage vertieft, wie sich Schwarzes Leben in der Post-Civil Rights Era artikulieren

kann,wenn esweiterhin zurAusnahmemenschlichen Lebens erklärtwird. In dieser

Perspektive stellendieLiteratur-undKulturwissenschaftlerinChristinaSharpeund

derKulturtheoretiker FredMotenunter Bezug auf Schwarze feministischeTheorien

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Çiğdem Inan

(Spillers 1987; Hartman 1997; Wynter 2003; Hartman 2007) die existenzialontologi-

sche FragenachdemSein diesesNicht-Seins.Sie diskutierenden affektivenModus,

der am Ort sozialen und symbolischen Tods Gedächtnis und Bindung produziert,

nachdem Schwarzes Leben aus den kolonialkapitalistischen Gründungsbeziehun-

gen vonEigentum,Freiheit und Subjektivität ausgeschlossen und absolut enteignet

wurde – das heißt zum Besitz anderer und zum menschlichen Warengegenstand

gemacht wurde. In paradigmatischer Weise verdeutlichen Christina Sharpe (2016)

undFredMoten (2008a,2008b;Harney/Moten2016),wie indenneueren blackontolo-

gies Affektivität und »Haptikalität« (Harney/Moten 2016: 120) am Rande des Nichts

erörtert werden (vgl. Inan 2021).

Um die Negativität zu allegorisieren, der Schwarzes Sein seit dem Beginn des

transatlantischen Sklavenhandels ausgesetzt worden ist, arbeitet Christina Shar-

pe mit der Metapher des wake (engl. für Kielwasser, Totenwache etc.), der sie ei-

nen geschichtlichen Index verleiht, indem sie vom Kielwasser des Sklavenschiffs

und von der Totenwache für die Ermordeten der Middle Passage spricht. Statt von

Trauerarbeit spricht Sharpe durchgängig von wake work, einer Arbeit, die in dop-

peltem Sinne unabschließbar ist: Dass die Trauer um Schwarzes Leben nicht been-

det werden kann, nicht nurweil jede Erinnerung an die Toten von unabschließbarer

Performativität ist, sondern weil das mittelbare und unmittelbare Töten in trans-

formierten Formen weitergeht, beschreibt Sharpe in geophilosophischer Begriff-

lichkeit als Klima antischwarzen Rassismus und in den zeitphilosophischen Wor-

ten Blanchots als »Desaster« (Blanchot 2005; Sharpe 2016). Das Trauma einer sich

kontinuierenden Gewaltgeschichte führt in die paradoxe Forderung, ein Desaster

zu denken, für das man »keine Zukunft […] [mehr hat], um es zu denken« (Blan-

chot 2005: 9).Die Zeit der Katastrophe und die Katastrophe der Zeit sind für Sharpe

Gegenstand und Quelle des Nachdenkens über die Kontinuität antischwarzen Ras-

sismus, die einen einzigartigenModus affektiver Erinnerung aufrufen. ZumKenn-

zeichen dieser Erinnerungmacht sie das Plotten, Samplen und Verknüpfen von Er-

eignissen, die von derMiddle Passage zu aktuellenMigrations- undRassismusregi-

men führenunddasaffektiveErlebendieserKontinuitätenmit ästhetischenundall-

tagspolitischen Widerstandsformen verbindet. Die Metapher deswake geht in eine

metonymische Dynamik über, in der die Trauer zwischen persönlichen, geschicht-

lichen, ästhetischen undwiderständigenDimensionen gleitet.Hannah Black (2016)

spricht von einerMethodedesunderwriting, desUnterschreibens,mit demdasTrau-

ma auf sich genommen und »weniger als Schreiben« wird. Es stellt eine Erinne-

rungspraxis dar, in der den Toten Namen zurückerstattet werden, ohne dass der

Name in Eigentümersubjektivität überführt wird. In der Tradition des Afropessi-

mismusbewegt sichSharpesMethodezwischenderGewaltgeschichteundeinerwi-

derständigen Sozialität, die die Gewalt antischwarzen Rassismus überlebt hat. An-

gesichts der fortgesetzten ontologischenVerneinung vonSchwarzsein nimmtShar-

pes wake work das Gefühl des Verlusts, der Entortung und des Außersichseins zum

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 217

Ausgangspunkt (Sharpe 2016: 14). ImRaumderEnteignungbleibend,untersucht sie

die fragilen Widerständigkeiten, Sorgearbeiten, ästhetischen und künstlerischen

Praktiken, die aus diesem negativen Raum operieren. Dabei werden Traumatisie-

rung und reparative Erfahrung am Rande des Überlebens in der Figur des »un/sur-

vival« (ebd.) enggeführt. In phänomenologischer Terminologie spricht Sharpe vom

»dwelling« in rassistischen Trauma-Zonen, von einem »haunted realism« (Clough

2014: 188), in demMenschen von antischwarzemRassismus in allenWeisen schlech-

ten Einwohnens besetzt, besessen und verfolgt werden.Das Paradox besteht hier in

dem verzweifelten und sorgenden Bewusstsein für diese unmögliche Existenzwei-

se. Sharpe verfolgt kein totalisierendes, sondern ein politisches Narrativ des Nicht-

Seins, das sie insbesondere auf die Erfahrungen von Schwarzen Frauen und Mäd-

chen ausrichtet. Sie bindet sie in die Textur eines affektiv-situierten Wissens ein,

in die sie sich selbst eingebunden sieht und in immer neuen Durchgängen durch

gewaltgeschichtliche Ereignisse wie demMassenmord auf dem britischen Sklaven-

schiff Zong, dem Erdbeben auf Haiti, dem Hurricane Katrina, dem Ertrinken von

Geflüchteten imMittelmeer durchkreuzt.Die unterschiedlichen Ereignisse werden

immerwieder rekonstelliert undmit Bezug auf queer-feministischeTheorie undLi-

teratur wie der vonHortense Spillers (1987), Saidiya Hartman (2007), Dionne Brand

(2001), M. NourbeSe Philip (2008) bearbeitet. Die Konzepte von Sharpe besitzen –

wie die vonFredMotenundStefanoHarney–einePerformativität,die vonderKon-

tinuität rassistischer Traumatisierung selbst ergriffen ist und die Souveränität des

Wissens abbaut.

Diese Affektivität, »die kein Individuum aushalten und kein Staat ertragen

kann« (Harney/Moten 2016: 120), nennen Moten und Harney »Haptikalität« (ebd.)

oder Berührung, von denen aus sie eine Sozialität entwerfen, die sie als Un-

dercommons, als Gemeinschaft jenseits von Besitz und Aneignung, bezeichnen.

Postkoloniale Philosophie, Black Studies und Marxismus zusammenbringend,

kritisieren sie die Middle Passage als welthistorische Szene totaler Enteignung,

in der die Versklavten die Objekte eines logistischen Kapitals bilden, das auf die

Ausbeutung und Cargo-isierung Schwarzen Lebens aus ist. Wie Marx vom ei-

gentums- und illusionslosen Proletariat, so sprechen Moten und Harney von den

Versklavten als absolut enteigneter und transkontinental zerstreuter Menge. Sie

sind nicht die Klasse, die die Abschaffung aller Klassen organisiert, sondern die

»[A]bgeschafft[en]« (ebd.: 112) selbst. ImSinne vonHartman und Sharpe vermeiden

beide Autoren die dialektische Umkehrung von Enteignung in Aneignung, Objek-

tivierung in Subjektivierung, Eigentumslosigkeit in gesellschaftliches Eigentum.

Stattdessen führen sie eine dritte Kategorie ein – den positiven Begriff des Dings

oder des Nicht-Identischen. Mit dem Rekurs auf die Dingkategorie soll nicht die

Objektivierung von SchwarzenMenschen relativiert, sondern verdeutlicht werden,

dass die »Distanzierung von Mensch und Ding […] es überhaupt erst ermöglichte,

rassifizierte Versklavung zu rechtfertigen« (Moten/Harney 2019: 20). Dem Ding

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Çiğdem Inan

schreiben Moten und Harney eine allseitig entfaltete Sinnlichkeit zu, in der aktive

und passive Affekte nicht hierarchisiert und auf die Aneignung von Welt- und

Selbstverhältnissen ausgerichtet werden. Das, was die Autoren mit black optimism

verbindet, ist die Suche nach einer Affektivität minoritärer Aufstände, die mitten

in den Herrschaftsverhältnissen als Unterbrechungen, Störungen, Fluchten und

Dissidenzen auftauchen, ohne Rechts-, Subjekt- oder Eigentumsform anzuneh-

men, und in diesem Sinne »dinglich« bleiben. Geht es um eine solche Kraft nicht

fixierter Bewegungen oder ungeformter transindividueller Affekte, verweisen sie

auf die Formen Schwarzer Sozialität, die entgegen der »Entmenschlichungszo-

nen« im Laderaum des Sklavenschiffs entstanden ist. Sie sprechen von fragiler

»Haptikalität« und »Berührung«, einem Beieinandersein und einem feeling for

(Tinsley 2008: 92), die von keinem »Staat«, keiner »Religion«, keinem »Volk oder

Imperium« (Harney/Moten 2016: 121) repräsentiert werden kann. Die Radikalität

von Moten und Harneys Undercommons liegt nicht allein in der Kritik der Enteig-

nung, die die Moderne seit ihren kolonialkapitalistischen Gründungsbeziehungen

organisiert, ihre eigentliche Radikalität besteht darin, den Objektstatus, in den

Schwarze Menschen als Waren gerückt wurden, nicht in Subjektivität zurück zu

überführen. Statt einzufordern, was Schwarzen Menschen historisch aberkannt

wurde – kollektive Identität, symbolische Heimat, gesellschaftliches Eigentum –,

verweilen sie am Ort der Enteignung und »verweigern« die Annahme dessen, »was

verweigert worden ist« (ebd.: 118). So konzipieren sie eine Negation der Negation,

die keine Aufhebung darstellt, sondern einen affektiven Platz eröffnet, »aus dem

weder Selbstbewusstsein noch Kenntnis des Anderen entsteht«. Sie sprechen von

einer Affektivität diesseits von Besitz oder Identität, die einen »Standpunkt keines

Standpunkts« (ebd.: 112) einnimmt und eine kritische Stellung im Enteignetsein

bezieht, das heißt ein Gemeinsames imZerstreuten verteidigt beziehungsweise ein

Undercommons bildet.

Ein Paradigmenwechsel in der Rassismuskritik

Affekttheoretische Interventionen im Feld rassismustheoretischer Analysen und

vice versa rassismustheoretische Interventionen im Bereich der Affekttheorien

haben in ihren Wechselwirkungen ein mehrdimensionales rassismuskritisches

Forschungsfeld geschaffen, das im deutschsprachigen Raum bisher wenig Be-

achtung gefunden hat und entlang von drei Punkten zusammengefasst werden

kann:

Erstens verdeutlichen die oben genannten Ansätze die Zentralität von Affekt-

und Affizierungsverhältnissen für die Konstitution sowohl historischer als auch ak-

tueller rassistischer Strukturen, Institutionen und Subjektivierungsweisen in Kolo-

nial- undMigrationsregimen.Dabeiwird gezeigt,wie dasRegierendurchAffekte in

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 219

genealogischer und gouvernementaler Perspektive untersucht und für die Präzisie-

rung von Analysen aktueller Migrationsregime zur Verfügung gestellt wird. Der af-

fekttheoretische Fokus ermöglicht aber auch einDenkender immanentenTransfor-

mationgesellschaftlicherVerhältnisse,nicht zuletzt in emanzipatorischerHinsicht.

Aufgrund der Verflochtenheit der Affizierungsprozessemit sozialen und institutio-

nellen Prozessen kann das Affektive diese sowohl stabilisieren als auch in grundle-

gender Weise verändern. Auch in dieser Hinsicht erweist sich, dass der Rassismus

kein monolithisches Macht- und Herrschaftsverhältnis bildet. Im Gegenteil, er er-

scheint als reflexives Resultat komplexer Verbindungen von heterogenen sozialen

Prozessen. Der theoretische und politische Einsatz affekttheoretischer Rassismus-

kritiken besteht in der Analyse dieser de/stabilisierenden Kraft des Affektiven.

Das führt zum zweiten Strang des vorliegenden Beitrags, der in die Grundkon-

zepte rassismuskritischerAffekttheorien einführt,die nachder affektivenWende in

den Geistes- und Sozialwissenschaften unter Bezug auf Ansätze der Black Studies,

der postkolonialen, antirassistischen und queer-feministischen Theorie geprägt

worden sind. Sie bilden ein Feld pluraler, sich teils widersprechender Strömungen,

die von onto- und phänomenologischen über bio- und nekropolitische bis hin zu

dekonstruktiven und psychoanalytischenTheorien reichen und zeigen, wie entlang

der Begriffe der Trauer, der Melancholie, der Enteignung und der negativen Affek-

tivität die Konstitutionsbestimmungen von Identität, Subjekt, Gemeinschaft und

Widerstand vor dem Hintergrund rassistischer Gewalt(-geschichte) neu angeord-

net worden sind.

Drittens erörtert die vorliegende Studie, wie in den rassismuskritischen Af-

fekttheorien alternative Konzepte des Politischen ausgearbeitet worden sind, um

die doppelte Wirksamkeit des Affektiven – die Reproduktion der Machtverhältnis-

se sowie ihre Erschütterung – entlang von Widerständigkeiten und Dissidenzen

zu reflektieren. Hier stehen insbesondere die theoretischen Herangehensweisen

innerhalb der Black Studies für einen Paradigmenwechsel in der Rassismuskritik.

Statt die kanonischenEmanzipationsbegriffe derwestlichenModerne zu bemühen,

die sich umAnerkennung,Rechte und programmatische Strategien anordnen, geht

es vielmehr darum, am Ort der EnteignungWeisen des Über-Lebens, der Fluchten

und Fluchtlinien sicht-, fühl- und denkbar zu machen.Theoretische und politische

Untersuchungen, die an solchen Affekt-Wissens-Praktiken interessiert sind, erfor-

schen den Problemkreis dissidenter und disruptiver Praxen im Zusammenhang

der Bildung affektiver Sozialitäten, die sich besitzindividualistischen Logiken ent-

ziehen.Diese Untersuchungsansätze fordern, das Denken der Subjektivierung, der

Autonomie und der teleologischen Schließung als etwas zu überwinden, das mit

den Gewaltbeziehungen der Moderne vernäht ist.

Bisher sind Forschungsarbeiten dieser Art im deutschsprachigen Kontext we-

nig verbreitet oder rezipiertworden.Hier existiert ein Forschungsdesiderat, in dem

es darum gehen würde, die Unterschiede zwischen den oben genannten theoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Çiğdem Inan

schen und methodischen Ansätzen weiter zu bearbeiten, ihre Begriffsproduktio-

nen zu präzisieren und in verschiedene soziohistorische Kontexte einzubetten. Ins-

besondere stellt sich die Aufgabe, die theoretischen Grundbegriffe weiterzuentwi-

ckeln,mit denen Affekt-Wissens-Praktiken als Teil von Rassismusanalysen und an-

tirassistischen Überlegungen etabliert werden können, die sich jenseits von klassi-

schen Anerkennungs- und Emanzipationsforderungen artikulieren.

Literatur

Ahmed, Sara (2004a): »Affective Economies«, in: Social Text 79.22-2, S. 114–139.

Ahmed, Sara (2004b): The Cultural Politics of Emotion, London/New York: Rout-

ledge.

Ahmed, Sara (2007a): »A Phenomenology of Whiteness«, in: Feminist Theory 8.2,

S. 149–168.

Ahmed, Sara (2007b): Queer Phenomenology Orientations, Objects, Others,

Durham/London: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2010): The Promise of Happiness, Durham/London: Duke University

Press.

Ahmed, Sara (2012): On Being Included, Durham/London: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2014a): »Kollektive Gefühle oder die Eindrücke, die andere hinterlas-

sen«, in: AngelikaBaier et al. (Hg.),Affekt undGeschlecht.Eine einführendeAn-

thologie,Wien: Zaglossus, S. 183–214.

Ahmed, Sara (2014b): »Not in the Mood«, in: New Formations: a Journal of Culture,

Theory, Politics 82, S. 13–28.

Albrecht, Yvonne (2018): »Emotionale Transnationalität.Über das Affizieren undAf-

fiziert-Werden im Kontext von (Post-)Migrationsprozessen«, in: Nicole Burzan

(Hg.), Komplexe Dynamiken globaler und lokaler Entwicklungen. Verhandlun-

gen des 39. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Göttingen,

Bamberg: Deutsche Gesellschaft für Soziologie.

Alcoff, Linda (1999): »Towards a Phenomenology of Racial Embodiment«, in: Radical

Philosophy 95, S. 15–26.

Alcoff, Linda (2015): The Future ofWhiteness, Cambridge/Malden: Polity Press.

Alexander,M. Jacqui (2005): Pedagogies of Crossing:Meditations onFeminism,Sex-

ual Politics, Memory, and the Sacred, Durham: Duke University Press.

Al-Saji, Alia (2014): »A Phenomenology of Hesitation. Interrupting Racializing

Habits of Seeing«, in: Emily S. Lee (Hg.), Living Alterities. Phenomenology, Em-

bodiment, and Race, New York: Suny Press, S. 133–173.

Althusser, Louis (2011): Für Marx, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Angerer, Marie-Luise (2007): Vom Begehren nach dem Affekt, Zürich/Berlin: Dia-

phanes.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 221

Angerer, Marie-Luise/Bösel, Bernd/Ott, Michaela (Hg.) (2014): Timing of Affect,

Zürich/Berlin: Diaphanes.

Ayata, Bilgin (2019): »Affective Citizenship«, in: Jan Slaby/Christian von Scheve

(Hg.), Affective Societies. Key Concepts, London/New York: Routledge.

Baier, Angelika et al. (Hg.) (2014): Affekt undGeschlecht. Eine einführende Antholo-

gie,Wien: Zaglossus.

Balibar, Étienne (1993): Die Grenzen der Demokratie, Hamburg: Argument Verlag.

Balibar, Étienne (1997): Spinoza: From Individuality to Transindividuality, Delft:

Eburon.

Balibar, Étienne (1998): »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in: Étienne Balibar/

ImmanuelWallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten, 2.

Auflage, Hamburg: Argument Verlag, S. 23–38.

Balibar, Étienne (2006): Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt undGren-

zen der Zivilität, Hamburg: Hamburger Edition.

Balibar, Étienne (2008a): Spinoza and Politics, London/New York: Verso.

Balibar, Étienne (2008b): »The Return of the Concept of ›Race‹«, in: springerin 3.

Balibar, Étienne (2014): »Die Nation-Form: Geschichte und Ideologie«, in: Étienne

Balibar/Immanuel Wallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Iden-

titäten, 3. Auflage, Hamburg: Argument Verlag, S. 107–130.

Balibar, Étienne/Wallerstein, Immanuel (2014): Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente

Identitäten, 3. Auflage, Hamburg: Argument Verlag.

Berlant, Lauren (2010): »Thinking about Feeling Historical«, in: Janet Staiger/Ann

Cvetkovich/Ann Morris Reynolds (Hg.), Political Emotions. New Agendas in

Communication, New York/London: Routledge, S. 229–245.

Berlant, Lauren (2015): »Grausamer Optimismus. Warum Fantasien des guten

Lebens scheitern«, in: Polar 18, S. 43–50.

Bhabha,HomiK. (2000): Die Verortung der Kultur, Tübingen: Stauffenburg-Verlag.

Black, Hannah (2016): »Rezension: Christina Sharpe: In the Wake: On Blackness

and Being«, 11. August 2016, https://4columns.org/black-hannah/in-the-wake-

on-blackness-and-being (letzter Zugriff: 27.06.2022).

Blackman,Lisa (2012): Immaterial Bodies: Affect,Embodiment,Mediation,London:

Sage.

Blackman, Lisa et al. (2008): »Creating Subjectivities«, in: Subjectivity 22, S. 1–27.

Blackman, Lisa/Venn, Couze (2010): »Affect«, in: Body & Society 16.7, S. 7–28.

Blanchot,Maurice (2005): Die Schrift des Desasters,München: Fink.

Blickstein, Tamar (2019): »Affects of Racialization«, in: Jan Slaby/Christian von

Scheve (Hg.), Affective Societies. Key Concepts, London/New York: Routledge,

S. 152–165.

Bojadžijev, Manuela (2015): »Rassismus ohne Rassen, fiktive Ethnizitäten und das

genealogische Schema.Überlegungen zu Étienne Balibars theoretischemVoka-

bular für eine kritischeMigrations- und Rassismusforschung«, in: Julia Reuter/

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Çiğdem Inan

Paul Mecheril (Hg.), Schlüsselwerke der Migrationsforschung, Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften, S. 275–288.

Bose, Käthe von et al. (Hg.) (2015): I is for Impass. Affektive Queerverbindungen in

Theorie_Aktivismus_Kunst, Berlin: bbooks.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt

a.M.: Campus.

Brand,Dionne (2001): AMap to theDoor ofNoReturn:Notes to Belonging.Toronto:

Vintage Canada.

Breger, Claudia (2014): Nach dem Sex? Sexualwissenschaft und Affect Studies, Göt-

tingen: Wallstein.

Bröckling, Ulrich (2018): »Governmentality Studies. Gouvernementalität – Die Re-

gierung des Selbst und der anderen«, in: Oliver Decker (Hg.), Sozialpsychologie

und Sozialtheorie,Wiesbaden: Springer VS, S. 31–45.

Butler, Judith (1992): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2005): Gefährdetes Leben: Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Butler, Judith (2009): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des

Menschlichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2010): Raster des Krieges: Warum wir nicht jedes Leid beklagen,

Frankfurt a.M./New York: Campus.

Castro Varela, María do Mar (2013): Ist Integration nötig? Eine Streitschrift, Berlin:

Lambertus.

Celikates,Robin (2006): »Demokratie als Lebensform.SpinozasKritik des Liberalis-

mus«, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), DieMacht derMenge,Heidelberg: Universi-

tätsverlagWinter, S. 43–65.

Cheng, Anne Anlin (2001): The Melancholy of Race: Psychoanalysis, Assimilation,

and Hidden Grief, Oxford/New York: Oxford University Press.

Çil, Nevim (2011): »Diversity undMultikulturalität: Macht und Ausgrenzung inmo-

dernen Gesellschaften«, in: Susanne Stemmler (Hg.), Multikultur 2.0. Will-

kommen im Einwanderungsland Deutschland, Göttingen: Wallstein Verlag,

S. 192–201.

Clough, Patricia Ticineto (2009): »The New Empiricism: Affect and Sociological

Method«, in: European Journal of SocialTheory 12.1, S. 43–61.

Clough,Patricia Ticineto (2014): »After Slavery«, in:Women’s StudiesQuarterly 42.1-

2, S. 187–191.

Clough, Patricia Ticineto/Halley, Jean (Hg.) (2007): The Affectiv Turn, Durham/

London: Duke University Press.

Crawford, Margo Natalie (2017): »The Twenty-First-Century Black Studies Turn to

Melancholy«, in: American Literary History 29.4, S. 799–807.

Crimp, Douglas (2002): Melancholia and Moralism: Essays on AIDS and Queer Pol-

itics, Cambridge: MIT Press.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 223

Cvetkovich,Ann (2003): AnArchive of Feelings: Trauma,Sexuality, and Lesbian Pub-

lic Cultures, Durham/London: Duke University Press.

Cvetkovich, Ann (2007): »Public feelings«, in: South Atlantic quarterly 106.3,

S. 459–468.

Cvetkovich, Ann (2012): Depression: A Public Feeling, Durham/London: Duke Uni-

versity Press.

Cvetkovich, Ann (2014): »Depression ist etwas Alltägliches: Öffentliche Gefühle und

SaidiyaHartmans ›Lose YourMother‹«, in: Angelika Baier et al. (Hg.), Affekt und

Geschlecht. Eine einführende Anthologie,Wien: Zaglossus, S. 57–85.

Därmann, Iris (2020):Undienlichkeit: Gewaltgeschichte undpolitischePhilosophie,

Berlin: Matthes & Seitz.

Deleuze, Gilles (1988): Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin: Merve.

Deleuze, Gilles (1992): Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1993a): »Postskriptum über die Kontrollgesellschaft«, in: Gilles De-

leuze, Unterhandlungen 1972–1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1993b): Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie,

München: Fink.

Deleuze, Gilles (2005): »Vorwort zu ›Die wilde Anomalie‹«, in: Daniel Lapoujade

(Hg.), Schizophrenie & Gesellschaft. Texte und Gespräche 1975–1995, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (1992): Tausend Plateaus: Kapitalismus und Schizo-

phrenie, Berlin: Merve.

Diefenbach, Katja (2018): Spekulativer Materialismus: Spinoza in der postmarxisti-

schen Philosophie,Wien/Berlin: Turia+Kant.

Dietze, Gabriele (2017): »Zwischen Ethnomasochismus und Androsadismus – Bau-

steine zu einer geschlechtersensiblen Affekttheorie von Rassismus«, in: Brigitte

Bargetz/Eva Kreisky/Gundula Ludwig (Hg.), Dauerkämpfe. Feministische Zeit-

diagnose und Strategien, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 229–240.

Dirim,İnci (2010): »›WennmanmitAkzent spricht,denkendieLeute,dassmanauch

mit Akzent denkt oder so.‹ Zur Frage des (Neo-)Linguizismus in den Diskursen

über die Sprache(n) der Migrationsgesellschaft«, in: Paul Mecheril/İnci Dirim/

Mechthild Gomolla (Hg.), Spannungsverhältnisse: Assimilationsdiskurse und

interkulturell-pädagogische Forschung,Münster u.a.: Waxmann, S. 91–112.

Edelman, Lee (2004): No Future: Queer Theory and the Death Drive, Durham/

London: Duke University Press.

Ehrenberg, Alain (2015): Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der

Gegenwart, Frankfurt a.M.: Campus.

Eng, David L./Han, Shinhee (2003): »A Dialogue on Racial Melancholia«, in: David

L. Eng/David Kazanjian (Hg.), Loss.The Politics of Mourning, Berkeley/Los An-

geles/London: University of California Press, S. 343–371.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Çiğdem Inan

Eng, David L./Han, Shinhee (2019): Racial Melancholia, Racial Dissociation,

Durham/London: Duke University Press.

Fanon, Frantz (1980): Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Farris, Sara R. (2017): In theName ofWomen’s Rights:TheRise of Femonationalism,

Durham/London: Duke University Press.

Federici, Silvia (2017): Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüng-

liche Akkumulation,Wien/Berlin: Mandelbaum.

Foroutan,Naika (2019):DiepostmigrantischeGesellschaft.EinVersprechenderplu-

ralen Demokratie, Bielefeld: transcript Verlag.

Fortier, Anne-Marie (2010): »Proximity by Design? Affective Citizenship and the

Management of Unease«, in: Citizenship Studies 14.1, S. 17–30.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège

de France, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault,Michel (2017): Sexualität undWahrheit 1: DerWille zumWissen,Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Freeman, Lauren (2015): »Phenomenology of Racial Oppression«, in: Knowledge

Cultures 3.1, S. 24–44.

Friedrich, Sebastian (2011): Rassismus in der Leistungsgesellschaft. Analysen und

kritische Perspektiven zu den rassistischen Normalisierungsprozessen der

»Sarrazindebatte«,Münster: edition assemblage.

Gatens, Moira (2014): »Affective Transitions and Spinoza’s Art of Joyful Delibera-

tion«, in: Marie-Luise Angerer/Bernd Bösel/Michaela Ott (Hg.), Timing of Af-

fect, Zürich/Berlin: Diaphanes, S. 17–33.

Gatens, Moira/Lloyd, Genevieve (1999): Collective Imaginings: Spinoza, Past and

Present, London/New York: Routledge.

Gilmore,RuthWilson (2007):GoldenGulag: Prisons,Surplus,Crisis,andOpposition

in Globalizing California, Berkeley: University of California Press.

Gilroy, Paul (2005): PostcolonialMelancholia,New York: Columbia University Press.

Gordon,Avery (2008): GhostlyMatters: Haunting and the Sociological Imagination,

Minneapolis: University of Minnesota Press.

Gregg, Melissa/Seigworth, Greogory J. (Hg.) (2010): The Affect Theory Reader,

Durham/London: Duke University Press.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (2006): »Ethnisierung und Vergeschlechtlichung

Revisited oder über Rassismus im neoliberalen Zeitalter. Beitrag zum virtuel-

len Seminar ›Interdependenzen – Geschlecht, Ethnizität und Klasse‹«, Berlin:

Humboldt-Universität.

Gdutiérrez Rodríguez,Encarnación (2010):Migration,DomesticWork andAffect. A

Decolonial Approach on Value and the Feminization of Labor, New York: Rout-

ledge.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2,

Hamburg: Argument Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 225

Hardt, Michael (2015): »The Power to be Affected«, in: International Journal of Poli-

tics, Culture and Society 28.3, S. 215–222.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2003): Empire: die neue Weltordnung, Frankfurt

a.M./New York: Campus.

Harney, Stefano/Moten, Fred (2016): Die Undercommons. Flüchtige Planung und

schwarzes Studium,Wien u.a.: transversal texts.

Harris, Cheryl I. (1993): »Whiteness as Property«, in: Harvard Law Review 106.8,

S. 1707–1791.

Hartman, Saidiya V. (2007): Lose Your Mother: A Journey Along the Atlantic Slave

Route, New York: Farrar, Straus, Giroux.

Hartman, Saidiya V. (1997): Scenes of Subjection: Terror, Slavery, and Self-Making in

Nineteenth-Century America, Oxford: Oxford University Press.

Hartman, Saidiya V. (2008): »Venus in Two Acts«, in: Small Axe 26.12-2, S. 1–14.

Hemmings, Clare (2005): »Invoking Affect, Cultural Theory and the Ontological

Turn«, in: Cultural Studies 19.5, S. 548–567.

Hentschel, Linda (Hg.) (2008): Bilderpolitik. In Zeiten von Krieg und Terror, Berlin:

bbooks.

Hess, Sabine/Binder, Jana/Moser, Johannes (Hg.) (2009): No integration Kulturwis-

senschaftliche Beiträge zur Integrationsdebatte, Bielefeld: tanscript Verlag.

Holland, Sharon Patricia (2000): Raising the Dead. Reading of Death and (Black)

Subjectivity, Durham: Duke University Press.

Inan, Çiğdem (2019): »Nichtanerkennung. Die andere Seite der Rassismuskritik«,

in: Texte zur Kunst 113, S. 75–90.

Inan, Çiğdem (2021): »NSU, rassistische Gewalt und affektives Wissen«, in: ZRex –

Zeitschrift für Rechtsextremismusforschung, Jg. 1, Heft 2/2021, S. 212–22.7

Işin, Engin (2004): »The neurotic citizen«, in: Citizenship Studies 8.3, S. 217–235.

Kahveci, Çağrı (2013): »Mobilisierung emotiver Kräfte: die Politik der Affekte«, in:

Journal für Psychologie 21.1, S. 1–25.

Kaplan, Martha (1995): »Panopticon in Poona: An Essay on Foucault and Colonial-

ism«, in: Cultural Anthropology 10.1, S. 85–98.

Karakayalı,Serhat (2014): »RegimederAlterität: PolitikundAffekt«, in: AngelikaBai-

er et al. (Hg.), Affekt und Geschlecht. Eine einführende Anthologie, Wien: Zag-

lossus, S. 297–318.

Klein, Melanie (2006): Das Seelenleben des Kleinkindes und andere Beiträge zur

Psychoanalyse, Stuttgart: Klett-Cotta.

Kristeva, Julia (2008): Das weibliche Genie – Melanie Klein: das Leben, der Wahn,

dieWörter, Gießen: Psychosozial-Verlag.

Lara, Ali et al. (2017): »Affect and Subjectivity«, in: Subjectivity 10, S. 30–43.

Lazzarato, Maurizio (1998): »Immaterielle Arbeit. Gesellschaftliche Tätigkeit unter

den Bedingungen des Postfordismus«, in Thomas Atzert (Hg.), Umherschwei-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Çiğdem Inan

fende Produzenten. Immaterielle Arbeit und Subversion, Berlin: ID-Verlag,

S. 39–52.

Lazzarato,Maurizio (2006): »Der ›semiotische Pluralismus‹ und die neueRegierung

der Zeichen.Hommage an Félix Guattari«, https://transversal.at/transversal/01

07/lazzarato/de (letzter Zugriff: 24.06.2022).

Link, Jürgen (2013): Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert

wird, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Lee,Emily S. (Hg.) (2014): LivingAlterities.Phenomenology,Embodiment,andRace,

New York: Suny Press.

Lentin, Alana (2014): »Post-Race, Post Politics: The Paradoxical Rise of Culture after

Multiculturalism«, in: Ethnic and Racial Studies 37.8, S. 1268–1285.

Loick, Daniel (2018): Der Missbrauch des Eigentums, Köln: August Verlag.

Lorey, Isabell (2012): Die Regierung der Prekären,Wien/Berlin: Turia+Kant.

Luciano, Dana (2007): Arranging Grief. Sacred Time and the Body in Nineteenth-

Century America, New York/London: New York University Press.

Maihofer, Andrea (2014): »Sara Ahmed: Kollektive Gefühle – Elemente des westli-

chen hegemonialen Gefühlsregimes«, in: Angelika Baier et al. (Hg.), Affekt und

Geschlecht. Eine einführende Anthologie,Wien: Zaglossus, S. 253–272.

Massumi, Brian (2002): Parables for the Virtual, Durham: Duke University Press.

Massumi, Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen,

Berlin: Merve.

Mbembe, Achille (2011): »Nekropolitik«, in: Marianne Pieper et al. (Hg.), Biopolitik

– in der Debatte,Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 63–96.

Merleau-Ponty, Maurice. (1974): Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin: De

Gruyter.

Mitscherlich,Alexander/Mitscherlich,Margarete (1968):DieUnfähigkeit zu trauern,

München: Piper.

Mookherjee, Monica (2005): »Affective Citizenship: Feminism, Postcolonialism and

the Politics of Recognition«, in: Critical Review of International Social and Polit-

ical Philosophy 8.1, S. 31–50.

Moten, Fred (2008a): »Black Op«, in: PMLA 123.5, S. 1743–1747.

Moten, Fred (2008b): »The Case of Blackness«, in: Criticism 50.2, S. 177–218.

Moten, Fred/Harney, Stefano (2019): Eine Poetik der Undercommons, Leipzig: Mer-

ve.

Muhle,Maria (2011): »Zweierlei Vitalismus. Überschreitung –Normativität –Diffe-

renz«, in: Friedrich Balke/Marc Rölli (Hg.), Philosophie und Nicht-Philosophie.

Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen, Bielefeld: transcript Verlag, S. 71–96.

Muñoz, JoséEsteban (1999):Disidentifications:QueersofColor and thePerformance

of Politics, Minneapolis: University of Minnesota Press.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de
https://transversal.at/transversal/0107/lazzarato/de


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 227

Muñoz, José Esteban (2000): »Feeling brown: Ethnicity and affect in Ricardo Bra-

cho’s ›The Sweetest Hangover (and Other STDs)‹«, in: Theatre Journal 52.1,

S. 67–79.

Muñoz, José Esteban (2006): »Feeling Brown, Feeling Down: Latina Affect, the Per-

formativity of Race, and the Depressive Position«, in: Signs: Journal of Women

in Culture and Society 31.3, S. 675–688.

Muñoz, José Esteban (2018): »Preface: Fragment from the Sense of Brown

Manuscript«, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies 24.4, S. 395–397.

Muñoz, José Esteban (2020): The Sense of Brown, Durham: Duke University Press.

Negri, Antonio (1982): Die wilde Anomalie. Baruch Spinozas Entwurf einer freien

Gesellschaft, Berlin: Wagenbach.

Patterson, Orlando (1982): Slavery and Social Death: A Comparative Study, Cam-

bridge,Mass.: Harvard University Press.

Philip, Marlene Nourbese (2008): Zong! As Told to the Author by Setaey Adamu

Boateng,Middletown, Conn.: Wesleyan University Press.

Pieper, Marianne/Panagiotidis, Efthimia/Tsianos, Vassilis (2011): »Konjunkturen

der egalitären Exklusion: Postliberaler Rassismus und verkörperte Erfahrung

in der Prekarität«, in: Marianne Pieper et al. (Hg.), Biopolitik – in der Debatte,

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 193–226.

Pieper, Marianne/Wiedemann, Carolin (2014): »In den Ruinen der Repräsentation?

Affekt, Agencement und das Okkurente«, in: Zeitschrift für Geschlechterfor-

schung und visuelle Kultur 55, S. 66–78.

Puar, Jasbir (2007): Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times,

Durham: Duke University Press.

Puar, Jasbir (2009): »Prognosis Time: Towards a Geopolitics of Affect, Debility

and Capacity«, in: Women & Performance: a journal of feminist theory 19.2,

S. 161–172.

Puar, Jasbir (2010): »Queere Zeiten, terroristische Assemblagen«, in: Gabriele Diet-

ze/Claudia Brunner/Edith Wenzel (Hg.), Kritik des Okzidentalismus: transdis-

ziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Bielefeld: transcript

Verlag, S. 271–294.

Reckwitz, Andreas (2015): »Praktiken und ihre Affekte«, in: Mittelweg 36. Zeitschrift

des Hamburger Instituts für Sozialforschung 24, S. 27–45.

Redfield, Peter (2005): »Foucault in the Tropics: Displacing the Panopticon«, in:

Jonathan X. Inda (Hg.), Foucault and the Anthropologies of Modernity, Oxford,

UK: Blackwell Publishing, S. 50–79.

Rehberg, Peter (2017): »Queer Affect Theory. Zum Verhältnis von Affekt und Trieb

bei Sedgwick und Freud«, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft 17.2, S. 63–71,

https://doi.org/10.25595/500.

Saar,Martin (2013): Die ImmanenzderMacht.PolitischeTheorie nachSpinoza,Ber-

lin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Çiğdem Inan

Said, EdwardW. (2009): Orientalismus, Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Scherr,Albert/Inan,Çiğdem (2018): »Leitbilder inder politischenDebatte: Integrati-

on,Multikulturalismus undDiversity«, in: Frank Gesemann/Roland Roth (Hg.),

Handbuch Lokale Integrationspolitik,Wiesbaden: Springer, S. 201–226.

Schuller, Kyla (2018): The Biopolitics of Feeling. Race, Sex, and Science in the Nine-

teenth Century, Durham/London: Duke University Press.

Sedgwick, Eve Kosofsky (2003): Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity,

Durham/London: Duke University Press.

Sedgwick, Eve Kosofsky (2005): »Queere Performativität: Henry James’ ›The Art

of the Novel‹«, in: Matthias Haase (Hg.), Outside. Die Politik queerer Räume,

Berlin: bbooks, S. 13–39.

Sedgwick,EveKosofsky (2007): »Melanie Klein and theDifference AffectMakes«, in:

The South Atlantic Quarterly 106.3, S. 625–642.

Sedgwick, Eve Kosofsky/Frank, Adam (Hg.) (1995): Shame and its Sisters. A Silvan

Tomkins Reader, Durham/London: Duke University Press.

Seyfert, Robert (2019): Beziehungsweisen. Elemente einer rationalen Soziologie,

Weilerswist: VelbrückWissenschaft.

Sharpe, Christina (2016): In the Wake: On Blackness and Being, Durham/London:

Duke University Press.

Singleton, Jermaine (2015): Cultural Melancholy: Readings of Race, Impossible

Mourning, and African American Ritual, Baltimore: University of Illinois Press.

Slaby, Jan (2016): »Die Kraft des Zorns. Sara Ahmeds aktivistische Post-Phänome-

nologie«, in: Hilge Landweer/Isabella Marcinski (Hg.), Dem Erleben auf der

Spur: Feminismus und die Philosophie des Leibes, Bielefeld: transcript Verlag,

S. 279–302.

Slaby, Jan/Mühlhoff, Rainer (2019): »Affect«, in: Jan Slaby/Christian von Scheve

(Hg.), Affective Societies. Key Concepts, London/NewYork: Routledge, S. 27–41.

Slaby, Jan/Schewe,Christianvon (Hg.) (2019): AffectiveSocieties.KeyConcepts,Lon-

don/New York: Routledge.

Spillers, Hortense (1987): »Mama’s Baby, Papa’s Maybe: An American Grammar

Book«, in: Diacritics 17.2, S. 65–81.

Spinoza, Baruch de (1994): Politischer Traktat, Hamburg: Meiner.

Spinoza, Baruch de (2007): Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, Hamburg:

Meiner.

Stanley, Eric (2018): »The Affective Commons: Gay Shame, Queer Hate, and Other

Collective Feelings«, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies 24.4,

S. 489–508.

Stemmler, Susanne (Hg.) (2011): Multikultur 2.0.Willkommen im Einwanderungs-

land Deutschland, Göttingen: Wallstein.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekttheoretische Perspektiven auf Rassismus 229

Stoler, Ann Laura (1995): Race and the Education of Desire. Foucault’s History of

Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham/London: Duke University

Press.

Stoler, Ann Laura (2002a): Carnal Knowledge and Imperial Power: Race and the In-

timate in Colonial Rule, Berkeley: University of California Press.

Stoler, Ann Laura (2002b): »Foucaults ›Geschichte der Sexualität‹ und die koloniale

Ordnung derDinge«, in: SebastianConrad et al. (Hg.), Jenseits des Eurozentris-

mus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften,

Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 313–334.

Stoler, Ann Laura (2007): »Affective States«, in: David Nugent/Joan Vincent (Hg.), A

Companion to the Anthropology of Politics, Malden: Wiley-Blackwell.

Stoler, Ann Laura (2009): Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties andColonial

Common Sense, Princeton: Princeton University Press.

Stoler, Ann Laura (2016): Duress. Imperial Durabilities in our Times, Durham/

London: Duke University Press.

Strasser, Sabine (2014): »Post-Multikulturalismus und ›repressive Autonomie‹: sozi-

alanthropologische Perspektiven zur Integrationsdebatte«, in: Boris Nieswand/

Heike Drotbohm (Hg.), Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende in

der Migrationsforschung, VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 41–69.

Strick, Simon (2015): American Dolorologies: Pain, Sentimentalism, Biopolitics, Al-

bany: Suny Press.

Tinsley, Omise’eke Natasha (2008): »Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer Imagin-

ings of theMiddle Passage«, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies 14.2-

3, S. 191–215.

Tolia-Kelly, Divya P. (2006): »Affect – An Ethnocentric Encounter? Exploring the

›Universalist‹ Imperative of Emotional/Affectual Geographies«, in: Area 38.2,

S. 213–217.

Vertovec, Steven (2007): »Super-Diversity and Its Implications«, in: Ethnic and

Racial Studies 30.6, S. 1024–1054.

Vertovec, Steven/Wessendorf, Susanne (2010):TheMulticulturalismBacklash Euro-

pean Discourses, Policies and Practices, London/New York: Routledge.

Virno, Paolo (2005): Grammatik der Multitude: Untersuchungen zu gegenwärtigen

Lebensformen, Berlin: ID-Verlag.

Winters, Joseph R. (2016): Hope Draped in Black. Race, Melancholy, and the Agony

of Progress, Durham: Duke University Press.

Wynter, Sylvia (2003): »Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom:

Towards theHuman,AfterMan, Its Overrepresentation–AnArgument«, in: CR

–TheNew Centennial Review 3.3, S. 257–337.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461501-007 - am 14.02.2026, 11:54:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

