
 

4.  Marx  Methode(n) 

 
 
 

Für die Diskussion der Methode im Marx schen Werk ist die 1857 geschriebene 
Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie (im Folgenden: Einleitung) von 
herausragender Bedeutung, insbesondere der Abschnitt Die Methode der politi-
schen Ökonomie (im Folgenden: Methodenkapitel).1 Dieser kurze Abschnitt 
nimmt in Marx  Schaffen eine einzigartige Stellung ein, da nur hier der Versuch 
unternommen wird, sich explizit und ausschließlich mit methodischen Fragestel-
lungen zu beschäftigen. In Marx  Werk existieren auch über das Methoden-
kapitel hinaus vielfältige Hinweise auf seine methodische Herangehensweise. 
Ort dieser Reflexionen sind vor allem die Grundrisse zur Kritik der Politischen 
Ökonomie, dem Selbstverständigungstext von 1857/58. Daneben finden sich me-
thodische Bemerkungen vor allem in den Vorworten des Kapital und in ver-
schiedenen Briefen.  

Will man die Bedeutung des Methodenkapitels richtig einschätzen, muss 
man von vornherein drei Momente beachten. Zum einen steht es am Anfang des 
gesamten Textkorpus zur Kritik der politischen Ökonomie, also vor aller Erfah-
rung, die Marx während des folgenden langjährigen Schreibprozesses machen 
konnte und musste. Zum zweiten ist der Text nicht zur Veröffentlichung freige-
geben worden.2 Zum dritten ist zu Recht angemerkt worden, dass das Methoden-

                                                             
1  Karl Marx (1857): Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, in: MEW 13, 

Berlin 1961, S. 615 642. Das Methodenkapitel findet sich auf den Seiten 631 639. 

Einschlägig für die akademische Diskussion ist: Judith Jánoska/Martin Bondelli/ 

Konrad Kindle (1994): Das „Methodenkapitel“ von Karl Marx. Ein historischer und 

systematischer Kommentar, Basel. 

2  Im veröffentlichten Vorwort von Zur Kritik der politischen Ökonomie begründet 

Marx diese Entscheidung: „Eine allgemeine Einleitung, die ich hingeworfen hatte, 

unterdrücke ich, weil mir bei näherem Nachdenken jede Vorwegnahme erst zu 

beweisender Resultate störend scheint, und der Leser, der mir überhaupt folgen will, 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

kapitel mit „Die Methode der politischen Ökonomie“ und nicht mit „Methode 
der Kritik der politischen Ökonomie“ überschrieben ist.3 Auch wenn diese bei-
den Momente nicht völlig voneinander zu trennen sind, so findet sich im Metho-
denkapitel tatsächlich eher eine Reflexion auf die – historisch gewendete – öko-
nomische Wissenschaft, weniger jedoch auf Fragen der Ideologiekritik oder der 
Zirkulation als Schein. Insofern sind in dem kurzen Text nicht alle Momente der 
Marx schen Methode versammelt. Dies schlägt sich vor allem in zwei Punkten 
nieder, die – obwohl Teil der Marx schen Methode – keine explizite Reflexion 
erfahren und die ich erst im Zuge der Rekonstruktion der Wertformen, in den 
Kapiteln 5 bis 8, einholen werde. Zum einen diskutiert Marx die Frage nach dem 
vermittelnden Band der kapitalistischen Produktionsform nicht. Es findet sich 
keine explizite Reflexion auf den Wertbegriff und damit auf das Problem, wie 
sich die Einheit der kapitalistischen Produktionsform konstituiert. Zum anderen 
differenziert Marx nicht zwischen der Entwicklung des Wertgesetzes und der 
Entwicklung der Wertformen. Diese Unterscheidung ist jedoch wesentlich für 
die These von Marx  doppelter ökonomischer Theorie und Kritik. 

Ich orientiere mich im Folgenden an einer Unterscheidung, die sich im 
Nachwort zur zweiten Auflage des Kapital findet. Dort differenziert Marx zwi-
schen Forschungs- und Darstellungsweise. Er führt aus: 

 
„Allerdings muß sich die Darstellungsweise formell von der Forschungsweise unterschei-

den. Die Forschung hat den Stoff sich im Detail anzueignen, seine verschiednen Entwick-

lungsformen zu analysieren und deren innres Band aufzuspüren.“4 

 
Korrespondierend trennt Marx im Methodenkapitel zwei Weisen des Subjekts 
seiner Untersuchung, der bürgerlichen Gesellschaft. Sie ist als Voraussetzung 
wissenschaftlicher Arbeit vorhanden und muss sich zugleich erst als Resultat 
dieser ergeben. Marx beschreibt dies als zweistufigen Prozess, den man als Weg 
vom „chaotisch Konkreten zum verständig Abstrakten“ (4.1) und als „Aufstieg 
vom verständig Abstrakten zum reichen Konkreten“ (4.2) charakterisieren kann.5 
Der erste Teilprozess betrifft die Forschungs-, der zweite die Darstellungsweise. 
                                                                                                                                  

sich entschließen muß, von dem einzelnen zum allgemeinen aufzusteigen.“ 

(MEW 13, S. 7) 

3  Vgl. Lange 1980, S. 137. Vgl. auch die Diskussion von Rakowitz 2000, S. 90f. bei 

Elbe 2008, S. 232f. Zum Kritikbegriff vgl. die Ausführungen in Abschnitt 5.3. 

4  MEW 23, S. 27. 

5  In dieser abstrakten Schilderung ist die Methode kein Marx sches Alleinstellungs-

merkmal. Bei dem Ökonomen Alfred Amonn heißt es beispielsweise verallgemei-

nernd: „Jede Wissenschaft beginnt mit dem Suchen nach Erkenntnissen über kon-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 91 

4.1 DIE FORSCHUNGSWEISE 
 
Drei Aspekte sind bezüglich der Forschungsweise von besonderem Interesse. 
Marx  Ausgangspunkt – das „chaotisch Konkrete“ (4.1.1) –, der Weg vom chao-
tisch Konkreten zu den Grundbegriffen, den Marx durch einen spezifischen Abs-
traktionsbegriff näher zu bestimmen sucht (4.1.2), sowie die aufgefundenen 
Grundbegriffe – das „verständig Abstrakte“ – selbst (4.1.3). 

 

4.1.1 Marx  Ausgangspunkt – Das chaotisch Konkrete 
 

Im Methodenkapitel spricht Marx davon, dass „auch bei der theoretischen Me-
thode […] das Subjekt, die Gesellschaft, als Voraussetzung stets der Vorstellung 
vorschweben [muss, M.E.].”6 Die Gesellschaft wird als das Reale und Konkrete 
bestimmt, welches es zu untersuchen gelte. Das Konkrete wird als das „schon 
gegebne konkrete, lebendige Ganze“7 angesprochen. Es ist für Marx der „wirkli-
che Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der Anschauung und der 
Vorstellung“.8 Marx setzt damit den Gesamtzusammenhang als Gesamtzusam-
menhang, als „Ganzes“, seinen Untersuchungen voraus.9 Er beweist ihn also 
nicht in irgendeiner Art und Weise. Am deutlichsten drückt sich dies hier aus: 

 

                                                                                                                                  
krete und praktische Zusammenhänge bestimmter Art. Sodann fährt sie fort, diese 

Erkenntnisse zu verallgemeinern, aus dem Konkreten das Abstrakte zu erheben, und 

schließlich geht sie daran, die Summe der so gewonnenen abstrakten Erkenntnisse 

zu einem logisch zusammenhängenden Ganzen zu ordnen, ein System zu bilden.“ 

Alfred Amonn (1927): Objekt und Grundbegriffe der theoretischen Nationalökono-

mie, Leipzig und Wien. Vgl. auch die Literaturangaben bei Elbe 2008, S. 127f. 

6  MEW 13, S. 632f. Marx verwendet den Subjektbegriff hier im Sinne von Gegen-

stand der Analyse. Untersucht man einen Gegenstandsbereich, ist dieser das subiec-

tum, das Zugrundeliegende. Der Gesellschaft werden dabei keine Eigenschaften 

handelnder Subjekte zugeschrieben. Gegen ein solches Verständnis des Subjektbe-

griffs wendet sich Marx  wenige Seiten zuvor: „Die Gesellschaft als ein einziges 

Subjekt betrachten, ist, sie überdem falsch betrachten – spekulativ.“ (ebd., S. 625) 

Vgl. jedoch Abschnitt 8.7.2. 

7  Ebd., S. 632. 

8  Ebd. 

9  Auf die Bedeutung des vorausgesetzten Gesamtzusammenhanges verweist bereits 

früh Isaak Iljitsch Rubin (1924): Studien zur Marx schen Werttheorie, Frank-

furt a.M. 1973, beispielsweise S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Wie überhaupt bei jeder historischen, sozialen Wissenschaft, ist bei dem Gange der öko-

nomischen Kategorien immer festzuhalten, daß, wie in der Wirklichkeit, so im Kopf, das 

Subjekt, hier die moderne bürgerliche Gesellschaft, gegeben ist, und [...] daß sie daher 

auch wissenschaftlich keineswegs da erst anfängt, wo nun von ihr als solcher die Rede 

ist.“10 

 
Von der bürgerlichen Gesellschaft existieren zuerst nur Anschauungen und Vor-
stellungen, Begriffe, die aus der Diskussion des Gottesbeweises vertraut sind und 
die anzeigen, dass hier nicht von sicherem Wissen, sondern von hochgradig 
ideologieanfälligen Eindrücken die Rede ist.11 Marx spricht darüber hinaus von 
einer „chaotische[n] Vorstellung [des] Ganzen“.12 Diese müsse erst zu „einer 
reichen Totalität von vielen Bestimmungen und Beziehungen“13 werden und 
zwar auf dem Weg „der Verarbeitung von Anschauung und Vorstellung in Be-
griffe.“14 Dies greift aber bereits auf den Aspekt der Darstellung vor. 

Marx wendet sich dagegen, dass man unmittelbar bei den gegebenen Vorstel-
lungen und Anschauungen ansetzen könne und diese nur wieder abzubilden ha-
be. Er wählt die Bevölkerung als Beispiel. Diese sei die „wirkliche Vorausset-
zung […], die Grundlage und das Subjekt“15 der Ökonomie, eine Position, die er 
bereits in der Deutschen Ideologie formuliert.16 Doch ist diese reale, empirische 
Voraussetzung nur als unmittelbare Vorstellung gegeben. Sie erweist sich im 
Hegel schen Sinne17 als abstrakt, wenn sie nicht in ihren Zusammenhang einge-
ordnet werden kann. 

 
„Die Bevölkerung ist eine Abstraktion, wenn ich z.B. die Klassen, aus denen sie besteht, 

weglasse. Diese Klassen sind wieder ein leeres Wort, wenn ich die Elemente nicht kenne, 

auf denen sie beruhn, z.B. Lohnarbeit, Kapital etc. Diese unterstellen Austausch, Teilung 

                                                             
10  MEW 13, 637. 

11  Ebd., 632. 

12  Ebd., 631. 

13  Ebd. 

14  Ebd., 632. 

15  Ebd., 631. 

16  Dort heißt es: „Diese Betrachtung [die Gesamtbetrachtung des Kapitalismus; M.E.] 

ist nicht voraussetzungslos. Sie geht von den wirklichen Voraussetzungen aus, sie 

verlässt sie keinen Augenblick. Ihre Voraussetzung sind die Menschen […] in ihrem 

wirklichen empirisch anschaulichen Lebensprozess unter bestimmten Bedingungen.“ 

(MEW 3, 27). 

17  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807): Wer denkt abstrakt? in: HWB 2, 

Frankfurt a.M. 1970, 575 581. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 93 

der Arbeit, Preise etc. Kapital z.B. ohne Lohnarbeit ist nichts, ohne Wert, Geld, Preis 

etc.“18 

 
Der unmittelbare Eindruck von den ökonomischen Formen kann nur als Aus-
gangspunkt der Analyse dienen. Als Forschung muss sie zu den Grundbegriffen 
„absteigen“ und diese unter ihre Kontrolle bringen. 

 

4.1.2 Der Abstraktionsprozess 
 

Anzumerken ist zuerst, dass Marx dem Forschungsprozess nur relativ wenige 
explizite Reflexionen widmet. Mit einer hegelianisierenden Phrase kann man 
davon sprechen, dass er im Resultat der Darstellung verschwindet.19 Praktisch 
besteht der Forschungsprozess für Marx in einem intensiven und über mehrere 
Jahrzehnte andauernden Studium sämtlicher relevanter Literatur zum Thema. 
Seine Praxis besteht also in der Auseinandersetzung mit dem ökonomischen 
Wissen seiner Zeit. Dabei greift er neben der theoretischen Literatur auch auf die 
vorhandenen statistischen bzw. empirischen Untersuchungen der britischen Re-
gierung zurück. Diese Untersuchungen tangieren aber nicht direkt die Bildung 
der Grundbegrifflichkeiten. Marx  Forschungsprozess besteht zum einen im Auf-
finden der in der Literatur formulierten Grundbegriffe und darüber hinaus im 
Auswählen der richtigen. Dabei stellt er sich bewusst in die klassische national-
ökonomische Tradition.20 Im Kapital spricht er beispielsweise davon, dass die 
politische Ökonomie „wenn auch unvollkommen Wert und Wertgröße analysiert 
hat“.21 

Die Beschäftigung mit der relevanten Literatur und nicht mit dem Gegen-
stand selbst hat dabei, neben mangelnden institutionellen Möglichkeiten, einen 
zweiten sachlichen Grund. Die Grundbegriffe resp. Grundprozesse sind nicht 
experimentell zu ermitteln, sondern nur durch etwas, das Marx „Abstraktions-

                                                             
18  Vgl. MEW 13, 631. 

19  Hegel schreibt: „Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blü-

te“. (HWB 3, 12). 

20  MEW 13, 632. 

21  MEW 23, 94. Dabei reflektiert Marx weiterhin auf den Zusammenhang von Theo-

rie und Praxis. Er bezeichnet die Theorie als „Gedankenganzes“, mit der der Kopf 

„sich die Welt in der ihm einzig möglichen Weise aneignet“. Er verhalte sich „nur 

spekulativ [...], nur theoretisch” (MEW 13, 632f). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

kraft“22 nennt: „Bei der Analyse der ökonomischen Formen kann […] weder das 
Mikroskop dienen noch chemische Reagentien. Die Abstraktionskraft muß beide 
ersetzen.“23 Dies ist keine Absage an die empirische Forschung, sondern ver-
sucht, dem Gegenstandsbereich der ökonomischen Analyse gerecht zu werden, 
welcher der Wahrnehmung erst einmal nur verschiedene ökonomische Prozesse 
in einem Nebeneinander darbietet. Für den Marx schen Abstraktionsbegriff we-
sentlich ist die Unterscheidung von verständiger und falscher Abstraktion.24 Eine 
verständige Abstraktion ist eine, die „wirklich das Gemeinsame hervorhebt, fi-
xiert“.25 Diese Bestimmung enthält jedoch kein klares Kriterium, wann dies der 
Fall ist. Deutlicher wird das Bild, wenn man Marx  Abgrenzungsbewegungen 
gegenüber jenen Theorien analysiert, die das „Gemeinsame“ nicht zu fixieren in 
der Lage seien. Die erste richtet sich gegen die von Marx so genannten „Vulgär-
ökonomen“, denen vorgeworfen wird, den Weg zu den Grundbegriffen gar nicht 
anzutreten (a). Die zweite Abgrenzungsbewegung richtet sich gegen falsche 
metaphysische Abstraktionen. Hier sind Marx  Hauptgegner die „Philosophen“ 
(b). Insgesamt kann man vier Positionen unterscheiden, mit denen sich Marx in 
je unterschiedlicher Weise auseinandersetzt: Alltagsvorstellungen, philosophi-
sche Vorstellungen, vulgärökonomische Vorstellungen sowie die Theorie der 
klassischen Ökonomen26. 

 
(a) Die Grundbegriffe, welche Marx  durch die Analyse der ökonomischen Ge-
samtform erhält, haben als Anzeiger der wesentlichen ökonomischen Prozesse 
                                                             
22  Dieser Begriff der wissenschaftlichen Abstraktion ist vom Begriff der praktischen 

und realen Abstraktion zu unterscheiden. Zu diesen vgl. die Abschnitte 3.3, 7.1 und 

7.2. 

23  MEW 23, 12. Ähnliche Aussagen finden sich auch heutzutage in ökonomischen 

Lehrbüchern. Bei Bartling/Luzius heißt es beispielsweise: „So sind die Wirtschafts-

wissenschaften darauf angewiesen, die Zusammenhänge und Kausalgesetzlichkeiten 

in erster Linie gedanklich zu durchdringen und zu erfassen.“ (Bartling/Luzius 2002, 

13). Vgl. auch Heine/Herr 2000, 1. 

24  Jindrich Zelený spricht in diesem Zusammenhang von einem neuen Abstraktionsbe-

griff, der vom klassischen unterschieden sei. „[E]ine Abstraktionsweise, die wir als 

Fähigkeit charakterisieren können, die Momente der inneren Struktur des Gegen-

standes nacheinander isoliert von den komplizierteren (konkreteren) Formen zu 

untersuchen, deren Erfassung die Voraussetzung für das Begreifen […] der konkre-

ten Erscheinungen ist.“ Jindrich Zelený (1962): Die Wissenschaftslogik bei Marx 

und das „Kapital“, Frankfurt a.M. 1968, 168. 

25  MEW 13, 617. 

26  Zu letzteren vgl. Abschnitt 4.1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 95 

einen eigentümlichen Charakter. Als Ergebnisse eines Abstraktionsprozesses 
verweisen sie auf real nicht unbedingt unmittelbar Vorfindbares.27 In diesem 
Sinne ähneln sie einer Tiefenstruktur, der eine Oberflächenstruktur gegenüberge-
stellt werden kann.28 Die Vulgärökonomen werden von Marx so charakterisiert, 
dass sie gar nicht erst versuchen würden, zu besagten Grundbeziehungen durch-
zudringen. Er spricht davon, dass die Vulgärökonomie „sich nur innerhalb des 
scheinbaren Zusammenhanges herumtreibt“ und nicht – wie die klassische Öko-
nomie – „den inneren Zusammenhang der bürgerlichen Produktionsverhältnisse 
erforscht“.29 Sie fühle sich in der „entfremdeten Erscheinungsform der ökonomi-
schen Verhältnisse […] vollkommen bei sich selbst“, statt den Weg der Wissen-
schaft, zum „Wesen der Dinge“ zu nehmen.30 Die Vulgärökonomie sei „nichts 
als eine didaktische, mehr oder minder doktrinäre Übersetzung der Alltagsvor-
stellungen der wirklichen Produktionsagenten“.31 Sie „pocht […] überall auf den 
Schein gegen das Gesetz der Erscheinung“.32 

In den letzten beiden Zitaten wird deutlich, dass die Auseinandersetzung mit 
den Vulgärökonomen von Marx nicht als innerwissenschaftlicher Streit zwi-
schen prinzipiell gleichberechtigten Theorieprogrammen begriffen, sondern als 
                                                             
27  Letztendlich bleibt es aber eine Frage, die an jede einzelne Kategorie bzw. an jedes 

einzelne Verhältnis selbst heranzutragen ist. Marx fragt im Methodenkapitel: 

„[H]aben [die] einfachen Kategorien nicht […] eine unabhängige historische oder 

natürliche Existenz vor den konkreten?“ (MEW 13, 633) und diskutiert dann ein-

zelne Fälle, die zu unterschiedlichen Ergebnissen führen. 

28  Hier gibt es eine Parallele zu Überlegungen Schumpeters. Der Herausgeber von 

Schumpeters Schrift Das Wesen des Geldes schreibt: „Schumpeters Behandlung des 

Geldproblems fußt schließlich auch auf einer von vielen Kommentatoren 

übersehenen erkenntnisphilosophischen Annahme: nämlich, dass die empirische 

Analyse trotz ihrer Unentbehrlichkeit für die politische Ökonomie nur die 

Oberfläche der Vorgänge – oder den Abglanz der transzendenten Realität in der 

Sinnenwelt – zu erkunden vermag, während das ‚Wesen der Dinge‘ oder ‚der Sinn 

der Erscheinungen‘ nur durch die Intuition – oder durch die ‚Vision‘, wie sie 

Schumpeter meistens nannte – erfasst werden kann.“ Fritz K. Mann (1970): 

Einführung des Herausgebers, in: Joseph A. Schumpeter (1929): Das Wesen des 

Geldes, Göttingen 1970, VII-XXVIII, hier XIIf. Schumpeter selbst spricht davon, 

dass der Nationalökonom der „originären Vision der inneren Logik abstrakter 

Gegenstände“ bedürfe (Schumpeter 1929, 83). 

29  MEW 23, 95. 

30  MEW 25, 825. 

31  Ebd., 838f. 

32  MEW 23, 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

ideologiekritische geführt wird. Dies wird durch die Unterscheidung von Wesen 
und Erscheinung erst ermöglicht. Marx verlässt mit ihm den Bereich der „Me-
thode der politischen Ökonomie“ und tritt in den der „Methode der Kritik der 
politischen Ökonomie“ ein. Er kann dabei auf seine Arbeiten aus den 1830er und 
1840er Jahren zurückgreifen, in denen sowohl der Begriff der Vorstellung als 
auch auch die Unterscheidung von Wesen und Erscheinung bereits angelegt sind. 
Das ideologiekritische Ergebnis ist für Marx dabei geradezu Ausdruck richtiger 
Wissenschaft,33 wie der Satz „[A]lle Wissenschaft wäre überflüssig, wenn die 
Erscheinungsform und das Wesen der Dinge unmittelbar zusammenfielen“ an-
zeigt.34 

Den Verbleib im Schein oder in der Erscheinung haben die Vulgärökonomen 
mit dem Alltagsverstand gemeinsam. So spricht Marx vom „im Konkurrenz-
kampf befangne[n], seine Erscheinungen in keiner Art durchdringende[n] prakti-
sche[n] Kapitalist[en], [der] durchaus unfähig sein muß, durch den Schein hin-
durch das innere Wesen und die innere Gestalt dieses Prozesses zu erkennen.“35 

 
(b) Die Abgrenzung gegenüber der idealistischen Philosophie bleibt für Marx  
Methode weiterhin eminent wichtig. Durch die Unterscheidung in wesentliche 
Prozesse und Oberflächenphänomene ist er ihr in einem Aspekt sehr nahe. Seine 
noch zu besprechende Darstellung der Verflechtung der Grundprozesse und 
Grundbegriffe ähnelt der Hegel schen Selbstbewegung des Begriffs. Die gelin-
gende Darstellung der Forschungsergebnisse – so räumt Marx selbst ein – „mag 
[…] aussehen, als habe man es mit einer Konstruktion a priori zu tun.“36 In den 
Grundrissen spricht er von der dort herrschenden „idealistische[n] Manier der 
Darstellung [, die] zu korrigieren [ist, da sie] den Schein hervorbringt, als handle 
es sich nur um Begriffsbestimmungen und die Dialektik dieser Begriffe.“37 Im 
Methodenkapitel kritisiert er: „Hegel geriet […] auf die Illusion, das Reale als 
                                                             
33  Marx  Selbstverständnis ist das eines unbefangenen Wissenschaftlers. Er plädiert für 

„uneigennützige Forschung“, die „unbefangene wissenschaftliche Untersuchung“, 

„das konsequente Festhalten des rein theoretischen Standpunkts“, für „interesseloses 

Denken“ und „wissenschaftliche impartiality“. Alle Zitate nach Ulrich Stein-

vorth (1977): Eine analytische Interpretation der Marx schen Dialektik, Meisen-

heim, 84. 

34  MEW 25, 825. Marx spricht gelegentlich davon, dass das „Wesen der kapitalisti-

schen Produktion“ dies und jenes mit sich bringe. Vgl. etwa MEW 26.2, 484; 

MEW 25, 222. 

35  Ebd., 178. 

36  MEW 23, 27. 

37  MEW 42, 85f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 97 

Resultat des sich in sich zusammenfassenden, in sich vertiefenden und aus sich 
selbst sich bewegenden Denkens zu fassen“.38 Dabei orientiert sich Marx selbst 
an Hegel schen Vorgaben. Der Gesamtzusammenhang ist gegeben, die Katego-
rien, mit denen die Darstellung beginnt, sind nur in der Darstellung das Erste, 
nicht jedoch in der Realität.39 Die Gefahr, die Marx bezüglich der Philosophen 
sieht, ist die Verselbständigung der Grundbegriffe. In diesem Sinne spricht Marx 
davon, dass die Gesellschaft „auch wissenschaftlich keineswegs da erst anfängt, 
wo nun von ihr als solcher die Rede ist.“40 

 

4.1.3 Die Grundbegriffe – Das verständig Abstrakte 
 

Die Betonung der richtigen Art und Weise des verständigen Abstrahierens gibt 
keinen Hinweis auf die konkreten Grundbegriffe der Marx schen Analyse. Die 
Konzentration auf die Methode in diesem Kapitel bringt es dabei mit sich, dass 
zu den Grundbegriffen selbst nicht viel gesagt werden kann. Sie werden im Me-
thodenkapitel als „einfache Begriffe“, „dünne Abstrakta“, „einfachste Bestim-
mungen“ oder als „einfache ökonomische Kategorien“ bezeichnet.41 

Ein Aspekt soll an dieser Stelle aber noch aufgegriffen werden: Wenn ich 
weiter oben davon gesprochen habe, dass sich Marx in die klassische Tradition 
der Nationalökonomen stellt, dann ist das auch in seiner Selbstwahrnehmung nur 
zum Teil richtig. Einen wesentlichen Unterschied zu den klassischen National-
ökonomen sieht Marx in seiner Charakterisierung der Grundkategorien als histo-
risch variabel.42 Für Marx  Projekt einer Kritik des ökonomischen Gesamtzu-
sammenhangs ist dieser Punkt natürlich eine wesentliche Voraussetzung. Er er-
laubt ihm, die Annahme einer Alternativlosigkeit der Entwicklung seiner Zeit 
zurückzuweisen. Dabei muss er nicht – wie noch bei der Diskussion des Gottes-
beweises – auf ein spekulatives „Land der Vernunft“ zurückgreifen. Zwar gibt es 
universale Vorstellungen von den ökonomischen Kategorien, d.h. die spezifi-
schen Kategorien der kapitalistischen Produktionsweise werden von den Öko-
                                                             
38  MEW 13, 632. 

39  In diesem Sinne beschreibt etwa Klaus Hartmann das Hegel sche Vorgehen: „He-

gels Philosophie ist regressiv in dem Sinne, dass sie von Zugestandenem zurückgeht 

zu solchem, aus dem es rekonstruiert werden kann.“ (Hartmann 1970, 21). 

40  MEW 13, 637. 

41  Ebd., 631f. 

42  Auch dieses Thema ist bekannt. So schreibt Marx im Elend der Philosophie: „Die 

Ökonomen erklären uns, wie man unter den obigen gegebenen Verhältnissen produ-

ziert, was sie uns aber nicht erklären, ist wie diese Verhältnisse selbst produziert 

werden, d.h. die historische Bewegung, die sie ins Leben ruft.“ (MEW 4, 126). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

nomen als universal angesehen. Doch reicht es für Marx hin, auf ihren histori-
schen Charakter hinzuweisen. Um den Gottesbegriff zurückzuweisen, musste 
Marx auf seine mögliche Historizität verweisen und eine Anleihe auf die Zukunft 
nehmen, bezüglich der ökonomischen Kategorien kann er auf ihre Wandlung in 
der Vergangenheit zurückgreifen. 

Marx operiert durchaus mit ökonomischen Universalien. Gleich zu Beginn 
der Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie stellt er die Frage nach den 
allgemein-menschlichen Bedingungen der Produktion. Er stellt die vier Momen-
te „Produktion“, „Konsumtion“, „Distribution“ und „Austausch“ in ihrem allge-
meinsten, formoffensten und inhaltsärmsten Beziehungen dar. Marx  These vom 
Primat der Produktion wird später zu diskutieren sein. Wichtig an dieser Stelle 
ist das Resümee: 

 
„Es gibt allen Produktionsstufen gemeinsame Bestimmungen, die vom Denken als allge-

meine fixiert werden; aber die sogenannten allgemeinen Bedingungen aller Produktion 

sind nichts als diese abstrakten Momente, mit denen keine wirkliche geschichtliche Pro-

duktionsstufe begriffen ist.”43 

 
Zur Kenntlichmachung der Historizität der Kategorien bedient sich Marx eines 
bestimmtes Bedeutungsgehalts der Unterscheidung von Form und Inhalt, der 
auch für die Unterscheidung zwischen einer „Ontologie des Scheins“ und einer 
„Ontologie des Wesens“ eine wichtige Rolle spielt. Im Kapital konstatiert er, 
dass die klassische Ökonomie „niemals auch nur die Frage gestellt [hat], warum 
dieser Inhalt jene Form annimmt“.44 Die ökonomischen Inhalte sind in Marx  
Sichtweise Universalien, die ohne die Bestimmung ihrer historischen Form nur 
wenig über das Verständnis einer konkreten Gesellschaft aussagen. Die Erkennt-
nis der Formen selbst unterliegt dabei historischen Bedingungen. Marx führt aus: 

 
„Das Nachdenken über die Formen des menschlichen Lebens […] beginnt mit den ferti-

gen Resultaten des Entwicklungsprozesses. Die Formen […] besitzen bereits die Festig-

keit von Naturformen des gesellschaftlichen Lebens, bevor die Menschen sich Rechen-

schaft zu geben suchen nicht über den historischen Charakter dieser Formen, die ihnen 

vielmehr bereits als unwandelbar gelten, sondern über deren Gehalt.“45 

 
Die Analyse der kapitalistischen Produktionsform sei erst dann möglich, wenn 
sich diese als Normalform durchgesetzt habe. Sie bringe es mit sich, dass sie als 
                                                             
43  MEW 13, 620. 

44  MEW 23, 95. 

45  Ebd., 89f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 99 

natürlich angesehen wird. Analysiert man eine Form, so setzt man diese Form in 
der Analyse notwendigerweise voraus, setzt sie als gegeben und kann sich – zu-
mindest im Moment der Analyse – keine Rechenschaft über ihren historischen 
Gehalt geben. Dies geschehe bei den klassischen Ökonomen, die dementspre-
chend dem „gegenständlichen Schein“46 dieser Formen aufsäßen. Es bleibt die 
Frage, unter welchen Bedingungen die Historizität der Formen erkannt werden 
kann. Marx gibt hier keine eindeutigen Kriterien an. Er konstatiert, dass die je-
weilige soziale Form „nur unter ganz bestimmten Bedingungen fähig ist, sich 
selbst zu kritisieren“47, formuliert diese Bedingungen aber nicht. Zu beobachten 
sei ein solcher Vorgang bei „solchen historischen Perioden [...], die sich selbst 
als Verfallzeit vorkommen“.48 Dies ist aber eine Tautologie, da der subjektiv 
wahrgenommene Verfall einer sozialen Form ihre Historizität bereits impliziert. 

 
 

4.2 DIE DARSTELLUNGSWEISE 
 

In Marx  Kritik der politischen Ökonomie existieren zwei „Wege“ vom Abstrak-
ten zum Konkreten. Die hier diskutierten Kategorien sind so allgemein, dass sie 
für beide „Aufstiege“ gelten. Methodisch stellt sich die Frage nach den Mitteln, 
die Marx anwendet, um die einzelnen Kategorien miteinander zu verbinden und 
somit zur Darstellung zu bringen. Auch hierbei bewegt sich Marx grundsätzlich 
in der Tradition der klassischen Nationalökonomie. 

 
„Sobald diese einzelnen Momente [die Grundbegriffe; M.E.] mehr oder weniger fixiert 

und abstrahiert waren, begannen die ökonomischen Systeme, die von den einfachen, wie 

Arbeit, Teilung der Arbeit, Bedürfnis, Tauschwert, aufsteigen bis zum Staat, Austausch 

der Nationen und Weltmarkt. Das letztre ist offenbar die wissenschaftlich richtige Metho-

de.“49 

 
Das gewonnene Resultat hat eine Spezifik, die aus dem angesprochenen abstrak-
ten Charakter der Grundbegriffe unmittelbar folgt. Marx diskutiert sie unter der 

                                                             
46  Ebd., 88. 

47  MEW 13, 636. 

48  Ebd., 636f. 

49  Ebd., 632. Hegel schreibt: „Man muss in einer Philosophie von den einfachsten 

Begriffen anfangen und zu den konkreteren fortgehen.“ Friedrich Wilhelm Hegel 

(o. J.): Einleitung in die Geschichte der Philosophie, Hamburg 1959, 146; zitiert 

nach: Braun 1992, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Bezeichnung des „reinen Begriffs“. Der wissenschaftliche gewonnene Zusam-
menhang ist nirgendwo vollkommen verwirklicht. Dies gilt auch für die engli-
sche Volkswirtschaft als den konkreten Analysegegenstand des : „Die 
bürgerliche Gesellschaft existiert nicht rein, nicht ihrem Begriff entsprechend, 
nicht sich selbst adäquat in England.“  Der entwickelte Gesamtbegriff der Pro-
duktionsweise ist typisierend. Die vorgenommenen Kategorisierungen und 
Formbestimmungen sind allgemeine Aussagen, die die wesentlichen Momente 
der Realität fassen sollen und die etwa von außerökonomischen oder nicht kapi-
talistischen Einflüssen abstrahieren.51 

Dies vorausgesetzt, sind zwei Grundzüge der Marx schen Herangehensweise 
zu diskutieren. Sie sind wenig mehr als eine Annäherung an Marx  konkrete 
Darstellung des ökonomischen Zusammenhanges, vermitteln aber doch einen 
Eindruck von der prinzipiellen Idee seiner Herangehensweise. Im Zentrum steht 
die Frage nach dem Charakter der Kategorienentwicklung oder nach der metho-
dischen Legitimation der Übergänge zwischen den Kategorien. Zum einen kann 
man davon sprechen, dass Marx  die ökonomischen Kategorien als mangelhafte 
Begriffe konstruiert, die durch ihre Unterkomplexität nach Anreicherung durch 
immer neue konkretere Kategorien verlangen. Diese lassen sich als „Mittelglie-
der“ bezeichnen, die für Phänomene stehen, welche auf der Ebene der Grund-
begriffe eingeklammert bleiben. Zum zweiten ist auf die Bedeutung des Wider-
spruchbegriffs für die Marx sche Kategorienentwicklung einzugehen. 

 

4.2.1 Die Unterkomplexität der Grundkategorien 
 

Für Marx lässt sich ein komplexes gesellschaftliches Ganzes nicht ohne weiteres 
auf wenige einfache und abstrakte Begriffe reduzieren, sondern bedarf des be-
ständigen Hinweisens darauf, dass diese Kategorien nicht für sich stehen kön-

                                                             
50  MEW 42, 4. 

51  Die konkreten historisch-politischen Analysen von Marx, gegen welche die typisie-

rende Betrachtungsweise der Kritik der politischen Ökonomie kontrastiert werden 

kann, nehmen im Übrigen streckenweise erstaunlich wenig Rücksicht auf diese. 

Zwar ist in ihnen der Klassenkonflikt stets präsent, jedoch als Grundlage einer viel 

differenzierten Betrachtungsweise. Vgl. etwa Karl Marx (1852): Der achtzehnte 

Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8, Berlin 1960, 111 207; Karl 

Marx (1871): Der Bürgerkrieg in Frankreich. Adresse des Generalrats der Interna-

tionalen Arbeiterorganisation, in: MEW 17, Berlin 1962, 313 365. Vgl. Hans-

Peter Jaeck (1988): Genesis und Notwendigkeit. Studien zu Marx schen Methodik 

der historischen Erklärung, Berlin, 83f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 101 

nen. Die einzelnen Kategorien sind in dem Sinn mangelhaft, in dem die einzel-
nen Organe nicht überleben können, wenn sie nicht Teil eines Organismus sind. 

Um den Gesamtzusammenhang beschreiben zu können, müssen im Zuge des 
Forschungsprozesses mehr und mehr Phänomene eingeklammert werden, die im 
Laufe der Darstellung wieder „entklammert“ werden.52 Die Darstellungsweise 
dieser sich anreichernden Unterkomplexität53 nennt Marx „dialektisch“54 oder 
auch „genetisch“. Wie in einem Gespräch, in dem immer neue Aspekte des Dar-
zustellenden eingebracht werden, reichert sich die Komplexität der Darstellung 
mehr und mehr an. 

 
Unter dem Stichwort „genetisch“ verzeichnet das Brockhaus Conversation-
Lexikon folgenden Eintrag: 

 
„Alles, was sich auf den Ursprung, die Erzeugung und Entstehung einer Sache bezieht. 

Eine genetische Erklärung ist eine solche, die nicht blos die Merkmale einer Sache angibt, 

                                                             
52  In diesem Sinne schreibt etwa Georg Lohmann: „Seine [Marx

Darstellung beginnt kategorial mir den abstrakten Elementen des Ganzen der kapita-

listischen Produktionsweise […] und entwickelt in ihrem Verlauf […] zu einer kon-

kreten differenzierten Totalität. Dabei erhält die Darstellung die interne Struktur des 

‚Einholens von Voraussetzungen‘.“ (Lohmann 1991, S. 54f). Auch Steinvorth betont 

die Abstraktheit der anfänglichen Kategorien und die Aufnahme immer neuer 

Merkmale im Zuge des Darstellungsprozesses (vgl. Steinvorth 1977, 11). Vgl. 

auch Brentel 1989, 273 und Jaeck 1988, 184. Moishe Postone betont, dass der 

„Ausgangspunkt […] seine Gültigkeit […] in der Entfaltung der Argumentation“ er-

hält. Moishe Postone (1996): Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft, Freiburg 

im Breisgau 2003, 220. 

53  Hans-Georg Backhaus nennt diesen Aspekt die „Formunterbestimmtheit“ der an-

fänglichen Kategorien. Vgl. Hans-Georg Backhaus (1984): Zur Marx schen „Revo-

lutionierung“ und „Kritik“ der Ökonomie: die Bestimmung ihres Gegenstandes als 

Ganzes „verrückter Formen“, in: Backhaus 1997a, 299 334, hier 316. 

54  Ich verzichte an dieser Stelle auf eine vertiefte Diskussion des Begriffes der Dialek-

tik, greife ihn jedoch in den Abschnitten zum Widerspruchsbegriff noch einmal auf. 

Vgl. Abschnitt 4.2.2.3. In einem Brief vom 17.06.1869 schreibt Marx an Kugel-

mann: „Lange [ein Rezensent des Kapital; M.E.] ist so naiv zu sagen, daß ich mich 

in dem empirischen Stoff ‚mit seltenster Freiheit bewege‘. Er hat keine Ahnung da-

von, daß die ‚freie Bewegung im Stoff‘ durchaus nichts anderes als Paraphrase für 

die Methode, den Stoff zu behandeln – nämlich die dialektische Methode.“ (MEW 

32, 686). Der Kontext des Zitates macht es unwahrscheinlich, dass dies als Hin-

weis auf den Freiheitsgrad in den ökonomischen Wissenschaften zu verstehen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

sondern zugleich die Entstehung dartut (G. Definieren) – Genetische Methode nennt man 

das Verfahren, welches den Bildungs- und Entwickelungsgang eines Gegenstandes dar-

stellt und in die Entstehung desselben Einsicht gewährt.“55 

 
Für das Verständnis der Marx schen Herangehensweise wird diese Definition 
hilfreich, wenn man den Begriff der genetischen Methode dreifach differenziert. 
Die ersten beiden Herangehensweisen kann man als historische-genetische Me-
thode und prozessuale-genetische Methode bezeichnen. Prozessual ist sie, wenn 
man Handlungsanweisungen gibt, wie man aus vorgefundenen Materialien Din-
ge herstellt, historisch, wenn man eine historische Entwicklung wiedergibt. Die 
dritte Marx sche Auffassung versteht unter genetischer Darstellung eine begriff-
lichen Explikation, die den Ausgangspunkt ihrer Darstellung bei bestimmten 
letzten und notwendigen, „bei den ersten und dürftigsten“56 Momenten des zu 
Analysierenden nimmt. Man kann sie systematisch-genetische Methode nennen. 

Zu dieser Methode gehören die Mittelglieder57 notwendigerweise dazu. Die 
klassischen Ökonomen werden von Marx immer wieder dafür kritisiert, dass sie 
eine unmittelbare Identität von Gesetz und Realität annehmen würden,58 ohne 
dabei die Mittelglieder zu berücksichtigen, die eine solche Darstellung prinzi-
piell erst plausibel machen können. Sie würden „ohne die Mittelglieder die Re-
duktion unternehmen“59 und hätten damit nicht das Interesse, die „verschiedenen 
Formen genetisch zu entwickeln“.60 
                                                             
55  Stichwort: genetisch, in: Brockhaus Conversation-Lexikon für gebildete Schichten. 

9. Auflage, Leipzig 1843 1848, 59. 

56  MEW 42, 173. Helmut Brentel geht so weit zu sagen, dass die abstraktesten Be-

griffe auch das „Allerfalscheste“ sind (Brentel 1989, 282). Vgl. dazu auch Ab-

schnitt 6.6. 

57  Zum Begriff der Mittelglieder vgl. Roman Rosdolsky (1968): Zur Entstehungsge-

schichte des Marx schen „Kapital“. Der Rohentwurf des „Kapital“ 1857 1858. Zwei 

Bände, Frankfurt a.M., 668. 

58  Ein Beispiel unter vielen: „Indes ist es nun ganz falsch, wenn, wie die Ökonomen 

tun, plötzlich, sobald die Widersprüche des Geldwesens hervortreten, plötzlich [sic; 

M.E.] bloß die Endresultate, ohne den Prozeß, der sie vermittelt, festgehalten wer-

den, bloß die Einheit, ohne den Unterschied, die Bejahung, ohne die Verneinung.“ 

(MEW 42, 127f). Vgl. auch MEW 23, 325. 

59  MEW 26.3, 491. 

60  Ebd. Neben der gerade zitierten Stelle verwendet Marx den Begriff der genetischen 

Darstellung noch ein zweites Mal in seiner Dissertation: „Das Atom bleibt also das 

abstrakte Ansichsein z.B. der Person, des Weisen, Gottes. Dies sind höhre qualitati-

ve Fortbestimmungen desselben Begriffs. Es ist also bei der genetischen Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 103 

4.2.2 Marx  Widerspruchsbegriff 
 

Der Begriff der Mittelglieder leitet zu möglichen theoretischen Widersprüchen in 
Marx  Werk über.61 Erst der mehrstufige Prozess des Aufsteigens von den abs-
trakten Grundbegriffen zum konkreten, begriffenen Ganzen ist dazu geeignet, 
den widersprüchlichen Eindruck aufzulösen, der zwischen den Alltagserfahrun-
gen vom ökonomischen Zusammenhang auf der einen Seite und den postulierten 
ökonomischen Gesetzmäßigkeiten auf der anderen entstehen kann. Marx spricht 
diesen Widerspruch zwischen „aller auf den Augenschein gegründeten Erfah-
rung“62 und „Gesetz“63 an verschiedenen Stellen seines Werkes an. Er bezeichnet 
ihn als „scheinbaren Widerspruch“ und konstatiert: „Zur Lösung dieses schein-
baren Widerspruchs bedarf es […] vieler Mittelglieder“.64 In einem Brief vom 
11.6.1868 an Kugelmann schreibt Marx: „Die Wissenschaft besteht eben darin, 
zu entwickeln, wie das Wertgesetz sich durchsetzt. Wollte man also von vornhe-
rein alle dem Gesetz scheinbar widersprechenden Phänomene ‚erklären‘, so 
müsste man die Wissenschaft vor der Wissenschaft liefern.“65 Marx selbst sind 
solche Widersprüche immer wieder vorgeworfen worden.66 Er selbst weist die 

                                                                                                                                  
lung dieser Philosophie nicht Bayles und Plutarchs u.a. ungeschickte Frage aufzu-

werfen, wie kann eine Person, ein Weiser, ein Gott aus Atomen entstehn und zu-

sammengesetzt werden?“ (MEW EB 1, 245). Trotz seiner seltenen Verwendung 

durch Marx erfährt der Begriff „genetisch“ in den letzten Jahrzehnten eine gewisse 

Konjunktur in der Marxrezeption. So bestimmt etwa Braun die Dialektik als „eine 

genetische Theorie des Systems der Formbestimmungen“ (Braun 1992, 155). 

Christian Iber charakterisiert die Marx sche Darstellung als „genetisch“ (Iber 2005, 

62). Brentel schreibt davon, dass die Marx sche „Formanalyse […] die Konstitu-

tion der ökonomisch-sozialen Formen aus ihren antagonistischen Grundverhältnis-

sen zu genetisieren“ habe (Brentel 1989, 273). 

61  Zum Widerspruchsbegriff bei Marx in der deutschen Diskussion vgl. Brentel 1989, 

320 340; Elbe 2008, Kapitel 1.2.2. 

62  MEW 23, 325. 

63  Ebd. 

64  Ebd. 

65  MEW 32, 553. 

66  Klassisches Beispiel für eine solche Kritik ist der Aufsatz von Eugen von Böhm-

Bawerk (1896): Zum Abschluss des Marx schen Systems, in: Friedrich Eberle (Hg.): 

Aspekte der Marx schen Theorie. Zur methodischen Bedeutung des dritten Bandes 

des „Kapital“, Frankfurt a.M. 1973, 25 129. Bawerk konstatiert einen Wider-

spruch zwischen Wertgesetz und Preis. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Kritik mit aller Vehemenz zurück, indem er die anfängliche Widersprüchlichkeit 
zum Bestandteil einer angemessenen ökonomischen Theorie erklärt. 

Neben diesen scheinbaren theoretischen Widersprüchen existiert noch ein 
zweiter – anspruchsvollerer – Widerspruchsbegriff im Marx schen Werk, der 
hier durch einen kurzen Exkurs zu Hegels Widerspruchsbegriff eingeführt wer-
den soll, dem Marx bis zu einem gewissen Punkt folgt. 

 

4.2.2.1 Hegels Begriff des Widerspruchs 
 Hegel greift in der Logik67 zwei herkömmliche Sichtweisen auf den Widerspruch 

auf und bemüht sich, sie zurückzuweisen. Dies ist zum einen die Behauptung, 
„daß es nichts Widersprechendes gebe“, dass also der Widerspruch nicht im 
„Seienden“ oder in den „Dingen“ zu finden sei. Auch in der „subjektive[n] Re-
flexion“, dem Gegenüber der Dinge, sei er nicht normal, „denn das Widerspre-
chende könne nicht vorgestellt noch gedacht werden. Er gilt überhaupt, sei es am 
Wirklichen oder in der denkenden Reflexion, für eine Zufälligkeit, gleichsam für 
eine Abnormität und vorübergehenden Krankheitsparoxysmus.“ Bezeichnend ist 
die Vorstellung von einer Krankheit, die nach Hegel sowohl die herkömmliche 
Auffassung vom Widerspruch im Denken als auch in der Realität charakterisiert. 
In Opposition zu diesem Bild greift er die Vorstellung von harmonischen und 
statischen Denkprozessen an. Er bemüht im sich anschließenden Text mehrere 
Beispiele, die die Existenz des Widerspruches aufzeigen sollen: 
 
(a) Zuerst geht Hegel auf das Phänomen der Bewegung ein. Diese wird als der 
„daseiende Widerspruch selbst“ gekennzeichnet. Eine den Widerspruch vermei-
dende Beschreibung sich bewegender Dinge läuft in ihrer klassischen Form da-
rauf hinaus, von ihnen auszusagen, dass sie sich zu einem Zeitpunkt hier, zu 
einem anderen Zeitpunkt dort befinden. Ihre Bewegung wird durch diese – in 
heutigen Augen photographische – Sichtweise gerade nicht erfasst. Bewegung 
lässt sich nur denken, wenn man die Dinge als zugleich in einem Punkt wie in 
einem anderen Punkt existierend annimmt, wenn man also den Zustand des 
Überganges von einem Ort zum anderen in irgendeiner Art und Weise berück-
sichtigt.68 Diese Beschreibung ist widersprüchlich: „Es bewegt sich etwas nur, 
nicht indem es in diesem Jetzt hier ist und in einem anderen Jetzt dort, sondern 

                                                             
67  Zu allen Hegelzitaten dieses Abschnitts vgl.: Georg Wilhelm Friedrich He-

gel (1831): Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. HWB 6, Frankfurt a.M. 1969, 

75 79. Hervorhebungen im Original. 

68  Auf alternative Darstellungsweisen der Bewegung weist Schürmann hin. Vgl. 

Schürmann 1993, 63ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 105 

indem es in einem und demselben Jetzt hier und nicht hier, indem es in diesem 
Hier zugleich ist und nicht ist.“ 
 
(b) Das zweite Phänomen baut auf der Erklärung der Bewegung auf und betrifft 
den Begriff des Lebens. Hegel setzt hier am Begriff des Triebes an, der als 
„eigentliche Selbstbewegung“ charakterisiert wird. Er sei sowohl „Etwas in sich 

selbst“ als auch „der Mangel, das Negative seiner selbst“. Abgegrenzt wird die-
ses Verständnis von einer „abstrakten Identität mit sich“, die gerade „keine Le-
bendigkeit“ sei, da sie sich nicht verändere. Das Denken in abstrakten Identitäten 
führe dazu, nur statische oder tote Zustände beschreiben zu können. Leben be-
stehe aber wesentlich in Prozessen bzw. Wechselwirkungen mit der Umwelt. Es 
„geht außer sich und setzt sich in Veränderung.“ Hegel fasst zusammen und 
führt fort: 

 
„Etwas ist also lebendig, nur insofern es den Widerspruch in sich enthält, und zwar diese 

Kraft ist, den Widerspruch in sich zu fassen und auszuhalten. Wenn aber ein Existierendes 

nicht in seiner positiven Bestimmung zugleich über seine negative überzugreifen und eine 

in der anderen festzuhalten, den Widerspruch nicht in ihm selbst zu haben vermag, so ist 

es nicht die lebendige Einheit selbst, nicht Grund, sondern geht in dem Widerspruche zu-

grunde.“ 

 
Der Widerspruch ist für Hegel also nicht das Wesen des Lebens, so wie es das 
Wesen der Bewegung ist. Vielmehr ist das Leben keine pure Veränderung bzw. 
Bewegung, sondern eine Einheit, die sich verändert. Als bloße Veränderung wä-
re das Leben nicht – dann würde es den Widerspruch nicht „aushalten“. Das Le-
bendige ist eine Identität, die sich in ihren Widersprüchen erhält. 
 
(c) In einem dritten Schritt verallgemeinert Hegel seine Überlegungen und ver-
sucht sie in den Gesamtrahmen seines philosophischen Programms einzuordnen: 
„[J]ede Bestimmung, jedes Konkrete, jeder Begriff ist wesentlich eine Einheit 
unterschiedener und unterscheidbarer Momente, die durch den bestimmten, we-
sentlichen Unterschied in widersprechende übergehen.“ Allerdings sind diese 
Bestimmungen, Konkreta und Begriffe dadurch nicht vollständig charakterisiert, 
denn sie sind auch die „negative Einheit“ dieser Widersprüche: „Das Ding, das 
Subjekt, der Begriff ist nun eben diese negative Einheit selbst; es ist ein an sich 
selbst Widersprechendes, aber ebensosehr der aufgelöste Widerspruch; es ist der 

Grund, der seine Bestimmungen enthält und trägt.“ Begriffe, Dinge, Subjekte, so 
lässt sich paraphrasieren, enthalten in sich widersprüchliche Momente, doch sind 
sie letztlich immer die Einheit dieser Momente. Wären sie es nicht, wären sie 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

keine Begriffe, Dinge und Subjekte. Dieses Einheitsmoment wird von Hegel 
formal als „Grund“ bestimmt. Es zeichnet Hegels Denken jedoch aus, dass er die 
Begriffe, Dinge und Subjekte in einem nächsten Schritt wiederum als Relativbe-
griffe auffasst. Sie lassen sich kontextualisieren: 

 
„Das Ding, das Subjekt oder der Begriff ist als in seiner Sphäre in sich reflektiert sein auf-

gelöster Widerspruch, aber seine ganze Sphäre ist auch wieder eine bestimmte, verschie-

dene; so ist sie eine endliche, und dies heißt eine widersprechende. Von diesem höheren 

Widerspruche ist nicht sie selbst die Auflösung, sondern hat eine höhere Sphäre zu ihrer 

negativen Einheit, zu ihrem Grunde.“ 

 
Jeder Begriff, jedes Ding, jedes Subjekt ist in „Sphären“ bzw. Kontexten, die 
selbst in widersprüchlichen Bestimmungen gesetzt sind. Aufzuheben sind diese 
Widersprüche nur in einem höheren Kontext bzw. einer umfassenden Sphäre. 
Damit diese Herangehensweise nicht in einem unendlichen Regress endet, muss 
die Reflexionsbewegung an einer bestimmten Stelle abgebrochen werden, eine 
höchste Stufe finden oder zirkulär werden. Die konkrete Hegel sche Lösung 
kann hier aber nicht weiter diskutiert werden. 

Vor der Folie von Hegels Position lassen sich die Marx schen Aussagen zum 
Widerspruch besser entwickeln und abgrenzen. Von Interesse sind dabei vor al-
lem zwei zusammenhängende Aspekte. Zum einen stellt sich die Frage nach den 
systematischen Gemeinsamkeiten bzw. Unterschieden zwischen Hegels Begriff 
des Grundes und Marx  Begriff der Form, zum zweiten die Frage nach dem Rea-
litätsgehalt des Widerspruches in der Marx schen Auffassung. 

 

4.2.2.2 Form und Grund  
Hegels Rede vom Grund als „der aufgelöste Widerspruch“69 findet bei Marx ihr 
Pendant in einer der Bedeutungen des Formbegriffs.70 Er spricht von den „Be-
wegungsformen“, in denen der „Widerspruch sich ebensosehr verwirklicht als 
löst.“71 Der Formbegriff, den Marx hier benutzt, besitzt Ähnlichkeiten mit He-

                                                             
69  HWB 6, 78. Hervorhebung im Original. 

70  Zu Hegels Begriff der Form vgl. HWB 6, 84 95. 

71  MEW 23, 119. Um einen Bogen zur Doktordissertation zu schlagen: In dieser 

lobte Marx Epikur dafür, dass er die Widersprüche vergegenständlichte, hier wird 

die Rede von der Form, die Widersprüche finden, als Analogon eingeführt. Die Rede 

von der Vergegenständlichung der Widersprüche verschwindet nicht völlig. In den 

Grundrissen spricht Marx davon, dass ein „Widerspruch [...] nur gelöst werden 

[kann], indem er selbst vergegenständlicht wird“ (MEW 42, 101). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 107 

gels Begriff des Grundes, weist jedoch auch spezifische Unterschiede auf, die für 
die Analyse der kapitalistischen Produktionsweise von Bedeutung sind. So wer-
den die Widersprüche in der Form – wie Marx formuliert – „gelöst“ und „ver-
wirklicht“, aber nicht „aufgehoben“72. In Marx  Sinn heißt dies, dass die Form 
die Widersprüche nicht ein für alle Mal bändigen kann. Hegels Begriff des 
Grundes garantiert dies aber in einer Hinsicht. Subjekt, Begriff und Ding waren 
so bestimmt, dass sie die Einheit der Widersprüche darstellten. Ihre eigene Wi-
dersprüchlichkeit ergibt sich erst auf der nächsthöheren Ebene, in einem neuen 
und erweiterten Kontext. Dies lässt sich am Beispiel der Planetenbahnen ver-
deutlichen. Marx schreibt: 

 
„Es ist z.B. ein Widerspruch, daß ein Körper beständig in einen andren fällt und ebenso 

beständig von ihm wegflieht. Die Ellipse ist eine der Bewegungsformen, worin dieser Wi-

derspruch sich ebensosehr verwirklicht als löst.“73 

 
In der Marx schen Sprechweise haben die gegenläufigen Kräfte in den Bahnen 
eine Form gefunden, in der Hegel schen Analyse einen Grund.74 Grund und 
Form sind dabei erst einmal stabil. Berücksichtigt man den größeren theoreti-
schen Kontext – in diesem Fall beispielsweise das Verhältnis der einzelnen Son-
nensysteme zueinander, die Existenz von Meteoren in den Außenbereichen des 
Sonnensystems, die unter Umständen durch Einschläge auf Planten deren Bah-
nen ändern können, oder auch Veränderungen der Sonne selbst75 –, dann er-
                                                             
72  MEW 23, 118. 

73  Ebd., 118f. 

74  Auch Marx verwendet den Begriff des Grundes. In den Grundrissen wird er für die 

Bezeichnung des letztlich entscheidenden ökonomischen Prozesses gebraucht, d.h. 

für die jeweils determinierende Produktionsform. Die Zirkulation als Oberflächen-

phänomen finde ihren Grund in der Produktion: „Wenn ursprünglich der Akt der ge-

sellschaftlichen Produktion als Setzen von Tauschwerten und dies in seiner weitren 

Entwicklung als Zirkulation erschien – als vollständig entwickelte Bewegung der 

Tauschwerte gegeneinander –, so geht jetzt die Zirkulation selbst zurück in die 

Tauschwert setzende oder produzierende Tätigkeit. Sie geht darein zurück als in 

ihren Grund.“ (MEW 42, 180; vgl. auch MEW 42, 204). 

75  Man kann dieses Beispiel noch einige Stufen weiter treiben. Der nächste Kontext 

wäre die Galaxis, es folgt das Verhältnis einzelner Galaxien, diese bilden Galaxien-

haufen, die wiederum im Verhältnis zu anderen solchen Haufen stehen. Gemeinsam 

bilden sie Superhaufen usw. Der Reflexionsabbruch in der Wissenschaft erfolgt – ob 

begründet oder nicht – im Begriff des Universums. Dieses bildet dann im He-

gel schen Sinne einen unendlichen Begriff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

scheint das Verhältnis nicht mehr stabil. Es kann durch externe Faktoren zerstört 
werden. Marx  Begriff der Bewegungsform – das ist der Unterschied zu Hegel – 
legt den Fokus nicht in erster Linie auf die äußeren Faktoren, sondern auf die in-
nere Dynamik der Widersprüche selbst. Die interne Stabilität ist nicht von vorn-
herein garantiert, die Form kann von innen heraus zerstört werden. In dem Sinne 
besitzen die ökonomischen Formen einen immanent76 widersprüchlichen Cha-
rakter.77 

Der Marx sche Begriff der Form als Form gegenläufiger und widersprüchli-
cher ökonomischer Momente wird deutlicher, wenn man ihn von seiner Vorstel-
lung der „ursprünglichen Einheit“ der ökonomischen Prozesse abgrenzt.78 Marx 
argumentiert in einigen Passagen, dass die widersprüchlichen und krisenauslö-
senden Momente des ökonomischen Gesamtzusammenhanges überhaupt nur 
entstehen können, weil eine ursprüngliche vorhandene unmittelbare Identität zer-
stört worden ist und ausdifferenziert wird. So zerstört die Geldbenutzung „die 
[…] unmittelbare Identität zwischen dem Austausch des eignen und dem Ein-
tausch des fremden Arbeitsprodukts“.79 Sie spaltet „in den Gegensatz von Ver-
kauf und Kauf“.80 Ähnlich argumentiert Marx auch hinsichtlich der Teilung der 
Arbeit: „Wie im Natursystem Kopf und Hand zusammengehören, vereint der 
Arbeitsprozeß Kopfarbeit und Handarbeit. Später scheiden sie sich bis zum 
feindlichen Gegensatz.“81 Die Annahme einer ursprünglichen Identität ist nicht 
mit dem Wunsch zu verwechseln, zu einer solchen zurückzukehren. Vielmehr 
sind Widersprüche prinzipiell immer vorhanden, wenn man im Sinne der dialek-
                                                             
76  Die Planetenbahnen besitzen dementsprechend einen externen widersprüchlichen 

Charakter. Wie immer bei solchen Beispielen muss auch an dieser Stelle hinzuge-

fügt werden, dass auch jenes mit den Planetenbahnen nicht ganz der hier intendier-

ten Gegenüberstellung entspricht. Die Planetenbahnen sind nicht so stabil, dass man 

– über einen längeren Zeitraum – Voraussagen über den genauen Aufenthaltsort der 

einzelnen Planeten machen könnte. Vgl. bspw. die Stichworte „Bahnstörung“ und 

„Dreikörperproblem“ in Wikipedia.  

77  Diese immanenten Ungleichgewichte betont Marx vor allem bezüglich seines Ver-

ständnisses des Gesetzesbegriffs. Vgl. etwa MEW 26.2, 529f; MEW 23, 377; 

MEW 25, 887. 

78  Beim jungen Hegel existiert die Argumentationsfigur der Wiedererlangung einer 

einmal verlorenen Einheit. Er geht in der Differenzschrift von einer „ursprünglichen 

Identität“ (HWB 2, 22) der Welt aus und will eine „Wiederherstellung der Totali-

tät“ (HWB 2, 24) durch die Tätigkeit der Vernunft. 

79  MEW 23, 128. 

80  Ebd. 

81  Ebd., 531. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 109 

tischen Herangehensweise Prozesse analysiert. Kritisch gewendet wird der Wi-
derspruchsbegriff von Marx erst in dem Moment, in dem die Widersprüche zur 
Analyse von krisenhaften Prozessen herangezogen werden. In der Krise kann die 
Form den Widerspruch nicht mehr bändigen. „In der Krise wird der Gegensatz 
[…] bis zum absoluten Widerspruch gesteigert.“82 Damit verschärft Marx die 
Hegel sche Rede vom Widerspruch. Hegels „Widerspruch“ schließt den Krisen-
begriff nichts aus, doch beschäftigt er sich zumindest in der Logik nicht mit der 
gewaltsamen Lösung von Widersprüchen – wenn man von der Figur des Todes 
absieht, der dann eintritt, wenn die „lebendige Einheit […] in dem Widerspruche 
zugrunde“ – und nur im weitesten Sinne zum Grunde – geht, weil sie den Wider-
spruch nicht „aushält“.83 

Anzumerken ist, dass Marx zwei mögliche Ausgänge krisenhafter Situatio-
nen kennt. Neben Krisen, welche neue Formen – und im Endeffekt auch eine 
neue Produktionsform – hervorbringen,84 gibt es auch solche, die die Form letzt-
lich stabilisieren und damit nur eine vorübergehendes, wenn auch wiederkehren-
des Phänomen darstellen.85 

 
4.2.2.3 Der reale Widerspruch 
Der Begriff des Widerspruches ist in seiner Hegel schen Verwendung für Marx 
„die Springquelle aller Dialektik“.86 Sieht man für einen Moment von den kriti-
schen Implikationen des Krisenbegriffes ab, versucht Marx wie Hegel mit sei-
nem Widerspruchsbegriff Prozesse begrifflich zu fassen. Im Kapital findet sich 
dazu das bereits zitierte Beispiel der Bewegungen der Planeten: 
 
„Es ist z.B. ein Widerspruch, daß ein Körper beständig in einen andren fällt und ebenso 

beständig von ihm wegflieht. Die Ellipse ist eine der Bewegungsformen, worin dieser Wi-

derspruch sich ebensosehr verwirklicht als löst.“87 

                                                             
82  Ebd., 152. 

83  HWB 6, 76. 

84  Steinvorth geht so weit zu sagen, dass der Widerspruch in der kontradiktorischen 

Wirtschaft erst dann wirklich werde, wenn diese zugrunde gegangen sei (vgl. Stein-

vorth 1977, 17). Diese Position unterschlägt den formstabilisierenden Krisenbe-

griff. 

85  Zur Krisentheorie vgl. etwa Brentel 1989, 162 174; Michael Heinrich (1999a): 

Die Wissenschaft vom Wert. Die Marx sche Kritik der politischen Ökonomie zwi-

schen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition. 2. Auflage, Münster 

2006, 341 370. 

86  MEW 23, 623 FN. 

87  Ebd., 118f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

 Wenn man bei der Aussage zu den Planetenbahnen bleibt, werden folgende 
Punkte interessant: Zu beobachten sind tatsächlich nur die Bewegungen der Pla-
neten und diese sind keineswegs widersprüchlich, sondern „einfach da“. Nicht 
umsonst war es Epikurs Umgang mit dem Phänomen der Himmelskörper, an 
dem sein subjektives Prinzip für Marx in aller Deutlichkeit zu Tage trat. So wird 
der Begriff des Widerspruches auch erst in dem Moment relevant, wenn auf die 
Frage nach der Erklärung der Bewegung der Planeten fokussiert wird. Die 
gegenläufigen Kräfte, die auf den Planeten wirken bzw. von ihm ausgehend wir-
ken, sind die plausibelste Form der Erklärung der Bewegung. In diesem Sinne 
spricht Marx von ihnen als „wirklichen Widersprüchen“88 und wendet sich gegen 
die Auffassung, „daß kein Unterschied noch weniger Gegensatz und Wider-
spruch zwischen den Naturkörpern existiert“.89 Der wissenschaftliche Erklä-
rungskontext ist dabei allerdings bereits vorausgesetzt. Man kann hier die Paral-
lele zu Marx  eigener methodischer Herangehensweise ziehen: Die erscheinen-
den Bahnen der Planeten sind in der Wahrnehmung das erste, sie sind das vo-
rausgesetzte Ganze, welches durch Analyse90 auf Grundmomente zurückgeführt 
wird, welche dann wiederum so konzipiert werden, dass sich aus ihnen die Er-
klärung des Ganzen ergibt. 

Man kann den Widerspruchsbegriff von zwei Seiten betrachten, die auf den 
Unterschied von Forschungsweise und Darstellungsweise abbildbar sind. Be-
trachtet man den Forschungsprozess und geht von den wahrgenommenen Bewe-
gungen oder Prozessen aus, dann wird der Fokus auf den erklärenden Charakter 
der Widersprüche gelegt. Betrachtet man jedoch den Prozess der Darstellung, 
dann sind es auch die Widersprüche,91 die die Kategorienentwicklung92 voran-

                                                             
88  Ebd., 118. 

89  MEW 42, 173. 

90  Die Analyse ist im Falle der Planetenbahnen um einiges komplizierter, als es hier im 

Beispiel dargestellt werden muss. Die Idee, dass die Planeten um die Sonne kreisen, 

galt bis ins 17. Jahrhundert hinein als wissenschaftlich nicht haltbar. Erst die Entde-

ckung Galileis, dass der Jupiter Monde besitzt, erschütterte die Auffassung, die Erde 

sei der Mittelpunkt aller Himmelsbewegungen. Von dieser Beobachtung aus wurde 

es möglich, ein heliozentrisches Weltbild zu entwickeln, welches schließlich in der 

hier von Marx angedeuteten Newton schen Theorie eine befriedigende Erklärung 

fand. 

91  Tatsächlich findet sich der Widerspruchsbegriff bezüglich der Kategorienentwick-

lung im Kapital relativ selten. Vgl. auch Hans Friedrich Fulda (1978): Dialektik als 

Darstellungsmethode im „Kapital“ von Marx, in: ajatus, Heft 37, Helsinki 1978, 

180 216, hier 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 111 

treiben. Marx  Darstellung suggeriert, dass die Übergänge von einer Kategorie 
zur nächsten notwendige Übergänge sind. Er beginnt mit einer Kategorie, zeigt 
deren Mängel oder Widersprüche und konstatiert, dass diese nur durch eine Wei-
terentwicklung in ganz bestimmte neue Kategorien bzw. Formen gelöst werden 
können.93 Diese Weiterentwicklung wird dann als notwendige Entwicklung ge-
fasst. Es ist die Frage, was „notwendig“ an dieser Stelle heißt. Zwei Interpreta-
tionen stehen sich gegenüber, die man mit den Worten Gerhard Göhlers als „em-
phatische“ bzw. „reduzierte Dialektik“ bezeichnen kann.94 Während sich bei der 
emphatischen Dialektik die nächsthöhere Form bzw. Kategorie allein aus den 
Widersprüchen der bereits beschriebenen ergibt, muss eine reduzierte Dialektik 
auf externe Begründungen für die Kategorienentwicklung zurückgreifen, um 
plausibel zu sein.95 Marx spricht selbst von den „Grenzen“ der „dialektische 
Form der Darstellung“.96 Er weiß, dass sich beispielsweise aus der Existenz des 
                                                                                                                                  
92  Formal fasst Steinvorth ihn so: „Am analysierten Gegenstand werden zwei Eigen-

schaften durch ein Paar kontradiktorischer Aussagen beschrieben. Danach wird nach 

einer Bedingung oder Hinsicht gesucht, unter der sich das Paar als nur scheinbar 

kontradiktorisch oder als verträglich erweist.“ (Steinvorth 1977, 6). 

93  So konstatiert Marx beispielsweise im Kapital, die einzelne Wertform gehe „von 

selbst in eine vollständigere Form über“ (MEW 23, 76). Für weitere Aktivkons-

truktionen dieser Art vgl. Göhler 1980, 153. 

94  Vgl. ebd., 42. 

95  Göhler vertritt die Position, dass eine emphatische Dialektik vor allen in den ersten 

Fassungen der Kritik der politischen Ökonomie zu finden sei, dort aber scheitere. Im 

Kapital habe man es hingegen mit einer reduzierten Form zu tun, die sich auch als 

„genetische Rekonstruktion“ bezeichnen ließe (vgl. ebd., 169f). Ernst Michael 

Lange bezeichnet die Marx sche Dialektik als notwendige (vgl. Lange 1980, 168). 

Brentel vertritt eine Zwischenposition. Einerseits werden die Übergänge als notwen-

dige bzw. „immanente“ verteidigt (Brentel 1989, 297ff), allerdings schränkt er die 

Immanenz-These auch ein. Das kritische Wissen ergebe sich nicht so immanent, 

„wie es der Darstellungsgang als Kritik zu sein beanspruchen muss“ (ebd., 302). 

Michael Heinrich wiederum scheint einer „reduzierten“ Dialektik zuzuneigen: „Die 

‚dialektische Entwicklung‘, die den Zusammenhang des Gegenstandes darstellen 

soll, ist Resultat eines konkreten Forschungsprozesses und nicht Ergebnis einer ir-

gendwie gearteten dialektischen Entwicklungsmaschine.“ (Heinrich 1999a, 174). 

Hans Friedrich Fulda schreibt: „Doch läßt sich keine systematische Garantie dafür 

entdecken, daß [der; M.E] Zusammenhang der analysierten Form mit einer weiteren, 

noch zu analysierenden Form sich allemal herstellt.“ (Fulda 1978, 213). 

96  Urtext, 945. Frieder Otto Wolf identifiziert drei solche Grenzen: die Entstehung 

des Geldes, die Herausbildung des doppelt freien Lohnarbeiters und das Monopol an 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Geldes keineswegs notwendigerweise die Existenz des Kapitals ergibt und dass 
es Waren vor der kapitalistischen Warenform gegeben hat.97 

Die Plausibilisierung der Übergänge erfolgt grundsätzlich in zweierlei Hin-
sicht. Marx argumentiert zum einen mit aller Vehemenz dafür, dass sich die ein-
zelnen ökonomischen Verhältnisse nicht aus ihrem allgemeinen ökonomischen 
Zusammenhang lösen lassen. In diesem Sinne muss es zwischen ihnen Übergän-
ge geben. Allerdings ist Marx  Herangehensweise nur unter der Voraussetzung 
gerechtfertigt, dass der ökonomische Gesamtzusammenhang in seinen wesentli-
chen Momenten als fertiger konstituiert ist. Die Notwendigkeit der Kategorien-
abfolge ist keine kausale oder teleologische Notwendigkeit, sondern eine rekons-
truktive, die den Gesamtzusammenhang immer schon voraussetzt und nun nach 
einem Weg sucht, sich diesen als dann begriffenen anzueignen. Dabei kann die 
Betonung der Notwendigkeit der Kategorienabfolge unter Umständen zu starren 
theoretischen Annahmen führen. Wenn es sich erweist, dass sich bestimmte 
Verhältnisse ändern, ohne dass sich andere Verhältnisse geändert haben, die in 
der Kategorienabfolge von diesen abhängen, dann gerät Marx  theoretisches Ge-
bäude, soweit es die kapitalistische Produktionsweise in seiner allgemeinen 
Form bestimmen will, in Schwierigkeiten. Man kann dieser Schwierigkeit zu-
mindest abstrakt begegnen, wenn man eine Bemerkung Marx  verallgemeinert, 
die auf die reale historische Entwicklung der ökonomischen Verhältnisse ge-
münzt ist. Marx spricht in einer alleinstehenden Anmerkung von 1857 von der 
„Berechtigung des Zufalls“98 in der Geschichte. Verallgemeinert man diesen Ge-
danken, dann liegen die Grenzen der dialektischen Darstellung nicht nur in der 
Vergangenheit, sondern auch in der Offenheit der geschichtlichen Entwicklung. 
Was für die Wissenschaft „notwendig“ ist, ist es nicht für die Geschichte. Diese 
setzt ihre kontingenten Bedingungen und ist nicht zu systematisieren. Die Idee 
einer rekonstruktiven Marx schen Dialektik findet weiterhin einen Anhaltspunkt 
in folgendem Zitat aus dem Methodenkapitel: 

 
                                                                                                                                  

Grundbesitz. Vgl. Frieder Otto Wolf (2006): Marx’ Konzept der „Grenzen der dia-

lektischen Darstellung“, in: Jan Hoff/Alexis Petrioli/Ingo Stützle/Frieder Otto 

Wolf (Hg.): Das Kapital neu lesen. Beiträge zur radikalen Philosophie, Münster 

2006, S. 159–188. 

97  Vgl. MEGA² II/4.2, S. 849. 

98  MEW 13, S. 640. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 113 

Dieses Zitat lässt sich nicht nur historisch, sondern auch systematisch und be-
grifflich verstehen und enthält im Wesentlichen zwei Aussagen. Zum einen er-
öffnen nachfolgende bzw. „höhere“ Entwicklungen oftmals neue Erkenntnis-
möglichkeiten bezüglich vorangegangener Entwicklungen. Dies bedeutet nicht, 
dass sich die Anatomie des Affen ohne die des Menschen gar nicht, sondern dass 
sie sich besser verstehen lässt. Die Entwicklungsmöglichkeit vom Affen zum 
Menschen, die in irgendeiner Art ja im Affen angelegt sein muss, bleibt hin-
gegen solange verborgen, wie sich der Mensch nicht aus dem Affen entwickelt 
hat. In diesem Sinne argumentiert Marx hier antiteleologisch. Die kategoriale 
Entwicklung – der Weg vom Affen zum Menschen, vom Geld zum Kapital – ist 
vom Ende her bestimmt, der Anfang zeigt sich nur als Anfang eines jeweiligen 
Endes. In dieser Sichtweise kann eine historische Dialektik nur rekonstruktiven 
Charakter besitzen. 

Das zweite Moment der Plausibilisierung der Übergänge liegt im Aufgreifen 
empirischer Tatbestände durch Marx.100 Wurde ein Übergang begrifflich vollzo-
gen, so folgt in der Marx schen Darstellung häufig der Hinweis darauf, welche 
soziale Beziehung nun „eingeholt“ wurde. Die soziale Beziehung ergibt sich 
nicht aus den Übergängen, aber sie ist nun rekonstruiert, d.h. in Marx  begriffli-
chen Gesamtzusammenhang eingearbeitet. Einer empirischen Rückversicherung 
bedarf es dabei nicht allein bezüglich der kategorialen Übergänge. Auch der 
ökonomische Gesamtzusammenhang selbst ist nicht ab ovo gegeben, sondern 
bedarf einer – im weitesten Sinne – empirischen Begründung. Dies ist die Frage 
nach seinem „innre[n] Band“.101 

100  Vgl. auch Göhler. Dieser spricht am Beispiel der Geldform von der Hinzuziehung 

eines „unbezweifelbaren empirisch-historischen Faktum[s]“ (Göhler 1980, S. 119). 

101  MEW 23, S. 27. 

„Anatomie des Menschen ist ein Schlüssel zur Anatomie des Affen. Die Andeutungen auf 

Höhres in den untergeordneten Tierarten können dagegen nur verstanden werden, wenn 

das Höhere selbst schon bekannt ist.“99 

99  Ebd., S. 636. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839428030-003 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

