
Zusammenfassung
Im Zentrum dieses Beitrags steht der Versuch, Ge-
stimmtheit und Gefühl gegen deren Destruktion
durch ein ökonomistisch überlagertes Professionali-
sierungsverständnis als menschliche Existenzialien
zu begreifen, die, weil sie menschliches In-der-Welt-
Sein in seiner Tiefe und Weite erschließen, für die
hermeneutische Dimension der Sozialen Arbeit kons-
titutiv sind. Dies auch im Hinblick auf eine noch wei-
ter auszuarbeitende in der Berufsethik angedeutete
„Ethik der Achtsamkeit“.
Abstract
In order to overcome the destruction of mood and
emotion in an economistic understanding of profes-
sionalization, this article focuses on the attempt to
describe these mental states as human existentials
which are essential to the hermeneutic dimension
of Social Work because they provide a thorough com-
prehension of the human situation of his „being-in-
the-world”. This is also relevant with regard to the
ethics of care which is associated with professional
ethics and needs to be further developed in the
future.
Schlüsselwörter
Emotion – Professionalisierung – ökonomische
Faktoren – Ethik – Soziale Arbeit

„Was es ab und zu gibt, das sind die Momente der
Anteilnahme, die unerwartete Annäherung zweier
Existenzen. Damit ist nicht die Geschäftswelt ge-
meint.“ (Holl 1985, S.180)

Vorbemerkungen
Ist es selbstverständlich, dass wir Gefühle fühlen?
Oder ertappen wir uns nicht immer wieder dabei,
dass wir uns in unserem Alltag einerseits in Gefüh-
len in einer Art solipsistischer„Nabelschau“suhlen
und anderseits ein Image von uns und unseren Ge-
fühlen schaffen, das heißt dass wir uns vorstellen,
wie wir uns in bestimmten Situationen zu fühlen
haben, welche Gefühle wir vermitteln sollen, um
den Erwartungen des sozialen Umfeldes zu genü-
gen? Und gesetzt, wir fühlen (bisweilen) unsere
Gefühle: Haben sie uns etwas zu sagen? Oder müs-
sen sie nicht erst von uns in eine höhere Stufe des
Bewusstseins gehoben werden? Wie deuten wir Ge-
fühle, das heißt bringen unsere Deutungen adäquat

zur Sprache, was Gefühle eröffnen oder verschlie-
ßen? Und wie deuten wir uns als die, die Gefühle
und Stimmungen„haben“– falls wir sie überhaupt
haben und nicht eher in ihnen„sind“? Diese Fra-
gen verschärfen sich noch im Kontext der Praxis
einer professionellen Sozialarbeit: Wie fühlen wir
uns als Fühlende in einem professionellen Setting?
Welche Bedeutung kommt diesem Fühlen und un-
serem Gestimmtsein für die Profession zu? Und 
was, wenn diese Profession in einem hohen Maß
durch den Druck einer Ökonomisierung fremdbe-
stimmt ist?

Es scheint, als bedürften Gefühl und Stimmung
einer Reflexion, eines besinnlichen Nachdenkens
dessen, was sie uns sinnlich vermitteln, und zumal
einer Rückfrage nach uns selbst, die wir gestimmt
sind. Die folgenden Überlegungen suchen unserem
Fühlen und Gestimmtsein nachzudenken und hof-
fen, in all ihrer Fragmentarität und Unabgeschlos-
senheit für eine Professionalisierungsdebatte und
eine Theorie Sozialer Arbeit dienlich sein zu können.

Einleitende Überlegungen und Fragen zu einer
Hermeneutik von Stimmung und Gefühl 
Gefühle haben keinen guten Ruf. Hat schon Plato als
einer der Ahnherrn der europäischen Geschichte und
mit ihm weitgehend die griechische Antike Gefühle
erkenntnistheoretisch abgewertet und geschlechter-
diskriminierend bewertet, so ist die folgende euro-
päische Philosophie- und Kulturgeschichte auch als
eine Geschichte zu dechiffrieren, in der die existen-
ziale Bedeutung der Gefühle zu keiner konsensua-
len Deutung kommt. Mögen Gefühle als noch so
schön erlebt werden, ihnen wohnt etwas Beängsti-
gendes inne, ziehen sie uns doch in ihren Bann und
beschädigen nachhaltig unsere Vorstellungen eines
Selbstseins und selbstbeherrschten Ichs. Wer von
Affekten affiziert wird, dem entzieht sich schnell der
Boden unter seinen Füßen und er verliert jene fun-
damentale Sicherheit eines herrschaftlichen Ego, die
seit der frühen Neuzeit nicht nur theoretisches Para-
digma, sondern Fundament unserer Auseinanderset-
zung und Begegnung mit Welt und Menschen ist.
Etwa an der Geschichte der Deutung von Mitgefühl
und Mitleid ließe sich der angesprochene Problem-
kreis festmachen und die eigentümliche Ambivalenz
von Ratio und Emotionalität rekonstruieren und de-
konstruieren: Die Geschichte der Gefühle ist selbst
von einem mächtigen Gefühl determiniert: dem der
Angst vor den Gefühlen und ihrer innewohnenden
Dynamik.

Gefühle und Stimmungen umgreifen in eigentümli-
cher Weise sowohl „Theorie“als auch „Praxis“, sie

105 Soziale Arbeit 3.2010

Gestimmtheit und Gefühl 
in der Sozialen Arbeit
Professionalisierung und 
Ökonomisierung
Johannes Vorlaufer

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


er- und verschließen unser Tun und infizieren auch
die Welt der Ratio. Diese sucht sich zwar immer
wieder ihrer zu bedienen, in der Rhetorik etwa oder
in der Politik, doch diese instrumentelle Verwendung
macht erst recht Angst, die zu verdrängen wenig
Sinn macht, da das Verdrängte hartnäckig wieder-
kehrt und der Ratio nicht selten einen Hinterhalt
legt: Gefühle und Stimmungen bestimmen unser
Miteinandersein auch dann, wenn wir ihrer nicht
gegenständlich bewusst sind, und sie stimmen un-
ser Dasein in einer sehr bestimmenden Weise. Eine
vergegenständlichende Reflexion auf sie wird sie
nicht in dem einholen können, was sie sind: eine
Dimension menschlichen Daseins,„in“der wir sind
und die unserem Bedürfnis nach Kontrolle und Herr-
schaft beziehungsweise „Wissen“sich hartnäckig
entzieht. Haben wir sie aber dennoch endlich in ein
kontrolliertes wissenschaftliches Wissen überführt,
indem wir ihre chemischen und elektromagnetischen
Spuren in Groß-, Klein- und sonstigen Hirnen auf
Formeln bringen, so haben wir beim Anblick dieser
wissenschaftlichen Leistung vielleicht ein gutes Ge-
fühl, aber das so identifizierte und sezierte Gefühl
ist eben doch nur ein vorher schon für den wissen-
schaftlichen Geist zurechtgestutztes und verstüm-
meltes, mit anderen Worten ein verobjektiviertes: In
den vorgestellten Gefühlen als den Objekten der
Wissenschaft präsentiert sich primär die Vorgestellt-
heit des Vorgestellten, das heißt die Rationalität des
Vorstellenden und nicht das Andere vorstellenden
Denkens, das heißt das Subjektive. Weniger wissen-
schaftstheoretisch formuliert: Wir müssen Gefühle
erst opfern, um ihrer habhaft zu werden, und haben
wir sie dann, sind sie keine lebendigen mehr.

Dennoch: Das Bedürfnis, Gefühle und Stimmungen
unter die Kontrolle der Ratio zu bringen, ist doch
legitim, wenn man auf Selbstständigkeit und Selbst-
verantwortlichkeit beharrt und sich nicht einfach
dem „Irrationalen“ausliefern will. Doch ist Kontrolle
das angemessene Verhältnis von uns zu uns? Und
sind Gefühle angemessen überhaupt aus der Irratio-
nalität, das heißt vom Widerspruch zu einer vorge-
stellten Rationalität her zu begreifen? Oder ist nicht
auch die Ratio nach ihrer geschichtlich gewordenen
Rationalität zu befragen? Sind mithin Gefühl und
Vernunft vielleicht aus einem spezifischen Bezug,
einer eigentümlichen Zusammengehörigkeit zu be-
greifen, aus dem Da-Sein unseres menschlichen An-
wesens? Und vielleicht gibt es nicht nur das Bedürf-
nis des Selbst nach einem reflektierten Bezug zu
seinen Gefühlen, sondern auch das Bedürfnis der
Gefühle nach Reflexion und Sprache? Kann vielleicht
erst Sprache den Gefühlen zu sich selbst verhelfen,
um als gefühlte Gefühle verstehend angeeignet zu

werden, um in unserem weltoffenen Dasein als Mo-
ment dieser Weltoffenheit eingeholt zu werden?
Offensichtlich stehen Gefühle in einem Bezug zu
Verstehen, und Sprache erschließt diesen Bezug.

Aus diesen Vorüberlegungen und Vorfragen folgt:
Eine Hermeneutik der Stimmungen und Gefühle muss
aus ihrer immanenten Aporie verobjektivierenden
Vorstellens lernen, diese Grundweise unseres Da-
seins so zu reflektieren, dass im „Objekt“nicht pri-
mär die Reflexion selber sichtbar wird, sondern das
Reflektierte so sanft befragt wird, dass es sich nicht
in einen Gegenstandsmodus zurückziehen muss,
um sich dem neugierigen Blick zu entziehen. Ab-
sicht der folgenden Zeilen wäre es, Stimmungen
und Gefühle in ihrer grundlegenden Bedeutung für
menschliches Dasein und professionelle Begegnung
zu bedenken. Dabei ist die professionelle „Umge-
bung“, sind die bestimmenden gesellschaftlichen
Bedingungen mitzubedenken, das heißt, es ist vor
allem zu fragen, inwiefern diese Bedingungen ein
Vorverständnis schaffen, das den Zugang zu ur-
sprünglicher Erfahrung und Deutung erschwert.

Stimmung und Gefühl im aktuellen Kontext
einer Ökonomisierung der Sozialen Arbeit 
Wenn Maja Heiner formuliert, dass viele Praktiker
der Sozialen Arbeit ihre Tätigkeit als „eine intuitiv
auszuübende, kaum erklärbare Kunst“ (Heiner 2004,
S. 19) sehen, so wird diese Annahme von Sandra
Weihs in ihrer empirisch ausgerichteten Magisterar-
beit (Weihs 2007) auf weite Strecken hin bestätigt.
Auch in der Professionalisierungsdebatte hat Intui-
tion als Moment eines „hermeneutische[n] Fallver-
stehen[s]“ (Heiner 2004, S.18) und als „stellvertre-
tende Deutung“ (ebd., S.19) eine positive Bewertung
erfahren. Christian Callo etwa versteht in seinem
Werk über die Handlungstheorie in der Sozialen Ar-
beit Emotionalität als „eine besondere Form des
Bewusstseins. Sie ist der Träger des subjektiven Er-
lebens innerer und äußerer Wirklichkeit. Emotiona-
lität ist damit eine gefühlsmäßige Beigabe zur Wahr-
nehmung. Sie ist das Spüren der Welt am eigenen
Leib“ (Callo 2005, S. 11). Und er zieht daraus die
Konsequenz: „Erst wenn Gefühle gezeigt werden,
lässt sich auch in professionellen Bezügen wirklich
miteinander umgehen“ (ebd., S.12). Inspiration und
Planung (ebd., S.57 ff.) stehen daher nicht in einem
simplen Widerspruch, sondern in einem Verhältnis
des Aufeinander-angewiesen-Seins.

Schärfer noch, nicht nur als Beigabe zur Wahrneh-
mung, begreift Lothar Nellessen Intuition: Sie setzt
uns „in ein Vitalverhältnis zur Welt, das unsere ganze
Person, das ganze Erleben einschließt“ (Nellessen

106 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


2007, S. 691). Im Begriff des Vitalverhältnisses deu-
tet sich eine Radikalisierung an: „Intuitives Denken
zielt auf eine Umstrukturierung der Gesamtsituation
bis zur Stimmigkeit ab. Stimmt etwas nicht, so löst
das eine emotionale Spannung aus, auf deren Lö-
sung die Intuition gerichtet ist“ (ebd.). Soll unter
einem Vitalverhältnis verstanden werden, dass hier
das Verhältnis unseres Selbst zu uns selbst, also un-
sere lebendige Wahrnehmung gemeint ist, so spricht
der Autor offensichtlich an, dass Intuition ein inten-
tionales Weltverhältnis meint, welches aber auf das
Ganze unseres Daseins abzielt und Emotionalität
positiv inkludiert, so dass „Stimmigkeit“mehr meint
als Richtigkeit einer Lösung. In der „Stimmigkeit“
manifestiert sich ein anderes, ontologisches Wahr-
heitsverständnis: eines, das prozessual zu verstehen
ist als ins Unverborgene Erscheinen-Lassen eines
Verhältnisses. Stimmung sei daher im weiteren Ver-
folg der Überlegungen verstanden als Gefühl und
Intuition fundierend.

Wenn nun zwar innerhalb der Überlegungen zur
Professionalisierung der Sozialen Arbeit Gefühle in
ihrer Bedeutung erkannt werden, so wird aber die
Professionalisierungsdebatte selbst aktuell überla-
gert – und sich dabei auf weite Strecken von sich
selbst entfremdet – von einer massiven Tendenz zu
einer Ökonomisierung der Sozialarbeit: Diese steht
somit nicht nur unter dem Anspruch ihrer eigenen
Professionalität, sondern Effizienz und Kostenbe-
wusstsein werden zu entscheidenden Elementen
einer professionell organisierten und administrier-
ten Hilfe. In der aktuell vorherrschenden Manage-
mentisierung Sozialer Arbeit und in deren korrelie-
renden Schlüsselbegriffen wie etwa dem der Quali-
tätssicherung oder der Standardisierung verbirgt sich
dieser ökonomisierende Prozess und umgibt sich
mit dem Schein zeitgemäßer Professionalität – wo-
bei das Kriterium der Zeitgemäßheit Angepasstheit
an die Vorgaben der vorherrschenden Strukturen
und nicht die Klientinnen- und Klientenadäquate
Handlungsnorm ist.

Der Wunsch vieler Sozialarbeiterinnen und Sozial-
arbeiter nach Normalisierung und gesellschaftlicher
Akzeptanz scheint sich in diesem Unterwerfungs-
prozess aber nicht nur zu erfüllen, sondern überzu-
erfüllen. Um den Preis, Professionalität selbst aus
professioneller Erfahrung zu bestimmen, wird die
Professionalisierungsdebatte der Gegenwart zuneh-
mend von Momenten des Tauschgeschäfts, von Res-
sourcenknappheit und vor allem Zeitknappheit be-
stimmt, genauer: fremdbestimmt. Im Gegenzug
wird dem standardisierten Geist der Sozialarbeit
von standardisierten Normierungsinstitutionen in

standardisierten Qualitätsmanagementprozessen
Normalität attestiert. Inzwischen beginnt sich der
unter Effizienzdruck arbeitende Sozialarbeiter dem
unter Profitmaximierungsdruck arbeitenden Mana-
ger anzugleichen, repräsentiert der Sozialarbeiter,
die Sozialarbeiterin zunehmend die Kälte der gesell-
schaftlichen Monade, den aus dem Tauschverhältnis
historisch entstandenen Typus des Bürgers, dessen
das Tauschgeschäft komplementär bestimmende
Bedürfnis nach Ruhe, Ordnung und Sauberkeit sich
im Sozialen widerspiegelt.

Gerät Sozialarbeit zum Geschäft? Und wieso sollte
sie dies nicht (sollen), wenn doch die Warenform und
das Denken in Tauschverhältnissen schon längst der
Horizont unseres ganz alltäglichen Denkens und
Fühlens geworden ist? Eine moderne Gesellschaft
mit ihrer eingeschränkten Perspektive, alles nur noch
unter dem verwertenden Mechanismus des Geldes
zu sehen, eine Gesellschaft, deren Gefühlswelt sich
auf die Liebe zum Geld konzentriert und deren nor-
mierte Beziehungsfähigkeit personaler Liebe selbst
nur noch als eine – hoffentlich rentable – Investi-
tion in die Zukunft zu erfahren vermag, ist dabei,
eine ihr angepasste Sozialarbeit hervorzubringen.
Für diese Sozialarbeit wird Unterwerfung unter die
Dynamik des Kapitals leitend und begriffsbildend
sein. Dynamik des Kapitals bedeutet aber vielerlei,
unter anderem eine Beschleunigung aller Lebens-
verhältnisse: „Wenn Zeit Geld ist, scheint es mora-
lisch, Zeit zu sparen, vor allem die eigene, und man
entschuldigt solche Sparsamkeit mit der Rücksicht
auf den andern“ (Adorno 1980, S. 45) 

Zu erwarten ist, dass unter dem Druck der Beschleu-
nigung nicht nur die wirtschaftliche Effizienz, son-
dern auch die Verrohung der Menschen sich ins Un-
ermessliche steigern wird. Dem muss eine profes-
sionelle beschleunigt-beschleunigende Sozialarbeit
durch stärkere Verobjektivierung ihres Beziehungs-
geschehens korrespondieren: Verwertbar/messbar
sind nur verobjektivierte Fälle eines Allgemeinen,
nur solche sind statistisch erfassbar und somit
Grundlage der Sozialarbeit. Damit ist gesagt, dass
der gesellschaftliche Verdinglichungsprozess, der
bedeutet, den Einzelnen nicht als Person, sondern
als eine mehr oder weniger nützliche und funktio-
nierende Sache zu „behandeln“und zuzurichten,
in der Sozialarbeit mit anderen Mitteln fortgesetzt
(werden) wird. Sozialarbeit, die Kunst, dem anderen
verobjektivierend zu begegnen in dem Sinne, dass
der andere in seiner Problemsituation objektiv ana-
lysiert und diese Objektivierung gleichzeitig über-
wunden wird, diese Kunst, den anderen als Fall wahr-
zunehmen und gleichzeitig als einen, der„wesent-

107 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


lich“mehr und anderes ist als ein allgemeiner Fall –
individuum est ineffabile nannte das die traditionelle
Philosophie – ist eines der folgenreichsten Opfer der
Ökonomisierung.

Konsequent formuliert Josef Bakic in einem kritischen
Beitrag zur „Zauberformel“ Qualität und Qualitäts-
sicherung im sozialpädagogischen Kontext: „Die
Diskussion um Qualität vermittelt als Lösung eine
einfache und ökonomisch rationale Kontrolle. Was
dabei zwangsläufig außer Acht gelassen wird, ist
der personale Aspekt erzieherischer Tätigkeit“ (Ba-
kic 2009, S. 1). Die „[...] ökonomistische Suche nach
Flexibilität, Passgenauigkeit und Konsumfähigkeit,
die den Menschen als Humanressource nimmt und
zum verdinglichten Faktor für die Aufrechterhaltung
einer Warenaustausch- und Dienstleistungswelt
macht“ (Bakic 2007, S. 211), ist nun keine zu ver-
nachlässigende Rechenmethode, sondern ein Pers-
pektivenwechsel, „bei dem nichts weniger als die
Bestimmung des Menschen im Sinne der Humanitas
auf dem Spiel steht“ (ebd., S. 212).

Von der Destruktion der Gefühle durch die Vor-
herrschaft rechnender Rationalität als Moment
der Verdinglichung des Selbst
Der Zwang zu unbegrenzter Verwertbarkeit wird
formal fundiert in einer rechnenden Rationalität.
Adorno hält in seiner„Dialektik der Aufklärung“
fest: „Das Verdikt über die Gefühle war in der For-
malisierung der Vernunft schon eingeschlossen“
(Adorno 1981, S. 111). Was diesem Prozess als lei-
tendes Gefühl bleibt, ist die Kälte einer Gesellschaft,
die sich durch keine noch so große Liebe zum Geld
erwärmen wird können. Denn die „[...] praktischen
Ordnungen des Lebens, die sich geben, als kämen
sie den Menschen zugute, lassen in der Profitwirt-
schaft das Menschliche verkümmern, und je mehr
sie sich ausbreiten, um so mehr schneiden sie alles
Zarte ab. Denn Zartheit zwischen Menschen ist nichts
anderes als das Bewußtsein von der Möglichkeit
zweckfreier Beziehungen, das noch die Zweckver-
hafteten tröstlich streift [...]“ (Adorno 1980, S. 45).

Rechnendes Denken, das sich in Zweck-Mittel-Re-
lationen erschöpft, muss Zartheit in selbstbewusste
und sicherstellende Subjektivität verwandeln, die
sich dem anderen nicht zweckfrei-personal zuwen-
det, sondern konkurrierend entgegenstellt, sich vor
aller Kampfhandlung schon in einer Herr-Knecht-
Dialektik aufspreizt. Dieser Widerspruch aus dem
Gegeneinander der aufeinander gehetzten Massen
mag Reichtum als ungeheure Anhäufung von Waren
hervorbringen, zugleich aber „[...] tritt Verarmung
im Verhältnis zu anderen Menschen ein: die Fähig-

keit, den andern als solchen und nicht als Funktion
des eigenen Willens wahrzunehmen, vor allem aber
die des fruchtbaren Gegensatzes, die Möglichkeit,
durch Einbegreifen des Widersprechenden über sich
selber hinauszugehen, verkümmert“ (ebd., S.147).

Der „fruchtbare Gegensatz“, den Adorno hier an-
spricht, meint jene dialogische Dimension menschli-
chen Daseins, unser apriorisches Über-sich-selber-
Hinausgehen zu den anderen als Grundvollzug un-
seres Selbst-Seins, welches sich wesentlich in und
durch Sprache ereignet und zu verstehen gibt, aber
auch „vorreflexiv“in Befindlichkeit, Stimmung. Spra-
che nun ist es, die sich im Kontext rechnenden Den-
kens einengt – zwar informiert sie immer schneller
und in immer kürzeren „messages“, doch sie spricht
zunehmend nicht mehr: Denn das Wort, dem wir ein-
ander hörend vereignet sind, ist etwas wesentlich
anderes als eine Info-Einheit, die wir gehorchend
zur Kenntnis nehmen. „Wörter, Zahlen, Termine ma-
chen, einmal ausgeheckt und geäußert, sich selbst-
ändig und bringen jedem Unheil, der in ihre Nähe
kommt. Sie bilden eine Zone paranoischer Anste-
ckung, und es bedarf aller Vernunft, um ihren Bann
zu brechen“ (ebd., S. 154): Managementisierung2

schafft einen Raum ihrer eigenen Kontrolle und
Herrschaft, einen Raum, in dem der „Wahnsinn der
Normalität“ (Gruen 1987) wuchert, indem er sich
als Norm definiert.

Hier finden sich zerstückelte Sprache und zerstückel-
te, zwecks Optimierung und Sparsamkeit in immer
kleinere Jetzt-Punkte zerlegte Zeit zusammen und
bilden ein System, das Denken und Fragen nieder-
drückt zugunsten eines Getriebes und technologi-
schen Funktionierens im Fraglosen. „Als reine
Machtmittel aber nehmen die entzauberten Worte
magische Gewalt über die an, die sie gebrauchen“
(Adorno 1980, S. 154). Werden Worte instrumentell
verwendet, so muss sich der Sprachgebraucher sel-
ber seiner verstümmelten Sprache anpassen und
sich selber in seiner anthropologischen Tiefenstruk-
tur beschneiden, er muss sich zum Ding machen:
„Unterm Apriori der Verkäuflichkeit hat das Leben-
dige als Lebendiges sich selber zum Ding gemacht,
zur Equipierung. Das Ich nimmt den ganzen Men-
schen als seine Apparatur bewußt in den Dienst. Bei
dieser Umorganisation gibt das Ich als Betriebsleiter
so viel von sich an das Ich als Betriebsmittel ab, daß
es ganz abstrakt, bloßer Bezugspunkt wird: Selbst-
erhaltung verliert ihr Selbst. Die Eigenschaften, von
der echten Freundlichkeit bis zum hysterischen Wut-
anfall, werden bedienbar, bis sie schließlich ganz in
ihrem situationsgerechten Einsatz aufgehen. Mit
ihrer Mobilisierung verändern sie sich. Sie bleiben

108 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


nur noch als leichte, starre und leere Hülsen von
Regungen zurück, beliebig transportabler Stoff, eige-
nen Zuges bar“ (ebd., S. 261).

Im das Ganze erfassenden Prozess der Rationalisie-
rung werden Stimmung und Gefühl zum Unaufge-
klärten im Aufgeklärten, zum Nicht-Reglementier-
ten im Reglementierten, zum Nicht-Standardisierten
im Standardisierten, zum Archaischen – und müssen
deshalb instrumentell verwendet werden: aufgeklärt
als bloße Begleiterscheinung, reglementiert in einem
Normensystem, standardisiert zur Schaffung eines
erwünschten Image von sich selbst. Kurz: „Man“ weiß
nicht nur, wie man sich korrekt zu verhalten hat,
sondern auch, welche Gefühle erwartet werden,
dass man sie zeige. Nur als instrumentell Verstüm-
melte sind sie der Ratio ungefährlich, vermögen sie
die verengte Rationalität nicht zu sprengen, die in
ihnen sich meldende Weite und Tiefe des Daseins
nicht zum Vorschein kommen zu lassen.

Stimmung und Gefühl als menschliches Exis-
tenzial: Versuch einer phänomenologischen
Rekonstruktion 
Die Frage nach Gefühl und Stimmung im Kontext
ökonomisierter Sozialarbeit und rechnender Ratio-
nalität lässt diese einerseits als archaisch, als Relikt
unaufgeklärter und vorrationaler Zeiten, anderer-
seits als bedeutungslos erscheinen, da sie fraglos
als vorhandene seelische Begleiterscheinungen ge-
deutet und berechnend verwendet werden. Die
phänomenologische Rückfrage nach Gefühlen kann
nicht ohne weiteres von diesem alltäglichen Vorver-
ständnis ausgehen, sondern muss einen Schritt zu-
rückgehen, um Gefühle und Stimmungen in ihrer
Phänomenalität sich von sich selbst her zeigen zu
lassen. Adorno deutet an, was in Martin Heideggers
Daseinsanalytik phänomenologisch aufgewiesen
wird:„Kein Gefühl ist substantiell, dem nicht Erkennt-
nis innewohnt [...]“ (Adorno 1975, S.174) – dies sagt
zumindest, dass es auch jenseits des Instrumentel-
len Residuen ursprünglicher Erfahrung geben könn-
te und dass Gefühlen dann Erkenntnis innewohnt,
das heißt dass sie etwas zu verstehen geben.

Heidegger sucht in seinem daseinsanalytischen Werk
„Sein und Zeit“ in ontologischer Absicht den Selbst-
vollzug menschlichen In-der-Welt-Seins aufzuweisen,
gegen die vorherrschenden alltäglichen Deformie-
rungen die Grundstrukturen menschlichen Daseins
freizulegen, Menschsein sich in seiner Möglichkeit
sich von ihm selbst her sich zeigen zu lassen. Ge-
stimmt „ist einem so und so“ (Heidegger 1983,
S. 410): In diesem - vorreflexiv gegebenen – „‚wie
einem ist’ bringt das Gestimmtsein das Sein in sein

‚Da’“ (Heidegger 1979, S. 179), in die Erschlossen-
heit seiner selbst. Stimmung lässt „die Offenbarkeit
des Seienden geschehen“ (Heidegger 1980, S. 82).
Solcherart ist die Grundstimmung die ursprüngliche
Versetzung des Menschen in die Weite des Seienden
und die Tiefe des Seins. Sie ist „eine Weise im Sinne
einer Melodie, die [...] für dieses Sein [das Da-Sein,
Anmerkung des Autors] den Ton angibt, das heißt
die Art und das Wie seines Seins stimmt und be-
stimmt“ (Heidegger 1983, S.101). Kurz: die „Grund-
weise, wie das Dasein als Dasein ist“(ebd.). Als diese
Grundweise ist Stimmung konstitutiv für menschli-
ches Selbstsein: In der jeweiligen Stimmung befin-
det sich das Dasein je so, dass es sich als vor es
selbst gebracht findet.

Menschliches Dasein vollzieht sich immer schon in
einem Ganzen, ohne dieses Ganze zu erfassen. Die-
ses „im Ganzen“, worin das Dasein geschieht, ist
selber nicht wiederum ein Seiendes, sondern jenes a
priori Offene, das uns in der Stimmung „überkommt“:
„Die Stimmung macht gerade das Seiende im Gan-
zen und uns uns selbst als inmitten desselben be-
findlich offenbar“ (Heidegger 1983, S. 410). Dieses
im Ganzen überkommt uns zum Beispiel in der Lan-
geweile, in der einem langweilig ist (Heidegger 1983,
S.117-249; dazu auch Vorlaufer 2008), oder geht uns
auf in der Freude an der Gegenwart des Daseins
eines geliebten Menschen (Heidegger 1978, S.110)
oder in der Angst als einer ausgezeichneten Erschlos-
senheit des Daseins (Heidegger 1979, S. 174 ff.).

Die stimmungsmäßige Erschlossenheit vor jeder Re-
flexion zeigt Heidegger etwa an folgendem Beispiel:
Ein Mensch, mit dem wir zusammen sind, wird von
Traurigkeit überfallen – was ereignet sich hier? „Es
ist alles wie sonst und doch anders, und nicht etwa
nur in dieser oder jener Hinsicht, sondern, unbescha-
det der Selbigkeit dessen, was wir tun und wofür
wir uns einsetzen, das Wie, in dem wir zusammen
sind, ist anders“ (Heidegger 1983, S. 99). Seine Un-
zugänglichkeit bedeutet, dass die Art und Weise des
Miteinanderseins eine andere geworden ist. Seine
„Traurigkeit ist es, die dieses Wie (wie wir zusam-
men sind) ausmacht. Er nimmt uns in die Art, in der
er ist mit hinein, ohne daß wir selbst notwendig
schon traurig sein müßten. Das Miteinandersein,
unser Dasein, ist ein anderes, ist umgestimmt“
(ebd., S. 100). Daran zeigt sich: Die Stimmung ist
weder innen im Subjekt noch draußen, sondern das
„Wie unseres Miteinander-Daseins“ (ebd.) – keine
Begleiterscheinung, sondern „solches, was im vor-
hinein gerade das Miteinandersein bestimmt“(ebd.).
Sie ist dann gerade die Grundart, wie wir sind. So
aber sind wir wesenhaft und stets.

109 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


Hat „Befindlichkeit [...] je ihr Verständnis“ (Heideg-
ger 1979, S. 190), dann ist auch das Verstehen im-
mer schon ein gestimmtes. Sozialarbeit als verste-
hende Profession steht daher in einem wesentlichen
Bezug zu Gestimmtheit.

Professionelle Stimmigkeit: Soziale Arbeit
unter dem Anspruch von Stimmungen und
Gefühlen
Auch die durchrationalisierteste und effizienzopti-
mierteste Sozialarbeit ist von Gefühlen und Stim-
mungen begleitet – doch dieses „Begleiten“ muss
tiefer erfahren und gedacht werden als es die Ge-
fühls- und Vorstellungswelt des geschichtlich über-
kommenen Subjekt-Objekt-Dualismus und eine ver-
stümmelte Selbst- und Welterfahrung zulassen: Die
bisherigen Überlegungen haben für eine professio-
nelle Soziale Arbeit zur Folge, dass sie Gestimmtheit
als für ihr Verstehen und Handeln fundierend begrei-
fen kann. Denn Stimmungen durchwalten unser ge-
meinsames In-der-Welt-Sein, tragen auch den Welt
erschließenden oder verschließenden Bezug von
Sozialarbeiterin, Sozialarbeiter und Klientin, Klient
erschließen und verschließen Möglichkeiten unseres
Daseins, die verstehend zur Sprache gebracht und
aufgegriffen werden können.

Befindlichkeit, Verstehen und Rede sind deshalb für
Heidegger gleichursprüngliche Existenzialien, die
jeweils aus sich selbst aufeinander verweisen und
darin offenbar werden lassen, dass menschliches
Dasein primär Möglichsein bedeutet. Soziale Arbeit,
die sich nicht mit der ihr zunehmend zugewiesenen
technokratischen Rolle3 abfindet, Menschen nach
dem Bild des neoliberalen Totalitarismus zuzurich-
ten, sondern sich noch als unter dem Anspruch des
Anderen stehend versteht, das heißt in der Lage ist,
Klientinnen und Klienten personal zu begegnen, er-
fährt den tiefsten Sinn von Stimmigkeit ihres Han-
delns als ein Wahrheitsgeschehen: ein Geschehen,
wo einer Vergangenheit eine neue Zukunft einge-
räumt und so Gegenwart gelichtet, verhärteter Wirk-
lichkeit die Dimension offener Möglichkeit eröffnet,
menschliche Würde aus der Verborgenheit in ein Of-
fenes entborgen, Verdinglichung aufgehoben wird.

Sozialarbeit, die sich auf die Erfahrung des Anderen
in seiner Bedürftigkeit einlässt und diese Erfahrung
denkend entfaltet, erfährt sich dann nicht als tech-
nologische oder managende Profession, sondern
seinlassend, Möglichkeiten aufschließend – ihre
Praxis im Kontext hektischen Aktivismus als eine
Form des emanzipatorischen Lassens. Eine solche
Sozialarbeit wird ein anderes Verständnis von Zeit,
von Sprache oder Begegnung, letztlich von Subjekt,

Personalität und Menschenwürde haben als ein an
Effizienzkriterien orientiertes Managertum. Ihr Tun
bedarf eines anderen als des vorherrschenden rech-
nend-ökonomistischen Denkens: Die kapitalistische
Verwertungslogik kennt keine Dialogik, keinen inte-
gralen, den anderen in sein Dasein freigebenden
lógos, sondern nur eine Logik des Widerspruchs,
modern formuliert: der Konkurrenz. Der lógos der
Sozialarbeit, mithin deren légein, das heißt zum
Beispiel ihr Sagen, Benennen, zur Sprache bringen,
Hören, Beim-Namen-Rufen, bedarf zutiefst einer an-
deren, am Mit- und Durcheinandersein orientierten
personalen Dia-Logik – eines Denkens, das bisher
erst in Ansätzen von der Theorie der Sozialarbeit be-
ziehungsweise Sozialarbeitswissenschaft rezipiert
wurde. Ein sich Öffnen für den Anspruch der Ge-
stimmtheit und der in ihnen gefühlten Gefühle könn-
te ein solches Denken vorbereiten. Wo sie in ihrem
Anspruch wahrgenommen werden, wird auch der
Zuspruch der Sozialarbeiterin, des Sozialarbeiters
ein anderer, auf das Ganze und den abgründigen
Grund der Klientinnen und Klienten hin orientiert.

Sind wir immer schon gestimmt in der Welt, so müs-
sen wir auf den Anspruch von Stimmungen achten:
Sie sagen, wie es um uns steht – Grundstimmungen
wie Angst oder die tiefe Langeweile (in der es um
den abgründigen Grund unseres Existierens geht)
anders als die beiläufigen Stimmungen von Furcht
(etwa vor einem Rezensenten) oder die alltägliche
Langeweile (etwa wenn wir auf einen verspäteten
Zug warten). Das sprachlich-verstehende Offenbar-
machen der Welt, in die Stimmung uns trägt, ist, wie
es etwa die psychotherapeutische Daseinsanalyse4

längst erkannt hat, als hermeneutischer Prozess ein
zeitlicher mit Veränderungspotenzial. Gefühle und
Stimmungen – dort, wo sie zugelassen und nicht
versperrt werden –, die sich hartnäckig dem Be-
schleunigungsprozess widersetzen, verlangsamen,
verbinden, schaffen Nähe. Wo sie nicht technisch
hergestellt und instrumentell verwertet werden, be-
freien sie verdinglichte Subjektivität aus ihrer Kälte,
indem sie der Erfahrung der Gabe und Aufgabe des
Seins im Da, aus der und durch die die Fähigkeit ent-
springt, dieses Dasein eigens, das heißt selbststän-
dig zu übernehmen, einen ermöglichenden Raum
eröffnen. Das Achten auf Gestimmtheit könnte dann
eine Grundlegung einer professionellen Achtsamkeit
werden.

Die anthropologische Prämisse eines sich beschleu-
nigenden Kapitalismus ist, dass einem nicht nur
„Hören und Sehen“, sondern auch fühlendes Fühlen
„vergeht“, die Möglichkeit achtsamen Wahrnehmens.
Die Aufgabe einer von einer „Ethik der Achtsam-

110 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105


keit“5 getragenen Sozialarbeit, die nicht nur in der
Lage ist, das empirischer Forschung als Verifizierba-
res und Quantifizierbares etc. Zugängliche, sondern
auch Unerhörtes und Ungesagtes zu hören, wird im
Grundsatzdokument „Ethics in Social Work. State-
ment of Principles” der International Federation of
Social Workers (IFSW) und der International Associa-
tion of Schools of Social Work (IASSW) angedeutet.
Dort heißt es: „Social workers should act in relation
to the people using their services with compassion,
empathy and care.” In die deutsche Übersetzung hat
sich aber mit dem Verbum „behandeln” – wohl un-
beabsichtigt und wider die eigenste Intention – die
gegenwärtig vorherrschende Verdinglichungsten-
denz eingeschlichen: „Sozialarbeiter/-innen sollen
die Menschen, welche ihre Dienste nutzen, mit Mit-
gefühl, Einfühlungsvermögen und Achtsamkeit be-
handeln“ (IFSW 2004, S. 6). Dass Menschen mit
„Achtsamkeit“zu „behandeln“sind, ist ein Selbst-
widerspruch, in seiner Unauffälligkeit nur zu ver-
stehen, weil es „normal“ (geworden) ist, Menschen
analog den Dingen als zu- und vorhanden, nicht
aber daseinsmäßig zu begreifen und entsprechend
zu begegnen.

Anmerkungen
1 Silvia Staub-Bernasconi formuliert diese Umgestaltung des
Menschen allgemeiner: „Der Neoliberalismus als universelles
Projekt ist, um seine Herrschaft in allen Lebensbereichen aus-
zuüben, auf einen sich autonom wähnenden, sich selbst ma-
nagenden Menschen ohne Mitgefühl für andere, ohne Loya-
lität und Solidarität zu anderen Menschen, ohne Wissen über
die (Macht)Struktur und Dynamik von (Welt)Gesellschaft und
seine unterschiedliche Abhängigkeit von ihnen angewiesen“
(Staub-Bernasconi 2009, S. 26).
2 Vgl. dazu die kritischen Überlegungen von Galuske (2007).
3 Vgl. dazu den auf die Alltagssprache der Sozialen Arbeit hö-
renden Beitrag von Meerkamp (2007)
4 Vgl. dazu Wucherer-Huldenfeld (2006) und zu den philoso-
phischen Grundlagen der Daseinsanalyse allgemein siehe
Helting (1999).
5 Vgl. dazu die Dissertation von Conradi (2001), die bisher
insbesondere im Pflegebereich intensiv rezipiert wurde und
an die sich inzwischen weitere Überlegungen angeschlossen
haben. Zur allmählichen Rezeption in der Sozialen Arbeit
siehe Großmaß (2006).

Literatur
Adorno, Theodor W.: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie.
Drei Studien zu Hegel. GS 5. Frankfurt am Main 1975
Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem
beschädigten Leben. GS 4. Frankfurt am Main 1980
Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. GS 3. Frank-
furt am Main 1981
Bakic, Josef: Qualität und Effizienz. In: Bakic; Diebäcker;
Hammer (Hrsg.): Aktuelle Leitbegriffe der Sozialen Arbeit. Ein
kritisches Handbuch. Wien 2007, S. 200-216
Bakic, Josef: Sozialpädagogische Anmerkungen zur Quali-
tätssicherungsdebatte. In: soziales_kapital. wissenschaftli-

ches journal österreichischer fachhochschul-studiengänge
soziale arbeit Nr. 2/2009. Printversion: http://www.soziales-
kapital.at/index.php/sozialeskapital/article/viewFile/118/158.
pdf 
Callo, Christian: Handlungstheorie in der Sozialen Arbeit.
München 2005
Conradi, Elisabeth: Take Care. Grundlagen einer Ethik der
Achtsamkeit. Frankfurt am Main 2001
Galuske, Michael: „Wenn Soziale Arbeit zum Management
wird ...“ Anmerkungen zum aktivierenden Umbau der Sozia-
len Arbeit und seinen Niederschlägen in der Methodendebatte.
In: Krauß; Möller; Münchmeier (Hrsg.): Soziale Arbeit zwischen
Ökonomisierung und Selbstbestimmung. Kassel 2007, S. 333-
375
Großmaß, Ruth: Die Bedeutung der Care-Ethik für die Sozia-
le Arbeit. In: Dungs u.a. (Hrsg.): Soziale Arbeit und Ethik im
21. Jahrhundert. Leipzig 2006, S. 319-328
Gruen, Arno: Der Wahnsinn der Normalität. Realismus als
Krankheit. München 1987
Heidegger, Martin: Wegmarken (Einzelausgabe). Frankfurt
am Main 1978
Heidegger, Martin: Sein und Zeit (Einzelausgabe). Tübingen
1979
Heidegger, Martin: Hölderlins Hymnen „Germanien“ und
„Der Rhein“. GA 39. Frankfurt am Main 1980
Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt
– Endlichkeit – Einsamkeit. GA 29/30. Frankfurt am Main 1983
Heiner, Maja: Professionalität in der Sozialen Arbeit. Theore-
tische Konzepte, Modelle und empirische Perspektiven. Stutt-
gart 2004
Helting, Holger: Einführung in die philosophischen Dimensio-
nen der psychotherapeutischen Daseinsanalyse. Aachen 1999
Holl, Adolf: Mitleid im Winter. Erfahrungen mit einem unbe-
quemem Gefühl. Hamburg 1985
IFSW (International Federation of Social Workers) (Hrsg.):
International Declaration of Ethical Principles of Social Work
and International Ethical Standards for Social Workers. In:
http://www.ifsw.org/p38000739.html, 2004. Abruf am
20.4.2009
Meerkamp, Rainer: Der Sozialtechniker in der Sozialen Arbeit.
In: Soziale Arbeit 1/2007, S. 12-22
Nellessen, Lothar: Aufstellungsarbeit mit Organisationen
und Familien – ein Beitrag zu ihrer Entmystifizierung. In:
Krauß; Möller; Münchmeier (Hrsg.): Soziale Arbeit zwischen
Ökonomisierung und Selbstbestimmung. Kassel 2007, S. 679-
698
Staub-Bernasconi, Silvia: Wege aus der Misstrauensfalle.
Muss sich Soziale Arbeit von sich selbst befreien? In: SIÖ,
Sozialarbeit in Österreich 1/2009, S. 24-28
Vorlaufer, Johannes: Zeitvertreib und Langeweile oder Über
die Last der „langen Weile“ und die Sehnsucht nach Muße.
In: Soziale Arbeit 8/2008, S. 292-298
Weihs, Sandra: Die Relevanz und Akzeptanz der Intuition in
Theorie und Praxis professioneller sozialer Arbeit. Magisterar-
beit. München 2007
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Über den Bezug der
Emotionen zur Wahrheit. In: Daseinsanalyse. Jahrbuch für
phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie,
22/2006, S. 28-40

111 Soziale Arbeit 3.2010
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:28:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-3-105

