>Erlebnis< versus >Erfahrung«?
Motive soziologischer Krisenbewaltigung

KARL-SIEGBERT REHBERG

Grundbegriffliche Anndherungen

>Erleben< und >Erlebnis< sind leibnahe Ganzheitskategorien, die wissen-
schaftlich erst der Entschliisselung bediirfen, der abstrahierenden Neutrali-
sierung, wenn aus der Evidenz ihrer Selbstgegebenheit ein Sinnmaterial
fiir die psychologische oder soziologische Analyse werden soll. Gleich-
wohl erweisen sich diese, erst im 19. Jahrhundert herausbildenden, die Be-
ziehung zu Religion, Liebe und Kunst romantisch-pantheistisch auffassen-
den (Cramer 1972: 704) und spéter lebensphilosophisch inspirierten Kate-
gorien als Uberschreitung aller rationalistisch eingeengten Handlungsvor-
stellungen. In der Philosophischen Anthropologie ist >Erlebnis< vor allem
in Max Schelers (1973) Theorie der Formen, Arten und Modi emotionaler
Einstellungen, etwa von Liebe und Hass als Mittel der Entschliisselung ei-
nes alltdglich-praktischen Miterlebens der >Erlebnisse< und Zusténde ande-
rer bedeutsam. Solche Einsicht (im wahrsten Sinne des Wortes) ist nur
durch einen reflexiven Selbstbezug auf die eigene leibliche, also psycho-
physische Einheit moglich, worauf schon die erste Definition von 1838 in
W.T. Krugs >Encyklopddischem Lexikon« verweist: »Erlebnis heif3it alles,
was man selbst erlebt (empfunden, geschaut, gedacht, gewollt, gethan oder
gelassen) hat« und wird eben dadurch zur »Grundlage der eigenen Erfah-
rung« (vgl. Cramer 1972: 705). Fiir Wilhelm Dilthey (1979b: 139) wird
das >Erlebnis< dann den Wahrheitsanspruch der Geisteswissenschaften ge-
gen die naturwissenschaftliche Psychologie begriinden, denn Psychisches
sei nur im >Erleben« gegeben. Die Einheit von Innen- und Aulenwelt wer-
de gleichsam durch die »Erlebniswirklichkeit« gestiftet (vgl. Hoffmeister
1955). In diesem Sinne wird >Erleben< auch in Erich Rothackers (1969)
Uberlegungen zur >Tiefenperson« fortgefiihrt. Gestiitzt wird eine derartige

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | KARL-SIEGBERT REHBERG

>Erlebnisphdnomenologie« ebenso durch die Analysen des ontogentischen
Leistungsaufbaues des Menschen in der elementaren Anthropologie Ar-
nold Gehlens (1993). Der Erlebnisbegriff hatte als Selbstvergewisserung
der menschlichen Daseinsfiille auBerwissenschaftliche Quellen. In der his-
toristischen Verstehenstheorie und psychisch tiefgehender dann in den von
Edmund Husserl angeregten phinomenologischen Untersuchungen wur-
den Erlebnisse als intentionale Aspekte des umfassenderen >Bewuf3t-
seinsstromes< aufgefasst, bei Alfred Schiitz als »Erlebnisstile« (Schiitz/
Luckmann 1975: 43ff.). Wesentlich suchte man dabei im >Erleben< einen
Schliissel zur Analyse personaler Gegebenheiten. Man denke auch an Hen-
ri Bergsons (1982) Theorien des Verhiltnisses von Leibgegebenheit und
>Bildern« der eigenen Existenz und der Welt.

Dem romantischen Ursprung folgte dann im 20. Jahrhundert die Exp-
losion erlebnishaft-existentieller Steigerungen. Sie waren in Deutschland
vermittelt auch tiber die Jugendbewegung und andere Formen des Ge-
meinschaftsdenkens, das Helmuth Plessner (1981) als unbalancierte Be-
drohung der personlichen Integritét kritisiert hat. Aber es gab auch avant-
gardistische Formen des Ausdrucks >wesenhafter< Einheitserlebnisse (wie
z.B. im Ausdruckstanz). Als Abwehr des befiirchteten »Gehduses der Ho-
rigkeit« (Weber 1980: 835) der Moderne formierten sich auch politische,
mit Tatsehnsiichten verbundene, Steigerungsformen bis in ein expressi-
onshaftes (andernorts: futuristisches) Pathos sogar der Kriegsbegeisterung,
selbst des Sterbens. Samtlich waren das Motive, die zuerst in Frankreich,
dann im italienischen Faschismus einen Ausdruck fanden, schlieBlich in
abgeschwichter und stets beargwohnter Form auch im Nationalsozialis-
mus, der daraus einen Teil seiner Faszination gezogen hat. Max Scheler
(1976: 155f.) berichtet, dass Mussolini einem seiner Bekannten erzéhlt ha-
be: » Wir machen hier in Italien ein Praktikum der Geburt der Tragddie«
d.h. des »dionysischen< Menschen!« Scheler setzt das in Verbindung mit
der Ubernahme der Sport- und Jugendbewegungen mit ihrem neuen
»Leibgefiihl« oder der in den USA miéchtigen >eugenetischen Bewegungs.
Dort scheine es zugleich einen »Untergang des protestantischen Sittenide-
als« zu geben, also »die neuen erotischen Sitten der Jugend in allen Lén-
dern«, zudem »die grole Bewegung der Psychoanalyse und die moderne
Triebpsychologie«, die »weltumfassende Tanzwut« oder die »seit Nietz-
sche und Bergson entstandenen panvitalistischen Doktrinen, parallel zu
der »seltsamen Neigung unserer Tage zur dunklen Mystik«, schlieBlich die
neuen Mythen der »Sport- und Kino->Heldentypen««.

Zwar ist fiir jede wissenschaftliche Erschliefung der »Kreativitit des
Handelns«' ein Verstindnis von >Erleben< und der daraus gewonnen >Er-
lebnisse« unverzichtbar, jedoch will ich im Folgenden ein fiir die deutsche

1 So Joas (1992), bei dem die Erlebniskategorie allerdings nicht hervorgeho-
ben ist.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 135

Soziologie und ihre Verbindung mit der Zeitgeschichte charakteristische
Verschiebung von der Erlebnisemphase und gleichzeitigen Hinwendung
zu kiihleren, aber gleichwohl wirklichkeitsgesittigten >Erfahrungs«-
Kategorien nachzeichnen. Fiir manche der Autoren mag das ein nachtriag-
liches Purgatorium gewesen sein, eine erzwungene Reinigung von den ei-
genen Aufschwungphantasmen, welche durch die selbstproduzierte Ver-
hingnisgeschichte widerlegt worden waren. Die >Erlebnisgesellschaft<
(Schulze 1992) wiirde dann die massen-konsumistische Abspannungsvari-
ante all dessen sein, was man nicht unbedingt kulturkritisch zu verachten
hitte.

Im Folgenden wird ausgehend von diesen Grundgedanken der szien-
tistische Erfahrungsbegriff zum Ausgangspunkt genommen, um dann die
Mobilisierung praktisch-geschichtlicher (mit dem >Erleben< verbundener)
Erfahrungsgehalte aufzuzeigen, die unter bestimmten Bedingungen der ge-
sellschaftlichen Lage wiederum in einer Selbstbeschriankung auf’s >Empi-
rische< miinden konnen. Es wire dies Selbstaufklirung durch Erfahrung,
die den Entgrenzungsgefahren des Erlebnishaften misstrauen gelernt hat.

Dabei hat die Betonung der >Erfahrung« als einer sinnlich-praktischen
Erkenntnisform zwei Bezugsebenen, die schon begriffsgeschichtlich sicht-
bar werden, wenn man an die in den romanischen Sprachen festgehaltene
Nihe von »esperienza< und »sperimento< denkt, also von praktischer Erfah-
rung und dem systematisierten Durcharbeiten der Beobachtung (bis hin
zum wissenschaftlichen Experiment); im Franzosischen wird das sogar
zum Synonym: >experiéncex.

Zum einen geht es um die praktische Vertrautheit mit den Weltdingen
und die damit verbundene Wissens- und Personlichkeitserweiterung, um
ein Ausgreifen in die Welt, das rdumliche Metaphern nahe legt. In dem
deutschen Wort >Erfahrung< steckt ja auch die etymologische Erinnerung
daran, dass man sich sein Wissen buchstéblich >er-fahren< miisse, nicht
nur als Handwerksgeselle. Es traf dies auch auf die seit der Antike mobilen
(zumeist militirgestiitzten) Macht-Eliten und oft auch auf die priesterli-
chen oder gelehrten Deutungsspezialisten zu und ist heute eine Realitit fiir
die »globale Klasse« (Dahrendorf 2000), jedoch ebenso fiir groe Teile der
Bevolkerungen der reichen Linder (ganz zu schweigen von den Armuts-
wanderungen frither und heute).

Zum anderen erinnert die Wortverbindung an die experimentelle An-
reicherung unserer Weltkenntnis. In diesem Sinne sprechen wir von »Er-
fahrungswissenschaften«. Der Erfolg der Naturwissenschaften erdffnete
empirisch gestiitzte Verallgemeinerungen bis hin zur Formulierung von
>GesetzmiBigkeiten<, wihrend in den Kultur- und Sozialwissenschaften
(ganz gleich, ob sie nur »verstehend< oder auch »erkldrend« sein sollen) ein
erfahrungsgeleitetes Konzept der »Wirklichkeitswissenschaft« entwickelt
wurde. Max Weber (1968b: 170f.) meinte mit diesem Begriff allerdings
eine von der historischen Vielfalt ausgehende und auf Typisierungen beru-

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | KARL-SIEGBERT REHBERG

hende Forschung, welche er allen kausal-deterministischen Theorien ent-
gegensetzte. Im Falle der praktischen Erfahrung (die in marxistischer Tra-
dition emphatisch als »Praxis«, in ethnologisch-poststrukturalistischer Fil-
terung unter dem Begriff der »Praktiken« gefasst wird) wie auch im Falle
der szientistisch-kontrollierten Erfahrung kommen gesteigerte Verfii-
gungschancen ins Spiel, die nicht jedem offen stehen, handele es sich um
ein Arkanwissen der eigentlich Handlungsmichtigen oder um die speziali-
sierende Ausdifferenzierung wissenschaftlicher Disziplinen.

Diese Bestimmungen nun, die in ein aufklérerisches Fortschrittsmodell
der Erfahrungszunahme eingepasst sind, werden in der modernen Kultur-
kritik durch eine Differenzwahrnehmung problematisiert. Fiir die Massen-
gesellschaften wird ndmlich parallel zur Wissenserweiterung ein Erfah-
rungsverlust unterstellt. Danach leben wir heute, abgefiltert von priméren
Realitdten, nur noch aus einer medial vermittelten »Erfahrung zweiter
Hand« (Gehlen 2004: 51ff.), wie das der Formulierung Niklas Luhmanns
(1996: 9) korrespondiert, wonach alles, was »wir iiber unsere Gesellschaft,
ja tiber die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Massen-
medien«. Nicht weniger unterstellt Jean Baudrillard (2005) in seiner Theo-
rie der »Simulakren« eine zunehmende Unwahrscheinlichkeit unmittelba-
rer Erfahrungsmoglichkeiten. Dort folgt daraus aber keine Nietzscheani-
sche »Herden«-Verachtung oder konservative Skepsis den Massen gegen-
tiber. Vielmehr wurde in der postmodernen Betonung des Wucherns hyb-
rider Wissens- und Lebensstile die Annahme einer Erfahrungsvirtualisie-
rung affirmativ radikalisiert.

Wissen als Macht

Es gab ein Pathos der Wissenschaften, das die Enthiillung der Wahrheit als
Angriff auf die herrschenden Michte verstand, als ein aufklérerisches
Durchschauen, wie es das Selbstbewusstsein der Wissenschaftler seit der
Renaissance begriindet hat. In die methodischen Zweifel waren auch die
Evidenzen des Alltags eingeschlossen, die unmittelbaren Erlebnisgehalte
als Basis der Weltwahrnehmung. Erkenntnis schien geradezu an das Zer-
brechen des »Selbstverstindlichen« (wie es schon heifit) gebunden. Des-
halb auch konnte die auf de-komponierende wie auf konstruktiv-syn-
thetisierende Denkakte sich stiitzende (Natur-)Erkenntnis als anstoBig,
gar siindig erscheinen, als Hochmut oder SelbstabschlieBung gegeniiber
den menschlichen Lebensvollziigen. Schon der biblische Siindenfall, ins-
besondere dessen protestantische Umdeutung, nach welcher der Mensch
durch die methodische Beherrschung der Welt ein »viel seel’geres«2 Para-
dies in sich trage, liel dem »Willen zum Wissen« den Sturz in Endlichkeit

2 So zitiert Max Weber (1963: 80) John Miltons >Paradise Lost«.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 137

und Beschrinktheit des menschlichen Daseins folgen. Aber auch diese ur-
spriinglichste Erniedrigung des Menschen war schon mit einem, fiir das
Uberleben notwendigen, Beherrschungszuwachs verkniipft. Seit Francis
Bacon wurde Wissen dann selbst zu einer Macht sei es im Dienste einer
Betrachtung der Natur als einer gottlichen Schopfung, sei es in der Em-
phase innerweltlicher Weltverbesserung durch die Arbeiterbewegung oder
generalisiert in der (unzutreffend so genannten) »Wissensgesellschaft«.
Aber darin griindete nicht nur das positivistische Selbstbewusst-sein einer
methodisch angeleiteten Leitung der gesellschaftlichen Dinge auf der Ba-
sis rationaler und empirischer Erkenntnis, sondern das fiihrte auch zu je-
nem untergriindigen Zusammenspiel von Ermichtigung und Bemichti-
gung des Menschen durch Wissen, wie das Michel Foucault in seinen un-
terschiedlich ansetzenden, gleichwohl einer Grundfrage folgenden Analy-
sen der erkenntnisgestiitzten Ausweitung disziplinierender Macht themati-
siert hat. In alledem driickt sich die Uberzeugung aus, dass eine Enthiil-
lung des Verborgenen die Welt zu entzaubern vermoge und dass personale
Weltkenntnis zu systematisieren und wissenschaftlich zu domestizieren
sei. Weil diese Einstellung weltbildbestimmend wurde, konnte >Erfahrung«
mit ihr verflochten werden, dnderten sich die Erlebnis- und Erfahrungs-
werte angesichts der Beobachtungsinstitutionen, entstand eben eine ver-
wissenschaftlichte Kultur.

Mit der Imagination der Erkennbarkeit der Welt, weit tiber die Natur-
tatsachen hinaus, und der wissenschaftlichen Arbeiten, »die fiir eine Re-
form der Gesellschaft notwendig sind«, wurde im Projekt des Auguste
Comtes (1973) der Soziologie als komplexester aller Wissenschaften
(Comte 1883: 31) eine Sonderstellung eingerdumt, galt sie als auch prak-
tisch wirksame Schliisseldisziplin des »positiven Stadiums« der Mensch-
heitsgeschichte. Der Erfinder des disziplindren Kunstnamens, mit dem er
sich vom verbreiteten Begriff einer »physique sociale« (Quetelet 1914) ab-
setzen wollte, redete keinem Empirismus, keiner blolen »Fliegenbeinzih-
lerei« das Wort, sondern einer Struktur- und Bewegungswissenschaft,
welche sich durchgiingig auf beobachtbare Tatsachen stiitzen miisse.
Durch seine Kontakte zu Claude-Henri de Saint-Simon, dem er fiir mehre-
re Jahre als Sekretir diente und dem er die pedantische Sachlichkeit und
den weitausgreifenden Schwung seines Ideengebdudes entlehnte, hatte
schon Comte dem >Utopismus< zugunsten der gesellschaftlichen Reorgani-
sation auf wissenschaftlicher Basis entsagt. Vergleichbares tat Karl Marx
mit seiner Fundierung des Sozialismus durch strenge Wissenschaftlichkeit
(wenngleich selbst diese Ubereinstimmung die Verachtung nicht mildern
konnte, mit der Marx die Arbeiten Comtes kommentierte aber seine An-
griffe fielen ja stets schirfer aus, wenn er Nihen oder Ubereinstimmungen
befiirchten musste, also den meisten konkurrierenden sozialistischen Den-
kern gegeniiber).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | KARL-SIEGBERT REHBERG

Gleichwohl konnte diese positivistische Kultur sich mit Phantasmen
verbinden, wie das Gustave Flaubert an den provinziellen Statthaltern des
aus Paris berichteten methodischen Wissenschaftsfortschrittes bissig ent-
larvte, beispielsweise in >Madame Bovary«< an dem Apotheker Homais und
dem ungliicklichen Charles, schlieflich am Scheitern der ausgetiiftelten
Wissensprojekte von >Bouvard und Pecuchet«. Aber das industrielle und
sozialtechnologische Fortschrittsdenken war dadurch nicht widerlegt, zeigt
sich seither in vielen kithnen Zukunftsentwiirfen und wird in der Science-
Fiction-Literatur bis heute oft phantasievoll reflektiert.

Ubrigens zielten die durchdringenden, allen Aberglauben auflosen
wollenden, methodischen Erkenntnisfortschritte im 19. Jahrhundert fast
ausschlieBlich auf eine Einheitswissenschaft, eine umfassende theoretische
Erkldarung von Natur und Kultur, welche immer auf die Entdeckung von
GesetzmiBigkeiten gerichtet war sowie auf deren Verkniipfung zu umfas-
senden Theoriegebduden. Und wie immer die Wissenschaften ausdifferen-
ziert und von ihren Gegenstidnden mitbestimmt sein sollten, war es vor al-
lem doch der Fortschritt naturwissenschaftlicher Erkenntnis, welche zum
Modell der Wissensproduktion auch fiir andere Lebensbereiche wurde,
war es ein hochgesonnener selbstbewusster Szientismus, der schlieBlich
alle Weltkenntnisse zur Synthese zu bringen hoffte.

Dieses Selbstbewusstsein, das einheitliche Bedingungen und Zielset-
zungen mit der Vielfalt der Erkenntnisobjekte zu verbinden suchte, wurde
in demselben »biirgerlichen Jahrhundert« der Wissenschaftsglaubigkeit
bereits durch die eingangs erwihnte romantische Feinabstimmung des Er-
lebnishaften, der Ausdrucksfiille und Expressionswahrhaftigkeit irritiert
und relativiert. Bei Friedrich Nietzsche (1964: 336) etwa machte sich das
dann in einer, gegen die grofen Systemwissenschaften gerichteten Mobili-
sierung von Erfahrung (auch des Leidens) geltend. Dem »Positivismus«
wurde ein um schonungslose Klarheit bemiihter »Nihilismus«, eine erneu-
te Ent-Tduschung entgegengesetzt. Indem man die teleologisch-ideali-
stische Geistphilosophie pragmatisch hinterfragte und in jeder Erkenntnis
ein »Werkzeug der Macht« sah, kam man zu einem trieb- und interessen-
geleiteten Perspektivismus. Die leibgebundene Existenz erschien als
»Weltgrund«, aber nur in Bezug auf ein Tun und mogliche »Téter« (ebd.,
340). Gleichwohl wurde der emphatische Erlebnisbegriff zu einer Erkennt-
niskategorie. Das gilt fiir Wilhelm Diltheys (1979a) geisteswissenschaftli-
che Verstehenstheorie, sodann fiir die phdnomenologischen und herme-
neutischen Erkundungen der Sinnwelten. Und als Zeitgeist-Hintergrund
boten >Erlebnisse<« auch der wissenssoziologischen Rekonstruktion, iiber-
haupt soziologischen Theorien und Zeitdeutungen, Ansatz- und Anhalts-
punkte.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 139

Soziologie als Erniichterungsprojekt

Gegen die dlteren Gesellschaftstheorien von Hobbes und Locke bis zu
Marx als den analytisch-kritischen »GroBen Erzihlungen«, welche die
Entstehung des modernen Staates ebenso wie des modernen Kapitalismus
legitimierten oder kritisch verarbeiteten, ging es der akademisch sich insti-
tutionalisierenden Soziologie um speziellere Gesichtspunkte, mit der sich
die Griindungsviter erfolgreich in die arbeitsteilige Ausdifferenzierung des
universitdren Systems einzunisten wussten. Zwar waren die Anspriiche an
das neue Fach durchaus weitreichend: man denke an Durkheims akademi-
schen Erfolg im Rahmen der »Neuen Sorbonne« oder an die Empfehlun-
gen Carl Heinrich Beckers (1919) zur Einrichtung des »Synthesefaches«
Soziologie an allen deutschen Universititen, wodurch der Sinnkrise nach
der Niederlage von 1918 eine zugleich sachlich-konstruktive wie auch
weltanschaulich plurale Denkweise entgegengesetzt werden sollte. Fach-
wissenschaftliche Prizisierung und Deutungsfunktion konnten Hand in
Hand gehen.

Mit der Akademisierung der Sozialtheorie war somit ein Abriicken von
Zukunftsentwiirfen, den grofen Geschichtsphilosophien ebenso wie von
den einheitswissenschaftlichen Weltdeutungen verbunden. Ambivalenzen,
Gegenlidufigkeiten, unauflosliche Widerspriiche wurden zum Thema einer
zuweilen »tragisch« eingefidrbten Kultur- und Gesellschaftsbetrachtung. In
dieser Situation wurde nach anderen als den durch die quantifizierenden
und formalisierenden Wissenschaften vermittelten Erfahrungen gesucht:
»Geist« und »Leben« erschienen als Quellen menschlicher Existenz, wel-
che auch die wissenschaftlichen Wahrnehmungen leiten sollten.

Wenn Max Weber (1972: 1) auch in seiner inzwischen eingingig ge-
wordenen und deshalb in ihrer originellen Uberwindung der Windelband-
schen und Rickertschen Wissenschaftsaufteilungen kaum mehr erkennba-
ren Formulierung des ersten Paragraphen von >Wirtschaft und Gesell-
schaft« »Verstehen« und »Erkldren« durchaus zusammenband, so ist Fried-
rich H. Tenbruck (1989) darin doch Recht zu geben, dass Webers Wissen-
schaftskonzept gegen jede Suche nach allgemeinen Gesetzmifigkeiten ge-
richtet gewesen sei, wenn Weber etwa formulierte:

»Die Sozialwissenschaft, die wir treiben wollen, ist eine Wirklichkeitswissen-
schaft. Wir wollen die uns umgebende Wirklichkeit des Lebens, in welches wir
hineingestellt sind, in ihrer Eigenart verstehen den Zusammenhang und die Kul-
turbedeutung ihrer einzelnen Erscheinungen in ihrer heutigen Gestaltung einer-
seits, die Griinde ihres geschichtlichen So-und-nicht-anders-Gewordenseins an-
dererseits« (Weber 1968b: 170f.).

Jede historische Wissenschaft, auch wo sie im Dienste heuristischer Sys-
tematisierung steht, ist in diesem Sinne an die Wirklichkeits-, Erlebnis-

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | KARL-SIEGBERT REHBERG

und Erfahrungsfiille des Lebens gebunden. »Prinzipiell unmoglich« er-
schien es Weber (1968a: 113) zwar, diese umfassend abbilden zu wollen,
wohl aber, dass die »Bestandteile der gegebenen Wirklichkeit [...] als
>reale< Bestandteile einem konkreten kausalen Zusammenhang eingefiigt«
werden sollen.

Wissenschaftlich fundiertes Orientierungswissen wollte auch Max
Schelers durch eine philosophisch angeleitete Soziologie vermitteln. Be-
deutsam erschien ihm das besonders in einer historischen Situation, in
welcher der »uralte tragische deutsche Gegensatz von Macht und Geist«
iiberwunden werden konne, wenn man mit Vilfredo Pareto einsehe, dass
Demokratie und Elite einander nicht ausschldssen. Dem soziologischen
Blick Schelers (1976: 145ft.) erdffnete sich nach der Auflosung der alten
»Bluts- und Traditionseliten«, wie dem preullischen Adel, und nachdem
nach vorne weisende Parteieliten diese nicht ersetzt hitten, die Notwen-
digkeit einer »Einheit von Bildung und Macht«. Neue geistige Impulse
wiichsen, wie die faschistische Bewegung in Italien, als »Renaissancebe-
wegung der Kriegsteilnehmer und der italienischen Jugend«, aus einer Er-
lebnisgemeinschaft heraus. Sich durchaus von dem antidemokratischen
Modell des nietzscheanischen »Ubermenschen« distanzierend, gegeniiber
propagierte Scheler (1976: 151) einen, allen Beschrinktheiten der einzel-
nen Kulturen enthobenen »Allmenschen«. Dieser habe die Notwendigkeit
des kommenden Zeitalters (und somit auch der Philosophischen Anthropo-
logie) zu erkennen und zu realisieren: den »Ausgleich«. Scheler sah eine
Konvergenz unterschiedlichster Dualismen, ja sogar groBer Kulturkreise
als Zeitsignatur und als Aufgabe. Heute heifit das »Globabilitdt« oder
»Weltgesellschaftlichkeit«. Scheler sah diesen zunehmend sich vollzie-
henden und zugleich zu befordernden » Ausgleich« kultureller Differenzen
in der Relativierung der Rassenspannungen wie der Mentalititen, »der
Selbst-, Welt- und Gottesauffassungen der groflen Kulturkreise«, des
Minnlichen und Weiblichen (»Wert- und Herrschaftssteigerung des Wei-
bes«, ebd., 159), von Kapitalismus und Sozialismus, von Ober- und Unter-
klassen, von politischen Machtanteilen so genannter »Kultur-, Halbkultur-
und Naturvélker«, von Jugend und Alter, von Fachwissenschaft und Men-
schenbildern, von korperlicher und geistiger Arbeit, von »Gesamtkultur
und -zivilisation der Menschen« (ebd., 152).

Ihm erschien diese Tendenz nach einem Weltkrieg als »erstem wirkli-
chen Gesamterlebnis« der Menschheit (ebd., 152) als »unentrinnbares
Schicksal«, wobei er, wie Georg Simmel, das subjektive Korrelat dieser
Anndherungen in einer wachsenden Differenzierung des »geistigen Indivi-
duums Mensch« vermutete. Die damit verbundenen Prozesse einer »Ver-
hirnlichung« und »Re-sublimierung« sah er allerdings in Gegensatz zu
weit verbreiteten irrationalistischen und anti-intellektuellen Stromungen
der Zeit gestellt. Etwa propagierte der Mussolini-Faschismus eine vitalisti-
sche und aktivistische Verachtung fiir alle »Gehirnmenschen und Gelehr-

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 141

ten« (ebd., 155), wie sie sich ebenfalls in der futuristischen Aufschwung-
und Beschleunigungsbegeisterung fand. Uberhaupt giibe es eine »systema-
tische Triebrevolte« der Menschen des neuen Zeitalters gegen die einseiti-
ge, gleichwohl funktionell unumkehrbare »Sublimierung«, wodurch die
nietzscheanischen Formeln vom »Leben« ihren »Goldklang« erhielten,
wihrend die Gebildeten, dies durchschauend, sich umso mehr in den
Dienst des Ausgleichs als eines Werkes neuer Eliten zu stellen hitten
(ebd., 162ff.). So sollte ausgleichende >Erfahrung< gegen die sich selbst
abschlieSenden Evidenzen des >Erlebens« gesetzt werden.

Krisenerlebnis und planerische
Erfahrungs-Utopie

Diese historische Lage prigte auch noch die Ausgangsposition und das
programmatische Selbstbewusstsein der Wissenssoziologie Karl Mann-
heims, welcher seinerseits die liebgewordenen und ideologisch verfestig-
ten Dualismen traditioneller GroBideologeme durchschauen und durch ei-
ne relationierende und selbstreflexive Analyse von Kategorien, Denkmo-
dellen und Denkstilen ersetzen wollte. Auch hier waren es die erlebnis-
vermittelte Erfahrung jenes unumkehrbaren »Polytheismus« der Werte wie
Max Weber (1992: 99) eine Formulierung John Stuart Mills aufgenommen
hatte , welche dazu zwang, jedes Denken auf seine jeweilige »Seinsver-
bundenheit« zu beziehen und die unterschiedlichen Perspektiven gerade
dadurch in Kontakt zueinander zu bringen. Darin sah Mannheim die Auf-
gabe der »freischwebenden« Intellektuellen, denn der Intellekt ist wie Ge-
org Simmels >Philosophie des Geldes< (1958) zu entnehmen ist ein vermit-
telndes Medium, neutralisierend gegeniiber den Inhalten und deshalb
strukturanalog.

Solche Programme einer aktiven, an bestimmte Trigergruppen adres-
sierten Verpflichtung zur Aufkldrung sind immer mit Vorstellungen des
»Unsichtbaren« in aller empirisch erfassbaren Wirklichkeit verkniipft. Oft
hat man Mannheim vorgeworfen, er beschwore sirrationalerweise< eine
>Krise«, welche er durch den ihm zugeschriebenen >Relativismus«< selbst
befordert habe. Im englischen Exil, in das ihn die Nazis 1933 zwangen,
war es jedoch gerade die reale Krise des von Deutschland mit Krieg und
Vernichtung iiberzogenen europdischen Kontinents, die ihn dazu zwang,
die Summe seiner soziologischen Erfahrungen als Appell an die Gebilde-
ten (auch unter den Politikern) zu richten. Scheler darin nicht unéhnlich,
beschrieb er den »Umbau« der Massengesellschaften einerseits als Tatsa-
chenreihe. Diese Transformation wollte er auch zur Grundlage der Aufga-
benstellung fiir aufgeklirte Intellektuelle machen, welche der Regres-
sionsbereitschaft der Massen sich ebenso entziehen kénnten wie dem Re-
pressionsprojekt der Diktatoren (Mannheim 1935: 34). Nachdem die totali-

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | KARL-SIEGBERT REHBERG

tiren Systeme des 20. Jahrhunderts sich als morderische Realisierungen
der Entwiirfe des 19. Jahrhunderts erwiesen und auch die alten Eliten ab-
gerdumt oder zur schibigen Anpassung gebracht hatten, sah Mannheim
(ebd., 7) nichts weniger als die »soziale Umformung des Menschen« als
Aufgabe einer »Soziologie der Kultur«.

Dabei ist von Tatsachen auszugehen, etwa von der »Eindringlichkeit«
der Umformung der Wirtschaft, welche durch Inflation und (wie Mann-
heim sich schon damals ausdriickte) durch »strukturelle Arbeitslosigkeit«
das Schicksal der Massen prige (ebd., 6, 136f.). Eine soziologische Analy-
se, welche die Krise verstehen wolle, miisse wahrnehmen, dass zwei, lange
gehegte, Vorurteile zusammengebrochen seien: »einmal der Glaube an die
Dauerhaftigkeit eines >Volkscharakters<, zweitens der Glaube an einen
allm#hlichen >Fortschritt der Vernunft in der Geschichte«« (ebd., 11). Mit
einer Formulierung des Kunsthistorikers Wilhelm Pinder (1926) ging
Mannheim (1935: 14) von der »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigkeiten«
aus, weshalb er unterschiedliche gesellschaftliche »Disproportionalititen«
heraushob. Ein Beispiel sah er in der widerspriichlichen Fundamentalde-
mokratisierung mit ihrer, schon von Max Scheler beobachteten, Tendenz
zur »Stimmungsdemokratie« (ebd., 17ff.). So werde eine entscheidende
Spannung erzeugt zwischen »funktioneller Rationalitit«, samt der »Durch-
organisierung der Verhaltensweisen der Mitglieder einer Gesellschaft in
bestimmten Gebieten« auf der einen und der nachhinkenden »substantiel-
len Rationalitit« der Menschen auf der anderen Seite. Aus diesem von
Simmel (1958: 504ff.) als zunehmendes Auseinanderklaffen zwischen
»objektiver« und »subjektiver Kultur« beschriebenen Hiatus forme sich
leicht der »Ruf nach dem Fiihrer«. Nach den entsetzlichen Erfahrungen
mit der Manipulierbarkeit der Massen wollte Mannheim (1970) dem eine
liberale und aufgekldarte Form der Planung entgegensetzen (vgl. Boris
1971), dabei weiterhin eine Verbindung von wissenschaftlicher Erkenntnis
und Handlungsimperativen suchend. Da Politik in demokratischen Gesell-
schaften auch in ihren einzelnen Entscheidungen von der Mehrheit legiti-
miert werden miisse, ergebe sich jedoch das neuartige Dilemma, dass die
»biirgerliche Anstidndigkeitsmoral« des »kleinen Mannes« nicht linger un-
schuldig bleibe, da sie durch die elitiren Spezialisten der »Gewaltmoral«
und eines oft nicht vermeidbaren »Machiavellismus« nicht mehr »ge-
schiitzt« werde. Die in die Verhingnisse des politischen Handelns einbe-
zogenen Massen zudem noch manipuliert von den »Techniken zur Beherr-
schung der Massenseele« konnten sich nicht in die Sublimierungen von
»Cynismus und Selbstironie« fliichten und gingen deshalb »zur puren Bru-
talitdt« iiber (Mannheim 1935: 55ff.). Insofern gébe iibrigens die Bush/
Blair-Koalition im Irakkrieg dem Volk durchaus seine >Unschuld< wieder.
Obwohl Mannheim den vereinfachenden Suggestionen Gustave Le Bons
durchaus misstraute, wird in dieser merkwiirdigen Konstruktion auch die
These eines Erfahrungsverlustes der »Massen« sichtbar, welcher sie lenk-

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 143

bar mache (Mannheim 1935: 381:.).3 In dieser Situation habe die sozialwis-
senschaftliche Komparatistik und Kausalforschung die entscheidende auf-
kldrerische Aufgabe, zur Basis der »VorstoBtruppe« (ebd., 195) gesell-
schaftlicher Rationalitit zu werden, auch dadurch, dass sie abstrakt-
analytisches Denken mit der Anschauung konkreter Situationen derart
verkniipfe, dass eine Ubersetzung des rationalen Wissens in die Massenge-
sellschaft moglich werde. Diese Planungen sollen nicht apodiktisch-elitir,
vielmehr tentativ, also mit einem »Element des Suchens« (ebd., 203ff.)
verbunden sein. Hier waren die leidvollen Erfahrungen mit den Totalita-
rismen des 20. Jahrhunderts zur Grundlage einer soziologisch begriindba-
ren Losung geworden, die sich den ansteckenden Erlebnisgehalten sowohl
der Ohmmacht als auch der Machthypertrophie zu entwinden suchte. Die-
se auf eine biirgerliche Expertenkultur setzende, praktisch orientierte
Hoffnung auf eine Aufkldrung mit Leitungsanspruch erschien als zeitge-
méBes (aber auch -abhingiges) Resultat wissenssoziologischer Relationie-
rungen und erwies sich wohl selbst als illusionér, also erfahrungsarm.

Gemeinschaftsutopie und
Enttduschungsrealismus

Wenn die modernen, der Natur ihre Geheimnisse abzwingenden Wissen-
schaften auch alle Schleier der religiosen und magischen Vergangenheiten
zerrissen haben und auf diese Weise selbst zum Schliisselsymbol der neu-
en Welt des Menschen nach seinem »Ausgang aus selbstverschuldeter
Unmiindigkeit« (Kant) geworden sind, schien dieser Fortschritt und der
ihn bedingende Siegeszug zu einer, die Handlungen anleiten konnenden
Einheitswissenschaft doch schon am Ende des 19. Jahrhunderts als brii-
chig. Gegen deren Abstraktheit wurden die konkreten Gegebenheiten des
menschlichen Lebens und Erlebens und der historischen Vielgestaltigkeit
der menschlichen Existenzformen ins Spiel gebracht auch im Projekt einer
Philosophischen Anthropologie (vgl. Rehberg 1981, Fischer 2008).

Im Falle der Soziologie konnte dieses »konkrete«, mit der »Tatsehn-
sucht« der Zeit sich verbindende, Denken bei Hans Freyer (immerhin dem
Inhaber des ersten deutschen Lehrstuhles, der in Leipzig 1925 allein der
Soziologie gewidmet worden war, 1933 aber durch Anordnung der sichsi-
schen NS-Regierung in eine Professur fiir >Politische Wissenschaft< um-
gewandelt wurde) zu einer soziologisch reflektierten Selbstauflosung der
Soziologie fithren. Inm schwebte eine Gestaltung der Gesellschaft aus dem
Geiste politischer Theorie und einer aus historischen Bedingungen abge-
leiteten Wirklichkeitserfassung vor. Soziologie erschien als eine, durch die
Erlebnisse der Jugendbewegung und der >vo6lkischen Erhebung< im Prinzip

3 Siehe zu diesem Zusammenhang auch Rehberg (2005a).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | KARL-SIEGBERT REHBERG

bereits iiberwundene Wissenschaft der iiberlebten kapitalistischen Klas-
senkampf-Gesellschaft mit ihrem Parlamentarismus und Liberalismus,
dem Nationalstaat und dem vorgestrigen Schema von Bourgeoisie und
Proletariat (Freyer 1964: 8) all’ dies Auspriagungen des 19. Jahrhunderts,
welche zu iiberwinden seien.” Am Ende sollte die Soziologie als Wissen-
schaft jenes Sékulums durch eine Volks- und Gemeinschaftslehre ersetzt
werden.

Von Anfang an, schon in seinen expressionistisch-poetisierenden
Schriften, war es die Verbindung eines normativ wirken wollenden Wis-
sens und der erlebnissteigernden Tathandlungen, die Freyer unter symboli-
schen Titelkreationen anpries: >Antdus< (1918) verband Geist, Moralitit
und einen »Willen zum Werky, der sich in Pflicht und Gehorsam #duf3ere.
Wo einst der Mythos geherrscht habe, fiihle sich die Generation von 1918
nach dem Weltkriegserlebnis »tatbereit am Rande der Geschichte« ste-
hend, dazu gezwungen, eine neue »freie und schopferische« Kraft zu ent-
falten. Ersehnt wurde eine jugendbewegte Sittlichkeit, die dem Ubermen-
schen nachzubilden sei, insofern sie »jenseits von Schuld, Skrupel, Kon-
flikt und dem ganzen Mechanismus des menschlichen Gewissens« das Le-
ben lieben und das Schicksal annehmen sollte. Dem folgte 1923 >Prome-
theus<, wiederum als Aufruf zur »auBergewohnlichen Tat«, aber auf der
Basis der »entsetzlichen Selbsterkenntnis« eines Zeitalters »der seelischen
Not«. Es ist ein Buch iiber Macht und Gegenmacht der Revolte sowie iiber
die Macht, deren der Geist bediirfte, um sich aus seiner Ohnmacht zu be-
freien. Hier findet sich erstaunlicherweise ein, politisch allerdings ganz
anders eingefirbtes, Parallelmotiv zu Helmuth Plessners (1981a) Begriin-
dung einer Pflicht zur Macht, die sich aus dem Erlebnis der Bedrohtheit
und Selbstverlorenheit des Menschen speist. bei ihm allerdings gegen jede
Gemeinschaftssymbiose gerichtet ist. Wichtig, so Freyer, sei in dieser »ra-
tionalen Revolution« ein gesteigerter Wirklichkeitsbezug, denn der »neue
Geist« verlange, ganz »Realist« zu sein, nur dann konne er der Menschheit
seine Fragen oktroyieren. Derlei Hymnen 1935 folgte in >Pallas Athenex,
schon wihrend der NS-Herrschaft, die Vorwegnahme des Willens zum
Kriege endeten in einer nietzscheanisch eingestimmten Indienstnahme
auch der Wissenschaften fiir die »vulkanische Eruption« der »Volkswer-
dung«.

Dem folgte akademisch abgekiihlt 1930 eine umfassende Bestandsauf-
nahme der soziologischen Denksysteme, wobei Freyer (1964) mit Weber
»Wirklichkeitswissenschaft« gegen »wahllosen Empirismus« und alle un-
geschichtlichen Abstraktionen setzte. Allerdings unterschied er sich von
diesem schroff, indem er in der Werturteilsfreiheit den »grandiosen Irr-
tum« einer Gesellschaft sehen wollte, die nicht verstanden habe, dass sie

4 Vgl. zur Aktualitit des Klassenbegriffs Rehberg (2006) sowie Geb-
hardt/Heim/Rehberg (2007).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 145

bloB ein Durchgangstadium der historischen Entwicklung sei. Tatsédchlich
jedoch handelte es sich bei dem Wissenschaftsprinzip des stets zwischen
politischer Leidenschaft und wissenschaftlichem Verstehensehrgeiz hin
und her gerissenen Max Weber doch vor allem um ein asketisches Motiv
der klarsichtigen Selbstbeschrinkung. Freyer postulierte, in keiner Weise
im Sinne des »Mythos von Heidelberg« sprechend, dass Soziologie im
Chaos der krisenhaften Transformation der Klassengesellschaft von dem
handeln miisse, was »noch nicht gesellschaftliche Wirklichkeit, sondern
Intention gesellschaftlichen Wollens ist«. Dabei habe sie aber auch allen
Verfithrungen zum Utopischen zu widerstehen, wenn sie ihren Wirklich-
keitsbezug nicht verlieren wolle.

Uber die utopischen politischen Inselreiche hatte Freyer 1936 ge-
schrieben und eine Verfallsgeschichte des Utopischen geliefert, dessen
Vollform bei Platon zu finden sei, weil dieser einen Staat griindete und
nicht nur wie die schwicheren Nachfolger der Aufklidrung diesen verbes-
sern wollte. Es ging noch um ein »hohes Bild des Menschen« und nicht
wie es in anti-westlicher Wendung hie3 um eine »Mischung von Demo-
kratie, gutem Benehmen, Komfort und Hygiene«, an H.G. Wells’ >Men
like Gods< demonstrierte (Freyer 2000: 13). Im Jahrhundert der kapitalisti-
schen Industrialisierung und Massengesellschaft schien bei Freyer bereits
die utopische »Tiefpunkt« erreicht, in der nun Technik und die >soziale
Frage« der Verlingerung der Wirklichkeit ins Unvorstellbare dienten. Poli-
tik konne in dieser Lage »kein biindiges Gebilde« mehr erzeugen: »Aber
dafiir wird sie wirklichen Raum beherrschen und wirkliche Zeit gestalten,
wihrend die Utopie immer nur nirgends ist immer jenseits der Politik
bleibt« (ebd., 164ff.). Darin driickt sich der Wechsel vom >Erlebnis< zur
abgekiihlten >Erfahrung< aus, zu einem empiriebezogenen Pragmatismus
im Rahmen des Gegebenen.

Das wird zum Grundmotiv der in diesem Sinne wohl doch als »Schu-
le« (vgl. Uner 1992, Rehberg 2000) wirksamen Leipziger Soziologie in
der Bundesrepublik der 1950er und frithen 1960er Jahre (Rehberg 2000).5
Nach dem Desaster der nationalsozialistischen Gewaltpolitik vermochte
Freyer (1967: 79ff.) wiederum mit einem erfahrungsgeleitet-analytischem
Gestus die Einsichten iiber die schon iiberwunden geglaubte >biirgerliche
Gesellschaft« mit Beobachtungen des »Dominantwerdens technischer

5 Hans Freyers Studien iiber Machiavelli betonten in dieser Linie das Politi-
sche, also das Realistisch-Zergliedernde seiner Machtanalyse, wenngleich
das Buch von renaissancistischer Aufladung nicht frei ist. Durchweg gibt
Freyer sich niichtern und analytisch, so dass sogar der im Exil lebende Karl
Mannheim ihm zugestand, dass er den Zusammenhang von Planung und
Macht realistisch beschrieben habe. Und doch fiigt der Wissenssoziologe
klarsichtig hinzu, was das »Faschistische in den Formulierungen Freyers«
sei, nimlich seine »Uberbetonung des MachtmiBigen«, so dass die Gewalt
zur Voraussetzung des Plans und die Diktatur zu seiner Grundlage werde.
Vgl. Mannheim (1935: 155) sowie Rehberg (2001).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | KARL-SIEGBERT REHBERG

Grundkategorien« und der unbegrenzten »Machbarkeit« so zu verbinden,
dass diese zu zentralen Kategorien seiner Theorie »sekundérer Systeme«
wurden. Nach den gescheiterten Mythisierungen folgte nun ein neuer Ap-
pell an die Verarbeitung konkreter Niederlage- und Noterfahrungen. Und
es schien wie bei Leopold von Wiese (1948: 27ff.) zu sein, der nach 1945
das »Verhidngnis« nicht im verbrecherischen System Hitlers, sondern in
der Biirokratie, also in der Emanation einer uniiberwindlichen Systemlogik
zu sehen empfahl.

Antiutopische Erfahrungsnéahe

Arnold Gehlen (1993: 149ff.), dessen »elementare Anthropologie« die Be-
deutung des Selbsterlebnisses fiir den menschlichen Leistungsaufbau so
unnachahmlich beschrieben hatte, reagierte auf die als »Epochenkrise« ge-
deutete und empfundene Zeit ebenfalls mit (existentiellen) Versuchen ei-
ner personalen Bewiltigung (vgl. Rehberg 1994). Soziologie war fiir ihn
als Philosophen schon in Leipzig durch Hans Freyer und seinem sehr hete-
rogenen Umkreis prisent gewesen, gehorte also zu den Ausgangsbedin-
gungen seiner akademischen Orientierungen. Allerdings lehnte er wie seit
Wilhelm Dilthey viele seiner deutschen Kollegen dieses »westliche,
»franzosisch-angloamerikanische« Fach lange ab und duflerte sich vernich-
tend iiber diese Disziplin: Als er im Sommersemester 1933 den Lehrstuhl
des ins Exil gezwungenen Paul Tillich an der Frankfurter Universitét »ver-
trat«, sagte er hohnisch von ihm, dieser habe »tatsdchlich die Zeichen der
Zeit noch immer nicht begriffen und kann sich von seinen geliebten sozio-
logischen Kategorien nicht trennen«, wihrend es »jetzt gilte [...] eine be-
stimmte Sache zu erarbeiten und die albernen soziologischen Begriffe [...]
in den verdienten Ruhestand [zu] entlassen«.® Nach 1945 jedoch positio-
nierte auch Gehlen sich in der Linie Freyers und in enger Verbindung mit
Helmut Schelsky durch die Option fiir eine empirisch distanzierte Sozial-
forschung, die auf umfassende Zeitdeutungen gleichwohl nicht verzichten
wollte, zu denen Gehlen ja auch scharfsinnige Gedanken beigesteuert hat,
etwa mit der These von einer neuen »Superstruktur«:

»Heute ist der Zustand erreicht, in dem man die Naturwissenschaften, die Tech-
nik und das Industriesystem funktionell im Zusammenhang sehen muff« (Gehlen
2004: 12).

Soziologie wurde also schon vor ihrem Aufstieg zur Leitwissenschaft in
den 1960er Jahre und den ihr folgenden zwei Jahrzehnten zu derjenigen

6  Siehe undatierter Brief Gehlens an seinen damaligen Studenten, den spéteren
ungarischen Soziologen Alexander Szalai (Briefnachlass).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 147

Wissenschaft, welche die neuen gesellschaftlichen und vor allem politi-
schen Verhiltnisse und den nach 1945 am besten verstehbar machen konn-
te. Das galt, jenseits der unterschiedlichen wissenschaftlichen Herkunft,
der politischen Uberzeugungen und Lebensschicksale fiir alle Griinderfi-
guren der Nachkriegssoziologie, besonders selbstverstindlich fiir diejeni-
gen, die in den 1950er Jahren ihre erste Professur erhielten. Man wandte
sich etwa der Industriesoziologie, nach der umfassend politisierten und
durch Politik ruinierten vorhergehenden, nun der nach-totalitiren Wirt-
schaftsgesellschaft zu (vgl. Lepsius 1979). Auch noch in Gehlens (z.B.
2004: 579ff.) spiteren Arbeiten zur Soziologie als Disziplin blieb diese
Nachkriegskonstellation sichtbar: Zwar verstand er diese Fach durchaus
auch als historische Wissenschaft (ebd.), wenngleich ohne die Erfahrungs-
sicherheit groler Geschichtsschreiber, denn etwa fiir Thukydides, Polybios
oder noch Tacitus habe gegolten, dass man »oben stehen [muss], um etwas
zu sehen« (ebd., 336ff.). Auch konne die Soziologie nicht als »Rahmen-
wissenschaft« fiir die Geschichtsschreibung aufgefasst werden, denn es
habe sich als »iiberaus storend« erwiesen, »dass ganz wesentliche Grund-
kategorien [...] wihrend der letzten Stadien der vorindustriellen Feudalge-
sellschaft ausgeformt worden« seien, wie z.B. der Begriff des Biirgers
(ebd., 601). Zwar wusste Gehlen (ebd., 599) sich mit Auguste Comte einig
darin, dass die Soziologie der »Zusammengesetztheit« wegen an die Spitze
der Wissenschaften gehore, zumal auch noch anthropologische Fragen hi-
neinspielten. Aber im Mittelpunkt stand fiir ihn die »Genese der Moderni-
tit«, die neuen Daten der modernen Gesellschaft, vor allem der Umbau
von der Agrar- zur Industriegesellschaft als einer »absoluten Kultur-
schwelle«, sodann die funktionalen Betriebshierarchien, die Ausdifferen-
zierung von Verbandsformen (oder »Institutionen«) alles Probleme, die in
den Speziellen Soziologien zu behandeln sein. »Unsere industrielle Welt
ist erstmalig«, als ohne historische Analogien und gekennzeichnet durch
eine »Emanzipation der Teilaspekte«; so entstand eine neue »Umwelt,
[...], die an Gewaltsamkeit und zugleich Kiinstlichkeit alle Vergleichbar-
keiten hinter sich ldsst« (ebd., 611, 298, 289).

Diese neuen Realititen sollten zuerst einmal phidnomenal erfasst wer-
den, weshalb alle Formen empirischer Datenerzeugung und -interpretation
(einschlieBlich der heute wieder aktuell werdenden demographischen Be-
funde) empfohlen wurden. Allerdings bediirfe es auch der Intuition, wie
Gehlen (ebd., 582) mit Verweis auf David Riesmans bewunderte Studie
(1956) betont, eben einer Methode des »Sehenkonnens« und das unter den
Bedingungen einer pluralen Welt, die »Wertfreiheit« und Relativismus
vom Wissenschaftler verlangt (ebd., 596f.). Auch hat Gehlen vorwegge-
nommen, was in heute modischen Ansétzen geradezu als Paradoxiegebot
erscheint, dass ndmlich die »unerhorte Komplexheit und Farbigkeit der
modernen Gesellschaft« bedinge, dass sie »nur mit dialektischen Begriffen
und Gegensatzpaaren« noch beschreibbar sei (ebd., 226).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | KARL-SIEGBERT REHBERG

Deshalb auch wehrt Gehlen den im alten Kontinent weit verbreiteten
Vorwurf ab, die amerikanische Soziologie habe nur zusammenhanglose,
»theoretisch sozusagen ungetaufte Einzelstudien iiber alles Mogliche als
bloBe Faktenwissenschaft« hervorgebracht und wenn das wahr wire, wiir-
de er das sogar als eine Tugend bezeichnet haben: »Gerade in der Emanzi-
pation von theoretischen Ambitionen sehe ich einen Zug zur Modernitit«
(ebd., 607). Attraktiv sei das Fach, weil alle Wissenschaften eine »Nei-
gung zur Soziologisierung ihrer eigenen Probleme« zeigten (ebd., 612).
Gleichwohl prognostizierte er bereits Zukunftsschwierigkeiten fiir die So-
ziologie, vor allem im Verhiltnis zur modernen Intellektuellenkultur (ebd.,
616). Und auf dem Umweg iiber die Kritik an den Intellektuellen als den
verantwortungslosen Alltags-»Utopisten« der Gegenwart, in der Abwehr
derer, welche die Soziologie zum Medium ihrer Weltverbesserungsrheto-
rik gemacht hitten, kommt Gehlen zu einem Grundmotiv seines eigenen
Disziplinwechsels von der Philosophie zur Soziologie zuriick: Ihre Rolle
habe die letztere in erster Linie in der Gesellschafts- und Politikberatung
zu suchen, oder wie er schirfer formulierte sich als »administrative« bzw.
»gouvernementale Hilfswissenschaft« zu bewihren (ebd., 612, 602).

Fiir Gehlens Position konnte man zusammenfassend sagen, dass aller-
dings lange nach Hegels Prognose auch fiir ihn die Philosophie an ein En-
de gekommen zu sein schien und die Realitit sich seither in Spezialwis-
senschaften selbst reflektiere. Das klingt niichtern, jedoch war der Hinter-
grund dramatisch. Die Selbstzerstorung des kurzlebigen Deutschen Rei-
ches hinterlie} auch fiir Gehlen ein Land, das »aus der Geschichte gefal-
len« war, erniedrigt wie einstmals Athen im Jahre 404 v. Chr., langfristig
eingefiigt in die Pax Americana wie jener Stadtstaat in das mazedonische
Grofireich und gefiihrt von Intellektuellen (wie in dem antiken Fall die
Philosophen ihre »achsenzeitliche« Karriere gemacht hatten). Aber wih-
rend nach 1945 viele Zeitgenossen die Katastrophik beschworen, ging Ge-
hlen zur Tagesordnung der Mikrobeobachtung einer Gesellschaft iiber, die
den entscheidenden Michten nur noch ausgeliefert sein wiirde. Deren Bin-
nenverhiltnisse wurden zum Thema, Soziologie somit zur addquaten Wis-
senschaft fiir die Beobachtung dieser nach-politischen Zustinde. Gehlen
verband das mit (nietzscheanischen) Dekadenz-Motiven, und das Gegen-
bild wird (diesmal mit einer Fehlprognose verbunden, wie wir inzwischen
wissen) en passant geliefert:

»Die MalBstibe von Ruhm und Grofe der Volker sind zwar bei uns kompromit-
tiert und vergessen, aber sie gelten ja nun bei den zwei einzigen Groméchten,
deren Zukunftskraft wohl niemand bezweifelt: Ruland und China« (ebd., 550).

Dann ist man fiir das Abendland schnell in der >post-histoires, sieht eine

»Fossilisierung im Modus der Beweglichkeit« (ebd., 325) aufsteigen und
dies auf »stationdrer Basis« (vgl. ebd., 283ff.).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 149

Was nun die mit der Machtabriegelung verbundene Theorieaskese un-
ter solchen Umstinden betrifft, konnte man im Werk Niklas Luhmanns
zwar viele Ubereinstimmungen mit (dem von dem systemtheoretischen Er-
folgsautor spiter gerne verschwiegenen) Gehlen sehen, etwa im Hinblick
auf die funktionale Ausdifferenzierung und die »Erstmaligkeit« der Mo-
derne. Jedoch konnte Luhmanns Entscheidung fiir eine Theorieproduktion
von elaborierter Kiinstlichkeit als Gegenposition erscheinen, wenn »Theo-
rie« fiir Gehlen nicht vor allem Geschichtsphilosophie bedeutet hitte. Geh-
len stand darin iibrigens durchaus auch der Auffassung René Konigs
(1958: 7) nahe, der nach allen (auch ihn fasziniert habenden, aber friih
auch kritisierten) Existentialismen und Kulturphilosophien nach 1945 nur
noch eine Soziologie betreiben wollte, die »nichts als Soziologie« sei.
Nimmt man Gehlens Verzicht auf jedes kritisch-moralische Raisonnement
hinzu, so deckt sich seine Position iiberhaupt mit dem Selbstverstindnis
vieler Nachkriegssoziologen. Aber wihrend er (wie viele von diesen) auf
die Selbstevidenz des Empirischen setzte Helmut Schelsky formulierte so-
gar, Aufgabe der Soziologie sei es, zu zeigen, »was sowieso geschieht und
gar nicht zu dndern ist« (1967: 126) , reagierte der jingere Luhmann auf
dieselbe Ausgangslage mit dem Konstruktivismus einer theoretisierenden
Sublimierung.

» Realitatsdrall« und Aufbauwille

Helmut Schelsky hat allenfalls René Konig vergleichbar, der mit ihm in
einer ambivalenten Beziehung stand, wie kaum ein anderer dazu beigetra-
gen, die Soziologie in der frilhen Bundesrepublik Deutschland zu einer
Schliisselwissenschaft fiir die damalige Zeitdeutung zu machen. Die Plau-
sibilitdt eines Buchtitels wie >Die skeptische Generation« (1975), seine In-
terpretationen der durch Krieg und Kriegsfolgen, durch Teilung und Flucht
umgestiilpten Sozialstruktur, samt der Erfindung des darauf passenden
Begriffs »nivellierte Mittelstandsgesellschaft« (Schelsky 1965) sind dafiir
priagnante Beispiele. Aber auch die Provokation seiner >Ortsbestimmung
der deutschen Soziologie< aus dem Jahre 1959, als er zu suggerieren ver-
suchte, diese Soziologie habe von den Nazis schon deshalb nicht zerstort
werden konnen, weil ihre »Melodien« bereits vor 1933 »durchge-spielt«
gewesen seien (Schelsky 1967: 37)", schlieBlich seine hochschulorganisa-
torischen Leistungen all das machte ihn zu einem der einflussreichsten
deutschen Soziologen der damaligen Zeit. Empirische Forschung sollte
gleichsam zum nach-ideologischen Fundament einer »indirekten Moral-
lehre« (Schelsky 1967: 11) werden, ebenso Erkenntnisse, wie Schelskys
(1960) sie in seiner damals vielbeachteten >Soziologie der Sexualitit< brei-

7 Vgl. auch Dahrendorf (1960).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | KARL-SIEGBERT REHBERG

ten Kreisen vermittelte. Auf Erfahrungsnihe und politischen Pragmatis-
mus stiitzte sich noch seine, auf die »68er«-Ereignisse reagierende Popula-
risierung der Gehlenschen Intellektuellenkritik, >Die Arbeit tun die ande-
ren< (1975), und die Auseinandersetzung mit dem utopischen Hoffnungs-
prinzip von Ernst Bloch (Schelsky 1979). Als Schelskys >Hauptwerk< kann
eher als eine seiner vielen und damals einflussreichen Monographien eine
Aufsatzsammlung gelten, in der die zwischen 1949 und 1961 erschienen
Studien von Schelskys »Realitéitsdrall« kiinden: >Auf der Suche nach
Wirklichkeit< (1965).%

Mitleidlos verabschiedete er in >Der Mensch in der wissenschaftlichen
Zivilisation< (Schelsky 1967: 439ff.) geradezu einer Programmschrift des
»technokratischen Konservatismus« auch die Pramissen der alten Staat-
lichkeit. Gezeichnet wurde das Bild einer von Sachgesetzen beherrschten
geschichtlichen Situation, durch die das Prinzip der Herrschaft aufgehoben
werde. So sei die Erfiilllung von »Sachzwingen« an die Stelle normativ
fundierbarer Entscheidungen getreten.

Das habe Konsequenzen fiir die Herrschaftsverhiltnisse: Waren sie seit
Beginn der Gesellschaftsgeschichte auf das »direkte Gegeniiber von Herr-
schenden und Beherrschten«, von Befehl und Gehorsam gegriindet, so
komme es in der wissenschaftlich-technischen Zivilisation zu einem ganz
»neue[n] Grundverhiltnis von Mensch zu Mensch [...], in welchem das
Herrschaftsverhiltnis seine alte personliche Beziehung der Macht von Per-
sonen iiber Personen verliert«. Damit hitten sich auch die Staatsziele in
einem Mafle verschoben, dass man heute sagen konne: »souverédn [ist],
wer iiber die hochste Wirksamkeit der in einer Gesellschaft angewandten
wissenschaftlich-technischen Mittel verfiigt«, und nicht mehr, wer erfolg-
reich und legitim Gewalt monopolisiert (Max Weber) oder iiber den Aus-
nahmezustand verfiigt (Carl Schmitt). So wird auch den Politikern der
Staat zur bloBen Organisation, die nicht linger »ein Ausdruck des Volks-
willens, noch die Verkorperung der Nation, weder die Schopfung Gottes
noch das Gefif3 einer weltanschaulichen Mission, weder ein Instrument
der Menschlichkeit, noch das einer Klasse« ist. Hatte Max Weber alle
Herrschaft an Legitimation gebunden, so behauptet Schelsky nun, dass die
moderne Technik keiner Legitimitit mehr bediirfe: »mit ihr >herrscht<
man, weil sie funktioniert und solange sie optimal funktioniert«. So wird
der »Staatsmann« und »Herrscher« zum Analytiker, Konstrukteur, Planer
und Verwirklicher: »Politik im Sinne der normativen Willensbildung fallt
aus diesem Raume eigentlich prinzipiell aus, sie sinkt auf den Rang eines
Hilfsmittels fiir Unvollkommenheiten des >technischen Staates< herab«.
Bei Schelsky liegt die politische Pointe darin, dass der »technische Staat«
die Demokratie auBler Kraft setze, »ohne antidemokratisch zu sein« (ebd.,
453ff.).

8 Siehe dazu Rehberg (2000b).

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 151

Auch hier zeigt sich, dass Schelskys empirisch gestiitzte Erniichterung
in der avancierten Systemtheorie Luhmanns fortgesetzt und dort geistreich
komplexiert wurde. Zwar hat dieser sich ganz pointiert in die Aufkldrungs-
tradition gestellt (wie schon der Reihentitel seiner Aufsatzsammlung >So-
ziologische Aufkldrung« belegt). Aber Eingriffs- und Steuerungsphanta-
sien sind fiir ihn ebenso anachronistisch geworden wie jede Erorterung
besserer Zustinde, welche als eine Variante laufender Kommunikation al-
ler Exklusivitit enthoben sind (vgl. Rehberg 2005b). Auffillig ist aller-
dings, dass Luhmann bis zuletzt mit den Sozialen Bewegungen nicht recht
fertig wurde, ihnen eine Kommunikationsfunktion also nur quer zu den
funktional ausdifferenzierten Teilsystemen zugestehen konnte. Darin stand
er den desillusionierten einstmaligen >Erlebnisautoren< Freyer und Schels-
ky (der dafiir sorgte, dass Luhmann innerhalb weniger Monate promoviert
und habilitiert wurde und ebenso dessen Berufung an die von Schelsky ge-
griindete Universitéit Bielefeld beforderte) nahe. An die Stelle empirischer
Sozialforschung trat bei Luhmann jedoch eine hoch-artifizielle und iro-
nisch-distanzierte Erfahrungsiibersetzung in die » Autopoiesis« einer geist-
vollen Theorie. Wenn die Utopien sidkularisierte Erlosungsreligionen ge-
wesen sein mogen, wire dies sozusagen die sdkularisierte Utopie.

Literatur

Baudrillard, Jean (2005). Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes
& Seitz.

Becker, Carl Heinrich (1919). Gedanken zur Hochschulreform. Leipzig: Quelle
& Meyer.

Boris, Dieter (1971). Krise und Planung. Die politische Soziologie im Spitwerk
Karl Mannheims. Stuttgart: Metzler.

Comte, August (1883). Die positive Philosophie im Auszuge von Jules Rig.
Bd.1. Leipzig: Diirr.

Comte, Auguste (1973). Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine Re-
form der Gesellschaft notwendig sind. Miinchen: Hanser.

Cramer, K. (1972). »Erleben, Erlebnis«. In: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie. Basel: Schwabe & Co. Sp. 702-711.

Dahrendorf, Ralf (1960). »Die drei Soziologien. Zu Helmut Schelskys >Ortsbe-
stimmung der deutschen Soziologie««. In: Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 12. Jg. S. 120-133.

Dahrendorf, Ralf (2000). »Die globale Klasse und die neue Ungleichheit«. In:
Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europdisches Denken. 54. Jg. S. 1057-1068.

Dilthey, Wilhelm (1979a). Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch ei-
ner Grundlegung fiir das Studium der Gesellschaft und der Geschichte. Ers-
ter Band. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. I. Stuttgart: Teubner.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | KARL-SIEGBERT REHBERG

Dilthey, Wilhelm (1979b). Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den geistes-
wissenschaften. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. VII. Stuttgart: Teub-
ner.

Fischer, Joachim (2008). Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des
20. Jahrhunderts. Miinchen: Alber.

Freyer, Hans (1918). Antius. Grundlegung einer Ethik des bewussten Lebens.
Jena: Diederichs.

Freyer, Hans (1923). Prometheus. Ideen zur Philosophie der Kultur. Jena: Diede-
richs.

Freyer, Hans (1935). Pallas Athene. Ethik des politischen Volkes. Jena: Diede-
richs.

Freyer, Hans (1964). Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft. Logische Grund-
legung des Systems der Soziologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft.

Freyer, Hans (1967). Theorie des gegenwirtigen Zeitalters. Stuttgart: DVA.

Freyer, Hans (2000). Die politische Insel. Eine politische Geschichte der Utopien
von Platon bis zur Gegenwart. Wien: Karolinger.

Gebhardt, Gunther/Heim, Tino/Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.) (2007). >Realitit<
der Klassengesellschaft >Klassengesellschaft« als Realitdt? Dresdner Beitrige
zur Soziologie. Bd. 2. Miinster: MV Wissenschaft.

Gehlen, Arnold (1993). Gesamtausgabe. Bd. 3: Der Mensch. Seine Natur und
seine Stellung in der Welt. 2 Bde. Frankfurt/Main: Klostermann.

Gehlen, Arnold (2004). Gesamtausgabe. Bd. 6: Die Seele im technischen Zeital-
ter und andere sozialpsychologische, soziologische und kulturanalytische
Schriften. Frankfurt/Main: Klostermann. S. 5-137.

Hoffmeister, Johannes (1955). »Erleben«. In: Ders. (Hg.): Worterbuch der Philo-
sophischen Begriffe. Hamburg: Meiner. S. 214-215.

Konig, René (1958). »Einleitung«. In: Das Fischer Lexikon: Soziologie. Frank-
furt/M.: Fischer.

Lepsius, M. Rainer (1979). Die Entwicklung der Soziologie nach dem Zweiten
Weltkrieg 1945 - 1967. In: Liischen, Giinther (Hg.). Deutsche Soziologie seit
1945. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 25-70.

Luhmann, Niklas (1996). Die Realitit der Massenmedien. Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Mannheim, Karl (1935). Mensch und Gesellschaft im Zeitalter des Umbaus. Lei-
den: Sijthoff.

Mannheim, Karl (1970). Freiheit und geplante Demokratie. Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Nietzsche, Friedrich (1964). Der Wille zur Macht. Versuch einer Umdeutung al-
ler Werte. Stuttgart: Kroner.

Pinder, Wilhelm (1926). Das Problem der Generation in der Kunstgeschichte Eu-
ropas. Berlin: Frankfurter Verlags-Anstalt.

Plessner, Helmuth (1981a). Gesammelte Schriften. Bd. V: Macht und menschli-
che Natur. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 135-234.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOTIVE SOZIOLOGISCHER KRISENBEWALTIGUNG | 153

Plessner, Helmuth (1981b). Gesammelte Schriften. Bd. V: Grenzen der Gemein-
schaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S.
7-133.

Quetelet, Lambert Adolphe Jacques (1914). Soziale Physik oder Abhandlung ii-
ber die Entwicklung der Fihigkeiten des Menschen. Jena: Fischer.

Rehberg, Karl-Siegbert (1981). »Philosophische Anthropologie und die >Sozio-
logisierung< des Wissens vom Menschen. Einige Zusammenhénge zwischen
einer philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland«. In:
Lepsius, M. Rainer (Hg.): Soziologie in Deutschland und Osterreich 1918-
1945. Sonderheft 23 der Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycho-
logie. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 160-198.

Rehberg, Karl-Siegbert (1994). »Existentielle Motive im Werk Arnold Gehlens.
>Personlichkeit« als Schliisselkategorie der Gehlenschen Anthropologie und
Sozialtheorie«. In: Klages, Helmut/Quaritsch, Helmut (Hg.): Zur geisteswis-
senschaftlichen Bedeutung Arnold Gehlens. Vortrige und Diskussionsbei-
trdge des Sonderseminars 1989 der Hochschule fiir Verwaltungswissenschaf-
ten Speyer. Berlin: Duncker & Humblot. S. 491-530.

Rehberg, Karl-Siegbert (2000a). »Hans Freyer Arnold Gehlen Helmut Schels-
ky«. In: Kaesler, Dirk (Hg.): Klassiker der Soziologie. Bd. 2: Von Talcott
Parsons bis Pierre Bourdieu. Miinchen: Beck. S. 72-104.

Rehberg, Karl-Siegbert (2000b). »Art. >Helmut Schelsky: >Auf der Suche nach
Wirklichkeit««. In: Kaesler, Dirk/Vogt Ludgera (Hg.): Hauptwerke der So-
ziologie. Stuttgart: Kroner. S. 367-372.

Rehberg, Karl-Siegbert (2001). »Aktion und Ordnung. Soziologie als Hand-
lungslehre: Leipziger Klassiker-Lektiiren«. In: Bohn, Cornelia/ Willems,
Herbert (Hg.): Sinngeneratoren. Fremd- und Selbstthematisierung in sozio-
logisch-historischer Perspektive. Festschrift fiir Alois Hahn zum 60. Ge-
burtstag. Konstanz: Universititsverlag Konstanz. S. 301-337.

Rehberg, Karl-Siegbert (2005a). »Die >gesichtslose« Masse und das >Ende der
Personlichkeit<«. In: Drepper, Thomas/Gobel, Andreas/Nokielski, Hans
(Hg.): Sozialer Wandel und kulturelle Innovation. Historische und systemati-
sche Perspektiven. Festschrift fiir Eckart Pankoke. Berlin: Duncker &
Humblot. S. 85-111.

Rehberg, Karl-Siegbert (2005b). »Konservativismus in postmodernen Zeiten:
Niklas Luhmann«. In: Burkart, Giinter/Runkel, Gunter (Hg.): Funktionssys-
teme der Gesellschaft. Beitrige zur Systemtheorie von Niklas Luhmann.
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. S. 285-309.

Rehberg, Karl-Siegbert (2006). »Die unsichtbare Klassengesellschaft. Eroff-
nungsvortrag zum 32. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie.
In: Ders. (Hg.): Soziale Ungleichheit, kulturelle Unterschiede. Verhandlun-
gen des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Miin-
chen 2004. 2 Bde. Frankfurt/Main: Campus. S. 19-38.

Riesman, David/Denney, Reuel/Glazer, Nathan (1956). Die einsame Masse.
Darmstadt: Luchterhand.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | KARL-SIEGBERT REHBERG

Rothacker, Erich (1969). Die Schichten der Personlichkeit. Bonn. Bouvier.

Scheler, Max (1973). Wesen und Formen der Sympathie. In: Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 7.Scheler, Max (1976). Der Mensch im Zeitalter des Ausgleichs.
In: Ders.: Spite Schriften. Bern: Francke Verlag. S. 145-170.

Schelsky, Helmut (1955). Soziologie der Sexualitit. Uber die Beziehungen zwi-
schen Geschlecht, Moral und Gesellschaft. Reinbek: Rowohlt.

Schelsky, Helmut (1965). Auf der Suche nach Wirklichkeit. Gesammelte Auf-
sitze. Diisseldorf: Diederichs.

Schelsky, Helmut (1967). Orstbestimmung der deutschen Soziologie. Diissel-
dorf: Diederichs.

Schelsky, Helmut (1975). Die skeptische Generation. Eine Soziologie der deut-
schen Jugend. Frankfurt/Main: Ullstein.

Schiitz, Alfred/Luckman, Thomas (1975). Strukturen der Lebenswelt. Neuwied:
Luchterhand.

Schulze, Gerhard (1992). Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegen-
wart. Frankfurt/Main: Campus.

Simmel, Georg (1958). Philosophie des Geldes. Berlin: Duncker & Humblot.

Tenbruck, Friedrich H. (1989). »Abschied von der >Wissenschaftslehre<? In:
Weil3, Johannes (Hg.): Max Weber heute. Ertrige und Probleme der For-
schung. Frankfurt/Main.: Suhrkamp. S. 90-115.

Uner, Elfriede (1992). Soziologie als >geistige Bewegung«. Hans Freyers System
der Soziologie und die >Leipziger Schule«. Weinheim: VCH.

Weber, Max (1958). Gesammelte politische Schriften. Tiibingen: Mohr.
Weber, Max (1963). Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus.
In: Ders. Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. Bd. 1. S. 17-206.
Weber, Max (1968a). »Roscher und Knies und die logischen Probleme der histo-
rischen Nationalokonomie«. In: Ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre. Tiibingen: Mohr. S. 1-145.

Weber, Max (1968b). »Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpo-
litischer Erkenntnis«. In: Ders. Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftsleh-
re. Tiibingen: Mohr. S. 146-214.

Weber, Max (1976). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie. 3 Bde. Tiibingen: Mohr.

Weber, Max (1980). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie. Tiibingen: Mohr.

Weber, Max (1992). »Wissenschaft als Beruf 1917/1919. Politik als Beruf 1919.
Tiibingen: Mohr. S. 71-111.

Wiese, Leopold von (1948). »Die gegenwirtige Situation, soziologisch betrach-
tet«. In: Verhandlungen des Achten Deutschen Soziologentages vom 19. bis
21. September in Frankfurt a.M. Tiibingen: Mohr. S. 20-41.

hitps:/dol.org/1014361/9783839408292-004 - am 14.02.2026, 19:18718. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

