Fundamentaltheologie und Asthetik

Impulse aus dem Werk Paul Ricceurs

Gerhard Larcher

Mit einem Essay zur »Poetik des Glaubens« nach Paul Ricceur sei
dieser einmal explizit beim dsthetischen Wort genommen, das ja der
Sache nach von Anbeginn in seinem Werk schon mit anklingt. Kei-
neswegs soll aber nur immanent tiber dessen Anstofe fiir eine »ds-
thetische Theologie« referiert, sondern ausgehend von Ricceur das
Verhiltnis von Fundamentaltheologie und Asthetik betrachtet wer-
den: Es geht um eine prinzipielle, fundamentaltheologische Pro-
grammatik, die in seinem Gesamtwerk aufgeworfen wird — und zwar
unter den Leitkategorien »Zeitdiagnostik«, »Subjekttheorie« und
»Glaubens- und Offenbarungshermeneutik« im Horizont literari-
scher und kiinstlerischer Asthetik.

Zunichst sollen nach kurzen, zeitdiagnostischen Vorbemerkun-
gen Ricceurs Impulse zu einer Poetik des Willens auf das spezifische
Verhiltnis von Subjektivitit und symbolisch vermittelter Sinn-
erschlieung als dsthetischer in Sprache und Bildern beziehungswei-
se in Textualitit und Visualitit weitergelesen werden. Das schliefSt
die Themen »Subjektivitit und Einbildungskraft beziehungsweise
Imagination«, »ésthetische Erfahrung und Kunst«, fundamental-
theologisch gewendet: die Sachfragen »Subjektivitit und Offen-
barung«, »Subjektivitit und Glaube« mit ein.

Hier zeigt sich ein werkgeschichtlich konstanter Topos bei Ri-
cceur, freilich unter dem Vorzeichen des Vorrangs der Sprache, wel-
che mittels einer analogischen Anndherung zwischen Symbol oder
Metapher und Werken bildender Kunst relativiert werden kann.!
Komplementir zu dieser subjekthermeneutischen, kriteriologischen

! Zu dieser asthetiktheoretischen Modifizierung fithlen wir uns ermutigt und legi-
timiert vor allem durch Ricceurs eigene Bemerkungen (abseits seiner grofien Pu-
blikationen) tiber »l’expérience esthétique« in: P. Ricceur, La critique et la con-
viction. Entretien avec Francois Azouvi et Marc de Launay, Paris 1995, S. 257—
278.

Poetik des Glaubens A~ 199

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Gerhard Larcher

»exégese de soi-méme« geht es unserem Philosophen freilich immer
auch um eine »exégese des signes extérieures«?; fundamentaltheolo-
gisch also um eine Hermeneutik der geschichtlichen Zusammenhin-
ge von Erinnerung, Narrativitit und Zeugnis, die sich fiir das sinn-
offene Subjekt im hermeneutischen Zugang, aber auch fiir die
Tradenten im Strom einer Uberlieferung erschliefen. Hierfiir soll
die mogliche Sachentsprechung »Erzihlakt«, »Zeugnis« und »Kunst
(-werke)« eine weiterfiihrende Rolle spielen.

Aspekte der dsthetischen Moderne als Kontext der
Fundamentaltheologie

Im Blick auf die Theologie der Gegenwart darf man wohl behaupten,
dass diese tendenziell eine von ihrem Gegenstand her ihr wesentlich
zukommende #sthetische Dimension zugunsten eines elaborierten
begrifflichen Diskurses und eines ethisch-politischen Pathos ver-
nachlissigt. Dies hat mit einer Engfiihrung oder Aufspaltung ihres
Rationalititsparadigmas seit der Neuzeit beziehungsweise der Neu-
scholastik zu tun, aus deren Schatten auch neuere Theologie oft nicht
wirklich herausgetreten ist. Auch nimmt sie die zivilisatorischen,
postmodernen Zeichen der Zeit im Sinne einer zwar ambivalenten,
aber weitreichenden #sthetischen Unterstrémung heute nicht ernst
genug.

Ricceur hingegen sieht den Vernunfthorizont der Moderne im
Prozess der Dekonstruktion der klassischen Metaphysik, der groflen
Erzihlungen und der Dezentrierung eines letztbegriindenden Cogito
von Nietzsche, Freud und Heidegger mitbestimmt, also prinzipiell im
Lichte einer Fundamentalisthetik, einer Hermeneutik des Verdachts
und einer neuen (Ereignis-)Ontologie. Er verweist die Theologie auf
ihre Situation zwischen metaphysischer und subjekttheoretischer
Desillusionierung nach der Erfahrung des Todes Gottes, in der es laut
Nietzsche immer »artistischer zugehen« wird (auch im Sinne kom-

2 P. Ricceur, »L’herméneutique du témoignagec, in: Lectures 3. Aux frontiéres de la
philosophie, Paris 1994, S. 107139, hier S. 130.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

pensatorisch asthetischer Weltanschauungen). In dieser Situation
sind alle zu eiligen Schritte in die Metaphysik oder andere ideologi-
sche Abkiirzungswege zur Rede vom Absoluten zu kritisieren.? Sol-
che Kritik ist auch fiir Ricceur eine Art »Frommigkeit des Denkens«
(Heidegger). Er spricht negativ von der Gefahr einer klerikalen Ein-
heit des Wahren und positiv von der notwendigen Offenheit einer
Poetik des Willens fiir ein zu denken gebendes Wort (Symbol/Zeug-
nis) als Gabe, fiir eine neue Ontologie nach dem Scheitern des be-
grifflichen Systemdenkens. Kurz, es bedarf einer sensiblen poeti-
schen Aufmerksambkeit fiir einen Glauben in einem nachreligiosen
und nachmetaphysischen Zeitalter. Eine solche Poetik miisste fiir
eine theologische Asthetik der Sprache, aber auch der in der Moderne
immer mehr dominierenden Bilder offen sein. Deren Resonanzraum
ist heute freilich die autonome moderne Kunst, nicht mehr das ordo-
metaphysische Programm der »alten« Asthetik von Augustinus bis
zur Hochscholastik.* Jenen Resonanzraum mit seiner Polysemie fun-
damentaltheologisch ins Spiel zu bringen, ist Aufgabe der beiden fol-
genden Schritte.

Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise
Glaube

a)  Subjektivitit und Symbol- sowie Kunstverstehen

Als erstes ist fiir einen Zusammenhang von Fundamentaltheologie
und Asthetik aus dem Geiste Ricceurs sein Ansatz bei einer Theorie
des Subjektes grundsitzlich zu bedenken — und zwar iiber die sprach-
liche Verstandigung hinaus. Auszugehen ist angesichts der moder-
nen Grunderfahrung einer Dezentrierung, Verwundung, Krinkung
des Cogito von dem Versuch einer indirekten, vermittelnden Herme-
neutik des Selbst, wie sie Ricceur werkgeschichtlich von Le Volontai-

3 Vgl. exemplarisch den Beitrag: P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaubec, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen
1974, S. 284-314.

4 Vgl. J.-P. Wils, »Autonomie der Kunst und Transzendenz¢, in: G. Essen und
M. Striet, Kant und die Theologie, Darmstadt 2007, S. 275-307, hier S. 279.

Poetik des Glaubens A~ 201

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Gerhard Larcher

re et L'Involontaired an, iiber Die Fehlbarkeit des Menschen® bis zu
Das Selbst als ein Anderer’ in Variationen immer wieder entwickelt
hat. In diesem dynamischen Prozess der Einholung der Willensspon-
taneitit als einer Dialektik des Selbst und des Anderen zeigt sich da
zunichst eine »affirmation originaire« vor und gegentiber aller Dif-
ferenzerfahrung. Diese »Freude des Ja in der Trauer der Endlichkeit«
als Identitdts- und Differenzerfahrung im Prozess eines »désir de
l'étre« (Jean Nabert) wird Stufe fiir Stufe in der Aneignung des An-
deren bewihrt. Schliefilich terminiert der Prozess einer unvollend-
baren Selbsteinholung in einer umfassenden Poetik der Hoffnung,
welche nach Ricceur zwischen philosophischer Reflexion mit ihren
Postulaten und der Symbolwahrnehmung vermittelt.

Man muss dabei — negativ kritisch gegeniiber allen Selbstsiche-
rungstendenzen des Willens — »die Idole toten und auf die Symbole
horchen«®. Die Einsicht in die konstitutive Endlichkeit und Fehlbar-
keit des Subjekts verbietet deshalb eine begrifflich spekulative
Selbsteinholung und verweist die philosophische Reflexion auf eine
symbolisch hermeneutische Dimension. In Die Interpretation. Ver-
such iiber Freud spricht er geradezu vom »Heiligen« als einer »Escha-
tologie« der Philosophie.® In diese ist die Fragestellung »Subjektivitit
und Imagination« einzutragen, damit sie sich tiber den Versuch einer
umweghaften, symbolischen Kreativitit in Kultur, Kunst und Religi-
on als ein anderes artikulieren und finden kann. Fiir Ricoeur geht es
schlieBlich um eine »convocation« des Subjektes, um ein entschei-
dungshaftes Sich-aufrufen-lassen der endlichen und fehlbaren Frei-
heit mittels einer Poetik des Willens, das bedeutet durch den Sinn-
gehalt der Symbole, Mythen, biblischen Texte und - wie ich
hinzufiigen mochte — der Kunstzeugnisse.

Im Rahmen einer »Poetik des Glaubens« ist es also um religiose
Sprache und um Zeichen und Bilder als Ausdruck jenes elementaren
»Wunsches nach Sein«, nach einer Ordnung des »Um-soviel-mehr«
einer Okonomie der Gabe zu tun. Diese semantischen und iko-
nischen Zeichen greifen in eine »Eschatologie der Subjektivitit« er-
filllend ein, leuchten im Konflikt der (Hoffnungs-) Bilder von sich

5 P. Ricoeur, Le volontaire et l'involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

¢ P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971.

7 P. Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

8 P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, 4. Aufl., Frankfurt 1999,
S. 68.

9 Ebd., S. 537, 539 ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

her fiir ein verstehendes Subjekt auf und sind nur in ésthetischen
Termini der »Gratuitit, d.h. der Gnade, zu fassen. Ricceurs frithe
Theorie des Symbols als eines polyvalenten Sinnspeichers, der zu
denken gibt, vermag in diesem Kontext auch einen Sinn erschliefSen-
den Eigenrang der visuellen Kiinste und der Kunstwerke anzudeu-
ten.'” Diese sind fundamentaltheologisch wirksam tiber »die produk-
tive Einbildungskraft als Empfangsstruktur fiir die Offenbarung«!,
entsprechend einer sinnlichen Logik der Gabe. Denn das Zum-Glau-
ben-Kommen als wachsende »Leidenschaft fiir das Mogliches, als
»Zugewinn an Handeln und Sein« kann nicht durch das begriffliche
Wort, nicht durch die ethische Anstrengung fiir sich (gegen Kant'?),
sondern vorrangig nur durch das sich symbolisch artikulierende Ge-
fiihl beziehungsweise die sich umkehrende Einbildungskraft vermit-
telt werden, welche zu konkreten Hoffnungszeichen und -bildern zu-
stimmen lassen. Es geht um das Vermogen des Erwachens zu einem
Uberschuss an Sinn in einer origindren Weise vermittels des Sym-
bols sowie des Kunstwerkes.’> Nur diese konnen die offene Geist-
struktur vorbereiten fiir eine Verinderung ihrer selbst im Sinne
einer »Metanoia« im Lichte der Offenbarung.'*

Wichtig erscheint also, trotz des scheinbar dominanten »linguis-
tic turn« bei Ricceur — oder gerade in dessen Konsequenz — die sym-

In Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse und mit Bezug auf Michelangelo

und Leonardo spricht Ricceur davon, dass das Kunstwerk »dem Kiinstler selbst

schon voraus (ist), es bildet mehr ein prospektives Symbol der persénlichen Syn-
these und der Zukunft des Menschen«. P. Ricoeur, »Die Kunst und die Freudsche

Systematike, in: Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 125-139, hier S. 138.

1 Vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als He-

rausforderung der Theologie, Mainz 2007, S. 257.

Vgl. P. Ricceur, »Une herméneutique philosophique de la religion: Kant, in:

Lectures 3, S. 19-40.

13 Ricceur spricht von der Natur des Mimetischen, die nicht darin bestiinde, das
Wirkliche zu reproduzieren, »mais a restructurer le monde du lecteur en le con-
frontant au monde de I'ceuvre; et c’est en cela que consiste la créativité de l'art,
pénétrant dans le monde de I’expérience quotidienne pour la retravailler de I'inté-
rieur. [...] & decouvrir des dimensions de 1’expérience qui n’existaient pas avant
I'ceuvre.« P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 260.

14 Diese »Umkehr-Leistung« des Kunstwerke, vor allem der abstrakten, hebt Ricceur

nachdriicklich in La critique et la conviction hervor. Man kann von einer Welt des

Kunstwerkes nur sprechen, wenn es beim Rezeptor »le travail de refiguration qui

bouleverse son attente et son horizon« (S. 263) auslost. Auf den zugrundeliegen-

den Prozess von »Glaube als s>Umkehr der Einbildungskraft« verweist nachdriick-

lich V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 272-282.

Poetik des Glaubens A~ 203

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Gerhard Larcher

bolische Erschlossenheit von Subjektivitit fiir Offenbarung in Wort
und Bild zu sehen. Es lsst sich hier auch mit Ricceur eine grundsitz-
liche Strukturanalogie zwischen dem Symbol- und dem Metaphern-
verstehen und der Kunsterschliefung fiir eine fundamentaltheologi-
sche Asthetik erkennen. Die Kiinste, zumal die abstrakten, fungieren
selbst als symbolische oder metaphorische Transzendenzindikatoren
und als Aufruf an das noch unvollendete Selbst des Rezeptors, als
bildnerisches Stimulans zur Vollendung von Gottebenbildlichkeit.

b) Hoffnungshorizonte zwischen Wort, Schrift und Bild

Im Blick auf eine solche Weiterfithrung von Ricceurs Ansatz ist es fiir
eine theologische Asthetik wichtig, vor dem angedeuteten subjekti-
vitdtstheoretischen Hintergrund ein spezifisches Zueinander von
Wort, Schrift und Bild, von sprachlicher Poesie und bildlich visueller
Poetik in Kunst und Religion zu bedenken. Denn iiblicherweise ver-
bindet man mit Ricceur eher nur eine Asthetik der poetischen Spra-
che, der »Moglichkeitsdichtung«.'s

Die lebendige Metapher zum Beispiel wire selbst von ihrer in-
neren Struktur her auch auf imaginativ-bildgebende Momente hin
zu bedenken?’¢, im Sinne eines »Sehens-als«. Als Ort der Generie-
rung von Sprache und Bild und der Vermittlung von beidem fungiert
dabei die (re-)produktive Einbildungskraft beziehungsweise Phanta-
sie als schopferische Grundkraft der Seele des Menschen, welcher so-
wohl »zoon logon echon« als auch »homo pictor« ist. Die Romantik
und der frithe Schelling sprechen da von »intellektueller Anschau-
ung« und von Kunst als deren Inhalt. Ohne aus ihr ein spekulatives
Prinzip wie im Deutschen Idealismus zu machen, ist die Einbildungs-
kraft, etwa als produktive (oder reproduktive) bei Kant mit ihren
Schematisierungsleistungen zwischen Begriff und Anschauung, zwi-

15 Vgl. im Blick auf das Fiktionale in Ricceurs Denken der Geschichte: A. Breitling,

Moglichkeitsdichtung — Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs Denken der Geschichte,
Miinchen 2007; vgl. zum Folgenden auch meinen Beitrag » Appelle und Parolen
im Wechselbezug von religiéser Sprache und Bild, in: P. Ebenbauer, R. Esterbau-
er und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008.
»L'ceuvre d’art peut avoir un effet comparable a celui de la métaphore: intégrer des
niveaux de sens empilés, retenus et contenus ensemble. L'ceuvre d’art est ainsi
pour moi l'occasion de découvrir des aspects du langage, que sa pratique usuelle,
sa fonction instrumentalisée de communication dissimulent ordinairement«.
P. Ricoeur, La critique et la conviction, S. 259.

EN

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

schen theoretischer und praktischer Vernunft, vor allem ein &sthe-
tisch produktives Vermogen der inneren Verbildlichung und des Se-
hens anderer, neuer Moglichkeiten (von »Moglichkeitsraumenc, wie
Ingeborg Bachmann treffend sagt). Insbesondere die poetische pro-
duktive Einbildungskraft'” dringt mit ihrem metaphorischen Poten-
tial in Bilder, ja treibt solche dynamisch hervor — auch wenn Ricoeur
diese nicht als visuelle anerkennen will.

Die Metapher als semantischer Kern religioser Expressivitit ver-
mittelt zum Beispiel in Grenzausdrucksweisen und Gleichnissen'®
zwischen Wort und Bild, nicht zuletzt durch ihre Extravaganz. Sie
ist das symbolisch-sprachliche Sinnmedium zur Entfachung auch
von zunichst inneren visuellen Bildern, zum Beispiel der Hoffnung
auf gegliicktes Leben (biblisch als Paradies, Land von Milch und Ho-
nig, Reich Gottes), der Gewaltlosigkeit (Schwerter zu Pflugscharen),
des »ewigen Friedens«, der Vollendung (Hochzeitsmahl) und so wei-
ter. Im metaphorischen Prozess entziinden sich tiber die inneren Bil-
der der Einbildungskraft sprachliche und visuelle Imagination an-
einander. Der semantische Schock der Metapher oder auch ein so
genannter ikonischer Kontrast (Gottfried Boehm) entsprechen ei-
nander. Denn auch das, »was in der ikonischen Differenz sichtbar
wird, der Gehalt, den sie hervorruft, meint etwas Abwesendes«. »Die
Macht des Bildes bedeutet »il fait voir¢, es 6ffnet die Augen, es
zeigt.« ¥

17 Zur vermittelnden Rolle der Einbildungskraft vgl. J. Hubbert, »Zwischen Bild und
Sprache. Zur Entwicklung der Lehre von der Einbildungskraft und ihrer Bedeu-
tung fiir die Theologie«, in: G. Larcher (Hg.), Gott-Bild. Gebrochen durch die Mo-
derne, Graz 1997, S. 99-117. Zur Rolle der Einbildungskraft bei Kant und Ricceur
vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 259-271.

18 Vgl. hierzu vor allem P. Ricceur und E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik
religioser Sprache, Sonderheft Evangelische Theologie, Miinchen 1974, und P. Ri-
cceur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1991 sowie die zahlreiche, theologische
Literatur, die auf dieses Hauptwerk Ricceurs Bezug nimmt; exemplarisch:
E. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricceurs in ihrer Bedeutung
fiir eine theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988; H.-J. Meurer, Die Gleichnis-
se Jesu als Metaphern. P. Ricceurs Hermeneutik der Gleichniserzihlung Jesu im
Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn 1997; grundsitz-
lich J. Werbick, Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche, Band 7, 3. Aufl.,, Freiburg 1998, S.189f,; grundlegend auch
H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt 1981.

G. Boehm, »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«, in:
C. Maar und H. Burda (Hg.), Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Kéln 2004,
S. 28-43, hier S. 32.

Poetik des Glaubens A~ 205

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Gerhard Larcher

Und die in den Bildern implizierte poetische Imagination ist
ebenso Reflex des Einfalls eines Unverfiigbaren wie im sprachlichen
Kunstwerk. Poesie und Kunst generieren gleichermaflen durch ihre
jeweiligen Bilder eines »Noch Mehr« Annidherungsweisen an einen
unausschopfbaren Geheimnishorizont. Dieser kann unter Umstén-
den durch die »ikonische Differenz« ebenso gut oder sogar besser
ausgedriickt werden, wie zum Beispiel in Caspar David Friedrichs
Landschaften, in einem »Seestiick« von William Turner oder einem
abstrakten Gemailde von Barnett Newman. In seiner Sprachungebun-
denheit kann also gar ein nichthermeneutischer Mehrwert des Bildes,
vielleicht tiberhaupt ein Vorrang des visuell Optischen vor dem
Auditiven® liegen.

Mit anderen Worten, so wie sich einerseits Ursymbole als sin-
nenhafte Zeichen in Sprache iibersetzen, etwa in mythische Er-
zihlungen, rituelle Sprache, Poesie, kann Sprache ihrerseits sich
»verleiblichen« in Schrift und Bildern. Und ahnlich wie es ein vor-
sprachliches Vertrautsein mit sich und der Welt gibt, »das noch nicht
zu Wort gekommen ist, gibt es auch das Unsagbare, das jenseits der
Worte liegt«.?! Das aufkeimende wie das verhallende Wort wird so-
zusagen mental und visuell aufgehoben im Bild, was — modern ge-
sprochen — auch ein Verschweben in einem abstrakten Bild bedeuten
kann, als Hinweis auf eine Dimension dessen, wovon man nicht
mehr sprechen kann, aber woriiber man schweigen und was man
eventuell schauend meditieren muss. Die Kunstwerke helfen dabei
nicht nur Verengungen unserer Wirklichkeitswahrnehmung kritisch
aufzubrechen und damit auch eine ethische Differenz einzuklagen,
sondern sie sind vor allem Orte verdichtender, singuldrer, sym-
bolisch-sinnlicher Prasenz unbedingten Sinnes von diesem selbst her,
»Durchstof8 zur Realitit« vom Eschaton her (Otto Mauer). Auch
George Steiners vieldiskutierte Rede von einer »real presence« durch

20 Vel. T. Bautz, »Bild« und »Wort« als Elemente einer praktisch-theologischen As-
thetik, Ms. 0.]., S. 68.

21 H. Schwebel, Die Kunst und das Christentum. Geschichte eines Konfliktes, Miin-
chen 2002, S.208; vgl. auch G. Boehm, »Jenseits der Sprache?«, in: G. Boehm
(Hg.), Was ist ein Bild?. Miinchen 1995, S. 43: »Jenseits der Sprache existieren
gewaltige Rdume von Sinn, ungeahnte Ridume der Visualitdt, des Klanges, der
Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benétigen keine Nachbesserung oder
nachtrigliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben nicht nur die
Pridikation, die Verbalitit und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend weiter.
Es gilt ihn zu kultivieren.«

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

Kunst zielt auf das hier Gemeinte.?? Das Kunstwerk kann — an der
Waurzel der Einbildungskraft ansetzend — durch seine Formqualitit
sinnlich-leibliches Bewusstsein radikal verindern, d.h. fiir eine ethi-
sche beziehungsweise religiose Evidenz aufbereiten, indem es zu-
nichst des Menschen Selbst und Welt erschiittert und darin dennoch
antizipatorisch zu verheiflen scheint, dass Natur und Kultur, Natur
und Freiheit, Natur und Geschichte nicht letztlich diskrepant sein
miissen, oder dem zweifelnden Sucher zumindest fragmentarisch be-
deutet, dass ein Ausharren auf eine definitive Offenbarung und eine
mogliche Zustimmung im Glauben, eine Lebenskunst als Existenz in
der Schwebe, trotz scheinbar unversshnbarer Spannungen denkbar
ist.?

Dabei wecken die Werke Aufmerksamkeit nicht so sehr in einer
aktiven Leistung des Spiegel-Bild-Werdens, sondern eher als offene
Kunstwerke im Modus eines Sichauslieferns an den Rezeptor, im
Modus des Wartens und der Geduld. Nach den Grauen des vergange-
nen Jahrhunderts sind es vor allem Unterbrechung, Verwundetheit,
die Spur eines Anderen, die vermittels der der Kunst eigenen Tech-
niken der Negation, des Verletzens, des Ubermalens, Ausléschens,
Verweisens dies nahelegen.?* Insbesondere der spite Emmanuel Le-

22 Vgl. G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen
1990. Fiir eine fundamental-theologisch hilfreiche Abwigung der Thesen von
Steiner vgl. ]. Kuschel, »Gegenwart Gottes? Zur Méoglichkeit theologischer As-
thetik in Auseinandersetzung mit G. Steiner«, in: W. Lesch (Hg), Theologie und
Asthetische Erfahrung. Beitrige zur Begegnung von Religion und Kunst. Darm-
stadt 1994, S. 145-165. Allerdings scheint der Satz: »Die Realprisenz Gottes im
Kunstwerk ist nur verbiirgt im Glauben an Gottes Offenbarsein in Schopfung und
Geschichte {iberhaupt« (S. 163) noch differenzierungswiirdig, um ihn von einer
offenbarungspositivistischen Behauptung zu unterscheiden.

23 P. Strasser weist in diese Richtung von einer Neuevaluierung der Bestimmung
»Schonheit« her. Kunst zeigt uns — so Strasser — was es heifit, in Schonheit zu
existieren. »Die Kunst soll uns dabei helfen, die Welt zu lieben [...]- eine Liebe
trotz allem«. »Die Aktualitit der Frage >Was ist Kunst?«, in: A. Kélbl, G. Larcher
und J. Rauchenberger (Hg.), Entgegen. Religion — Geddchtnis — Korper, Ostfildern
1997, S. 36; dhnlich auch die Poesie von M. L. Kaschnitz im Blick auf das Natur-
schone: »Das ist Deine Verwirrung. Dass Du das Schone nicht fortnimmst vor
unseren Augen. Nicht die Rose, nicht die liebliche Zeichnung des Windes im Dii-
nensande [...]. Dass Du nicht ausrottest in unseren Herzen das Verlangen nach
Mondlicht am Sommerabend [...].« M. L. Kaschnitz, Gesammelte Werke, Band.5,
S. 250; zit. bei A. Heuser, »Sakrament und zeitgendssische Kunst. Parallelen und
Uberschneidungen«, in: J. Herten w.a. (Hg.), Vergegenwirtigung, Wiirzburg
1997, S. 170-180, hier S. 180.

24 Vgl. die Arbeiten von J. Beuys, A. Tapigs, L. Fontana, G. Ucker, A. Rainer; »realis-

Poetik des Glaubens A~ 207

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Gerhard Larcher

vinas sieht darin eine Funktion der Kunst als (selbst) verwundeter.?®
Im Fragment, nicht in der vollendeten Gestalt, blitzt etwas unbedingt
Betreffendes, moglicher Vorschein von Verschnung (Theodor W.
Adorno) auf. Biirgerlicher Asthetizismus erscheint definitiv iiber-
wunden, Ricceurs protestantische Bilderzuriickhaltung konnte hier
vielleicht zustimmen.

Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Asthetik

In einem komplementaren, weiteren Schritt soll es nun um das ge-
hen, was Ricoeur »exégese des signes extérieures« nennt, und zwar
im Rahmen einer imaginativen Hermeneutik der Tradition, insbe-
sondere auch in Auseinandersetzung mit Kunstwerken literarischer
und visueller Art. Diese riicken in den Prozess der Uberlieferung mit
ein, analog zum Status und zur Funktion von erzihlerischen Fiktio-
nen beziehungsweise von Zeugnissen.

a) Hermeneutik der Tradition und symbolischer Kunstzeugnisse

In der Ordnung der »Gabe« offenbart sich im »Modus der Bestrei-
tung der >ganz Andere«, »von dem es kein Bild geben darf«, »aber
auch kein Bilderschweigen geben kann«?, weil er seine Herrlichkeit
hat sehen lassen. Vor diesem Hintergrund ist nun fundamentaltheo-
logisch zu fragen, wie das als Spitzenereignis christlicher Offen-
barung bezeugte Geschehen radikaler Liebe in der Geschichte sym-
bolisch erscheint und fiir uns prisent und zuginglich bleibt. Und
zwar geht es um eine Hermeneutik der Zeugnisse unserer Hoffnung
angesichts der modernen Brucherfahrung der Geschichte, jedoch an-
ders als in einer historistischen Weise entfaltet. Grundsitzlich ist

tischer« F. Bacon, A. Hrdlicka u.a.; Zur spezifischen Formensprache Rainers vgl.
vor allem M. Leisch-Kiesl, Verbergen und Entdecken, Wien 1996.

25 Vgl. dazu R. Esterbauer, »Vom Zeichen zum Antlitz. Uberlegungen zur Kunst im
Anschluf8 an Levinas¢, in: G. Larcher und J. Rauchenberger (Hg.), Unbedingte
Zeichen — Glaube und Moderne an der Schwelle, Graz 1995, S. 19-22.

26 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunstc, in: H. Schmidinger (Hg), Zei-
chen der Zeit, Innsbruck 1999, S. 310-362, hier S. 319f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

hier zu sehen, dass auch in diesem Bereich der Vermittlung und Wei-
tergabe des Glaubens durch Zeugnisse in und aus einem geschichtlich
symbolischen Freiheitsraum den Kiinsten in eins mit dem grofSen
Text der christlichen Uberlieferung eine besondere hermeneutische
Bedeutung zukommt.”” Die Okonomie der Gabe der Offenbarung
weist sich in einem #sthetischen Uberschwang aus. Die Praxis des
Glaubens griindet ja »in dessen Fihigkeit zum &sthetisch-antizipie-
renden Wahrnehmen der Schonheit jener Vollendungsgestalt, die
mit dem verbiirgten Sinn der rettend erfahrenen traditio dei zusam-
menfillt, und realisiert sich in der dem Glauben spezifischen Qualitat
einer Poetik. Sie erstreckt sich von der Sprache des Gebetes iiber die
bildnerische und musikalisch-rhetorische Fiille der Glaubens-Bilder,
-Lieder und -Geschichten bis hin zur Sprache des Bekenntnisses und
des mystischen Schweigens.«

Methodisch kénnte man die Funktion der Kiinste auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den
Ricceur als hermeneutische Uberkreuzung von historisch-exegeti-
scher Wissenschaft am Text, poetischer Fiktion und Narrativitit
lebensweltlicher Glaubenspraxis beziehungsweise christlicher Uber-
lieferungszeugnisse intendiert hat*. Was die Zeugnisqualitit der
Kiinste anlangt, diirfen wir tatsichlich annehmen, dass diese, zusam-
men mit den Texten, als kulturelle Uberlieferungssedimente dazu
verhelfen, den Kairos der Ankunft des Reiches Gottes, das Aufschei-
nen der Herrlichkeit des Persongeheimnisses Jesu, die Dringlichkeit
der Zeit in der Nachfolge Jesu (die ja durch und durch in den Bildern,

27 Vgl. dazu G. Larcher, »Memoria zwischen Ethik und Asthetik. Eine fundamental-
theologische Programmskizze«, in: Metamorphosen des Eingedenkens. Gedenk-
schrift der Katholisch-Theologischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitit
Graz 1945-1955, Graz 1995, 231-240; fiir eine neue (sikulare) Aktualitdt des
Themas »Gedichtniskunst« vgl. K.-U. Hemken (Hg.), Gedichtnisbilder. Verges-
sen und Erinnern in der Gegenwartskunst, Leipzig 1996; grundsitzlich G. Essen,
Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit
um den Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, Mainz 1995.

28 P. Ebenbauer, Traditio Dei. Bausteine zur Fundamentaltheologie in Auseinander-
setzung mit H. Verweyen, Innsbruck 1998, S. 264f.

2% Vgl. exemplarisch die wichtigen programmatischen Schriften Ricceurs »Philoso-
phische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricceur und E. Jiingel (Hg.), Meta-
pher, S. 24-45; »Gott nennenc, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phinomenolo-
gische Zuginge, Freiburg 1981, S.45-79; zusammenfassend pointiert S. Orth,
Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricceur und Jean Nabert
zu einem Modell fundamentaler Theologie. Freiburg 1999, bes. 5. Teil. 4. Kap.:
»Ricceurs Hermeneutik der Offenbarung«.

Poetik des Glaubens A~ 209

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Gerhard Larcher

Metaphern und poetischen Grenzausdrucksweisen des Neuen Testa-
mentes proklamiert werden) je neu aufzurufen; und zwar — wie die
Seligpreisungen — anders als im Modus eines imperativischen »du
sollst« oder eines blofSen Berichtes von vergangenem Geschehen.
Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, in freier Zuordnung zum
Wort Gottes und zur Praxis der Diakonie und in ihrer ganzen gat-
tungsmafligen Vielfalt als Musik, bildende Kunst, Architektur etc.,
erscheint auch fiir eine weitergehende lebendige Hermeneutik der
Prisenz der erschienenen Giite und Menschenfreundlichkeit (Gnade)
Gottes als konstitutiv und unverzichtbar. Vor allem dort, wo das den
Zeugen unbedingt in Anspruch nehmende Faktum der geoffenbarten
Liebe ein restloses Sich-Ein-Bilden und konkretes Zum-Bild-Werden
der Freiheit verlangt, ist dieses Geschehen von einer inneren Affini-
tit zur Kunst und ihrer expressiven, verwandelnden Kraft. Die Bibel
als Text oder als das lebendige Wort Gottes enthilt dafiir eine Fiille
von Bildlichkeitselementen®* — mehr negativer, typologisch-repra-
sentativer oder narrativer Art. Schrift ist jedenfalls keineswegs
»Grenze der Kunst«.

Vielfiltiger Schriftsinn und die unterschiedlichen Bildbedeu-
tungspotentiale hingen dynamisch zusammen. Diese sind responso-
rische Lesarten von jenen. Sie wollen traditions- oder rezeptions-
geschichtlich entfaltet werden. Auch in Bildern kommt es zu einer
narrativ artikulierten Synthese des Heterogenen, meist simultaner
denn in Texten. Tatsdchlich hatten die Kiinste auch — als jeweils zeit-
genossische — durch fast die ganze Christentumsgeschichte hindurch,
besonders seit Konstantin und seit der Weichenstellung des Bilder-
streites, eine eminent vermittelnde, hermeneutische Funktion. Dies
gilt insbesondere insofern, als sie — je konkret universal — die Wahr-
heit dieser von der Theologie zu bedenkenden Offenbarungsbot-
schaft und des von ihr als kirchlicher Disziplin zu bezeugenden Ethos
dem »Horer des Wortes« (Karl Rahner) durch eine dsthetisch-sym-
bolische und liturgische Evidenz vermittelt aufleuchten liefen — der-
art, dass die Kunst oft »friiher als der Text« war.3!

30 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst — Raum theologischer Erkenntnis,
Paderborn 1999, Kap. 5-10, spricht von dialektischen, narrativen, typologischen,
ontischen und ikonoklastischen Bildkonzepten. Er hat damit m. W. erstmals die
entscheidenden Bildlichkeitsmomente der Schrift in detaillierten Analysen zu-
sammengestellt.

31 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, S. 312.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

b)  Historismuskritik und Kunst

Das generelle Problem der Brucherfahrung seit der Aufkldrung als
»garstig breiter Graben« kann im Lichte einer solchen umfassenden
Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des Zeugniswertes der
Kiinste besser angegangen werden als es eine isolierte, historistische
Fixation auf »ipsissima verba«, neutrale Textdokumente oder Be-
kenntnissitze oder eine Tiefenhermeneutik von Mythen und Sym-
bolen allein vermochte. Wahrend diese eher beispielhaft oder arche-
typisch ein Allgemeines im Konkreten veranschaulichen wollen, als
dass sie das unableitbar einmalige, sinnstiftende Ereignis zum Auf-
scheinen bringen und auf einer analogen Anspruchshshe weiterver-
mitteln helfen, sind Kunstwerke solche freie, unableitbar einmalige
Sinnereignisse, die ganze Denkformen und Geisteshaltungen zu in-
duzieren vermogen. Zumindest in der autonomen Moderne geht es
bei ihnen nicht sosehr um die [llustration eines Textes, sondern — im
Lichte von dessen Bildpotentialen — um einmalige Symbolisierungen
menschlicher Freiheit®, die ihre Produzenten und Rezeptoren radi-
kal involvieren und eine Unmittelbarkeit des Selbsterlebens stimu-
lieren (worin zum Beispiel Lessings oder Schleiermachers hermeneu-
tische Pointe lag).

Mit ihrer Fihigkeit zur Intentionalititsumkehr der schopferi-
schen — produktiven und rezeptiven — Subjekte sind die Werke letzt-
lich die entscheidenden SinnerschliefSungsdimensionen fiir das Inne-
werden der Offenbarungsgestalt. Hier besteht nach Ricceur eine
Nihe zum Zeugnis im theologischen Sinne als ganzheitliche, appel-
lative Présentation eines Unbedingten im geschichtlich Kontingen-
ten.? Beide verkorpern eine Weise von Prasenz als Einheit von radi-
kaler ethischer Hingabe und gnadenhaftem Uberschwang, die in
ihrer bezwingenden Evidenz eigentlich nur dsthetisch auszudriicken
ist> — bis hinein in eine Form von Lebenskunst als Einheit von Ethos

32 Zu Geschichtsereignissen als Symbolisierungen menschlicher Freiheit vgl. grund-
sitzlich G. Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu.

33 »Ich frage mich, ob das Kunstwerk in seinen Konnotationen der Singularitit und
der Kommunikabilitit nicht ein Modell ist, um den Begriff des Zeugnisses zu
denken«. P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 273; vgl. auch P. Ricceur, »Her-
meneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der Hermeneutik. Phi-
losophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008, S. 41-83; Vgl. E. Arens,
Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Diisseldorf
1989.

3% Unter den Theologen des 20. Jahrhunderts betont vor allem H. U. von Balthasar

Poetik des Glaubens A~ 211

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Gerhard Larcher

und Glaube. Uber die philosophischen und historischen Glaubwiir-
digkeitsgriinde der traditionellen Apologetik hinaus miisste also ein
erkenntnisanleitendes, hermeneutisches Interesse an der objektiven,
von sich her aufgehenden Evidenz der Offenbarungsgestalt Christi
durch seine Zeugen vermittels einer &sthetischen Faszination und
Begeisterung induziert werden konnen.

Eine Unterscheidung zwischen Jiingern »erster Hand« und Jiin-
gern »zweiter Hand« ist da wenig sinnvoll, wie schon Kierkegaard
prinzipiell zu Recht ironisch gegeniiber Lessing festhélt. Hier geht
es im Wahrnehmen der édsthetischen Evidenz des Zeugnisses namlich
um eine unmittelbare Erlebnisqualitit fiir alle, um ein tiefes Aneig-
nungsgeschehen, um »Nachfolge«®*, was durch den Text fiir sich al-
lein oder eine blofle Nachricht von beobachteten Zeichen tiber Dritte
nie erreicht wird: eine Unmittelbarkeit wie im Sehen des brennenden
Dornbuschs durch Mose (Ex 3,21.), wie beim prophetischen Lied im
Gegeniiber zum leidenden Gottesknecht (Jes 53), beim Wort des
Hauptmanns angesichts des sterbenden Gekreuzigten (Mk 15,39),
oder dem Brennen des Herzens der Emmausjiinger in der Gemein-
schaft mit ihrem Brot brechenden Begleiter (Lk 24,32).¢ Gegenstand
ist also nicht die symbolische Illustration eines Falles?, sondern die
Faszination durch eine iiberwiltigende einmalige Gestalt (Hans Urs
von Balthasar), die aber nicht zu einer archaischen Fixation auf die
Urspriinge, sondern zur Eréffnung einer Geschichte, d. h. einer Viel-
falt von Weiterbezeugungen, hinfiihrt.

Diese Vielfalt hermeneutischer Situationen ist immer wieder
konkretisiert durch kiinstlerische Visualisierungen den Glaubigen
vermittelt worden, aus einer inneren Affinitit zum sinnlichen Zeug-
nis im Fleisch. Der ganze »Facher der Stile« christlicher Kunst von
der byzantinischen Kunst bis herauf zu Renaissance und Barock be-
zeugt dies in einer grofien diachronen und synchronen Pluralitit,
wenn auch innerhalb eines gewissen inhaltlichen und formalen Kri-
terienkanons (zum Beispiel des Figurativen, einer bestimmten Farb-

diesen fundamentaltheologisch duf3erst relevanten Konnex; vgl. H. U. von Baltha-
sar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, 3 Binde, Einsiedeln 1961-1969.
Vgl. P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 274.

% Vgl. dhnlich die phdnomenologischen Analysen bei A.Grozinger, Praktische
Theologie und Asthetik. Miinchen 1987, S. 89-104.

Vgl. R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung
zur Logik der Erfahrung, Freiburg 1995, S. 707.

35

Q

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

symbolik, narrativen Einstellung) und unter dem regulativen Stachel
des Bilderverbotes.

¢) Hermeneutik der Tradition: Innovation und Verlebendigung
durch Kunst

Kunstwerke konnen also fiir die Vergegenwirtigung und Weitergabe
der Offenbarung eine zeugnishafte und wirkungsgeschichtliche
Funktion haben, indem sie einen latenten Bedeutungsiiberschuss
der Offenbarungs- beziehungsweise Glaubensiiberlieferung je neu
sichtbar freisetzen. So wie die symbolische Verfasstheit der Erinne-
rung eines historischen Ereignisses sich heutiger Freiheit iiber Texte
und andere Sinnsedimente erschlief3t, so dhnlich oder radikaler auch
tiber die Kunstwerke im Verein mit diesen.*® Dabei braucht die Wir-
kungsgeschichte innovatorische Impulse, um lebendig zu bleiben.
Fiir eine aktualisierende Lektiire der Uberlieferung bedarf es einer
»Uberkreuzung von Tradition und Modernitit« (Ricceur). Deshalb
ist fiir eine Auslegung der Tradition als prasentisches AufschliefSen
der Offenbarung nicht nur an vergangene, klassische Werke der bil-
denden Kunst zu denken, sondern auch an zeitgenssische Kunst als
Ins-Spiel-Bringen des Verstindnishorizontes der Gegenwart — so
zum Beispiel der verschiedenen katastrophischen Szenarien des
20. Jahrhunderts.

So wie vergangene Zeit in der Fiktionalitit des damaligen Er-
zihlers als qualifizierte erfahrbar wird, ist dies auch in der spezifisch
seriellen Narrativitit der zeitgenossischen bildenden Kiinste, der
Medienkunst oder gar des Films moglich. Sie unterstiitzen die Qua-
litdt der Lebenszeugnisse als ethischer und mystischer Zeugnisse, so-
wohl in der Geschichte der Frommigkeit als auch in der jeweiligen
Gegenwart der Nachfolge Jesu. Abgesehen von der grofien Tradition
mit ihren Christusbildern in byzantinischer Kunst (als Pantokrator),

3% Wie sehr dsthetische Wahrnehmung und praktische Vernunft im Eingedenken der
Geschichte zusammengehéren, hat paradigmatisch wohl am eindriicklichsten
Walter Benjamin in seinen »Geschichtsphilosophischen Thesen« gezeigt; vgl.
W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften I,
Frankfurt 1972, S. 691-703; vgl. dazu insgesamt A. Grozinger, Praktische Theo-
logie und Asthetik; zur prinzipiellen wirkungs- bzw. rezeptionsgeschichtlichen
Eigenart von Kunstwerken fiir den Traditionsprozef3 vgl. G. Larcher, Modernis-
mus als theologischer Historismus. Ansétze zu seiner Uberwindung im Frithwerk
Maurice Blondels, Frankfurt 1985, S. 221 ff.

Poetik des Glaubens A~ 213

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Larcher

Romanik (als am Kreuz erhohter Konig), Gotik (als Schmerzens-
mann) und Barock (als triumphierend in den Himmel Aufgefahre-
ner), in deren Reflex unter Umstdnden mehr iiber ein vergangenes
Glaubensbewusstsein und iiber die jeweilige Glaubensweitergabe zu
erfahren ist als manchmal in textlichen Dokumenten, kann hier auch
auf viele grofle, oft verborgene Jesusbilder dieses Jahrhunderts von
Lovis Corinth iiber Paul Gauguin, Georges Rouault, Emil Nolde,
James Ensor, Marc Chagall (vgl. dessen »Weifle Kreuzigung«) bis
hin zu Francis Bacon, Antonio Saura, Alfred Hrdlicka, Rudolf
Schwarzkogler, Arnulf Rainer oder Heribert Falken verwiesen wer-
den.®

Dies alles sind Bilder, die nicht mehr historistisch »realistisch«
wie die der (Neo-)Nazarener gemalt sind, sondern die eine ganze
Heils- beziehungweise Unheilsgeschichte aufrufen, also Unabgegol-
tenes der Jesusgeschichte in heutigem Kontext visuell wachrufen
konnen. Wenn nach Hansjiirgen Verweyen® die Evidenz des »wahr-
lich dieser war Gottes Sohn« (Mk 15,39; jenes Wort des heidnischen
Hauptmanns unter dem Kreuz) in der Begegnung mit allen seinen
Zeugen, also auch den Zeugen im Gegenwartshorizont, je aktuell
und sinnlich direkt im Fleisch aufgehen konnen soll, dann sind
Kunstwerke mit den ihnen entsprechenden sinnlichen Ausdrucks-
mitteln (wie zum Beispiel Joseph Beuys’ Fuflwaschungsaktion oder
Rainers Kreuziibermalungen) wohl besonders disponiert, eine Ah-
nung davon zu vermitteln.

Die geformte Materialitit der Kunstwerke und Aktionen bedeu-
tet analog unableitbare Sinnzukehr in einer eigentiimlichen Weise
von Gegenwart.*! Durch diese kann die Prisenz des Ostergeheimnis-
ses schon in der Niedrigkeitsgestalt des symbolischen Zeugnisses
aufblitzen. Kunst in der Form der Offenheit auf traditio, mit Spuren
von Verletzungen, mit Ubermalungen, Ausléschungen, Serialitit
(wie bei Rainer, Schwarzkogler, Lucio Fontana, Giinther Uecker, An-
dy Warhol und anderen) ist wie die symbolisch vermittelte Freiheits-

3 Vgl. den Katalog zur Ausstellung »Das Christusbild im 20. Jahrhundert« in Linz
1981; FE. Mennekes und J. Réhrig, Crucifixus. Das Kreuz in der Kunst unserer Zeit,
Freiburg 1994.

40 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort, Diisseldorf 1991, S. 459 ff.

4 Vgl. G. Larcher, »Sinnprésenz im Symbol. Aspekte leibhafter, dsthetischer, sakra-
mentaler Vergegenwirtigung«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwirtigung,
S. 49-64; F. Ricken, In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines Urphinomens,
Stuttgart 1996, S. 142 ff. u. 6.

214 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

geschichte sonst ein Raum, wo Unbedingtes, etwa unbedingte Liebe,
aufscheinen und einfordernd sein kann — auch in seiner Ausstindig-
keit. Kunstwerke vermogen aber — besser noch als Worte, die leicht
zu einem theoretisch vereinnahmenden Heilswissen tendieren® —
bei aller Gegenwiirtigkeit des Ostergeheimnisses durch ihre Formen-
sprache zugleich auch dessen eschatologische Vollendung kritisch zu
verdeutlichen, indem sie vom definitiven Anbruch der Prisenz einer
noch ausstindigen Wirklichkeit zeugen. Sie verhelfen so, und zwar
gerade aufgrund ihrer Mannigfaltigkeit in der Tradition, zu einer in-
neren Kriteriologie dieses symbolischen Uberlieferungsprozesses.
Freilich bedarf das symbolische Potential der ikonographischen Wir-
kungsgeschichte des Christentums immer wieder der korrektiven
und innovativen Impulse aus dem jeweiligen Zeitkontext heraus.
Auch ist ein Verhiltnis zwischen historisch-exegetischer Kritik,
praktischem Glaubenszeugnis und frommer Bildimagination als Ein-
Bildung des Christusgeschehens je neu aufzubauen.

d) Tradition als lebendige Memoria und Geddchtniskunst

Der ganze Kunstraum im Horizont des Christentums ist prinzipiell
Gedichtnisraum: memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu
Christi im Kontext des Gottesgedichtnisses Israels. Dies ist eine ge-
schichtsbestimmte Memoria, die zugleich Zeiterhellung und Zu-
kunftsansage ist. Geschichte als Leidens- und Hoffnungsgeschichte
kommt durch die Kiinste unverwechselbar zur Sprache® als Ge-
schichten von dem, »der sich im Modus der Bestreitung offenbart«
(Eckhard Nordhofen) und der in den Visualisierungen seines Vortii-
bergangs einen inhédrenten prophetischen Stachel, am radikalsten im
Kreuz Jesu, erkennen lésst. Johann Bapist Metz spricht deshalb vom
nachtragenden Wesen der Kiinste.** Dies gilt prinzipiell durch die
Geschichte der christlichen Tkonographie hindurch von den kiinst-
lerischen Gestaltungsweisen des Crucifixus, den Darstellungen der
Martyrer mit ihren Attributen, den Kreuzwegen, den Passionsspie-

42 Adorno sagt in seiner Asthetischen Theorie, Frankfurt 1970, S. 191: »Unverhiillt
ist das Wahre der diskursiven Erkenntnis, aber dafiir hat sie es nicht; die Erkennt-
nis, welche Kunst ist, hat es, aber als ein Inkommensurables«.

4 Vgl.J. B. Metz’ Diktum vom »nachtragenden Wesen von Religion und Kunst« in:
»Die Shoa im Zeitalter kultureller Amnesie, in: A. Kélbl, G. Larcher und J. Rau-
chenberger, Entgegen, S. 103-105.

44 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 215

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Gerhard Larcher

len, Wallfahrtstraditionen, ja selbst von manchem frommen Kunst-
handwerk, besonders aber auch von der kritischen inneren Reflexi-
vitit der zeitgendssischen Kunst. Walter Benjamin hat tibrigens in
seinen geschichtsphilosophischen Thesen schon vor der Shoa das nor-
mative Eingedenken in &sthetischen Kategorien beschrieben. Erst
recht gilt, dass nach Auschwitz Spitzenkunst keine affirmative His-
torienmalerei mehr sein kann, die einen schonen Schleier iiber Ge-
sellschaft und Kirche legt. Aber es darf auch keine Abwesenheit von
Kunst geben. Wer sonst gibe dem Aufschrei bleibende und dringliche
Gestalt? Man denke nur an die Werke von Paul Celan, Rachel White-
read, George Segal, Christian Boltanski, Hrdlicka, Anselm Kiefer, die
Shoa-Filme von Claude Lanzmann und Steven Spielberg, an die
schwierige Genese der Gedenkplétze in Wien und Berlin und so wei-
ter.

Gedichtniskunst thematisiert gegen den Strich (Benjamin) der
scheinbar selbstverstindlichen Uberlieferung das Augenblickshafte,
noch Unabgegoltene der Vergangenheit, das was — anders als in einer
blolen Denkmalskultur oder triumphalistischen Geschichtsschrei-
bung — méglicherweise noch zu retten ist. Sie gibt so dem Anspruch
vergangener Leidenszeugnisse — in der Kreuzesnachfolge Christi
oder anonym auf der »Schlachtbank der Geschichte« — einen sensi-
blen Rahmen der Aufmerksamkeit und Rezeption heute. Als Bei-
spiele einer lebendig kritischen Memoria der Kirche in ihre eigene
Geschichte und in die Gesellschaft hinein durch ein inneres kons-
truktives Zusammenspiel von Ethik und Asthetik lassen sich klassi-
sche Kunstbeispiele seit den Anfingen der Moderne aufrufen, wie
Francisco Goya (»Desastres de la Guerra«), Casper David Friedrich,
Pablo Picasso (»Guernica«), Chagall (auch hier: »Weile Kreuzi-
gung«), Hrdlicka (»Plotzenseer Totentanz«) und andere mehr.

Diese hermeneutische Gewichtung der Kiinste kann zur Kritik
fragwiirdiger Bilder des Eingedenkens verhelfen und dem Anliegen
eines kirchen- und gesellschaftskritischen Theologietyps Rechnung
tragen, zugleich aber dessen exklusivem Pathos der Praxis und des
Leidens und der hauptsichlich appellativen Kritik an der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft einen sinnlich anschaulichen, erlebbaren
prasentischen Erfahrungsraum geben (vgl. das Herz-Jesu-Thema).
Solche Theologie, die selbst leicht mit einem Asthetizismusvorwurf
zur Hand ist, konnte einsehen lernen, dass ihren besten Aspirationen
— im Sinne einer Memoria durch Praxis, Zeugnis, Erzihlung hin-
durch — ganz entscheidend durch eine #sthetische Tiefenvermittlung

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

gedient ist. So diirfte sich zeigen, dass eine »anamnetische Kultur«
(Metz) und eine »subversive Allianz« zwischen der Theologie und
den Kiinsten sich wechselseitig bedingen.* Gerade durch eine radi-
kale kiinstlerische Konfrontation in den Erfahrungsraum der Glaubi-
gen und der Gesellschaft hinein kann ethisch-politische Betroffen-
heit ausgelost, ja Glaube als leidenschaftliche Gottespassion
angefacht und doch zugleich die Gefahr eines kontrafaktisch protes-
tierenden, ungliicklichen Bewusstseins vermieden werden, welches
nur zu leicht dem Ideologieverdacht eines Neo-Nietzscheanismus
verfallt.

Solche erzihlende Memoria wird das Eingedenken der Tradition
stets mit einem Ausgriff auf eine heilsgeschichtlich erhoffte Zukunft
verbinden. Wie schon der Akt der Konfiguration von Zeit als Leis-
tung des Einzelhistorikers nicht ohne eine poetisch-asthetische »Fik-
tion« auskommt, so radikaler noch die grofSen Synthesen theologi-
schen Erzihlens im Entfalten von geschichtlichen Identititen nach
riickwirts nicht ohne ein Entwerfen von Hoffnungshorizonten nach
vorwirts. Dabei ist das Erdffnen von neuen Horizonten der Tradition
immer auch #sthetisch vermittelt in einer Art »prospektiver Pro-
vokation«.* Praktische Memoria und messianische Hoffnung kon-
nen so einander angenihert werden.

# Demgegeniiber scheuen alle Formen von Traditionalismus die Auseinanderset-
zung mit den anspruchsvollen zeitgendssischen Kiinsten und verweigern ihnen
den Status eines moglicherweise giiltigen anonymen Geistzeugnisses. Das hat
vermutlich mit der Angst zu tun, der eigenen, verkrampft historischen Selbst-
gerechtigkeit iiberfiihrt zu werden oder die Pseudosicherheit einer konfessionel-
len Selbstabschlieung nicht durchhalten zu koénnen.

4 H. U. Reck, »Konstruktionen des Erinnerns«, in: Kunstforum international, 127
(1994) S. 81-119, hier S. 85; fiir diesen weit gefassten Versuch einer geschichts-
theoretischen Anniherung von Fundamentaltheologie und Asthetik aus Anre-
gungen P. Ricceurs heraus war besonders hilfreich auch: A. Breitling, Moglich-
keitsdichtung-Wirklichkeitssinn, bes. Zweiter Teil, IV. 3 (»Eine Hermeneutik der
Unvollendung«) und Zweiter Teil, V. 3 (»Poetik der bedingten Freiheit«).

Poetik des Glaubens A~ 217

https://dol.org/10.5771/8783485860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. /dele Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der Fundamentaltheologie
	II. Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise Glaube
	III. Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

