
Fundamentaltheologie und Ästhetik

Impulse aus dem Werk Paul Ricœurs

Gerhard Larcher

Mit einem Essay zur »Poetik des Glaubens« nach Paul Ricœur sei
dieser einmal explizit beim ästhetischen Wort genommen, das ja der
Sache nach von Anbeginn in seinem Werk schon mit anklingt. Kei-
neswegs soll aber nur immanent über dessen Anstöße für eine »äs-
thetische Theologie« referiert, sondern ausgehend von Ricœur das
Verhältnis von Fundamentaltheologie und Ästhetik betrachtet wer-
den: Es geht um eine prinzipielle, fundamentaltheologische Pro-
grammatik, die in seinem Gesamtwerk aufgeworfen wird – und zwar
unter den Leitkategorien »Zeitdiagnostik«, »Subjekttheorie« und
»Glaubens- und Offenbarungshermeneutik« im Horizont literari-
scher und künstlerischer Ästhetik.

Zunächst sollen nach kurzen, zeitdiagnostischen Vorbemerkun-
gen Ricœurs Impulse zu einer Poetik des Willens auf das spezifische
Verhältnis von Subjektivität und symbolisch vermittelter Sinn-
erschließung als ästhetischer in Sprache und Bildern beziehungswei-
se in Textualität und Visualität weitergelesen werden. Das schließt
die Themen »Subjektivität und Einbildungskraft beziehungsweise
Imagination«, »ästhetische Erfahrung und Kunst«, fundamental-
theologisch gewendet: die Sachfragen »Subjektivität und Offen-
barung«, »Subjektivität und Glaube« mit ein.

Hier zeigt sich ein werkgeschichtlich konstanter Topos bei Ri-
cœur, freilich unter dem Vorzeichen des Vorrangs der Sprache, wel-
che mittels einer analogischen Annäherung zwischen Symbol oder
Metapher und Werken bildender Kunst relativiert werden kann.1

Komplementär zu dieser subjekthermeneutischen, kriteriologischen

Poetik des Glaubens A 199

1 Zu dieser ästhetiktheoretischen Modifizierung fühlen wir uns ermutigt und legi-
timiert vor allem durch Ricœurs eigene Bemerkungen (abseits seiner großen Pu-
blikationen) über »l’expérience esthétique« in: P. Ricœur, La critique et la con-
viction. Entretien avec François Azouvi et Marc de Launay, Paris 1995, S. 257–
278.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»exégèse de soi-même« geht es unserem Philosophen freilich immer
auch um eine »exégèse des signes extérieures«2; fundamentaltheolo-
gisch also um eine Hermeneutik der geschichtlichen Zusammenhän-
ge von Erinnerung, Narrativität und Zeugnis, die sich für das sinn-
offene Subjekt im hermeneutischen Zugang, aber auch für die
Tradenten im Strom einer Überlieferung erschließen. Hierfür soll
die mögliche Sachentsprechung »Erzählakt«, »Zeugnis« und »Kunst
(-werke)« eine weiterführende Rolle spielen.

I.

Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der
Fundamentaltheologie

Im Blick auf die Theologie der Gegenwart darf man wohl behaupten,
dass diese tendenziell eine von ihrem Gegenstand her ihr wesentlich
zukommende ästhetische Dimension zugunsten eines elaborierten
begrifflichen Diskurses und eines ethisch-politischen Pathos ver-
nachlässigt. Dies hat mit einer Engführung oder Aufspaltung ihres
Rationalitätsparadigmas seit der Neuzeit beziehungsweise der Neu-
scholastik zu tun, aus deren Schatten auch neuere Theologie oft nicht
wirklich herausgetreten ist. Auch nimmt sie die zivilisatorischen,
postmodernen Zeichen der Zeit im Sinne einer zwar ambivalenten,
aber weitreichenden ästhetischen Unterströmung heute nicht ernst
genug.

Ricœur hingegen sieht den Vernunfthorizont der Moderne im
Prozess der Dekonstruktion der klassischen Metaphysik, der großen
Erzählungen und der Dezentrierung eines letztbegründenden Cogito
von Nietzsche, Freud und Heidegger mitbestimmt, also prinzipiell im
Lichte einer Fundamentalästhetik, einer Hermeneutik des Verdachts
und einer neuen (Ereignis-)Ontologie. Er verweist die Theologie auf
ihre Situation zwischen metaphysischer und subjekttheoretischer
Desillusionierung nach der Erfahrung des Todes Gottes, in der es laut
Nietzsche immer »artistischer zugehen« wird (auch im Sinne kom-

200 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

2 P. Ricœur, »L’herméneutique du témoignage«, in: Lectures 3. Aux frontières de la
philosophie, Paris 1994, S. 107–139, hier S. 130.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pensatorisch ästhetischer Weltanschauungen). In dieser Situation
sind alle zu eiligen Schritte in die Metaphysik oder andere ideologi-
sche Abkürzungswege zur Rede vom Absoluten zu kritisieren.3 Sol-
che Kritik ist auch für Ricœur eine Art »Frömmigkeit des Denkens«
(Heidegger). Er spricht negativ von der Gefahr einer klerikalen Ein-
heit des Wahren und positiv von der notwendigen Offenheit einer
Poetik des Willens für ein zu denken gebendes Wort (Symbol/Zeug-
nis) als Gabe, für eine neue Ontologie nach dem Scheitern des be-
grifflichen Systemdenkens. Kurz, es bedarf einer sensiblen poeti-
schen Aufmerksamkeit für einen Glauben in einem nachreligiösen
und nachmetaphysischen Zeitalter. Eine solche Poetik müsste für
eine theologische Ästhetik der Sprache, aber auch der in der Moderne
immer mehr dominierenden Bilder offen sein. Deren Resonanzraum
ist heute freilich die autonome moderne Kunst, nicht mehr das ordo-
metaphysische Programm der »alten« Ästhetik von Augustinus bis
zur Hochscholastik.4 Jenen Resonanzraum mit seiner Polysemie fun-
damentaltheologisch ins Spiel zu bringen, ist Aufgabe der beiden fol-
genden Schritte.

II.

Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise
Glaube

a) Subjektivität und Symbol- sowie Kunstverstehen

Als erstes ist für einen Zusammenhang von Fundamentaltheologie
und Ästhetik aus dem Geiste Ricœurs sein Ansatz bei einer Theorie
des Subjektes grundsätzlich zu bedenken – und zwar über die sprach-
liche Verständigung hinaus. Auszugehen ist angesichts der moder-
nen Grunderfahrung einer Dezentrierung, Verwundung, Kränkung
des Cogito von dem Versuch einer indirekten, vermittelnden Herme-
neutik des Selbst, wie sie Ricœur werkgeschichtlich von Le Volontai-

Poetik des Glaubens A 201

Fundamentaltheologie und Ästhetik

3 Vgl. exemplarisch den Beitrag: P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München
1974, S. 284–314.

4 Vgl. J.-P. Wils, »Autonomie der Kunst und Transzendenz«, in: G. Essen und
M. Striet, Kant und die Theologie, Darmstadt 2007, S. 275–307, hier S. 279.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re et L’Involontaire5 an, über Die Fehlbarkeit des Menschen6 bis zu
Das Selbst als ein Anderer7 in Variationen immer wieder entwickelt
hat. In diesem dynamischen Prozess der Einholung der Willensspon-
taneität als einer Dialektik des Selbst und des Anderen zeigt sich da
zunächst eine »affirmation originaire« vor und gegenüber aller Dif-
ferenzerfahrung. Diese »Freude des Ja in der Trauer der Endlichkeit«
als Identitäts- und Differenzerfahrung im Prozess eines »désir de
l’être« (Jean Nabert) wird Stufe für Stufe in der Aneignung des An-
deren bewährt. Schließlich terminiert der Prozess einer unvollend-
baren Selbsteinholung in einer umfassenden Poetik der Hoffnung,
welche nach Ricœur zwischen philosophischer Reflexion mit ihren
Postulaten und der Symbolwahrnehmung vermittelt.

Man muss dabei – negativ kritisch gegenüber allen Selbstsiche-
rungstendenzen des Willens – »die Idole töten und auf die Symbole
horchen«8. Die Einsicht in die konstitutive Endlichkeit und Fehlbar-
keit des Subjekts verbietet deshalb eine begrifflich spekulative
Selbsteinholung und verweist die philosophische Reflexion auf eine
symbolisch hermeneutische Dimension. In Die Interpretation. Ver-
such über Freud spricht er geradezu vom »Heiligen« als einer »Escha-
tologie« der Philosophie.9 In diese ist die Fragestellung »Subjektivität
und Imagination« einzutragen, damit sie sich über den Versuch einer
umweghaften, symbolischen Kreativität in Kultur, Kunst und Religi-
on als ein anderes artikulieren und finden kann. Für Ricœur geht es
schließlich um eine »convocation« des Subjektes, um ein entschei-
dungshaftes Sich-aufrufen-lassen der endlichen und fehlbaren Frei-
heit mittels einer Poetik des Willens, das bedeutet durch den Sinn-
gehalt der Symbole, Mythen, biblischen Texte und – wie ich
hinzufügen möchte – der Kunstzeugnisse.

Im Rahmen einer »Poetik des Glaubens« ist es also um religiöse
Sprache und um Zeichen und Bilder als Ausdruck jenes elementaren
»Wunsches nach Sein«, nach einer Ordnung des »Um-soviel-mehr«
einer Ökonomie der Gabe zu tun. Diese semantischen und iko-
nischen Zeichen greifen in eine »Eschatologie der Subjektivität« er-
füllend ein, leuchten im Konflikt der (Hoffnungs-) Bilder von sich

202 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

5 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, Neuaufl., Paris 1993.
6 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971.
7 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.
8 P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, 4. Aufl., Frankfurt 1999,

S. 68.
9 Ebd., S. 537, 539ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


her für ein verstehendes Subjekt auf und sind nur in ästhetischen
Termini der »Gratuität«, d. h. der Gnade, zu fassen. Ricœurs frühe
Theorie des Symbols als eines polyvalenten Sinnspeichers, der zu
denken gibt, vermag in diesem Kontext auch einen Sinn erschließen-
den Eigenrang der visuellen Künste und der Kunstwerke anzudeu-
ten.10 Diese sind fundamentaltheologisch wirksam über »die produk-
tive Einbildungskraft als Empfangsstruktur für die Offenbarung«11,
entsprechend einer sinnlichen Logik der Gabe. Denn das Zum-Glau-
ben-Kommen als wachsende »Leidenschaft für das Mögliche«, als
»Zugewinn an Handeln und Sein« kann nicht durch das begriffliche
Wort, nicht durch die ethische Anstrengung für sich (gegen Kant12),
sondern vorrangig nur durch das sich symbolisch artikulierende Ge-
fühl beziehungsweise die sich umkehrende Einbildungskraft vermit-
telt werden, welche zu konkreten Hoffnungszeichen und -bildern zu-
stimmen lassen. Es geht um das Vermögen des Erwachens zu einem
Überschuss an Sinn in einer originären Weise vermittels des Sym-
bols sowie des Kunstwerkes.13 Nur diese können die offene Geist-
struktur vorbereiten für eine Veränderung ihrer selbst im Sinne
einer »Metanoia« im Lichte der Offenbarung.14

Wichtig erscheint also, trotz des scheinbar dominanten »linguis-
tic turn« bei Ricœur – oder gerade in dessen Konsequenz – die sym-

Poetik des Glaubens A 203

Fundamentaltheologie und Ästhetik

10 In Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse und mit Bezug auf Michelangelo
und Leonardo spricht Ricœur davon, dass das Kunstwerk »dem Künstler selbst
schon voraus (ist), es bildet mehr ein prospektives Symbol der persönlichen Syn-
these und der Zukunft des Menschen«. P. Ricœur, »Die Kunst und die Freudsche
Systematik«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 125–139, hier S. 138.

11 Vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als He-
rausforderung der Theologie, Mainz 2007, S. 257.

12 Vgl. P. Ricœur, »Une herméneutique philosophique de la religion: Kant«, in:
Lectures 3, S. 19–40.

13 Ricœur spricht von der Natur des Mimetischen, die nicht darin bestünde, das
Wirkliche zu reproduzieren, »mais à restructurer le monde du lecteur en le con-
frontant au monde de l’œuvre; et c’est en cela que consiste la créativité de l’art,
pénétrant dans le monde de l’expérience quotidienne pour la retravailler de l’inté-
rieur. […] à decouvrir des dimensions de l’expérience qui n’existaient pas avant
l’œuvre.« P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 260.

14 Diese »Umkehr-Leistung« des Kunstwerke, vor allem der abstrakten, hebt Ricœur
nachdrücklich in La critique et la conviction hervor. Man kann von einer Welt des
Kunstwerkes nur sprechen, wenn es beim Rezeptor »le travail de refiguration qui
bouleverse son attente et son horizon« (S. 263) auslöst. Auf den zugrundeliegen-
den Prozess von »Glaube als ›Umkehr der Einbildungskraft‹« verweist nachdrück-
lich V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 272–282.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bolische Erschlossenheit von Subjektivität für Offenbarung in Wort
und Bild zu sehen. Es lässt sich hier auch mit Ricœur eine grundsätz-
liche Strukturanalogie zwischen dem Symbol- und dem Metaphern-
verstehen und der Kunsterschließung für eine fundamentaltheologi-
sche Ästhetik erkennen. Die Künste, zumal die abstrakten, fungieren
selbst als symbolische oder metaphorische Transzendenzindikatoren
und als Aufruf an das noch unvollendete Selbst des Rezeptors, als
bildnerisches Stimulans zur Vollendung von Gottebenbildlichkeit.

b) Hoffnungshorizonte zwischen Wort, Schrift und Bild

Im Blick auf eine solche Weiterführung von Ricœurs Ansatz ist es für
eine theologische Ästhetik wichtig, vor dem angedeuteten subjekti-
vitätstheoretischen Hintergrund ein spezifisches Zueinander von
Wort, Schrift und Bild, von sprachlicher Poesie und bildlich visueller
Poetik in Kunst und Religion zu bedenken. Denn üblicherweise ver-
bindet man mit Ricœur eher nur eine Ästhetik der poetischen Spra-
che, der »Möglichkeitsdichtung«.15

Die lebendige Metapher zum Beispiel wäre selbst von ihrer in-
neren Struktur her auch auf imaginativ-bildgebende Momente hin
zu bedenken16, im Sinne eines »Sehens-als«. Als Ort der Generie-
rung von Sprache und Bild und der Vermittlung von beidem fungiert
dabei die (re-)produktive Einbildungskraft beziehungsweise Phanta-
sie als schöpferische Grundkraft der Seele des Menschen, welcher so-
wohl »zoon logon echon« als auch »homo pictor« ist. Die Romantik
und der frühe Schelling sprechen da von »intellektueller Anschau-
ung« und von Kunst als deren Inhalt. Ohne aus ihr ein spekulatives
Prinzip wie im Deutschen Idealismus zu machen, ist die Einbildungs-
kraft, etwa als produktive (oder reproduktive) bei Kant mit ihren
Schematisierungsleistungen zwischen Begriff und Anschauung, zwi-

204 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

15 Vgl. im Blick auf das Fiktionale in Ricœurs Denken der Geschichte: A. Breitling,
Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs Denken der Geschichte,
München 2007; vgl. zum Folgenden auch meinen Beitrag »Appelle und Parolen
im Wechselbezug von religiöser Sprache und Bild«, in: P. Ebenbauer, R. Esterbau-
er und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008.

16 »L’œuvre d’art peut avoir un effet comparable à celui de la métaphore: intégrer des
niveaux de sens empilés, retenus et contenus ensemble. L’œuvre d’art est ainsi
pour moi l’occasion de découvrir des aspects du langage, que sa pratique usuelle,
sa fonction instrumentalisée de communication dissimulent ordinairement«.
P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen theoretischer und praktischer Vernunft, vor allem ein ästhe-
tisch produktives Vermögen der inneren Verbildlichung und des Se-
hens anderer, neuer Möglichkeiten (von »Möglichkeitsräumen«, wie
Ingeborg Bachmann treffend sagt). Insbesondere die poetische pro-
duktive Einbildungskraft17 drängt mit ihrem metaphorischen Poten-
tial in Bilder, ja treibt solche dynamisch hervor – auch wenn Ricœur
diese nicht als visuelle anerkennen will.

Die Metapher als semantischer Kern religiöser Expressivität ver-
mittelt zum Beispiel in Grenzausdrucksweisen und Gleichnissen18

zwischen Wort und Bild, nicht zuletzt durch ihre Extravaganz. Sie
ist das symbolisch-sprachliche Sinnmedium zur Entfachung auch
von zunächst inneren visuellen Bildern, zum Beispiel der Hoffnung
auf geglücktes Leben (biblisch als Paradies, Land von Milch und Ho-
nig, Reich Gottes), der Gewaltlosigkeit (Schwerter zu Pflugscharen),
des »ewigen Friedens«, der Vollendung (Hochzeitsmahl) und so wei-
ter. Im metaphorischen Prozess entzünden sich über die inneren Bil-
der der Einbildungskraft sprachliche und visuelle Imagination an-
einander. Der semantische Schock der Metapher oder auch ein so
genannter ikonischer Kontrast (Gottfried Boehm) entsprechen ei-
nander. Denn auch das, »was in der ikonischen Differenz sichtbar
wird, der Gehalt, den sie hervorruft, meint etwas Abwesendes«. »Die
Macht des Bildes bedeutet ›il fait voir‹, es öffnet die Augen, es
zeigt.«19

Poetik des Glaubens A 205

Fundamentaltheologie und Ästhetik

17 Zur vermittelnden Rolle der Einbildungskraft vgl. J. Hubbert, »Zwischen Bild und
Sprache. Zur Entwicklung der Lehre von der Einbildungskraft und ihrer Bedeu-
tung für die Theologie«, in: G. Larcher (Hg.), Gott-Bild. Gebrochen durch die Mo-
derne, Graz 1997, S. 99–117. Zur Rolle der Einbildungskraft bei Kant und Ricœur
vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 259–271.

18 Vgl. hierzu vor allem P. Ricœur und E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik
religiöser Sprache, Sonderheft Evangelische Theologie, München 1974, und P. Ri-
cœur, Die lebendige Metapher, München 1991 sowie die zahlreiche, theologische
Literatur, die auf dieses Hauptwerk Ricœurs Bezug nimmt; exemplarisch:
F. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricœurs in ihrer Bedeutung
für eine theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988; H.-J. Meurer, Die Gleichnis-
se Jesu als Metaphern. P. Ricœurs Hermeneutik der Gleichniserzählung Jesu im
Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn 1997; grundsätz-
lich J. Werbick, Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon für Theo-
logie und Kirche, Band 7, 3. Aufl., Freiburg 1998, S. 189f.; grundlegend auch
H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt 1981.

19 G. Boehm, »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«, in:
C. Maar und H. Burda (Hg.), Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Köln 2004,
S. 28–43, hier S. 32.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und die in den Bildern implizierte poetische Imagination ist
ebenso Reflex des Einfalls eines Unverfügbaren wie im sprachlichen
Kunstwerk. Poesie und Kunst generieren gleichermaßen durch ihre
jeweiligen Bilder eines »Noch Mehr« Annäherungsweisen an einen
unausschöpfbaren Geheimnishorizont. Dieser kann unter Umstän-
den durch die »ikonische Differenz« ebenso gut oder sogar besser
ausgedrückt werden, wie zum Beispiel in Caspar David Friedrichs
Landschaften, in einem »Seestück« von William Turner oder einem
abstrakten Gemälde von Barnett Newman. In seiner Sprachungebun-
denheit kann also gar ein nichthermeneutischer Mehrwert des Bildes,
vielleicht überhaupt ein Vorrang des visuell Optischen vor dem
Auditiven20 liegen.

Mit anderen Worten, so wie sich einerseits Ursymbole als sin-
nenhafte Zeichen in Sprache übersetzen, etwa in mythische Er-
zählungen, rituelle Sprache, Poesie, kann Sprache ihrerseits sich
»verleiblichen« in Schrift und Bildern. Und ähnlich wie es ein vor-
sprachliches Vertrautsein mit sich und der Welt gibt, »das noch nicht
zu Wort gekommen ist, gibt es auch das Unsagbare, das jenseits der
Worte liegt«.21 Das aufkeimende wie das verhallende Wort wird so-
zusagen mental und visuell aufgehoben im Bild, was – modern ge-
sprochen – auch ein Verschweben in einem abstrakten Bild bedeuten
kann, als Hinweis auf eine Dimension dessen, wovon man nicht
mehr sprechen kann, aber worüber man schweigen und was man
eventuell schauend meditieren muss. Die Kunstwerke helfen dabei
nicht nur Verengungen unserer Wirklichkeitswahrnehmung kritisch
aufzubrechen und damit auch eine ethische Differenz einzuklagen,
sondern sie sind vor allem Orte verdichtender, singulärer, sym-
bolisch-sinnlicher Präsenz unbedingten Sinnes von diesem selbst her,
»Durchstoß zur Realität« vom Eschaton her (Otto Mauer). Auch
George Steiners vieldiskutierte Rede von einer »real presence« durch

206 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

20 Vgl. T. Bautz, »Bild« und »Wort« als Elemente einer praktisch-theologischen Äs-
thetik, Ms. o. J., S. 68.

21 H. Schwebel, Die Kunst und das Christentum. Geschichte eines Konfliktes, Mün-
chen 2002, S. 208; vgl. auch G. Boehm, »Jenseits der Sprache?«, in: G. Boehm
(Hg.), Was ist ein Bild?. München 1995, S. 43: »Jenseits der Sprache existieren
gewaltige Räume von Sinn, ungeahnte Räume der Visualität, des Klanges, der
Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benötigen keine Nachbesserung oder
nachträgliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben nicht nur die
Prädikation, die Verbalität und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend weiter.
Es gilt ihn zu kultivieren.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst zielt auf das hier Gemeinte.22 Das Kunstwerk kann – an der
Wurzel der Einbildungskraft ansetzend – durch seine Formqualität
sinnlich-leibliches Bewusstsein radikal verändern, d. h. für eine ethi-
sche beziehungsweise religiöse Evidenz aufbereiten, indem es zu-
nächst des Menschen Selbst und Welt erschüttert und darin dennoch
antizipatorisch zu verheißen scheint, dass Natur und Kultur, Natur
und Freiheit, Natur und Geschichte nicht letztlich diskrepant sein
müssen, oder dem zweifelnden Sucher zumindest fragmentarisch be-
deutet, dass ein Ausharren auf eine definitive Offenbarung und eine
mögliche Zustimmung im Glauben, eine Lebenskunst als Existenz in
der Schwebe, trotz scheinbar unversöhnbarer Spannungen denkbar
ist.23

Dabei wecken die Werke Aufmerksamkeit nicht so sehr in einer
aktiven Leistung des Spiegel-Bild-Werdens, sondern eher als offene
Kunstwerke im Modus eines Sichauslieferns an den Rezeptor, im
Modus des Wartens und der Geduld. Nach den Grauen des vergange-
nen Jahrhunderts sind es vor allem Unterbrechung, Verwundetheit,
die Spur eines Anderen, die vermittels der der Kunst eigenen Tech-
niken der Negation, des Verletzens, des Übermalens, Auslöschens,
Verweisens dies nahelegen.24 Insbesondere der späte Emmanuel Le-

Poetik des Glaubens A 207

Fundamentaltheologie und Ästhetik

22 Vgl. G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München
1990. Für eine fundamental-theologisch hilfreiche Abwägung der Thesen von
Steiner vgl. J. Kuschel, »Gegenwart Gottes? Zur Möglichkeit theologischer Äs-
thetik in Auseinandersetzung mit G. Steiner«, in: W. Lesch (Hg), Theologie und
Ästhetische Erfahrung. Beiträge zur Begegnung von Religion und Kunst. Darm-
stadt 1994, S. 145–165. Allerdings scheint der Satz: »Die Realpräsenz Gottes im
Kunstwerk ist nur verbürgt im Glauben an Gottes Offenbarsein in Schöpfung und
Geschichte überhaupt« (S. 163) noch differenzierungswürdig, um ihn von einer
offenbarungspositivistischen Behauptung zu unterscheiden.

23 P. Strasser weist in diese Richtung von einer Neuevaluierung der Bestimmung
»Schönheit« her. Kunst zeigt uns – so Strasser – was es heißt, in Schönheit zu
existieren. »Die Kunst soll uns dabei helfen, die Welt zu lieben […]– eine Liebe
trotz allem«. »Die Aktualität der Frage ›Was ist Kunst?‹«, in: A. Kölbl, G. Larcher
und J. Rauchenberger (Hg.), Entgegen. Religion – Gedächtnis – Körper, Ostfildern
1997, S. 36; ähnlich auch die Poesie von M. L. Kaschnitz im Blick auf das Natur-
schöne: »Das ist Deine Verwirrung. Dass Du das Schöne nicht fortnimmst vor
unseren Augen. Nicht die Rose, nicht die liebliche Zeichnung des Windes im Dü-
nensande […]. Dass Du nicht ausrottest in unseren Herzen das Verlangen nach
Mondlicht am Sommerabend […].« M. L. Kaschnitz, Gesammelte Werke, Band.5,
S. 250; zit. bei A. Heuser, »Sakrament und zeitgenössische Kunst. Parallelen und
Überschneidungen«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwärtigung, Würzburg
1997, S. 170–180, hier S. 180.

24 Vgl. die Arbeiten von J. Beuys, A. Tapiès, L. Fontana, G. Ücker, A. Rainer; »realis-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vinas sieht darin eine Funktion der Kunst als (selbst) verwundeter.25

Im Fragment, nicht in der vollendeten Gestalt, blitzt etwas unbedingt
Betreffendes, möglicher Vorschein von Versöhnung (Theodor W.
Adorno) auf. Bürgerlicher Ästhetizismus erscheint definitiv über-
wunden, Ricœurs protestantische Bilderzurückhaltung könnte hier
vielleicht zustimmen.

III.

Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

In einem komplementären, weiteren Schritt soll es nun um das ge-
hen, was Ricœur »exégèse des signes extérieures« nennt, und zwar
im Rahmen einer imaginativen Hermeneutik der Tradition, insbe-
sondere auch in Auseinandersetzung mit Kunstwerken literarischer
und visueller Art. Diese rücken in den Prozess der Überlieferung mit
ein, analog zum Status und zur Funktion von erzählerischen Fiktio-
nen beziehungsweise von Zeugnissen.

a) Hermeneutik der Tradition und symbolischer Kunstzeugnisse

In der Ordnung der »Gabe« offenbart sich im »Modus der Bestrei-
tung der ›ganz Andere‹«, »von dem es kein Bild geben darf«, »aber
auch kein Bilderschweigen geben kann«26, weil er seine Herrlichkeit
hat sehen lassen. Vor diesem Hintergrund ist nun fundamentaltheo-
logisch zu fragen, wie das als Spitzenereignis christlicher Offen-
barung bezeugte Geschehen radikaler Liebe in der Geschichte sym-
bolisch erscheint und für uns präsent und zugänglich bleibt. Und
zwar geht es um eine Hermeneutik der Zeugnisse unserer Hoffnung
angesichts der modernen Brucherfahrung der Geschichte, jedoch an-
ders als in einer historistischen Weise entfaltet. Grundsätzlich ist

208 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

tischer« F. Bacon, A. Hrdlicka u.a.; Zur spezifischen Formensprache Rainers vgl.
vor allem M. Leisch-Kiesl, Verbergen und Entdecken, Wien 1996.

25 Vgl. dazu R. Esterbauer, »Vom Zeichen zum Antlitz. Überlegungen zur Kunst im
Anschluß an Levinas«, in: G. Larcher und J. Rauchenberger (Hg.), Unbedingte
Zeichen – Glaube und Moderne an der Schwelle, Graz 1995, S. 19–22.

26 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, in: H. Schmidinger (Hg), Zei-
chen der Zeit, Innsbruck 1999, S. 310–362, hier S. 319f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier zu sehen, dass auch in diesem Bereich der Vermittlung und Wei-
tergabe des Glaubens durch Zeugnisse in und aus einem geschichtlich
symbolischen Freiheitsraum den Künsten in eins mit dem großen
Text der christlichen Überlieferung eine besondere hermeneutische
Bedeutung zukommt.27 Die Ökonomie der Gabe der Offenbarung
weist sich in einem ästhetischen Überschwang aus. Die Praxis des
Glaubens gründet ja »in dessen Fähigkeit zum ästhetisch-antizipie-
renden Wahrnehmen der Schönheit jener Vollendungsgestalt, die
mit dem verbürgten Sinn der rettend erfahrenen traditio dei zusam-
menfällt, und realisiert sich in der dem Glauben spezifischen Qualität
einer Poetik. Sie erstreckt sich von der Sprache des Gebetes über die
bildnerische und musikalisch-rhetorische Fülle der Glaubens-Bilder,
-Lieder und -Geschichten bis hin zur Sprache des Bekenntnisses und
des mystischen Schweigens.«28

Methodisch könnte man die Funktion der Künste auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den
Ricœur als hermeneutische Überkreuzung von historisch-exegeti-
scher Wissenschaft am Text, poetischer Fiktion und Narrativität
lebensweltlicher Glaubenspraxis beziehungsweise christlicher Über-
lieferungszeugnisse intendiert hat29. Was die Zeugnisqualität der
Künste anlangt, dürfen wir tatsächlich annehmen, dass diese, zusam-
men mit den Texten, als kulturelle Überlieferungssedimente dazu
verhelfen, den Kairos der Ankunft des Reiches Gottes, das Aufschei-
nen der Herrlichkeit des Persongeheimnisses Jesu, die Dringlichkeit
der Zeit in der Nachfolge Jesu (die ja durch und durch in den Bildern,

Poetik des Glaubens A 209

Fundamentaltheologie und Ästhetik

27 Vgl. dazu G. Larcher, »Memoria zwischen Ethik und Ästhetik. Eine fundamental-
theologische Programmskizze«, in: Metamorphosen des Eingedenkens. Gedenk-
schrift der Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität
Graz 1945–1955, Graz 1995, 231–240; für eine neue (säkulare) Aktualität des
Themas »Gedächtniskunst« vgl. K.-U. Hemken (Hg.), Gedächtnisbilder. Verges-
sen und Erinnern in der Gegenwartskunst, Leipzig 1996; grundsätzlich G. Essen,
Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit
um den Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, Mainz 1995.

28 P. Ebenbauer, Traditio Dei. Bausteine zur Fundamentaltheologie in Auseinander-
setzung mit H. Verweyen, Innsbruck 1998, S. 264f.

29 Vgl. exemplarisch die wichtigen programmatischen Schriften Ricœurs »Philoso-
phische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricœur und E. Jüngel (Hg.), Meta-
pher, S. 24–45; »Gott nennen«, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phänomenolo-
gische Zugänge, Freiburg 1981, S. 45–79; zusammenfassend pointiert S. Orth,
Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricœur und Jean Nabert
zu einem Modell fundamentaler Theologie. Freiburg 1999, bes. 5. Teil. 4. Kap.:
»Ricœurs Hermeneutik der Offenbarung«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metaphern und poetischen Grenzausdrucksweisen des Neuen Testa-
mentes proklamiert werden) je neu aufzurufen; und zwar – wie die
Seligpreisungen – anders als im Modus eines imperativischen »du
sollst« oder eines bloßen Berichtes von vergangenem Geschehen.
Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, in freier Zuordnung zum
Wort Gottes und zur Praxis der Diakonie und in ihrer ganzen gat-
tungsmäßigen Vielfalt als Musik, bildende Kunst, Architektur etc.,
erscheint auch für eine weitergehende lebendige Hermeneutik der
Präsenz der erschienenen Güte und Menschenfreundlichkeit (Gnade)
Gottes als konstitutiv und unverzichtbar. Vor allem dort, wo das den
Zeugen unbedingt in Anspruch nehmende Faktum der geoffenbarten
Liebe ein restloses Sich-Ein-Bilden und konkretes Zum-Bild-Werden
der Freiheit verlangt, ist dieses Geschehen von einer inneren Affini-
tät zur Kunst und ihrer expressiven, verwandelnden Kraft. Die Bibel
als Text oder als das lebendige Wort Gottes enthält dafür eine Fülle
von Bildlichkeitselementen30 – mehr negativer, typologisch-reprä-
sentativer oder narrativer Art. Schrift ist jedenfalls keineswegs
»Grenze der Kunst«.

Vielfältiger Schriftsinn und die unterschiedlichen Bildbedeu-
tungspotentiale hängen dynamisch zusammen. Diese sind responso-
rische Lesarten von jenen. Sie wollen traditions- oder rezeptions-
geschichtlich entfaltet werden. Auch in Bildern kommt es zu einer
narrativ artikulierten Synthese des Heterogenen, meist simultaner
denn in Texten. Tatsächlich hatten die Künste auch – als jeweils zeit-
genössische – durch fast die ganze Christentumsgeschichte hindurch,
besonders seit Konstantin und seit der Weichenstellung des Bilder-
streites, eine eminent vermittelnde, hermeneutische Funktion. Dies
gilt insbesondere insofern, als sie – je konkret universal – die Wahr-
heit dieser von der Theologie zu bedenkenden Offenbarungsbot-
schaft und des von ihr als kirchlicher Disziplin zu bezeugenden Ethos
dem »Hörer des Wortes« (Karl Rahner) durch eine ästhetisch-sym-
bolische und liturgische Evidenz vermittelt aufleuchten ließen – der-
art, dass die Kunst oft »früher als der Text« war.31

210 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

30 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst – Raum theologischer Erkenntnis,
Paderborn 1999, Kap. 5–10, spricht von dialektischen, narrativen, typologischen,
ontischen und ikonoklastischen Bildkonzepten. Er hat damit m.W. erstmals die
entscheidenden Bildlichkeitsmomente der Schrift in detaillierten Analysen zu-
sammengestellt.

31 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, S. 312.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Historismuskritik und Kunst

Das generelle Problem der Brucherfahrung seit der Aufklärung als
»garstig breiter Graben« kann im Lichte einer solchen umfassenden
Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des Zeugniswertes der
Künste besser angegangen werden als es eine isolierte, historistische
Fixation auf »ipsissima verba«, neutrale Textdokumente oder Be-
kenntnissätze oder eine Tiefenhermeneutik von Mythen und Sym-
bolen allein vermöchte. Während diese eher beispielhaft oder arche-
typisch ein Allgemeines im Konkreten veranschaulichen wollen, als
dass sie das unableitbar einmalige, sinnstiftende Ereignis zum Auf-
scheinen bringen und auf einer analogen Anspruchshöhe weiterver-
mitteln helfen, sind Kunstwerke solche freie, unableitbar einmalige
Sinnereignisse, die ganze Denkformen und Geisteshaltungen zu in-
duzieren vermögen. Zumindest in der autonomen Moderne geht es
bei ihnen nicht sosehr um die Illustration eines Textes, sondern – im
Lichte von dessen Bildpotentialen – um einmalige Symbolisierungen
menschlicher Freiheit32, die ihre Produzenten und Rezeptoren radi-
kal involvieren und eine Unmittelbarkeit des Selbsterlebens stimu-
lieren (worin zum Beispiel Lessings oder Schleiermachers hermeneu-
tische Pointe lag).

Mit ihrer Fähigkeit zur Intentionalitätsumkehr der schöpferi-
schen – produktiven und rezeptiven – Subjekte sind die Werke letzt-
lich die entscheidenden Sinnerschließungsdimensionen für das Inne-
werden der Offenbarungsgestalt. Hier besteht nach Ricœur eine
Nähe zum Zeugnis im theologischen Sinne als ganzheitliche, appel-
lative Präsentation eines Unbedingten im geschichtlich Kontingen-
ten.33 Beide verkörpern eine Weise von Präsenz als Einheit von radi-
kaler ethischer Hingabe und gnadenhaftem Überschwang, die in
ihrer bezwingenden Evidenz eigentlich nur ästhetisch auszudrücken
ist34 – bis hinein in eine Form von Lebenskunst als Einheit von Ethos

Poetik des Glaubens A 211

Fundamentaltheologie und Ästhetik

32 Zu Geschichtsereignissen als Symbolisierungen menschlicher Freiheit vgl. grund-
sätzlich G. Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu.

33 »Ich frage mich, ob das Kunstwerk in seinen Konnotationen der Singularität und
der Kommunikabilität nicht ein Modell ist, um den Begriff des Zeugnisses zu
denken«. P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 273; vgl. auch P. Ricœur, »Her-
meneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der Hermeneutik. Phi-
losophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008, S. 41–83; Vgl. E. Arens,
Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Düsseldorf
1989.

34 Unter den Theologen des 20. Jahrhunderts betont vor allem H. U. von Balthasar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Glaube. Über die philosophischen und historischen Glaubwür-
digkeitsgründe der traditionellen Apologetik hinaus müsste also ein
erkenntnisanleitendes, hermeneutisches Interesse an der objektiven,
von sich her aufgehenden Evidenz der Offenbarungsgestalt Christi
durch seine Zeugen vermittels einer ästhetischen Faszination und
Begeisterung induziert werden können.

Eine Unterscheidung zwischen Jüngern »erster Hand« und Jün-
gern »zweiter Hand« ist da wenig sinnvoll, wie schon Kierkegaard
prinzipiell zu Recht ironisch gegenüber Lessing festhält. Hier geht
es im Wahrnehmen der ästhetischen Evidenz des Zeugnisses nämlich
um eine unmittelbare Erlebnisqualität für alle, um ein tiefes Aneig-
nungsgeschehen, um »Nachfolge«35, was durch den Text für sich al-
lein oder eine bloße Nachricht von beobachteten Zeichen über Dritte
nie erreicht wird: eine Unmittelbarkeit wie im Sehen des brennenden
Dornbuschs durch Mose (Ex 3,2 f.), wie beim prophetischen Lied im
Gegenüber zum leidenden Gottesknecht (Jes 53), beim Wort des
Hauptmanns angesichts des sterbenden Gekreuzigten (Mk 15,39),
oder dem Brennen des Herzens der Emmausjünger in der Gemein-
schaft mit ihrem Brot brechenden Begleiter (Lk 24,32).36 Gegenstand
ist also nicht die symbolische Illustration eines Falles37, sondern die
Faszination durch eine überwältigende einmalige Gestalt (Hans Urs
von Balthasar), die aber nicht zu einer archaischen Fixation auf die
Ursprünge, sondern zur Eröffnung einer Geschichte, d. h. einer Viel-
falt von Weiterbezeugungen, hinführt.

Diese Vielfalt hermeneutischer Situationen ist immer wieder
konkretisiert durch künstlerische Visualisierungen den Gläubigen
vermittelt worden, aus einer inneren Affinität zum sinnlichen Zeug-
nis im Fleisch. Der ganze »Fächer der Stile« christlicher Kunst von
der byzantinischen Kunst bis herauf zu Renaissance und Barock be-
zeugt dies in einer großen diachronen und synchronen Pluralität,
wenn auch innerhalb eines gewissen inhaltlichen und formalen Kri-
terienkanons (zum Beispiel des Figurativen, einer bestimmten Farb-

212 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

diesen fundamentaltheologisch äußerst relevanten Konnex; vgl. H. U. von Baltha-
sar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, 3 Bände, Einsiedeln 1961–1969.

35 Vgl. P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 274.
36 Vgl. ähnlich die phänomenologischen Analysen bei A. Grözinger, Praktische

Theologie und Ästhetik. München 1987, S. 89–104.
37 Vgl. R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung

zur Logik der Erfahrung, Freiburg 1995, S. 707.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolik, narrativen Einstellung) und unter dem regulativen Stachel
des Bilderverbotes.

c) Hermeneutik der Tradition: Innovation und Verlebendigung
durch Kunst

Kunstwerke können also für die Vergegenwärtigung und Weitergabe
der Offenbarung eine zeugnishafte und wirkungsgeschichtliche
Funktion haben, indem sie einen latenten Bedeutungsüberschuss
der Offenbarungs- beziehungsweise Glaubensüberlieferung je neu
sichtbar freisetzen. So wie die symbolische Verfasstheit der Erinne-
rung eines historischen Ereignisses sich heutiger Freiheit über Texte
und andere Sinnsedimente erschließt, so ähnlich oder radikaler auch
über die Kunstwerke im Verein mit diesen.38 Dabei braucht die Wir-
kungsgeschichte innovatorische Impulse, um lebendig zu bleiben.
Für eine aktualisierende Lektüre der Überlieferung bedarf es einer
»Überkreuzung von Tradition und Modernität« (Ricœur). Deshalb
ist für eine Auslegung der Tradition als präsentisches Aufschließen
der Offenbarung nicht nur an vergangene, klassische Werke der bil-
denden Kunst zu denken, sondern auch an zeitgenössische Kunst als
Ins-Spiel-Bringen des Verständnishorizontes der Gegenwart – so
zum Beispiel der verschiedenen katastrophischen Szenarien des
20. Jahrhunderts.

So wie vergangene Zeit in der Fiktionalität des damaligen Er-
zählers als qualifizierte erfahrbar wird, ist dies auch in der spezifisch
seriellen Narrativität der zeitgenössischen bildenden Künste, der
Medienkunst oder gar des Films möglich. Sie unterstützen die Qua-
lität der Lebenszeugnisse als ethischer und mystischer Zeugnisse, so-
wohl in der Geschichte der Frömmigkeit als auch in der jeweiligen
Gegenwart der Nachfolge Jesu. Abgesehen von der großen Tradition
mit ihren Christusbildern in byzantinischer Kunst (als Pantokrator),

Poetik des Glaubens A 213

Fundamentaltheologie und Ästhetik

38 Wie sehr ästhetische Wahrnehmung und praktische Vernunft im Eingedenken der
Geschichte zusammengehören, hat paradigmatisch wohl am eindrücklichsten
Walter Benjamin in seinen »Geschichtsphilosophischen Thesen« gezeigt; vgl.
W. Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften I,
Frankfurt 1972, S. 691–703; vgl. dazu insgesamt A. Grözinger, Praktische Theo-
logie und Ästhetik; zur prinzipiellen wirkungs- bzw. rezeptionsgeschichtlichen
Eigenart von Kunstwerken für den Traditionsprozeß vgl. G. Larcher, Modernis-
mus als theologischer Historismus. Ansätze zu seiner Überwindung im Frühwerk
Maurice Blondels, Frankfurt 1985, S. 221ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romanik (als am Kreuz erhöhter König), Gotik (als Schmerzens-
mann) und Barock (als triumphierend in den Himmel Aufgefahre-
ner), in deren Reflex unter Umständen mehr über ein vergangenes
Glaubensbewusstsein und über die jeweilige Glaubensweitergabe zu
erfahren ist als manchmal in textlichen Dokumenten, kann hier auch
auf viele große, oft verborgene Jesusbilder dieses Jahrhunderts von
Lovis Corinth über Paul Gauguin, Georges Rouault, Emil Nolde,
James Ensor, Marc Chagall (vgl. dessen »Weiße Kreuzigung«) bis
hin zu Francis Bacon, Antonio Saura, Alfred Hrdlicka, Rudolf
Schwarzkogler, Arnulf Rainer oder Heribert Falken verwiesen wer-
den.39

Dies alles sind Bilder, die nicht mehr historistisch »realistisch«
wie die der (Neo-)Nazarener gemalt sind, sondern die eine ganze
Heils- beziehungweise Unheilsgeschichte aufrufen, also Unabgegol-
tenes der Jesusgeschichte in heutigem Kontext visuell wachrufen
können. Wenn nach Hansjürgen Verweyen40 die Evidenz des »wahr-
lich dieser war Gottes Sohn« (Mk 15,39; jenes Wort des heidnischen
Hauptmanns unter dem Kreuz) in der Begegnung mit allen seinen
Zeugen, also auch den Zeugen im Gegenwartshorizont, je aktuell
und sinnlich direkt im Fleisch aufgehen können soll, dann sind
Kunstwerke mit den ihnen entsprechenden sinnlichen Ausdrucks-
mitteln (wie zum Beispiel Joseph Beuys’ Fußwaschungsaktion oder
Rainers Kreuzübermalungen) wohl besonders disponiert, eine Ah-
nung davon zu vermitteln.

Die geformte Materialität der Kunstwerke und Aktionen bedeu-
tet analog unableitbare Sinnzukehr in einer eigentümlichen Weise
von Gegenwart.41 Durch diese kann die Präsenz des Ostergeheimnis-
ses schon in der Niedrigkeitsgestalt des symbolischen Zeugnisses
aufblitzen. Kunst in der Form der Offenheit auf traditio, mit Spuren
von Verletzungen, mit Übermalungen, Auslöschungen, Serialität
(wie bei Rainer, Schwarzkogler, Lucio Fontana, Günther Uecker, An-
dy Warhol und anderen) ist wie die symbolisch vermittelte Freiheits-

214 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

39 Vgl. den Katalog zur Ausstellung »Das Christusbild im 20. Jahrhundert« in Linz
1981; F. Mennekes und J. Röhrig, Crucifixus. Das Kreuz in der Kunst unserer Zeit,
Freiburg 1994.

40 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort, Düsseldorf 1991, S. 459ff.
41 Vgl. G. Larcher, »Sinnpräsenz im Symbol. Aspekte leibhafter, ästhetischer, sakra-

mentaler Vergegenwärtigung«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwärtigung,
S. 49–64; F. Ricken, In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines Urphänomens,
Stuttgart 1996, S. 142ff. u.ö.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichte sonst ein Raum, wo Unbedingtes, etwa unbedingte Liebe,
aufscheinen und einfordernd sein kann – auch in seiner Ausständig-
keit. Kunstwerke vermögen aber – besser noch als Worte, die leicht
zu einem theoretisch vereinnahmenden Heilswissen tendieren42 –
bei aller Gegenwärtigkeit des Ostergeheimnisses durch ihre Formen-
sprache zugleich auch dessen eschatologische Vollendung kritisch zu
verdeutlichen, indem sie vom definitiven Anbruch der Präsenz einer
noch ausständigen Wirklichkeit zeugen. Sie verhelfen so, und zwar
gerade aufgrund ihrer Mannigfaltigkeit in der Tradition, zu einer in-
neren Kriteriologie dieses symbolischen Überlieferungsprozesses.
Freilich bedarf das symbolische Potential der ikonographischen Wir-
kungsgeschichte des Christentums immer wieder der korrektiven
und innovativen Impulse aus dem jeweiligen Zeitkontext heraus.
Auch ist ein Verhältnis zwischen historisch-exegetischer Kritik,
praktischem Glaubenszeugnis und frommer Bildimagination als Ein-
Bildung des Christusgeschehens je neu aufzubauen.

d) Tradition als lebendige Memoria und Gedächtniskunst

Der ganze Kunstraum im Horizont des Christentums ist prinzipiell
Gedächtnisraum: memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu
Christi im Kontext des Gottesgedächtnisses Israels. Dies ist eine ge-
schichtsbestimmte Memoria, die zugleich Zeiterhellung und Zu-
kunftsansage ist. Geschichte als Leidens- und Hoffnungsgeschichte
kommt durch die Künste unverwechselbar zur Sprache43 als Ge-
schichten von dem, »der sich im Modus der Bestreitung offenbart«
(Eckhard Nordhofen) und der in den Visualisierungen seines Vorü-
bergangs einen inhärenten prophetischen Stachel, am radikalsten im
Kreuz Jesu, erkennen lässt. Johann Bapist Metz spricht deshalb vom
nachtragenden Wesen der Künste.44 Dies gilt prinzipiell durch die
Geschichte der christlichen Ikonographie hindurch von den künst-
lerischen Gestaltungsweisen des Crucifixus, den Darstellungen der
Martyrer mit ihren Attributen, den Kreuzwegen, den Passionsspie-

Poetik des Glaubens A 215

Fundamentaltheologie und Ästhetik

42 Adorno sagt in seiner Ästhetischen Theorie, Frankfurt 1970, S. 191: »Unverhüllt
ist das Wahre der diskursiven Erkenntnis, aber dafür hat sie es nicht; die Erkennt-
nis, welche Kunst ist, hat es, aber als ein Inkommensurables«.

43 Vgl. J. B. Metz’ Diktum vom »nachtragenden Wesen von Religion und Kunst« in:
»Die Shoa im Zeitalter kultureller Amnesie«, in: A. Kölbl, G. Larcher und J. Rau-
chenberger, Entgegen, S. 103–105.

44 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len, Wallfahrtstraditionen, ja selbst von manchem frommen Kunst-
handwerk, besonders aber auch von der kritischen inneren Reflexi-
vität der zeitgenössischen Kunst. Walter Benjamin hat übrigens in
seinen geschichtsphilosophischen Thesen schon vor der Shoa das nor-
mative Eingedenken in ästhetischen Kategorien beschrieben. Erst
recht gilt, dass nach Auschwitz Spitzenkunst keine affirmative His-
torienmalerei mehr sein kann, die einen schönen Schleier über Ge-
sellschaft und Kirche legt. Aber es darf auch keine Abwesenheit von
Kunst geben. Wer sonst gäbe dem Aufschrei bleibende und dringliche
Gestalt? Man denke nur an die Werke von Paul Celan, Rachel White-
read, George Segal, Christian Boltanski, Hrdlicka, Anselm Kiefer, die
Shoa-Filme von Claude Lanzmann und Steven Spielberg, an die
schwierige Genese der Gedenkplätze in Wien und Berlin und so wei-
ter.

Gedächtniskunst thematisiert gegen den Strich (Benjamin) der
scheinbar selbstverständlichen Überlieferung das Augenblickshafte,
noch Unabgegoltene der Vergangenheit, das was – anders als in einer
bloßen Denkmalskultur oder triumphalistischen Geschichtsschrei-
bung – möglicherweise noch zu retten ist. Sie gibt so dem Anspruch
vergangener Leidenszeugnisse – in der Kreuzesnachfolge Christi
oder anonym auf der »Schlachtbank der Geschichte« – einen sensi-
blen Rahmen der Aufmerksamkeit und Rezeption heute. Als Bei-
spiele einer lebendig kritischen Memoria der Kirche in ihre eigene
Geschichte und in die Gesellschaft hinein durch ein inneres kons-
truktives Zusammenspiel von Ethik und Ästhetik lassen sich klassi-
sche Kunstbeispiele seit den Anfängen der Moderne aufrufen, wie
Francisco Goya (»Desastres de la Guerra«), Casper David Friedrich,
Pablo Picasso (»Guernica«), Chagall (auch hier: »Weiße Kreuzi-
gung«), Hrdlicka (»Plötzenseer Totentanz«) und andere mehr.

Diese hermeneutische Gewichtung der Künste kann zur Kritik
fragwürdiger Bilder des Eingedenkens verhelfen und dem Anliegen
eines kirchen- und gesellschaftskritischen Theologietyps Rechnung
tragen, zugleich aber dessen exklusivem Pathos der Praxis und des
Leidens und der hauptsächlich appellativen Kritik an der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft einen sinnlich anschaulichen, erlebbaren
präsentischen Erfahrungsraum geben (vgl. das Herz-Jesu-Thema).
Solche Theologie, die selbst leicht mit einem Ästhetizismusvorwurf
zur Hand ist, könnte einsehen lernen, dass ihren besten Aspirationen
– im Sinne einer Memoria durch Praxis, Zeugnis, Erzählung hin-
durch – ganz entscheidend durch eine ästhetische Tiefenvermittlung

216 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedient ist. So dürfte sich zeigen, dass eine »anamnetische Kultur«
(Metz) und eine »subversive Allianz« zwischen der Theologie und
den Künsten sich wechselseitig bedingen.45 Gerade durch eine radi-
kale künstlerische Konfrontation in den Erfahrungsraum der Gläubi-
gen und der Gesellschaft hinein kann ethisch-politische Betroffen-
heit ausgelöst, ja Glaube als leidenschaftliche Gottespassion
angefacht und doch zugleich die Gefahr eines kontrafaktisch protes-
tierenden, unglücklichen Bewusstseins vermieden werden, welches
nur zu leicht dem Ideologieverdacht eines Neo-Nietzscheanismus
verfällt.

Solche erzählende Memoria wird das Eingedenken der Tradition
stets mit einem Ausgriff auf eine heilsgeschichtlich erhoffte Zukunft
verbinden. Wie schon der Akt der Konfiguration von Zeit als Leis-
tung des Einzelhistorikers nicht ohne eine poetisch-ästhetische »Fik-
tion« auskommt, so radikaler noch die großen Synthesen theologi-
schen Erzählens im Entfalten von geschichtlichen Identitäten nach
rückwärts nicht ohne ein Entwerfen von Hoffnungshorizonten nach
vorwärts. Dabei ist das Eröffnen von neuen Horizonten der Tradition
immer auch ästhetisch vermittelt in einer Art »prospektiver Pro-
vokation«.46 Praktische Memoria und messianische Hoffnung kön-
nen so einander angenähert werden.

Poetik des Glaubens A 217

Fundamentaltheologie und Ästhetik

45 Demgegenüber scheuen alle Formen von Traditionalismus die Auseinanderset-
zung mit den anspruchsvollen zeitgenössischen Künsten und verweigern ihnen
den Status eines möglicherweise gültigen anonymen Geistzeugnisses. Das hat
vermutlich mit der Angst zu tun, der eigenen, verkrampft historischen Selbst-
gerechtigkeit überführt zu werden oder die Pseudosicherheit einer konfessionel-
len Selbstabschließung nicht durchhalten zu können.

46 H. U. Reck, »Konstruktionen des Erinnerns«, in: Kunstforum international, 127
(1994) S. 81–119, hier S. 85; für diesen weit gefassten Versuch einer geschichts-
theoretischen Annäherung von Fundamentaltheologie und Ästhetik aus Anre-
gungen P. Ricœurs heraus war besonders hilfreich auch: A. Breitling, Möglich-
keitsdichtung-Wirklichkeitssinn, bes. Zweiter Teil, IV. 3 (»Eine Hermeneutik der
Unvollendung«) und Zweiter Teil, V. 3 (»Poetik der bedingten Freiheit«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199 - am 23.01.2026, 22:23:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der Fundamentaltheologie
	II. Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise Glaube
	III. Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

