
AUFSATZ

Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen

Wege politischer Erkenntnis jenseits des verschwörungstheoretischen
Verdachts1

»Immer dieses Dahinter, allmählich muss man einsehen, dass es der Schlüsselgedanke
modernen Denkens ist.«2

Einleitung

Zwischen sozialwissenschaftlicher Theorie und verschwörungstheoretischem Ver-
dacht gibt es eine selten bemerkte Parallele. Für beide spielt eine bestimmte Erkennt-
nisfigur eine große Rolle – die Figur des Blicks »dahinter«, hinter die Phänomene,
wie sie an der Oberfläche erscheinen. Diese Figur ist wesentlich für sozialwissen-
schaftliche Theorie (zumindest für ein weitverbreitetes Verständnis davon), weil mit
ihr der Anspruch einhergeht, mehr zu leisten, als bloß ein Abbild der Vielfalt der
Erscheinungen zu erzeugen. Wer beschreibt, der gibt nur wieder. Aber Theorie will
mehr, sie will Zusammenhänge erkennen und erklären. Um verstehen zu können,
was geschieht, muss man hinter die Vielfalt widersprüchlicher empirischer Erschei-
nungen blicken, die einen ansonsten zu überfordern droht. Dieselbe Erkenntnisfigur
des »Dahinter« spielt eine große Rolle in Verschwörungstheorien, die sich gegen-
wärtig ausbreiten und, so meinen einige, zu einem gesellschaftlichen und politischen
Problem geworden sind.3 Auch Verschwörungstheorien sind Theorien – Theorien
darüber, was die wirklichen, fundamentalen Kräfte sind, die sich hinter einer
zunächst unverständlichen oder sogar verwirrenden Vielfalt von Erscheinungen
verbergen. Bei Verschwörungstheorien im engeren Sinn werden diese Kräfte perso-
nifiziert: ein kleiner Kreis von VerschwörerInnen hält die eigentliche Macht in den
Händen. Aber es gibt auch Verschwörungstheorien, die nicht von personifizierten,
sondern von diffusen Mächten ausgehen.4 So verstanden, kann es sich als erstaun-
lich schwierig erweisen, sozialwissenschaftliche Theorien von Verschwörungstheo-
rien zu unterscheiden.

1.

 
1 Für sehr hilfreiche Rückmeldungen zu unserem Manuskript bedanken wir uns bei Claudia

Czingon, Tobias Wille, den TeilnehmerInnen der Sektionstagung Politische Soziologie im
April in Bamberg sowie bei den beiden anonymen GutachterInnen.

2 Julio Cortazar in Rayuela, zitiert in Rössner 2012, S. 101.
3 Vgl. Schindler 2019; Butter 2018; Krüger, Seiffert-Brockmann 2018; Pelkmans, Machold

2011.
4 Aupers 2012, S. 30 f.

Leviathan, 46. Jg., 4/2018, S. 575 – 602, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-4-575

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Die radikale These der Parallelität von sozialwissenschaftlicher Theorie und ver-
schwörungstheoretischem Verdacht ist dem wissenschaftlichen Diskurs nicht fremd.
Vor einigen Jahren hat der französische Soziologie Luc Boltanski unter dem Titel
Rätsel und Komplotte eine umfassende Studie vorgelegt, in der er die gemeinsamen
Ursprünge von soziologischer Theorie, Kriminalliteratur und einer sich Ende des
19. Jahrhunderts ausbreitenden gesellschaftlichen Verunsicherung, die sich in Ver-
schwörungstheorien wie den Protokollen der Weisen von Zion äußert, herausar-
beitet.5 Boltanski setzt damit eine Arbeit fort, die er zuvor mit Laurent Thévenot in
der monumentalen Studie Über die Rechtfertigung ausgeführt hat und die die Sym-
metrie zwischen sozialwissenschaftlicher Theorie und sozialen Praktiken der Recht-
fertigung und Kritik betont.6 Schon viel früher hat Paul Ricœur die Beziehung zwi-
schen Theorie und Verdacht in seiner Untersuchung über Sigmund Freud dargelegt,
in der er drei »Meister des Zweifels« benennt: Marx, Nietzsche und Freud.7 Alle
drei arbeiten mit den Dichotomien verborgen/offen beziehungsweise simuliert/
offenbar,8 die fundamentale Kategorien auch von Verschwörungstheorien sind. In
der »Hermeneutik des Verdachts«, die Ricœur den drei großen Denkern zuschreibt,
sieht Rahel Jaeggi ein essenzielles Element ideologiekritischer Verfahren.9 Wie Bol-
tanski und Ricœur problematisiert auch Bruno Latour den ideologiekritischen Ver-
dacht und hebt seine Nähe zur Verschwörungstheorie hervor. Aus seiner Sicht führt
ständiges Verdächtigen dazu, dass Gegenstände nur noch schematisiert erfasst wer-
den und dieses schematische Erkennen zugleich gegen Anfechtung von außen immu-
nisiert wird.10 Unser Beitrag schließt an diese verschiedenen Auseinandersetzungen
mit der Bedeutung des verschwörungstheoretischen Verdachts für die Sozialwissen-
schaft an.

In unserem Artikel ergründen wir die Parallele zwischen sozialwissenschaftlicher
Theorie und verschwörungstheoretischem Verdacht zunächst für den Fall unserer
konkreten Forschungspraxis, die uns auf das Problem aufmerksam gemacht hat.
Wir, eine Soziologin (Brichzin) und ein Politikwissenschaftler (Schindler), beschäf-
tigen uns beide auf unterschiedliche Weise und in unterschiedlichen Forschungsfel-
dern − in Parlamenten beziehungsweise in den Vereinten Nationen − mit politischen
Praktiken. Bei der Arbeit an unseren mittlerweile bereits etwas zurückliegenden
Dissertationsprojekten machten wir trotz unserer unterschiedlichen wissenschaftli-
chen Verortung eine strukturell ähnliche Erfahrung. Während wir beide unseren
Quellen ein gewisses Maß an Vertrauen entgegenbrachten und den Äußerungen von
ParlamentarierInnen (im Fall Brichzins) oder früheren UN-MitarbeiterInnen (im
Fall Schindlers) Glaubwürdigkeit zusprachen, begegnete uns – bei Tagungen, im

 
5 Boltanski 2013.
6 Boltanski, Thévenot 2006.
7 Ricœur 1974, S. 45–49.
8 Ebd., S. 47.
9 Jaeggi 2009, S. 270.

10 Latour 2004. Zu einer Kritik des ideologiekritischen Verfahrens aus einer Arendt’schen
Perspektive siehe Förster 2016.

576 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Anschluss an Vorträge – immer wieder ein bestimmter Typ des Einwands: die Auf-
forderung, hinter das zu blicken, was uns da gesagt worden war. Wirklich verstehen
könne man Politik nur, so implizierte diese Aufforderung, wenn man begreife, dass
es in politischen Institutionen immer (auch) um Macht und Interessen gehe. Die
Häufigkeit dieses Einwands stimmte uns nachdenklich. Er erschien uns fast schon
wie eine Form der Konditionierung: Wenn man als WissenschaftlerIn Politik
erforscht, dann fragt man nach den dahinterliegenden Macht- und Interessenkon-
stellationen.

Von dieser Erfahrung ausgehend, möchten wir in der Diskussion um die sozial-
theoretische Bedeutung des verschwörungstheoretischen Verdachts drei neue
Aspekte hervorheben. Erstens weisen wir darauf hin, dass das Problem der Ver-
dächtigung in der Politikforschung möglicherweise besonders verbreitet ist, wie
unsere Forschungserfahrungen in unterschiedlichen Disziplinen illustrieren. Zwei-
tens werden wir zeigen, dass die Figur des Blicks »dahinter« nicht nur eine gele-
gentlich auftretende theoretische Annahme ist, sondern als dominante verbildli-
chende Vorstellung davon, wie Erkenntnis funktioniert, in die epistemologische
Matrix der Sozialwissenschaften eingelassen ist. Dies werden wir an der Gegen-
überstellung zweier sehr unterschiedlicher sozialtheoretischer Texte deutlich
machen, die gleichermaßen mit einer hintergründigen Erkenntnisfigur operieren:
einem Schlüsseltext der Theorie der rationalen Wahl (Milton Friedman) und einem
Schlüsseltext der Kritischen Theorie (Max Horkheimer/Theodor Adorno). Drittens
möchten wir die Diskussion konstruktiv weiterführen, indem wir über alternative
Wege zur Erkenntnis des Politischen nachdenken. Wir besprechen dazu zwei
Erkenntnismetaphern, die zwei wiederum sehr unterschiedliche DenkerInnen ein-
geführt haben: die Wertschätzung der Oberfläche bei Hannah Arendt und das
Erstellen von Landkarten bei Bruno Latour. Arendt argumentiert in ihrem Buch
Vita Activa oder vom tätigen Leben, dass die moderne Wissenschaft mitverant-
wortlich sei für ein sich ausbreitendes Misstrauen gegenüber der Welt. Die moderne
Wissenschaft tendiert laut Arendt dazu, das Vertrauen auf direkte sinnliche Erfah-
rungen durch das Vertrauen auf Daten zu ersetzen, die durch indirekte Messungen
und Instrumente gewonnen werden. Echtes Wissen schafft Wissenschaft demnach
nur, wenn sie hinter die Erfahrungen blickt. Ganz ähnlich wie Arendt lässt Latour
in seinem sozialtheoretischen Hauptwerk Eine neue Soziologie für eine neue Gesell-
schaft erkennen, dass er eine Form von sozialwissenschaftlicher Forschung für
grundsätzlich problematisch hält, die systematisch von den Erfahrungen der
Akteure absieht und die eigentliche Erkenntnis stattdessen hinter deren Rücken
sucht – an diesem Punkt werden sozialwissenschaftliche Untersuchungen für ihn
»ununterscheidbar von einer Verschwörungstheorie, das heißt einem Hybriden aus
äußerstem Skeptizismus und äußerster Naivität«.11 Sowohl Arendt als auch Latour
entwerfen in der Folge alternative Erkenntniswege, die das unmittelbar Sichtbare in
den Blick nehmen. Mit den genannten drei eigenwilligen Paarungen – von For-
schungserfahrungen einer Soziologin (Brichzin) und eines Politikwissenschaftlers
(Schindler), von Schlüsselwerken der Theorie rationaler Wahl (Friedman) und der
 
11 Latour 2010, S. 87, Fn. 11.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 577

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Kritischen Theorie (Horkheimer und Adorno) und von Erkenntnismetaphern der
Oberfläche (Arendt) und der Landkarte (Latour) – formulieren wir ein Plädoyer für
die Reflexion der strukturierenden Erkenntnisfiguren, die politikwissenschaftlicher
und soziologischer Forschungspraxis zugrunde liegen.

Wiederkehrende Einwände

Wir beginnen unseren Aufsatz mit der Schilderung zweier Erfahrungen, die wir in
unserer Forschungsarbeit als Soziologin und als Politikwissenschaftler gemacht
haben. Zweck dieser Schilderung ist es, auf die Rolle des hintergründigen Verdachts
gegen die Politik in der Forschungspraxis hinzuweisen. Durch die Rekonstruktion
eines bestimmten Typs von Einwand, der unseren Argumenten immer wieder ent-
gegengebracht wurde, soll deutlich gemacht werden, wie selbstverständlich eine
bestimmte Haltung zur Politik in der Forschungspraxis geworden ist und wie wenig
sie dort selbst hinterfragt wird. Diese Haltung des Vorwurfs und der Beschuldigung
erscheint mitunter gar nicht normativ aufgeladen, obwohl sie – wie wir herausar-
beiten wollen – durchaus beurteilenden und vor allem verurteilenden Charakter hat.
Wir beginnen die Schilderung mit dem Forschungsprojekt Schindlers zu den Welt-
ernährungsorganisationen und gehen dann auf die Forschung Brichzins zu parla-
mentarischer Arbeit ein.

Einwände gegen ein Forschungsprojekt zu den Welternährungsorganisationen
(Schindler)

Mein Interesse für den zentralen Gegenstand meiner Forschung der letzten Jahre –
einem der langwierigsten institutionellen Konflikte in den Vereinten Nationen –
hängt nicht zuletzt mit dem Ereignis zusammen, das den Konflikt löste und ent-
schied: dem Amtsverzicht des Exekutivdirektors des Welternährungsprogramms
(World Food Programme, WFP), James Ingram, im Dezember 1990. Erst diese Geste
des Machtverzichts machte den Weg frei für die institutionelle Unabhängigkeit des
WFP, das zuvor der größeren Landwirtschafts- und Ernährungsorganisation (Food
and Agriculture Organization of the United Nations, FAO) untergeordnet war, was
seit dem Amtsantritt Ingrams 1982 zu zunehmenden Kompetenzstreitigkeiten
geführt hatte. Ingram beschreibt in seinem Buch Bread and Stones,12 dass der Ver-
zicht auf eine dritte Amtszeit seine Reaktion auf die Vorwürfe war, mit denen er
jahrelang konfrontiert war, nämlich dass er für die Unabhängigkeit seiner Organi-
sation (des WFP) von der FAO nur deshalb kämpfte, weil dies seinen eigenen und
US-amerikanischen Interessen diente. Indem Ingram erklärte, nicht weiter für den
Posten des Exekutivdirektors zur Verfügung zu stehen, konnte er die Vorwürfe ent-
kräften, die jahrelang eine Entscheidung des Konflikts blockiert hatten. Auf der Sit-
zung, in der Ingram seinen Amtsverzicht verkündete, wurde in der Tat eine weit-
reichende institutionelle Reform beschlossen, die die Frage der Unabhängigkeit
zugunsten des WFP entschied. Wie Ingram in seinem Tagebuch festhielt, war selbst

2.

 
12 Ingram 2007.

578 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


das Rechtsbüro im UN-Hauptquartier von Ausmaß und Geschwindigkeit der
Reform überrascht: »Apparently no other precedent exists for change of this size –
and all done with unprecedented speed« (Tagebucheintrag vom 1. Februar
1991).13 Ingrams Amtsverzicht veränderte die Logik des Konflikts. Durch seine
Rückzugserklärung entkräftete Ingram den Vorwurf, dass der ganze Kampf nur
seinen eigenen (beziehungsweise westlichen) Interessen diene. Die Regierungsver-
treter im Leitungsgremium des WFP entwickelten eine andere Einschätzung davon,
worum es bei der institutionellen Reform letztlich ging: eben nicht um Eigeninter-
essen, sondern, wie Ingram jahrelang argumentiert hatte, um Effizienz und Arbeits-
fähigkeit der Nahrungsmittelhilfe-Organisation. Ingrams Rede überzeugte die Staa-
tenvertreter. Sie stimmten der Reform zu, weil sie nun annehmen konnten, dass es
tatsächlich um die Sache selbst ging.14

Die normative Wirkung von Ingrams Amtsverzicht habe ich in der Folge in meh-
reren Konferenzvorträgen beschrieben. Wo mein Argument auf Ablehnung stieß,
wurden immer wieder dieselben Einwände erhoben. Meine Interpretation sowohl
der Bedeutung als auch der Motivation von Ingrams Erklärung wurde angezweifelt.
Waren es nicht andere, tiefere kausale Kräfte, die die Unabhängigkeit des WFP
erklärten? Und waren nicht vielleicht Ingrams Handeln und seine Darstellung der
Ereignisse selbst eigeninteressiert? Der erste Einwand zeichnete das Bild einer tiefe-
ren Interessenkonstellation, die letztlich die Entscheidungen über die institutionelle
Struktur der Welternährungsorganisationen prägte. Der Großteil der WFP-Nah-
rungsmittelhilfe stammt aus den USA, und häufig wurden Hilfslieferungen an Ver-
bündete der US-Regierung priorisiert. Im Dezember 1990, als die Reformentschei-
dung getroffen wurde, war der Kalte Krieg gerade zu Ende gegangen, und US-
Interessen stießen in der UNO auf geringere Widerstände. US-Interessen in
internationalen Konflikten und auf landwirtschaftlichen Märkten waren die zen-
trale Erklärungsvariable für die Unabhängigkeit des WFP, gegenüber der die Bedeu-
tung von Ingrams Rückzugserklärung verblasste. Aber angezweifelt wurde nicht nur
die explanatorische Bedeutung von Ingrams Amtsverzicht, sondern auch Ingrams
eigene Motivation. Der zweite Einwand gegen mein Argument bestand darin, dass
ich Ingrams Selbstdarstellungen zu sehr vertraute. Ingram, so legte man mir nahe,
verfolgte mit seinem Rückzug sicherlich auch eigene Interessen. In seinem Buch
Bread and Stones beschreibt Ingram seine Rede als einen politischen Meisterstreich
(»political masterstroke«),15 der den Konflikt entschied. Aber man könne, so stell-
ten die KritikerInnen heraus, ihm nicht ohne Weiteres trauen. Besonders mein Ver-
weis auf Ingrams Tagebücher erschien ihnen als problematisch. Seien diese nicht in
der Intention geschrieben worden, die eigene Rolle schönzufärben?

 
13 Ingrams Tagebücher liegen in der australischen Nationalbibliothek in Canberra. Ingram

gewährte mir das Recht zur Einsichtnahme am 3. März 2012 und die Erlaubnis zur
Publikation bestimmter Auszüge (eingeschlossen den hier zitierten) am 9. März 2013.
Eine ausführlichere Analyse von Ingrams Amtsverzicht ist publiziert in Schindler 2012.

14 Vgl. Schindler 2012, S. 144–147.
15 Ingram 2007, S. 286.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 579

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Die zwei Einwände gegen meine Interpretation der Ereignisse haben Berechtigung.
Sie werfen Fragen auf, mit denen man sich beschäftigen sollte, wenn man sich mit
historischen Erklärungen befasst. Aber eine grundlegende Eigenschaft beider Ein-
wände ist, dass sie auf Erklärungsfiguren beruhen, die selbst historisch wirkmächtig
sind. Ingram erklärte seinen Rücktritt genau deshalb, weil er die Erklärung ent-
kräften wollte, dass seine eigenen und US-amerikanische Interessen den Konflikt
heraufbeschworen. Wenn man auf dieser Erklärung beharrt, reformuliert man
genau jene Vorwürfe, die Ingram dazu veranlassten, auf eine dritte Amtszeit zu ver-
zichten. Deshalb ist in dieser Situation eine reflexive Wende sinnvoll. Der Einwand
selbst muss kritisch hinterfragt und zum Gegenstand der Forschung gemacht wer-
den. Dieselbe Erkenntnis hat auch Brichzin in ihrer soziologischen Forschung zu
Parlamenten gewonnen.

Einwände gegen ein Forschungsprojekt zu parlamentarischer Praxis (Brichzin)

Zu meinem Forschungsgegenstand, der parlamentarischen Praxis, bin ich eher indi-
rekt gekommen. Ursprünglich vor allem am Zusammenwirken unterschiedlicher
Formen sozialer Beziehungen interessiert – das Parlament war lediglich als empiri-
scher Fall gedacht –, hat sich mein Forschungsinteresse im Laufe der Beschäftigung
mit Parlamenten immer stärker auf diese selbst verschoben. Denn meine ethnogra-
fischen Beobachtungen auf vier parlamentarischen Ebenen in Deutschland hatten
gezeigt, dass in diesen Institutionen Menschen arbeiten, die sich unabhängig von
der Parteizugehörigkeit mit viel Engagement einer schwierigen und anstrengenden
Arbeit widmen: politischer Arbeit in Parlamenten. Wie aber passte diese Beobach-
tung zu den weitverbreiteten negativen Einschätzungen bezüglich professioneller
politischer Akteure und dem Wert politischer Arbeit? Beide haben keinen hohen
Stellenwert in der öffentlichen Meinung. In der Tat scheint die Einschätzung »das
ist politisch« ein Synonym geworden zu sein für das Sinistre, das Unreine, das
Unlautere.16 Ich begann also zu hinterfragen, auf welcher Basis solche Urteile gefällt
werden. Eine genaue Vorstellung davon, was politische Arbeit in der Praxis aus-
macht, schien mir nämlich gar nicht vorhanden zu sein – und damit eben auch keine
stabile Urteilsbasis.

Die ethnografische Beobachtung parlamentarischer Praxis lässt die Logik politi-
scher Arbeit offenbar werden. Sie zeigt, wie der Rhythmus dieser Arbeit durch den
raschen Wechsel zwischen unterschiedlichen Themen bestimmt wird, die sich auf
parlamentarischen Tagesordnungen versammelt finden. Sie macht deutlich, dass
von der Art des Themas nicht nur abhängt, zu welchem Zeitpunkt worüber und mit
wem gesprochen wird, sondern auch, wie es bearbeitet wird. Mithilfe des empiri-
schen Materials lassen sich drei verschiedene Modi politischer Arbeit – politisches
Spiel, Themenabfertigung und politische Gestaltung – rekonstruieren.17 Vor allem
aber macht die Beobachtung klar, dass es sich bei politischer Arbeit um eine Arbeit
an Ideen handelt – genauer an der Evidenz von Ideen. Auf den schwierigen und

 
16 Latour 2003, S. 145.
17 Vgl. Brichzin 2016 a.

580 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


unsicheren Versuch, mit Worten Evidenz und Wirkungsmacht zu erzeugen, akzep-
tierte Weltsichten hervorzubringen und damit Gruppen hinter sich zu versammeln,
richtet sich der größte Teil der Arbeit parlamentarischer Akteure.

Meine Einsicht, dass in Parlamenten vor allem an Themen gearbeitet wird, stieß
oft auf Skepsis. Diese Skepsis hat mich ermutigt, bestimmte Aspekte meines Projekts
zu fokussieren und voranzubringen. Aber mir fiel auch auf, dass an ganz unter-
schiedlichen Orten und in ganz verschiedenen Kontexten ein sehr ähnlicher Typ von
Einwand vorgebracht wurde. Dieser Einwand schien dem allgemeineren negativen
Urteil zu entspringen, das im öffentlichen Diskurs gegenüber politischer Praxis und
ihrem Personal formuliert wird – also genau jener Verurteilung der Politik, die mich
überhaupt erst von meinem ursprünglichen Forschungsinteresse weg und hin zu
meiner Untersuchung politischer Arbeit in Parlamenten geführt hatte. Die Einwände
konzentrierten sich vor allem auf meinen Fokus, die vielfältigen Wege der parla-
mentarischen Produktion wirkmächtiger Ideen sichtbar zu machen. Dieser
Anspruch wurde als zu deskriptiv in Zweifel gezogen: Anhand der Beschreibung des
parlamentarischen Umgangs mit Inhalten zeichne man zwar die Oberfläche politi-
scher Praxis nach, aber an die jener Praxis zugrundeliegenden, verborgenen Wir-
kungsfaktoren reiche eine solche Analyse nicht heran. Meine Interpretation wurde
auch als zu idealistisch kritisiert: Wer in dieser Weise Ideenproduktion in den Mit-
telpunkt rücke, der sitze noch dem Irrglauben auf, dass Ideen selbst Wirkungsmacht
entfalten könnten. Und meiner Interpretation wurde schließlich immer wieder attes-
tiert, sie sei naiv: Man müsse bei der Erforschung des Politischen sehr aufpassen,
dass man den Erzählungen der politischen Akteure nicht auf den Leim ginge,
schließlich seien diese in der Kunst der manipulativen Selbstdarstellung geübt.

Diese Einwände waren und sind bis heute sehr wichtig für mich – mehr als einmal
haben sie dazu geführt, dass ich meine Ergebnisse grundlegend hinterfragt habe und
sie auch weiterentwickeln konnte. Dennoch möchte ich nun rückblickend den Fokus
auf diese Einwände selbst richten – zumindest dorthin, wo sie gesellschaftliche
Beurteilungsschemata zu spiegeln scheinen, die für die Politikforschung problema-
tisch sein könnten.

Einwände als Denkanlass

In den beschriebenen Einwänden gegen unsere Forschungsprojekte äußert sich ein
grundlegendes Misstrauen gegenüber dem unmittelbar Sichtbaren. Mit einer Unter-
suchung von Briefen, Reden und Stellungnahmen in einem Konflikt (wie bei Schind-
ler) oder einer Analyse der tagtäglichen Arbeitsroutinen von ParlamentarierInnen
(wie bei Brichzin) könne man die beschriebenen Geschehnisse nicht erklären. Statt-
dessen wird deren eigentlicher politischer Gehalt in Kräften vermutet, die durch
solche Quellen gar nicht zugänglich sind. Damit bleibt letztlich nur ein verlässlicher
Weg, um im Bereich der Politik an wissenschaftliche Erkenntnis zu gelangen. Sys-
tematisch muss von den manipulativen Erscheinungen der Oberfläche abgesehen
werden; Forschung muss sich stattdessen den eigentlichen, im Verborgenen wirk-
samen Kräften zuwenden. Politikforschung wird als Entlarvung gedacht.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 581

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Die naheliegende Frage lautet nun: Woher kommt das? Im folgenden Abschnitt
möchten wir vorschlagen, dass diese Einwände nicht nur das Produkt spontaner
Assoziationen sind, wie sie sich eben manchmal auf Tagungen einstellen, sondern
dass sie systematisch in die sozialwissenschaftliche Vorstellung von (politischer)
Erkenntnis eingelassen sind.

Verdacht als konstitutives Element sozialwissenschaftlicher Theorie

Der Verdacht, dass verborgene Kräfte hinter einer Oberfläche wirken, die systema-
tisch versteckt, was in Wirklichkeit geschieht, spielt in verschiedenen Strömungen
sozialwissenschaftlicher Theoriekonstruktion eine wichtige Rolle. Um dies zu zei-
gen, wenden wir uns im Folgenden zwei sehr unterschiedlichen Formen theoreti-
schen Denkens zu: der Theorie rationaler Wahl und der Kritischen Theorie. Durch
die Kontrastierung dieser beiden Theorietraditionen – oder genauer gesagt, zweier
ihrer Schlüsselwerke – soll deutlich werden, was sie trotz aller Gegensätze gemein-
sam haben: die Erkenntnisfigur des »Dahinter«.

Dunkle Mächte in der Theorie der rationalen Wahl

Die Theorie rationaler Wahl – des Rational Choice – ist heute eine der meistver-
breiteten Formen sozialwissenschaftlicher Erklärung. In seinem Essay »The metho-
dology of positive economics« hat der Ökonom Milton Friedman 1953 einen wich-
tigen Beitrag zum Verständnis dieser spezifischen Art, soziale Phänomene zu
erklären, geleistet. Friedman geht es speziell um die Frage, aus welchen Gründen
eine Hypothese oder Theorie als Teil unseres Wissens über die Welt akzeptiert wer-
den sollte. Er argumentiert, dass der Realitätsgrad theoretischer Annahmen keinen
solchen Grund darstellt. Theorien können in höchstem Maße unrealistische Annah-
men machen; solange ihre Ergebnisse stimmig sind, sollten sie dennoch als Teil
unseres »systematisierten Wissens dessen, was ist«, akzeptiert werden.18 Friedmans
Essay enthält eine Reihe von Beispielen, die dieses Argument belegen sollen. Eines
davon entwickelt − in Analogie zu tatsächlich verbreiteten sozialwissenschaftlichen
Hypothesen − eine »konstruierte« Hypothese zur Positionierung der Blätter eines
Baums: »Die Blätter sind so angeordnet, als ob jedes einzelne davon bewusst ver-
suchen würde, eine maximale Menge an Sonnenlicht zu erhalten.«19 Jedes Blatt
verhält sich demnach so, als ob es die physikalischen Gesetze kennen würde, die die
Intensität des Sonnenlichts bestimmen, und als ob es sich schnell und ohne Verzö-
gerung zu jeder anderen, nicht besetzten Position bewegen könnte.20 Friedman
betont, dass die Implikationen dieser Hypothese durchaus zu unserer Erfahrung der
Welt passen: An der dem Sonnenlicht zugewandten Seite eines Baums wachsen
gewöhnlich mehr Blätter als an der ihm abgewandten Seite. Während die Vorher-
sagen, die die Hypothese liefert, sich so mit unserer Erfahrung der Welt decken, gilt

3.

 
18 Friedman 1953, S. 3.
19 Ebd., S. 19; eigene Übersetzung.
20 Ebd.

582 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


selbiges natürlich nicht für die Hypothese selbst. Sie steht in krassem Widerspruch
zu allem, was wir über Blätter wissen, die an dünnen Ästen hängen, organisch
wachsen und mit Sicherheit nicht in der Lage sind, ihre Position blitzartig zu ver-
ändern, wenn sie nicht genug Sonnenlicht erhalten. Aber dieser Mangel an Reali-
tätsbezug macht die Hypothese keineswegs unnütz. Sie tut so, als ob (»as if«) die
Welt in einem bestimmten Sinn organisiert wäre, und dies ist ausreichend, um ihr
erhebliche Erklärungskraft zu verleihen.

Friedmans zentraler Punkt ist, dass theoretische Annahmen Erklärungskraft besit-
zen, ganz unabhängig davon, ob sie mit der erfahrbaren Welt übereinstimmen oder
nicht. Diese These ist ein grundlegendes Element des Rational-Choice-Ansatzes.
Friedman argumentiert, dass es sich mit der Annahme der rationalen Wahl durch
Firmen in einem Markt genauso verhält wie mit den Blättern des Baums. Sie ver-
hielten sich, als ob sie in jedem Moment ihre erwarteten Gewinne (»expected
returns«) maximierten, auch wenn diese Annahme offensichtlich unrealistisch
ist.21 In der politikwissenschaftlichen Teildisziplin der Internationalen Beziehungen
hat Kenneth Waltz mikroökonomische Annahmen von Firmen auf Staaten über-
tragen. Waltz argumentiert dabei mit Verve für ein an Friedman angelehntes Theo-
rieverständnis: Je unrealistischer und realitätsferner theoretische Annahmen seien,
desto größer ist laut Waltz potenziell ihre Erklärungskraft.22

Das Waltz’sche/Friedman’sche Axiom postuliert, dass wir, um Geschehnisse in
der Welt erklären zu können, Kräfte ausfindig machen müssen, die sich uns nicht
selbst in der Welt zeigen. Geschehnisse in der Welt zu erklären bedeutet im Modell
der rationalen Wahl, Annahmen über Kräfte aufzustellen, deren Implikationen man
zwar wahrnehmen kann, die man selbst aber nie zu Gesicht bekommen wird. Die
Kräfte wirken unter der Oberfläche, in einem unzugänglichen »Dahinter«; der ein-
zige Zugang, den wir zu ihnen besitzen, sind die Belege, die sie tagtäglich schaffen,
wenn etwa an Bäumen tatsächlich mehr Blätter an der einen als an der anderen Seite
wachsen. Die Welt, wie sie uns erscheint, wurde von uns nicht zugänglichen Mäch-
ten geschaffen: von einer unsichtbaren Hand, um die bekannte Metapher Adam
Smiths zu verwenden.23

Wir wollen hier nicht die Qualität der Friedman’schen Annahmen und ihren tat-
sächlichen Nutzen abstreiten. Uns geht es darum, darauf hinzuweisen, in welche Art
von Weltbezug man tritt, wenn man versucht, alles damit zu erklären. Man ignoriert
dann systematisch jene Phänomene, die an der Oberfläche selbst zu beobachten sind.

 
21 Ebd., S. 21–22.
22 Waltz 1979, S. 5 f.
23 Friedmans Erklärungsmodell wird sicherlich nicht von allen TheoretikerInnen der ratio-

nalen Wahl geteilt. Manche folgen einem realistischen Theorieverständnis, das heißt sie
begreifen ihre Annahmen nicht allein als erklärungskräftig, sondern auch als adäquate
Beschreibungen der Wirklichkeit (für eine Kritik eines solchen realistischen Verständ-
nisses der Theorie siehe aber zum Beispiel Waltz 1979, S. 4–10; Fearon, Wendt 2002).
Bei der Erforschung der politischen Praxis gerät auch eine realistisch verstandene Theorie
der rationalen Wahl oft in die Lage, mit der Figur des »Dahinter« zu operieren, weil sie
meist »eigentliche« Interessen den »angeblichen« Normen gegenüberstellt. Wir danken
Tobias Wille für diesen Hinweis.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 583

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Das Erklärungsverfahren der rationalen Wahl fußt auf einer metatheoretischen Prä-
misse, die den Vorannahmen von Verschwörungstheorien frappierend ähnlich ist.
Wie Verschwörungstheorien postuliert auch die sozialwissenschaftliche Theorie der
rationalen Wahl die Existenz von Kräften, deren Auswirkungen wir zwar tagtäglich
spüren, denen wir aber hilflos und ohnmächtig ausgeliefert sind. Ähnlich verhält es
sich auch mit Aspekten einer Theorie, die in einem komplett anderen, ja sogar
gegensätzlichen Erkenntnishorizont verortet ist: der Kritischen Theorie.

Dunkle Mächte in der Kritischen Theorie

Kritische Theorie unterscheidet sich in vielerlei Hinsicht ganz wesentlich von der
Theorie rationaler Wahl. Sie operiert auf einem anderen Abstraktionsniveau und ist
um andere Gegenstände besorgt. Aus der Sicht der Kritischen Theorie erscheint die
Theorie der rationalen Wahl am ehesten als »traditionelle« (unkritische) Theorie,
deren Verkennen des Status quo als unveränderliche Realität problematisiert wer-
den muss.24 Doch auch eingeschrieben in die Kritische Theorie findet sich jene
Erkenntnisfigur, die Wissen hinter der Oberfläche der Erscheinungen sucht. Wir
wenden uns im Folgenden einem ihrer Schlüsseltexte zu, der Dialektik der Aufklä-
rung.25

Max Horkheimer und Theodor Adorno entwickeln in diesem in den 1940er Jah-
ren verfassten Text eine faszinierende Argumentation. Die Aufklärung, verstanden
als Siegeszug der Vernunft, verkehrt sich gerade deshalb in ihr Gegenteil – die Bar-
barei –, weil sie neben dem Instrument systematisierender Ratio nichts anderes mehr
gelten lässt. Das radikale Vernunftstreben führt die Menschheit in die absolute Irra-
tionalität. Während den Menschen bei Friedman die tatsächlichen Beweggründe der
Dinge schlicht intransparent sind, sind sie bei Horkheimer und Adorno in gewissem
Sinn noch schlechter dran: Sie täuschen sich in einem Ausmaß über die Funktions-
weise der Welt, dass sie meinen, das eine zu tun, tatsächlich aber das Gegenteil
erwirken.

Die Kritik entzündet sich dabei nicht an der Vernunft als solcher, sondern an
einem bestimmten Verständnis davon. Nach Immanuel Kant ist Vernunft die Fähig-
keit des menschlichen Geistes, das Allgemeine im Besonderen zu erkennen, also
durch (begriffliche) Systematisierung Ordnung in der komplexen Mannigfaltigkeit
der äußeren Erscheinungen zu stiften.26 Aufgeklärte Mündigkeit erreicht der
Mensch folglich, wenn es ihm gelingt, die Welt durch seinen erkennenden Geist zum
System zu ordnen, wodurch er ihrer zugleich Herr wird.27 Horkheimer und Adorno
erscheint diese Vorstellung von Vernunft deshalb als problematisch, weil sie die
Erkenntnis von Wirklichkeit auf eine bestimmte Weise engführt: auf die Herausbil-
dung eines Systems, dessen einzelne Elemente dadurch schrittweise aus dem Blick
geraten. Wenn sich die Welt aus einer komplexen Mannigfaltigkeit von Erschei-

 
24 Horkheimer 1968 [1937].
25 Horkheimer, Adorno 1988 [1944].
26 Kant 1998, S. 153 ff.
27 Horkheimer, Adorno 1988 [1944], S. 88 ff.

584 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


nungen konstituiert, inwiefern kann dann als Erkenntnis gelten, was genau dadurch
entsteht, dass von dieser komplexen Mannigfaltigkeit abgesehen wird? Es ist diese
einseitige Subsumtion des Besonderen unter das Allgemeine, die Horkheimer und
Adorno als ein Grundübel der Moderne identifizieren.

Diese Form der Ratio sei das dem modernen Streben nach Naturbeherrschung
gemäße Instrument – nicht nur, weil sie von jeglichen sinnhaften oder wertgebun-
denen Maßstäben des Handelns entbinde und damit dem Herrschaftsstreben freien
Lauf lasse. Vor allem zeige sich im Vorgang der Subsumtion die Wirkungsweise der
Macht: Wie die systematisierende Vernunft ordne Macht Vielheit der Einheit unter,
sie vereinseitige die Welt in einer Weise, die in Reinform zu Verkennen und Ent-
fremdung führe. Horkheimer und Adorno begreifen Macht als subsumierendes
Prinzip an sich. Macht führe dazu, dass die Vielfalt des Lebens und der Natur
unterdrückt werde: »Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der
Entfremdung von dem, worüber sie Macht ausüben.«28 Den Willen zur Subsumtion
sehen sie als »objektive gesellschaftliche Tendenz in diesem Weltalter«,29 die es nicht
lokal und partiell, auch nicht in Gestalt bestimmter VertreterInnen einer Klasse,
sondern von Grund auf zu überwinden gelte. Herrschaft und Macht, viel mehr als
die Herrschenden und Mächtigen, bilden den Ansatzpunkt grundsätzlicher Kritik.

Um wirkliche Aufklärung zu erreichen, sei es notwendig, »der Macht endlich zu
entraten«.30 Die »Dialektik der Aufklärung« ist also nicht so sehr als Kritik an einer
bestimmten inhaltlichen Richtung gesellschaftlicher Entwicklung zu verstehen.31

Vielmehr ist die Subsumtion aller möglichen Ausprägungen gesellschaftlicher Exis-
tenz unter nur eine ihrer unzähligen Facetten das zentrale Problem. Daher richtet
sich das gesamte analytische Interesse darauf, den gesellschaftlichen Tendenzen der
Vereinseitigung in einer kritischen, dem Status quo nicht affirmativ begegnenden
Haltung nachzuspüren,32 um auf diese Weise das Wirken der Macht zu entlar-
ven.33

Das Fundament der Kritischen Theorie enthält eine Paradoxie. Indem Horkhei-
mer und Adorno problematische Tendenzen gesellschaftlicher Vereinseitigung kon-
stitutiv auf das subsumtive Wirken von Macht zurückführen, nutzen sie die verein-
seitigende Wirkung der Systematisierung selbst als Erklärungsprinzip. Dieser
Paradoxie sind sie sich bewusst – insbesondere Adorno betont, dass der wahre
Erkenntnisprozess aus dem dialektischen Wechsel von erklärender Zuspitzung und
nachfolgender Infragestellung der daraus resultierenden Vereinseitigung
erwächst.34 Erneut wird also nicht die Suche nach einzelnen Prinzipien als proble-

 
28 Ebd., S. 15.
29 Ebd., S. 130.
30 Ebd., S. 49.
31 Dies wird immer wieder missverstanden (siehe zum Beispiel Roberts 2004, S. 70).
32 Vgl. Horkheimer 1968 [1937], S. 190.
33 Hier wird also das Programm der Kritischen Theorie als Kritik an (kapitalistischen)

Machtprozessen begründet (vgl. Rush 2004, S. 9; Schecter 2016, S. 30).
34 Adorno 1973, S. 343 f.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 585

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


matisch erachtet, sondern deren Absolutsetzung, die die Mannigfaltigkeit des Mög-
lichen unterdrückt. Ironischerweise bedeutet das aber zugleich, dass man gerade
dort von der Tradition der Kritischen Theorie abweicht, wo man sich zu strikt auf
den in der Dialektik der Aufklärung etablierten Fokus auf Macht als Referenzpunkt
der theoretischen Kritik konzentriert. Entsprechend lautet eine Diagnose Jürgen
Försters, die kürzlich im Leviathan erschienen ist: »In Abwandlung eines Arendt-
Wortes könnte man sagen, dass die Kritische Theorie an der Weltentfremdung mit-
webe, die die moderne Welt Arendt zufolge befallen hat.«35 Durch die Absolutset-
zung von Macht als hintergründigem Erklärungsprinzip läuft die Kritische Theorie
Gefahr, ihrem ureigenen Anliegen zu widersprechen, die vereinheitlichenden Ten-
denzen moderner Vernunft zu problematisieren. Sie läuft Gefahr, genau das Miss-
trauen mitzuproduzieren, das Arendt auf den Begriff der Weltentfremdung gebracht
hat – jenes Misstrauen, das sich auch in der Verbreitung von Verschwörungstheo-
rien äußert.

Kritisches Denken kann durchaus Ressourcen bieten, um den verschwörungs-
theoretischen Verdacht zu problematisieren. Denn die Ausbreitung des Verdachts,
dass im »Dahinter« Mächte operieren, die wir nicht kennen können, die uns und
unsere Lebenssituation aber entscheidend beeinflussen, kann als eine Form des dia-
lektischen Umschlags der aufklärerischen Vernunft in ihr Gegenteil begriffen wer-
den. Aber wie wir gezeigt haben, besteht das Problem darin, dass auch die Kritik
genau dieser Vernunft letztlich ein Bild der Ohnmacht erzeugt – den allgegenwär-
tigen Verstrickungen der Macht ist, so suggeriert die »Dialektik der Aufklärung«,
in der gegenwärtigen Gesellschaft nicht zu entkommen.

Wissenschaftliche Theorie und Verdacht

Die Nebeneinanderstellung der Theorie rationaler Wahl und der Kritischen Theorie
in Hinblick auf eine dem verschwörungstheoretischen Verdacht ähnliche Denkfigur
soll nicht die Unterschiede verdecken, die auch auf der Ebene dieser Figur noch
bestehen. Während beispielsweise die Erscheinungsformen der Oberfläche in der
Kritischen Theorie aufgrund ihres machtdurchwirkten, folglich manipulativen
Gehalts systematisch hinterfragt werden, sieht die Theorie der rationalen Wahl
konsequent von der Oberfläche ab, weil sie ihr für die Erklärung sozialer Sachver-
halte irrelevant erscheint. Die beiden hintergründigen Prinzipien, die hier in
Anschlag gebracht werden – Subsumtion und Kausalität – finden jeweils unter-
schiedliche Wege am Bewusstsein der Akteure vorbei. Dennoch verbirgt sich in der
Annahme, dass sich wissenschaftliche Analyse auf dem Weg zur eigentlichen Auf-
schlüsselung des Sozialen dem Hintergründigen zuwenden muss, eine fundamentale
erkenntnistheoretische Prämisse: Erkenntnis entsteht durch den Blick hinter das
Sichtbare. Wissenschaftliche Untersuchungen, die mit dieser Annahme operieren,
entfalten einen Entlarvungsgestus, der auch für Verschwörungstheorien charakte-
ristisch ist. Diese postulieren ebenfalls eine Erklärung des Sozialen durch dunkle,

 
35 Förster 2016, S. 455.

586 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


unsichtbare Mächte, die hinter dem Rücken der Akteure operieren und nur von einer
abgehobenen Beobachterposition erfasst werden können.

Die Erfahrung der wiederkehrenden Einwände, die wir im ersten Teil des Aufsat-
zes beschrieben haben, lässt sich auf eine wirkmächtige, sich quer über das theore-
tische Spektrum hinweg manifestierende erkenntnistheoretische Grundhaltung
zurückführen, die der Welt, wie sie unseren Sinnen erscheint, misstraut. An die Stelle
des zugleich aufklärerischen und empiristischen Bekenntnisses »Ich glaube nur, was
ich sehe!« tritt die Devise »Ich glaube nur, was ich nicht sehe«. Im nächsten
Abschnitt wollen wir uns der Frage zuwenden, wie eine Erklärung des Politischen
aussehen kann, die ihr Erkenntnispotenzial nicht aus dem Blick ins »Dahinter«
gewinnt.

Oberfläche und Landkarte – Wege der Politikforschung jenseits des
verschwörungstheoretischen Verdachts

Auf der Suche nach Erkenntnismöglichkeiten des Politischen jenseits des verschwö-
rungstheoretischen Verdachts wollen wir insbesondere zwei Erkenntnisfiguren
beschreiben: die Wertschätzung der Oberfläche bei Hannah Arendt und das Erstel-
len von Landkarten bei Bruno Latour. Diese Erkenntnisfiguren helfen dabei, den
für den verschwörungstheoretischen Verdacht charakteristischen Moment des
Misstrauens zu überwinden.

Hannah Arendt: Den Wert der Oberfläche erkennen

Auf eine kuriose Weise dreht Hannah Arendt die Denkfigur, die in den beschriebe-
nen sozialwissenschaftlichen Theorien Politik erklärbar und verständlich machen
soll, um. Anstatt Wissen über die politische Welt zu schaffen, indem versteckte
Funktionen und Strukturen offengelegt werden, soll dieses Wissen dadurch generiert
werden, dass man sich mit den Phänomenen der Oberfläche auseinandersetzt.
Arendt betont den »Wert der Oberfläche«.36 Gerade dort sei das »Bedeutsame und
Sinnvolle zu finden«.37 Wie der Ökonom Milton Friedman, der das Beispiel der
Blätter an einem Baum diskutiert, um die Erklärungskraft der Theorie rationaler
Wahl zu illustrieren, greift Arendt auf eine Analogie zur Biologie zurück, um ihr
Argument zu untermauern.

In ihrer posthum veröffentlichten Schrift Das Leben des Geistes diskutiert Arendt
die Erkenntnisse des Schweizer Biologen und Zoologen Adolf Portmann, dessen
Buch Das Tier als soziales Wesen im selben Jahr wie Friedmans Essay zur Theorie
der rationalen Wahl erschien (1953). Anstatt die Vielfalt der Tier- und Pflanzenwelt
auf den Selbst- und Arterhaltungstrieb zurückzuführen, sieht Portmann den Wert
in dieser Vielfalt an sich. Die funktionalen Prozesse, die das Überleben sichern, seien
nicht der Zweck, dem die Erscheinungen letztlich dienten – in dem Sinn, dass zum
Beispiel buntes Gefieder bei Vögeln letztlich allein durch den Zweck des Balzens

4.

 
36 Arendt 1998 [1971], S. 36.
37 Ebd., S. 37.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 587

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


und der Vermehrung der eigenen Art erklärbar ist. Stattdessen sei es umgekehrt so,
dass die Lebensprozesse der Erhaltung und Erneuerung der Vielfalt dienten.38 Port-
mann zeigt, dass »die ungeheure Vielfalt des tierischen und pflanzlichen Lebens, der
Reichtum der Entfaltung in seiner blanken funktionalen Überflüssigkeit, durch die
üblichen Funktionstheorien des Lebens nicht erklärt werden kann«.39 Übertragen
auf das Beispiel des Baums ließe sich also sagen, dass Friedman etwas Wesentliches
nicht bedenkt. Während ihm zufolge die Blätter dem Überleben des Baums dienen,
indem sie ihm durch Photosynthese Energie zuführen, hat Portman zufolge das
Überleben des Baums den Zweck, ihm die spezifische Erscheinung in der Welt zu
ermöglichen, mit der er sich von allen anderen Bäumen der Welt unterscheidet.

Die Wertschätzung der Oberfläche stellt eine weitverbreitete und speziell mit der
Moderne assoziierte Vorstellung davon, wie man zu Wissen über die Welt gelangt,
auf den Kopf. »Aus Portmanns Befunden«, so Arendt, »folgt die Falschheit unserer
üblichen Urteilsmaßstäbe, die so fest in metaphysischen Annahmen und Vorurteilen
verankert sind – nach denen das Wesentliche unter der Oberfläche liegt und diese
etwas ›Oberflächliches‹ ist.«40 Die Oberfläche ist nach Arendt aber gerade das, zu
dessen Zweck funktionale Lebensprozesse existieren. Die moderne Wissenschaft
»auf ihrer unermüdlichen Suche nach der Wahrheit hinter den bloßen Erscheinun-
gen« sei mit dem Problem konfrontiert, dass ihre Produkte selbst Erscheinungen
sind.41 Das Wissen, das durch Friedmans Suche nach dem »Dahinter« produziert
wird, tritt in der Welt neben vielen anderen wissenschaftlichen Produkten in Erschei-
nung. Würde man etwa Friedmans Essay von 1953 funktional durch dessen Über-
lebenswillen »erklären« – er hat ihn geschrieben, weil er damit eine neue Professur
erhalten oder ein neues Forschungsprojekt bewilligt bekommen will –, dann würde
man seinen spezifischen Wert, den Beitrag zur Wissenschaft, nicht ernst nehmen.
Durch die Erkenntnisfigur des Blicks hinter die Erscheinungen geht etwas Wesent-
liches verloren: das, was Friedmans Text zu einem wissenschaftlichen Argument und
das Blatt zum Blatt eines bestimmten Baums macht.

Nur an der Oberfläche (und nicht beim Blick auf die tieferen Funktionen und
Lebensprozesse) zeigt sich nach Arendt die Vielfalt des menschlichen Erscheinungs-
raums. Das Konzept der »Pluralität«42 bildet eine wichtige Basis ihrer theoretischen
Überlegungen. Allerdings ist damit nicht die Pluralität von Interessen gemeint. Plu-
ralität bezeichnet bei Arendt die unübersehbare Mannigfaltigkeit der Weltsichten
und Handlungsweisen,43 deren Bedingung die »Natalität«44 ist – der Umstand also,
dass jeder Mensch mit seinen etwas anderen Anlagen in eine etwas andere Welt

 
38 Ebd.
39 Ebd.; Hervorhebung im Original.
40 Ebd., S. 40.
41 Ebd., S. 36; Hervorhebung im Original.
42 Arendt 1960, S. 14 f.
43 Vgl. Brichzin 2016 b, S. 276 ff.
44 Arendt 1960, S. 16.

588 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


geboren wird und so betrachtet jeder Mensch einen kleinen »Neuanfang«45 dar-
stellt. In ihrer Schrift Vita Activa widmet Arendt sich drei zentralen Tätigkeitsfor-
men des Menschen – dem Arbeiten, dem Herstellen und dem Handeln.46 Mit diesen
drei Begriffen sind bedeutsame Teile des menschlichen Tätigseins erfasst: die
menschliche Sorge um Selbsterhaltung, die sich im durch Arbeit ermöglichten Kon-
sum manifestiert und damit die Notwendigkeit zu arbeiten bedingt; der menschliche
Antrieb zur Ausstattung der Welt, der die Herstellung ihres materiellen Inventars
bedingt; schließlich das menschliche Zusammenleben, welches das gemeinsame
Handeln ermöglicht. Handeln ist für Arendt die spezifische Tätigkeitsform des Poli-
tischen.47

Während der Friedman’sche Weg der Erkenntnis möglicherweise noch dazu geeig-
net sein mag, Sinnvolles über das Arbeiten und das Herstellen auszusagen, so muss
er, folgt man Arendt, für das Erkennen des Politischen vollständig versagen. Denn
politisch tätig zu sein, also zu handeln, bedeutet, etwas in die Welt zu bringen, was
davor nicht da war. Es bedeutet, den Lauf der Dinge dadurch zu verändern, dass
man sich in das Zusammenleben einbringt. Die Welt des Handelns bildet ein Bezie-
hungsnetz, das sich durch jede Bewegung verwandelt und damit aufhört, das alte
zu sein. Indem man sich also in die Welt des Zusammenlebens einbringt, bringt man
etwas Einzigartiges und zugleich sich selbst als etwas Einzigartiges hervor. Arendt
versteht Politik als »eine genuine Handlungsform, deren Sinn Freiheit ist«.48 Was
oft im Sinne eines individuellen Gestaltungspathos als normativ (im Sinne von wis-
senschaftlich unbrauchbar) missverstanden wird,49 ist tatsächlich Ausdruck der
Anerkennung eines empirischen Umstands, mit dem Generationen von Politikwis-
senschaftlerInnen gleich dem Sisyphos gerungen haben: der fundamentalen Unvor-
hersehbarkeit des Politischen, die aus der menschlichen Pluralität und der damit
einhergehenden Komplexität des menschlichen Zusammenlebens resultiert.50 Von
der kleinen Gremiensitzung bis zu nationalen Wahlkämpfen, vom lokalen Protest-
marsch bis zum globalen Konflikt: Alle politischen Handlungen sind in ihrem
Ergebnis nicht vollständig berechenbar, nie absolut vorhersagbar. Die Theorie der
rationalen Wahl kann uns dabei helfen, die rationale Notwendigkeit vergangener
politischer Entwicklungen aufzuzeigen. Aber das, was diese Entwicklungen politisch
macht, verkennt sie notwendigerweise.

Wer Politik erkennen will, der muss Arendt zufolge an der Oberfläche suchen, wo
das genuin Unvorhersehbare und Neue in der Welt erscheint. Die Oberfläche ernst
zu nehmen heißt dabei, sie in ihrer Dreidimensionalität zu begreifen. Wie sich eine
Architektur, eine Skulptur, eine Landschaft nicht von einem einzelnen Standpunkt
aus erfassen lässt, so besitzt auch die Welt der Menschen zu viele Facetten, erscheint

 
45 Arendt 1993, S. 50
46 Arendt 1960, S. 16 f.
47 Ebd., S. 164 ff.
48 Bluhm 2001, S. 73.
49 Trotha 2010, S. 492.
50 Arendt 1960, S. 173 f.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 589

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


aus verschiedenen Perspektiven als zu unterschiedlich, als dass ein singulärer
Zugang erfolgversprechend sein kann:

»[N]iemand [kann] all das, was objektiv ist, von sich her und ohne seinesgleichen adäquat
in seiner vollen Wirklichkeit erfassen […], weil es sich ihm immer nur in einer Perspektive
zeigt und offenbart, die seinem Standort in der Welt gemäß und inhärent ist. […] Erst in der
Freiheit des Miteinander-Redens ersteht überhaupt die Welt als das, worüber gesprochen
wird, in ihrer von allen Seiten her sichtbaren Objektivität.«51

Arendt formuliert hier einen Begriff der Objektivität, der die Güte der Auseinan-
dersetzung mit der Wirklichkeit nicht an der konsequenten Durchdringung des
Erkenntnisgegenstands bemisst, sondern an der Plastizität seiner Betrachtung.
Müsste man diesem Pfad der Erkenntnis einen Namen geben, könnte man ihn viel-
leicht etwas kühn als konstruktivistischen Pluralismus bezeichnen. Denn die
Arendt’sche Prämisse der Pluralität schlägt sich bis zu ihren epistemologischen
Grundlagen durch: Als einzelnes ist das Erkenntnissubjekt gar nicht in der Lage,
Objekte der Erkenntnis zu erfassen, die selbst im Zeitverlauf nie gleich bleiben, da
die Menschen ihre Welt im Zusammenleben immer neu hervorbringen.

Die Pluralität der Welt nicht zu erkennen heißt, die Welt zu verkennen. Ein Wech-
sel der Erkenntnisfigur vom Blick ins verborgene »Dahinter« zur Oberfläche ist
deshalb nicht nur für die wissenschaftliche, sondern auch für die politische Praxis
bedeutsam. Denn die politische Praxis unserer Zeit, so Arendt, bemisst Politik oft
an ihrer Effizienz. Sie lässt sich also von der Vorstellung leiten, gute Politik bestünde
darin, möglichst schnell und unter Absehung von »unnötigen«, »falschen« oder
»absurden« Positionen zum vermeintlichen »Kern« einer Sache durchzudringen.
Auch im Politischen zeigt sich damit oft die Vorstellung, die eigentlichen Lösungen
seien unter der Oberfläche der vielfältigen Erscheinungen zu finden und lieferten
eindeutige, auf geradem Wege zu erreichende Ergebnisse. Für Arendt jedoch kommt
genau diese Vorstellung der Abschaffung von Politik, also der Entfremdung vom
gemeinsamen Handeln, gleich. Auch wenn es gelegentlich mühsam und langwierig
sein mag, sich in einem Gremium oder Verein zu engagieren, so sind dies doch die
Orte, die es den Menschen ermöglichen, mit ihrem individuellen Standpunkt und
ihrer individuellen Perspektive auf die Welt in Erscheinung zu treten. Die Krise, »in
der wir heute alle und überall leben«, beschreibt Arendt52 im letzten Kapitel der
Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft als den Verlust genau solcher Orte.

Arendts Plädoyer für die Wertschätzung der Oberfläche hat wissenschaftliche und
politische Gründe. Aus wissenschaftlicher Sicht ist es nötig, die Vielfalt der Erschei-
nungen in den Blick zu nehmen, weil nur dadurch die Unvorhersehbarkeit politi-
scher Entwicklungen – die Überraschungen, die die Zukunft stets bereithält – theo-
retisch angemessen reflektiert werden kann. Aus politischer Sicht kommt die
Infragestellung des Werts von Erscheinungen einer Infragestellung des Werts von
Politik überhaupt gleich, weil politisches Handeln Räume benötigt, in denen Men-
schen sich in ihrer individuellen Einzigartigkeit zeigen können. Das Arendt’sche
Programm einer Wertschätzung der Oberfläche, das ihre politische Theorie durch-

 
51 Arendt 1993, S. 52; siehe auch Förster 2016, S. 465.
52 Arendt 1986 [1951], S. 945, 971.

590 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


zieht, kann auf eine Reihe von Verbündeten in der Sozialtheorie zurückgreifen, etwa
Phänomenologen wie Martin Heidegger oder Ethnomethodologen wie Harold Gar-
finkel. Auch Luc Boltanski und Laurent Thévenot betonen in Über die Rechtferti-
gung die Notwendigkeit, unmittelbar wahrzunehmen, was an der Oberfläche
geschieht, um Praktiken der Rechtfertigung und Kritik in sozialen Situationen über-
haupt als das erkennen zu können, was sie sind.53 Im Folgenden möchten wir uns
mit einem Sozialwissenschaftler auseinandersetzen, der selbst stark von Garfinkel
und Boltanksi inspiriert wurde: Bruno Latour. Mit ihm stoßen wir auf eine weitere
Erkenntnisfigur, die das Politische nicht im »Dahinter« aufsucht, sondern es statt-
dessen auf einer »Landkarte« verortet.

Bruno Latour: Das Politische kartographisch erkennen

Latour unterscheidet seinen Erkenntnisstil wesentlich von einer theoretischen Rich-
tung, die er in Anlehnung an Boltanski »Kritische Soziologie«54 nennt. Er selbst
macht nie vollständig klar, wer und was sich seiner Meinung nach alles unter diesem
Namen versammeln lässt; es handelt sich wohl um ein Konglomerat von Ansätzen,
die unter anderem von Adorno, Horkheimer, marxistischen Ideen und auch von
Pierre Bourdieu inspiriert sind und denen das Ziel gemein ist, gesellschaftliche Miss-
stände aufzudecken – was vor allem heißt: Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu
entlarven.55

Genau an dieser Stelle setzt Latour mit seiner fundamentalen (und gelegentlich
polemischen) Kritik an. Wenn unabhängig vom Gegenstand der Forschung – seien
es wissenschaftliche Praxis oder politische Prozesse, ökonomische Verhältnisse oder
persönliche Beziehungen – bereits im Vorhinein feststehe, worauf es ankomme
(nämlich auf Macht- und Herrschaftsverhältnisse), so sei der Impuls zur Forschung
dem Willen zur Dogmatik gewichen. Nicht mehr das Erkennen, sondern das
Verkennen charakterisiere den Forschungsprozess, wenn das Analyseraster vorab
fixiert sei, einzelne Aspekte eines Phänomens vor den unzähligen anderen Privile-
gierung fänden und die Akteure als Erkenntnishindernis missachtet würden, weil
das Wesentliche ja erst »hinter« ihnen zu finden sei.56 Das »repetitive Ideom des
Sozialen«57 sei nicht geeignet, um die »buntscheckigen Existenzweisen«58 bezie-
hungsweise das »komplexe Imbroglio«59 zu erfassen, das die Welt sei. Die katego-
rialen »black boxes«60 der Soziologie verdeckten die Wirklichkeit mehr, als dass sie
helfen würden, sie zu begreifen – was als Erkenntnis erlebt werde, ist dann mögli-

 
53 Boltanski, Thévenot 2006.
54 Latour 2010, S. 22.
55 Ebd., S. 147 ff.
56 Ebd., S. 188.
57 Ebd., S. 96
58 Ebd., S. 194.
59 Ebd., S. 233.
60 Vgl. ebd., S. 70.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 591

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


cherweise nicht mehr als die libidinöse Erfahrung ordnungsstiftenden Sortierens in
vorgegebene Kategorien. Soziologie werde zum Ritual.

Bereits in seinen frühen Laborstudien entwickelt Latour – unverkennbar beein-
flusst von Garfinkel61 – einen Erkenntnisstil, der sich drastisch vom später so grund-
sätzlich infrage gestellten kritischen Erkenntnisstil unterscheidet. In seinem erst
Jahrzehnte später verfassten sozialtheoretischen Hauptwerk wird dieser Stil als
»kartographische«62 Erkenntnisstrategie in Erscheinung treten. Zunächst allerdings
bildet ein einfaches Moment des Erstaunens den Ausgangspunkt seiner Laborstu-
dien: Wie kommt es, dass uns die traditionelle Wissenschaftsforschung so wenig
Auskunft dazu geben kann, wie Wissenschaft tatsächlich abläuft – dazu, was sich
an den Orten der Wissensproduktion tatsächlich ereignet?63 Um dies zu ändern,
begibt sich Latour selbst an den Ort des Geschehens, macht sich zum Teil des Lebens
im Labor. Auf diesem Wege gelingt es ihm, die Vorstellung von dem/der Wissen-
schaftlerIn als Verkörperung des reinen Geistes der Rationalität grundsätzlich
infrage zu stellen. Stattdessen entsteht ein Bild der Wissenschaftstreibenden als pro-
fane, an der Produktion von Erkenntnis Arbeitende, die diese Erkenntnis nicht
schlicht »haben«, sondern sich dafür anstrengen müssen – sowohl in der Interaktion
mit ihren KollegInnen als auch mit ihrem materiellen Umfeld (zum Beispiel die
Maschinen im Labor), die gleichermaßen Impulse setzen, auf die sie gleichermaßen
reagieren und die sie gleichermaßen interpretieren müssen, um Stückchen für Stück-
chen dem wissenschaftlichen Text als materialisiertem Erkenntnisprodukt näher zu
kommen.64 Diese Untersuchung, die auf der ethnomethodologischen Grundidee
beruht, den Akteuren zu folgen anstatt sich von ihnen zu distanzieren (bis heute
eines der zentralen Prinzipien der Akteur-Netzwerk-Theorie65), ist nach wie vor
wirkmächtig.66 Sie hat früh vorgemacht, was es heißen kann, die soziale Welt
»nachzuzeichnen«,67 ein »mapping«68 sozialer Prozesse zu unternehmen.

Latour bezeichnet den hier eingeschlagenen Erkenntnisweg erst viel später als
Kartographie des Sozialen. Erst damit wird klar, wie grundsätzlich sich dieser von
einem Erkenntnisweg unterscheidet, dem das »Dahinter« als Leitmetapher
zugrunde liegt. Denn die Vorstellung davon, wie Erkenntnis funktioniert, ändert
sich mit dem Wechsel zur Metapher der Landkarte grundlegend. Das aufklärende
Moment resultiert hier nicht aus der Aufdeckung einer Diskrepanz zwischen dem
Vordergrund des Scheins und der hintergründigen Essenz. Zwar kann sich auch
durch das Geheimnis offenbarende Öffnen von Türen, das Ausheben von Verste-

 
61 Wieser 2012, S. 136; Garfinkel 2010 [1967].
62 Latour 2010, S. 59 ff.
63 Latour, Woolgar 1986, S. 11 ff.
64 Ebd., S. 235.
65 Peuker 2010, S. 331.
66 Siehe Hackett et al. 2008.
67 Latour 2010, S. 275.
68 Latour 2005, S. 41.

592 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


cken und das Lüften von Schleiern Erkenntnis einstellen,69 doch handelt es sich
dabei um Ausnahmeereignisse, die sich nicht durch Wiederholung erzwingen lassen.
Die viel alltäglichere Erfahrung von Erkenntnis entspricht eher derjenigen, die man
beim Betrachten einer Landkarte machen kann. Man gewinnt Wissen dadurch, dass
man Größenordnungen, Entfernungen, Unterschiede, Proportionen, Beschaffenhei-
ten und Wechselverhältnisse in ihrem Zusammenhang überblicken kann. Dieses
Wissen aber entlarvt nichts, enthüllt nichts – man findet sich zurecht statt zu durch-
schauen, man kennt sich aus statt zu demaskieren. Der kartographische Nachvoll-
zug des Netzwerks, das die soziale Welt bildet, ist daher der Anspruch des an der
Idee der Landkarte orientierten Ansatzes.

Dieser Ansatz geht mit einer epistemologischen Bescheidenheit einher, die
Erkenntnis nicht als Ergebnis einer »mysteriösen kognitiven Leistung«70 erachtet,
sondern als Produkt materieller Tätigkeiten begreift – als ein »sehr praktisches,
welterzeugendes Unternehmen«.71 Das heißt aber zugleich, dass es für Kartogra-
phInnen der sozialen Welt keine Abkürzung gibt. Anstatt die Wirklichkeit vor-
schnell einhegen zu wollen, um sie handhabbar zu machen, müsse man sich ihrer
Komplexität ohne Schutzvorkehrungen (womit große Ideen ebenso gemeint sein
können wie Fragebögen) aussetzen. Den »Akteuren zu folgen« ist, wenn man es
ernst damit meint, mühsam und beschwerlich.72 Und es geht damit eine zweifache
Nivellierung einher: einerseits auf erkenntnistheoretischer Ebene zwischen den For-
schenden und den Gegenständen ihrer Forschung und andererseits auf der Ebene
der sozialtheoretischen Beschreibung von Wirklichkeit, die nach Latour vom Ein-
ziehen analytischer Dimensionen (zum Beispiel Mikro- und Makroebene) und der
konzeptionellen hierarchischen Differenzierung a priori abzusehen hat.73 Das ist es,
was Latour meint, wenn er – ganz im Sinne der Kartographie – postuliert, das Soziale
müsse »flach« gehalten werden.74 Bemerkenswert ist, dass er mit diesem Aufruf zur
Zweidimensionalität ebenso wie Arendt mit ihrer Option für die dreidimensionale
Betrachtung das räumliche Denkmodell in Anspruch nimmt, um eine Alternative
zur Erkenntnisfigur des »Dahinter« zu entwickeln. Die anti-essentialistische Prä-
misse, dass »hinter« den Dingen keine Wesenheiten zu finden sind, beendet die
metaphysische Suche nach der absoluten Realität.75 Die Welt ist immer viele, sie ist
nicht eindeutig bestimmbar,76 ohne deshalb jedoch beliebig zu sein.

Die zugehörige epistemologische Position ließe sich, etwas paradox anmutend, als
konstruktivistischer Realismus bezeichnen.77 Als konstruktivistisch kann sie gelten,

 
69 Vgl. Krasmann 2016.
70 Latour 2010, S. 177.
71 Ebd.
72 Ebd., S. 44
73 Latour 2010, S. 51.
74 Ebd., S. 186.
75 Vgl. Fuchs 2001, S. 12.
76 Thiemer 2016, S. 186.
77 Vgl. Wieser 2012, S. 72; siehe aber Law 2004.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 593

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


weil die von den SozialwissenschaftlerInnen zu erfassende, immer raumzeitlich situ-
ierte Wirklichkeit nach Latour stets ein Produkt des sozialen Prozesses ist (an dem
auch die Forschenden selbst beteiligt sind), der sich mit seinen Erzeugnissen wiede-
rum materiell in die Welt einschreibt. Realistisch ist diese Position,78 weil Latour
die Forschenden dazu aufruft, ihre Erkenntnisbestrebungen konsequent an der
materiell verfassten Wirklichkeit auszurichten. Doch wie lässt sich eine solche kon-
sequente Ausrichtung an der Wirklichkeit denken, wenn doch gerade die Vorstel-
lung einer metaphysisch existenten Wirklichkeit verworfen wurde? Hier zeigt sich
auf erkenntnistheoretischer Ebene, was sozialtheoretisch bereits angelegt ist: Von
eindeutig zu bestimmenden Fixpunkten verschiebt sich der Fokus auf den Prozess
der Relationierung, der unterscheidbare Entitäten zuallererst hervorbringt79 – auch
der Mensch wird erst in seinen Beziehungen zu dem, der er ist. Epistemologisch
richtet sich damit das Augenmerk auf den Erkenntnisprozess selbst und seine Mittel,
also auf die Art und Weise der Bezugnahme auf eine nicht eindeutig zu bestimmende
Wirklichkeit. An ihr lässt sich die Qualität des Forschungsprozesses ablesen.

Über diese erkenntnistheoretische Wendung ließe sich sicherlich noch viel inten-
siver nachdenken. Für das Ausloten alternativer Erkenntnisfiguren scheint an dieser
Stelle allerdings lediglich entscheidend zu sein, dass diejenigen Werkzeuge, die tra-
ditionell an die Stelle des maßgeblichen Erkenntnismittels treten, nämlich Begriffe
beziehungsweise sprachliche Kategorien,80 von Latour in ihrer Bedeutung radikal
relativiert werden.81 Denn wenn man sich, so seine Überlegung, mit Kant auf die
systematisierende Leistung der Begriffsbildung verlässt, so läuft man Gefahr, in die-
sen Begriffen – beispielsweise »Macht« oder »Interessen« – eben doch wieder das
»Wesentliche« des Gegenstands hinter der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen zu
verorten, den Gegenstand also unter diese Begriffe zu subsumieren und seine nicht
auf einen Begriff zu reduzierende Gestalt damit im Dunkeln versinken zu lassen. Auf
diese Weise entstehen die berüchtigten Latour’schen »black boxes«, in die sich die
Wirklichkeit ritualisiert verstauen lässt. Dabei kommt es bei Latour gerade auf das
Erleben, auf die Erfahrung der Forschenden an: Das ehemalige Erkenntnissubjekt
rutscht selbst in die Position des zentralen Erkenntnismittels,82 an seiner eigenen
Reaktion auf die Welt, in der es sich bewegt, lässt sich ablesen, ob ihm etwas Rele-
vantes begegnet ist oder nicht.83 Als Messgröße dient dabei das »Staunen«,84 die

 
78 Stellenweise kokettiert Latour sogar damit, ein Positivist zu sein (Latour 2010, S. 270).
79 Ebd., S. 50 ff.
80 Kant 1998, S. 145.
81 Latour 2010, S. 110. Ein Charakteristikum, das sich interessanterweise auch in anderen

relational orientierten Zugängen explizit als »antikategorischer Imperativ« (Emirbayer,
Goodwin 1994, S. 1414) formuliert findet.

82 Vgl. Hirschauer 2001, S. 439.
83 Trotz aller Latour’schen Polemik gegen Denkrichtungen wie etwa die Husserl’sche Phä-

nomenologie kann man sich an dieser Stelle durchaus die Frage stellen, ob es sich nicht
um eine phänomenologische Wendung von Erkenntnistheorie handelt.

84 Latour 2010, S. 109.

594 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


eigene »Überraschung«.85 Sie zeigt an, ob man im Forschungsprozess tatsächlich
etwas Neuem begegnet, Erkenntnis also möglich ist, oder ob bloße Reproduktion
erwartet werden kann – also das, was nach Latour in der Regel das Ergebnis der
routinierten Empörung der Kritischen Soziologie und mit ihr des verschwörungs-
theoretischen Verdachts ist. Die besondere wissenschaftliche Leistung liegt also
nicht in der Fähigkeit zum Systematisieren, Analysieren, Subsumieren oder Entlar-
ven begründet, KartographInnen des Sozialen registrieren ihr eigenes Staunen. Und
wenn es ihnen gelingt, die eigene Überraschung im Bericht nachvollziehbar zu
machen, so ist Erkenntnis möglich.86

Aber wo bleibt bei all dem eigentlich die Politik? Während Arendt ihren Erkennt-
nisweg explizit mit Blick auf die Erfassung des Politischen ausrichtet, spitzt Latour
den Geltungsbereich nicht in dieser Weise zu. Dennoch besitzt auch der kartogra-
phische Erkenntnisstil eine besondere Relevanz für die Erforschung des Politischen
– nicht zuletzt die zunehmende Hinwendung Latours zu politischen Phänomenen
im Laufe der Zeit darf als Indiz dafür gelten.87 Diese besondere Nähe ergibt sich aus
der oben bereits angedeuteten Zielsetzung Latours: einen Forschungsansatz zu ent-
wickeln, der in der Lage ist, neue Entwicklungen, Veränderungen, Umwälzungen
zu erfassen, und dem das Überraschende nicht entgeht – Stabilität ist nicht die Regel,
sie ist die Ausnahme.88 Das trifft im Speziellen für die Untersuchung der Wissen-
schaft zu, deren Prozesse auf die Beschäftigung mit dem Neuen ausgerichtet
sind.89 Es trifft im Allgemeinen für die Gesellschaft der Gegenwart zu, die sich
inmitten einer fortlaufenden Revolution durch die Freisetzung von Natur-Kultur-
Hybriden befindet.90 Und es trifft grundsätzlich für das Politische zu, das Latour als
Vorgang der Rekomposition des Sozialen begreift91 – nicht als einen spezialisierten
Bereich der Gesellschaft also (auch WissenschaftlerInnen können, so Latour, mit
ihrem »welterzeugenden Unternehmen« dezidiert politisch tätig sein), sondern als
einen den Status quo überformenden Modus des Seins.92 Bei aller Differenz befindet
sich Latour damit in erstaunlicher Nähe zur Arendt’schen Betonung der Unvorher-
sehbarkeit des Politischen. Und vor dem Hintergrund der kartographischen Meta-
pher macht das auch Sinn: Landkarten müssen vor allem dort erstellt werden, wo
man sich nicht bereits sehr gut auskennt.

 
85 Ebd., S. 125.
86 Latour 2010, S. 237.
87 Gertenbach et al. 2016, S. 237.
88 Latour 2010, S. 63.
89 Vgl. Latour 2015, S. 125
90 Latour 2008.
91 Vgl. Latour 2015, S. 125.
92 Vgl. Latour 2014, S. 200.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 595

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Fazit

Ausgehend von unseren eigenen Forschungserfahrungen zu Phänomenen des Poli-
tischen, haben wir argumentiert, dass der verschwörungstheoretische Verdacht, der
uns bei der Diskussion unserer Forschungsergebnisse kontinuierlich begegnet ist,
tief in die epistemologische Matrix sozialwissenschaftlicher Theorie eingelassen ist.
Die ihn bedingende Erkenntnisfigur des »Dahinter« lässt sich, folgt man Arendt,
sogar als epistemologische Grundhaltung der Moderne verstehen. Die Enttarnung
der Interessen in der Theorie rationaler Wahl einerseits und das Entlarven der Macht
mit Hilfe der Kritischen Theorie andererseits sind zwei spezielle Formen, die die
Erkenntnisfigur des »Dahinter« annehmen kann. Nicht allein der politik- bezie-
hungsweise sozialtheoretische Zugang prägt die Behandlung eines Forschungsge-
genstands, sondern ebenso die grundlegenden epistemologischen Metaphern, die
unsere Erkenntnisweisen strukturieren. Eine verbreitete epistemologische Disposi-
tion, die den Blick ins »Dahinter« lenkt, führt zu einer einseitigen Betrachtung der
Gegenstände politik- und sozialwissenschaftlicher Forschung.

Um zu zeigen, welche alternativen Wege sich einschlagen lassen, um das Politische
zu erkennen, haben wir Arendts Erkenntnisfigur der Oberfläche und Latours
Erkenntnisfigur der Landkarte eingeführt. Dabei lassen sich erstaunliche Parallelen
ausmachen. Sowohl Arendt als auch Latour sind entschlossen, gerade nicht hinter
die Dinge zu blicken. Sie wollen stattdessen die volle Bandbreite des Sichtbaren
erfassen. Den Raum des Sichtbaren konzeptualisieren beide, wenn auch auf unter-
schiedliche Weise, als Raum komplexer Beziehungen.93 Wenn sich aber die gegen-
wärtige Gestalt der Welt erst in ihren Beziehungen konstituiert, sich also nicht aus
einer unter der Oberfläche wirksamen Kraft ableiten lässt, dann verkennt der ver-
schwörungstheoretische Verdacht oft genug das, was eigentlich in der Welt los ist.
Nicht zuletzt geht so, wie sowohl Arendt als auch Latour betonen, der Blick dafür
verloren, dass die Zukunft sich nicht komplett vorhersagen lässt, weil sie eben nicht
durch tieferliegende Kräfte vorherbestimmt ist. Der Fokus auf die Oberfläche bezie-
hungsweise das Kartographieren des Politischen sind auch deshalb notwendig, weil
nur diese alternativen Erkenntnisfiguren der Tatsache Rechnung tragen, dass in der
politischen Praxis neue und überraschende Dinge geschehen können.

Trotz der skizzierten Gemeinsamkeiten sind mit dem an der Oberfläche orien-
tierten und dem kartographischen Erkenntnisstil zwei unterschiedliche Erkenntnis-
wege jenseits des verschwörungstheoretischen Verdachts skizziert. Dies implizieren
schon die Metaphern selbst. Die Figur der Oberfläche hebt die Trennung von Vor-
der- und Hintergrund nicht notwendig auf; sie verschiebt nur, wie Arendt in Das
Leben des Geistes explizit macht, die Wertschätzung von Letzterem auf Ersteren.
Demgegenüber gelingt es mit der Landkarte, die Spaltung von Vorder- und Hinter-
grund zu transzendieren. Auf der Landkarte gibt es kein »Dahinter« mehr; darauf

5.

 
93 Dieser Raum zeichnet sich bei Arendt beispielsweise gerade dadurch aus, dass ihm nur

Menschen angehören (Arendt 1960, S. 14), wohingegen sich die Innovativität des
Latour’schen Zugangs zu einem beträchtlichen Teil aus dem Umstand speist, dass er die
grundsätzliche Differenz zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren auf-
löst (Latour 2015, S. 103 ff.).

596 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


ist nur mehr das Netz sozialer Beziehungen zu sehen, das alle Arten von Entitäten
verbindet, die sich in ihrer jeweiligen Tiefe nicht voneinander unterscheiden. Auf
eine Weise formuliert Latour so ein deutlich radikaleres Programm, das aber, so
scheint es uns, weniger differenziert ist als Arendts Ansatz. Arendt problematisiert
den Blick ins »Dahinter« nämlich nicht allgemein aus sozialtheoretischen, sondern
aus spezifisch politiktheoretischen Gründen. Sie will nicht bestreiten, dass es Kräfte
im »Dahinter« gibt oder dass Erscheinungen funktional erklärt werden können. Sie
will uns nur bewusst machen, was wir tun, wenn wir mit solchen Erklärungen
arbeiten, und welche Gefahren lauern, wenn wir uns zur Welt nur noch mittels der
Figur des »Dahinter« in Bezug setzen. Uns droht dann nämlich der Verlust unseres
Zugangs zum Politischen selbst, das sich tatsächlich nur an der Oberfläche, nur in
unserem Handeln zeigen kann.

In unseren eigenen Forschungsprojekten haben wir praktisch erfahren, wie frucht-
bar es sein kann, politischen Phänomenen nicht von vornherein im Modus des Ver-
dachts zu begegnen. So eröffnet die Konzentration auf das Sichtbare einerseits eine
Perspektive auf Parlamente, die nicht das klischeehafte Bild machtorientierter Poli-
tikerInnen reproduziert. Dieses Bild wäre für die Untersuchung parlamentarischer
Praxis auch wenig nützlich: Deren komplexe Logik, die davon geprägt ist, dass mit
unterschiedlichen Typen von Themen in Interaktion mit unterschiedlichen Grup-
pierungen je unterschiedlich verfahren wird,94 ließe sich durch das singuläre Prinzip
der Machtorientierung schlicht nicht erfassen, das Ergebnis wirkte allenfalls wie ein
Schattenbild. Andererseits eröffnet der Blick auf das Sichtbare ein Verständnis
dafür, dass die Praxis der internationalen Politik selbst ganz wesentlich durch
Erkenntnisfiguren wie die hier im Text diskutierten bestimmt und geformt wird.95

Der theoretische Blick hinter die Dinge konstituiert eine wesentliche Erkenntnis-
weise, der sich PraktikerInnen bedienen, um sich in der Welt zu orientieren und
Politik zu betreiben. Die mitunter erheblichen politischen Konsequenzen des Blicks
dahinter für und in politischer Praxis, wie sie etwa in der Rückzugserklärung des
WFP-Exekutivdirektors James Ingram zum Ausdruck kommen, können aber nur
dann theoretisch aufgearbeitet werden, wenn die Äußerungen von PraktikerInnen
selbst ernst genommen und nicht als »bloße«, das heißt nicht weiter relevante
Rechtfertigungen abgetan werden. Deshalb ist es so wichtig, die »Oberfläche« dieser
Vorwürfe und Rechtfertigungen genau zu analysieren.

Wir wollen abschließend noch auf einen vielleicht naheliegenden Einwand einge-
hen. Ähnlich wie Arendt verbinden wir unser Plädoyer für alternative Erkenntnis-
formen des Politischen – für eine »neue Wissenschaft der Politik«96 – nicht mit der
Forderung einer generellen Aufgabe der Suche nach verborgenen Kräften. Nicht
zuletzt haben wir uns in diesem Artikel selbst zu einem gewissen Grad der Erkennt-
nisfigur des Blicks »dahinter« bedient, denn wir haben viele Probleme der Politik-
forschung auf eine einzelne fundierende Erkenntnisdisposition zurückgeführt. Aber
worum es uns hier ging, ist nicht das Schließen von Denkräumen oder das Verbieten
 
94 Siehe hierzu Brichzin 2016 b.
95 Siehe hierzu Schindler 2014 a; Schindler 2014 b; Braun et al. 2018.
96 Arendt 1990, S. 103.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 597

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


von Denkoperationen. Es ging uns einerseits darum, einen Automatismus zu pro-
blematisieren, der den sozialwissenschaftlichen Blick nur in eine einzige Richtung
lenkt. Und uns ging es andererseits darum, das Blickfeld zu öffnen und das enorme
Potenzial des Blicks auf die sichtbaren Erscheinungen aufzuzeigen. Erkenntnis – und
speziell politische Erkenntnis – leidet unter ihrer Vereinseitigung. Nichts Neues,
nichts Eigenartiges kann mehr den Erkennenden überraschen, wenn der Blick starr
in nur eine Richtung gelenkt wird. Genuine Erkenntnis wird so letztlich unmöglich.
Diesem Problem können wir tatsächlich nur dann entgehen, wenn wir die Augen
für Vielfalt und Pluralität öffnen, wie sie sich überall im Raum des Sichtbaren zeigen.

Literatur

Adorno, Theodor 1973. Gesammelte Schriften. Band 1: Philosophische Frühschriften. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 1960. Vita Activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.
Arendt, Hannah 1986 [1951]. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus,

Imperialismus, totale Herrschaft. München: Piper.
Arendt, Hannah 1990. »Philosophy and politics«, in Social Research 57, 1, S. 73–103.
Arendt, Hannah 1993. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß. München: Piper.
Arendt, Hannah 1998 [1971]. Vom Leben des Geistes. München: Piper.
Aupers, Stef 2012. »›Trust no one‹: modernization, paranoia and conspiracy culture«, in Euro-

pean Journal of Communication 27, 1, S. 22–34.
Bluhm, Harald 2001. »Hannah Arendt und das Problem der Kreativität politischen Handelns«, in

Konzepte politischen Handelns. Kreativität – Innovation – Praxen, hrsg. v. Bluhm, Harald;
Gebhardt, Jürgen, S. 73–94. Baden-Baden: Nomos, S. 73–94.

Boltanski, Luc 2013. Rätsel und Komplotte. Kriminalliteratur, Paranoia, moderne Gesellschaft.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Thévenot, Laurent 2006. On justification: economies of worth. Princeton: Prin-
ceton University Press.

Braun, Benjamin; Schindler, Sebastian; Wille, Tobias 2018. »Rethinking agency in international
relations: performativity, performances, and actor-networks«, in Journal of International
Relations and Development. Online first, DOI: https://doi.org/10.1057/s41268-018-0147-
z.

Brichzin, Jenni 2016 a. »Wie politische Arbeit Evidenz erzeugt. Eine ethnografische Studie zur
kulturellen Produktion in Parlamenten«, in Zeitschrift für Soziologie 45, 6, S. 410–430.

Brichzin, Jenni 2016 b. Politische Arbeit in Parlamenten. Eine ethnografische Studie zur kultu-
rellen Produktion im politischen Feld. Baden-Baden: Nomos.

Butter, Michael 2018. »Nichts ist, wie es scheint«: Über Verschwörungstheorien. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Emirbayer, Mustafa; Goodwin, Jeff 1994: »Network analysis, culture, and the problem of
agency«, in American Journal of Sociology 99, 6, S. 1411–1454.

Fearon, James; Wendt, Alexander 2002. »Rationalism v. constructivism: a skeptical view«, in
Handbook of international relations, hrsg. v. Carlsnaes, Walter; Risse, Thomas; Simmons,
Beth, S. 52–72. Thousand Oaks: Sage.

Förster, Jürgen 2016. »Metakritische Reflexionen des Realismus. Hannah Arendt und das Pro-
blem der Ideologiekritik«, in Leviathan 44, 3, S. 447–475.

Friedman, Milton 1953. »The methodology of positive economics«, in Essays in positive econo-
mics, hrsg. v. Friedman, Milton, S. 3–43. Chicago: University of Chicago Press.

Fuchs, Stephan 2001. Against essentialism: a theory of culture and society. Cambridge: Harvard
University Press.

Garfinkel, Harold 2010 [1967]. Studies in ethnomethodology. Malden: Polity Press.
Gertenbach, Lars; Optiz, Sven; Tellmann, Ute 2016. »Bruno Latours neue politische Soziologie –

Über das Desiderat einer Debatte«, in Soziale Welt 67, 3, S. 237–248.

598 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Hackett, Edward; Amsterdamska, Olga; Lynch, Michael; Wajcman, Judy 2008. The handbook of
science and technology studies. Cambridge: MIT Press.

Hirschauer, Stefan 2001. »Ethnographisches Schreiben und die Schweigsamkeit des Sozialen. Zu
einer Methodologie der Beschreibung«, in Zeitschrift für Soziologie 30, S. 429–451.

Horkheimer, Max 1968 [1937]. »Traditionelle und kritische Theorie«, in Kritische Theorie. Eine
Dokumentation, hrsg. v. Schmidt, Alfred, S. 137–191. Frankfurt a. M.: Fischer.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor 1988 [1944]. Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente. Frankfurt a. M.: Fischer.

Ingram, James 2007. Bread and stones: leadership and the struggle to reform the United Nations
World Food Programme. Charleston: BookSurge.

Jaeggi, Rahel 2009. »Was ist Ideologiekritik?«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Thilo, S. 266–295. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel 1998. Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.
Krasmann, Susanne 2016. »›A taste for the secret‹: Moment-Aufnahmen einer Soziologie des

politischen Geheimnisses«, in Leviathan 44, 4, S. 491–514.
Krüger, Uwe; Seiffert-Brockmann, Jens 2018. »›Lügenpresse‹ – Eine Verschwörungstheorie?

Hintergründe, Ursachen, Auswege«, in Nachrichten und Aufklärung, hrsg. v. Haarkötter,
Hektor; Nieland, Jörg-Uwe, S. 67–88. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Latour, Bruno 2003. »What if we talked politics a little?«, in Contemporary Political Theory 2, 2,
S. 143–164.

Latour, Bruno 2004. »Why has critique run out of steam? From matters of fact to matters of
concern«, in Critical Inquiry 30, 2, S. 225–248.

Latour, Bruno 2005. Reassembling the social. An introduction to actor-network-theory. New
York: Oxford University Press.

Latour, Bruno 2008. Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno 2010. Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Latour, Bruno 2014. Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen. Berlin: Suhrkamp
Latour, Bruno 2015. Das Parlament der Dinge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Latour, Bruno; Woolgar Steve 1986. Laboratory life. The construction of scientific facts. Prin-

ceton: Princeton University Press.
Law, John 2004. After method. Mess in social science research. London: Routledge.
Pelkmans, Mathijs; Machold, Rhys 2011. »Conspiracy theories and their truth trajectories«, in

Focaal – Journal of Global and Historical Anthropology 59, S. 66–80.
Peuker, Birgit 2010. »Akteur-Netzwerk-Theorie«, in Handbuch Netzwerkforschung, hrsg. v.

Stegbauer, Christian; Häußling, Roger, S. 325–338. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

Ricœur, Paul 1974. Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Roberts, Julian 2004. »The dialectic of enlightenment«, in The Cambridge companion to critical

theory, hrsg. v. Rush, Fred, S. 57–73. Cambridge: Cambridge University Press.
Rössner, Michael 2012. »Von der Suche nach dem Authentischen zur Dekonstruktion der

Authentizität des Zentrums«, in Renaissance der Authentizität? Über die neue Sehnsucht
nach dem Ursprünglichen, hrsg. v. Rössner, Michael; Uhl, Heidemarie, S. 89–118. Bielefeld:
transcript.

Rush, Fred 2004. »Conceptual foundations of early critical theory«, in The Cambridge compa-
nion to critical theory, hrsg. v. Rush, Fred, S. 6–39. Cambridge: Cambridge University Press.

Schecter, Darrow 2016. Kritische Theorie im 21. Jahrhundert. Aus dem Englischen übersetzt von
Diana Göbel. Baden-Baden: Nomos.

Schindler, Sebastian 2012. »Macht oder Moral – das ist die falsche Frage. Eine Untersuchung des
Legitimitätskonflikts in den Welternährungsorganisationen«, in Der Aufstieg der Legitimi-
tätspolitik. Rechtfertigung und Kritik politisch-ökonomischer Ordnungen. Leviathan, Son-
derband 27, hrsg. v. Geis, Anna; Nullmeier, Frank; Daase, Christopher, S. 135–150. Baden-
Baden: Nomos.

Schindler, Sebastian 2014 a. »Man versus state: contested agency in the United Nations«, in
Millennium – Journal of International Studies 43, 1, S. 3–23.

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 599

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Schindler, Sebastian 2014 b. »The morality of bureaucratic politics: allegations of ›spoiling‹ in a
UN inter-agency war«, in Journal of International Organizations Studies 5, 1, S. 59–70.

Schindler, Sebastian 2019. »Trump und das Post-Faktische. Die tieferen Ursachen eines nur
scheinbar skeptischen Umgangs mit der Wahrheit«, in Angriff auf die liberale Weltordnung.
Die amerikanische Außen- und Sicherheitspolitik unter Donald Trump, hrsg. v. Daase,
Christopher; Kroll, Stefan, S. 59-76. Wiesbaden: Springer VS (im Erscheinen).

Thiemer, Nicole 2016. »Sein-als-anderes. Zu Latours antisubstanzialistischem Denken«, in
Bruno Latours Soziologie der Existenzweisen. Einführung und Diskussion, hrsg. v. Laux,
Henning, S. 185–206. Bielefeld: transcript.

Trotha, Trutz von 2010. »Soziologie der Politik: Akteure, Konflikte, Prozesse«, in Handbuch
Spezielle Soziologien, hrsg. v. Kneer, Georg; Schroer, Markus, S. 491–508. Wiesbaden: VS
Verlag für Sozialwissenschaften.

Wieser, Matthias 2012. Das Netzwerk von Bruno Latour. Die Akteur-Netzwerk-Theorie zwi-
schen Science and Technology Studies und poststrukturalistischer Soziologie. Bielefeld:
transcript.

Waltz, Kenneth 1979. Theory of international politics. New York: McGraw-Hill.

600 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


Zusammenfassung: Ausgangspunkt unserer Argumentation ist die Feststellung, dass die sys-
tematische Unterscheidung zwischen Verschwörungstheorien und sozialwissenschaftlichen
Theorien erstaunlich schwierig ist. Beide gehen von der Annahme aus, dass sich die Welt
durch Kräfte und Mechanismen erklären lässt, die hinter der Oberfläche sichtbarer Erschei-
nungen wirken. Wie tief diese Erkenntnisfigur des »Dahinter« in viele Theoriearchitekturen
eingelassen ist (und damit zugleich: wie wirkmächtig sie ist), rekonstruieren wir anhand der
Gegenüberstellung von Rational-Choice-Theorie und Kritischer Theorie. Zwar unterschei-
den sich beide auf konzeptioneller Ebene radikal, auf epistemologischer Ebene jedoch ähneln
sie sich darin, dass sie für die Konstitution der Welt Kräfte im »Dahinter« – nämlich Inte-
ressen beziehungsweise Macht – verantwortlich machen. Wir zeigen, dass die Erkenntnisfigur
des »Dahinter« insbesondere bei der Untersuchung des Politischen dominant in Anschlag
gebracht wird und sich dabei potenziell als Erkenntnisblockade auswirken kann. Unter
Rekurs auf Hannah Arendt und Bruno Latour arbeiten wir schließlich zwei alternative
Erkenntnisfiguren heraus, welche die Untersuchung des Politischen bereichern können: die
Figur der Oberfläche und die Figur der Landkarte.

Stichworte: sozialwissenschaftliche Theorie, Politische Theorie, Verschwörungstheorie,
Erkenntnistheorie, Politik

Why we wish to look »behind« things can be a problem. Ways of knowing politics
beyond conspiracy theory

Summary: Both social scientific theories and conspiracy theories claim that they »look
behind« the manifold ways in which the world appears to us. Both claim to make the deeper
forces and principles that explain what goes on in the world visible. Our article utilizes the
metaphor of »looking behind« as a tool of cognition. The problems of this tool are illustrated
by our experiences as researchers and with two classic works of social theory, namely Milton
Friedman’s »The Methodology of Positive Economics«, and Max Horkheimer and Theodor
Adorno’s »Dialectics of Enlightenment«. In all these cases, the metaphor of »looking
behind« plays a tremendously important role for knowing the political. Turning to Hannah
Arendt and Bruno Latour, we then outline two radically different metaphors of cognition:
the valuation of the surface (Arendt) and the mapping of social relations (Latour). While
these two alternative figures have some important differences, they both shed light on the
genuinely political nature of (human) social affairs – the kind of »politics« that necessarily
remains unknown to those who rely on »looking behind«.

Keywords: social sciences, political theory, conspiracy theories, theory of cognition, politics

Warum es ein Problem ist, immer »hinter« die Dinge blicken zu wollen 601

Leviathan, 46. Jg., 4/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575


AutorInnen

Jenni Brichzin
Technische Universität Chemnitz
Institut für Soziologie
Thüringer Weg 9
09126 Chemnitz
jennifer.brichzin@soziologie.tu-chemnitz.de

Sebastian Schindler
Goethe-Universität Frankfurt am Main
Institut für Politikwissenschaft
Max-Horkheimer-Straße 2
60629 Frankfurt am Main
s.schindler@soz.uni-frankfurt.de

602 Jenni Brichzin und Sebastian Schindler

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:40:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-4-575

