3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsasthetik

Zunichst vor allem von Philosophinnen (Lefebvre 1972, 1987; Heller 1978) in
seiner Bedeutung gewiirdigt, ist »Alltag« seit den 1970ern zu einem wichtigen
Konzept sozialwissenschaftlicher Analyse geworden (Highmore 2002; Bar-
getz 2015: 9, 21-26; Reuter/Lengersdorf 2016). Die empirische Kulturforschung
machte >Alltagc geradewegs zu ihrem Leitbegrift (Greverus 1978; Lipp 1993;
Jeggle 1999). Das erlaubte der Post-Volkskunde einerseits, sich von der grund-
legenden Referenz auf>Volk< und >Volkstum« — und damit von den volkischen
und nationalsozialistischen Imprignierungen des Fachs in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts (Jacobeit/Lixfeld/Bockhorn 1994; Jeggle 2001) — abzuset-
zen. Zugleich konnte man ankniipfen an die Fachtradition, sich mit>Alltigli-
chems, von biuerlichen Geritschaften bis zum Brauch, zu befassen.

Riickblickend sind vor allem drei theoretische Referenzen zu erkennen
(Lipp 1993; Sutter 2016: 45-49). Erstens der Bezug auf einen wissenssoziolo-
gischen Alltagsbegriff, den in der Husserl'schen Tradition vor allem Alfred
Schiitz (1971; 2003) und Thomas Luckmann (Berger/Luckmann 1980; Schiitz/
Luckmann 2017) ausgearbeitet hatten. Insbesondere die Schemata alltagli-
cher Sinnhorizonte und deren weitgehende Fraglosigkeit sowie die zentrale
Bedeutung von Routinen und Gewohnheiten im praktischen Leben wurden zu
tragenden Konzepten (Lipp 1993; Schmidt 2018). Zweitens hatten die Studien
Henri Lefebvres zur Kritik des Alltagslebens grofien Einfluss. Sie stirkten eine
kritische Perspektive, die Alltag vor allem als Ort praktischer Reproduktion des
Status quo, der Gewohnung und Sinnzuweisung an bestehende Ordnungen be-
trachtet. Als dritter Theorieeinfluss wurde Pierre Bourdieus Habitus-Konzept
wirksam, weil man damit das in der kulturwissenschaftlichen »Alltagsfor-
schung angelegte Erkenntnisinteresse an der >Wechselwirkung von 6kono-
mischen Bedingungen und Bewusstsein« (Sutter 2016: 49; Zit. im Zit. Lipp
1993: 24) praziser zu fassen hoffte.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Schénes alltaglich erleben

Aus heutiger Sicht hatten diese Studien — im Rahmen einer iiberwiegend
skeptischen Einschitzung der transformativen und 4sthetischen Potenziale
alltaglicher Lebensfithrung — meist eher deskriptiven Charakter und beton-
ten die Selbstverstindlichkeit von Routinen im »tiglichen Trott« (Schmidt-
Lauber 2010: 57). Ich méchte im Folgenden Schiitz’ phinomenologischen An-
satz zum Ausgangspunkt fiir das Verstindnis alltagsisthetischen Erlebens
nehmen. Dabei folge ich einer bereits von Bernhard Tschofen im Rickgriff
auf Hans-Georg Soeftner formulierten Orientierung, nimlich der dezidierten
Frage »nach den >Ordnungsprinzipien, Regeln, Deutungsprozeduren, Plinen
und Zweckens, von denen Alltagshandeln >strukturiert ist« (Tschofen 2006:
94; Zit. im Zit. Soeffner 1989: 10). Es geht, anders formuliert, iiber das Be-
schreiben hinaus darum, den spezifisch »alltiglichen« Charakter itblicher Wei-
sen dsthetischen Handelns und Erlebens ein Stiick weit zu erkliren.

Dabei erweist sich die Rede von Alltag und Alltagsleben im Singular oder
gar die Idee eines sozialen Akteurs namens >der Alltagc als eher schwierig.
Sie fithrt zu einer ungliicklichen Dichotomisierung zwischen alltiglichen und
nicht-alltdglichen Segmenten des Lebens (Bargetz 2015: 204, 208; Highmore
2011: 2). Vermutlich ist es besser, iiber Alltiglichkeit und deren Strukturele-
mente zu sprechen. Es geht ja nicht um bestimmte, abgrenzbare Zeitriume,
Situationen oder Handlungskonstellationen, die entweder Alltag oder des-
sen Gegenteil sind. Vielmehr ist in den Mischungen, Uneindeutigkeiten und
Ubergingen von Wahrnehmen, Erleben und Handeln eine >Grammatik der
Alltaglichkeit< aufzuspiiren.! In diesem Sinn wird hier von Alltiglichkeit und
Alltaglichkeitsmodus gesprochen. Das Konzept der >Alltagsisthetik« und der
salltagsisthetischen Praktiken« fasst dann typisierend jene Qualititen zusam-
men, die den Alltiglichkeitsmodus verbreiteter dsthetischer Praktiken aus-
machen. Dahinter steht die Annahme, dass es diese Alltaglichkeit ist, die
den Handelnden bestimmte Interaktionsformen plausibel und naheliegend
erscheinen ldsst.

Wiederholung, Routinisierung, Fraglosigkeit des Tuns und verteilte Auf-
merksambkeit beispielsweise sind Ziige, die wir bei Berufs- wie Hausarbeiten,
beim Musikhoren in der Bahn wie beim Theaterabend, beim Fitnesstraining

1 Highmore (2011: 13) argumentiert, »that everyday life is a thoroughly relational term
and that rather than try and pinpoint its characteristic content we would do better to
draw out its grammar, its patterns of association, its forms of connection and discon-
nection«.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

wie beim professionellen >Querlesen« finden. Solche Ziige wechseln auf un-
vorhersehbare Weise mit Phasen der Herausforderung, der gefiihlten Neu-
heit und Einmaligkeit in gesteigerter und fokussierter Prisenz — und derar-
tige Kombinationen und Ubergangsphinomene verlangen nach dichten Be-
schreibungen. Nach dem zehnten Mal ist ein Vorstellungsgesprach fiir eine
Bewerberin in vieler Hinsicht Routine wie fiir einen Personalverantwortlichen
auch. Zugleich enthalten solche Begegnungen Ziige von Einmaligkeit, Hori-
zonterweiterung oder sogar Uberraschung. Und meist haben die Beteiligten
auch >Meta-Routinen«< entwickelt, wie sie mit Unbekanntem und Unerwarte-
tem umgehen.

Wiederholung und Neuheit sind relative Phinomene; uns geht es dar-
um, wie sie sich im alltiglichen dsthetischen Erleben verbinden. Fiir Kittlausz
(2011: 343) ist Alltdglichkeit gekennzeichnet »durch eine Spannung zwischen
dem Gewohnten und Routinisierten einerseits und den unerwarteten Ereig-
nissen und Zufilligkeiten, die die Aufmerksambkeit und das Handeln heraus-
fordern, andererseits«. Im Bereich des Unerwarteten ist weiter zu differen-
zieren. Wir beherrschen den routinierten Umgang mit Unvorhergesehenem;
zum Alltagswissen gehoren Prozeduren, die Unbekanntes ziigig einordnen
oder einklammern (Schiitz/Luckmann 2017: 35-43). Doch machen wir auch
Erfahrungen, die uns iiber lingere Zeit verunsichern oder infrage stellen. Im
Extremfall rithren sie an Grundpfeiler des Welt- und Selbstbilds; nicht selten
erleben wir sie mit einer Mischung aus Neugier und Abwehr. Im Blick auf
die Potenziale dsthetischer Interaktion stellt sich die Frage: Welche Riume
bietet der Alltiglichkeitsmodus, in denen die Beschiftigung mit derartigen
Herausforderungen als niitzlich oder reizvoll zugelassen oder gar vorgesehen
ist? Macht eine Markierung als Kunst, Fiktion oder Witz es leichter? Mit wel-
chen Methoden kommt man an derartige Alltagspraktiken heran?

Im Folgenden stehen zwei Aspekte im Zentrum. Erstens greife ich unter
jenen »Funktionsweisen des Alltags« (Bargetz 201: 194ft.), die inzwischen zum
wissenschaftlichen Common Sense gehdren (wie Repetition und Routine, Ge-
ldufigkeit und Selbstverstindlichkeit) den Aspekt der »Gewohnlichkeit« her-
aus. Thm hat Highmore (2011) unter dem Stichwort der »ordinaryness« anre-
gende Uberlegungen gewidmet. Gewdhnlichkeit ist nicht beschrinkt auf be-
stimmte Lebensweisen. Wir alle folgen, hiufiger oder seltener, Gewohnheiten
ohne grofles Nachdenken, ohne Ehrgeiz oder Druck. >Gewohnlich« bezeich-
net das, was vielen geldufig ist und was viele tun; aber jede/r gehort dann und
wann zu denen, die so handeln wie viele — auch isthetisch.

- am 12.02.2026, 16:15:18,

73


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Schénes alltaglich erleben

Im Sinne unserer Fragestellung nicht gewdhnlich sind die Routinen von
Menschen, sofern sie sich professionell mit Asthetischem beschiftigen (als
Kiinstlerinnen, Wissenschaftler, Kritikerinnen etc.) oder auferhalb berufli-
cher Kontexte spezialisierte dsthetische Kompetenzen anwenden. Im Zentrum des
Interesses stehen Interaktionsgewohnheiten, auf die Mitglieder unserer Ge-
sellschaft iiblicherweise zur Erzeugung dsthetischer Erlebnisse zuriickgreifen.
>Gewohnlich« meint also auch >hiufigc — aber bezogen auf das Gesamt der s-
thetischen Praktiken, nicht bezogen auf Individuen oder Personengruppen.
Eine dichte Beschreibung solcher Gebrauchsformen macht die Grammatik
der Alltaglichkeit besser sichtbar als begriffliche Anstrengungen es konnten.

Zweitens hat unter den von Schiitz und Luckmann dargelegten Mo-
di alltiglichen Tuns und Fithlens einer relativ wenig Beachtung erfahren;
vielleicht hielt man ihn fiir gar zu selbstverstindlich. Gemeint ist der grund-
legend pragmatische Charakter, ausgerichtet auf das effektive Erreichen eines als
relevant betrachteten Handlungsziels. Die gewohnheitsmifige >Kosten-Nutzen-
Abwigung« der Beteiligten liefert einen Schliissel, um zu verstehen, warum
sie welche dsthetischen Praktiken fraglos und auf bestimmte Weise ausfiih-
ren. Man sollte sich dazu klar machen, dass die Pragmatik des Alltiglichen
- im Sinne regelhaft applizierter Handlungs- und Entscheidungsmuster
— nicht nur eine Abwigungsroutine beinhaltet, die quasi als Passepartout
fiir alle gewohnlichen Situationen dient. Es handelt sich vielmehr um ei-
ne Art Algorithmensammlung. Die ermoglicht effektive Losungen fur die
»Unzahl sich wiederholender und sich erneuernder Handlungsprozeduren,
Vorgehensweisen und Techniken«, in die Alltage sich untergliedern. »Dif-
ferenziertheit und Abgestimmtheit [dieses Repertoires; KM] aufeinander«
(Reuter/Lengersdorf 2016: 367) gehéren grundlegend zum >Erfolgsrezept«
funktionierender, befriedigender Alltage — und entsprechend differenziert
aneinander angepasst sind auch die Instrumente im Repertoire dsthetischer
Praktiken.

Geteilte Praktiken

Leben ist eine Abfolge von Handlungen. Wenn wir unter Handeln >etwas be-
wirkenc« verstehen oder ssich so verhalten, dass es zurechenbare Folgen hats,
dann erweist sich auch vieles, was auf den ersten Blick nach Passivitit oder
Nichtstun aussieht, als Handeln; man denke etwa an den Straftatbestand der
unterlassenen Hilfeleistung. Der Soziologe Stefan Hirschauer (2016: 49f.) re-

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

lativiert die alltagssprachliche Unterscheidung zwischen Aktivitit und Passi-
vitit mit dem Ausbuchstabieren von Handlungen entlang der Achsen »aktiv-
passiv< und >proaktiv — inhibitiv<. Mikroanalytisch kann man unterscheiden
zwischen »explizit tun, »routiniert vollziehen«, »etwas beiliufig mitvollzie-
heng, »etwas anstofRen und geschehen machenc, »es geschehen lassenc, »un-
beachtet liegen lassen«, uns einem Geschehen, einem Angebot iiberlassen,
»uns etwas unterlaufen lassen«, etwas »nicht entstehen« lassen, etwas »rou-
tiniert unterbinden« oder es »explizit konterkarieren«.

Hirschauers Tableau 6ffnet den Blick fir den gradualistischen Charakter
der Gesamtheit unserer Handlungen. Das ist grundlegend fiir eine mikro-
logische Beschreibung dsthetischer Praktiken und hilft, unfruchtbare Entge-
gensetzungen zu vermeiden. Schliefilich richtet sich das Interesse vorrangig
darauf, was im Modus der Alltiglichkeit getan wird: Wer tut was in welchen
Kontexten und Situationen auf welche Weise? Wer oder was ist in welcher
Form beteiligt, und wie verlaufen die Interaktionen? Das gilt auch fir den
Umgang mit Moglichkeiten zu dsthetischem Erleben.

Fir eine differenzierte Beschreibung solchen Tuns (zu dem auch Sprech-
akte gehoren) hat die Praxistheorie mit dem Konzept der Praktiken hilfreiche
Instrumente bereitgestellt. Ich verwende die Bezeichnung Praktiken mit der
sschwachen«< Bedeutung von wiedererkennbaren Handlungssequenzen mitt-
leren Umfangs — nicht in der sstarken< Lesart jener Schulen, die Praktiken
zu Grundeinheiten des Sozialen erkliren, welche sich »ihr Subjekt« suchen
(Reckwitz 2009:176), oder zu Aktanten, die passende Mitspieler »rekrutieren«
(Shove/Pantzar 2016; kritisch Alkemeyer/Buschmann 2016: 120-123). Doch
sind Praktiken als tiberindividuell zu verstehen; sie existieren in gewissem
Sinn unabhingig von den jeweiligen Akteurinnen.

Wenn man so die Menschen ein Stiick weit aus dem Zentrum riickt, dann
bezeichnet der Begriff der Praktiken Handlungsweisen und -zusammenhin-
ge, die vor und nach den in ihnen agierenden Personen da sind. Damit be-
stimmte Praktiken ihre soziale Verbindlichkeit aufrechterhalten, miissen sie
zwar von Menschen vollzogen werden — aber eben nicht von bestimmten
Personen. Die Institution der Heirat etwa und die im Heiraten verbunde-
nen Handlungselemente existieren iibersituational. Zu den Elementen ge-
horen nicht nur Prozeduren, sondern jede Menge anderer Beteiligter: Din-
ge, Menschen, Texte. Wer heiratet, nimmt an einer schon vorstrukturierten
Praktik teil; er/sie verwickelt sich, so eine treffende Formulierung Hirschauers
(2016: 46), mit ihrem/seinem Tun in dafiir vorgesehene, iibliche Verlaufsmus-
ter. Hier wirkt das, was im Anschluss an Bourdieu der inkorporierte prakti-

- am 12.02.2026, 16:15:18,

75


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Schénes alltaglich erleben

sche Sinn genannt wird: die Empfinglichkeit, die Geneigtheit und die Kompetenz
von Personen, sich auf die Zumutungen einer Praktik handelnd einzulassen
(ebd.: 56). Die (von der Praktik her gesehen) beliebig austauschbaren Beteilig-
ten sorgen dafiir, dass die Praktik anerkannt und anziehend bleibt. Zugleich
realisieren sie sie auf je einmalige Weise, andern unvermeidlich Abliufe und
Mitspieler und nutzen die Vorgaben als Mittel ihrer praktizierten Kreativitit.

So betrachtet, l6st sich die Polaritit von Handeln und Verhalten ein Stiick
weit auf (ebd.: 46-51). In der Gegeniiberstellung werden dem Handeln sub-
jektive Sinnhaftigkeit und reflektiertes Ausfithren zugeschrieben; Verhalten
tendiert zum Pol des geradezu vegetativ, unbewusst Ablaufenden. Am einen
Pol liegt dann das seigentlich Menschliches, weil geistig Durchdrungene und
Kontrollierte; am anderen Pol vermutet man das quasi Animalische, Reiz-
Reaktionsmustern zwanghaft oder angepasst Folgende.? Praktiken hingegen,
die als vorgefundene Optionen fiir die allermeisten Pflichten und Vorhaben
fungieren, umfassen beide Dimensionen. Die in ihnen Agierenden bewegen
sich in einem »durchgehende[n] Aktivititsfluss, der fiir das einzelne Lebewesen
mit modalen Schwankungen zwischen Routine und reflexiver Problemlosung ablauft«
(ebd.: 47; Herv. KM). Wer handelt, »fidelt sich [...] ein in schon laufende ei-
gendynamische Geschehnisse« (ebd.: 50). Solche »titigen Involvierungen von
Menschenc stellen sich der Untersuchung als »Kontinuum von Aktivititsni-
veaus« (ebd.: 49) dar. Das binire Modell von bewusstem Handeln und unre-
flektiert ablaufendem Verhalten weist auf die Bedeutung der intellektuellen
Durchdringung unseres Tuns hin — doch in statischer Gegeniiberstellung. Ei-
ne praxistheoretische Sicht transformiert diese Differenz in die Frage nach
Prozessen und Formen der »wachsende[n] Selbststeuerung, mit der sich Han-
delnde hervorbringen« (ebd.: 48; Herv.i.O.).

Der Gedanke der Selbststeuerung beruht darauf, dass wir mit unserem
Tun nicht einfach ein Geschehen in Gang setzen und halten. Vielmehr werden
wir von der Praktik, in die wir uns »einfideln«, auch ergriffen. Wir spiiren und
erleben uns in unserem Handeln auf eine bestimmte Weise und werden so
zum (unterschiedlich aufmerksamen) »Zeugen des eigenen Tuns« (ebd.). Wir
nehmen wahr, was wir machen und was dadurch verindert wird. Wir kénnen
in die Handlungsvollziige eingreifen — und das geschieht auch stindig.

2 Diese Polarisierung impragniert viele Abgrenzungen zwischen dsthetischem Erleben
und Erfahren; dazu Kap. 4.

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

»Wir modifizieren unser handisches Tun in der Anpassung an das Verhalten
von Objekten, wir sehen unsere Lenkbewegungen an Richtungsianderungen
und kénnen nur durch ihre stindige Korrektur geradeaus fahren, wir sehen
unsere Hand schreiben, wir héren uns sprechen und korrigieren uns, weil
wir uns merken, wie wir einen Satz angefangen haben usw. Zum Handeln
braucht es Feedback-Schleifen und Gelingenskriterien. Es gibt da eine ele-
mentare Dialogizitat. In Interaktion mit Anderen wird dieses Feedback noch
verstarkt, entweder in expliziten Lernsituationen durch ihre Beobachtungen
und sprachlichen Hinweise oder indem sie bzw. wir uns kontinuierlich ihre
Augen leihen, um unser eigenes Verhalten zu kontrollieren und zu modifi-
zieren« (ebd.: 48f) 3

Mit der Feststellung, dass Handeln stets Riickmeldungen erfihrt, von der
materiellen wie der sozialen Umwelt, sind wir bei einer weiteren wichtigen
Eigenschaft alltiglicher Aktivititen, ihrem sverteilten< Charakter. Praktiken
sind stets geteilte Praktiken (ebd.: 51-53). Damit ist mehr gemeint als die aus
der Akteur-Netzwerk-Theorie bekannte Beriicksichtigung nichtmenschlicher
Aktanten. Gewiss sind neben den Personen, die einander wechselseitig wahr-
nehmen, alle moéglichen Entititen in den Vollzug einer Praktik einbezogen:
Dinge und Texte in wechselnden Konstellationen ebenso wie andere Lebe-
wesen. Dariiber hinaus kann man sagen, dass jedes menschliche Tun nach
»innen< wie nach »aufien< kommuniziert. Auf der >Innenseite« empfangen wir
Meldungen — Gefiihle, Erinnerungen, Assoziationen, Gedanken —, die auf das
gerade vollzogene Tun zuriickgehen und es in gewissem Sinn erweitern. Auf
der >Auflenseite« prasentiert sich unser Handeln gegeniiber einer aufmerksa-
men Umwelt, deren Reaktionen uns ein Bild vermitteln von dem Bild, das wir
nach aufien abgeben. Wir kontrollieren daran, wie gut wir die von uns gewoll-
te Erscheinung (des geschickten Handwerkers, der fitten Sportlerin, des ge-
wieften Spotify-Users, des Filmfreaks, der Gelehrten etc.) prisentieren, und
andern unser Handeln entsprechend den Riickmeldungen.

Am deutlichsten wird das in sprachlicher und parasprachlicher Kommu-
nikation. Man wird zum Beispiel gefragt, warum man gerade dieses Youtube-
Video so toll finde, oder begegnet Erstaunen, wenn man nicht zum Konzert
von XY geht. Anders formuliert: Jedes alltdgliche Tun ist eingebunden in ein
Netz von Interaktionen, die auf die Selbststeuerung unseres Handelns zu-
riickwirken und damit auch ein Optimierungspotenzial beinhalten.

3 Zu Lernprozessen vgl. Alkemeyer (2013); Alkemeyer/Buschmann (2016).

- am 12.02.2028, 16:15:19.

71


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Schénes alltaglich erleben

Ein Oldenburger Forschungsprojekt hat in diesem Zusammenhang das
Konzept der »Selbst-Bildung« entwickelt (Alkemeyer/Budde/Freist 2013). Man
kann die unaufhebbare »Dialogizitit« (Hirschauer) jeglicher Alltagspraktik
aus der engen Verkniipfung zwischen deren selbst-darstellender und selbst-
bildender Dimension herleiten. Wir stellen unser Tun unabhingig von un-
serem Wollen nach auflen dar und erhalten Qualititen dieses Tuns in ver-
schiedener Weise zuriickgespiegelt. Wir merken es kérperlich, wenn ein Na-
gel krumm geschlagen ist, und arbeiten daran, das zu vermeiden (auch, in-
dem wir auf Kompetenzen anderer zuriickgreifen). In vielen Fillen erfolgt
die Riickmeldung direkt sprachlich, nicht selten als offener Verbesserungs-
ratschlag oder -befehl. Praktiken sind aber auch insofern dialogisch verteilt,
als sie keinem einzelnen >gehérenc. Wir beobachten, wie andere sich auf dif-
ferente Weise in Praktiken verwickeln, die auch wir pflegen. Wir sehen, wie
die Umwelt darauf reagiert, dass jemand sich fiir 20er-Jahre-Schlager begeis-
tert oder einen Beamer im Kinoformat installiert. Wir bilden uns selbst also
auch daran, wie andere gingige Praktiken ausfiihren.

So abstrakt es hier vielleicht erscheinen mag — das Konzept der geteil-
ten Praktiken liefert einen Schliissel zum differenzierten Studium alltigli-
cher Handlungsweisen. Es begriindet, dass man die (Selbst-)Reflexivitit auch
gingiger, sroutiniert abgewickelter< Titigkeiten nicht im Ja/Nein-Modus, son-
dern gradualistisch zu betrachten hat. Es plausibilisiert die Wahrscheinlich-
keit sich optimierender Selbststeuerung in gewo6hnlichen, verbreiteten und
auch deswegen an Realisierungsmoglichkeiten reichen Praktiken.

Schlieflich betriftt der dialogisch-kommunikative Charakter allen Tuns
auch die Untersuchung alltiglicher dsthetischer Praktiken. Die Geteiltheit der
Praktiken erklart, warum so viel per Beobachtung, Kommunikation mit Be-
teiligten und dichter Beschreibung zu erkennen ist — oder realistischer: zu
erkennen wire, wenn Forschende systematisch auf Elemente von Riickmel-
dung, Selbststeuerung und Selbstbildung achten wiirden. Geteiltes Handeln
hat notwendig eine »kommunikativ-selbstreferenzielle Seite«: »Es zeigt an,
was es ist. Nur deshalb sind Praktiken iiberhaupt beobachtbar. Sie haben kei-
nen dunklen sinnhaften >Untergrund« — etwa in einem kulturellen Unbewuss-
ten, sondern eine sinnhafte Oberfliche,* die auch von den Praktizierenden
sgelesenc< und verstanden werden kann« (Hirschauer 2016: 56).

4 Manche Varianten der Praxistheorie beschranken Kulturanalyse auf das Lesen derar-
tiger Oberflachen; solchen Verzicht auf historisch-sozialwissenschaftliche Durchdrin-
gung kritisiert Timm (2013).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Nicht-triviale Wiederholungen und Routinen

Nach gingiger sozialwissenschaftlicher Meinung kennzeichnet die Wieder-
holung von Routinen den Alltag. Routine ist fiir Anthony Giddens (1988: 336)
»die vorherrschende Form der sozialen Alltagsaktivitit«. Die subjektivierte
Gestalt der Routinen sind die Gewohnheiten. Weithin gelten allerdings
Routinen und Gewohnbheiten als triviale, neuerungsresistente, intellektuell
beschrankte und beschrinkende Titigkeiten, die gedankenlos durchgefiihrt
werden. Diese Sichtweise betrifft auch isthetische Praktiken, sofern sie einen
gewissen Gewohnheitscharakter haben wie begleitende Musik, die tigliche
Vorabendserie oder Lektiire bei der Bahnfahrt und vor dem Einschlafen.

Zunichst: Wie hiufig Titigkeiten sich wiederholen miissen, um als Rou-
tine qualifiziert zu werden, ist nicht eindeutig definierbar. Es ist Gegenstand
subjektiver Einschitzungen, selten offener Aushandlung. Ein Blick auf den
Diskurs vermittelt den Eindruck, dass Praktiken oft nach ihrer vermuteten
skulturellen< oder >asthetischen< Qualitit bzw. nach zugeschriebenen intel-
lektuellen Anforderungen eingeteilt werden. Anscheinend ist es weniger die
Wiederholung selbst als die Bewertung von Gegenstinden oder Texten der Rezep-
tion, die iiber die Einstufung von Handlungen als Routine oder substanzielle
asthetische Erfahrung entscheidet. Dass etwa regelmifiger Opernbesuch —
im Rahmen eines Abonnements, an wiederkehrenden Wochentagen und auf
festgelegten Sitzplitzen, eventuell noch zusammen mit denselben Begleitper-
sonen, zum Zweck der Kenntnisnahme von Auffithrungen eines begrenzten
Kanons durch ein im Lauf der Zeit vertrautes kiinstlerisches Ensemble — Rou-
tinecharakter haben kénnte, wird kaum ernsthaft erwogen.

Auf die Frage, ob Innovation oder Routine den Grofiteil des Verhaltens
in modernen Gesellschaften bestimmen, wiirden Sozialwissenschaftlerinnen
wohl intuitiv Wiederholung als Grundbedingung des Zusammenlebens be-
nennen. Vor diesem Hintergrund sind Uberlegungen zu einem »dynamischen
Konzept von Wiederholung« (Schifer 2016b: 141) anregend. Hier werden in
mikroanalytischer Betrachtung Routinepraktiken »als produktive, das heif’t
als hervorbringende und erhaltende Gestaltungs- und Wirkkraft« (Bargetz
2015: 196) sichtbar.

Das betrifft zunichst die kommunikative, interaktive Dimension von
Praktiken. Sie als Tatigkeit isolierter Akteure zu betrachten, blendet die
transformativen Potenziale wiederholenden Tuns aus. Kommentare anderer
zur Ausfithrung von Routinen sind geradezu die Norm - insbesondere,
wenn wir uns nicht auf elaborierte Sprachiufierungen beschrinken, son-

- am 12.02.2028, 16:15:19.

79


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Schénes alltaglich erleben

dern alle Formen praktisch-expressiver Reaktion einbeziehen. Ein Beispiel:
Gewohnheitspraktiken im Familien- oder Freundeskreis geraten unter Ver-
anderungsdruck, wenn die Stimmung beim Kartenspiel sich verschlechtert
oder die Beteiligung am Serienabend schwindet; da muss kein explizites
Wort der Kritik fallen.

Die Wiederholung einer Praktik leistet dreierlei: sie tradiert sie und fes-
tigt sie damit; sie er6ffnet einen »Optionsraum fir zukiinftige Zitationen«
(Schifer 2016b: 143) und schafft so Anschlussmoglichkeiten fiir Wiederholun-
gen, auch durch andere. Schliefilich verandert sie die Praktik — in Nuancen
oder so, dass man uneingeschriankt von Transformation sprechen kann.

Auch routinierte Wiederholungen modifizieren Alltagspraktiken auf Dau-
er. Zusitzlich zu den kommunikativ partizipierenden Personen sorgen die
vielgestaltigen nichtmenschlichen Beteiligten dafiir, dass keine einzige Wie-
derholung gewohnlicher Praktiken identisch ist mit ihren Vorgangern. Sol-
che Partizipanden schliefien »auch Tiere und Pflanzen, Kérper und Textdo-
kumente, Artefakte und Settings« (Hirschauer 2016: 52) ein. Der Hinweis auf
Texte, Artefakte und Settings ist fiir dsthetische Gewohnheiten besonders ein-
schligig. Kein konkreter Vollzug ist mit anderen Vollziigen identisch. Im Ge-
genteil, der stindige Wechsel von Texten, Gegenstinden und Settings ist ge-
radezu ein Alleinstellungsmerkmal dsthetischer Praktiken. Man denke etwa an den
regelmifligen Disco- oder Clubbesuch am Wochenende. Das einzig Unverin-
derliche dabei ist vielleicht die Materialitit der Riume. Es gilt aber auch fur
die wiederholte Rezeption derselben Texte. Man kann nicht zweimal in den-
selben Fluss steigen; ebenso unwahrscheinlich ist, dass ich meinen aktuellen
Lieblingssong wirklich zweimal unter véllig identischen inneren und dufderen
Bedingungen hore.

Nicht nur Bestitigung, Selbstvergewisserung und Intensivierung machen
den subjektiven Reiz solcher Wiederholungen aus, sondern gleichermaflen
die Begegnung mit bisher so nicht wahrgenommenen Qualititen des dstheti-
schen Gegeniiber. Wiederholungen erméglichen die Suche nach Erweiterun-
gen, Verschiebungen und Vertiefungen des Erlebens auch mit Mainstream-
Kunst. Das ist kein Privileg derjenigen, die regelmiRigsihren Rilke<lesen oder
sich auf die Darbietung eines vertrauten Schubert-Streichquartetts durch ein
bisher nicht vertrautes Ensemble freuen.

Entschieden hat Hilmar Schifer (2016b: 155) den produktiven Grundge-
danken eines dynamischen Verstindnisses von Wiederholung formuliert: Das
Fortbestehen von Praktiken in Raum und Zeit setzt »Verschiebungen« voraus.
Tradierung ohne Verinderung ist unmoglich. »Im Kern der prozessualen Auf-

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

rechterhaltung von Identitit durch Wiederholung steht die Differenz.« Hin-
ter diesen Befund kann keine Beschiftigung mit dsthetischen Alltagsprakti-
ken zuriick.

Gewohnheiten und Gewdhnlichkeit

Wiederholung und Routinisierung auf der Seite der beobachtbaren Praktiken
entsprechen auf der Seite der gewussten und gefiihlten Bedeutung fir die
Menschen Gewohnheit und Gewdhnung. Gewohnheiten geben Verhaltenssi-
cherheit, lassen auf angenehme und entlastende Weise Vertrautheit und rou-
tinierte Kompetenz erfahren. Gewdhnung durch Anpassung ist die subjektive
Seite von Verinderung und Innovation. Neuerungen, die die Menschen sich
nicht dauerhaft zu eigen machen, sind keine. Hinzu kommt die kollektive
Dimension des Gewohnten. In der Ubereinstimmung mit den Praktiken an-
derer und der Einordnung in die Regeln der Bezugsgruppe werden hier die
Krifte sozialer Beharrung und Konformitit wirksam. Ganz allgemein findet
Gewohnbheit an der Peripherie der Wahrnehmung statt (Highmore 2011: 170).

Im Deutschen gibt es allerdings eine gewisse Abwertung des Gewohn-
lichen gegeniiber dem Herausragenden, Seltenen und auch gegeniiber dem
als kultiviert und damit wertvoll Geltenden. Das Adjektiv >gewdhnlich« ver-
eint diese Bedeutungsdimensionen. Laut Duden meint es erstens »durch-
schnittlichen, normalen Verhiltnissen entsprechend; durch keine Besonder-
heit hervorgehoben oder auffallend; alltiglich, normalc; als Beispiele dienen
»ein [ganz] gewohnlicher Tag; im gewohnlichen Leben«. Die zweite Bedeu-
tungsfacette ist »gewohnt, tiblich«, die dritte »in Art, Erscheinung, Auftreten
ein niedriges Niveau verratend; ordinir« mit dem Beispiel »er benahm sich
recht gewohnlich« (Stw. »gewohnlich« 2022).

Dieses Gewohnliche zieht empirische Kulturforschung gleich mehrfach
an. Sie untersucht vorrangig Alltigliches und unterscheidet sich so von Dis-
ziplinen, die sich wie Philosophie, Kunst- und Literaturwissenschaften der
anerkannten >Hochkultur< widmen. Im Zentrum der Analyse steht das weit
Verbreitete, Ubliche, in gewdhnlichen Situationen Praktizierte. Das gilt auch
fiir die Beschiftigung mit Asthetisierung und dsthetischem Erleben. Die fin-
den statt im Alltag der in keiner Weise herausragenden Leute, in der -Menge«
und in dem, was sie schitzt, im sogenannten Mainstream. Die These die-
ses Buches ist: Den Schliissel zum Verstindnis gingiger kultureller Praktiken
bilden die Strukturen der Alltaglichkeit und die >Grammatik< jener Modi des

- am 12.02.2028, 16:15:19.

81


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Schénes alltaglich erleben

Handelns, Fithlens, Denkens, die das gewohnliche Leben der gewdhnlichen
Menge ausmachen.

Programmatisch kann man dabei an Raymond Williams (1989) und seinen
Aufsatz Culture is Ordinary von 1958 anschlieflen. Im Zentrum von Williams’
Argument steht eine tiefe Uberzeugung (matter of faith; ebd.: 11): Gewdhnliche
Menschen fithren mit threm Urteilsvermdgen meist ein unauffilliges Leben.
Sie dhneln keineswegs jener depravierten Masse, die gingige Beschreibungen
einer trivialen Popularkultur gerne heraufbeschworen, indem sie ausgewahlte
Beispiele wertloser und herunterziehender Unterhaltung aneinanderreihen.
Vielmehr gehéren Interessen an Lernen, Bildung und Kunst sowie die Fra-
ge, was in einer Situation das Rechte sei, und der Wille, Gutes zu tun, zur
Grundausstattung der Menschen.

Darauf baut Williams eine These auf: Wenn gewdhnliche Leute sich mit
schlechter (bad) Unterhaltung amiisierten, dann deswegen, weil die kommer-
ziellen Medien sie mit minderwertigen Produkten iiberhiufen. Unternehmen
titen das in der Annahme, nur solche Angebote entsprichen den Wiinschen
und Fahigkeiten der Masse und konnten deshalb Gewinn bringen. Wenn man
Leute jedoch wie sMasse< behandle, verhielten sie sich entsprechend. Ein an-
deres Angebot wiirde andere Priferenzen und Gebrauchsformen hervorlo-
cken (ebd.). — Das ist wirklich Glaubenssache.’

Highmore (2011: 7) hat Williams’ Vermichtnis fir heutige Alltagsfor-
schung so auf den Punkt gebracht. Er werte das gewohnliche Dasein auf,
indem er Prozesse der Reflexion, der Erkenntnis und des sprachlichen
Ausdrucks als wesentliche Merkmale alltiglicher Lebensfithrung anerkenne.
Kreativitit sei nicht reserviert fiir besondere Orte der Empfindsamkeit und
Expressivitit. Sie gehore vielmehr zur tiglichen Leistung, der Welt um
uns herum Sinn zu verleihen, iiber sie nachzudenken, sich dariiber mit

5 Sollten Leserinnen den Eindruck haben, die Beschreibung des Alltags weise verklaren-
de Ziige auf, dann ist solche Vorsicht bei dem Thema durchaus angebracht. Stehen
manche Formulierungen vielleicht in der problematischen Tradition der volkskundli-
chensLiebe zum Volk< Beabsichtigt ist dies jedenfalls nicht. Bei allem Respekt vor den
Leistungen, die die meisten Menschen in der Bewiltigung ihrer Alltagsaufgaben voll-
bringen, kann man keineswegs davon ausgehen, dass alltigliche Lebensfiihrung gesi-
chert sei gegenalltiagliche«Verrohung und Inhumanitat. Vielmehr ist der reale Alltag
der Vielen unbedingt als mégliche (und umfangreich belegte) Quelle fiir eine Beteili-
gung an furchtbaren Gewalttaten zu betrachten; das zeigen u.a. Arbeiten von Peukert
(1982), Lidtke/Lindenberger (1995), Jeggle/Projektgruppe (2000) und Roth (2015).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

anderen auszutauschen und eigene Erzihlungen und Gefithle anhand der
Erzihlungen und Gefiihle anderer weiterzuentwickeln.

Dariiber hinaus sieht er bei Williams eine weitere Qualitit des Alltags
zumindest angedeutet, die dessen Gewdhnlichkeit ausmacht. >Gewdhnlich«
signalisiere ein Bekenntnis zu »the messy, provisional and deeply corporeal
>swhole ways of lifec of a community« (ebd.). Aus dieser Perspektive formu-
liert Highmore Beobachtungen zu verschiedenen Zustinden des >Bewusst-
seinsstroms«< im gingigen Alltag, insbesondere beim Vollzug von Routineti-
tigkeiten. Mit ihrer Hilfe kann man Hirschauers (2016: 47) Charakteristik vom
»durchgehende[n] Aktivititsfluss, der fiir das einzelne Lebewesen mit moda-
len Schwankungen zwischen Routine und reflexiver Problemlésung ablduft,
weiter ausdifferenzieren.

Dabei sind fiir uns die Bereiche reflektierender Problemlésung weniger
interessant; dort geht es vorrangig um berufliche Arbeiten, die hohe Kon-
zentration und das Einhalten von Leistungsvorgaben verlangen. Auch >Frei-
zeitaktivititen wie anspruchsvolle Heimwerkerarbeiten, Verkehr mit Institu-
tionen oder kreatives Kochen verlangen meist iiberlegtes Vorgehen. Platz fiir
selbstzweckhafte dsthetische Praktiken findet sich da am ehesten in Pausen
oder wihrend Routine-Phasen. Dort entsteht Raum fiir das Horen von Musik
(die ansonsten mental ausgeblendet wird), fiir ein schnelles Computerspiel
oder das Abdriften in Tagtriume. Das wesentliche Feld fuir dsthetische Prak-
tiken liegt jedoch in der uneingeschrinkt als solche empfundenen Freizeit, in
den Zeitriumen, in denen wir gezielt Unterhaltung, Entspannung, Ablenkung
oder selbstzweckhafte Kommunikation suchen.

Wahrnehmung, Empfindung und Bewusstsein in Phasen von Routine-
praktiken oder ginzlich ohne duflere Anforderungen sind fiir Highmore (2011:
3f.) gekennzeichnet durch die Qualitit des »Drifting«, des Treibens — mit ei-
ner Spannweite zwischen bewusstem Laufenlassen und begrenzt erfolgrei-
chen Versuchen, einen Fokus zu halten. Er veranschaulicht das an einer Kaf-
feepause im Freien zwischen beruflichen Verpflichtungen.

»Most of the time, to be frank, I'd have to say that | haven't got a clue what’s
been going on, as the endless sinner speech«is lost almost as soon as it ap-
pears. My coffee break could be described as drifting. Mine was a luxurious
confusion of sense and sensation, of ideas and somatic registering, pitted
with the demands of a work-a-day world. We all drift, even if the orchestra-
tions of our drifting differ enormously.«

- am 12.02.2028, 16:15:19.

83


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Schénes alltaglich erleben

Darstellungen des Bewusstseinsstroms sind bis heute die Domine der Kunst,
insbesondere der Literatur. Kénnte man sie vielleicht als Quellen fiir die All-
tagsforschung nutzen? Nur verstreut findet man Versuche, sich empirisch
dem Fluss von Bewusstsein und Aktivitit wihrend isthetischer Praktiken®
zuzuwenden. Der Rickgriff auf Selbstbeobachtung - in der Annahme, dass
auch Angehoérige intellektueller Berufe in ihren nicht-professionellen isthe-
tischen Praktiken den Alltiglichkeitsmodus nutzen — kann hier zumindest
anregend sein.

Aufmerksamkeit und Zerstreuung

Mit dem »Drifting«, dem Treiben im Strom assoziativ verbundener Gefiihle,
Empfindungen, Gedanken(splitter) und Denk-Phasen’ beriihren wir einen,
wenn nicht den zentralen Punkt der Debatten um Qualitit und Legitimitit
isthetischer Praktiken. Konzentrierte Aufmerksamkeit (hohe Intensitit iiber
einen lingeren Zeitraum) gilt weithin als deren unverzichtbare Vorausset-
zung — und zwar zumindest im deutschen Sprachraum mit einem stark ko-
gnitiven, reflektiert-strukturierenden Profil und ausgepragt selektivem Charakter
(Maye 2019). Beklagt werden eine sich ausbreitende »Aufmerksamkeitsdefi-
zitkultur« im digitalen Zeitalter (Loffler 2014: 334-340) und ein nicht mehr
einzuhegendes Sich-Verlieren in Zerstreuungen aller Art.

6 Bisher wird kaum diskutiert, was die Alltaglichkeit dsthetischer Praktiken konkret

ausmacht — in der Spanne zwischen Musik vom Radiowecker, Pop beim Autofahren,
Streaming-Angeboten iiber das Handy, CD-Horen auf der heimischen Couch und Live-
Erleben im Konzertsaal. Auch wenn Besuche von Theatern und Auffihrungen nicht
alltaglich im Sinne der Haufigkeit sind, so folgen sie doch meist bestimmten Rou-
tinen. Zugleich machen vor allem nichtprofessionelle Besucherinnen die Erfahrung,
dass Gedanken abschweifen und man durch Eindriicke aus der Umgebung durchaus
iber nennenswerte Zeitriume abgelenkt wird.
Bei literarischen Texten gehoren Assoziieren und Weiterdenken einerseits zur Norm
srichtiger Lektiire; andererseits wird von dsthetischer Rezeption jedoch konzentrierte,
ungebrochene Aufmerksamkeit erwartet. Das hat zur Folge, dass andersartiges Wahr-
nehmen, Empfinden und Tun kaum thematisiert wird. >Gesamtkunstwerken<wie einer
Operninszenierung spricht man respektvoll syndsthetische Qualitat zu (Curtis/Glode/
Koch 2011) — ohne auf die Folgen fiir die notwendig verteilte und fluide Aufmerksam-
keit einzugehen.

7 Die sogenannten Geistesblitze kommen nicht selten in einem derartigen Umfeld.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Sehen wir einmal davon ab, dass die Definition® schwierig und die Mes-
sung von Aufmerksamkeit auflerhalb des Labors kaum verlisslich moglich
ist, dann tendieren vorliegende Alltagsstudien doch zur Skepsis. Fokussierte,
kognitiv ausgerichtete Aufmerksambkeit ist, ein wenig zugespitzt, in unse-
rem Leben eher die Ausnahme als die Regel; ihre priméiren Felder sind (nicht
routinisierte) Arbeit und Lernen.® »Wer sich die Mithe macht, die Aufmerk-
samkeit auf das eigene Denken und Empfinden zu lenken, wird rasch fest-
stellen wie schnell die Abfolgen und Spriinge sich darbieten« (Kittlausz 2011:
265; Herv.i.0.).

Neuere historische Forschungen losen die Polarisierung von Aufmerk-
samkeit und Zerstreuung auf. Der Medienhistoriker Harun Maye (2019:
10f.) fasst die produktive Ausgangsposition so zusammen: »Ein Subjekt ist
nicht aufmerksam oder unaufmerksam, sondern stets beides.« Petra Loffler
(2014) hat gezeigt, dass seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts Zerstreuung
zunehmend als »notwendige Aufmerksamkeitstechnik« (ebd.: 332) interpre-
tiert und erforscht wurde. Das Verstindnis von Zerstreuung als »verteilte
Aufmerksamkeit« (Loffler) kulminiert gewissermaflen in Walter Benjamins
(1963) bahnbrechendem Aufsatz aus den spiten 1930ern zum Kunstwerk im
Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. >Verteilte Aufmerksamkeit« — zu
untersuchen ist also, wohin sich Aufmerksamkeit richtet und wie sie sich
bewegt. Welche Art und welche Intensitit von Zuwendung fir die Inter-
aktionspartner kann man in nichtprofessionellen isthetischen Praktiken
erwarten? Dieser Frage gehen die folgenden Abschnitte nach.

Grundlage dafiir ist der Doppelcharakter von Routinen. Redewendungen
wie die von der >Macht der Gewohnheit< akzentuieren das konservative Poten-
zial wiederholenden Tuns, dessen Sinnhaftigkeit scheinbar nie geprift wird.
Zugleich erweisen sich Routinen als brauchbares (in mancher Hinsicht sogar
unverzichtbares) Mittel, um den sich beschleunigenden und oft verwirrenden

8 Allgemein bezeichnet Aufmerksamkeit »die Zuweisung von (beschriankten) Bewusst-
seinsressourcen auf Bewusstseinsinhalte«, »Konzentration«deren Intensitit und Dau-
er und »Selektivitat« die »Fahigkeit, sich ausschlieflich auf bestimmte Reize zu kon-
zentrieren und gleichzeitig das Bewusstsein fiir konkurrierende Ablenkungen zu un-
terdriicken« (Stw. »Aufmerksamkeit« 2022).

9 Das verbreitete Erledigen schulischer oder universitarer Hausaufgaben mit medialer
Begleitung (nicht nur Musik) kann heute nicht mehr einfach als falsch und schadlich
qualifiziert werden. Angesichts der Stabilitit und Expansion des Musters ist ernst-
haft zu fragen, ob hier nicht gerade eine deutliche Veranderung des menschlichen
Wahrnehmungs- und Denkapparats stattfindet.

- am 12.02.2028, 16:15:19.

85


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Schénes alltaglich erleben

Wandel von Lebensverhiltnissen und -anforderungen in der westlichen Mo-
derne zu bewiltigen. Der Doppelcharakter basiert darauf, dass in den Wahr-
nehmungsfokus Tretendes vertrauten Mustern von Bedeutung und Reaktion
zugeordnet wird. Das geschieht mit Bekanntem wie mit Neuem. Die »auto-
matisierte< Antwort fithrt auf den durch Wiederholung ausgetretenen Pfad.
Andererseits ermoglicht dies, begrenzte Aufmerksambkeitsressourcen effektiv
einzusetzen. Motorische Reflexe eingespielter Muskelgruppen und bereitlie-
gende Bedeutungszuweisungen lassen uns mentale Kapazititen, um uns den
Herausforderungen der komplexer werdenden Umwelt zuzuwenden. Das ist
injiingster Zeit mehrfach mit Bezug auf die von Benjamin neu gedeuteten Be-
griffe der Ablenkung, Zerstreuung und Gewdhnung entfaltet worden (Highmore
2011: 119-135; Loffler 2014: 17-21, 330-332; Maye 2019: 227-239).

Die Arbeitsgesellschaft schitzt Zerstreuung nicht besonders. Neben dem
Auseinandertreiben (z.B. laut Duden von Demonstranten) bezeichnet das
Wort »(ablenkende) Unterhaltung; Zeitvertreib« (Stw. »Zerstreuung« 2022).
Die kritische Fixierung auf angeblich Defizitires — Ablenkung von Wichti-
gerem oder Besserem, von »>sinnvoller< Nutzung der Zeit — ist jedoch eine
ausgesprochen unproduktive Lesart. Wo man abgelenkt wird, da muss eine
starke, eine stirkere Anziehungskraft wirken. Wer iiber Zerstreuung spricht,
sollte fragen, was denn da die Aufmerksambkeit absorbiert. Was fithrt dazu,
dass wir uns einer anderen als der vorgesehenen Sache zuwenden, vielleicht
sogar ganz in ihr aufgehen? Die Formulierung, dass man sich (mental) in
etwas verliere, ist auf symptomatische Weise ambivalent. Semantisch steht
das Negative, der Verlust im Vordergrund; doch im Zusammenhang dstheti-
schen Erlebens bezeichnet man so eine Erfahrung, die durchaus geschitzt,
zumindest ernst genommen wird.

Ablenkung ist Bewegung, Ablenkbarkeit meint Beweglichkeit, Offenheit
fiur Anderes. Das schliefit die Geschwindigkeit des Wechselns von Fokus zu
Fokus ein; Fliichtigkeit kann ein Zeichen fiir schnelle Aufnahme und Priifung
sein. Ablenkung und geteilte Aufmerksambkeit verweigern die Fixierung auf
einzelne, unbewegliche Gegenstinde. Die Bereitschaft, sich ablenken zu las-
sen, und die Fahigkeit zur »nahezu gleichzeitige[n] Verteilung der Aufmerk-
samkeit auf mehrere Gegenstinde« (Loffler 2014: 344) ermoglichen uns, of-
fene Situationen mit einer »quecksilbrigen< Art von Zuwendung anzugehen.
»Sich an Zerstreuung zu gewohnen, schafft zugleich einen Freiraum fiir Im-
provisationen, erweitert unter den Bedingungen von Kontingenz das Feld von
Handlungsoptionen, erdffnet einen Raum des Méglichen« (ebd.: 20). Das Be-
wusstsein ist hier auf die synasthetischen, sich stindig verindernden Qua-

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

lititen von Ereignissen in ganz unterschiedlichen Dimensionen und Tempi
eingestellt. Intensive und anhaltende Konzentration auf einen Punkt wire
gar nicht in der Lage, in solchem Umfeld »auf dem Laufendenc (!) zu bleiben.

Laut Highmore fordert die Aufmerksambkeitskonkurrenz allgegenwirti-
ger medialer Informationen eine eher >oberflichliche« Zuwendung zwecks
Orientierung zwischen den einzelnen Phinomenen. »In a context where so
much sensorial material is clamouring for attention the result is that specta-
tors distance themselves from being caught up in a single element« (Highmo-
re 2011: 121). Das ist nun der Benjamin'sche Gedanke vom Ende einer wahrneh-
mungshistorischen Epoche, in der die »Aura« des Kunstwerks »Versenkung«
verlangen konnte; an deren Stelle tritt die »Ablenkung« (Benjamin 1963: 18f.,
43).

Benjamin ging aus von zwei miteinander verkniipften Veranderungspro-
zessen der Hochmoderne: einem historischem Wandel der Sinneswahrneh-
mung und der Etablierung neuer Medien der Kunst, exemplarisch Fotogra-
fie und Film. Das verbindende Element sah er in der gesteigerten und all-
tiglich gewordenen »chockférmigen Wahrnehmung« (Benjamin 1974: 631). In
der rationalisierten Industriearbeit wie beim Leben in der Grofdstadt miis-
sen die Menschen stindig auf unerwartete Sinnesreize und teilweise bedroh-
liche Herausforderungen reagieren. Mittels der »Chockwirkung des Films«
(Benjamin 1963: 44) konne man beispielsweise die »gesteigerte Geistesgegen-
wart« (ebd.) einiiben, die man inzwischen brauche, und die erworbene Kom-
petenz geniefRen. »Gewdhnung« und »Zerstreuung« (ebd.: 47) werden in die-
sem Zusammenhang ebenso wie die »Haltung des fachminnischen Beurtei-
lers« (ebd.: 37) als Qualititen des Umgangs mit Massenkiinsten angefiihrt.

Die neue Kunst entziehe sich aufgrund ihrer technischen Vermitteltheit,
ihres Massencharakters und ihrer Chock-Qualititen dem biirgerlichen An-
spruch auf »kontemplative Versenkung« (ebd.: 43), auf »Sammlung« des Be-
trachters. Denn, so Benjamin, »die Aufgaben, welche in geschichtlichen Wen-
dezeiten dem menschlichen Wahrnehmungsapparat gestellt werden, sind auf
dem Wege [...] der Kontemplation [...] gar nicht zu lsen. Sie werden allmih-
lich [...] durch Gewdhnung [...] bewiltigt« (ebd.: 47).

Das Publikum der Gegenwart nehme eine souverine Nutzerposition ein.
Mit der Ablehnung von »Versenkung« und der Weigerung, sich in Werke hin-
einziehen zu lassen, wiirden neue, eigensinnige Gebrauchsweisen erprobt.
Benjamin nennt die »Lust am Schauen und Erleben« (ebd.: 37), verbunden mit
routinierter Rezeption, die selbst »in der Zerstreuung« moglich und befriedi-
gend sei (ebd.: 48). »Der Versenkung, die [...] eine Schule asozialen Verhaltens

- am 12.02.2026, 16:15:18,

87


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Schénes alltaglich erleben

wurde, tritt die Ablenkung als eine Spielart sozialen Verhaltens gegeniiber«
(ebd.: 43).

Man kann die Benjamin'sche Zerstreuung nur zur neuen Gewohnheit ma-
chen, wenn viele Alltagsaufgaben weiterhin im Routinemodus, als gesamtkéor-
perliches Vertrautsein mit Situationen und Abldufen, erledigt werden. »Habit
calls on the entire human sensorium to perform tasks, freeing up cognitive
capabilities for dealing with new phenomena, and it is this that Benjamin
sees as the promise (and the problem) of distraction« (Highmore 2011: 124).
Ein Dreivierteljahrhundert nach Benjamins Kunstwerk-Aufsatz teilt Highmo-
re dessen kulturhistorischen Optimismus nicht mehr uneingeschrankt. Doch
er besteht darauf, dass die neuen Fihigkeiten zu Zerstreuung und Ablenkung
eine bleibende Errungenschaft darstellen — »a human accomplishment. To
bemoan this fact or celebrate it might be beside the point: it might be better
to start by recognising it and investigating its problems and potential« (ebd.:
128). Das beginnt damit, die vielfiltigen Formen von Aufmerksambkeit zu be-
schreiben, die in heutigen Gesellschaften gegenstands- und kontextabhingig
praktiziert werden, und dabei kulturkritische Verlustklagen zu vermeiden.

In diesem Zusammenhang weist Loffler (2014: 29, 32) darauf hin, dass die
Wahrnehmungstechniken der verteilten Aufmerksambkeit sich tber die letz-
ten 200 Jahre kontinuierlich verdndert haben. >Zerstreuung« bezeichnet also
historisch durchaus unterschiedliche Phinomene. Fiir uns besonders relevant
ist ihre Feststellung, dass zu jenen Entwicklungen, die Praktiken verteilter
und beweglicher Aufmerksamkeit vorantrieben, auch die Massenkiinste zih-
len. Das begann bereits mit dem Panorama um 1800. Spitestens seitdem gilt:
»Fliichtigkeit und Perspektivwechsel bilden geradezu die Voraussetzung fiir
eine Erweiterung des isthetischen Erfahrungspotenzials« (ebd.: 130).'° Die
Mafistibe setzte laut Loffler (ebd.: 126) ein »adsthetische[r] Imperativ, der die
Uberwiltigung der Sinne zur Norm erhebt«. Ein weiteres wesentliches Merk-
mal der von ihr so genannten »Asthetik des Spektakels« war, dass diese »nicht
wie in der Kunst auf einzelne Rezipienten, sondern auf ein Massenpublikum
gerichtet« war und ist (ebd.).

10 Highmore (2011: 184) konstatiert fiir die Nutzung digitaler Medientechnologien und
Unterhaltungsangebote »a scattering of attention and a mobile and absentminded
concentration.« Doch sei die Fahigkeit zu anhaltender Konzentration nicht geschwécht
worden. Wer einmal fir Stunden in die virtuelle Welt eines Computerspiels einge-
taucht sei, wisse, dass zur Zerstreuung durch neue Medien Versenkung gehore.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Lockeres Erleben und Asthetik des >Blatterns«

Im Vorgriff auf das folgende Kapitel zum asthetischen Erleben betrachte ich
verteilte Aufmerksambkeit als Alltagsmodus des Bewusstseins- und Empfin-
dungsstroms. Gefithle wechseln, Aufmerksamkeit bewegt sich, Gedanken
springen und treiben. Was konnte dem im Feld verbreiteter dsthetischer
Wahrnehmung und gingigen asthetischen Erlebens entsprechen? Highmore
(2011: 44) fithrt hier neben der »drift« die »slack experience« ein — einen
ausgesprochen schillernden Begriff. Auf der einen Seite entsprechen ihm
Charakteristika fiir sgewohnliches« dsthetisches Erleben wie schwach, wenig
strukturiert, schweifend; auf der anderen Seite bieten sich fiir die Haltung
der Erlebenden Adjektive wie entspannt, lissig, souveran an. In Verkniipfung
beider Aspekte scheint mir die Bezeichnung slocker< am besten zu passen.

In eine ihnliche Richtung weisen Uberlegungen Mayes zu einem Typ re-
zeptiver dsthetischer Praktiken, den er mit einem historischen Begriff »Stel-
lenlektiire« nennt. Nachdem tiber Jahrhunderte des Hochmittelalters und der
Frithen Neuzeit im Zentrum wissenschaftlichen wie erbaulichen Lesens die
Beschiftigung mit »Stellen«, ausgewédhlten Passagen vorbildlicher Schriften
gestanden hatte, setzte sich gegen Ende des 18. Jahrhunderts als Norm lite-
rarischer Lektiire die »hierarchische [...] Unterscheidung zwischen der Stelle
und dem Ganzen« (Maye 2019: 9) durch. Um »dem Ganzen« gerecht zu wer-
den, war nun durchgingig intensive Aufmerksambkeit verlangt. »Ein echtes
Verstehen des Gelesenen sei in einer blof3 extensiven oder blitternden Lek-
tiire nicht moglich — das ist um 1800 die dominante Auffassung« (ebd.: 71).
»Diskontinuierliches Lesen« (ebd.: 9) unterlag dem Verdikt mangelnder Kon-
zentration.

Parallel dazu etablierte sich allerdings, insbesondere im Umgang mit peri-
odischen Druckwerken, die Kulturtechnik des »Blitterns« (ebd.: 8). Fiir Jour-
nale und Zeitungen galt es als angemessen, sie zu iiberfliegen, Interessan-
tes und Bewegendes auszuwihlen und sich dariiber gesellig auszutauschen.
Mayes gut belegte These ist nun, dass sich faktisch Varianten und Kombi-
nationen des >Blitterns< und >verschlingender« Lektiire auch im Umgang mit
komplexeren belletristischen Texten (-Werken<) durchsetzten. »Nicht im in-
tensiven Lesen, sondern in einer extensiven Stellenlektiire haben Leserinnen
und Leser ihr Erlebnis der Dichtung« (ebd.: 72).

Vor diesem Hintergrund postuliert Maye gegen die Auffassung, dass ver-
stehendes ErschliefRen >des Ganzen« das eigentliche Ziel dsthetischer Rezep-

- am 12.02.2026, 16:15:18,

89


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Schénes alltaglich erleben

tion darstelle: »[D]ie Summe der Teile ist mehr als das Ganze« (ebd.: 8, 74,
passim). Er leitet daraus eine Asthetik der »Rezeption in der Zerstreuung««
ab, die in vielerlei Hinsicht an die Uberlegungen zum >lockerenc 4sthetischen
Erleben mit verteilter Aufmerksambkeit anschlief3t. Danach sind Nutzerinnen
»im Akt der Rezeption zerstreut«. Erst dadurch seien sie »in der Lage, ein
Bild vom Ganzen zu gewinnen und sich gleichzeitig in Details zu vertiefen,
die iiber das Ganze hinausschiefRen oder es unterlaufen« (ebd.: 9).

Hier zeichnen sich Grundziige alltagsisthetischen Erlebens ab: eine As-
thetik des >Blitterns«, weit iiber Buchlektiire hinaus. >Stellens, die in der Ko-
laboration mit Gegeniibern aller Art herausgehoben werden, verbinden sich
im Erleben mit Erinnerungen an andere >Stellen< und an damit verbunde-
ne Imaginationen und Gefiihle, die im Lauf des Lebens emotional markiert
und gespeichert wurden. Asthetisches Erleben erweitert sich zur unendlichen
Geschichte slockerer« Verkniipfungen quer durch alle Wirklichkeitsbereiche —
fiktive wie nicht fiktive. Was Maye (ebd.: 41) iiber das Lesen sagt, trifft das
gesamte Spektrum isthetischer Erlebenspraktiken:

»Beim Blattern werden Passagen zu verheiflungsvollen Bruchstiicken einer
Lektire, in der eine faszinierende Stelle zum Anlass fiir weitere Lektiiren
wird, die nicht mehr im selben Buch zur Ruhe kommen miissen. Die gefun-
denen Stellen schliefien an bereits Bekanntes an — all die anderen Stellen —
und schieflen iber die Rander des gelesenen Buchs hinaus, sie motivieren
immer wieder neu zu einem aus- und zugreifenden Lesen.«"

Etwas bescheidener kann man versuchen, Aufmerksamkeitsmuster von sinn-
licher Wahrnehmung mit 4sthetischem Potenzial zu formulieren. In einem
ersten Schritt lassen sich idealtypisch vier Grund-Modi skizzieren. Bei >Hin-
tergrundwahrnehmungd? ist an die Rezeption von mitlaufender Musik oder
AV-Medien wihrend hiuslicher oder auflerhiuslich-beruflicher Titigkeiten
zu denken und an das auf der Grenze zur Bewusstheit schwankende Offen-
sein fiir Reize von Licht und Schatten, fiir Muzak und Hauswein in der Pizze-
ria, fir den schicken Pullover eines U-Bahn-Fahrgasts oder Plakatwerbung.
>Geteilte Wahrnehmung« wird etwa in Konstellationen wie Musikhoren bei
Sport und Fitness praktiziert und bei Lesen oder Gaming auf mobilen Geri-
ten unterwegs.

1 Das beriihrt sich mit der von Hans-Otto Hiigel (2007) skizzierten »oszillierenden«und
»zweideutigen« Praxis der Unterhaltung.
12 Von»Mitwahrnehmung« spricht Kleimann (2002: 81).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Als >fokussiertes Blattern< konnte man Episoden und Konstellationen be-
zeichnen, in denen Personen ein gestaltetes Artefakt oder ein prignantes,
symbolisch aufgeladenes Naturphinomen ins Zentrum ihrer Aufmerksam-
keit riicken. In der Freizeit will man eine Serie oder einen Film schauen, ei-
ne Ausstellung oder Auffithrung besuchen, in die Welt eines Computerspiels
eintauchen, etwas lesen oder zugewandt héren. Man kann sich minutenlang
in einen Rosengarten, den Anblick der MilchstrafRe oder ein Gipfelpanorama
vertiefen und den davon ausgelosten Gedanken und Phantasien folgen. Wir
haben gesehen, dass die Zuwendung sich dabei bewegt und schwankt, dass
die Aufmerksamkeit unaufhaltsam wandert, sich verteilt und wieder verengt.

Schliefilich ist, im Grenzbereich zur professionellen Rezeption, ein Wahr-
nehmungsmuster vorzufinden, in dem man sich diszipliniert und nachden-
kend um konzentrierte und verstehende Rezeption von sWerken< bemiiht. Wir
diirfen die Bestimmung von Alltaglichkeit als Weise, in der viele hiufig han-
deln, nicht tiberziehen. Engagierte Fans und Liebhaber etwa bilden nur klei-
ne Gruppen im Gesamt des Publikums; doch auch die bewegen sich im All-
tiglichkeitsmodus. Sie empfinden die Intensitit ihrer Zuwendung nicht als
Pflicht, sondern als selbst gewihlt, und praktizieren sie durchaus gewohn-
heitsmifig, routiniert und vor allem mit ausgeprigter hedonischer Motiva-
tion. Sie vertiefen sich mit begrenztem Ehrgeiz und ohne gefiihlte Anstren-
gung, weil besseres Verstindnis sie gliicklich machen kann.

Diese Idealtypen sind Kriicken; man darf sich von ihnen nicht am Ge-
hen hindern lassen. Im gelebten Alltag durchdringen, vielleicht besser noch:
sdurchschiefienc sich Elemente vor allem der drei erstgenannten Kategorien.
Wihrend man die Food-Box fiir die Kinder zubereitet, erklingt im Radio ein
Titel, der einen mitsingen oder kérperlich mitschwingen lisst — und Brote,
Obst und Getrink fir die Kita werden routiniert, ohne Nachdenken einge-
packe, vielleicht mit einer halben Sekunde Aufmerksambkeit fiir die »eigent-
lich ganz elegante« Saftflasche. Im Auto oder beim Joggen fillt mir plétzlich
auf, dass ich minutenlang vollig automatisch unterwegs war, dass ich keine
Umwelt bewusst wahrgenommen habe und der Gefiihls- und Gedankenstrom
vollig im Bann eines Musikstiicks floss. In der Bahn verpasse ich >meine Hal-
testelles, weil ich ganzlich in die Geschichte vertieft war, die ich seit ein paar
Tagen lese. Beim gemeinsamen Serienschauen meldet sich das Handy und ich
muss fiir ein paar Minuten hinausgehen oder zumindest drei SMS verschi-
cken. Vielleicht entsteht auch ein Disput unter den Schauenden, der plétzlich
ins Personliche geht, und erst nach einiger Zeit kann man sich wieder ganz
dem Film zuwenden. Ein Freund erzihlt begeistert von einem Krimi, den ich

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Schénes alltaglich erleben

sunbedingt lesen< miisse; um unserer Beziehung willen unterbreche ich mei-
ne Fontane-Lektiire, damit ich bald mit dem Freund iiber seine Entdeckung
reden kann. Stress hat mich im Griff und ich finde erst nach zwei Monaten
die Mufle, den Fontane weiterzulesen — allerdings auch nur in Zehn-Minuten-
Hippchen vor dem Einschlafen. Und so weiter...

Pragmatik

Die auf Husserl aufbauende phinomenologisch geprigte Wissenssoziologie
gilt, wie erwdhnt, als eine der »ersten Adressen« fir die theoretische Fassung
von Alltag und Alltiglichkeit. Aufgegriffen werden vorrangig die Charakteris-
tik der »Lebenswelt« als »Universum vorgegebener Selbstverstindlichkeiten«
(Husserl 1976: 183) sowie die Aussagen zum intersubjektiven Charakter des
Wissens. Laut Schiitz (1971: 238) behandeln wir im Alltag die Welt als Gesamt
»von wohlumschriebenen Gegenstinden mit ganz bestimmten Eigenschaf-
ten«. Wir nehmen an, dass unsere Mitmenschen das genauso sehen. Fragen
tauchen erst dann und dort auf, wo und wenn das Wissen und die Ergeb-
nisse eigenen Tuns nicht mehr zusammenpassen. Mit entsprechenden Rou-
tinen wird zusitzliches Wissen adaptiert, soweit es fiir erfolgreiches physi-
sches Handeln notwendig ist; der Wissensbestand wird nicht weitergehend
oder gar grundlegend problematisiert.

Vielfach rezipiert wurden auch die phinomenologischen Uberlegungen
zu den Strukturen alltiglichen Planens und Handelns. Umso mehr erstaunt
es, dass die Aussagen von Schiitz (1971) und Schiitz/Luckmann (2017) zur Be-
deutung pragmatischer Orientierungen im Alltag relativ selten weitergedacht
wurden. Das soll im Folgenden geschehen — nicht nur, weil die beiden diesen
Aspekt mit groflem Nachdruck darlegen, sondern vor allem, weil sich hier ein
weiterer Schliissel zum Verstindnis alltagsisthetischer Praktiken anbietet.

Schiitz (1971) fasst den Alltag als Kernbereich der menschlichen Lebens-
welt und charakterisiert ihn durch die so genannte »natiirliche Einstellung«:
Wir betrachten und behandeln die Welt vom Beginn unseres Lebens an als
eine »Welt, die uns allen gemeinsam ist und an der wir kein theoretisches, son-
dern ein vordringlich praktisches Interesse haben« (ebd.: 239; Herv. KM). In diesem
Sinne versteht Schiitz (ebd.: 260) die »Welt des Wirkens als ausgezeichnete
Wirklichkeit« des Alltags. Allgemeiner geht er davon aus, dass »unsere natiir-
liche Einstellung gegeniiber der Welt des Alltags von einem pragmatischen
Motiv beherrscht wird« (ebd.: 239). Menschen handeln, um in ihrer Umwelt

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Ziele zu erreichen; ihr vorrangiger Weltbezug ist »sinnvolles Handeln, das
durch Leibbewegungen in die Auflenwelt eingreift« (Schiitz/Luckmann 2017:
70). Ausdriicklich fiigen Schiitz und Luckmann hinzu: »Auch das Denken in der
lebensweltlichen Einstellung ist pragmatisch motiviert« (ebd.: 33; Herv. KM).

Effektivititsorientiertes Herangehen an das, was zu tun ist, manifestiert
sich beispielsweise in der grofen Bedeutung von aus Erfahrungen gewon-
nenen und in Erfahrungen bestitigten Handlungsroutinen. Der Referenz-
punkt routinemifligen Handelns zieht sich als Basso ostinato durch die Texte
von Schiitz und Luckmann. Nicht selten wird er theoretischem Denken rela-
tiv schroff gegeniibergestellt.

»Im theoretischen Denken kann ich den Zweifel zum methodologischen
Prinzip machen. In der Welt des Alltags liegt mir dagegen daran, mich
routinemafig in meinem Handeln orientieren zu kénnen. [...] Durch die
erfolgreiche Anwendung von Gebrauchsanweisungen brauche ich nicht
an jeweils neue Problemlésungen, Horizontauslegungen usw. zu gehen,
sondern ich kann handeln, wie ich schon eh und je »in solchen Lagen« ge-
handelt habe. Die Gebrauchsanweisung mag also in ihren stheoretischen«
Horizonten durchaus undurchsichtig sein und mir in >praktischen< Lagen
dennoch als selbstverstindlich anwendungsfihig erscheinen. Ihr kontinu-
ierlicher>praktischer<Erfolg garantiert mir ihre Zuverlassigkeit, und sie wird
als Rezept habitualisiert« (ebd.: 42f.).

Verglichen mit dem Verstindnis von Praktiken als itberindividuell und iber-
situativ wird hier ein relativ starkes Handlungssubjekt angenommen. Doch
kénnen sich, genetisch betrachtet, stabile Praktiken nur iiber ein >Einfidelnc
in das als erfolgreich bewihrte Tun der jeweiligen Gruppe herausbilden;
und der Grundgedanke von Schiitz/Luckmann ist ja, dass Routinen und
Gebrauchsanweisungen individuell-einmalige Handlungsplanung iiber weite
Strecken tberfliissig machen und erlauben, sich auf vorrangig Notwendiges
zu konzentrieren. Auch daran wird die durchdringende Kraft der pragma-
tischen Ausrichtung sichtbar. Es geht um Effektivitit in der Alltiglichkeit:
Dinge richtig, also wirkungsvoll tun; Handlungsziele erreichen und dazu
den am wenigsten aufwindigen Weg benutzen; Befolgen bewihrter Rezepte
ohne groes Zweifeln, ohne Erwigen von Alternativen und Innovationen,
am besten durch Habitualisierung, die das Nachdenken @iber Entscheidun-
gen weitgehend erspart. Dieses Grundmuster gilt nicht nur fiir materielle
Praktiken, es leitet auch die mentalen (ebd.: 33).

- am 12.02.2028, 16:15:19.

93


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Schénes alltaglich erleben

Hier schlieft eine zentrale These dieses Bandes an: Sollte man nicht
auch alltidgliche« dsthetische Praktiken und Modi dsthetischen Erlebens als
durch pragmatische Motivierung und pragmatisches, erfolgs- und effektivi-
titsgerichtetes Tun (materiell wie mental) strukturiert verstehen?"® Fiir den
Gebrauch isthetischer Angebote gilt zwar definitionsgemif}, dass sie als
asthetische den Relevanzen und Handlungsverpflichtungen des praktischen
Lebens enthoben sind. Zugleich bleiben sie aber insofern im Rahmen von
Alltag, als auch isthetische Erwartungen und Praktiken durch den »kognitiven
Stil pragmatischer alltiglicher Interessen« (Grathoff 1995: 143; Herv. KM)
geleitet sind. Das zeigt sich in Merkmalen wie dem Streben nach méglichst
kurzen und effektiven Wegen zum Ziel moglichst intensiven, Wohlgefallen
und Lust erzeugenden isthetischen Erlebens; in der Nutzung des Korpers als
Mittel dazu; in der Neigung, intellektuelle Reflexion, Herausforderung und
Anstrengung im Rahmen eines befriedigenden Verhiltnisses von Aufwand
und Ertrag zu halten; schliefllich in der Schitzung der Brauchbarkeit zur
Bearbeitung eigener Lebensprobleme.

13 DieThese konfligiert auf den ersten Blick mit einem anderen Element von Schiitz’ Kon-

zept. Danach besteht die Lebenswelt aus verschiedenen »geschlossenen Sinnprovin-
zen«mit einem jeweils spezifischen »Erlebnis- bzw. Erkenntnisstil« (Schiitz/Luckmann
2017: 55). Zu den unterscheidbaren Sinnprovinzen zihlen neben der Wissenschaft
auch die Weltder Phantasien und Einbildungen. Der Umgang mit Wachtraumen, Spie-
len, Fabeln, Dichtung, Madrchen, Mythen, Witz und Scherz sei charakterisiert durch die
Befreiung vom pragmatischen Motiv und von den Gesetzen der physikalischen Welt
(Schiitz 1971: 269f.). Davon unterscheidet Schiitz das Phantasieren und Traumen; die
Erkenntnisstile dieses Sinnbezirks seien »Ableitungen des Erkenntnisstils unseres Er-
fahrens der Alltagswelt« (ebd.: 281).
Die geschlossenen Sinnbereiche seien jedoch nicht hermetisch getrennt. Es gibt Trans-
fers und Verbindungen zwischen Erkenntnisstilen. In ihnen realisierten sich nur un-
terschiedliche »Spannungen«desselben einen Bewusstseins und verschiedene Repra-
sentationen des einen Lebens (ebd.: 297f.). »[...] im Laufe eines Tages, ja einer Stunde
konnen wir durch Modifikationen der Bewusstseinsspannung eine ganze Reihe solcher
Gebiete durchlaufen« (Schiitz/Luckmann 2017: 56). SchlieRlich »umfasst die Lebens-
welt noch mehr als die alltagliche Wirklichkeit. Der Mensch versinkt in Schlaf, Tag fur
Tag; er gibt die alltagliche natirliche Einstellung auf, um in fiktive Welten, ins Phan-
tasieren, zu verfallen. Er vermag den Alltag vermittels von Symbolen zu transzendie-
ren. SchlieRlich, als Sonderfall, mag er bewusst aus der natiirlichen Einstellung hin-
Uberwechseln« (ebd.: 53). Die Verfliissigung der Provinzgrenzen und die Offenheit fiir
Transfers und Verbindungen entsprechen dem Anliegen dieses Bandes. Vgl. Anm. 18,
S.97.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Systematisch regiert die pragmatische Einstellung dsthetische Handlun-
gen und Erwartungen in zwei Dimensionen. Es geht, holzschnittartig formu-
liert, um Effektivitit bei der Erzeugung guter Gefiihle und um Niitzlichkeit von
Einsichten (Wissend) fur die »Aufhellung einer lebensgeschichtlichen Situati-
ong, fiir das Verstehen aktuell verspiirter »Lebensprobleme« (Habermas 2003:
23). Asthetische Praktiken sind aufseiten der Handelnden motiviert durch die
Erwartung eines komplexen Bindels an Empfindungen. Sie sollen letztlich
angenehme Gefiihle in der Spanne zwischen Beruhigung und Ekstase erzeu-
gen. Altviterliche Bezeichnungen wie Wohlgefiihl oder Gefallen lassen nicht
unbedingt Thrill und schockhafte Uberraschung assoziieren, eignen sich mit
ihrer Diffusitit aber vielleicht, um die angestrebte positive Stimmungslage
in ihrer Gewdhnlichkeit zu fassen.™

Uber die Erwartung einzelner Gratifikationen hinaus liefert dieses Wohl-
gefiihl die Basismotivation fiir dsthetische Ko-laborationen. Pragmatisch be-
deutet in diesem Zusammenhang: Es werden als erfolgreich bewihrte, mog-
lichst unaufwindige, routinisierte Handlungspfade zum genannten Ziel ein-
geschlagen, anerkannte und zur Gewohnheit gewordene Gebrauchsanwei-
sungen® befolgt. Zugleich werden die Praktiken bei jeder Realisierung auf
die individuelle Wirkung hin tiberpriift und gegebenenfalls optimiert. Dabei
kann man zuriickgreifen auf das Potenzial, das die oben ausgefithrte dialogi-
sche Dimension geteilter Praktiken erschliefit.

Vergniigen wird jedoch in der pragmatischen Einstellung auch tiber die
Erfillung >inhaltlicher< Erwartungen an dsthetische Angebote erzeugt. Prag-
matisch bedeutet: dem Handeln dienend, und nach Schiitz/Luckmann (2017:
58; Herv.i.O) ist »Handeln [...] mit der hochsten Bewusstseinsspannung ver-
bunden und bekundet das stirkste Interesse, der Realitit zu begegnen [...]. Dieses
Interesse ist das grundlegende regulative Prinzip unseres bewussten Lebens.«
Das Interesse vieler, der Realitit aus der Perspektive der Vielen und ihrer Le-
bensfithrung zu begegnen, richtet sich faktisch vor allem auf die Massen-

14 Aufeine weitere pragmatische Dimension der Alltagsdsthetik weisen Saito (2007: Kap.
4) und Leddy (2012: 64-68, Kap. VII) hin. Die Hochschdtzung des Sauberen, Ordentli-
chen, Gepflegten und gediegen Gearbeiteten in der deutschen wie in anderen westli-
chen Gesellschaften fiithrt nicht nur zu Empfindungen des Wohlfiihlens, sie [6st auch
oft unmittelbare Aktivitat aus, um Ordnung, Sauberkeit, Frische etc. (wieder) herzu-
stellen. Vgl. Anm. 4, S. 53f.

15 Hinterihnen steht der Erfahrungsvorrat groflerer Kollektive. »[...] [D]ie Rezepte haben
sich schon anderweitig sbewahrt«. Die erste Garantie des Rezepts ist sozial« (Schiitz/
Luckmann 2017: 43).

- am 12.02.2028, 16:15:19.

95


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Schénes alltaglich erleben

kiinste. Die bringen je nach Gattung und Genre unterschiedliche narrative,
semantische und symbolische Potenziale in die Interaktion ein (Maase 2019:
106-119). Positive Gefiihle entstehen, wo nach Urteil und Empfinden von Rezi-
pientinnen die Einsicht in und das Verstindnis von Welt und Selbst bereichert
wurden. Das umfasst den vermeintlichen Einblick in die Subkultur der Mafia
ebenso wie das Mitfithlen mit >Schicksalen auf der Schattenseite des Lebens«
und die Erweiterung des praktischen Wissens iiber sich selbst.

Derartige Erwartungen an dsthetische Ko-laboration wurden und werden
von Wissenschaft und Kritik meist ausgeklammert oder ausdriicklich als un-
angemessen abgelehnt.® Der Dissens betrifft, sieht man einmal von den Ex-
trempositionen des Part pour l'art ab, nicht die Frage, ob Kunst Einsichten in
Welt und Selbst vermitteln konne oder solle. Umstritten sind die Autoritits-
Positionen von Produzentinnen und ihren Werken einerseits und Nutzern an-
dererseits. Ist es legitim, wenn Laien ihre lebensweltlichen Relevanzansprii-
che an Kunstwerke herantragen und von deren Erfiillung ihr Urteil iiber den
sozialen Wert von Kunst abhingig machen? Oder haben Laien sich um eine
Haltung der Interesselosigkeit zu bemithen und sich unter Anleitung von Ex-
pertinnen fiir die Erkenntnisse zu 6ffnen, die die Werke fiir sie bereithalten?"”

16  Indererwahnten Debatte iiber die Interesselosigkeit dsthetischen Wahrnehmens (vgl.
S. 55f.) hat der Philosoph Gary Kemp (1999) konzentriert die Kantianische Position ver-
treten. Er spricht deren ausgrenzende Stofrichtung klar aus: Kunst und Schénes im
Rahmen »normaler« Lebenspraxis geniefien zu wollen, sei grundlegend verfehlt: Ge-
wohnliches Leben mache eine (legitime) dsthetische Einstellung unmaglich. »Our nor-
mal attitude is pragmatic, driven by practical interest or purpose; it thereby tends to
select only those features of the object relevant to the interest or purpose. [...] Because
of this, normal, interest-driven attention tends to be engaged only long enough to
identify the interesting feature; it does not dwell upon things, or contemplate them«
(ebd.: 392). Die korrekte Einstellung gegeniiber Kunst sei: »[W]e gaze upon the ob-
ject without our attention being motivated or directed by any identifiable practical
concern. Thus [..] the aesthetic attitude is the attitude of disinterested attention —
attention to the object which is not driven by an interest« (ebd.: 393). Danach ist wah-
re asthetische Interaktion nur im Rahmen einer Lebensfithrung méglich, die sich von
allen Gedanken an Lebensprobleme (eigentlich von jedem Wunsch oder Begehren)
freihalten kann.

17 Paradigmatisch hat Bourdieu (1992: 756-773) die Macht-Implikationen der sich auf
Kant berufenden Normativierung der Interesselosigkeit, der »schroffen Trennung zwi-
schen gewohnlicher Alltagseinstellung und genuin dsthetischer Einstellung« (ebd.: 64)
analysiert.

- am 12.02.2028, 16:15:19.



https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Wenn man heute verbreitete dsthetische Praktiken als Routinen charak-
terisiert, beschrinkt man sie weder auf Wiederholung des ewiggleichen Be-
wihrten, noch beinhaltet es die Weigerung, sich spielerisch-fiktiv auf ande-
re Welten und ein anderes Ich einzulassen. Es gibt eine historisch weit zu-
riickreichende >populare Tradition« dsthetischer Erwartungen und Praktiken
(Warneken 2006: 135-205; Giinter 2008; Fuchs/Jiirgens/Schuster 2020), und
mit der modernen kommerziellen Populirkultur wurden auch Angebote und
Vergniigungen ins Alltagsrepertoire aufgenommen, die in mittlerweile ver-
trauten Formaten Unbekanntes und Herausforderndes rahmen.

Schiitz und Luckmann (2017: 57) nehmen nicht nur quantitativ, sondern
auch qualitativ »einen gewissen Vorrang« fiir die alltigliche Lebenswelt an.’®
In ihr zu handeln, verlangt unbedingte Aufmerksambkeit fir die Anforderun-
gen des Lebens; dieses Interesse bestimme den fiir die Alltagsakteure rele-
vanten Bereich der Wirklichkeit (ebd.: 58). Das kdnnte man missverstehen als
eine ausgesprochen enge Auffassung der Relevanzen des Alltags. Das »Inter-
esse, der Realitit zu begegnen,« (ebd.) schlief3t jedoch notwendig ein Interes-
se am Leben Anderer und an der eigenen Innenwelt ein.'® Kenntnis und Ver-
stindnis dieser Wirklichkeitsbereiche haben nimlich grofle Bedeutung fiir
realititsangemessenes eigenes Handeln. Auch in der dsthetischen Befassung
mit solchen Themen ist mithin das pragmatische Motiv erkennbar.

Allgemeiner ist »sinnliche Erkenntnis« — die zu erheblichen Teilen Er-
kenntnis des eigenen Selbst ist (Vetter 2010: 201; Irvin 2008: 40) — durch-
aus alltagspragmatisch nutzbar. Die Welten, auf die erfundene Geschichten,
Phantasien und Imaginationen oder Spiele verweisen, betrachten wir stets
auch unter Relevanzen, die uns im Alltag bewegen. Aus dieser Sicht sind es
keine vollig fremden, beziehungslosen, sondern dhnliche, verwandte oder zu-
mindest verstehbare Welten. Dass Menschen generell solche iibergreifenden
Sinnstrukturen bilden, wird bestitigt durch die grofRe Bedeutung von Fiktio-
nen wie Mythen und Erzdhlungen in allen bekannten Kulturen.

18 »Inder Tatstelltsie [die Alltagswelt; KM] den Urtypus unserer Realitatserfahrung dar.
Im taglichen Ablauf werden wir wiederholt in sie zuriickgeholt, und mit einer gewis-
sen Einschrankung kénnen wir die anderen Sinngebiete als Modifikationen der alltag-
lichen Lebenswelt auffassen« (Schiitz/Luckmann 2017: 57).

19 Zueinem differenzierten Verstandnis von>Realitat¢, das auch die Wirklichkeit der Fik-
tionen einschlieflt, und zu den Weisen, mit verschiedenen Dimensionen von >Realemc
umzugehen, vgl. Bischof (2014: 85-89).

- am 12.02.2028, 16:15:19.

97


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Schénes alltaglich erleben

Asthetische Praktiken folgen meist relativ eng Routinen, die wir uns
in verschiedenen Lebensabschnitten jeweils in Interaktion mit dem sozio-
techno-kulturalen (heute stark medial bestimmten) Umfeld angeeignet ha-
ben; iblicherweise spricht man hier von (Medien-)Sozialisation. Routinen
andern sich im Lebenslauf; es gibt Suchprozesse — die aber doch wieder zu
neuen, stabilen Gewohnheiten fithren sollen. Formen und Bandbreiten der
Habitualisierung (von der Frage, woher wir isthetische Empfehlungen be-
ziehen, tiber Genrepriferenzen und Lieblingskiinstlerinnen bis zum Modus,
in dem wir einen >schénen« Filmabend zu arrangieren suchen) sind wenig
erforscht. Hans-Otto Hiigels Konzept der »Unterhaltung«, deren Aneignung
zwischen fast belanglos und fast ernst schwebt (Hiigel 2003, 2007; Gottlich/
Porombka 2009) wire eine gute Arbeitsgrundlage fiir entsprechende Studien.

Hinter den Debatten um die Angemessenheit dsthetischer Gewohnhei-
ten zeichnet sich eine von Schiitz (1971: 281-294) prignant herausgearbeitete
Unterscheidung zwischen alltiglichen und professionellen 4sthetischen Prak-
tiken® ab. Dabei ist besonders anregend, wie der Soziologe Schiitz die Rou-
tinen der »wissenschaftlichen Kontemplation« (ebd.: 281) sachlich und mit
einer gewissen Skepsis charakterisiert. Typisierend vergleicht er Praktiken
des Alltagswissens mit Praktiken der Wissenschaft; sie werden geradezu als
Gegenpole gezeichnet. Bevor wir darauf niher eingehen, sollen Formen und
Normen des Umgangs mit dsthetischen Erlebensmoglichkeiten daraufhin be-
trachtet werden, inwiefern sie auf eine Polaritit zwischen einer >Asthetik der
Alltiglichkeit< und einer >Asthetik der Expertinnen< hindeuten.

20 Ichverkiirze hier. Schiitz geht es um unterschiedliche Wissenspraktiken, und streng ge-
nommen kann man asthetische Praktiken nicht einfach darunter subsummieren. Ich
gehe jedoch davon aus, dass die Ubertragbarkeit der Argumentation einsichtig wird.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Praktiken zwischen Alltaglichkeit und Expertinnensicht

Die viel beredete Kluft zwischen Hoch- und Populirkultur®® und der exklu-
dierende Charakter des bildungskulturellen Diskurses lassen eine solche Be-
ziehung plausibel scheinen. In der Kunstsoziologie ist in diesem Zusammen-
hang eine Leitunterscheidung gebrauchlich, die Praktiken, Diskurse, Habi-
tusformen von Laien und Experten idealtypisch gegeniiberstellt (Zahner o.].).
Im Umfeld der Cultural Studies finden sich dhnlich strukturierte Ansitze
(Frow 1996; Maase 2019: 173-195), die meist auf Bourdieus (1982) Kultursozio-
logie zuriickgehen.

Der britische Musiksoziologe Simon Frith (1999) geht ebenfalls davon aus,
dass Gegensitze und Ausschlussprozesse zwischen »Hoch<- und »Populirkul-
tur ihre wesentliche Ursache in der Dominanz akademischer Diskurse haben.
Asthetisch gebe es keinen einleuchtenden Grund, Populires anders als hoch-
kulturell Kanonisiertes zu behandeln. Erwartungen und Bewertungsmaf3sti-
be gegeniiber Musik beispielsweise seien bereits im 19. Jahrhundert in weiten
Teilen der englischen Bevolkerung derart dhnlich gewesen, dass Forscher von
»etwas wie einer Musikkultur der Massen« (Frith 1999: 203) sprachen. Erkenn-
baren Abgrenzungspraktiken ligen weder empirisch greifbare Qualititsun-
terschiede der Musiken noch eine klar unterscheidbare Klassenzugehorigkeit
der jeweiligen Publika zugrunde.

Grundlegend ist aus Friths Sicht die moderne Vermarktlichung astheti-
scher Produktion. Sie fithre auf allen Ebenen zu starken Spannungen zwi-
schen den Mafistiben der Kiinstlerinnen und den Nutzungsweisen des Pu-
blikums (ebd.: 200, 205f.). Die Kreativen fiihlten sich durchgingig zur An-
passung an Kunden und Kiuferinnen gendtigt, denen das Verstindnis fir
originelle und anspruchsvolle Werke fehle. Auf dieser Reibung basiere die her-
ausragende Rolle jener Experten, »die dem Publikum beibringen, wie es zu
horen und zu sehen hat« (ebd.: 200). Aus der Perspektive der Nutzung kénne

21 Im intellektuellen Feld gilt diese Terminologie weithin als iberholt. Das im Mittel-
punkt der klassischen Asthetik stehende Schone erscheint dort heute, wie Barbara
Hornberger treffend formuliert, »als Gegensatz des Wahren, es gerat unter Verdacht:
[..] als Luge, als Kitsch«. Inzwischen werde »immer weniger kategorisch zwischen U-
und E-Kultur unterschieden, sondern vielmehr zwischen »anspruchsvoller<und sbana-
ler< Kultur, zwischen Kunst und avanciertem Pop auf der einen und Mainstream und
Trash auf der anderen Seite«. Die Grenze wird vor allem markiert »durch die Parame-
ter Komplexitat und/oder Widerstandigkeit (Subversion) versus Trivialitit und/oder
Affirmation« (Hornberger 2019: 46).

- am 12.02.2028, 16:15:19.

99


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Schénes alltaglich erleben

man »Hochkultur als eine Form der Massenkultur definieren, die von Akade-
mikern vermittelt wird« (ebd.).

Faktisch sei die gegenwirtige, iiber moderne Medientechnologien ver-
breitete Massenkultur eine »Kultur der Mittelschichten mit den typischen Ei-
genschaften der Normalverbraucher« (ebd.: 204) — von Nutzerinnen aus al-
len Segmenten der Gesellschaft also. Die Werte der Hochkultur seien sehr
viel stirker mit akademischen Praktiken verbunden als mit dem faktischen
Konsum im Bilrgertum (ebd.: 209). Frith verallgemeinert: »Heute liefert die
Akademie der hochkulturellen Erfahrung ihre Begriffe und verleiht ihr Be-
deutung. Der akademische Diskurs prigt die Kritiken in den Zeitungen, die
Texte auf den Plattenhiillen sowie die Ausstellungskataloge, und Akademiker
ermoglichen den massenhaften Konsum von Hochkultur« (ebd.: 208).

sLaien< und >Expertinnen< zu kontrastieren, ist wegen der wertenden
Konnotationen nicht unproblematisch: In der >Wissensgesellschaft« sind
Laien durch die (nicht notwendig unsympathisch gezeichnete) Begrenzt-
heit ihres Wissens gekennzeichnet. Das eigentliche Problem besteht jedoch
darin, dass die Gegeniiberstellung von Laien und Experten in aestheticis den
Diskurs bereits voraussetzt, in dem die Autoritit allein auf der Seite der
Texte, ihrer Schépferinnen und Exegeten liegt. Das hat Jiirgen Habermas
(2003: 22) schlaglichtartig beleuchtet mit dem Hinweis, dass »Laien« mit
ihren asthetischen Anspriichen und Mafistiben angemessener als »Experten
des Alltags« zu verstehen seien. Daraus folgt der Anspruch von Nicht-
Expertinnen, der Interaktion mit Kunst »eine andere Richtung [zu geben]
als die des professionellen, auf die kunstinterne Entwicklung blickenden
Kritikers« (ebd.; Herv.i.0.) — in der Begrifflichkeit dieses Bandes: eine
pragmatische Richtung. In einer solchen Konstellation wire dann Expertin-
nenwissen nicht mehr a priori iiberlegen. Habermas (2003: 22f.; Herv.i.O.)
erliutert, dass

»eine dsthetische Erfahrung, die nicht primar in Geschmacksurteile umge-
setzt wird, ihren Stellenwert dndert. Sobald sie explorativ fiir die Aufhellung
einer lebensgeschichtlichen Situation genutzt, auf Lebensprobleme bezo-
genwird, tritt sie in ein Sprachspiel ein, das nicht mehr das der dsthetischen
Kritik ist. Die dsthetische Erfahrung erneuert dann nicht nur die Interpreta-
tionen der Bediirfnisse, in deren Licht wir die Welt wahrnehmen; sie greift

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

gleichzeitig in die kognitiven Deutungen und die normativen Erwartungen

ein und verindert die Art, wie alle diese Momente aufeinander verweisen.«*?

Die Rede von Laien ist angesichts der etablierten Terminologie nicht immer
zu vermeiden. Im Folgenden wird jedoch — durchaus vorliufig — zwischen
>Alltags<- und >Expertinnenisthetik« unterschieden. Asthetik bezeichnet da-
bei das Regelwerk einer bestimmten Gruppe fiir die Beschiftigung mit und
Bewertung von >Kunst« und >Schénemc«. Der Typus >Expertenisthetik< wird
aus entsprechenden normativen Diskursen iiber >richtigen, angemessenenc
Umgang mit Kunst®® abgeleitet; die Regeln der >Alltagsisthetik« sind eher
aus empirischen Materialien erschlossen. Den Expertinnendiskurs tragen Ak-
teurinnen, die beruflich mit als ernsthaft geltender Kunst zu tun haben®*
und in diesem Sinn eine eigene »art world« im Verstindnis Howard Beckers
(1982) (oder auch gattungsspezifische Kunstwelten im Plural) konstituieren:
Kiinstler, Kritikerinnen, Kunst-Wissenschaftler, Hindlerinnen, Fachjourna-
listen, Lektorinnen, Gutachter und Jurorinnen. Aus ihrer Perspektive geht es
um eine Asthetik, deren Gegenstand individuelle Kiinstler und distinkte Wer-
ke bilden.

Hier wird Kunst als unvergleichliches Mittel zu Erkenntnis und Selbst-
bildung wie als Bedeutungstriger aufgefasst, der Einzigartiges, >Tiefes< zu
sagen hat. Zentrale Maf3stibe sind demzufolge die semantische (aussage-
bezogene) und semiotische (auf die Zeichenstruktur bezogene) Komplexitit
und die kiinstlerische Innovation in beiden Bereichen (>Inhalt und Form<) —
was den Rezipientinnen entsprechende Anstrengungen zum Nachvollzug ab-
verlangt. Expertinnenisthetik gehort zu jenem »eingeschrinkten« Feld der
Kunst, in dem nach Bourdieu (1999: 531) Produzenten fiir Produzenten pro-
duzieren - eine unbedingt sinnvolle und notwendige Tatigkeit. Das rigide
Verlangen nach stindiger Weiterentwicklung der kiinstlerischen Mittel und
Aufgabenstellungen scheint dem aufenstehenden Beobachter allerdings ge-

22 Zur verbreiteten Aneignung von Literatur durch Herstellung von Beziigen zu Lebens-
problemen der Lesenden vgl. Pette (2001), zur>Anwendung<von zeithistorischem Wis-
sen aus fiktionalen Lektiiren Borkowski (2021).

23 Mutatis mutandis gelten die Regeln auch fiir dsthetische Erfahrungen mit anderen
Gegenstanden.

24  Allerdings arbeiten in Feldern wie »avancierter Pop< und in Subkulturen zunehmend
akademisch geschulte oder sogar bestallte Kritiker daran, die herkdommliche Werkés-
thetik fir diese Szenen weiterzuentwickeln oder zu verandern.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Schénes alltaglich erleben

leitet von einer merkwiirdigen Mischung aus Fortschrittsdenken und Impe-
rativen des Kunstmarkts.

Am idealtypisch gegeniiberliegenden Pol kann man ein Netz von Spielre-
geln und Erwartungen verorten, das je nach dem Deutungsakzent als Alltags-,
Laien- oder >rhetorische« Asthetik zu bezeichnen wire. Die Zuordnung zum
Alltag liegt nahe, weil es hier pragmatisch auf den Gebrauchswert von Phi-
nomenen ankommt, mit denen man im Rahmen gewohnter Lebensfithrung
tiber sinnliches wie kognitives Vergniigen angenehmes dsthetisches Erleben —
»Schonheitserfahrungen« — erzeugen will. Das soll im Unterschied zur Exper-
tenisthetik ohne negativ empfundene Anstrengung gelingen. Mit >Laienc ist
diese Asthetik zu assoziieren, weil ihre Akteurinnen nicht beruflich mit Kunst
zu tun haben® und sich nicht am Expertendiskurs orientieren. Sie kénnen
und wollen nicht das Spiel nach den Regeln der Werkasthetik als bedeutsam
akzeptieren, um den »Glaubenseffekt« (Bourdieu 1999: 516) derart kunstver-
mittelten Vergniigens zu empfinden.

Die Bezeichnung rhetorisch passt, weil im Schwerefeld der Alltiglichkeit
Kreative wie Nutzerinnen die Angebote vor allem nach den spiirbaren, fithl-
baren Effekten beurteilen. Sie sollen gerade auf Wirkung beim Publikum ausge-
richtet sein (Ueding 1973: 53-59). Auch deshalb haben unter den einschligigen
Erwartungen Staunen, Uberbietung, Uberwiltigung durch nie Dagewesenes
einen festen Platz.

Wo man sich an der Alltagsisthetik orientiert, schitzen Publika auf der
einen Seite Massenkiinste, die narrative Bedeutungsangebote machen, also
Geschichten erzihlen oder imaginieren lassen. Die Anspriiche sind grundle-
gend semantischer (inhaltlicher<) Art; man erwartet, dass »zwischen Kunst
und [dem eigenen! KM] Leben ein Zusammenhang« erkennbar wird (Bour-
dieu 1982: 64), und wihlt Angebote, die »Potenziale fir die je eigene Bedeu-
tungsproduktion« (Hornberger 2019: 45) bieten. Das geht freilich meist mit
semiotischen, gestaltungsbezogenen Interessen zusammen. So verbindet al-
le im weitesten Sinne auf Action orientierten Filmpublika die Neugier, wie

25  Praziser: mit der Kunst, um die es gerade geht. Architektinnen kénnen sich in punc-
to Musik wie Laien verhalten und ebenso Musikwissenschaftler gegeniiber Spielfil-
men (sagt die Alltagserfahrung). Einer Studie des Psychologen Victor Nell (1988: 206)
zufolge wenden sogar Literaturwissenschaftlerinnen unterschiedliche Maf3stibe und
Rezeptionspraktiken an je nachdem, ob sie als professionelle oder private Leser han-
deln. Fiir ein>schénes< Leseerlebnis wihlen sie selten jene avancierte Literatur, der die
Profession den grofRten dsthetischen Wert zuschreibt. So auch Felski (2020: 42f.).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Verfolgungsjagden, Kampfe, Stunts, Tricks gemacht sind und Effekte stindig
gesteigert werden kénnen.

Basiswert der Alltagsisthetik im narrativen — oder weiter gefasst: sym-
bolischen®® — Segment ist die spielende (von Reaktionen in der Alltagswelt
entlastete) Beschiftigung mit Welt und Selbst in einer als befriedigend und
anregend empfundenen Balance zwischen Wiedererkennen von Bekann-
tem und Herausforderung durch Unbekanntes (Mende/Neuwodhner 2006;
Rock 2007). Gleichermaflen geschitzt werden Moglichkeiten dsthetischen
Erlebens, die primir auf Erzeugung, Genuss und Kommunikation starker
Emotionen durch kirpergebundene Praktiken wie das Tanzen griinden. Deren
Bedeutung realisiert sich als Ausagieren von Gefithlen in Dimensionen wie
VeriuRerlichung von Interioritit, leibliche Entgrenzung, mentale Immersi-
on, imaginierte Selbsterweiterung und Ermichtigung (vgl. Grossberg 2000:
bes. 50-77). Solche emotionale Bedeutsambkeit ist sprachlich selten angemes-
sen formulierbar, weder durch die Akteurinnen noch durch Wissenschaftler.
Das brauchen Laien auch nicht notwendig zum Genuss.

Auf beide Linien — Narration und korperliches Erleben - aufbauend ent-
wickelt sich mit der Digitalisierung und der durch sie ermdglichten Interak-
tivitit eine neue Dimension von Alltagsdsthetik; in threm Zentrum steht der
Genuss aktiver Teilhabe. Exemplarisch lisst sich das am Gebrauch von Compu-
terspielen beobachten. Die virtuellen Umgebungen, in denen die Spielenden
agieren, tragen den Charakter eines »Gesamtkunstwerks« (Rétzer 2005: 102).
Visuelle, akustische, narrative Gestaltung und die umfassende Einbeziehung
des handelnden Korpers (Bareither 2016: 93-198) — mit Elementen von Cock-
pits, Datenhandschuhen und -anziigen, Gestenerkennung sowie der Immer-
sion iiber Virtual Reality — versetzen in eindrucksvoll sinnlich durchgestaltete,
oft faszinierend fremdartige Welten.

Dort, das ist der revolutiondre Unterschied zum bisherigen Kunsterle-
ben, geht es nur selten um jenes quasi dem Ablauf der Zeit enthobene, von
der Notwendigkeit zum Reagieren befreite Wahrnehmen, das das herkomm-
liche Lesen, Musikhoren, Bildbetrachten usw. kennzeichnet. Stattdessen wird
man mit Spielaufgaben konfrontiert, die in puncto Ritseln, Uberraschun-
gen, Kreativitits- und Handlungsanforderungen, teilweise auch mit Span-

26  Kleimann (2002: 128-130) spricht von »prédsentativen« Texten, an denen sich Darstel-
lung und Dargestelltes unterscheiden lassen. Bei »expressiven« Gattungen—absoluter
Musik, gegenstandsloser Malerei oder Gartenkunst etwa —, sei diese Differenzierung
nicht moglich.

- am 12.02.2028, 16:15:19.

103


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Schénes alltaglich erleben

nung und (virtuellem!) Druck zum Eingreifen das Alltagsleben iiberbieten und
zur zeitweiligen hoch aktiven Immersion auffordern. Spielpraktiken bewe-
gen sich zwischen zwei attraktiven Polen. Man kann sich dem Handlungs-
druck hingeben, Proben aller Art bestehen und seine Leistung steigern. Und
man kann die eindrucksstarken Game-Universen und ihre Geschichten mit
allen Sinnen und Empfindungen erleben: entdeckend, kontemplativ versin-
kend oder imaginativ iiberschreitend bis hin zum Ausprobieren selbst ge-
wahlter Schicksale.

Sich beeindrucken lassen oder zumindest Vergniigen empfinden an der
visuellen und akustischen Gestaltung sich dndernder Szenerien; zugleich sich
selbst und Mitspieler erleben in anregender Kooperation und in personli-
cher Selbstwirksamkeit; verteilte und verritselte Elemente eines narrativen
Kosmos zusammenfiigen und so eigene Findigkeit und spielerische Zusam-
menarbeit belohnen; Figuren und Kontexte beinahe unbegrenzt bereichern
und weiterentwickeln zu kénnen — das steigert offenbar die sinnlichen und
emotionalen Dimensionen isthetischen Erlebens.?” Interaktivitit, horizon-
tale Anschlusskommunikation, Betitigung kollektiver Intelligenz und nicht
zuletzt die Erfahrung der Selbstwirksamkeit (Klimmt 2010: 76-81) werden zu
erstrangigen und eigenstindigen Quellen des Vergniigens.

Alltags- und Expertinnenisthetik kann man (weiterhin in idealtypischer
Entgegensetzung) jeweils spezifische Erwartungen und normative Umgangs-
muster zuordnen, die sich zu unterschiedlichen >Strategien« verdichten. Stra-
tegie bezeichnet hier gewissermaflen Werkzeugkisten, vielfiltig bestiickte
Reservoirs verfiigbarer Praktiken und Vorgehensweisen. Wichtig: Nutzerin-
nen wenden ihre Strategie grundsitzlich auf alle als Kunst oder >Schénes« be-
handelten Phdnomene an. Wenn Expertinnen Photoposter betrachten, dann
schauen sie sie an wie Gemilde; wenn Popmusikfans Opernarien horen, dann
suchen (und finden) sie, was sie auch an Popmusik schitzen. Die beiden Ge-
brauchsweisen — expertenhaft oder alltagsisthetisch — liegen also quer zur
Zuordnung ganzer Gattungen oder Textsorten zur Bildungs- oder Populir-
kultur.

In empirischen Untersuchungen verliert die Polaritit der Strategien ihre
Eindeutigkeit; Mischungen und graduelle Uberginge kennzeichnen auch
hier das Tun. Nichtakademische Fans des Populiren wenden mittlerweile
in erheblichem Ausmafd Elemente der Expertenisthetik an, beispielsweise

27  Christoph Bareither (2016) hat das facettenreich dargestellt am Vergniigen mit (zu-
meist kollektiv praktizierter) »ludisch-virtueller Gewalt«in Computerspielen.

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Kanonisierungspraktiken (Helms/Phleps 2008). Umgekehrt weisen bereits
die Befunde von Dollase/Riisenberg/Stollenwerk (1986) darauf hin, dass Teile
des >Hochkultur«-Publikums ihr Vergniigen im Klassik- oder Jazzkonzert, in
Stadttheater und Oper, bei Festspielen, bei der Lektiire aktueller Romane
oder bei einer Vorfithrung von Haute Couture mit Praktiken erzeugen, die
zum Instrumentarium der Alltagsisthetik zahlen.

Kurzum: Mit einem Klassencharakter dsthetischer Systeme hat die Un-
terscheidung der Nutzungsweisen nichts zu tun. Empirische Studien weisen
darauf hin, dass - in sich erheblich differenzierte — Strategien der Alltagsis-
thetik in allen sozialen Gruppen verbreitet sind (deutliche Belege bereits bei Frank/
Maletzke/Miiller-Sachse 1991; Schulze 1992: 142-150, 638-651). Kritik am Pu-
blikum der Populdrkultur verweist gerne auf dessen mangelnde Konzentrati-
on; empirische Studien von Hochkulturpraktiken konnten einen Unterschied
jedoch nicht belegen. Dem Tadel liegt vermutlich eine Hierarchisierung der
Aufmerksambkeitsgegenstinde zugrunde.

Zur Veranschaulichung, wie hart Alltags- und Expertinnenisthetik auf-
einanderprallen und warum, kann eine Untersuchung der Wissenschaftsfor-
scherin Marie Antoinette Glaser (2005: 115) dienen. Sie hat beobachtet, wie
Studierende der Literaturwissenschaft in der Einstiegsphase »umerzogen«
werden: Sie sollen gewohnte alltagsisthetische Einstellungen und Routinen
iiberschreiben, indem sie einen »wissenschaftlichen« Umgang mit Belletristik
habitualisieren. Im Kern geht es den Lehrenden um »Distanzierung vom per-
sonlichen emotionellen Erleben«. Das von den Studienanfingern mitgebrach-
te »Bediirfnis nach Unterhaltung, Trost oder Orientierung muss in funktiona-
les Interesse gewandelt werden«. Aus dem alltiglichen Lesen zum Vergniigen
wird »Pflichtlektiire« zur moglichst objektiven Beantwortung der Frage, wie
Texte funktionieren.

»Die Studierenden erleben diese Einforderung der Distanzfihigkeit zum Le-
sestoff oftmals als schmerzhaften>Bruchs, als emotionale Krise. Von Fachver-
treterlnnen wird erals>Einstiegsritual<erwartet und [...] inszeniert. Jetzt wird
die Differenz zwischen sidentifikatorischen< Leseweisen von Laien und di-
stanzierten wissenschaftlichen Lesetechniken manifest« (Glaser 2005: 115).

Gewiss sind Experten- und Alltagsisthetik in unterschiedlichen Sozial- und
Bildungsgruppen verschieden stark wirksam. Doch fithren Daten zur unter-
schiedlichen Nutzung von Angeboten, die schematisch der >ernsten< oder >un-
terhaltenden« Kultur zugeordnet werden, ein Stiick weit in die Irre. Wer ins
Museum und Theater geht, erlebt deswegen nicht notwendig nach den Nor-

- am 12.02.2028, 16:15:19.

105


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Schénes alltaglich erleben

men der Expertinnendsthetik, und auch in Salzburg und Bayreuth zeigen
grofde Publikumsgruppen nur begrenzte Anstrengungsbereitschaft und fol-
gen Priferenzen der Alltagsisthetik.

Zuriick zu Schiitz’ Kontrastierung alltidglicher Wissens- und Handlungs-
modi mit einem auf theoretische Reflexion ausgerichteten Weltverhiltnis. In
seiner Charakteristik des Erkenntnisstils der »wissenschaftlichen Kontempla-
tion« (Schiitz 1971: 281) erkennt man auf den ersten Blick Elemente, die auch
die Expertinnenisthetik kennzeichnen. Grundlegend ist die Distanzierung
von den Relevanzordnungen der Alltagswelt, ja von deren Kenntnissen und
Erfahrungsbestinden generell. Wissenschaftlerinnen folgen laut Schiitz (ich
erginze: auch wenn es um Kunst und idsthetisches Erleben geht) dem Ideal
des »unbeteiligten Beobachters«. Sie lésen sich von den pragmatischen Re-
levanzsystemen der Alltidglichkeit und pflegen eine »Einstellung des Nicht-
beteiligt-Seins« (ebd.: 284).28 Lebensweltliche Orientierungen und person-
liche Probleme werden professionell »eingeklammert« (ebd.: 285f.). Im Um-
gang mit dem zu untersuchenden Gegenstand stellt man das subjektive Selbst
still und handelt in der Rolle einer rein rational-objektiven wissenschaftlichen
Person (ebd.: 286).

Deutlich klingt bei Schiitz die Humboldt'sche Verkniipfung von Einsam-
keit des Wissenschaftlers und Freiheit der Wissenschaft an. »Das theoretisch
denkende Selbst ist einsam; es hat keine soziale Umwelt; es steht aufSerhalb
aller sozialen Beziehungen« (ebd.: 292). Das fithrt zur kritisch geténten Fest-
stellung,

»dass der Wissenschaftler, der in der theoretischen Einstellung verharrt, die
Alltagswelt nicht originadr erleben und unmittelbar erfassen kann, die Welt,
in der ich und Du, in der Peter und Paul und jedermann verworrene und
fliichtige Wahrnehmungen haben, in der wir handeln und wirken, planen,
sorgen und hoffen, in die wir geboren wurden, in der wir aufwachsen und
sterben werden, in der also ein jeder sein Leben als ein ungebrochenes
Selbst in seiner vollen Menschlichkeit lebt. Diese Welt entgeht dem un-
mittelbaren Zugriff des Wissenschaftlers in der theoretischen Einstellung«
(ebd.).

Die Parallelen zu einer streng analytisch ausgerichteten Asthetik, die von Re-
zipientinnen konzentrierte formdurchdringende Arbeit zur Rekonstruktion

28  Dasschliefdt emotionales Engagement fiir >kritische¢, swiderstandige« Texte nicht aus;
man verbleibt aber damit faktisch in der art world.

- am 12.02.2026, 16:15:18,



https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

von Gehalt und Wirkungsweise einzelner, wegen ihrer Komplexitit und In-
novation betrachtenswerter Werke und Interesselosigkeit in Bezug auf All-
tagserfordernisse verlangt, sind uniibersehbar.

Die historische Entwicklung von Wissenschaft und Expertenkulturen in
Europa, die sich in Schiitz’ Typisierung niederschligt, hat Habermas im Riick-
griff auf Max Weber pragnant skizziert. Danach kommt es in der Neuzeit zu
einer Ausdifferenzierung der Wertsphiren Wissenschaft, Moral und Kunst.
Im Ergebnis

»werden wissenschaftliche Diskurse, moral- und rechtstheoretische Unter-
suchungen, werden Kunstproduktion und Kunstkritik als Angelegenheit
von Fachleuten institutionalisiert. Die professionalisierte Bearbeitung
der kulturellen Uberlieferung unter jeweils einem abstrakten Geltungs-
aspekt lasst die Eigengesetzlichkeiten des kognitiv-instrumentellen, des
moralisch praktischen und des dsthetisch expressiven Wissenskomplexes
hervortreten« (Habermas 2003: 15).

Damit »wichst der Abstand zwischen den Expertenkulturen und dem brei-
ten Publikum. Was der Kultur durch spezialistische Bearbeitung und Refle-
xion zuwichst, gelangt nicht ohne weiteres in den Besitz der Alltagspraxis«;
die Kluft zwischen beiden 6ffne sich vielmehr mit der Folge einer Verarmung
der Lebenswelt (ebd.; Herv.i.0.). Im Zuge der Ausdifferenzierung kultureller
Sphiren mit je eigenen Geltungsmaf3stiben erlangten spezialistisch bearbei-
tete Sektoren wie Kunst und Asthetik weitreichende Autonomie. Sie spalteten
sich ab von dem kulturellen »Traditionsstrom, der sich in der Hermeneutik
der Alltagspraxis naturwiichsig fortbildet« (ebd.: 17). Diese Verselbstindigung
ist fiir Habermas das eigentliche Problem, wenn man an den Anspriichen des
von ihm so genannten »Projekts der Moderne«*® festhilt. Das verlangt nim-
lich, »die kognitiven Potenziale, die sich so ansammeln, aus ihren esoteri-
schen Hochformen zu entbinden und fir die Praxis, d.h. fiir eine verniinftige
Gestaltung der Lebensverhiltnisse zu niitzen« (ebd.: 15f.). Einsichten und Er-
lebensmoglichkeiten, die dsthetische Gestaltung eroffnet, sollten nicht nur
allen Mitgliedern der Gesellschaft zuginglich sein. Sie sollten auch substan-
ziell (nicht unkritisch!) auf kulturelle Ressourcen und Lebensprobleme der
»Expertinnen des Alltags« Bezug nehmen.

Historisch hat sich jedoch seit der Mitte des 19. Jahrhunderts »ein is-
thetizistisches Selbstverstindnis der Kiinstler, auch der Kritiker [formiert],

29  Ich wiirde hier von Einsichten und Prinzipien der europdischen Aufklarung sprechen.

- am 12.02.2028, 16:15:19.

107


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Schénes alltaglich erleben

die sich weniger als Anwalt des Publikums verstehen, sondern als Interpre-
ten, die zum Prozess der Kunstproduktion selbst gehdren« (ebd.: 18f.). Schiitz’
und Glasers Typisierung der wissenschaftlichen Einstellung benennt Ergeb-
nisse dieser Entwicklung. Die scharfe Abgrenzung von der angeblich trivialen
Populirkultur wie von den Erwartungen des Laienpublikums, dass Kunst all-
tagskompatibel und von Relevanz fiir ihre Selbstverstindigung iiber Ich und
Welt sein solle, setzte der Kommunikation von Expertinnen der verschiede-
nen art worlds mit der tibrigen Gesellschaft enge Grenzen. Im Ergebnis waren
es kommerzielle Kulturproduktion und marktorientierte Durchdringung der
Lebenswelt, die Praktiken und Erwartungen im Schwerefeld der Alltagsis-
thetik ihren Stempel aufdriickten — nicht selten in zwiespiltigen bis extrem
antiaufklirerischen und Menschen entwiirdigenden Formen.

Massenkunst als Alltagskunst?

Literatursendungen im Fernsehen und engagierte, publikumsaffine Kritike-
rinnen wie Elke Heidenreich, Marcel Reich-Ranicki oder Denis Scheck zeigen
allerdings, dass und wie durchaus Offnungen zwischen Alltags- und Exper-
tinnendsthetik moglich sind — in der Auswahl der vorgestellten Texte wie in
der Bezugnahme auf Priferenzen von Leserinnen. Das fithrt zur Frage, wel-
che Rolle unterschiedliche Medialitit fiir die Alltagstauglichkeit dsthetischer
Angebote spielt. Weiter ist zu tiberlegen, inwieweit es dem Verstindnis von
Machart und Ko-laborationspotenzial der sogenannten Massenkiinste° die-
nen konnte, sie substanziell als Alltagskiinste zu verstehen.

Die begrenzte Anwendbarkeit einer Liste textueller Eigenschaften, die an-
geblich den breiten Erfolg bestimmter >Rezepturen< begriinden, wurde bereits
in der Kitsch-Debatte offenbar. Viele der Merkmale, die zum Beispiel Walther

30 Ganz grob zihlen dazu die populdren, sprich von einem grofen, schichtiibergreifen-
den Publikum geschitzten Varianten der >klassischen< Gattungen (Musik, Literatur,
Film, Theater, Bildende Kunst und Tanz), Artistik und Zirkuskiinste, Architektur so-
wie neuerdings das Computerspiel. Weiter sind angewandte Kiinste wie Design, Car-
tengestaltung, Mode, eventuell Kulinarik einzubeziehen, schlieflich der >wie Kunst«
rezipierte Schausport. Zur Debatte lber dsthetische Eigenschaften populdrer Kunst
vgl. Gorner (1934); Rosenberg/White (1957); Hall/Whannel (1964); Juretzka (1990);
Shusterman (1994); Carroll (1998); Eder (2000); Schechter (2001); Dyer (2002); Dus-
sel (2004); von Appen (2007); Giinter (2008); Huck (2013); Frisch/Fritz/Rieger (2018);
Fuchs/Jiirgens/Schuster (2020).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Killys Deutscher Kitsch (1964) auflistete, wurden anschliefRend auch bei Kanon-
literatur nachgewiesen. In der Musik belegte Helga de La Motte-Haber be-
reits 1972 einen entsprechenden Sachverhalt. Einen empirisch nachvollzieh-
baren Versuch hat Christian Huck (2013) vorgelegt. Er nennt als Merkmale
populirer Lesestoffe »Schema- bzw. Formelhaftigkeit«, »strukturelle Bestin-
digkeit«, »archetypische Motive«, sprachlichen »Alltagsrealismus und Nihe
zum Alltag«, »Unterdeterminiertheit«, Bekanntheit der Hintergriinde sowie
»Anrufung« der Leserinnen und Leser. Uber die Texte im engeren Sinn hinaus
diagnostiziert Huck noch die Prigung von Paratexten und Kontexten durch
»Kauflichkeit und Begehrlichkeit« sowie mit direktem Bezug auf die Lesenden
den ihnen garantierten »Lustgewinn«. Das sind vielfiltig auslegbare Qualiti-
ten. Man kann erwarten, sie etwa in ausgeprigter Genreliteratur gehiuft zu
finden. Angefangen mit den Riubern und Werther sind sie aber der klassischen
und kanonisierten Literatur keineswegs fremd.

So scheint es sinnvoll, auch hier die Nutzerinnenperspektive zu verfol-
gen mit der Frage, welche medialen Konstellationen alltagsisthetische Re-
zeption begiinstigen. Man denke etwa an den zunehmend schwierigen Stand
des Unterhaltungslesens. Material zum Hoéren und Anschauen wird zuneh-
mend vorgezogen, weil und wo es zur genussvollen, zumindest stimmungs-
fordernden Hintergrundrezeption und zur geteilten Wahrnehmung taugt.
Das gilt fur kiirzere Musikstiicke wie fiir Hortexte und Horspiele. Der Li-
teraturwissenschaftler Erich Schon (1998: 53) hat bereits vor langem vermu-
tet, dass die Unterhaltungsfunktionen der Belletristik von audiovisuellen Er-
zihlungen iibernommen werden.*! Der Boom von TV-Serien-Genres wie von
narrativ strukturierten Computerspielen weist in diese Richtung. Schriftlich-
keit schrumpft tendenziell zum Medium fiir Sach- und Gebrauchstexte (wobei
auch hier Video-Tutorials Boden gewinnen). Das Argument, wonach schéne
Literatur aufwindigere Beteiligung der Einbildungskraft verlange als audio-
visuell prasentierte Geschichten, hat zweifellos Substanz. Es beeindruckt aber
vor allem jene, die Anstrengung als solche schitzen. Mit der pragmatischen
Kalkulation von Aufwand und Ertrag ist die Wirkweise von Ton und Bild bes-
ser vereinbar.

Dass massenmediale Verbreitung ein Merkmal von Massenkunst ist,
klingt zunichst trivial - wenngleich historisch >Massenhaftigkeit< von Fall zu
Fall bestimmt werden muss. Auch fraglos populire Kiinste wie Zirkus und

31 Zuden Vorteilen des Sehens gegeniiber dem Lesen vgl. auch Frey (2017: 97-100).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Schénes alltaglich erleben

Varieté oder Event- und Landschaftsgestaltung entfalten heute Breitenwir-
kung sekundir, itber mediale Prisentation. Wer hat schon die weltbekannten
Freiland-Installationen von Christo und Jeanne-Claude selbst begehen kon-
nen? Doch meint massenmediale Verbreitung mehr als Vermittlung iiber
technische Gerite. Seit etwa 1900 haben sich Praxismuster, Kompetenzen
und ganze Dispositive (Hickethier 2010:186-202) der Nutzung von AV-Medien
herangebildet, die im strengen Sinn zu den Gewohnheiten des Alltags ge-
héren. Asthetische Ko-laborationen, die solche Wahrnehmungsroutinen
nutzen, haben gefiihlt eine iiberlegene Bilanz von Aufwand und istheti-
schem Vergniigen (Frey 2017). Der grofRe Bildschirm, gut sichtbar und meist
ein wenig exponiert platziert, bietet sich zu Hause an; passgenaue kabellose
Kopthérer sind vielen schon beinahe Teil des Korpers. Tragbare Bildschirme
werden im Minutentakt konsultiert. Unterhaltungsangebote, die sich hier
einpassen, verlangen weniger mentalen wie physischen Aufwand.

Neuere Daten zur Mediennutzung erfassen gerade die alltiglichen< Prak-
tiken, denen unser Hauptaugenmerk gilt.>* Mit den >gingigen< Medien ver-
bringen die Bundesbiirgerinnen ab 14 Jahren im Durchschnitt tiglich »brutto«
knapp neuneinhalb und »netto« gut acht Stunden (Breunig/Handel/Kessler
2020: 412f.). Das entspricht etwa der Hilfte der gesamten Wachzeit. »Brut-
to« und »netto« sind bei Zeitangaben nicht selbsterklirend, in diesem Fall je-
doch aufschlussreich. Die Befragten hatten nimlich in erheblichem Umfang
mehrere Medien zur gleichen Zeit genutzt — immerhin linger als anderthalb
Stunden. Die parallele Ausfithrung von Tatigkeiten (Klassiker sind >Biigeln
und Fernsehen< und >Autofahren und Radiohérend) gilt schon lange als In-
strument svertiefter« Zeitnutzung. Inzwischen werden zunehmend mehrere
Medien nebeneinander gebraucht, und zwar von Jingeren deutlich hiufiger

als von Alteren? — ein Beleg fiir die oben angesprochene Erweiterung von

32 Der Fokus auf das massenhaft Praktizierte hat allerdings seinen Preis. Viele dsthe-
tische Praktiken, die gerade wegen ihrer >Seltenheit< in der >breiten Bevolkerung«
kulturwissenschaftlich hoch interessant sind, erscheinen hier ebenso wenig wie die
>Hochkultur-Routinen< des zahlenmafiig vergleichsweise kleinen Publikums mit ho-
hen Bildungsabschliissen.

33 »Die parallele Mediennutzung der 14- bis 29-)ahrigen betragt inzwischen exakt zwei
Stunden pro Tag und damit fast eine ganze Stunde mehr als vor fiinf Jahren« (Breunig/
Handel/Kessler 2020: 413).

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Wahrnehmungsfihigkeiten und Routinen angesichts multipler Medienange-
bote.3*

Taglich nutzen zwischen 5 und 24 Uhr 86 Prozent der Bevdlkerung ab 14
Jahren Bewegtbildangebote (Dauer ca. dreieinhalb Stunden) und 82 Prozent
Audioangebote (Dauer ca. drei Stunden). Streaming in Bild und Ton expan-
diert schnell. An Lesestoffen erreichen gedruckte Zeitungen und Zeitschriften
22 Prozent, Artikel und Berichte im Netz 17 Prozent, gedruckte Biicher 15 und
E-Books drei Prozent (Nutzungsdauer zusammen knapp eine Stunde; Breu-
nig/Handel/Kessler 2020: 419, Tab. 3; 423, Tab. 6).

Bei einem nennenswerten Teil der Mediennutzung ist der Charakter nur
grob einzuschitzen. So schliefien auch Informationssuche und Kommunika-
tion im Internet dsthetische Hintergrund- oder Mitwahrnehmung ein.?* Ins-
gesamt kommt eine vorsichtige Schitzung fiir die Gesamtbevolkerung auf
rund sechs bis sieben Stunden tiglicher Nutzung, in der Sehen, Horen und
Lesen mit dsthetischem Charakter wahrscheinlich ist; unter den Jiingeren (14-
29 Jahre) sind es sieben bis acht Stunden. Davon kann man jeweils etwa die
Hilfte fiir geteilte und Hintergrundwahrnehmung einerseits, »fokussiert blat-
ternde< Rezeption andererseits annehmen.3® Drei bis vier Stunden taglich fiir
aufmerksame isthetische Wahrnehmung — dieses kulturelle Faktum hat Ge-
wicht und verleiht dem Anspruch massenmedial verbreiteter Kiinste, die Mas-
senkiinste zu sein, Plausibilitit.

Allerdings finden Texte der Massenkunst nicht zwangslaufig grofien Wi-
derhall, nur weil sie leicht zuginglich sind. Wie bei allen Kinsten endet der
grofite Teil auch des massenmedialen Angebots — 6konomisch gesprochen —

34  Zum aufschlussreichen Spezialfall der Parallelnutzung mehrerer Bildschirmmedien
vgl. Gottlich/Heinz/Herbers (2017).

35  Breunig/Handel/Kessler (2020: 413) bezeichnen »Kommunikation, Suche, Transaktion
und Gaming« als »nicht-mediale« Nutzung und unterscheiden sie von dsthetisch re-
levantem Sehen, Horen und Lesen. Das muss man schon fiir Videospiele bezweifeln;
auch die Kommunikation bei Facebook oder Instagram schlie3t ein, dass man von An-
deren gepostete Bilder oder empfohlene Videos anschaut und -hort.

36  Bei der Verteilung des Mediengebrauchs iiber den Tag ist der Unterschied zwischen
Berufs- und Lernzeit einerseits, >Freizeit< andererseits unverkennbar. Audioangebote
(als idealtypische Begleitwahrnehmung) finden ihre meisten Horerinnen zwischen 6
und 17 Uhr; Filme aller Art (die tblicherweise fokussierte Aufmerksamkeit erhalten)
werden hauptsichlich zwischen 17 und 23 Uhr geschaut, mit dem Maximum (50-60
Prozent) zwischen 19 und 22 Uhr (Breunig/Handel/Kessler 2020: 426, Abb. 9). Die Jiin-
geren, von denen viele noch in Ausbildung sind, und die Alteren ab 50 schauen mehr
Bewegtbildangebote als die Altersgruppe dazwischen (ebd.: 420).

- am 12.02.2028, 16:15:19.



https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Schénes alltaglich erleben

als Flop. Neben dem, was Offentlichkeit und/oder Kritik als besonders gelun-
gen schitzen, gibt es iiberwiegend Standardware und nicht weniges, das zu
Recht schnell vergessen ist. Publikumserfolge kommen allerdings aus simt-
lichen Kategorien! Massenkunst zu produzieren, heif3t offenkundig nicht au-
tomatisch, Massen zu gefallen. Kreative und Kritiker wissen, dass es keine si-
cheren und dauerhaften Erfolgsrezepte gibt. Dennoch sind das Studium der
Machart und eine Diskussion um die Mafistibe guter Unterhaltung sinnvoll.
Kaum etwas trigt mehr zur Qualititssteigerung bei als lebhafte und kompe-
tente Kritik.

Massenkunst ist Alltagskunst — das wire also ein extrem unterkomplexer
Befund. In der Behauptung stecken jedoch gerade mit Blick auf die Alltig-
lichkeit 4sthetischer Praktiken viele produktive Fragen.

Zwischenbilanz

In diesem Kapitel ging es um Grundstrukturen von isthetischem Handeln
und Erleben unter Bedingungen der Alltiglichkeit, in der gew6hnlichen Le-
bensweise vieler. Ihr Tun wird auf den ersten Blick bestimmt von Routinen,
Wiederholungen, vom scheinbar Immergleichen. Eine genauere Betrachtung
alltaglicher Handlungsabliufe zeigt jedoch, dass sie stets Ziige von Riickmel-
dung und Lernen, von Selbst-Bildung und sich optimierender Selbststeue-
rung aufweisen. Automatismen und reflektiertes Handeln schliefien einander
nicht aus; sie werden im tiglichen Tun verkniipft und sind daher gradualis-
tisch zu betrachten. Keine Wiederholung ist sstumpf< und vollig identisch mit
vorangegangenen Abliufen — das gilt ganz besonders fiir die Routinen isthe-
tischer Interaktion.

Die Kennzeichnung von Alltéglichkeit durch Wiederholung und Automa-
tismen unterstellt meist ein niedriges Niveau von Aufmerksamkeit und Re-
flexion. Asthetische Praktiken, so wird gefolgert, kénnten unter solchen Be-
dingungen nur beschrinke und defizitir sein. Neuere Studien argumentieren
hingegen, dass unter den Bedingungen der Moderne Aufmerksamkeit not-
wendig >verteilt« werden miisse und »Zerstreuung« der >Versenkungc in einzel-
ne Aufgaben iiberlegen sei. Eine holistische Asthetik, die nur die aufwindige
Erschlieffung ganzer >Werke« anerkenne, verfehle die inzwischen dominie-
rende isthetische Praxis nach dem Prinzip »die Summe der Teile ist mehr
als das Ganze« (Maye 2019: 8, 74, passim). Ein Verstindnis alltagsisthetischer
Wahrnehmung als slockeres Erleben< konnte diesem Wandel gerecht werden.

- am 12.02.2028, 16:15:19.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Alltaglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsésthetik

Als grundlegendes Merkmal alltiglichen Handelns wurde dessen prag-
matische Orientierung herausgearbeitet. Die Ausrichtung auf leibliches und
effektives Wirken in der unmittelbaren Umwelt und die Orientierung an de-
ren Relevanzen kennzeichnen auch Praktiken und Routinen eines alltiglichen
Umgangs mit Moglichkeiten zu dsthetischem Erleben. Das wird vor allem
in zwei Dimensionen sichtbar. Zum einen finden wir verbreitet Erwartun-
gen und Handlungsmuster, die auf méglichst effektive Erzeugung der angenehmen
Empfindungen positiven dsthetischen Erlebens zielen. Dazu werden >kurze Wege«
gesucht und gegangen. Sinnlich eindrucksvolle und gut aufnehmbare Ange-
bote, massenmediale Zuginglichkeit und gespiirte Beteiligung des Kérpers
spielen eine wichtige Rolle. Routinierte Orientierung an bewihrtem Know-
how, Anwendung habitualisierter Rezepte, Vergleichslernen als nicht inten-
dierter Nebeneffekt — solche Praxismuster liegen offenbar >Laienc« jeglichen
Bildungsgrads und jeglicher Profession im Umgang mit Moglichkeiten dsthe-
tischen Erlebens nahe. In der Konkurrenz mit anderen Vergniigungsformen
wie mit anderen isthetischen Praktiken behauptet sich diese Alltagsdsthetik
bisher als fiir die Beteiligten ausgesprochen befriedigend.

Zum anderen wurde Habermas’ These aufgegriffen, dass das wahrge-
nommene Eingehen auf empfundene Lebensprobleme und Relevanzordnungen
Auswahl und Bewertung isthetischer Angebote in Kontexten der Alltiglich-
keit erheblich beeinflusst. Was in der Lebenswelt und damit auch in den
Bezirken dsthetischen Erlebens als bedeutsam gilt, wurzelt im Alltag und
seinen Priorititen; daraus entstehen ganze »Landkarten der Bedeutung,
»mattering maps« (Bargetz 2015: 173f.). Kunst, die Nutzerinnen erkennbar
sangeht, findet deswegen positiven Widerhall. Ob uns etwas »angeht, hingt
keineswegs nur von sprachlich formulierbaren Themen und Aussagen ab.
Auch Stimmungslagen, Farbigkeiten, Klangqualititen, Kameraeinstellun-
gen und Rhythmen des Filmschnitts vermitteln, ob ein Text uns in einer
bestimmten Lebenssituation »angehen< kann oder nicht.

Von hier aus erkennt man — gewissermaflen als Gegenpol — grundlegen-
de Muster einer >Expertinnendsthetik<. Eine gewisse Zentralitit hat dort die
Norm aktiven >Einklammerns< und AusschliefSens all dessen, was Wissen-
schaftlerinnen, Kiinstler, Kritikerinnen bei ihrer professionellen Titigkeit mit
Wissensbestinden, Relevanzen und emotionalen Einstellungen des gew6hn-
lichen Lebens verbinden kénnte.>”

37  Felski (2020) erginzt, dass derartige Normen nicht dem Anliegen der Literaturwissen-
schaft entsprechen und auch faktisch nicht eingehalten werden. Keine Forschung sei

- am 12.02.2026, 16:15:18,


https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Schénes alltaglich erleben

Das sind noch recht pauschale, aber vielleicht doch plausible Zusammen-
hinge. Sie legen nahe, bei der Untersuchung gingiger sthetischer Praktiken
auf strukturelle Ubereinstimmungen und Homologien zu den Handlungs-
und Einstellungsmustern von Alltiglichkeit zu achten. Aus meiner Sicht liegt
hier der Schliissel zum Verstindnis der skizzierten Alltagsdsthetik und der sie
prigenden pragmatischen Routinen. Nicht zuletzt ist von hier aus zu verste-
hen, wieso die sExpertinnen des Alltags« ihre massiv kritisierten dsthetischen
Gewohnheiten als selbstverstindlich und befriedigend empfinden und gegen
Herabsetzung und gefiihlte sUmerziehung« verteidigen.

frei von personlichem, emotionalem Engagement. »The difference between academic
and lay audiences is not one of detachment versus attachment; it is, rather, the differ-
ence between attachment to an object and attachment to a method« (ebd.: 133).

- am 12.02.2028, 16:15:19.



https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

