
3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik

Zunächst vor allem von Philosophinnen (Lefebvre 1972, 1987; Heller 1978) in

seiner Bedeutung gewürdigt, ist ›Alltag‹ seit den 1970ern zu einem wichtigen

Konzept sozialwissenschaftlicher Analyse geworden (Highmore 2002; Bar-

getz 2015: 9, 21-26; Reuter/Lengersdorf 2016).Die empirische Kulturforschung

machte ›Alltag‹ geradewegs zu ihrem Leitbegriff (Greverus 1978; Lipp 1993;

Jeggle 1999). Das erlaubte der Post-Volkskunde einerseits, sich von der grund-

legenden Referenz auf ›Volk‹ und ›Volkstum‹ – und damit von den völkischen

und nationalsozialistischen Imprägnierungen des Fachs in der ersten Hälfte

des 20. Jahrhunderts (Jacobeit/Lixfeld/Bockhorn 1994; Jeggle 2001) – abzuset-

zen. Zugleich konnte man anknüpfen an die Fachtradition, sich mit ›Alltägli-

chem‹, von bäuerlichen Gerätschaften bis zum Brauch, zu befassen.

Rückblickend sind vor allem drei theoretische Referenzen zu erkennen

(Lipp 1993; Sutter 2016: 45-49). Erstens der Bezug auf einen wissenssoziolo-

gischen Alltagsbegriff, den in der Husserl’schen Tradition vor allem Alfred

Schütz (1971; 2003) und Thomas Luckmann (Berger/Luckmann 1980; Schütz/

Luckmann 2017) ausgearbeitet hatten. Insbesondere die Schemata alltägli-

cher Sinnhorizonte und deren weitgehende Fraglosigkeit sowie die zentrale

Bedeutung von Routinen undGewohnheiten im praktischen Lebenwurden zu

tragenden Konzepten (Lipp 1993; Schmidt 2018). Zweitens hatten die Studien

Henri Lefebvres zur Kritik des Alltagslebens großen Einfluss. Sie stärkten eine

kritische Perspektive, die Alltag vor allem als Ort praktischer Reproduktion des

Status quo, der Gewöhnung und Sinnzuweisung an bestehendeOrdnungen be-

trachtet. Als dritter Theorieeinfluss wurde Pierre Bourdieus Habitus-Konzept

wirksam, weil man damit das in der kulturwissenschaftlichen »Alltagsfor-

schung angelegte Erkenntnisinteresse an der ›Wechselwirkung von ökono-

mischen Bedingungen und Bewusstsein‹« (Sutter 2016: 49; Zit. im Zit. Lipp

1993: 24) präziser zu fassen hoffte.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Schönes alltäglich erleben

Aus heutiger Sicht hatten diese Studien – im Rahmen einer überwiegend

skeptischen Einschätzung der transformativen und ästhetischen Potenziale

alltäglicher Lebensführung – meist eher deskriptiven Charakter und beton-

ten die Selbstverständlichkeit von Routinen im »täglichen Trott« (Schmidt-

Lauber 2010: 57). Ich möchte im Folgenden Schütz’ phänomenologischen An-

satz zum Ausgangspunkt für das Verständnis alltagsästhetischen Erlebens

nehmen. Dabei folge ich einer bereits von Bernhard Tschofen im Rückgriff

auf Hans-Georg Soeffner formulierten Orientierung, nämlich der dezidierten

Frage »nach den ›Ordnungsprinzipien, Regeln, Deutungsprozeduren, Plänen

und Zwecken‹, von denen Alltagshandeln ›strukturiert ist‹« (Tschofen 2006:

94; Zit. im Zit. Soeffner 1989: 10). Es geht, anders formuliert, über das Be-

schreiben hinaus darum,den spezifisch ›alltäglichen‹ Charakter üblicherWei-

sen ästhetischen Handelns und Erlebens ein Stück weit zu erklären.

Dabei erweist sich die Rede von Alltag und Alltagsleben im Singular oder

gar die Idee eines sozialen Akteurs namens ›der Alltag‹ als eher schwierig.

Sie führt zu einer unglücklichen Dichotomisierung zwischen alltäglichen und

nicht-alltäglichen Segmenten des Lebens (Bargetz 2015: 204, 208; Highmore

2011: 2). Vermutlich ist es besser, über Alltäglichkeit und deren Strukturele-

mente zu sprechen. Es geht ja nicht um bestimmte, abgrenzbare Zeiträume,

Situationen oder Handlungskonstellationen, die entweder Alltag oder des-

sen Gegenteil sind. Vielmehr ist in den Mischungen, Uneindeutigkeiten und

Übergängen von Wahrnehmen, Erleben und Handeln eine ›Grammatik der

Alltäglichkeit‹ aufzuspüren.1 In diesem Sinn wird hier von Alltäglichkeit und

Alltäglichkeitsmodus gesprochen. Das Konzept der ›Alltagsästhetik‹ und der

›alltagsästhetischen Praktiken‹ fasst dann typisierend jene Qualitäten zusam-

men, die den Alltäglichkeitsmodus verbreiteter ästhetischer Praktiken aus-

machen. Dahinter steht die Annahme, dass es diese Alltäglichkeit ist, die

den Handelnden bestimmte Interaktionsformen plausibel und naheliegend

erscheinen lässt.

Wiederholung, Routinisierung, Fraglosigkeit des Tuns und verteilte Auf-

merksamkeit beispielsweise sind Züge, die wir bei Berufs- wie Hausarbeiten,

beim Musikhören in der Bahn wie beim Theaterabend, beim Fitnesstraining

1 Highmore (2011: 13) argumentiert, »that everyday life is a thoroughly relational term

and that rather than try and pinpoint its characteristic content we would do better to

draw out its grammar, its patterns of association, its forms of connection and discon-

nection«.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 73

wie beim professionellen ›Querlesen‹ finden. Solche Züge wechseln auf un-

vorhersehbare Weise mit Phasen der Herausforderung, der gefühlten Neu-

heit und Einmaligkeit in gesteigerter und fokussierter Präsenz – und derar-

tige Kombinationen und Übergangsphänomene verlangen nach dichten Be-

schreibungen. Nach dem zehnten Mal ist ein Vorstellungsgespräch für eine

Bewerberin in vieler Hinsicht Routine wie für einen Personalverantwortlichen

auch. Zugleich enthalten solche Begegnungen Züge von Einmaligkeit, Hori-

zonterweiterung oder sogar Überraschung. Und meist haben die Beteiligten

auch ›Meta-Routinen‹ entwickelt, wie sie mit Unbekanntem und Unerwarte-

tem umgehen.

Wiederholung und Neuheit sind relative Phänomene; uns geht es dar-

um,wie sie sich im alltäglichen ästhetischen Erleben verbinden. Für Kittlausz

(2011: 343) ist Alltäglichkeit gekennzeichnet »durch eine Spannung zwischen

dem Gewohnten und Routinisierten einerseits und den unerwarteten Ereig-

nissen und Zufälligkeiten, die die Aufmerksamkeit und das Handeln heraus-

fordern, andererseits«. Im Bereich des Unerwarteten ist weiter zu differen-

zieren. Wir beherrschen den routinierten Umgang mit Unvorhergesehenem;

zum Alltagswissen gehören Prozeduren, die Unbekanntes zügig einordnen

oder einklammern (Schütz/Luckmann 2017: 35-43). Doch machen wir auch

Erfahrungen, die uns über längere Zeit verunsichern oder infrage stellen. Im

Extremfall rühren sie an Grundpfeiler des Welt- und Selbstbilds; nicht selten

erleben wir sie mit einer Mischung aus Neugier und Abwehr. Im Blick auf

die Potenziale ästhetischer Interaktion stellt sich die Frage: Welche Räume

bietet der Alltäglichkeitsmodus, in denen die Beschäftigung mit derartigen

Herausforderungen als nützlich oder reizvoll zugelassen oder gar vorgesehen

ist? Macht eine Markierung als Kunst, Fiktion oder Witz es leichter? Mit wel-

chen Methoden kommt man an derartige Alltagspraktiken heran?

Im Folgenden stehen zwei Aspekte im Zentrum. Erstens greife ich unter

jenen »Funktionsweisen des Alltags« (Bargetz 201: 194ff.), die inzwischen zum

wissenschaftlichen Common Sense gehören (wie Repetition und Routine, Ge-

läufigkeit und Selbstverständlichkeit) den Aspekt der »Gewöhnlichkeit« her-

aus. Ihm hat Highmore (2011) unter dem Stichwort der »ordinaryness« anre-

gende Überlegungen gewidmet. Gewöhnlichkeit ist nicht beschränkt auf be-

stimmte Lebensweisen.Wir alle folgen, häufiger oder seltener, Gewohnheiten

ohne großes Nachdenken, ohne Ehrgeiz oder Druck. ›Gewöhnlich‹ bezeich-

net das, was vielen geläufig ist und was viele tun; aber jede/r gehört dann und

wann zu denen, die so handeln wie viele – auch ästhetisch.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Schönes alltäglich erleben

Im Sinne unserer Fragestellung nicht gewöhnlich sind die Routinen von

Menschen, sofern sie sich professionell mit Ästhetischem beschäftigen (als

Künstlerinnen, Wissenschaftler, Kritikerinnen etc.) oder außerhalb berufli-

cher Kontexte spezialisierte ästhetische Kompetenzen anwenden. Im Zentrum des

Interesses stehen Interaktionsgewohnheiten, auf die Mitglieder unserer Ge-

sellschaft üblicherweise zur Erzeugung ästhetischer Erlebnisse zurückgreifen.

›Gewöhnlich‹ meint also auch ›häufig‹ – aber bezogen auf das Gesamt der äs-

thetischen Praktiken, nicht bezogen auf Individuen oder Personengruppen.

Eine dichte Beschreibung solcher Gebrauchsformen macht die Grammatik

der Alltäglichkeit besser sichtbar als begriffliche Anstrengungen es könnten.

Zweitens hat unter den von Schütz und Luckmann dargelegten Mo-

di alltäglichen Tuns und Fühlens einer relativ wenig Beachtung erfahren;

vielleicht hielt man ihn für gar zu selbstverständlich. Gemeint ist der grund-

legend pragmatische Charakter, ausgerichtet auf das effektive Erreichen eines als

relevant betrachteten Handlungsziels. Die gewohnheitsmäßige ›Kosten-Nutzen-

Abwägung‹ der Beteiligten liefert einen Schlüssel, um zu verstehen, warum

sie welche ästhetischen Praktiken fraglos und auf bestimmte Weise ausfüh-

ren. Man sollte sich dazu klar machen, dass die Pragmatik des Alltäglichen

– im Sinne regelhaft applizierter Handlungs- und Entscheidungsmuster

– nicht nur eine Abwägungsroutine beinhaltet, die quasi als Passepartout

für alle gewöhnlichen Situationen dient. Es handelt sich vielmehr um ei-

ne Art Algorithmensammlung. Die ermöglicht effektive Lösungen für die

»Unzahl sich wiederholender und sich erneuernder Handlungsprozeduren,

Vorgehensweisen und Techniken«, in die Alltage sich untergliedern. »Dif-

ferenziertheit und Abgestimmtheit [dieses Repertoires; KM] aufeinander«

(Reuter/Lengersdorf 2016: 367) gehören grundlegend zum ›Erfolgsrezept‹

funktionierender, befriedigender Alltage – und entsprechend differenziert

aneinander angepasst sind auch die Instrumente im Repertoire ästhetischer

Praktiken.

Geteilte Praktiken

Leben ist eine Abfolge von Handlungen. Wenn wir unter Handeln ›etwas be-

wirken‹ verstehen oder ›sich so verhalten, dass es zurechenbare Folgen hat‹,

dann erweist sich auch vieles, was auf den ersten Blick nach Passivität oder

Nichtstun aussieht, als Handeln; man denke etwa an den Straftatbestand der

unterlassenen Hilfeleistung. Der Soziologe Stefan Hirschauer (2016: 49f.) re-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 75

lativiert die alltagssprachliche Unterscheidung zwischen Aktivität und Passi-

vität mit dem Ausbuchstabieren von Handlungen entlang der Achsen ›aktiv-

passiv‹ und ›proaktiv – inhibitiv‹. Mikroanalytisch kann man unterscheiden

zwischen »explizit tun«, »routiniert vollziehen«, »etwas beiläufig mitvollzie-

hen«, »etwas anstoßen und geschehen machen«, »es geschehen lassen«, »un-

beachtet liegen lassen«, uns einem Geschehen, einem Angebot überlassen,

»uns etwas unterlaufen lassen«, etwas »nicht entstehen« lassen, etwas »rou-

tiniert unterbinden« oder es »explizit konterkarieren«.

Hirschauers Tableau öffnet den Blick für den gradualistischen Charakter

der Gesamtheit unserer Handlungen. Das ist grundlegend für eine mikro-

logische Beschreibung ästhetischer Praktiken und hilft, unfruchtbare Entge-

gensetzungen zu vermeiden. Schließlich richtet sich das Interesse vorrangig

darauf, was im Modus der Alltäglichkeit getan wird: Wer tut was in welchen

Kontexten und Situationen auf welche Weise? Wer oder was ist in welcher

Form beteiligt, und wie verlaufen die Interaktionen? Das gilt auch für den

Umgang mit Möglichkeiten zu ästhetischem Erleben.

Für eine differenzierte Beschreibung solchen Tuns (zu dem auch Sprech-

akte gehören) hat die Praxistheorie mit dem Konzept der Praktiken hilfreiche

Instrumente bereitgestellt. Ich verwende die Bezeichnung Praktiken mit der

›schwachen‹ Bedeutung von wiedererkennbaren Handlungssequenzen mitt-

leren Umfangs – nicht in der ›starken‹ Lesart jener Schulen, die Praktiken

zu Grundeinheiten des Sozialen erklären, welche sich »ihr Subjekt« suchen

(Reckwitz 2009: 176), oder zu Aktanten, die passendeMitspieler »rekrutieren«

(Shove/Pantzar 2016; kritisch Alkemeyer/Buschmann 2016: 120-123). Doch

sind Praktiken als überindividuell zu verstehen; sie existieren in gewissem

Sinn unabhängig von den jeweiligen Akteurinnen.

Wenn man so die Menschen ein Stück weit aus dem Zentrum rückt, dann

bezeichnet der Begriff der Praktiken Handlungsweisen und -zusammenhän-

ge, die vor und nach den in ihnen agierenden Personen da sind. Damit be-

stimmte Praktiken ihre soziale Verbindlichkeit aufrechterhalten, müssen sie

zwar von Menschen vollzogen werden – aber eben nicht von bestimmten

Personen. Die Institution der Heirat etwa und die im Heiraten verbunde-

nen Handlungselemente existieren übersituational. Zu den Elementen ge-

hören nicht nur Prozeduren, sondern jede Menge anderer Beteiligter: Din-

ge, Menschen, Texte. Wer heiratet, nimmt an einer schon vorstrukturierten

Praktik teil; er/sie verwickelt sich, so eine treffende Formulierung Hirschauers

(2016: 46), mit ihrem/seinem Tun in dafür vorgesehene, übliche Verlaufsmus-

ter. Hier wirkt das, was im Anschluss an Bourdieu der inkorporierte prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Schönes alltäglich erleben

sche Sinn genannt wird: die Empfänglichkeit, die Geneigtheit und die Kompetenz

von Personen, sich auf die Zumutungen einer Praktik handelnd einzulassen

(ebd.: 56). Die (von der Praktik her gesehen) beliebig austauschbaren Beteilig-

ten sorgen dafür, dass die Praktik anerkannt und anziehend bleibt. Zugleich

realisieren sie sie auf je einmalige Weise, ändern unvermeidlich Abläufe und

Mitspieler und nutzen die Vorgaben als Mittel ihrer praktizierten Kreativität.

So betrachtet, löst sich die Polarität von Handeln und Verhalten ein Stück

weit auf (ebd.: 46-51). In der Gegenüberstellung werden dem Handeln sub-

jektive Sinnhaftigkeit und reflektiertes Ausführen zugeschrieben; Verhalten

tendiert zum Pol des geradezu vegetativ, unbewusst Ablaufenden. Am einen

Pol liegt dann das ›eigentlich Menschliche‹, weil geistig Durchdrungene und

Kontrollierte; am anderen Pol vermutet man das quasi Animalische, Reiz-

Reaktionsmustern zwanghaft oder angepasst Folgende.2 Praktiken hingegen,

die als vorgefundene Optionen für die allermeisten Pflichten und Vorhaben

fungieren, umfassen beide Dimensionen. Die in ihnen Agierenden bewegen

sich in einem »durchgehende[n] Aktivitätsfluss, der für das einzelne Lebewesen

mit modalen Schwankungen zwischen Routine und reflexiver Problemlösung abläuft«

(ebd.: 47; Herv. KM). Wer handelt, »fädelt sich […] ein in schon laufende ei-

gendynamische Geschehnisse« (ebd.: 50). Solche »tätigen Involvierungen von

Menschen« stellen sich der Untersuchung als »Kontinuum von Aktivitätsni-

veaus« (ebd.: 49) dar. Das binäre Modell von bewusstem Handeln und unre-

flektiert ablaufendem Verhalten weist auf die Bedeutung der intellektuellen

Durchdringung unseres Tuns hin – doch in statischer Gegenüberstellung. Ei-

ne praxistheoretische Sicht transformiert diese Differenz in die Frage nach

Prozessen und Formen der »wachsende[n] Selbststeuerung, mit der sich Han-

delnde hervorbringen« (ebd.: 48; Herv.i.O.).

Der Gedanke der Selbststeuerung beruht darauf, dass wir mit unserem

Tun nicht einfach ein Geschehen in Gang setzen und halten. Vielmehr werden

wir von der Praktik, in diewir uns »einfädeln«, auch ergriffen.Wir spüren und

erleben uns in unserem Handeln auf eine bestimmte Weise und werden so

zum (unterschiedlich aufmerksamen) »Zeugen des eigenen Tuns« (ebd.). Wir

nehmen wahr, was wir machen und was dadurch verändert wird.Wir können

in die Handlungsvollzüge eingreifen – und das geschieht auch ständig.

2 Diese Polarisierung imprägniert viele Abgrenzungen zwischen ästhetischem Erleben

und Erfahren; dazu Kap. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 77

»Wir modifizieren unser händisches Tun in der Anpassung an das Verhalten

von Objekten, wir sehen unsere Lenkbewegungen an Richtungsänderungen

und können nur durch ihre ständige Korrektur geradeaus fahren, wir sehen

unsere Hand schreiben, wir hören uns sprechen und korrigieren uns, weil

wir uns merken, wie wir einen Satz angefangen haben usw. Zum Handeln

braucht es Feedback-Schleifen und Gelingenskriterien. Es gibt da eine ele-

mentare Dialogizität. In Interaktionmit Anderen wird dieses Feedback noch

verstärkt, entweder in expliziten Lernsituationen durch ihre Beobachtungen

und sprachlichen Hinweise oder indem sie bzw. wir uns kontinuierlich ihre

Augen leihen, um unser eigenes Verhalten zu kontrollieren und zu modifi-

zieren« (ebd.: 48f.).3

Mit der Feststellung, dass Handeln stets Rückmeldungen erfährt, von der

materiellen wie der sozialen Umwelt, sind wir bei einer weiteren wichtigen

Eigenschaft alltäglicher Aktivitäten, ihrem ›verteilten‹ Charakter. Praktiken

sind stets geteilte Praktiken (ebd.: 51-53). Damit ist mehr gemeint als die aus

der Akteur-Netzwerk-Theorie bekannte Berücksichtigung nichtmenschlicher

Aktanten. Gewiss sind neben den Personen, die einander wechselseitig wahr-

nehmen, alle möglichen Entitäten in den Vollzug einer Praktik einbezogen:

Dinge und Texte in wechselnden Konstellationen ebenso wie andere Lebe-

wesen. Darüber hinaus kann man sagen, dass jedes menschliche Tun nach

›innen‹ wie nach ›außen‹ kommuniziert. Auf der ›Innenseite‹ empfangen wir

Meldungen –Gefühle, Erinnerungen, Assoziationen, Gedanken –, die auf das

gerade vollzogene Tun zurückgehen und es in gewissem Sinn erweitern. Auf

der ›Außenseite‹ präsentiert sich unser Handeln gegenüber einer aufmerksa-

men Umwelt, deren Reaktionen uns ein Bild vermitteln von dem Bild, das wir

nach außen abgeben.Wir kontrollieren daran,wie gut wir die von uns gewoll-

te Erscheinung (des geschickten Handwerkers, der fitten Sportlerin, des ge-

wieften Spotify-Users, des Filmfreaks, der Gelehrten etc.) präsentieren, und

ändern unser Handeln entsprechend den Rückmeldungen.

Am deutlichsten wird das in sprachlicher und parasprachlicher Kommu-

nikation.Man wird zumBeispiel gefragt, warumman gerade dieses Youtube-

Video so toll finde, oder begegnet Erstaunen, wenn man nicht zum Konzert

von XY geht. Anders formuliert: Jedes alltägliche Tun ist eingebunden in ein

Netz von Interaktionen, die auf die Selbststeuerung unseres Handelns zu-

rückwirken und damit auch ein Optimierungspotenzial beinhalten.

3 Zu Lernprozessen vgl. Alkemeyer (2013); Alkemeyer/Buschmann (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Schönes alltäglich erleben

Ein Oldenburger Forschungsprojekt hat in diesem Zusammenhang das

Konzept der »Selbst-Bildung« entwickelt (Alkemeyer/Budde/Freist 2013).Man

kann die unaufhebbare »Dialogizität« (Hirschauer) jeglicher Alltagspraktik

aus der engen Verknüpfung zwischen deren selbst-darstellender und selbst-

bildender Dimension herleiten. Wir stellen unser Tun unabhängig von un-

serem Wollen nach außen dar und erhalten Qualitäten dieses Tuns in ver-

schiedener Weise zurückgespiegelt. Wir merken es körperlich, wenn ein Na-

gel krumm geschlagen ist, und arbeiten daran, das zu vermeiden (auch, in-

dem wir auf Kompetenzen anderer zurückgreifen). In vielen Fällen erfolgt

die Rückmeldung direkt sprachlich, nicht selten als offener Verbesserungs-

ratschlag oder -befehl. Praktiken sind aber auch insofern dialogisch verteilt,

als sie keinem einzelnen ›gehören‹. Wir beobachten, wie andere sich auf dif-

ferente Weise in Praktiken verwickeln, die auch wir pflegen. Wir sehen, wie

die Umwelt darauf reagiert, dass jemand sich für 20er-Jahre-Schlager begeis-

tert oder einen Beamer im Kinoformat installiert. Wir bilden uns selbst also

auch daran, wie andere gängige Praktiken ausführen.

So abstrakt es hier vielleicht erscheinen mag – das Konzept der geteil-

ten Praktiken liefert einen Schlüssel zum differenzierten Studium alltägli-

cher Handlungsweisen. Es begründet, dass man die (Selbst-)Reflexivität auch

gängiger, ›routiniert abgewickelter‹ Tätigkeiten nicht im Ja/Nein-Modus, son-

dern gradualistisch zu betrachten hat. Es plausibilisiert die Wahrscheinlich-

keit sich optimierender Selbststeuerung in gewöhnlichen, verbreiteten und

auch deswegen an Realisierungsmöglichkeiten reichen Praktiken.

Schließlich betrifft der dialogisch-kommunikative Charakter allen Tuns

auch die Untersuchung alltäglicher ästhetischer Praktiken.Die Geteiltheit der

Praktiken erklärt, warum so viel per Beobachtung, Kommunikation mit Be-

teiligten und dichter Beschreibung zu erkennen ist – oder realistischer: zu

erkennen wäre, wenn Forschende systematisch auf Elemente von Rückmel-

dung, Selbststeuerung und Selbstbildung achten würden. Geteiltes Handeln

hat notwendig eine »kommunikativ-selbstreferenzielle Seite«: »Es zeigt an,

was es ist. Nur deshalb sind Praktiken überhaupt beobachtbar. Sie haben kei-

nen dunklen sinnhaften ›Untergrund‹ – etwa in einem kulturellen Unbewuss-

ten, sondern eine sinnhafte Oberfläche,4 die auch von den Praktizierenden

›gelesen‹ und verstanden werden kann« (Hirschauer 2016: 56).

4 Manche Varianten der Praxistheorie beschränken Kulturanalyse auf das Lesen derar-

tiger Oberflächen; solchen Verzicht auf historisch-sozialwissenschaftliche Durchdrin-

gung kritisiert Timm (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 79

Nicht-triviale Wiederholungen und Routinen

Nach gängiger sozialwissenschaftlicher Meinung kennzeichnet die Wieder-

holung von Routinen den Alltag. Routine ist für Anthony Giddens (1988: 336)

»die vorherrschende Form der sozialen Alltagsaktivität«. Die subjektivierte

Gestalt der Routinen sind die Gewohnheiten. Weithin gelten allerdings

Routinen und Gewohnheiten als triviale, neuerungsresistente, intellektuell

beschränkte und beschränkende Tätigkeiten, die gedankenlos durchgeführt

werden. Diese Sichtweise betrifft auch ästhetische Praktiken, sofern sie einen

gewissen Gewohnheitscharakter haben wie begleitende Musik, die tägliche

Vorabendserie oder Lektüre bei der Bahnfahrt und vor dem Einschlafen.

Zunächst: Wie häufig Tätigkeiten sich wiederholen müssen, um als Rou-

tine qualifiziert zu werden, ist nicht eindeutig definierbar. Es ist Gegenstand

subjektiver Einschätzungen, selten offener Aushandlung. Ein Blick auf den

Diskurs vermittelt den Eindruck, dass Praktiken oft nach ihrer vermuteten

›kulturellen‹ oder ›ästhetischen‹ Qualität bzw. nach zugeschriebenen intel-

lektuellen Anforderungen eingeteilt werden. Anscheinend ist es weniger die

Wiederholung selbst als die Bewertung von Gegenständen oder Texten der Rezep-

tion, die über die Einstufung von Handlungen als Routine oder substanzielle

ästhetische Erfahrung entscheidet. Dass etwa regelmäßiger Opernbesuch –

im Rahmen eines Abonnements, an wiederkehrenden Wochentagen und auf

festgelegten Sitzplätzen, eventuell noch zusammenmit denselben Begleitper-

sonen, zum Zweck der Kenntnisnahme von Aufführungen eines begrenzten

Kanons durch ein im Lauf der Zeit vertrautes künstlerisches Ensemble – Rou-

tinecharakter haben könnte, wird kaum ernsthaft erwogen.

Auf die Frage, ob Innovation oder Routine den Großteil des Verhaltens

in modernen Gesellschaften bestimmen, würden Sozialwissenschaftlerinnen

wohl intuitiv Wiederholung als Grundbedingung des Zusammenlebens be-

nennen. Vor diesemHintergrund sind Überlegungen zu einem »dynamischen

Konzept von Wiederholung« (Schäfer 2016b: 141) anregend. Hier werden in

mikroanalytischer Betrachtung Routinepraktiken »als produktive, das heißt

als hervorbringende und erhaltende Gestaltungs- und Wirkkraft« (Bargetz

2015: 196) sichtbar.

Das betrifft zunächst die kommunikative, interaktive Dimension von

Praktiken. Sie als Tätigkeit isolierter Akteure zu betrachten, blendet die

transformativen Potenziale wiederholenden Tuns aus. Kommentare anderer

zur Ausführung von Routinen sind geradezu die Norm – insbesondere,

wenn wir uns nicht auf elaborierte Sprachäußerungen beschränken, son-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Schönes alltäglich erleben

dern alle Formen praktisch-expressiver Reaktion einbeziehen. Ein Beispiel:

Gewohnheitspraktiken im Familien- oder Freundeskreis geraten unter Ver-

änderungsdruck, wenn die Stimmung beim Kartenspiel sich verschlechtert

oder die Beteiligung am Serienabend schwindet; da muss kein explizites

Wort der Kritik fallen.

Die Wiederholung einer Praktik leistet dreierlei: sie tradiert sie und fes-

tigt sie damit; sie eröffnet einen »Optionsraum für zukünftige Zitationen«

(Schäfer 2016b: 143) und schafft so Anschlussmöglichkeiten für Wiederholun-

gen, auch durch andere. Schließlich verändert sie die Praktik – in Nuancen

oder so, dass man uneingeschränkt von Transformation sprechen kann.

Auch routinierteWiederholungenmodifizieren Alltagspraktiken auf Dau-

er. Zusätzlich zu den kommunikativ partizipierenden Personen sorgen die

vielgestaltigen nichtmenschlichen Beteiligten dafür, dass keine einzige Wie-

derholung gewöhnlicher Praktiken identisch ist mit ihren Vorgängern. Sol-

che Partizipanden schließen »auch Tiere und Pflanzen, Körper und Textdo-

kumente, Artefakte und Settings« (Hirschauer 2016: 52) ein. Der Hinweis auf

Texte, Artefakte und Settings ist für ästhetische Gewohnheiten besonders ein-

schlägig. Kein konkreter Vollzug ist mit anderen Vollzügen identisch. Im Ge-

genteil, der ständige Wechsel von Texten, Gegenständen und Settings ist ge-

radezu ein Alleinstellungsmerkmal ästhetischer Praktiken.Man denke etwa an den

regelmäßigen Disco- oder Clubbesuch amWochenende. Das einzig Unverän-

derliche dabei ist vielleicht die Materialität der Räume. Es gilt aber auch für

die wiederholte Rezeption derselben Texte. Man kann nicht zweimal in den-

selben Fluss steigen; ebenso unwahrscheinlich ist, dass ich meinen aktuellen

Lieblingssong wirklich zweimal unter völlig identischen inneren und äußeren

Bedingungen höre.

Nicht nur Bestätigung, Selbstvergewisserung und Intensivierungmachen

den subjektiven Reiz solcher Wiederholungen aus, sondern gleichermaßen

die Begegnung mit bisher so nicht wahrgenommenen Qualitäten des ästheti-

schen Gegenüber. Wiederholungen ermöglichen die Suche nach Erweiterun-

gen, Verschiebungen und Vertiefungen des Erlebens auch mit Mainstream-

Kunst.Das ist kein Privileg derjenigen, die regelmäßig ›ihren Rilke‹ lesen oder

sich auf die Darbietung eines vertrauten Schubert-Streichquartetts durch ein

bisher nicht vertrautes Ensemble freuen.

Entschieden hat Hilmar Schäfer (2016b: 155) den produktiven Grundge-

danken eines dynamischen Verständnisses vonWiederholung formuliert: Das

Fortbestehen von Praktiken in Raum und Zeit setzt »Verschiebungen« voraus.

Tradierung ohne Veränderung ist unmöglich. »ImKern der prozessualen Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 81

rechterhaltung von Identität durch Wiederholung steht die Differenz.« Hin-

ter diesen Befund kann keine Beschäftigung mit ästhetischen Alltagsprakti-

ken zurück.

Gewohnheiten und Gewöhnlichkeit

Wiederholung und Routinisierung auf der Seite der beobachtbaren Praktiken

entsprechen auf der Seite der gewussten und gefühlten Bedeutung für die

Menschen Gewohnheit und Gewöhnung. Gewohnheiten geben Verhaltenssi-

cherheit, lassen auf angenehme und entlastende Weise Vertrautheit und rou-

tinierte Kompetenz erfahren. Gewöhnung durch Anpassung ist die subjektive

Seite von Veränderung und Innovation. Neuerungen, die die Menschen sich

nicht dauerhaft zu eigen machen, sind keine. Hinzu kommt die kollektive

Dimension des Gewohnten. In der Übereinstimmung mit den Praktiken an-

derer und der Einordnung in die Regeln der Bezugsgruppe werden hier die

Kräfte sozialer Beharrung und Konformität wirksam. Ganz allgemein findet

Gewohnheit an der Peripherie der Wahrnehmung statt (Highmore 2011: 170).

Im Deutschen gibt es allerdings eine gewisse Abwertung des Gewöhn-

lichen gegenüber dem Herausragenden, Seltenen und auch gegenüber dem

als kultiviert und damit wertvoll Geltenden. Das Adjektiv ›gewöhnlich‹ ver-

eint diese Bedeutungsdimensionen. Laut Duden meint es erstens »durch-

schnittlichen, normalen Verhältnissen entsprechend; durch keine Besonder-

heit hervorgehoben oder auffallend; alltäglich, normal«; als Beispiele dienen

»ein [ganz] gewöhnlicher Tag; im gewöhnlichen Leben«. Die zweite Bedeu-

tungsfacette ist »gewohnt, üblich«, die dritte »in Art, Erscheinung, Auftreten

ein niedriges Niveau verratend; ordinär« mit dem Beispiel »er benahm sich

recht gewöhnlich« (Stw. »gewöhnlich« 2022).

Dieses Gewöhnliche zieht empirische Kulturforschung gleich mehrfach

an. Sie untersucht vorrangig Alltägliches und unterscheidet sich so von Dis-

ziplinen, die sich wie Philosophie, Kunst- und Literaturwissenschaften der

anerkannten ›Hochkultur‹ widmen. Im Zentrum der Analyse steht das weit

Verbreitete, Übliche, in gewöhnlichen Situationen Praktizierte. Das gilt auch

für die Beschäftigung mit Ästhetisierung und ästhetischem Erleben. Die fin-

den statt im Alltag der in keiner Weise herausragenden Leute, in der ›Menge‹

und in dem, was sie schätzt, im sogenannten Mainstream. Die These die-

ses Buches ist: Den Schlüssel zum Verständnis gängiger kultureller Praktiken

bilden die Strukturen der Alltäglichkeit und die ›Grammatik‹ jener Modi des

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Schönes alltäglich erleben

Handelns, Fühlens, Denkens, die das gewöhnliche Leben der gewöhnlichen

Menge ausmachen.

Programmatisch kannman dabei an RaymondWilliams (1989) und seinen

Aufsatz Culture is Ordinary von 1958 anschließen. Im Zentrum von Williams’

Argument steht eine tiefe Überzeugung (matter of faith; ebd.: 11): Gewöhnliche

Menschen führen mit ihrem Urteilsvermögen meist ein unauffälliges Leben.

Sie ähneln keineswegs jener depraviertenMasse, die gängige Beschreibungen

einer trivialen Populärkultur gerne heraufbeschwören, indem sie ausgewählte

Beispiele wertloser und herunterziehender Unterhaltung aneinanderreihen.

Vielmehr gehören Interessen an Lernen, Bildung und Kunst sowie die Fra-

ge, was in einer Situation das Rechte sei, und der Wille, Gutes zu tun, zur

Grundausstattung der Menschen.

Darauf baut Williams eine These auf: Wenn gewöhnliche Leute sich mit

schlechter (bad) Unterhaltung amüsierten, dann deswegen, weil die kommer-

ziellenMedien sie mit minderwertigen Produkten überhäufen. Unternehmen

täten das in der Annahme, nur solche Angebote entsprächen den Wünschen

und Fähigkeiten der Masse und könnten deshalb Gewinn bringen.Wennman

Leute jedoch wie ›Masse‹ behandle, verhielten sie sich entsprechend. Ein an-

deres Angebot würde andere Präferenzen und Gebrauchsformen hervorlo-

cken (ebd.). – Das ist wirklich Glaubenssache.5

Highmore (2011: 7) hat Williams’ Vermächtnis für heutige Alltagsfor-

schung so auf den Punkt gebracht. Er werte das gewöhnliche Dasein auf,

indem er Prozesse der Reflexion, der Erkenntnis und des sprachlichen

Ausdrucks als wesentliche Merkmale alltäglicher Lebensführung anerkenne.

Kreativität sei nicht reserviert für besondere Orte der Empfindsamkeit und

Expressivität. Sie gehöre vielmehr zur täglichen Leistung, der Welt um

uns herum Sinn zu verleihen, über sie nachzudenken, sich darüber mit

5 Sollten Leserinnen den Eindruck haben, die Beschreibung des Alltags weise verklären-

de Züge auf, dann ist solche Vorsicht bei dem Thema durchaus angebracht. Stehen

manche Formulierungen vielleicht in der problematischen Tradition der volkskundli-

chen ›Liebe zumVolk‹? Beabsichtigt ist dies jedenfalls nicht. Bei allem Respekt vor den

Leistungen, die die meisten Menschen in der Bewältigung ihrer Alltagsaufgaben voll-

bringen, kann man keineswegs davon ausgehen, dass alltägliche Lebensführung gesi-

chert sei gegen ›alltägliche‹ Verrohung und Inhumanität. Vielmehr ist der reale Alltag

der Vielen unbedingt als mögliche (und umfangreich belegte) Quelle für eine Beteili-

gung an furchtbaren Gewalttaten zu betrachten; das zeigen u.a. Arbeiten von Peukert

(1982), Lüdtke/Lindenberger (1995), Jeggle/Projektgruppe (2000) und Roth (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 83

anderen auszutauschen und eigene Erzählungen und Gefühle anhand der

Erzählungen und Gefühle anderer weiterzuentwickeln.

Darüber hinaus sieht er bei Williams eine weitere Qualität des Alltags

zumindest angedeutet, die dessen Gewöhnlichkeit ausmacht. ›Gewöhnlich‹

signalisiere ein Bekenntnis zu »the messy, provisional and deeply corporeal

›whole ways of life‹ of a community« (ebd.). Aus dieser Perspektive formu-

liert Highmore Beobachtungen zu verschiedenen Zuständen des ›Bewusst-

seinsstroms‹ im gängigen Alltag, insbesondere beim Vollzug von Routinetä-

tigkeiten.Mit ihrer Hilfe kannmanHirschauers (2016: 47) Charakteristik vom

»durchgehende[n] Aktivitätsfluss, der für das einzelne Lebewesen mit moda-

len Schwankungen zwischen Routine und reflexiver Problemlösung abläuft«,

weiter ausdifferenzieren.

Dabei sind für uns die Bereiche reflektierender Problemlösung weniger

interessant; dort geht es vorrangig um berufliche Arbeiten, die hohe Kon-

zentration und das Einhalten von Leistungsvorgaben verlangen. Auch ›Frei-

zeit‹aktivitäten wie anspruchsvolle Heimwerkerarbeiten, Verkehrmit Institu-

tionen oder kreatives Kochen verlangen meist überlegtes Vorgehen. Platz für

selbstzweckhafte ästhetische Praktiken findet sich da am ehesten in Pausen

oder während Routine-Phasen. Dort entsteht Raum für das Hören von Musik

(die ansonsten mental ausgeblendet wird), für ein schnelles Computerspiel

oder das Abdriften in Tagträume. Das wesentliche Feld für ästhetische Prak-

tiken liegt jedoch in der uneingeschränkt als solche empfundenen Freizeit, in

den Zeiträumen, in denenwir gezielt Unterhaltung, Entspannung, Ablenkung

oder selbstzweckhafte Kommunikation suchen.

Wahrnehmung, Empfindung und Bewusstsein in Phasen von Routine-

praktiken oder gänzlich ohne äußere Anforderungen sind fürHighmore (2011:

3f.) gekennzeichnet durch die Qualität des »Drifting«, des Treibens – mit ei-

ner Spannweite zwischen bewusstem Laufenlassen und begrenzt erfolgrei-

chen Versuchen, einen Fokus zu halten. Er veranschaulicht das an einer Kaf-

feepause im Freien zwischen beruflichen Verpflichtungen.

»Most of the time, to be frank, I’d have to say that I haven’t got a clue what’s

been going on, as the endless ›inner speech‹ is lost almost as soon as it ap-

pears. My coffee break could be described as drifting. Mine was a luxurious

confusion of sense and sensation, of ideas and somatic registering, pitted

with the demands of a work-a-day world. We all drift, even if the orchestra-

tions of our drifting differ enormously.«

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Schönes alltäglich erleben

Darstellungen des Bewusstseinsstroms sind bis heute die Domäne der Kunst,

insbesondere der Literatur. Könnte man sie vielleicht als Quellen für die All-

tagsforschung nutzen? Nur verstreut findet man Versuche, sich empirisch

dem Fluss von Bewusstsein und Aktivität während ästhetischer Praktiken6

zuzuwenden. Der Rückgriff auf Selbstbeobachtung – in der Annahme, dass

auch Angehörige intellektueller Berufe in ihren nicht-professionellen ästhe-

tischen Praktiken den Alltäglichkeitsmodus nutzen – kann hier zumindest

anregend sein.

Aufmerksamkeit und Zerstreuung

Mit dem »Drifting«, dem Treiben im Strom assoziativ verbundener Gefühle,

Empfindungen, Gedanken(splitter) und Denk-Phasen7 berühren wir einen,

wenn nicht den zentralen Punkt der Debatten um Qualität und Legitimität

ästhetischer Praktiken. Konzentrierte Aufmerksamkeit (hohe Intensität über

einen längeren Zeitraum) gilt weithin als deren unverzichtbare Vorausset-

zung – und zwar zumindest im deutschen Sprachraum mit einem stark ko-

gnitiven, reflektiert-strukturierenden Profil und ausgeprägt selektivem Charakter

(Maye 2019). Beklagt werden eine sich ausbreitende »Aufmerksamkeitsdefi-

zitkultur« im digitalen Zeitalter (Löffler 2014: 334-340) und ein nicht mehr

einzuhegendes Sich-Verlieren in Zerstreuungen aller Art.

6 Bisher wird kaum diskutiert, was die Alltäglichkeit ästhetischer Praktiken konkret

ausmacht – in der Spanne zwischen Musik vom Radiowecker, Pop beim Autofahren,

Streaming-Angeboten über das Handy, CD-Hören auf der heimischen Couch und Live-

Erleben im Konzertsaal. Auch wenn Besuche von Theatern und Aufführungen nicht

alltäglich im Sinne der Häufigkeit sind, so folgen sie doch meist bestimmten Rou-

tinen. Zugleich machen vor allem nichtprofessionelle Besucherinnen die Erfahrung,

dass Gedanken abschweifen und man durch Eindrücke aus der Umgebung durchaus

über nennenswerte Zeiträume abgelenkt wird.

Bei literarischen Texten gehören Assoziieren und Weiterdenken einerseits zur Norm

›richtiger Lektüre‹; andererseits wird von ästhetischer Rezeption jedoch konzentrierte,

ungebrochene Aufmerksamkeit erwartet. Das hat zur Folge, dass andersartiges Wahr-

nehmen, Empfinden und Tun kaum thematisiert wird. ›Gesamtkunstwerken‹ wie einer

Operninszenierung spricht man respektvoll synästhetische Qualität zu (Curtis/Glöde/

Koch 2011) – ohne auf die Folgen für die notwendig verteilte und fluide Aufmerksam-

keit einzugehen.

7 Die sogenannten Geistesblitze kommen nicht selten in einem derartigen Umfeld.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 85

Sehen wir einmal davon ab, dass die Definition8 schwierig und die Mes-

sung von Aufmerksamkeit außerhalb des Labors kaum verlässlich möglich

ist, dann tendieren vorliegende Alltagsstudien doch zur Skepsis. Fokussierte,

kognitiv ausgerichtete Aufmerksamkeit ist, ein wenig zugespitzt, in unse-

rem Leben eher die Ausnahme als die Regel; ihre primären Felder sind (nicht

routinisierte) Arbeit und Lernen.9 »Wer sich die Mühe macht, die Aufmerk-

samkeit auf das eigene Denken und Empfinden zu lenken, wird rasch fest-

stellen wie schnell die Abfolgen und Sprünge sich darbieten« (Kittlausz 2011:

265; Herv.i.O.).

Neuere historische Forschungen lösen die Polarisierung von Aufmerk-

samkeit und Zerstreuung auf. Der Medienhistoriker Harun Maye (2019:

10f.) fasst die produktive Ausgangsposition so zusammen: »Ein Subjekt ist

nicht aufmerksam oder unaufmerksam, sondern stets beides.« Petra Löffler

(2014) hat gezeigt, dass seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts Zerstreuung

zunehmend als »notwendige Aufmerksamkeitstechnik« (ebd.: 332) interpre-

tiert und erforscht wurde. Das Verständnis von Zerstreuung als »verteilte

Aufmerksamkeit« (Löffler) kulminiert gewissermaßen in Walter Benjamins

(1963) bahnbrechendem Aufsatz aus den späten 1930ern zum Kunstwerk im

Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. ›Verteilte Aufmerksamkeit‹ – zu

untersuchen ist also, wohin sich Aufmerksamkeit richtet und wie sie sich

bewegt. Welche Art und welche Intensität von Zuwendung für die Inter-

aktionspartner kann man in nichtprofessionellen ästhetischen Praktiken

erwarten? Dieser Frage gehen die folgenden Abschnitte nach.

Grundlage dafür ist der Doppelcharakter von Routinen. Redewendungen

wie die von der ›Macht der Gewohnheit‹ akzentuieren das konservative Poten-

zial wiederholenden Tuns, dessen Sinnhaftigkeit scheinbar nie geprüft wird.

Zugleich erweisen sich Routinen als brauchbares (in mancher Hinsicht sogar

unverzichtbares) Mittel, um den sich beschleunigenden und oft verwirrenden

8 Allgemein bezeichnet Aufmerksamkeit »die Zuweisung von (beschränkten) Bewusst-

seinsressourcen auf Bewusstseinsinhalte«, »Konzentration« deren Intensität undDau-

er und »Selektivität« die »Fähigkeit, sich ausschließlich auf bestimmte Reize zu kon-

zentrieren und gleichzeitig das Bewusstsein für konkurrierende Ablenkungen zu un-

terdrücken« (Stw. »Aufmerksamkeit« 2022).

9 Das verbreitete Erledigen schulischer oder universitärer Hausaufgaben mit medialer

Begleitung (nicht nur Musik) kann heute nicht mehr einfach als falsch und schädlich

qualifiziert werden. Angesichts der Stabilität und Expansion des Musters ist ernst-

haft zu fragen, ob hier nicht gerade eine deutliche Veränderung des menschlichen

Wahrnehmungs- und Denkapparats stattfindet.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Schönes alltäglich erleben

Wandel von Lebensverhältnissen und -anforderungen in der westlichen Mo-

derne zu bewältigen. Der Doppelcharakter basiert darauf, dass in den Wahr-

nehmungsfokus Tretendes vertrauten Mustern von Bedeutung und Reaktion

zugeordnet wird. Das geschieht mit Bekanntem wie mit Neuem. Die ›auto-

matisierte‹ Antwort führt auf den durch Wiederholung ausgetretenen Pfad.

Andererseits ermöglicht dies, begrenzte Aufmerksamkeitsressourcen effektiv

einzusetzen. Motorische Reflexe eingespielter Muskelgruppen und bereitlie-

gende Bedeutungszuweisungen lassen uns mentale Kapazitäten, um uns den

Herausforderungen der komplexer werdenden Umwelt zuzuwenden. Das ist

in jüngster Zeitmehrfachmit Bezug auf die von Benjamin neu gedeuteten Be-

griffe der Ablenkung, Zerstreuung und Gewöhnung entfaltet worden (Highmore

2011: 119-135; Löffler 2014: 17-21, 330-332; Maye 2019: 227-239).

Die Arbeitsgesellschaft schätzt Zerstreuung nicht besonders. Neben dem

Auseinandertreiben (z.B. laut Duden von Demonstranten) bezeichnet das

Wort »(ablenkende) Unterhaltung; Zeitvertreib« (Stw. »Zerstreuung« 2022).

Die kritische Fixierung auf angeblich Defizitäres – Ablenkung von Wichti-

gerem oder Besserem, von ›sinnvoller‹ Nutzung der Zeit – ist jedoch eine

ausgesprochen unproduktive Lesart. Wo man abgelenkt wird, da muss eine

starke, eine stärkere Anziehungskraft wirken. Wer über Zerstreuung spricht,

sollte fragen, was denn da die Aufmerksamkeit absorbiert. Was führt dazu,

dass wir uns einer anderen als der vorgesehenen Sache zuwenden, vielleicht

sogar ganz in ihr aufgehen? Die Formulierung, dass man sich (mental) in

etwas verliere, ist auf symptomatische Weise ambivalent. Semantisch steht

das Negative, der Verlust im Vordergrund; doch im Zusammenhang ästheti-

schen Erlebens bezeichnet man so eine Erfahrung, die durchaus geschätzt,

zumindest ernst genommen wird.

Ablenkung ist Bewegung, Ablenkbarkeit meint Beweglichkeit, Offenheit

für Anderes. Das schließt die Geschwindigkeit des Wechselns von Fokus zu

Fokus ein; Flüchtigkeit kann ein Zeichen für schnelle Aufnahme und Prüfung

sein. Ablenkung und geteilte Aufmerksamkeit verweigern die Fixierung auf

einzelne, unbewegliche Gegenstände. Die Bereitschaft, sich ablenken zu las-

sen, und die Fähigkeit zur »nahezu gleichzeitige[n] Verteilung der Aufmerk-

samkeit auf mehrere Gegenstände« (Löffler 2014: 344) ermöglichen uns, of-

fene Situationen mit einer ›quecksilbrigen‹ Art von Zuwendung anzugehen.

»Sich an Zerstreuung zu gewöhnen, schafft zugleich einen Freiraum für Im-

provisationen, erweitert unter den Bedingungen von Kontingenz das Feld von

Handlungsoptionen, eröffnet einen Raum des Möglichen« (ebd.: 20). Das Be-

wusstsein ist hier auf die synästhetischen, sich ständig verändernden Qua-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 87

litäten von Ereignissen in ganz unterschiedlichen Dimensionen und Tempi

eingestellt. Intensive und anhaltende Konzentration auf einen Punkt wäre

gar nicht in der Lage, in solchem Umfeld ›auf dem Laufenden‹ (!) zu bleiben.

Laut Highmore fördert die Aufmerksamkeitskonkurrenz allgegenwärti-

ger medialer Informationen eine eher ›oberflächliche‹ Zuwendung zwecks

Orientierung zwischen den einzelnen Phänomenen. »In a context where so

much sensorial material is clamouring for attention the result is that specta-

tors distance themselves from being caught up in a single element« (Highmo-

re 2011: 121).Das ist nun der Benjamin’scheGedanke vomEnde einerwahrneh-

mungshistorischen Epoche, in der die »Aura« des Kunstwerks »Versenkung«

verlangen konnte; an deren Stelle tritt die »Ablenkung« (Benjamin 1963: 18f.,

43).

Benjamin ging aus von zwei miteinander verknüpften Veränderungspro-

zessen der Hochmoderne: einem historischem Wandel der Sinneswahrneh-

mung und der Etablierung neuer Medien der Kunst, exemplarisch Fotogra-

fie und Film. Das verbindende Element sah er in der gesteigerten und all-

täglich gewordenen »chockförmigen Wahrnehmung« (Benjamin 1974: 631). In

der rationalisierten Industriearbeit wie beim Leben in der Großstadt müs-

sen die Menschen ständig auf unerwartete Sinnesreize und teilweise bedroh-

liche Herausforderungen reagieren. Mittels der »Chockwirkung des Films«

(Benjamin 1963: 44) könne man beispielsweise die »gesteigerte Geistesgegen-

wart« (ebd.) einüben, die man inzwischen brauche, und die erworbene Kom-

petenz genießen. »Gewöhnung« und »Zerstreuung« (ebd.: 47) werden in die-

sem Zusammenhang ebenso wie die »Haltung des fachmännischen Beurtei-

lers« (ebd.: 37) als Qualitäten des Umgangs mit Massenkünsten angeführt.

Die neue Kunst entziehe sich aufgrund ihrer technischen Vermitteltheit,

ihres Massencharakters und ihrer Chock-Qualitäten dem bürgerlichen An-

spruch auf »kontemplative Versenkung« (ebd.: 43), auf »Sammlung« des Be-

trachters. Denn, so Benjamin, »die Aufgaben, welche in geschichtlichenWen-

dezeiten demmenschlichenWahrnehmungsapparat gestellt werden, sind auf

dem Wege […] der Kontemplation […] gar nicht zu lösen. Sie werden allmäh-

lich […] durch Gewöhnung […] bewältigt« (ebd.: 47).

Das Publikum der Gegenwart nehme eine souveräne Nutzerposition ein.

Mit der Ablehnung von »Versenkung« und der Weigerung, sich in Werke hin-

einziehen zu lassen, würden neue, eigensinnige Gebrauchsweisen erprobt.

Benjamin nennt die »Lust am Schauen und Erleben« (ebd.: 37), verbundenmit

routinierter Rezeption, die selbst »in der Zerstreuung« möglich und befriedi-

gend sei (ebd.: 48). »Der Versenkung, die […] eine Schule asozialen Verhaltens

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Schönes alltäglich erleben

wurde, tritt die Ablenkung als eine Spielart sozialen Verhaltens gegenüber«

(ebd.: 43).

Man kann die Benjamin’sche Zerstreuung nur zur neuen Gewohnheit ma-

chen,wenn viele Alltagsaufgabenweiterhin imRoutinemodus, als gesamtkör-

perliches Vertrautsein mit Situationen und Abläufen, erledigt werden. »Habit

calls on the entire human sensorium to perform tasks, freeing up cognitive

capabilities for dealing with new phenomena, and it is this that Benjamin

sees as the promise (and the problem) of distraction« (Highmore 2011: 124).

Ein Dreivierteljahrhundert nach Benjamins Kunstwerk-Aufsatz teilt Highmo-

re dessen kulturhistorischen Optimismus nicht mehr uneingeschränkt. Doch

er besteht darauf, dass die neuen Fähigkeiten zu Zerstreuung und Ablenkung

eine bleibende Errungenschaft darstellen – »a human accomplishment. To

bemoan this fact or celebrate it might be beside the point: it might be better

to start by recognising it and investigating its problems and potential« (ebd.:

128). Das beginnt damit, die vielfältigen Formen von Aufmerksamkeit zu be-

schreiben, die in heutigen Gesellschaften gegenstands- und kontextabhängig

praktiziert werden, und dabei kulturkritische Verlustklagen zu vermeiden.

In diesem Zusammenhang weist Löffler (2014: 29, 32) darauf hin, dass die

Wahrnehmungstechniken der verteilten Aufmerksamkeit sich über die letz-

ten 200 Jahre kontinuierlich verändert haben. ›Zerstreuung‹ bezeichnet also

historisch durchaus unterschiedliche Phänomene. Für uns besonders relevant

ist ihre Feststellung, dass zu jenen Entwicklungen, die Praktiken verteilter

und beweglicher Aufmerksamkeit vorantrieben, auch die Massenkünste zäh-

len. Das begann bereits mit dem Panorama um 1800. Spätestens seitdem gilt:

»Flüchtigkeit und Perspektivwechsel bilden geradezu die Voraussetzung für

eine Erweiterung des ästhetischen Erfahrungspotenzials« (ebd.: 130).10 Die

Maßstäbe setzte laut Löffler (ebd.: 126) ein »ästhetische[r] Imperativ, der die

Überwältigung der Sinne zur Norm erhebt«. Ein weiteres wesentliches Merk-

mal der von ihr so genannten »Ästhetik des Spektakels« war, dass diese »nicht

wie in der Kunst auf einzelne Rezipienten, sondern auf ein Massenpublikum

gerichtet« war und ist (ebd.).

10 Highmore (2011: 184) konstatiert für die Nutzung digitaler Medientechnologien und

Unterhaltungsangebote »a scattering of attention and a mobile and absentminded

concentration.« Doch sei die Fähigkeit zu anhaltender Konzentration nicht geschwächt

worden. Wer einmal für Stunden in die virtuelle Welt eines Computerspiels einge-

taucht sei, wisse, dass zur Zerstreuung durch neue Medien Versenkung gehöre.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 89

Lockeres Erleben und Ästhetik des ›Blätterns‹

Im Vorgriff auf das folgende Kapitel zum ästhetischen Erleben betrachte ich

verteilte Aufmerksamkeit als Alltagsmodus des Bewusstseins- und Empfin-

dungsstroms. Gefühle wechseln, Aufmerksamkeit bewegt sich, Gedanken

springen und treiben. Was könnte dem im Feld verbreiteter ästhetischer

Wahrnehmung und gängigen ästhetischen Erlebens entsprechen? Highmore

(2011: 44) führt hier neben der »drift« die »slack experience« ein – einen

ausgesprochen schillernden Begriff. Auf der einen Seite entsprechen ihm

Charakteristika für ›gewöhnliches‹ ästhetisches Erleben wie schwach, wenig

strukturiert, schweifend; auf der anderen Seite bieten sich für die Haltung

der Erlebenden Adjektive wie entspannt, lässig, souverän an. In Verknüpfung

beider Aspekte scheint mir die Bezeichnung ›locker‹ am besten zu passen.

In eine ähnliche Richtung weisen Überlegungen Mayes zu einem Typ re-

zeptiver ästhetischer Praktiken, den er mit einem historischen Begriff »Stel-

lenlektüre« nennt. Nachdem über Jahrhunderte des Hochmittelalters und der

Frühen Neuzeit im Zentrum wissenschaftlichen wie erbaulichen Lesens die

Beschäftigung mit »Stellen«, ausgewählten Passagen vorbildlicher Schriften

gestanden hatte, setzte sich gegen Ende des 18. Jahrhunderts als Norm lite-

rarischer Lektüre die »hierarchische […] Unterscheidung zwischen der Stelle

und dem Ganzen« (Maye 2019: 9) durch. Um »dem Ganzen« gerecht zu wer-

den, war nun durchgängig intensive Aufmerksamkeit verlangt. »Ein echtes

Verstehen des Gelesenen sei in einer bloß extensiven oder blätternden Lek-

türe nicht möglich – das ist um 1800 die dominante Auffassung« (ebd.: 71).

»Diskontinuierliches Lesen« (ebd.: 9) unterlag dem Verdikt mangelnder Kon-

zentration.

Parallel dazu etablierte sich allerdings, insbesondere imUmgangmit peri-

odischen Druckwerken, die Kulturtechnik des »Blätterns« (ebd.: 8). Für Jour-

nale und Zeitungen galt es als angemessen, sie zu überfliegen, Interessan-

tes und Bewegendes auszuwählen und sich darüber gesellig auszutauschen.

Mayes gut belegte These ist nun, dass sich faktisch Varianten und Kombi-

nationen des ›Blätterns‹ und ›verschlingender‹ Lektüre auch im Umgang mit

komplexeren belletristischen Texten (›Werken‹) durchsetzten. »Nicht im in-

tensiven Lesen, sondern in einer extensiven Stellenlektüre haben Leserinnen

und Leser ihr Erlebnis der Dichtung« (ebd.: 72).

Vor diesem Hintergrund postuliert Maye gegen die Auffassung, dass ver-

stehendes Erschließen ›des Ganzen‹ das eigentliche Ziel ästhetischer Rezep-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Schönes alltäglich erleben

tion darstelle: »[D]ie Summe der Teile ist mehr als das Ganze« (ebd.: 8, 74,

passim). Er leitet daraus eine Ästhetik der »›Rezeption in der Zerstreuung‹«

ab, die in vielerlei Hinsicht an die Überlegungen zum ›lockeren‹ ästhetischen

Erleben mit verteilter Aufmerksamkeit anschließt. Danach sind Nutzerinnen

»im Akt der Rezeption zerstreut«. Erst dadurch seien sie »in der Lage, ein

Bild vom Ganzen zu gewinnen und sich gleichzeitig in Details zu vertiefen,

die über das Ganze hinausschießen oder es unterlaufen« (ebd.: 9).

Hier zeichnen sich Grundzüge alltagsästhetischen Erlebens ab: eine Äs-

thetik des ›Blätterns‹, weit über Buchlektüre hinaus. ›Stellen‹, die in der Ko-

laboration mit Gegenübern aller Art herausgehoben werden, verbinden sich

im Erleben mit Erinnerungen an andere ›Stellen‹ und an damit verbunde-

ne Imaginationen und Gefühle, die im Lauf des Lebens emotional markiert

und gespeichert wurden. Ästhetisches Erleben erweitert sich zur unendlichen

Geschichte ›lockerer‹ Verknüpfungen quer durch alle Wirklichkeitsbereiche –

fiktive wie nicht fiktive. Was Maye (ebd.: 41) über das Lesen sagt, trifft das

gesamte Spektrum ästhetischer Erlebenspraktiken:

»Beim Blättern werden Passagen zu verheißungsvollen Bruchstücken einer

Lektüre, in der eine faszinierende Stelle zum Anlass für weitere Lektüren

wird, die nicht mehr im selben Buch zur Ruhe kommen müssen. Die gefun-

denen Stellen schließen an bereits Bekanntes an – all die anderen Stellen –

und schießen über die Ränder des gelesenen Buchs hinaus, sie motivieren

immer wieder neu zu einem aus- und zugreifenden Lesen.«11

Etwas bescheidener kannman versuchen, Aufmerksamkeitsmuster von sinn-

licher Wahrnehmung mit ästhetischem Potenzial zu formulieren. In einem

ersten Schritt lassen sich idealtypisch vier Grund-Modi skizzieren. Bei ›Hin-

tergrundwahrnehmung‹12 ist an die Rezeption von mitlaufender Musik oder

AV-Medien während häuslicher oder außerhäuslich-beruflicher Tätigkeiten

zu denken und an das auf der Grenze zur Bewusstheit schwankende Offen-

sein für Reize von Licht und Schatten, für Muzak und Hauswein in der Pizze-

ria, für den schicken Pullover eines U-Bahn-Fahrgasts oder Plakatwerbung.

›Geteilte Wahrnehmung‹ wird etwa in Konstellationen wie Musikhören bei

Sport und Fitness praktiziert und bei Lesen oder Gaming auf mobilen Gerä-

ten unterwegs.

11 Das berührt sich mit der von Hans-Otto Hügel (2007) skizzierten »oszillierenden« und

»zweideutigen« Praxis der Unterhaltung.

12 Von »Mitwahrnehmung« spricht Kleimann (2002: 81).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 91

Als ›fokussiertes Blättern‹ könnte man Episoden und Konstellationen be-

zeichnen, in denen Personen ein gestaltetes Artefakt oder ein prägnantes,

symbolisch aufgeladenes Naturphänomen ins Zentrum ihrer Aufmerksam-

keit rücken. In der Freizeit will man eine Serie oder einen Film schauen, ei-

ne Ausstellung oder Aufführung besuchen, in die Welt eines Computerspiels

eintauchen, etwas lesen oder zugewandt hören. Man kann sich minutenlang

in einen Rosengarten, den Anblick der Milchstraße oder ein Gipfelpanorama

vertiefen und den davon ausgelösten Gedanken und Phantasien folgen. Wir

haben gesehen, dass die Zuwendung sich dabei bewegt und schwankt, dass

die Aufmerksamkeit unaufhaltsam wandert, sich verteilt und wieder verengt.

Schließlich ist, im Grenzbereich zur professionellen Rezeption, einWahr-

nehmungsmuster vorzufinden, in dem man sich diszipliniert und nachden-

kend umkonzentrierte und verstehende Rezeption von ›Werken‹ bemüht.Wir

dürfen die Bestimmung von Alltäglichkeit als Weise, in der viele häufig han-

deln, nicht überziehen. Engagierte Fans und Liebhaber etwa bilden nur klei-

ne Gruppen im Gesamt des Publikums; doch auch die bewegen sich im All-

täglichkeitsmodus. Sie empfinden die Intensität ihrer Zuwendung nicht als

Pflicht, sondern als selbst gewählt, und praktizieren sie durchaus gewohn-

heitsmäßig, routiniert und vor allem mit ausgeprägter hedonischer Motiva-

tion. Sie vertiefen sich mit begrenztem Ehrgeiz und ohne gefühlte Anstren-

gung, weil besseres Verständnis sie glücklich machen kann.

Diese Idealtypen sind Krücken; man darf sich von ihnen nicht am Ge-

hen hindern lassen. Im gelebten Alltag durchdringen, vielleicht besser noch:

›durchschießen‹ sich Elemente vor allem der drei erstgenannten Kategorien.

Während man die Food-Box für die Kinder zubereitet, erklingt im Radio ein

Titel, der einen mitsingen oder körperlich mitschwingen lässt – und Brote,

Obst und Getränk für die Kita werden routiniert, ohne Nachdenken einge-

packt, vielleicht mit einer halben Sekunde Aufmerksamkeit für die ›eigent-

lich ganz elegante‹ Saftflasche. Im Auto oder beim Joggen fällt mir plötzlich

auf, dass ich minutenlang völlig automatisch unterwegs war, dass ich keine

Umwelt bewusst wahrgenommen habe und der Gefühls- und Gedankenstrom

völlig im Bann eines Musikstücks floss. In der Bahn verpasse ich ›meine Hal-

testelle‹, weil ich gänzlich in die Geschichte vertieft war, die ich seit ein paar

Tagen lese. Beim gemeinsamen Serienschauenmeldet sich das Handy und ich

muss für ein paar Minuten hinausgehen oder zumindest drei SMS verschi-

cken. Vielleicht entsteht auch ein Disput unter den Schauenden, der plötzlich

ins Persönliche geht, und erst nach einiger Zeit kann man sich wieder ganz

dem Film zuwenden. Ein Freund erzählt begeistert von einem Krimi, den ich

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Schönes alltäglich erleben

›unbedingt lesen‹ müsse; um unserer Beziehung willen unterbreche ich mei-

ne Fontane-Lektüre, damit ich bald mit dem Freund über seine Entdeckung

reden kann. Stress hat mich im Griff und ich finde erst nach zwei Monaten

dieMuße, den Fontaneweiterzulesen – allerdings auch nur in Zehn-Minuten-

Häppchen vor dem Einschlafen. Und so weiter…

Pragmatik

Die auf Husserl aufbauende phänomenologisch geprägte Wissenssoziologie

gilt, wie erwähnt, als eine der ›ersten Adressen‹ für die theoretische Fassung

von Alltag und Alltäglichkeit. Aufgegriffen werden vorrangig die Charakteris-

tik der »Lebenswelt« als »Universum vorgegebener Selbstverständlichkeiten«

(Husserl 1976: 183) sowie die Aussagen zum intersubjektiven Charakter des

Wissens. Laut Schütz (1971: 238) behandeln wir im Alltag die Welt als Gesamt

»von wohlumschriebenen Gegenständen mit ganz bestimmten Eigenschaf-

ten«. Wir nehmen an, dass unsere Mitmenschen das genauso sehen. Fragen

tauchen erst dann und dort auf, wo und wenn das Wissen und die Ergeb-

nisse eigenen Tuns nicht mehr zusammenpassen. Mit entsprechenden Rou-

tinen wird zusätzliches Wissen adaptiert, soweit es für erfolgreiches physi-

sches Handeln notwendig ist; der Wissensbestand wird nicht weitergehend

oder gar grundlegend problematisiert.

Vielfach rezipiert wurden auch die phänomenologischen Überlegungen

zu den Strukturen alltäglichen Planens und Handelns. Umso mehr erstaunt

es, dass die Aussagen von Schütz (1971) und Schütz/Luckmann (2017) zur Be-

deutung pragmatischer Orientierungen im Alltag relativ selten weitergedacht

wurden. Das soll im Folgenden geschehen – nicht nur, weil die beiden diesen

Aspekt mit großemNachdruck darlegen, sondern vor allem, weil sich hier ein

weiterer Schlüssel zum Verständnis alltagsästhetischer Praktiken anbietet.

Schütz (1971) fasst den Alltag als Kernbereich der menschlichen Lebens-

welt und charakterisiert ihn durch die so genannte »natürliche Einstellung«:

Wir betrachten und behandeln die Welt vom Beginn unseres Lebens an als

eine »Welt, die uns allen gemeinsam ist und an der wir kein theoretisches, son-

dern ein vordringlich praktisches Interesse haben« (ebd.: 239; Herv. KM). In diesem

Sinne versteht Schütz (ebd.: 260) die »Welt des Wirkens als ausgezeichnete

Wirklichkeit« des Alltags. Allgemeiner geht er davon aus, dass »unsere natür-

liche Einstellung gegenüber der Welt des Alltags von einem pragmatischen

Motiv beherrscht wird« (ebd.: 239). Menschen handeln, um in ihrer Umwelt

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 93

Ziele zu erreichen; ihr vorrangiger Weltbezug ist »sinnvolles Handeln, das

durch Leibbewegungen in die Außenwelt eingreift« (Schütz/Luckmann 2017:

70). Ausdrücklich fügen Schütz und Luckmann hinzu: »Auch das Denken in der

lebensweltlichen Einstellung ist pragmatisch motiviert« (ebd.: 33; Herv. KM).

Effektivitätsorientiertes Herangehen an das, was zu tun ist, manifestiert

sich beispielsweise in der großen Bedeutung von aus Erfahrungen gewon-

nenen und in Erfahrungen bestätigten Handlungsroutinen. Der Referenz-

punkt routinemäßigen Handelns zieht sich als Basso ostinato durch die Texte

von Schütz und Luckmann. Nicht selten wird er theoretischem Denken rela-

tiv schroff gegenübergestellt.

»Im theoretischen Denken kann ich den Zweifel zum methodologischen

Prinzip machen. In der Welt des Alltags liegt mir dagegen daran, mich

routinemäßig in meinem Handeln orientieren zu können. […] Durch die

erfolgreiche Anwendung von Gebrauchsanweisungen brauche ich nicht

an jeweils neue Problemlösungen, Horizontauslegungen usw. zu gehen,

sondern ich kann handeln, wie ich schon eh und je ›in solchen Lagen‹ ge-

handelt habe. Die Gebrauchsanweisung mag also in ihren ›theoretischen‹

Horizonten durchaus undurchsichtig sein und mir in ›praktischen‹ Lagen

dennoch als selbstverständlich anwendungsfähig erscheinen. Ihr kontinu-

ierlicher ›praktischer‹ Erfolg garantiert mir ihre Zuverlässigkeit, und sie wird

als Rezept habitualisiert« (ebd.: 42f.).

Verglichen mit dem Verständnis von Praktiken als überindividuell und über-

situativ wird hier ein relativ starkes Handlungssubjekt angenommen. Doch

können sich, genetisch betrachtet, stabile Praktiken nur über ein ›Einfädeln‹

in das als erfolgreich bewährte Tun der jeweiligen Gruppe herausbilden;

und der Grundgedanke von Schütz/Luckmann ist ja, dass Routinen und

Gebrauchsanweisungen individuell-einmalige Handlungsplanung über weite

Strecken überflüssig machen und erlauben, sich auf vorrangig Notwendiges

zu konzentrieren. Auch daran wird die durchdringende Kraft der pragma-

tischen Ausrichtung sichtbar. Es geht um Effektivität in der Alltäglichkeit:

Dinge richtig, also wirkungsvoll tun; Handlungsziele erreichen und dazu

den am wenigsten aufwändigen Weg benutzen; Befolgen bewährter Rezepte

ohne großes Zweifeln, ohne Erwägen von Alternativen und Innovationen,

am besten durch Habitualisierung, die das Nachdenken über Entscheidun-

gen weitgehend erspart. Dieses Grundmuster gilt nicht nur für materielle

Praktiken, es leitet auch die mentalen (ebd.: 33).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Schönes alltäglich erleben

Hier schließt eine zentrale These dieses Bandes an: Sollte man nicht

auch ›alltägliche‹ ästhetische Praktiken und Modi ästhetischen Erlebens als

durch pragmatische Motivierung und pragmatisches, erfolgs- und effektivi-

tätsgerichtetes Tun (materiell wie mental) strukturiert verstehen?13 Für den

Gebrauch ästhetischer Angebote gilt zwar definitionsgemäß, dass sie als

ästhetische den Relevanzen und Handlungsverpflichtungen des praktischen

Lebens enthoben sind. Zugleich bleiben sie aber insofern im Rahmen von

Alltag, als auch ästhetische Erwartungen und Praktiken durch den »kognitiven

Stil pragmatischer alltäglicher Interessen« (Grathoff 1995: 143; Herv. KM)

geleitet sind. Das zeigt sich in Merkmalen wie dem Streben nach möglichst

kurzen und effektiven Wegen zum Ziel möglichst intensiven, Wohlgefallen

und Lust erzeugenden ästhetischen Erlebens; in der Nutzung des Körpers als

Mittel dazu; in der Neigung, intellektuelle Reflexion, Herausforderung und

Anstrengung im Rahmen eines befriedigenden Verhältnisses von Aufwand

und Ertrag zu halten; schließlich in der Schätzung der Brauchbarkeit zur

Bearbeitung eigener Lebensprobleme.

13 Die These konfligiert auf den ersten Blickmit einemanderen Element von Schütz’ Kon-

zept. Danach besteht die Lebenswelt aus verschiedenen »geschlossenen Sinnprovin-

zen«mit einem jeweils spezifischen »Erlebnis- bzw. Erkenntnisstil« (Schütz/Luckmann

2017: 55). Zu den unterscheidbaren Sinnprovinzen zählen neben der Wissenschaft

auchdieWelt der PhantasienundEinbildungen.DerUmgangmitWachträumen, Spie-

len, Fabeln, Dichtung, Märchen, Mythen,Witz und Scherz sei charakterisiert durch die

Befreiung vom pragmatischen Motiv und von den Gesetzen der physikalischen Welt

(Schütz 1971: 269f.). Davon unterscheidet Schütz das Phantasieren und Träumen; die

Erkenntnisstile dieses Sinnbezirks seien »Ableitungen des Erkenntnisstils unseres Er-

fahrens der Alltagswelt« (ebd.: 281).

Die geschlossenen Sinnbereiche seien jedoch nicht hermetisch getrennt. Es gibt Trans-

fers und Verbindungen zwischen Erkenntnisstilen. In ihnen realisierten sich nur un-

terschiedliche »Spannungen« desselben einen Bewusstseins und verschiedene Reprä-

sentationen des einen Lebens (ebd.: 297f.). »[…] im Laufe eines Tages, ja einer Stunde

könnenwir durchModifikationen der Bewusstseinsspannung eine ganzeReihe solcher

Gebiete durchlaufen« (Schütz/Luckmann 2017: 56). Schließlich »umfasst die Lebens-

welt noch mehr als die alltägliche Wirklichkeit. Der Mensch versinkt in Schlaf, Tag für

Tag; er gibt die alltägliche natürliche Einstellung auf, um in fiktive Welten, ins Phan-

tasieren, zu verfallen. Er vermag den Alltag vermittels von Symbolen zu transzendie-

ren. Schließlich, als Sonderfall, mag er bewusst aus der natürlichen Einstellung hin-

überwechseln« (ebd.: 53). Die Verflüssigung der Provinzgrenzen und die Offenheit für

Transfers und Verbindungen entsprechen dem Anliegen dieses Bandes. Vgl. Anm. 18,

S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 95

Systematisch regiert die pragmatische Einstellung ästhetische Handlun-

gen und Erwartungen in zwei Dimensionen. Es geht, holzschnittartig formu-

liert, um Effektivität bei der Erzeugung guter Gefühle und um Nützlichkeit von

Einsichten (›Wissen‹) für die »Aufhellung einer lebensgeschichtlichen Situati-

on«, für das Verstehen aktuell verspürter »Lebensprobleme« (Habermas 2003:

23). Ästhetische Praktiken sind aufseiten der Handelndenmotiviert durch die

Erwartung eines komplexen Bündels an Empfindungen. Sie sollen letztlich

angenehme Gefühle in der Spanne zwischen Beruhigung und Ekstase erzeu-

gen. Altväterliche Bezeichnungen wie Wohlgefühl oder Gefallen lassen nicht

unbedingt Thrill und schockhafte Überraschung assoziieren, eignen sich mit

ihrer Diffusität aber vielleicht, um die angestrebte positive Stimmungslage

in ihrer Gewöhnlichkeit zu fassen.14

Über die Erwartung einzelner Gratifikationen hinaus liefert dieses Wohl-

gefühl die Basismotivation für ästhetische Ko-laborationen. Pragmatisch be-

deutet in diesem Zusammenhang: Es werden als erfolgreich bewährte, mög-

lichst unaufwändige, routinisierte Handlungspfade zum genannten Ziel ein-

geschlagen, anerkannte und zur Gewohnheit gewordene Gebrauchsanwei-

sungen15 befolgt. Zugleich werden die Praktiken bei jeder Realisierung auf

die individuelle Wirkung hin überprüft und gegebenenfalls optimiert. Dabei

kann man zurückgreifen auf das Potenzial, das die oben ausgeführte dialogi-

sche Dimension geteilter Praktiken erschließt.

Vergnügen wird jedoch in der pragmatischen Einstellung auch über die

Erfüllung ›inhaltlicher‹ Erwartungen an ästhetische Angebote erzeugt. Prag-

matisch bedeutet: dem Handeln dienend, und nach Schütz/Luckmann (2017:

58; Herv.i.O) ist »Handeln […] mit der höchsten Bewusstseinsspannung ver-

bunden und bekundet das stärkste Interesse, der Realität zu begegnen […]. Dieses

Interesse ist das grundlegende regulative Prinzip unseres bewussten Lebens.«

Das Interesse vieler, der Realität aus der Perspektive der Vielen und ihrer Le-

bensführung zu begegnen, richtet sich faktisch vor allem auf die Massen-

14 Auf eineweitere pragmatischeDimension der Alltagsästhetikweisen Saito (2007: Kap.

4) und Leddy (2012: 64-68, Kap. VII) hin. Die Hochschätzung des Sauberen, Ordentli-

chen, Gepflegten und gediegen Gearbeiteten in der deutschen wie in anderen westli-

chen Gesellschaften führt nicht nur zu Empfindungen des Wohlfühlens, sie löst auch

oft unmittelbare Aktivität aus, um Ordnung, Sauberkeit, Frische etc. (wieder) herzu-

stellen. Vgl. Anm. 4, S. 53f.

15 Hinter ihnen steht der Erfahrungsvorrat größerer Kollektive. »[…] [D]ie Rezepte haben

sich schon anderweitig ›bewährt‹. Die erste Garantie des Rezepts ist sozial« (Schütz/

Luckmann 2017: 43).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Schönes alltäglich erleben

künste. Die bringen je nach Gattung und Genre unterschiedliche narrative,

semantische und symbolische Potenziale in die Interaktion ein (Maase 2019:

106-119). Positive Gefühle entstehen, wo nach Urteil und Empfinden von Rezi-

pientinnen die Einsicht in und das Verständnis vonWelt und Selbst bereichert

wurden. Das umfasst den vermeintlichen Einblick in die Subkultur der Mafia

ebenso wie das Mitfühlen mit ›Schicksalen auf der Schattenseite des Lebens‹

und die Erweiterung des praktischen Wissens über sich selbst.

Derartige Erwartungen an ästhetische Ko-laboration wurden und werden

von Wissenschaft und Kritik meist ausgeklammert oder ausdrücklich als un-

angemessen abgelehnt.16 Der Dissens betrifft, sieht man einmal von den Ex-

trempositionen des l’art pour l’art ab, nicht die Frage, ob Kunst Einsichten in

Welt und Selbst vermitteln könne oder solle. Umstritten sind die Autoritäts-

Positionen von Produzentinnen und ihrenWerken einerseits undNutzern an-

dererseits. Ist es legitim, wenn Laien ihre lebensweltlichen Relevanzansprü-

che an Kunstwerke herantragen und von deren Erfüllung ihr Urteil über den

sozialen Wert von Kunst abhängig machen? Oder haben Laien sich um eine

Haltung der Interesselosigkeit zu bemühen und sich unter Anleitung von Ex-

pertinnen für die Erkenntnisse zu öffnen, die dieWerke für sie bereithalten?17

16 In der erwähntenDebatte über die Interesselosigkeit ästhetischenWahrnehmens (vgl.

S. 55f.) hat der Philosoph Gary Kemp (1999) konzentriert die Kantianische Position ver-

treten. Er spricht deren ausgrenzende Stoßrichtung klar aus: Kunst und Schönes im

Rahmen »normaler« Lebenspraxis genießen zu wollen, sei grundlegend verfehlt: Ge-

wöhnliches Lebenmache eine (legitime) ästhetische Einstellung unmöglich. »Our nor-

mal attitude is pragmatic, driven by practical interest or purpose; it thereby tends to

select only those features of the object relevant to the interest or purpose. […] Because

of this, normal, interest-driven attention tends to be engaged only long enough to

identify the interesting feature; it does not dwell upon things, or contemplate them«

(ebd.: 392). Die korrekte Einstellung gegenüber Kunst sei: »[W]e gaze upon the ob-

ject without our attention being motivated or directed by any identifiable practical

concern. Thus […] the aesthetic attitude is the attitude of disinterested attention –

attention to the object which is not driven by an interest« (ebd.: 393). Danach ist wah-

re ästhetische Interaktion nur im Rahmen einer Lebensführung möglich, die sich von

allen Gedanken an Lebensprobleme (eigentlich von jedem Wunsch oder Begehren)

freihalten kann.

17 Paradigmatisch hat Bourdieu (1992: 756-773) die Macht-Implikationen der sich auf

Kant berufenden Normativierung der Interesselosigkeit, der »schroffen Trennung zwi-

schengewöhnlicherAlltagseinstellungundgenuin ästhetischer Einstellung« (ebd.: 64)

analysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 97

Wenn man heute verbreitete ästhetische Praktiken als Routinen charak-

terisiert, beschränkt man sie weder auf Wiederholung des ewiggleichen Be-

währten, noch beinhaltet es die Weigerung, sich spielerisch-fiktiv auf ande-

re Welten und ein anderes Ich einzulassen. Es gibt eine historisch weit zu-

rückreichende ›populare Tradition‹ ästhetischer Erwartungen und Praktiken

(Warneken 2006: 135-205; Günter 2008; Fuchs/Jürgens/Schuster 2020), und

mit der modernen kommerziellen Populärkultur wurden auch Angebote und

Vergnügungen ins Alltagsrepertoire aufgenommen, die in mittlerweile ver-

trauten Formaten Unbekanntes und Herausforderndes rahmen.

Schütz und Luckmann (2017: 57) nehmen nicht nur quantitativ, sondern

auch qualitativ »einen gewissen Vorrang« für die alltägliche Lebenswelt an.18

In ihr zu handeln, verlangt unbedingte Aufmerksamkeit für die Anforderun-

gen des Lebens; dieses Interesse bestimme den für die Alltagsakteure rele-

vanten Bereich der Wirklichkeit (ebd.: 58). Das könnte manmissverstehen als

eine ausgesprochen enge Auffassung der Relevanzen des Alltags. Das »Inter-

esse, der Realität zu begegnen,« (ebd.) schließt jedoch notwendig ein Interes-

se am Leben Anderer und an der eigenen Innenwelt ein.19 Kenntnis und Ver-

ständnis dieser Wirklichkeitsbereiche haben nämlich große Bedeutung für

realitätsangemessenes eigenes Handeln. Auch in der ästhetischen Befassung

mit solchen Themen ist mithin das pragmatische Motiv erkennbar.

Allgemeiner ist »sinnliche Erkenntnis« – die zu erheblichen Teilen Er-

kenntnis des eigenen Selbst ist (Vetter 2010: 201; Irvin 2008: 40) – durch-

aus alltagspragmatisch nutzbar. Die Welten, auf die erfundene Geschichten,

Phantasien und Imaginationen oder Spiele verweisen, betrachten wir stets

auch unter Relevanzen, die uns im Alltag bewegen. Aus dieser Sicht sind es

keine völlig fremden, beziehungslosen, sondern ähnliche, verwandte oder zu-

mindest verstehbare Welten. Dass Menschen generell solche übergreifenden

Sinnstrukturen bilden, wird bestätigt durch die große Bedeutung von Fiktio-

nen wie Mythen und Erzählungen in allen bekannten Kulturen.

18 »In der Tat stellt sie [die Alltagswelt; KM] den Urtypus unserer Realitätserfahrung dar.

Im täglichen Ablauf werden wir wiederholt in sie zurückgeholt, und mit einer gewis-

sen Einschränkung können wir die anderen Sinngebiete als Modifikationen der alltäg-

lichen Lebenswelt auffassen« (Schütz/Luckmann 2017: 57).

19 Zu einem differenzierten Verständnis von ›Realität‹, das auch dieWirklichkeit der Fik-

tionen einschließt, und zu denWeisen, mit verschiedenen Dimensionen von ›Realem‹

umzugehen, vgl. Bischof (2014: 85-89).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Schönes alltäglich erleben

Ästhetische Praktiken folgen meist relativ eng Routinen, die wir uns

in verschiedenen Lebensabschnitten jeweils in Interaktion mit dem sozio-

techno-kulturalen (heute stark medial bestimmten) Umfeld angeeignet ha-

ben; üblicherweise spricht man hier von (Medien-)Sozialisation. Routinen

ändern sich im Lebenslauf; es gibt Suchprozesse – die aber doch wieder zu

neuen, stabilen Gewohnheiten führen sollen. Formen und Bandbreiten der

Habitualisierung (von der Frage, woher wir ästhetische Empfehlungen be-

ziehen, über Genrepräferenzen und Lieblingskünstlerinnen bis zum Modus,

in dem wir einen ›schönen‹ Filmabend zu arrangieren suchen) sind wenig

erforscht. Hans-Otto Hügels Konzept der »Unterhaltung«, deren Aneignung

zwischen fast belanglos und fast ernst schwebt (Hügel 2003, 2007; Göttlich/

Porombka 2009) wäre eine gute Arbeitsgrundlage für entsprechende Studien.

Hinter den Debatten um die Angemessenheit ästhetischer Gewohnhei-

ten zeichnet sich eine von Schütz (1971: 281-294) prägnant herausgearbeitete

Unterscheidung zwischen alltäglichen und professionellen ästhetischen Prak-

tiken20 ab. Dabei ist besonders anregend, wie der Soziologe Schütz die Rou-

tinen der »wissenschaftlichen Kontemplation« (ebd.: 281) sachlich und mit

einer gewissen Skepsis charakterisiert. Typisierend vergleicht er Praktiken

des Alltagswissens mit Praktiken der Wissenschaft; sie werden geradezu als

Gegenpole gezeichnet. Bevor wir darauf näher eingehen, sollen Formen und

Normen des Umgangsmit ästhetischen Erlebensmöglichkeiten daraufhin be-

trachtet werden, inwiefern sie auf eine Polarität zwischen einer ›Ästhetik der

Alltäglichkeit‹ und einer ›Ästhetik der Expertinnen‹ hindeuten.

20 Ich verkürze hier. Schütz geht es um unterschiedlicheWissenspraktiken, und streng ge-

nommen kann man ästhetische Praktiken nicht einfach darunter subsummieren. Ich

gehe jedoch davon aus, dass die Übertragbarkeit der Argumentation einsichtig wird.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 99

Praktiken zwischen Alltäglichkeit und Expertinnensicht

Die viel beredete Kluft zwischen Hoch- und Populärkultur21 und der exklu-

dierende Charakter des bildungskulturellen Diskurses lassen eine solche Be-

ziehung plausibel scheinen. In der Kunstsoziologie ist in diesem Zusammen-

hang eine Leitunterscheidung gebräuchlich, die Praktiken, Diskurse, Habi-

tusformen von Laien und Experten idealtypisch gegenüberstellt (Zahner o.J.).

Im Umfeld der Cultural Studies finden sich ähnlich strukturierte Ansätze

(Frow 1996; Maase 2019: 173-195), die meist auf Bourdieus (1982) Kultursozio-

logie zurückgehen.

Der britische Musiksoziologe Simon Frith (1999) geht ebenfalls davon aus,

dass Gegensätze und Ausschlussprozesse zwischen ›Hoch‹- und ›Populär‹kul-

tur ihre wesentliche Ursache in der Dominanz akademischer Diskurse haben.

Ästhetisch gebe es keinen einleuchtenden Grund, Populäres anders als hoch-

kulturell Kanonisiertes zu behandeln. Erwartungen und Bewertungsmaßstä-

be gegenüber Musik beispielsweise seien bereits im 19. Jahrhundert in weiten

Teilen der englischen Bevölkerung derart ähnlich gewesen, dass Forscher von

»etwas wie einerMusikkultur derMassen« (Frith 1999: 203) sprachen. Erkenn-

baren Abgrenzungspraktiken lägen weder empirisch greifbare Qualitätsun-

terschiede der Musiken noch eine klar unterscheidbare Klassenzugehörigkeit

der jeweiligen Publika zugrunde.

Grundlegend ist aus Friths Sicht die moderne Vermarktlichung ästheti-

scher Produktion. Sie führe auf allen Ebenen zu starken Spannungen zwi-

schen den Maßstäben der Künstlerinnen und den Nutzungsweisen des Pu-

blikums (ebd.: 200, 205f.). Die Kreativen fühlten sich durchgängig zur An-

passung an Kunden und Käuferinnen genötigt, denen das Verständnis für

originelle und anspruchsvolleWerke fehle. Auf dieser Reibung basiere die her-

ausragende Rolle jener Experten, »die dem Publikum beibringen, wie es zu

hören und zu sehen hat« (ebd.: 200). Aus der Perspektive der Nutzung könne

21 Im intellektuellen Feld gilt diese Terminologie weithin als überholt. Das im Mittel-

punkt der klassischen Ästhetik stehende Schöne erscheint dort heute, wie Barbara

Hornberger treffend formuliert, »als Gegensatz des Wahren, es gerät unter Verdacht:

[…] als Lüge, als Kitsch«. Inzwischen werde »immer weniger kategorisch zwischen U-

und E-Kultur unterschieden, sondern vielmehr zwischen ›anspruchsvoller‹ und ›bana-

ler‹ Kultur, zwischen Kunst und avanciertem Pop auf der einen und Mainstream und

Trash auf der anderen Seite«. Die Grenze wird vor allem markiert »durch die Parame-

ter Komplexität und/oder Widerständigkeit (Subversion) versus Trivialität und/oder

Affirmation« (Hornberger 2019: 46).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Schönes alltäglich erleben

man »Hochkultur als eine Form der Massenkultur definieren, die von Akade-

mikern vermittelt wird« (ebd.).

Faktisch sei die gegenwärtige, über moderne Medientechnologien ver-

breitete Massenkultur eine »Kultur der Mittelschichten mit den typischen Ei-

genschaften der Normalverbraucher« (ebd.: 204) – von Nutzerinnen aus al-

len Segmenten der Gesellschaft also. Die Werte der Hochkultur seien sehr

viel stärker mit akademischen Praktiken verbunden als mit dem faktischen

Konsum im Bürgertum (ebd.: 209). Frith verallgemeinert: »Heute liefert die

Akademie der hochkulturellen Erfahrung ihre Begriffe und verleiht ihr Be-

deutung. Der akademische Diskurs prägt die Kritiken in den Zeitungen, die

Texte auf den Plattenhüllen sowie die Ausstellungskataloge, und Akademiker

ermöglichen den massenhaften Konsum von Hochkultur« (ebd.: 208).

›Laien‹ und ›Expertinnen‹ zu kontrastieren, ist wegen der wertenden

Konnotationen nicht unproblematisch: In der ›Wissensgesellschaft‹ sind

Laien durch die (nicht notwendig unsympathisch gezeichnete) Begrenzt-

heit ihres Wissens gekennzeichnet. Das eigentliche Problem besteht jedoch

darin, dass die Gegenüberstellung von Laien und Experten in aestheticis den

Diskurs bereits voraussetzt, in dem die Autorität allein auf der Seite der

Texte, ihrer Schöpferinnen und Exegeten liegt. Das hat Jürgen Habermas

(2003: 22) schlaglichtartig beleuchtet mit dem Hinweis, dass »Laien« mit

ihren ästhetischen Ansprüchen und Maßstäben angemessener als »Experten

des Alltags« zu verstehen seien. Daraus folgt der Anspruch von Nicht-

Expertinnen, der Interaktion mit Kunst »eine andere Richtung [zu geben]

als die des professionellen, auf die kunstinterne Entwicklung blickenden

Kritikers« (ebd.; Herv.i.O.) – in der Begrifflichkeit dieses Bandes: eine

pragmatische Richtung. In einer solchen Konstellation wäre dann Expertin-

nenwissen nicht mehr a priori überlegen. Habermas (2003: 22f.; Herv.i.O.)

erläutert, dass

»eine ästhetische Erfahrung, die nicht primär in Geschmacksurteile umge-

setzt wird, ihren Stellenwert ändert. Sobald sie explorativ für die Aufhellung

einer lebensgeschichtlichen Situation genutzt, auf Lebensprobleme bezo-

gen wird, tritt sie in ein Sprachspiel ein, das nichtmehr das der ästhetischen

Kritik ist. Die ästhetische Erfahrung erneuert dann nicht nur die Interpreta-

tionen der Bedürfnisse, in deren Licht wir die Welt wahrnehmen; sie greift

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 101

gleichzeitig in die kognitiven Deutungen und die normativen Erwartungen

ein und verändert die Art, wie alle dieseMomente aufeinander verweisen.«22

Die Rede von Laien ist angesichts der etablierten Terminologie nicht immer

zu vermeiden. Im Folgenden wird jedoch – durchaus vorläufig – zwischen

›Alltags‹- und ›Expertinnenästhetik‹ unterschieden. Ästhetik bezeichnet da-

bei das Regelwerk einer bestimmten Gruppe für die Beschäftigung mit und

Bewertung von ›Kunst‹ und ›Schönem‹. Der Typus ›Expertenästhetik‹ wird

aus entsprechenden normativen Diskursen über ›richtigen, angemessenen‹

Umgang mit Kunst23 abgeleitet; die Regeln der ›Alltagsästhetik‹ sind eher

aus empirischenMaterialien erschlossen.Den Expertinnendiskurs tragen Ak-

teurinnen, die beruflich mit als ernsthaft geltender Kunst zu tun haben24

und in diesem Sinn eine eigene »art world« im Verständnis Howard Beckers

(1982) (oder auch gattungsspezifische Kunstwelten im Plural) konstituieren:

Künstler, Kritikerinnen, Kunst-Wissenschaftler, Händlerinnen, Fachjourna-

listen, Lektorinnen, Gutachter und Jurorinnen. Aus ihrer Perspektive geht es

um eine Ästhetik, deren Gegenstand individuelle Künstler und distinkteWer-

ke bilden.

Hier wird Kunst als unvergleichliches Mittel zu Erkenntnis und Selbst-

bildung wie als Bedeutungsträger aufgefasst, der Einzigartiges, ›Tiefes‹ zu

sagen hat. Zentrale Maßstäbe sind demzufolge die semantische (aussage-

bezogene) und semiotische (auf die Zeichenstruktur bezogene) Komplexität

und die künstlerische Innovation in beiden Bereichen (›Inhalt und Form‹) –

was den Rezipientinnen entsprechende Anstrengungen zum Nachvollzug ab-

verlangt. Expertinnenästhetik gehört zu jenem »eingeschränkten« Feld der

Kunst, in dem nach Bourdieu (1999: 531) Produzenten für Produzenten pro-

duzieren – eine unbedingt sinnvolle und notwendige Tätigkeit. Das rigide

Verlangen nach ständiger Weiterentwicklung der künstlerischen Mittel und

Aufgabenstellungen scheint dem außenstehenden Beobachter allerdings ge-

22 Zur verbreiteten Aneignung von Literatur durch Herstellung von Bezügen zu Lebens-

problemen der Lesenden vgl. Pette (2001), zur ›Anwendung‹ von zeithistorischemWis-

sen aus fiktionalen Lektüren Borkowski (2021).

23 Mutatis mutandis gelten die Regeln auch für ästhetische Erfahrungen mit anderen

Gegenständen.

24 Allerdings arbeiten in Feldern wie ›avancierter Pop‹ und in Subkulturen zunehmend

akademisch geschulte oder sogar bestallte Kritiker daran, die herkömmliche Werkäs-

thetik für diese Szenen weiterzuentwickeln oder zu verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Schönes alltäglich erleben

leitet von einer merkwürdigen Mischung aus Fortschrittsdenken und Impe-

rativen des Kunstmarkts.

Am idealtypisch gegenüberliegenden Pol kann man ein Netz von Spielre-

geln und Erwartungen verorten, das je nach demDeutungsakzent als Alltags-,

Laien- oder ›rhetorische‹ Ästhetik zu bezeichnen wäre. Die Zuordnung zum

Alltag liegt nahe, weil es hier pragmatisch auf den Gebrauchswert von Phä-

nomenen ankommt, mit denen man im Rahmen gewohnter Lebensführung

über sinnliches wie kognitives Vergnügen angenehmes ästhetisches Erleben –

›Schönheitserfahrungen‹ – erzeugen will. Das soll im Unterschied zur Exper-

tenästhetik ohne negativ empfundene Anstrengung gelingen. Mit ›Laien‹ ist

diese Ästhetik zu assoziieren, weil ihre Akteurinnen nicht beruflichmit Kunst

zu tun haben25 und sich nicht am Expertendiskurs orientieren. Sie können

und wollen nicht das Spiel nach den Regeln der Werkästhetik als bedeutsam

akzeptieren, um den »Glaubenseffekt« (Bourdieu 1999: 516) derart kunstver-

mittelten Vergnügens zu empfinden.

Die Bezeichnung rhetorisch passt, weil im Schwerefeld der Alltäglichkeit

Kreative wie Nutzerinnen die Angebote vor allem nach den spürbaren, fühl-

baren Effekten beurteilen. Sie sollen gerade auf Wirkung beim Publikum ausge-

richtet sein (Ueding 1973: 53-59). Auch deshalb haben unter den einschlägigen

Erwartungen Staunen, Überbietung, Überwältigung durch nie Dagewesenes

einen festen Platz.

Wo man sich an der Alltagsästhetik orientiert, schätzen Publika auf der

einen Seite Massenkünste, die narrative Bedeutungsangebote machen, also

Geschichten erzählen oder imaginieren lassen. Die Ansprüche sind grundle-

gend semantischer (›inhaltlicher‹) Art; man erwartet, dass »zwischen Kunst

und [dem eigenen! KM] Leben ein Zusammenhang« erkennbar wird (Bour-

dieu 1982: 64), und wählt Angebote, die »Potenziale für die je eigene Bedeu-

tungsproduktion« (Hornberger 2019: 45) bieten. Das geht freilich meist mit

semiotischen, gestaltungsbezogenen Interessen zusammen. So verbindet al-

le im weitesten Sinne auf Action orientierten Filmpublika die Neugier, wie

25 Präziser: mit der Kunst, um die es gerade geht. Architektinnen können sich in punc-

to Musik wie Laien verhalten und ebenso Musikwissenschaftler gegenüber Spielfil-

men (sagt die Alltagserfahrung). Einer Studie des Psychologen Victor Nell (1988: 206)

zufolge wenden sogar Literaturwissenschaftlerinnen unterschiedliche Maßstäbe und

Rezeptionspraktiken an je nachdem, ob sie als professionelle oder private Leser han-

deln. Für ein ›schönes‹ Leseerlebnis wählen sie selten jene avancierte Literatur, der die

Profession den größten ästhetischen Wert zuschreibt. So auch Felski (2020: 42f.).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 103

Verfolgungsjagden, Kämpfe, Stunts, Tricks gemacht sind und Effekte ständig

gesteigert werden können.

Basiswert der Alltagsästhetik im narrativen – oder weiter gefasst: sym-

bolischen26 – Segment ist die spielende (von Reaktionen in der Alltagswelt

entlastete) Beschäftigung mit Welt und Selbst in einer als befriedigend und

anregend empfundenen Balance zwischen Wiedererkennen von Bekann-

tem und Herausforderung durch Unbekanntes (Mende/Neuwöhner 2006;

Rock 2007). Gleichermaßen geschätzt werden Möglichkeiten ästhetischen

Erlebens, die primär auf Erzeugung, Genuss und Kommunikation starker

Emotionen durch körpergebundene Praktiken wie das Tanzen gründen. Deren

Bedeutung realisiert sich als Ausagieren von Gefühlen in Dimensionen wie

Veräußerlichung von Interiorität, leibliche Entgrenzung, mentale Immersi-

on, imaginierte Selbsterweiterung und Ermächtigung (vgl. Grossberg 2000:

bes. 50-77). Solche emotionale Bedeutsamkeit ist sprachlich selten angemes-

sen formulierbar, weder durch die Akteurinnen noch durch Wissenschaftler.

Das brauchen Laien auch nicht notwendig zum Genuss.

Auf beide Linien – Narration und körperliches Erleben – aufbauend ent-

wickelt sich mit der Digitalisierung und der durch sie ermöglichten Interak-

tivität eine neue Dimension von Alltagsästhetik; in ihrem Zentrum steht der

Genuss aktiver Teilhabe. Exemplarisch lässt sich das am Gebrauch von Compu-

terspielen beobachten. Die virtuellen Umgebungen, in denen die Spielenden

agieren, tragen den Charakter eines »Gesamtkunstwerks« (Rötzer 2005: 102).

Visuelle, akustische, narrative Gestaltung und die umfassende Einbeziehung

des handelnden Körpers (Bareither 2016: 93-198) – mit Elementen von Cock-

pits, Datenhandschuhen und -anzügen, Gestenerkennung sowie der Immer-

sion über Virtual Reality – versetzen in eindrucksvoll sinnlich durchgestaltete,

oft faszinierend fremdartige Welten.

Dort, das ist der revolutionäre Unterschied zum bisherigen Kunsterle-

ben, geht es nur selten um jenes quasi dem Ablauf der Zeit enthobene, von

der Notwendigkeit zum Reagieren befreite Wahrnehmen, das das herkömm-

liche Lesen,Musikhören, Bildbetrachten usw. kennzeichnet. Stattdessen wird

man mit Spielaufgaben konfrontiert, die in puncto Rätseln, Überraschun-

gen, Kreativitäts- und Handlungsanforderungen, teilweise auch mit Span-

26 Kleimann (2002: 128-130) spricht von »präsentativen« Texten, an denen sich Darstel-

lung undDargestelltes unterscheiden lassen. Bei »expressiven« Gattungen – absoluter

Musik, gegenstandsloser Malerei oder Gartenkunst etwa –, sei diese Differenzierung

nicht möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Schönes alltäglich erleben

nung und (virtuellem!) Druck zumEingreifen das Alltagsleben überbieten und

zur zeitweiligen hoch aktiven Immersion auffordern. Spielpraktiken bewe-

gen sich zwischen zwei attraktiven Polen. Man kann sich dem Handlungs-

druck hingeben, Proben aller Art bestehen und seine Leistung steigern. Und

man kann die eindrucksstarken Game-Universen und ihre Geschichten mit

allen Sinnen und Empfindungen erleben: entdeckend, kontemplativ versin-

kend oder imaginativ überschreitend bis hin zum Ausprobieren selbst ge-

wählter Schicksale.

Sich beeindrucken lassen oder zumindest Vergnügen empfinden an der

visuellen und akustischen Gestaltung sich ändernder Szenerien; zugleich sich

selbst und Mitspieler erleben in anregender Kooperation und in persönli-

cher Selbstwirksamkeit; verteilte und verrätselte Elemente eines narrativen

Kosmos zusammenfügen und so eigene Findigkeit und spielerische Zusam-

menarbeit belohnen; Figuren und Kontexte beinahe unbegrenzt bereichern

und weiterentwickeln zu können – das steigert offenbar die sinnlichen und

emotionalen Dimensionen ästhetischen Erlebens.27 Interaktivität, horizon-

tale Anschlusskommunikation, Betätigung kollektiver Intelligenz und nicht

zuletzt die Erfahrung der Selbstwirksamkeit (Klimmt 2010: 76-81) werden zu

erstrangigen und eigenständigen Quellen des Vergnügens.

Alltags- und Expertinnenästhetik kann man (weiterhin in idealtypischer

Entgegensetzung) jeweils spezifische Erwartungen und normative Umgangs-

muster zuordnen, die sich zu unterschiedlichen ›Strategien‹ verdichten. Stra-

tegie bezeichnet hier gewissermaßen Werkzeugkästen, vielfältig bestückte

Reservoirs verfügbarer Praktiken und Vorgehensweisen. Wichtig: Nutzerin-

nen wenden ihre Strategie grundsätzlich auf alle als Kunst oder ›Schönes‹ be-

handelten Phänomene an. Wenn Expertinnen Photoposter betrachten, dann

schauen sie sie an wie Gemälde; wenn Popmusikfans Opernarien hören, dann

suchen (und finden) sie, was sie auch an Popmusik schätzen. Die beiden Ge-

brauchsweisen – expertenhaft oder alltagsästhetisch – liegen also quer zur

Zuordnung ganzer Gattungen oder Textsorten zur Bildungs- oder Populär-

kultur.

In empirischen Untersuchungen verliert die Polarität der Strategien ihre

Eindeutigkeit; Mischungen und graduelle Übergänge kennzeichnen auch

hier das Tun. Nichtakademische Fans des Populären wenden mittlerweile

in erheblichem Ausmaß Elemente der Expertenästhetik an, beispielsweise

27 Christoph Bareither (2016) hat das facettenreich dargestellt am Vergnügen mit (zu-

meist kollektiv praktizierter) »ludisch-virtueller Gewalt« in Computerspielen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 105

Kanonisierungspraktiken (Helms/Phleps 2008). Umgekehrt weisen bereits

die Befunde von Dollase/Rüsenberg/Stollenwerk (1986) darauf hin, dass Teile

des ›Hochkultur‹-Publikums ihr Vergnügen im Klassik- oder Jazzkonzert, in

Stadttheater und Oper, bei Festspielen, bei der Lektüre aktueller Romane

oder bei einer Vorführung von Haute Couture mit Praktiken erzeugen, die

zum Instrumentarium der Alltagsästhetik zählen.

Kurzum: Mit einem Klassencharakter ästhetischer Systeme hat die Un-

terscheidung der Nutzungsweisen nichts zu tun. Empirische Studien weisen

darauf hin, dass – in sich erheblich differenzierte – Strategien der Alltagsäs-

thetik in allen sozialenGruppen verbreitet sind (deutliche Belege bereits bei Frank/

Maletzke/Müller-Sachse 1991; Schulze 1992: 142-150, 638-651). Kritik am Pu-

blikum der Populärkultur verweist gerne auf dessen mangelnde Konzentrati-

on; empirische Studien von Hochkulturpraktiken konnten einen Unterschied

jedoch nicht belegen. Dem Tadel liegt vermutlich eine Hierarchisierung der

Aufmerksamkeitsgegenstände zugrunde.

Zur Veranschaulichung, wie hart Alltags- und Expertinnenästhetik auf-

einanderprallen und warum, kann eine Untersuchung der Wissenschaftsfor-

scherin Marie Antoinette Glaser (2005: 115) dienen. Sie hat beobachtet, wie

Studierende der Literaturwissenschaft in der Einstiegsphase »umerzogen«

werden: Sie sollen gewohnte alltagsästhetische Einstellungen und Routinen

überschreiben, indem sie einen »wissenschaftlichen« Umgangmit Belletristik

habitualisieren. Im Kern geht es den Lehrenden um »Distanzierung vom per-

sönlichen emotionellen Erleben«.Das von den Studienanfängernmitgebrach-

te »Bedürfnis nach Unterhaltung, Trost oder Orientierungmuss in funktiona-

les Interesse gewandelt werden«. Aus dem alltäglichen Lesen zum Vergnügen

wird »Pflichtlektüre« zur möglichst objektiven Beantwortung der Frage, wie

Texte funktionieren.

»Die Studierenden erleben diese Einforderung der Distanzfähigkeit zum Le-

sestoff oftmals als schmerzhaften ›Bruch‹, als emotionale Krise. Von Fachver-

treterInnenwird er als ›Einstiegsritual‹ erwartet und […] inszeniert. Jetztwird

die Differenz zwischen ›identifikatorischen‹ Leseweisen von Laien und di-

stanzierten wissenschaftlichen Lesetechniken manifest« (Glaser 2005: 115).

Gewiss sind Experten- und Alltagsästhetik in unterschiedlichen Sozial- und

Bildungsgruppen verschieden stark wirksam. Doch führen Daten zur unter-

schiedlichen Nutzung von Angeboten, die schematisch der ›ernsten‹ oder ›un-

terhaltenden‹ Kultur zugeordnet werden, ein Stück weit in die Irre. Wer ins

Museum und Theater geht, erlebt deswegen nicht notwendig nach den Nor-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Schönes alltäglich erleben

men der Expertinnenästhetik, und auch in Salzburg und Bayreuth zeigen

große Publikumsgruppen nur begrenzte Anstrengungsbereitschaft und fol-

gen Präferenzen der Alltagsästhetik.

Zurück zu Schütz’ Kontrastierung alltäglicher Wissens- und Handlungs-

modi mit einem auf theoretische Reflexion ausgerichteten Weltverhältnis. In

seiner Charakteristik des Erkenntnisstils der »wissenschaftlichen Kontempla-

tion« (Schütz 1971: 281) erkennt man auf den ersten Blick Elemente, die auch

die Expertinnenästhetik kennzeichnen. Grundlegend ist die Distanzierung

von den Relevanzordnungen der Alltagswelt, ja von deren Kenntnissen und

Erfahrungsbeständen generell. Wissenschaftlerinnen folgen laut Schütz (ich

ergänze: auch wenn es um Kunst und ästhetisches Erleben geht) dem Ideal

des »unbeteiligten Beobachters«. Sie lösen sich von den pragmatischen Re-

levanzsystemen der Alltäglichkeit und pflegen eine »Einstellung des Nicht-

beteiligt-Seins« (ebd.: 284).28 Lebensweltliche Orientierungen und persön-

liche Probleme werden professionell »eingeklammert« (ebd.: 285f.). Im Um-

gangmit dem zu untersuchenden Gegenstand stellt man das subjektive Selbst

still und handelt in der Rolle einer rein rational-objektiven wissenschaftlichen

Person (ebd.: 286).

Deutlich klingt bei Schütz die Humboldt’sche Verknüpfung von Einsam-

keit des Wissenschaftlers und Freiheit der Wissenschaft an. »Das theoretisch

denkende Selbst ist einsam; es hat keine soziale Umwelt; es steht außerhalb

aller sozialen Beziehungen« (ebd.: 292). Das führt zur kritisch getönten Fest-

stellung,

»dass derWissenschaftler, der in der theoretischen Einstellung verharrt, die

Alltagswelt nicht originär erleben und unmittelbar erfassen kann, die Welt,

in der ich und Du, in der Peter und Paul und jedermann verworrene und

flüchtige Wahrnehmungen haben, in der wir handeln und wirken, planen,

sorgen und hoffen, in die wir geboren wurden, in der wir aufwachsen und

sterben werden, in der also ein jeder sein Leben als ein ungebrochenes

Selbst in seiner vollen Menschlichkeit lebt. Diese Welt entgeht dem un-

mittelbaren Zugriff des Wissenschaftlers in der theoretischen Einstellung«

(ebd.).

Die Parallelen zu einer streng analytisch ausgerichteten Ästhetik, die von Re-

zipientinnen konzentrierte formdurchdringende Arbeit zur Rekonstruktion

28 Das schließt emotionales Engagement für ›kritische‹, ›widerständige‹ Texte nicht aus;

man verbleibt aber damit faktisch in der art world.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 107

von Gehalt und Wirkungsweise einzelner, wegen ihrer Komplexität und In-

novation betrachtenswerter Werke und Interesselosigkeit in Bezug auf All-

tagserfordernisse verlangt, sind unübersehbar.

Die historische Entwicklung von Wissenschaft und Expertenkulturen in

Europa, die sich in Schütz’ Typisierung niederschlägt, hat Habermas imRück-

griff auf Max Weber prägnant skizziert. Danach kommt es in der Neuzeit zu

einer Ausdifferenzierung der Wertsphären Wissenschaft, Moral und Kunst.

Im Ergebnis

»werden wissenschaftliche Diskurse, moral- und rechtstheoretische Unter-

suchungen, werden Kunstproduktion und Kunstkritik als Angelegenheit

von Fachleuten institutionalisiert. Die professionalisierte Bearbeitung

der kulturellen Überlieferung unter jeweils einem abstrakten Geltungs-

aspekt lässt die Eigengesetzlichkeiten des kognitiv-instrumentellen, des

moralisch praktischen und des ästhetisch expressiven Wissenskomplexes

hervortreten« (Habermas 2003: 15).

Damit »wächst der Abstand zwischen den Expertenkulturen und dem brei-

ten Publikum. Was der Kultur durch spezialistische Bearbeitung und Refle-

xion zuwächst, gelangt nicht ohne weiteres in den Besitz der Alltagspraxis«;

die Kluft zwischen beiden öffne sich vielmehr mit der Folge einer Verarmung

der Lebenswelt (ebd.; Herv.i.O.). Im Zuge der Ausdifferenzierung kultureller

Sphären mit je eigenen Geltungsmaßstäben erlangten spezialistisch bearbei-

tete Sektoren wie Kunst und Ästhetik weitreichende Autonomie. Sie spalteten

sich ab von dem kulturellen »Traditionsstrom, der sich in der Hermeneutik

der Alltagspraxis naturwüchsig fortbildet« (ebd.: 17). Diese Verselbständigung

ist für Habermas das eigentliche Problem, wenn man an den Ansprüchen des

von ihm so genannten »Projekts der Moderne«29 festhält. Das verlangt näm-

lich, »die kognitiven Potenziale, die sich so ansammeln, aus ihren esoteri-

schen Hochformen zu entbinden und für die Praxis, d.h. für eine vernünftige

Gestaltung der Lebensverhältnisse zu nützen« (ebd.: 15f.). Einsichten und Er-

lebensmöglichkeiten, die ästhetische Gestaltung eröffnet, sollten nicht nur

allen Mitgliedern der Gesellschaft zugänglich sein. Sie sollten auch substan-

ziell (nicht unkritisch!) auf kulturelle Ressourcen und Lebensprobleme der

›Expertinnen des Alltags‹ Bezug nehmen.

Historisch hat sich jedoch seit der Mitte des 19. Jahrhunderts »ein äs-

thetizistisches Selbstverständnis der Künstler, auch der Kritiker [formiert],

29 Ich würde hier von Einsichten und Prinzipien der europäischen Aufklärung sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Schönes alltäglich erleben

die sich weniger als Anwalt des Publikums verstehen, sondern als Interpre-

ten, die zumProzess der Kunstproduktion selbst gehören« (ebd.: 18f.). Schütz’

und Glasers Typisierung der wissenschaftlichen Einstellung benennt Ergeb-

nisse dieser Entwicklung. Die scharfe Abgrenzung von der angeblich trivialen

Populärkultur wie von den Erwartungen des Laienpublikums, dass Kunst all-

tagskompatibel und von Relevanz für ihre Selbstverständigung über Ich und

Welt sein solle, setzte der Kommunikation von Expertinnen der verschiede-

nen art worldsmit der übrigen Gesellschaft enge Grenzen. Im Ergebnis waren

es kommerzielle Kulturproduktion und marktorientierte Durchdringung der

Lebenswelt, die Praktiken und Erwartungen im Schwerefeld der Alltagsäs-

thetik ihren Stempel aufdrückten – nicht selten in zwiespältigen bis extrem

antiaufklärerischen und Menschen entwürdigenden Formen.

Massenkunst als Alltagskunst?

Literatursendungen im Fernsehen und engagierte, publikumsaffine Kritike-

rinnen wie Elke Heidenreich, Marcel Reich-Ranicki oder Denis Scheck zeigen

allerdings, dass und wie durchaus Öffnungen zwischen Alltags- und Exper-

tinnenästhetik möglich sind – in der Auswahl der vorgestellten Texte wie in

der Bezugnahme auf Präferenzen von Leserinnen. Das führt zur Frage, wel-

che Rolle unterschiedliche Medialität für die Alltagstauglichkeit ästhetischer

Angebote spielt. Weiter ist zu überlegen, inwieweit es dem Verständnis von

Machart und Ko-laborationspotenzial der sogenannten Massenkünste30 die-

nen könnte, sie substanziell als Alltagskünste zu verstehen.

Die begrenzte Anwendbarkeit einer Liste textueller Eigenschaften, die an-

geblich den breiten Erfolg bestimmter ›Rezepturen‹ begründen,wurde bereits

in der Kitsch-Debatte offenbar. Viele der Merkmale, die zum Beispiel Walther

30 Ganz grob zählen dazu die populären, sprich von einem großen, schichtübergreifen-

den Publikum geschätzten Varianten der ›klassischen‹ Gattungen (Musik, Literatur,

Film, Theater, Bildende Kunst und Tanz), Artistik und Zirkuskünste, Architektur so-

wie neuerdings das Computerspiel. Weiter sind angewandte Künste wie Design, Gar-

tengestaltung, Mode, eventuell Kulinarik einzubeziehen, schließlich der ›wie Kunst‹

rezipierte Schausport. Zur Debatte über ästhetische Eigenschaften populärer Kunst

vgl. Görner (1934); Rosenberg/White (1957); Hall/Whannel (1964); Juretzka (1990);

Shusterman (1994); Carroll (1998); Eder (2000); Schechter (2001); Dyer (2002); Dus-

sel (2004); von Appen (2007); Günter (2008); Huck (2013); Frisch/Fritz/Rieger (2018);

Fuchs/Jürgens/Schuster (2020).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 109

Killys Deutscher Kitsch (1964) auflistete, wurden anschließend auch bei Kanon-

literatur nachgewiesen. In der Musik belegte Helga de La Motte-Haber be-

reits 1972 einen entsprechenden Sachverhalt. Einen empirisch nachvollzieh-

baren Versuch hat Christian Huck (2013) vorgelegt. Er nennt als Merkmale

populärer Lesestoffe »Schema- bzw. Formelhaftigkeit«, »strukturelle Bestän-

digkeit«, »archetypische Motive«, sprachlichen »Alltagsrealismus und Nähe

zum Alltag«, »Unterdeterminiertheit«, Bekanntheit der Hintergründe sowie

»Anrufung« der Leserinnen und Leser. Über die Texte im engeren Sinn hinaus

diagnostiziert Huck noch die Prägung von Paratexten und Kontexten durch

»Käuflichkeit und Begehrlichkeit« sowiemit direktemBezug auf die Lesenden

den ihnen garantierten »Lustgewinn«. Das sind vielfältig auslegbare Qualitä-

ten. Man kann erwarten, sie etwa in ausgeprägter Genreliteratur gehäuft zu

finden. Angefangenmit den RäubernundWerther sind sie aber der klassischen

und kanonisierten Literatur keineswegs fremd.

So scheint es sinnvoll, auch hier die Nutzerinnenperspektive zu verfol-

gen mit der Frage, welche medialen Konstellationen alltagsästhetische Re-

zeption begünstigen. Man denke etwa an den zunehmend schwierigen Stand

des Unterhaltungslesens. Material zum Hören und Anschauen wird zuneh-

mend vorgezogen, weil und wo es zur genussvollen, zumindest stimmungs-

fördernden Hintergrundrezeption und zur geteilten Wahrnehmung taugt.

Das gilt für kürzere Musikstücke wie für Hörtexte und Hörspiele. Der Li-

teraturwissenschaftler Erich Schön (1998: 53) hat bereits vor langem vermu-

tet, dass die Unterhaltungsfunktionen der Belletristik von audiovisuellen Er-

zählungen übernommen werden.31 Der Boom von TV-Serien-Genres wie von

narrativ strukturierten Computerspielen weist in diese Richtung. Schriftlich-

keit schrumpft tendenziell zumMedium für Sach- undGebrauchstexte (wobei

auch hier Video-Tutorials Boden gewinnen). Das Argument, wonach schöne

Literatur aufwändigere Beteiligung der Einbildungskraft verlange als audio-

visuell präsentierte Geschichten, hat zweifellos Substanz. Es beeindruckt aber

vor allem jene, die Anstrengung als solche schätzen. Mit der pragmatischen

Kalkulation von Aufwand und Ertrag ist die Wirkweise von Ton und Bild bes-

ser vereinbar.

Dass massenmediale Verbreitung ein Merkmal von Massenkunst ist,

klingt zunächst trivial – wenngleich historisch ›Massenhaftigkeit‹ von Fall zu

Fall bestimmt werden muss. Auch fraglos populäre Künste wie Zirkus und

31 Zu den Vorteilen des Sehens gegenüber dem Lesen vgl. auch Frey (2017: 97-100).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Schönes alltäglich erleben

Varieté oder Event- und Landschaftsgestaltung entfalten heute Breitenwir-

kung sekundär, über mediale Präsentation.Wer hat schon die weltbekannten

Freiland-Installationen von Christo und Jeanne-Claude selbst begehen kön-

nen? Doch meint massenmediale Verbreitung mehr als Vermittlung über

technische Geräte. Seit etwa 1900 haben sich Praxismuster, Kompetenzen

und ganze Dispositive (Hickethier 2010: 186-202) der Nutzung von AV-Medien

herangebildet, die im strengen Sinn zu den Gewohnheiten des Alltags ge-

hören. Ästhetische Ko-laborationen, die solche Wahrnehmungsroutinen

nutzen, haben gefühlt eine überlegene Bilanz von Aufwand und ästheti-

schem Vergnügen (Frey 2017). Der große Bildschirm, gut sichtbar und meist

ein wenig exponiert platziert, bietet sich zu Hause an; passgenaue kabellose

Kopfhörer sind vielen schon beinahe Teil des Körpers. Tragbare Bildschirme

werden im Minutentakt konsultiert. Unterhaltungsangebote, die sich hier

einpassen, verlangen weniger mentalen wie physischen Aufwand.

Neuere Daten zur Mediennutzung erfassen gerade die ›alltäglichen‹ Prak-

tiken, denen unser Hauptaugenmerk gilt.32 Mit den ›gängigen‹ Medien ver-

bringen die Bundesbürgerinnen ab 14 Jahren imDurchschnitt täglich »brutto«

knapp neuneinhalb und »netto« gut acht Stunden (Breunig/Handel/Kessler

2020: 412f.). Das entspricht etwa der Hälfte der gesamten Wachzeit. »Brut-

to« und »netto« sind bei Zeitangaben nicht selbsterklärend, in diesem Fall je-

doch aufschlussreich. Die Befragten hatten nämlich in erheblichem Umfang

mehrere Medien zur gleichen Zeit genutzt – immerhin länger als anderthalb

Stunden. Die parallele Ausführung von Tätigkeiten (Klassiker sind ›Bügeln

und Fernsehen‹ und ›Autofahren und Radiohören‹) gilt schon lange als In-

strument ›vertiefter‹ Zeitnutzung. Inzwischen werden zunehmend mehrere

Medien nebeneinander gebraucht, und zwar von Jüngeren deutlich häufiger

als von Älteren33 – ein Beleg für die oben angesprochene Erweiterung von

32 Der Fokus auf das massenhaft Praktizierte hat allerdings seinen Preis. Viele ästhe-

tische Praktiken, die gerade wegen ihrer ›Seltenheit‹ in der ›breiten Bevölkerung‹

kulturwissenschaftlich hoch interessant sind, erscheinen hier ebenso wenig wie die

›Hochkultur-Routinen‹ des zahlenmäßig vergleichsweise kleinen Publikums mit ho-

hen Bildungsabschlüssen.

33 »Die parallele Mediennutzung der 14- bis 29-Jährigen beträgt inzwischen exakt zwei

Stunden pro Tag und damit fast eine ganze Stundemehr als vor fünf Jahren« (Breunig/

Handel/Kessler 2020: 413).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 111

Wahrnehmungsfähigkeiten und Routinen angesichts multipler Medienange-

bote.34

Täglich nutzen zwischen 5 und 24 Uhr 86 Prozent der Bevölkerung ab 14

Jahren Bewegtbildangebote (Dauer ca. dreieinhalb Stunden) und 82 Prozent

Audioangebote (Dauer ca. drei Stunden). Streaming in Bild und Ton expan-

diert schnell. An Lesestoffen erreichen gedruckte Zeitungen und Zeitschriften

22 Prozent, Artikel und Berichte im Netz 17 Prozent, gedruckte Bücher 15 und

E-Books drei Prozent (Nutzungsdauer zusammen knapp eine Stunde; Breu-

nig/Handel/Kessler 2020: 419, Tab. 3; 423, Tab. 6).

Bei einem nennenswerten Teil der Mediennutzung ist der Charakter nur

grob einzuschätzen. So schließen auch Informationssuche und Kommunika-

tion im Internet ästhetische Hintergrund- oder Mitwahrnehmung ein.35 Ins-

gesamt kommt eine vorsichtige Schätzung für die Gesamtbevölkerung auf

rund sechs bis sieben Stunden täglicher Nutzung, in der Sehen, Hören und

Lesenmit ästhetischemCharakter wahrscheinlich ist; unter den Jüngeren (14-

29 Jahre) sind es sieben bis acht Stunden. Davon kann man jeweils etwa die

Hälfte für geteilte undHintergrundwahrnehmung einerseits, ›fokussiert blät-

ternde‹ Rezeption andererseits annehmen.36 Drei bis vier Stunden täglich für

aufmerksame ästhetische Wahrnehmung – dieses kulturelle Faktum hat Ge-

wicht und verleiht dem Anspruchmassenmedial verbreiteter Künste, dieMas-

senkünste zu sein, Plausibilität.

Allerdings finden Texte der Massenkunst nicht zwangsläufig großen Wi-

derhall, nur weil sie leicht zugänglich sind. Wie bei allen Künsten endet der

größte Teil auch des massenmedialen Angebots – ökonomisch gesprochen –

34 Zum aufschlussreichen Spezialfall der Parallelnutzung mehrerer Bildschirmmedien

vgl. Göttlich/Heinz/Herbers (2017).

35 Breunig/Handel/Kessler (2020: 413) bezeichnen »Kommunikation, Suche, Transaktion

und Gaming« als »nicht-mediale« Nutzung und unterscheiden sie von ästhetisch re-

levantem Sehen, Hören und Lesen. Das muss man schon für Videospiele bezweifeln;

auch die Kommunikation bei Facebook oder Instagram schließt ein, dass man von An-

deren gepostete Bilder oder empfohlene Videos anschaut und -hört.

36 Bei der Verteilung des Mediengebrauchs über den Tag ist der Unterschied zwischen

Berufs- und Lernzeit einerseits, ›Freizeit‹ andererseits unverkennbar. Audioangebote

(als idealtypische Begleitwahrnehmung) finden ihre meisten Hörerinnen zwischen 6

und 17 Uhr; Filme aller Art (die üblicherweise fokussierte Aufmerksamkeit erhalten)

werden hauptsächlich zwischen 17 und 23 Uhr geschaut, mit dem Maximum (50-60

Prozent) zwischen 19 und 22 Uhr (Breunig/Handel/Kessler 2020: 426, Abb. 9). Die Jün-

geren, von denen viele noch in Ausbildung sind, und die Älteren ab 50 schauen mehr

Bewegtbildangebote als die Altersgruppe dazwischen (ebd.: 420).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Schönes alltäglich erleben

als Flop. Neben dem, was Öffentlichkeit und/oder Kritik als besonders gelun-

gen schätzen, gibt es überwiegend Standardware und nicht weniges, das zu

Recht schnell vergessen ist. Publikumserfolge kommen allerdings aus sämt-

lichen Kategorien! Massenkunst zu produzieren, heißt offenkundig nicht au-

tomatisch,Massen zu gefallen. Kreative und Kritiker wissen, dass es keine si-

cheren und dauerhaften Erfolgsrezepte gibt. Dennoch sind das Studium der

Machart und eine Diskussion um die Maßstäbe guter Unterhaltung sinnvoll.

Kaum etwas trägt mehr zur Qualitätssteigerung bei als lebhafte und kompe-

tente Kritik.

Massenkunst ist Alltagskunst – das wäre also ein extrem unterkomplexer

Befund. In der Behauptung stecken jedoch gerade mit Blick auf die Alltäg-

lichkeit ästhetischer Praktiken viele produktive Fragen.

Zwischenbilanz

In diesem Kapitel ging es um Grundstrukturen von ästhetischem Handeln

und Erleben unter Bedingungen der Alltäglichkeit, in der gewöhnlichen Le-

bensweise vieler. Ihr Tun wird auf den ersten Blick bestimmt von Routinen,

Wiederholungen, vom scheinbar Immergleichen. Eine genauere Betrachtung

alltäglicher Handlungsabläufe zeigt jedoch, dass sie stets Züge von Rückmel-

dung und Lernen, von Selbst-Bildung und sich optimierender Selbststeue-

rung aufweisen. Automatismen und reflektiertes Handeln schließen einander

nicht aus; sie werden im täglichen Tun verknüpft und sind daher gradualis-

tisch zu betrachten. KeineWiederholung ist ›stumpf‹ und völlig identisch mit

vorangegangenen Abläufen – das gilt ganz besonders für die Routinen ästhe-

tischer Interaktion.

Die Kennzeichnung von Alltäglichkeit durch Wiederholung und Automa-

tismen unterstellt meist ein niedriges Niveau von Aufmerksamkeit und Re-

flexion. Ästhetische Praktiken, so wird gefolgert, könnten unter solchen Be-

dingungen nur beschränkt und defizitär sein. Neuere Studien argumentieren

hingegen, dass unter den Bedingungen der Moderne Aufmerksamkeit not-

wendig ›verteilt‹ werdenmüsse und ›Zerstreuung‹ der ›Versenkung‹ in einzel-

ne Aufgaben überlegen sei. Eine holistische Ästhetik, die nur die aufwändige

Erschließung ganzer ›Werke‹ anerkenne, verfehle die inzwischen dominie-

rende ästhetische Praxis nach dem Prinzip »die Summe der Teile ist mehr

als das Ganze« (Maye 2019: 8, 74, passim). Ein Verständnis alltagsästhetischer

Wahrnehmung als ›lockeres Erleben‹ könnte diesemWandel gerecht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Alltäglichkeit, Alltagspraktiken, Alltagsästhetik 113

Als grundlegendes Merkmal alltäglichen Handelns wurde dessen prag-

matische Orientierung herausgearbeitet. Die Ausrichtung auf leibliches und

effektives Wirken in der unmittelbaren Umwelt und die Orientierung an de-

ren Relevanzen kennzeichnen auch Praktiken und Routinen eines alltäglichen

Umgangs mit Möglichkeiten zu ästhetischem Erleben. Das wird vor allem

in zwei Dimensionen sichtbar. Zum einen finden wir verbreitet Erwartun-

gen und Handlungsmuster, die aufmöglichst effektive Erzeugung der angenehmen

Empfindungen positiven ästhetischen Erlebens zielen. Dazu werden ›kurze Wege‹

gesucht und gegangen. Sinnlich eindrucksvolle und gut aufnehmbare Ange-

bote, massenmediale Zugänglichkeit und gespürte Beteiligung des Körpers

spielen eine wichtige Rolle. Routinierte Orientierung an bewährtem Know-

how, Anwendung habitualisierter Rezepte, Vergleichslernen als nicht inten-

dierter Nebeneffekt – solche Praxismuster liegen offenbar ›Laien‹ jeglichen

Bildungsgrads und jeglicher Profession im Umgangmit Möglichkeiten ästhe-

tischen Erlebens nahe. In der Konkurrenz mit anderen Vergnügungsformen

wie mit anderen ästhetischen Praktiken behauptet sich diese Alltagsästhetik

bisher als für die Beteiligten ausgesprochen befriedigend.

Zum anderen wurde Habermas’ These aufgegriffen, dass das wahrge-

nommene Eingehen auf empfundene Lebensprobleme und Relevanzordnungen

Auswahl und Bewertung ästhetischer Angebote in Kontexten der Alltäglich-

keit erheblich beeinflusst. Was in der Lebenswelt und damit auch in den

Bezirken ästhetischen Erlebens als bedeutsam gilt, wurzelt im Alltag und

seinen Prioritäten; daraus entstehen ganze »Landkarten der Bedeutung«,

»mattering maps« (Bargetz 2015: 173f.). Kunst, die Nutzerinnen erkennbar

›angeht‹, findet deswegen positiven Widerhall. Ob uns etwas ›angeht‹, hängt

keineswegs nur von sprachlich formulierbaren Themen und Aussagen ab.

Auch Stimmungslagen, Farbigkeiten, Klangqualitäten, Kameraeinstellun-

gen und Rhythmen des Filmschnitts vermitteln, ob ein Text uns in einer

bestimmten Lebenssituation ›angehen‹ kann oder nicht.

Von hier aus erkennt man – gewissermaßen als Gegenpol – grundlegen-

de Muster einer ›Expertinnenästhetik‹. Eine gewisse Zentralität hat dort die

Norm aktiven ›Einklammerns‹ und Ausschließens all dessen, was Wissen-

schaftlerinnen, Künstler, Kritikerinnen bei ihrer professionellen Tätigkeit mit

Wissensbeständen, Relevanzen und emotionalen Einstellungen des gewöhn-

lichen Lebens verbinden könnte.37

37 Felski (2020) ergänzt, dass derartige Normen nicht dem Anliegen der Literaturwissen-

schaft entsprechen und auch faktisch nicht eingehalten werden. Keine Forschung sei

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Schönes alltäglich erleben

Das sind noch recht pauschale, aber vielleicht doch plausible Zusammen-

hänge. Sie legen nahe, bei der Untersuchung gängiger ästhetischer Praktiken

auf strukturelle Übereinstimmungen und Homologien zu den Handlungs-

und Einstellungsmustern von Alltäglichkeit zu achten. Aus meiner Sicht liegt

hier der Schlüssel zumVerständnis der skizzierten Alltagsästhetik und der sie

prägenden pragmatischen Routinen. Nicht zuletzt ist von hier aus zu verste-

hen, wieso die ›Expertinnen des Alltags‹ ihre massiv kritisierten ästhetischen

Gewohnheiten als selbstverständlich und befriedigend empfinden und gegen

Herabsetzung und gefühlte ›Umerziehung‹ verteidigen.

frei von persönlichem, emotionalem Engagement. »The difference between academic

and lay audiences is not one of detachment versus attachment; it is, rather, the differ-

ence between attachment to an object and attachment to a method« (ebd.: 133).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004 - am 12.02.2026, 16:15:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

