Die menschliche Natur als Ursprung
okologischer Zerstorung
Sait Faiks Letzte Vogel als literarische Prophezeiung

Simge Yilmaz

Visionen einer nicht mehr bewohnbaren Erde sind sowohl in der Populirkultur als
auch in philosophischen, politischen, ethischen und wissenschaftlichen Debatten
prisent. Oft begegnen sie dort entlang einer diszipliniren Vielfalt, die von der Oko-
logie und Anthropozinforschung bis hin zu Post- und Transhumanismus reicht. In
einem Beitrag, der 2018 im Guardian veroffentlicht wurde, erzidhlt Douglas Rushkoft
von einem Treffen, das er mit wohlhabenden Herren iiber die Zukunft der Technolo-
gie hatte. Fiir die anwesenden Herren (»yes, all men«, betont Rushkoff) machten die
Besiedlung des Mars, die Ubertragung des menschlichen Verstandes auf Computer,
die Umkehrung des Alterungsprozesses die Welt nicht unbedingt zu einem besse-
ren Ort. Die Herrschaften strebten daher einen Austausch mit Rushkoff an. Dabei
sollte es darum gehen, wie man sich auf eine digitale Zukunft vorbereitet und vor
Gefahren wie dem Klimawandel, dem Anstieg des Meeresspiegels, Massenmigra-
tionen, globalen Pandemien, der Erschépfung der Ressourcen usw. schiitzen kann.
Fazit des Treffens fiir den Autor: »established business interests only saw new po-
tentials for the same old extraction«’.

Im Jahr, in dem diese Debatte publik gemacht wurde, argumentierten Raj Patel
und Jason W. Moore, ebenfalls im Guardian, dass sich die Unterscheidung zwischen
»uns« und »ihnen« im Kapitalismus in eine Grenze zwischen Gesellschaft und Na-
tur verwandelt habe. Sie wiesen darauf hin, dass durch die Gegeniiberstellung von
Natur und Gesellschaft aufgrund von Kolonialismus und Sklaverei alles, was als die
Anderen galt, d.h. alles, was in dieser Gleichung der »Natur« entsprach, einer Miss-
handlung unterworfen wurde: »enslaved and indentured Africans, Asians, indige-
nous peoples and virtually all women became part of snature« — and treated cheaply
as a result.«*

1 Rushkoff 2018.
2 Patel/Moore 2018.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels

Im Zentrum beider Diskurse steht eine Kritik daran, dass diejenigen, die iiber
Kapital und Machtverfiigen, eine scharfe Trennlinie zwischen sich und anderen ge-
zogen hitten — eine Trennlinie, die oft dem Menschen, den Tieren, der Natur und
hiufig allen zusammen gleichermafien schade. Dieser Kritikpunkt fithrt dann wei-
ter zu der Ansicht, dass Grofunternehmen, Fabriken und Staaten die Hauptverur-
sacher systematischer Schiden an der Natur, den nichtmenschlichen Tieren, den
Ressourcen und der Erde sind.

In einem weiteren journalistischen Beitrag, der den beiden oben genannten ih-
nelt, weist Derrick Jensen auf das Problem hin, dass die industrielle Wirtschaft den
Planeten nicht durch ein einfaches Leben vor dem Tod bewahren kénne.> Obwohl
der Schaden, den einzelne Menschen der Natur zufiigen, im Vergleich zu den Aus-
wirkungen grofier Industrien unbedeutend erscheine, 6ffnet jede Sichtweise, die
den Menschen ins Zentrum des Lebens, des Universums und der Natur stellt, letzt-
lich die Tiir zur Schidigung all dessen, was nicht menschlich ist — unabhingig da-
von, ob dies durch Individuen oder Unternehmen geschieht.

Vor dem Hintergrund der oben skizzierten aktuellen Debatten werfe ich nun
einen etwas genaueren Blick auf eine tiirkische Erzihlung, die sich mit den Trenn-
linien befasst, die entstehen, wenn der Mensch sich selbst in den Mittelpunkt stellt.
Dabei werde ich im vorliegenden Beitrag die vom Menschen verursachten Schiden
an der Natur aus einer alternativen Perspektive beleuchten. Hierzu stelle ich die
Kurzgeschichte Die letzten Vigel (tiirkisch: Son Kuglar, 1952) des tiirkischen Schrift-
stellers Sait Faik (1906-1954) vor, die klar im okologischem Bewusstsein verfasst
wurde, noch bevor die Okokritik als eine literatur- und kulturwissenschaftliche
Analysemethode etabliert war.

Obwohl Sait Faiks Erzihlung ein frithes Beispiel fiir einen literarischen Text dar-
stellt, der mit einem klaren Umweltbewusstsein verfasst wurde, geht es in ihr nicht
um die Darstellung einer Apokalypse aufgrund von Klimakrisen oder Naturkata-
strophen. In Die letzten Vogel wird die Klimakrise zwar nur implizit und aus der Di-
stanz im Zusammenhang mit der Umweltzerstorung heraufbeschworen, doch wird
der Mensch eindeutig als ihre Ursache dargestellt. In diesem Sinne unterscheidet
sich die Erzihlung deutlich von den Klimafiktionen, die nach den 1970er Jahren Auf-
merksambkeit erregten. Sie ist weitaus einfacher, reiner, schlichter und dadurch ei-
gentlich auch klarer. Zudem sind die Bésen in Sait Faiks Erzihlwelt keine iiberrei-
chen Menschen.

Was diese Erzdhlung fiir den vorliegenden Beitrag besonders relevant macht,
ist, dass die Tiirkei die Modernisierungs- und Industrialisierungsprozesse auf eine
Weise erlebte, die sich von Europa und den USA unterscheidet. Das Land hat zu-
dem kein koloniales Gedichtnis. Trotz dieser besonderen kulturellen und histori-
schen Konstellation zeigt sich jedoch eine Gemeinsamkeit mit der industrialisier-

3 Jensen 2009.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simge Yilmaz: Die menschliche Natur als Ursprung dkologischer Zerstdrung

ten Welt: Eine Form des Anthropozentrismus, verstanden als Menschenzentriert-
heit, tritt letztlich in den Vordergrund. Wie Ursula Heise beschreibt, »steht der Be-
griff des Anthropozentrismus im Zentrum vieler kokritischer Ansitze«, insbeson-
dere im Hinblick auf »die Frage, wie das Menschliche in der Lit.[eratur] und Kultur
im Verhiltnis zu anderen Lebensformen und Seinsweisen definiert und dargestellt
wird«*. Diese Perspektive bietet einen Ansatz, um den Fokus auf das Menschliche in
Sait Faiks Kurzgeschichte als Ausdruck eines solchen Anthropozentrismus zu ver-
stehen, der sich auch in der kulturellen Dynamik der Tiirkei zeigt.

Sait Faiks Platz in der modernen tiirkischen Literatur

Sait Faik, nach der Einfithrung der Familiennamen in der Tiirkei Sait Faik Ab-
astyanik, gilt als fithrender Vertreter modernen Kurzprosa in der tiirkischen
Literaturgeschichte. Mit seiner lockeren Sprache und Darstellungsweise ist es
ihm gelungen, einen Stil des Geschichtenerzahlens zu schaffen, der im tiirkischen
Literaturrepertoire seiner Zeit einzigartig war.

Um die Einzigartigkeit seiner literarischen Kunst nachvollziehen zu kdnnen,
wire es angemessen, einige einleitende Worte zur Entstehungsphase der modernen
tiirkischen Literatur insgesamt anzufiihren. Gattungen wie Roman, Kurzgeschich-
te und Novelle traten in der tiirkischen Literatur erst in der spatosmanischen Zeit
hervor, genauer gesagt mit dem Beginn der sogenannten Tanzimat-Periode im
Jahr 1839 statt, die Reformen nach westlichem Vorbild brachte. In dieser Zeit wurde
die Leserschaft durch Ubersetzungen vorwiegend aus dem Franzésischen mit bis
dahin zum Teil unbekannten literarischen Genres vertraut gemacht. Auch der erste
tiirkische Roman wurde in dieser Zeit geschrieben.®

Was der Autor in sein literarisches Umfeld neu einbrachte, war vielmehr eine
Erzihltechnik, die am Stil Tschechows geschult war. Wie der Literaturkritiker Fethi
Naci festhilt, lassen sich Sait Faiks innovatives Erzihlen sowie seine Abkehr von
kiinstlerischen Regeln vor Sait Faik bei keinem anderen tiirkischen Autor beobach-
ten.® Dem Literaturiibersetzer Gerhard Meier zufolge, der Sait Faiks Erzihlsamm-
lung Geschichten aus Istanbul fiir die Reihe Manesse-Weltliteratur iibersetzte und
herausgab, beschreibt Sait Faik das Leben armer, einfacher Menschen, ohne sich
den Vorgaben des sozialistischen Realismus oder dem sogenannten Dorfroman zu
unterwerfen.’ Sait Faik bevorzugt im Unterschied zu diesen Stilen offene Schliisse

4 Heise 2013, 155.

5 Einen detaillierten deutschsprachigen Uberblick iiber den Anfang der modernen tiirkischen
Literatur findet sich bei: Moran 2012.

6 Naci1998, 27.

7 Meier 2012, 371f.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.

185


https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels

und bietet seinen Leserinnen und Lesern bewusst keine vollstindigen Geschich-
ten, sondern Ausschnitte aus dem alltiglichen Leben.® In vielen von Sait Faiks
Kurzgeschichten spiegelt sich sein »verletztes Gerechtigkeitsempfinden« wider,
das eine der stirksten Triebfedern fiir sein Schreiben war.® Sait Faik wird eine
Pionierrolle zugeschrieben. Und zwar soll er dazu beigetragen haben, die tiirkische
Literatur in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts von iiberkommenen Strukturen
zu befreien.®

Was Sait Faik fiir den vorliegenden Beitrag relevant macht, ist, dass er auch der
Natur grofie Beachtung schenkt. Er verleiht der Natur zwar nicht direkt Agency,
riickt sie jedoch auch nicht in den Hintergrund seiner Erzihlwelt. Wie in der For-
schungsliteratur wiederholt dargelegt worden ist, zeigt sich in Sait Faiks Kurzge-
schichten aus den Jahren 1936, 1939 und 1940 eine »impressionistische« Haltung ge-
geniiber Mensch und Natur." In der spiteren Phase seines kiinstlerischen Schaf-
fens, zu der auch die Erzahlung Die letzten Vigel aus dem Jahr 1952 gehort, gibt Sait
Faik seine idealisierte Sicht auf die Menschheit auf. Er nimmt die Menschheit nicht
mehr als homogenes Ganzes wahr, sondern sieht jeden als Individuum. Zu dieser
Zeit verliefd der Autor die Stadt und lief3 sich auf der Insel Burgaz, einer der Prin-
zeninseln vor der Kiiste Istanbuls, nieder.”” Dort lebte er als »Einzelginger«”. Die
Insel war fiir ihn eine Art »Fluchtort«™, sie gewihrte ihm eine kritische Distanz zur
Stadt.

Die Tatsache, dass die meisten von Sait Faiks Erzidhlungen auf der Insel Burgaz
spielen, ist die Grundlage fiir die Moglichkeit, sie einer 6kologischen Lesart zu un-
terziehen. Der Literaturkritiker und Hochschullehrer Sitha Oguzertem erkennt in
Sait Faiks Poetik »a sensitive concern for ecology and locality«”. Nach Gerhard Mei-
er sind Sait Faiks 6kologisch inspirierte Texte zwar heute noch aktuell, jedoch zih-
len sie literarisch nicht zu seinen stirksten. In diesen Erzihlungen sei eine Unruhe
vorherrschend, die den Autor zum Schreiben bringe.’® Doch dieser »Unfriede« sei
weder von einer sich ankiindigenden Apokalypse noch gar aus einer bevorstehenden
Klimakatastrophe hervorgerufen. Was Sait Faik zum Schreiben treibt, sind immer
Menschen. Es kann ihre Eitelkeit, ihr Ubereifer, ihr Ehrgeiz, ihre Angst sein. Die
Natur und alles, was zur Natur gehort, wie z.B. Tiere, der Wechsel der Jahreszeiten

8 Meier 2012, 378.

9 Meier 2012, 379.

10 Meier 2012 379.

11 Tanzimat'tan Bugiine Edebiyatcilar Ansiklopedisi 2003, 3.
12 Tanzimat'tan Bugiine Edebiyat¢ilar Ansiklopedisi 2003, 4.
13 Meier 2012, 376.

14 Meier 2012, 377.

15 Oguzertem 2004, xxiii.

16 Meier 2012, 377.

17 Meier 2012, 377.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simge Yilmaz: Die menschliche Natur als Ursprung dkologischer Zerstdrung

usw., treten also nicht unabhingig vom Menschen in Sait Faiks Erzihluniversum
ein. Gerade deshalb reflektiert der besondere Fokus auf den Menschen und die N&-
he zur Natur in Sait Faiks Geschichten, die bei seinen literarischen Zeitgenossen
nicht zu finden sind, den Ubergang von einer traditionellen »Menschenliebe« zu ei-
nem Anthropozentrismus im Sinne einer menschenzentrierten Auffassung.

Der Mensch als das Bose

Mit diesem Hintergrundwissen scheint es nun angebracht, die Erzahlung Die letz-
ten Vogel niher zu betrachten. In ihr schildert der Erzihler, ein Inselbewohner, zu-
nichst den Wechsel der Jahreszeiten auf dem Eiland. Dabei vermittelt er den Ein-
druck, dass Fliegen, Bienen, Katzen und Hunde ruhig und friedlich vor sich hinleb-
ten. Im weiteren Verlauf der Erzihlung beschreibt er, wie die Inselbewohner Végel
jagen und essen, ihren Kindern beibringen, wie man Vogel fingt, und wie sie das
Griin entlang der Straflenrinder entwurzeln, um es in ihren eigenen Girten zu nut-
zen. Er schliefSt mit der Erkenntnis, dass die Menschen den Kindern eine hissliche
Welt hinterlassen werden. Anschliefend schildert der Erzihler den Ubergang der
Jahreszeit auf der Insel, indem er ihn personifiziert und ihm menschliche Eigen-
schaften zuschreibt:

»Wenn der Winter, um sich tiberall auf der Insel festzusetzen, all seine Winde auf-
bietet, den aus Nordost und Nordnordost, den Ost-, den Westnordwest und den
Nordwestwind, sitzt am anderen Ufer der Sommer wie eine betriibte Auswande-
rin, die ihre Siebensachen noch nicht gepackt hat.«'®

Hier wird der Winter metaphorisch als eine Kraft beschrieben, die sich iiberall auf
der Insel festsetzt. Diese Beschreibung vermittelt den Eindruck, dass der Sommer
widerwillig dem Winter weicht. Winter und Sommer sind wie Kinder, die miteinan-
der spielen und versuchen, sich gegenseitig zu fangen. Die poetische Sprache und
die bildhafte Darstellung, die auch den spielerischen Ton verstirken, erzeugen ei-
ne Atmosphdire der Verdnderlichkeit. Man spiirt bereits, dass Menschen gegen diese
Veranderlichkeit nichts tun kénnen. Tatsichlich erweckt diese Kurzgeschichte zu-
nichst den Eindruck, dass die Natur michtig ist, im Vordergrund steht und vom
Menschen unbeeinflusst bleibt. Doch im weiteren Verlauf der Erzihlung wird deut-
lich, dass der Eingriff des Menschen diese Stirke und Harmonie vernichtet. Und
diese Zerstérung wird von da an zu einem wichtigen Anliegen der Erzihlung.

Die Gegeniiberstellung der Welt des Nicht-Menschlichen und der Zivilisation
des Menschlichen geht aus dem nachfolgenden Zitat eindeutig hervor:

18 Sait Faik 1991, 47.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.

187


https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels

»Uber die Holztische dieses winzigen Hauschens, nicht weiter als fiinf bis zehn
Meter oberhalb einer kleinen Bucht und gerade so grofd wie die Terrace eines
Hochhauses, krabbeln noch immer die Ameisen. Noch immer setzen sich die
Fliegen rings um die Kaffeetassen. Jedes Gerdusch ist verstummt. Manchmal
kommt aus dem Himmel das Dréhnen eines Flugzeugs.«"’

Die kleinen Lebewesen, Ameisen und Fliegen, weisen nicht unbedingt auf die Be-
deutung von Biodiversitit und 6kologischer Interaktion hin, sondern aufihren Platz
in der menschlichen Welt. Eine Ameise krabbelt iiber einem Holztisch, eine Fliege
fliegt iber eine Tasse, wihrend ein Flugzeug am Himmel ist. Dieser visuell duflerst
starke Moment erinnert an die gegenseitige Durchdringung in der heutigen For-
schung des Posthumanismus®. In dem Sinne kénnte man auch die Materialitit der
Holztische fiir eine Verbindung zur Umwelt halten, wihrend das Gerdusch des Flug-
zeugs als Kontrast zur Stille sowie Spontaneitit der Natur dient. Es reprisentiert die
moderne Technologie und den menschlichen Fortschritt, der oft auf Kosten der Um-
welt geht. Der Holztisch; die Ameisen, die darauf herumkrabbeln; die Tasse, die der
Mensch benutzt und in der er seine Keime hinterlisst; die Fliegen, die auf der Tasse
herumkrabbeln und mit den Keimen des Menschen und der Tasse interagieren: In
dieser Szene kann man tatsichlich ein Spektrum erkennen: Eine Seite ist fest mit
der Erde verbunden, wie ein Baumstamm, wihrend die andere bis hin zu Cyborgs
reicht oder in diisteren Szenarien sogar transhuman wird.

Die Natiirlichkeit dieser Szene, die Spontaneitit und die Verflechtung des Le-
bensflusses sind triigerisch. Der Erzihler beschreibt im weiteren Probleme, die die-
se Spontaneitit untergraben: »Zu dieser Zeit hatten frither viele Vogel diese Insel
angesteuert. Thr Zwitschern wollte dann kein Ende nehmen. In ganzen Scharen fie-
len sie herab, flogen von Baum zu Baum. Nun waren sie schon zwei Jahre lang nicht
gekommen.«*" Nach dieser Beobachtung, die eine Verinderung auf der Insel fest-
stellt, erwihnt der Erzihler, dass die Menschen die Vogel, die auf die Insel kommen,
brutal jagen:

»Im nahenden Herbst beobachtete ich, wie einige Leute, grof und klein, mit Kafi-
geninderHand geradewegs den einzigen Higel der Insel hochstiegen. Mirdrehte
es das Herz um. [...] Die freien Vogel folgten scharenweise dem Ruf des Lockvo-
gels im Kafig, dieser Stimme der Freundschaft, der Kameradschaft, der Einsam-
keit. Das auf der Wiese im Schatten eines anderen Baumes versammelte Manns-
volk, alt und jung, wartete eine Weile. Dann schlich es langsam zu dem Baum,

19 Sait Faik 1991, 48.

20 Im Beitrag verwende ich den Begriff des Posthumanismus im Sinne von Rosi Braidotti (2014),
der eine kritische Auseinandersetzung mit traditionellen, anthropozentrischen Konzepten
des Menschseins umfasst und neue, nicht-menschliche Perspektiven einbezieht.

21 Sait Faik 1991, 49.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simge Yilmaz: Die menschliche Natur als Ursprung dkologischer Zerstdrung

in dem die Vogel in Schwirmen eingefallen waren. Wahrend sich vier, finf Vogel
aus dem Leim befreien konnten und fiirs erste einmal zum nachsten Leim flogen,
sammelten die Manner die Vogel ein, jedes dieser winzigen Kerlchen ein Wunder
der Natur, und durchbissen ihnen auf der Stelle die Kehle. Noch halb am Leben
fingen sie schon mit dem Rupfen an.«*>

Die Szene prisentiert in optisch beeindruckender Weise das brutale Toten der Vogel
als Symbol fiir die zerstorerische Beziehung zwischen Mensch und Nicht-Mensch.
Es bricht den Leserinnen und Lesern das Herz zu wissen, dass die Unschuld und
das Vertrauen der in eine Falle gelockten Vogeln ausgenutzt werden, was unter an-
derem eine fehlende ethische Reflexion im Umgang mit der Natur zeigt. Ahnliches
wird im oben erwihnten Guardian-Artikel »How the chicken nugget became the true
symbol of our era« hervorgehoben, wo es heifdt: »When humans can be treated with
such little care, it’s not surprising that other animals fare even worse under capital-
ism, especially the ones we end up paying to eat.« Besonders bedeutsam ist, dass
die Erwachsenen die Kinder zur Vogeljagd mitnehmen und sie dadurch daran ge-
wohnen, Tiere als Jagdobjekte zu betrachten. So sind Kinder in die Zerstérung der
Landschaft involviert. Die an dieser Stelle dargestellten Menschen téten zudem die
Vogel nicht aus einem Bediirfnis nach Nahrung. Dies spiegelt exakt eine anthropo-
zentrische Weltanschauung wider.

Der Erzihler, der uns im Vorfeld iiber der Ausdiinnung der Vogelpopulation auf
der Insel informiert hat, zieht aus der oben besprochenen Szene den Schluss, dass
es eine riicksichtslose Ausbeutung der Ressourcen, eine Zerstorung des Gleichge-
wichts der Natur und einen Verlust der Artenvielfalt gebe, wobei er zugleich an das
Gewissen der Leserin bzw. des Lesers appelliert. So zeigt sich eine tiefe Entfrem-
dung von der Natur, da die eigenen Lebensrechte und die Rolle der Végel im 6kolo-
gischen System nicht anerkannt werden. Doch das Anliegen der Erzihlung hierbei
ist vermutlich nicht, das Lebensrecht aller Arten zu verteidigen, sondern die Aus-
wirkungen des menschlichen Eingriffs in die Natur in den Vordergrund zu riicken.

Die Szene stellt auch den Moment dar, in dem die Verflechtung im posthuma-
nistischen Spektrum, die zu Beginn der Erzihlung geschildert wird, zerstort wird.
Wihrend der Erzahler mit Bedauern schildert, wie die Inselbewohner fast geniiss-
lich mit ihren Kindern auf Vogeljagd gehen, wendet er sich Konstantin zu, der als
Ridelsfiihrer dieser Vogeljager angesehen werden kann. Er beschreibt diesen Mann
mit sichtbarer Abscheu und Hass. Dieser Mann ist in der Erzdhlwelt fast so etwas
wie eine Bruchstelle, an der das obenerwihnte rhizomatische Beziehungsspektrum
zerbrochen ist:

22 Sait Faik 1991, 49.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.

189


https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels

»Er hiefd Konstantin. [...] Wie seine Chromzidhne, [sic!] blitzen vor Freude (iber das
Reisgericht, das er aus den winzigen gelbbraunen Fleischballchen um die Sklet-
te [sic!] herum zubereiten wiirde, und wie er den Vogeln die Képfchen abrif, das
mufdte man gesehen haben [..]. Und dabei war er sonst ruhiger, seinen Reichtum
nicht zur Schau stellender, bescheidener Mann [...]. Die Bekannten und Nachbarn
mochten ihn. [..] Im Herbst jedoch verwandelte er sich unversehens in eines die-
ser Ungeheuer. [..] er blickte sich um, zwinkerte mit den Augen, zeigte, wenn er
einen Bekannten entdeckte, zum Himmel und meinte: >Die Beilagen zu unserem
Reis sind gekommen.«??

Um kurz auf die Diskussion im oben erwihnten Guardian-Artikel iiber die Vorherr-
schaft der Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur in der Welt der post-
industriellen Revolution zuriickzukommen, befindet sich Konstantin in einem jun-
gen, noch nichtindustrialisierten Staat, in dem das 6kologische Gleichgewicht nicht
zur politischen, wissenschaftlichen, kulturellen, wirtschaftlichen Debatte steht und
in dem das Bewusstsein, dass die Natur durch menschliche Eingriffe zerstort wer-
den kann, gering ist. Daher gilt das folgende Zitat aus dem Guardian-Artikel nicht
fiir die Industrialisierung sowie Globalisierung im Istanbul von 1950, wo Konstantin
lebte, sondern fiir die um jeden Preis vorgenommene Positionierung des Menschen
im Zentrum:

»Animals have been at the centre of five centuries of dietary transformation,
which sharply accelerated after the second world war. The creation of the modern
world depended on the movement of cattle, sheep, horses, pigs and chickens
into the new world, reinforcing the murderous advance of microbes, soldiers and
bankers after 1492. Capitalism’s secological hoofprints, to use food scholar Tony
Weis’s well-turned phrase, has become radically globalised ever since.«**

Sait Faik also schafft diese Erzahlwelt in einer Gesellschaft, die den Kapitalismus
nicht wie die Europierinnen und Europier erlebt hat und deren koloniale Vergan-
genheit nicht durch geografische Entdeckungen geprigt war, aber letztlich ist das
Ergebnis, unabhingig von der Ursache und dem Prozess (Geschichte, Geografie,
Kultur, Bildung), die Herrschaft und triigerische absolute Macht des Menschen.
Nach dem Vogelfang beobachtet der Erzihler zufillig, wie vier Kinder die Pflan-
zen am Biirgersteig mit einem Spaten ausstechen und in einen Sack stecken. Der
Erzihler hebt hervor, dass es »arme, in Fetzen gehiillte Kinder«** waren. Wihrend
er selbst darauf achtet, die Pflanzen am Wegrand nicht zu beschidigen, rechtferti-
gen andere ihre Handlungen mit der Meinung eines reichen »Hollinders«, der den

23 Sait Faik 1991, 50f.
24 Patel/Moore 2018.
25  Sait Faik 1991, 53.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simge Yilmaz: Die menschliche Natur als Ursprung dkologischer Zerstdrung

Rasen als besonders hochwertig lobt. Diese Aussage unterstreicht die unterschied-
liche Wahrnehmung und Wertschitzung der Natur sowie die Tendenz, 6kologische
Eingriffe zu rationalisieren.

Ausgehend von diesen Beobachtungen und Erlebnissen kommt der Erzihler auf
tiberaus didaktische Weise zum folgenden Schluss:

»Sie [Menschen im Allgemeinen] erdrosselten die Vogel, trugen den Rasen ab,
und jetzt versinken die Wege im Dreck. Die Welt verdndert sich, meine Freunde.
[...] Eines Tages werdet ihr am Wegrand nicht mehr die dunkelgriinen Haare un-
serer Mutter Erde sehen. Nicht fir uns, aber fiir euch, Kinder, wird das schlimm
werden. Wir haben ja schon viele Végel, viel von der Mutter Natur gesehen.«<*

Sait Faik erkannte bereits frith die méglichen Auswirkungen des menschlichen Ein-
griffs in die Natur und thematisierte diese literarisch. Er stellte die Zerstérung der
Umwelt durch den Menschen als eine Entstellung der Natur dar und gab dabei den
Tieren literarisch Raum fiir Handlung und Bewegung. Gleichzeitig erzihlte er die
Geschichte, wie Kinder von Erwachsenen zu Menschen erzogen werden, die der Na-
tur aus materiellen Interessen Schaden zufiigen. Auf diese Weise wird den kom-
menden Generationen keine lebenswerte Welt hinterlassen.

Fazit

Zu Sait Faiks Zeit war ein einfacher Mensch in der Tiirkei noch nicht in der Lage,
sich eine Zukunft vorzustellen, in der privilegierte Klassen sich auf dem Mars, dem
Mond oder an anderen Orten niederlassen kénnen. Dem Erzihler ist bewusst, dass
es nur eine Welt bzw. Natur gibt, die zu schiitzen unsere Pflicht ist. In diesem Sinne
passt das, was Glotfelty, eine der fithrenden Okokritikerinnen, einmal formulierte,
perfekt zu Sait Faiks poetischem Universum:

»Literary theory, in general, examines the relations between writers, texts, and the
world. In most literary theory >the world«<is synonymous with society — the social
sphere. Ecocriticism expands the notion of the >world< to include the entire eco-
sphere.«”’

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass Sait Faik, der 1952 seine Umgebung be-
obachtete, nicht auf tiefgreifende Fragen wie die Folgen des Klimawandels, dessen
Auswirkungen aufdas tigliche Leben, die zwischenmenschlichen Beziehungen und
die Politik einging, sondern sich auf einfache Ursachen konzentrierte. Er reduzierte

26  Sait Faik 1991, 53.
27  Glotfelty 1996, xix.

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.

191


https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels

die Zerstorung der Natur auf die menschliche Natur selbst. Im Kontext heutiger De-
batten mag der einzelne Mensch zwar nicht in der Lage sein, die Natur allein zu ret-
ten oder die von grofRen Konzernen verursachte Zerstérung zu verringern, doch die
Tatsache, dass der Mensch sich selbst in eine privilegierte Position gegeniiber allem
Nicht-Menschlichen bringt, ist die Hauptursache vielen Ungliicks. Sait Faik konnte
eine solche Beobachtung bereits frith machen, da er in seiner Poetik den Menschen
in den Mittelpunkt stellte und seine Erzihlungen aus dieser Perspektive heraus ent-
wickelte.

Literatur

Rosi Braidotti, Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, itbers. von Thomas
Laugstien, Frankfurt a.M. 2014.

Sait Faik Abasiyanik, in: Tanzimat'tan Bugiine Edebiyatgilar Ansiklopedisi, Bd. I.
A-1. Istanbul 2003, 3-5.

Sait Faik, Die letzten Vogel, in: Sait Faik, Ein Punkt auf der Landkarte, ibers. von
Helga Dagyeli-Bohne/Yildirim Dagyeli, Berlin 1991, 47—-53.

Cheryll Glotfelty, Introduction. Literary studies in an age of environmental crisis, in:
Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in
literary ecology, Athens/London 1996, xv—xxxvii.

Ursula Heise, Ecocriticism/Okokritik, in: Ansgar Niinning (Hg.), Metzler Lexikon
Literatur- und Kulturtheorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe, Stuttgart/
Weimar 2013, 155—157.

Derrick Jensen, Forget Shorter Showers: Why personal change does not equal polit-
ical change, in: Orion Magazine July 07, 2009 https://orionmagazine.org/article
[forget-shorter-showers/ (Zugrift: 29.07.2024).

Gerhard Meier, Nachwort, in: Sait Faik Abasiyanik, Geschichten aus Istanbul, iibers.
von Gerhard Meier, Ziirich 2012, 367-380.

Berna Moran, Der tiirkische Roman: Eine Literaturgeschichte in Essays, Bd. 1: Von
Ahmet Mithat bis A. H. Tanpinar, iitbers. von Béatrice Hendrich (Mizin 22),
Wiesbaden 2012.

Fethi Naci, Sait Faik’in Hikayeciligi, Istanbul 1998.

Sitha Oguzertem, Introduction: Sait Faik’s Utopian Poetics and the Lyrical Turn in
Turkish Fiction, in: Talat S. Halman/Jayne L. Warner (Hg.), Sleeping in the for-
est. Stories and poems, trans. by Talat S. Halman. New York 2004, xv—xxx.

Raj Patel/Jason W. Moore, How the chicken nugget became the true symbol of
our era, in: The Guardian May 08, 2018, https://www.theguardian.com/news/20
18/may/o08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era (Zu-
griff: 29.07.2024).

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.



https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era

Simge Yilmaz: Die menschliche Natur als Ursprung dkologischer Zerstdrung

Douglas Rushkoff, How tech’s richest plan to save themselves after the apoca-
lypse, in: The Guardian July 24, 2018, https://www.theguardian.com/technolog
y/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity (Zu-
griff: 29.07.2024).

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36.

193


https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity

https://dol.org/10.14361/9783839436233-011 -

m 13.02.2026, 09:39:38.



https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

