
Die menschliche Natur als Ursprung 

ökologischer Zerstörung 

Sait Faiks Letzte Vögel als literarische Prophezeiung 

Simge Yılmaz 

Visionen einer nicht mehr bewohnbaren Erde sind sowohl in der Populärkultur als 
auch in philosophischen, politischen, ethischen und wissenschaftlichen Debatten 
präsent. Oft begegnen sie dort entlang einer disziplinären Vielfalt, die von der Öko

logie und Anthropozänforschung bis hin zu Post- und Transhumanismus reicht. In 
einem Beitrag, der 2018 im Guardian veröffentlicht wurde, erzählt Douglas Rushkoff 
von einem Treffen, das er mit wohlhabenden Herren über die Zukunft der Technolo

gie hatte. Für die anwesenden Herren (»yes, all men«, betont Rushkoff) machten die 
Besiedlung des Mars, die Übertragung des menschlichen Verstandes auf Computer, 
die Umkehrung des Alterungsprozesses die Welt nicht unbedingt zu einem besse

ren Ort. Die Herrschaften strebten daher einen Austausch mit Rushkoff an. Dabei 
sollte es darum gehen, wie man sich auf eine digitale Zukunft vorbereitet und vor 
Gefahren wie dem Klimawandel, dem Anstieg des Meeresspiegels, Massenmigra

tionen, globalen Pandemien, der Erschöpfung der Ressourcen usw. schützen kann. 
Fazit des Treffens für den Autor: »established business interests only saw new po

tentials for the same old extraction«1. 
Im Jahr, in dem diese Debatte publik gemacht wurde, argumentierten Raj Patel 

und Jason W. Moore, ebenfalls im Guardian, dass sich die Unterscheidung zwischen 
»uns« und »ihnen« im Kapitalismus in eine Grenze zwischen Gesellschaft und Na

tur verwandelt habe. Sie wiesen darauf hin, dass durch die Gegenüberstellung von 
Natur und Gesellschaft aufgrund von Kolonialismus und Sklaverei alles, was als die 
Anderen galt, d.h. alles, was in dieser Gleichung der »Natur« entsprach, einer Miss

handlung unterworfen wurde: »enslaved and indentured Africans, Asians, indige

nous peoples and virtually all women became part of ›nature‹ – and treated cheaply 
as a result.«2 

1 Rushkoff 2018. 
2 Patel/Moore 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

Im Zentrum beider Diskurse steht eine Kritik daran, dass diejenigen, die über 
Kapital und Macht verfügen, eine scharfe Trennlinie zwischen sich und anderen ge

zogen hätten – eine Trennlinie, die oft dem Menschen, den Tieren, der Natur und 
häufig allen zusammen gleichermaßen schade. Dieser Kritikpunkt führt dann wei

ter zu der Ansicht, dass Großunternehmen, Fabriken und Staaten die Hauptverur

sacher systematischer Schäden an der Natur, den nichtmenschlichen Tieren, den 
Ressourcen und der Erde sind. 

In einem weiteren journalistischen Beitrag, der den beiden oben genannten äh

nelt, weist Derrick Jensen auf das Problem hin, dass die industrielle Wirtschaft den 
Planeten nicht durch ein einfaches Leben vor dem Tod bewahren könne.3 Obwohl 
der Schaden, den einzelne Menschen der Natur zufügen, im Vergleich zu den Aus

wirkungen großer Industrien unbedeutend erscheine, öffnet jede Sichtweise, die 
den Menschen ins Zentrum des Lebens, des Universums und der Natur stellt, letzt

lich die Tür zur Schädigung all dessen, was nicht menschlich ist – unabhängig da

von, ob dies durch Individuen oder Unternehmen geschieht. 
Vor dem Hintergrund der oben skizzierten aktuellen Debatten werfe ich nun 

einen etwas genaueren Blick auf eine türkische Erzählung, die sich mit den Trenn

linien befasst, die entstehen, wenn der Mensch sich selbst in den Mittelpunkt stellt. 
Dabei werde ich im vorliegenden Beitrag die vom Menschen verursachten Schäden 
an der Natur aus einer alternativen Perspektive beleuchten. Hierzu stelle ich die 
Kurzgeschichte Die letzten Vögel (türkisch: Son Kuşlar, 1952) des türkischen Schrift

stellers Sait Faik (1906–1954) vor, die klar im ökologischem Bewusstsein verfasst 
wurde, noch bevor die Ökokritik als eine literatur- und kulturwissenschaftliche 
Analysemethode etabliert war. 

Obwohl Sait Faiks Erzählung ein frühes Beispiel für einen literarischen Text dar

stellt, der mit einem klaren Umweltbewusstsein verfasst wurde, geht es in ihr nicht 
um die Darstellung einer Apokalypse aufgrund von Klimakrisen oder Naturkata

strophen. In Die letzten Vögel wird die Klimakrise zwar nur implizit und aus der Di

stanz im Zusammenhang mit der Umweltzerstörung heraufbeschworen, doch wird 
der Mensch eindeutig als ihre Ursache dargestellt. In diesem Sinne unterscheidet 
sich die Erzählung deutlich von den Klimafiktionen, die nach den 1970er Jahren Auf

merksamkeit erregten. Sie ist weitaus einfacher, reiner, schlichter und dadurch ei

gentlich auch klarer. Zudem sind die Bösen in Sait Faiks Erzählwelt keine überrei

chen Menschen. 
Was diese Erzählung für den vorliegenden Beitrag besonders relevant macht, 

ist, dass die Türkei die Modernisierungs- und Industrialisierungsprozesse auf eine 
Weise erlebte, die sich von Europa und den USA unterscheidet. Das Land hat zu

dem kein koloniales Gedächtnis. Trotz dieser besonderen kulturellen und histori

schen Konstellation zeigt sich jedoch eine Gemeinsamkeit mit der industrialisier

3 Jensen 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simge Yılmaz: Die menschliche Natur als Ursprung ökologischer Zerstörung 185 

ten Welt: Eine Form des Anthropozentrismus, verstanden als Menschenzentriert

heit, tritt letztlich in den Vordergrund. Wie Ursula Heise beschreibt, »steht der Be

griff des Anthropozentrismus im Zentrum vieler ökokritischer Ansätze«, insbeson

dere im Hinblick auf »die Frage, wie das Menschliche in der Lit.[eratur] und Kultur 
im Verhältnis zu anderen Lebensformen und Seinsweisen definiert und dargestellt 
wird«4. Diese Perspektive bietet einen Ansatz, um den Fokus auf das Menschliche in 
Sait Faiks Kurzgeschichte als Ausdruck eines solchen Anthropozentrismus zu ver

stehen, der sich auch in der kulturellen Dynamik der Türkei zeigt. 

Sait Faiks Platz in der modernen türkischen Literatur 

Sait Faik, nach der Einführung der Familiennamen in der Türkei Sait Faik Ab

asıyanık, gilt als führender Vertreter modernen Kurzprosa in der türkischen 
Literaturgeschichte. Mit seiner lockeren Sprache und Darstellungsweise ist es 
ihm gelungen, einen Stil des Geschichtenerzählens zu schaffen, der im türkischen 
Literaturrepertoire seiner Zeit einzigartig war. 

Um die Einzigartigkeit seiner literarischen Kunst nachvollziehen zu können, 
wäre es angemessen, einige einleitende Worte zur Entstehungsphase der modernen 
türkischen Literatur insgesamt anzuführen. Gattungen wie Roman, Kurzgeschich

te und Novelle traten in der türkischen Literatur erst in der spätosmanischen Zeit 
hervor, genauer gesagt mit dem Beginn der sogenannten Tanzimat-Periode im 
Jahr 1839 statt, die Reformen nach westlichem Vorbild brachte. In dieser Zeit wurde 
die Leserschaft durch Übersetzungen vorwiegend aus dem Französischen mit bis 
dahin zum Teil unbekannten literarischen Genres vertraut gemacht. Auch der erste 
türkische Roman wurde in dieser Zeit geschrieben.5 

Was der Autor in sein literarisches Umfeld neu einbrachte, war vielmehr eine 
Erzähltechnik, die am Stil Tschechows geschult war. Wie der Literaturkritiker Fethi 
Naci festhält, lassen sich Sait Faiks innovatives Erzählen sowie seine Abkehr von 
künstlerischen Regeln vor Sait Faik bei keinem anderen türkischen Autor beobach

ten.6 Dem Literaturübersetzer Gerhard Meier zufolge, der Sait Faiks Erzählsamm

lung Geschichten aus Istanbul für die Reihe Manesse-Weltliteratur übersetzte und 
herausgab, beschreibt Sait Faik das Leben armer, einfacher Menschen, ohne sich 
den Vorgaben des sozialistischen Realismus oder dem sogenannten Dorfroman zu 
unterwerfen.7 Sait Faik bevorzugt im Unterschied zu diesen Stilen offene Schlüsse 

4 Heise 2013, 155. 
5 Einen detaillierten deutschsprachigen Überblick über den Anfang der modernen türkischen 

Literatur findet sich bei: Moran 2012. 
6 Naci 1998, 27. 
7 Meier 2012, 371f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

und bietet seinen Leserinnen und Lesern bewusst keine vollständigen Geschich

ten, sondern Ausschnitte aus dem alltäglichen Leben.8 In vielen von Sait Faiks 
Kurzgeschichten spiegelt sich sein »verletztes Gerechtigkeitsempfinden« wider, 
das eine der stärksten Triebfedern für sein Schreiben war.9 Sait Faik wird eine 
Pionierrolle zugeschrieben. Und zwar soll er dazu beigetragen haben, die türkische 
Literatur in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts von überkommenen Strukturen 
zu befreien.10 

Was Sait Faik für den vorliegenden Beitrag relevant macht, ist, dass er auch der 
Natur große Beachtung schenkt. Er verleiht der Natur zwar nicht direkt Agency, 
rückt sie jedoch auch nicht in den Hintergrund seiner Erzählwelt. Wie in der For

schungsliteratur wiederholt dargelegt worden ist, zeigt sich in Sait Faiks Kurzge

schichten aus den Jahren 1936, 1939 und 1940 eine »impressionistische« Haltung ge

genüber Mensch und Natur.11 In der späteren Phase seines künstlerischen Schaf

fens, zu der auch die Erzählung Die letzten Vögel aus dem Jahr 1952 gehört, gibt Sait 
Faik seine idealisierte Sicht auf die Menschheit auf. Er nimmt die Menschheit nicht 
mehr als homogenes Ganzes wahr, sondern sieht jeden als Individuum. Zu dieser 
Zeit verließ der Autor die Stadt und ließ sich auf der Insel Burgaz, einer der Prin

zeninseln vor der Küste Istanbuls, nieder.12 Dort lebte er als »Einzelgänger«13. Die 
Insel war für ihn eine Art »Fluchtort«14, sie gewährte ihm eine kritische Distanz zur 
Stadt. 

Die Tatsache, dass die meisten von Sait Faiks Erzählungen auf der Insel Burgaz 
spielen, ist die Grundlage für die Möglichkeit, sie einer ökologischen Lesart zu un

terziehen. Der Literaturkritiker und Hochschullehrer Süha Oğuzertem erkennt in 
Sait Faiks Poetik »a sensitive concern for ecology and locality«15. Nach Gerhard Mei

er sind Sait Faiks ökologisch inspirierte Texte zwar heute noch aktuell, jedoch zäh

len sie literarisch nicht zu seinen stärksten. In diesen Erzählungen sei eine Unruhe 
vorherrschend, die den Autor zum Schreiben bringe.16 Doch dieser »Unfriede«17 sei 
weder von einer sich ankündigenden Apokalypse noch gar aus einer bevorstehenden 
Klimakatastrophe hervorgerufen. Was Sait Faik zum Schreiben treibt, sind immer 
Menschen. Es kann ihre Eitelkeit, ihr Übereifer, ihr Ehrgeiz, ihre Angst sein. Die 
Natur und alles, was zur Natur gehört, wie z.B. Tiere, der Wechsel der Jahreszeiten 

8 Meier 2012, 378. 
9 Meier 2012, 379. 
10 Meier 2012 379. 
11 Tanzimat'tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi 2003, 3. 
12 Tanzimat'tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi 2003, 4. 
13 Meier 2012, 376. 
14 Meier 2012, 377. 
15 Oğuzertem 2004, xxiii. 
16 Meier 2012, 377. 
17 Meier 2012, 377. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simge Yılmaz: Die menschliche Natur als Ursprung ökologischer Zerstörung 187 

usw., treten also nicht unabhängig vom Menschen in Sait Faiks Erzähluniversum 
ein. Gerade deshalb reflektiert der besondere Fokus auf den Menschen und die Nä

he zur Natur in Sait Faiks Geschichten, die bei seinen literarischen Zeitgenossen 
nicht zu finden sind, den Übergang von einer traditionellen ›Menschenliebe‹ zu ei

nem Anthropozentrismus im Sinne einer menschenzentrierten Auffassung. 

Der Mensch als das Böse 

Mit diesem Hintergrundwissen scheint es nun angebracht, die Erzählung Die letz
ten Vögel näher zu betrachten. In ihr schildert der Erzähler, ein Inselbewohner, zu

nächst den Wechsel der Jahreszeiten auf dem Eiland. Dabei vermittelt er den Ein

druck, dass Fliegen, Bienen, Katzen und Hunde ruhig und friedlich vor sich hinleb

ten. Im weiteren Verlauf der Erzählung beschreibt er, wie die Inselbewohner Vögel 
jagen und essen, ihren Kindern beibringen, wie man Vögel fängt, und wie sie das 
Grün entlang der Straßenränder entwurzeln, um es in ihren eigenen Gärten zu nut

zen. Er schließt mit der Erkenntnis, dass die Menschen den Kindern eine hässliche 
Welt hinterlassen werden. Anschließend schildert der Erzähler den Übergang der 
Jahreszeit auf der Insel, indem er ihn personifiziert und ihm menschliche Eigen

schaften zuschreibt: 

»Wenn der Winter, um sich überall auf der Insel festzusetzen, all seine Winde auf
bietet, den aus Nordost und Nordnordost, den Ost-, den Westnordwest und den 
Nordwestwind, sitzt am anderen Ufer der Sommer wie eine betrübte Auswande
rin, die ihre Siebensachen noch nicht gepackt hat.«18 

Hier wird der Winter metaphorisch als eine Kraft beschrieben, die sich überall auf 
der Insel festsetzt. Diese Beschreibung vermittelt den Eindruck, dass der Sommer 
widerwillig dem Winter weicht. Winter und Sommer sind wie Kinder, die miteinan

der spielen und versuchen, sich gegenseitig zu fangen. Die poetische Sprache und 
die bildhafte Darstellung, die auch den spielerischen Ton verstärken, erzeugen ei

ne Atmosphäre der Veränderlichkeit. Man spürt bereits, dass Menschen gegen diese 
Veränderlichkeit nichts tun können. Tatsächlich erweckt diese Kurzgeschichte zu

nächst den Eindruck, dass die Natur mächtig ist, im Vordergrund steht und vom 
Menschen unbeeinflusst bleibt. Doch im weiteren Verlauf der Erzählung wird deut

lich, dass der Eingriff des Menschen diese Stärke und Harmonie vernichtet. Und 
diese Zerstörung wird von da an zu einem wichtigen Anliegen der Erzählung. 

Die Gegenüberstellung der Welt des Nicht-Menschlichen und der Zivilisation 
des Menschlichen geht aus dem nachfolgenden Zitat eindeutig hervor: 

18 Sait Faik 1991, 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

»Über die Holztische dieses winzigen Häuschens, nicht weiter als fünf bis zehn 
Meter oberhalb einer kleinen Bucht und gerade so groß wie die Terrace eines 
Hochhauses, krabbeln noch immer die Ameisen. Noch immer setzen sich die 
Fliegen rings um die Kaffeetassen. Jedes Geräusch ist verstummt. Manchmal 
kommt aus dem Himmel das Dröhnen eines Flugzeugs.«19 

Die kleinen Lebewesen, Ameisen und Fliegen, weisen nicht unbedingt auf die Be

deutung von Biodiversität und ökologischer Interaktion hin, sondern auf ihren Platz 
in der menschlichen Welt. Eine Ameise krabbelt über einem Holztisch, eine Fliege 
fliegt über eine Tasse, während ein Flugzeug am Himmel ist. Dieser visuell äußerst 
starke Moment erinnert an die gegenseitige Durchdringung in der heutigen For

schung des Posthumanismus20. In dem Sinne könnte man auch die Materialität der 
Holztische für eine Verbindung zur Umwelt halten, während das Geräusch des Flug

zeugs als Kontrast zur Stille sowie Spontaneität der Natur dient. Es repräsentiert die 
moderne Technologie und den menschlichen Fortschritt, der oft auf Kosten der Um

welt geht. Der Holztisch; die Ameisen, die darauf herumkrabbeln; die Tasse, die der 
Mensch benutzt und in der er seine Keime hinterlässt; die Fliegen, die auf der Tasse 
herumkrabbeln und mit den Keimen des Menschen und der Tasse interagieren: In 
dieser Szene kann man tatsächlich ein Spektrum erkennen: Eine Seite ist fest mit 
der Erde verbunden, wie ein Baumstamm, während die andere bis hin zu Cyborgs 
reicht oder in düsteren Szenarien sogar transhuman wird. 

Die Natürlichkeit dieser Szene, die Spontaneität und die Verflechtung des Le

bensflusses sind trügerisch. Der Erzähler beschreibt im weiteren Probleme, die die

se Spontaneität untergraben: »Zu dieser Zeit hatten früher viele Vögel diese Insel 
angesteuert. Ihr Zwitschern wollte dann kein Ende nehmen. In ganzen Scharen fie

len sie herab, flogen von Baum zu Baum. Nun waren sie schon zwei Jahre lang nicht 
gekommen.«21 Nach dieser Beobachtung, die eine Veränderung auf der Insel fest

stellt, erwähnt der Erzähler, dass die Menschen die Vögel, die auf die Insel kommen, 
brutal jagen: 

»Im nahenden Herbst beobachtete ich, wie einige Leute, groß und klein, mit Käfi
gen in der Hand geradewegs den einzigen Hügel der Insel hochstiegen. Mir drehte 
es das Herz um. […] Die freien Vögel folgten scharenweise dem Ruf des Lockvo
gels im Käfig, dieser Stimme der Freundschaft, der Kameradschaft, der Einsam

keit. Das auf der Wiese im Schatten eines anderen Baumes versammelte Manns

volk, alt und jung, wartete eine Weile. Dann schlich es langsam zu dem Baum, 

19 Sait Faik 1991, 48. 
20 Im Beitrag verwende ich den Begriff des Posthumanismus im Sinne von Rosi Braidotti (2014), 

der eine kritische Auseinandersetzung mit traditionellen, anthropozentrischen Konzepten 
des Menschseins umfasst und neue, nicht-menschliche Perspektiven einbezieht. 

21 Sait Faik 1991, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simge Yılmaz: Die menschliche Natur als Ursprung ökologischer Zerstörung 189 

in dem die Vögel in Schwärmen eingefallen waren. Während sich vier, fünf Vögel 
aus dem Leim befreien konnten und fürs erste einmal zum nächsten Leim flogen, 
sammelten die Männer die Vögel ein, jedes dieser winzigen Kerlchen ein Wunder 
der Natur, und durchbissen ihnen auf der Stelle die Kehle. Noch halb am Leben 
fingen sie schon mit dem Rupfen an.«22 

Die Szene präsentiert in optisch beeindruckender Weise das brutale Töten der Vögel 
als Symbol für die zerstörerische Beziehung zwischen Mensch und Nicht-Mensch. 
Es bricht den Leserinnen und Lesern das Herz zu wissen, dass die Unschuld und 
das Vertrauen der in eine Falle gelockten Vögeln ausgenutzt werden, was unter an

derem eine fehlende ethische Reflexion im Umgang mit der Natur zeigt. Ähnliches 
wird im oben erwähnten Guardian-Artikel »How the chicken nugget became the true 
symbol of our era« hervorgehoben, wo es heißt: »When humans can be treated with 
such little care, it’s not surprising that other animals fare even worse under capital

ism, especially the ones we end up paying to eat.« Besonders bedeutsam ist, dass 
die Erwachsenen die Kinder zur Vogeljagd mitnehmen und sie dadurch daran ge

wöhnen, Tiere als Jagdobjekte zu betrachten. So sind Kinder in die Zerstörung der 
Landschaft involviert. Die an dieser Stelle dargestellten Menschen töten zudem die 
Vögel nicht aus einem Bedürfnis nach Nahrung. Dies spiegelt exakt eine anthropo

zentrische Weltanschauung wider. 
Der Erzähler, der uns im Vorfeld über der Ausdünnung der Vogelpopulation auf 

der Insel informiert hat, zieht aus der oben besprochenen Szene den Schluss, dass 
es eine rücksichtslose Ausbeutung der Ressourcen, eine Zerstörung des Gleichge

wichts der Natur und einen Verlust der Artenvielfalt gebe, wobei er zugleich an das 
Gewissen der Leserin bzw. des Lesers appelliert. So zeigt sich eine tiefe Entfrem

dung von der Natur, da die eigenen Lebensrechte und die Rolle der Vögel im ökolo

gischen System nicht anerkannt werden. Doch das Anliegen der Erzählung hierbei 
ist vermutlich nicht, das Lebensrecht aller Arten zu verteidigen, sondern die Aus

wirkungen des menschlichen Eingriffs in die Natur in den Vordergrund zu rücken. 
Die Szene stellt auch den Moment dar, in dem die Verflechtung im posthuma

nistischen Spektrum, die zu Beginn der Erzählung geschildert wird, zerstört wird. 
Während der Erzähler mit Bedauern schildert, wie die Inselbewohner fast genüss

lich mit ihren Kindern auf Vogeljagd gehen, wendet er sich Konstantin zu, der als 
Rädelsführer dieser Vogeljäger angesehen werden kann. Er beschreibt diesen Mann 
mit sichtbarer Abscheu und Hass. Dieser Mann ist in der Erzählwelt fast so etwas 
wie eine Bruchstelle, an der das obenerwähnte rhizomatische Beziehungsspektrum 
zerbrochen ist: 

22 Sait Faik 1991, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

»Er hieß Konstantin. […] Wie seine Chromzähne, [sic!] blitzen vor Freude über das 
Reisgericht, das er aus den winzigen gelbbraunen Fleischbällchen um die Sklet
te [sic!] herum zubereiten würde, und wie er den Vögeln die Köpfchen abriß, das 
mußte man gesehen haben […]. Und dabei war er sonst ruhiger, seinen Reichtum 
nicht zur Schau stellender, bescheidener Mann […]. Die Bekannten und Nachbarn 
mochten ihn. […] Im Herbst jedoch verwandelte er sich unversehens in eines die
ser Ungeheuer. […] er blickte sich um, zwinkerte mit den Augen, zeigte, wenn er 
einen Bekannten entdeckte, zum Himmel und meinte: ›Die Beilagen zu unserem 
Reis sind gekommen.‹«23 

Um kurz auf die Diskussion im oben erwähnten Guardian-Artikel über die Vorherr

schaft der Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur in der Welt der post

industriellen Revolution zurückzukommen, befindet sich Konstantin in einem jun

gen, noch nicht industrialisierten Staat, in dem das ökologische Gleichgewicht nicht 
zur politischen, wissenschaftlichen, kulturellen, wirtschaftlichen Debatte steht und 
in dem das Bewusstsein, dass die Natur durch menschliche Eingriffe zerstört wer

den kann, gering ist. Daher gilt das folgende Zitat aus dem Guardian-Artikel nicht 
für die Industrialisierung sowie Globalisierung im Istanbul von 1950, wo Konstantin 
lebte, sondern für die um jeden Preis vorgenommene Positionierung des Menschen 
im Zentrum: 

»Animals have been at the centre of five centuries of dietary transformation, 
which sharply accelerated after the second world war. The creation of the modern 
world depended on the movement of cattle, sheep, horses, pigs and chickens 
into the new world, reinforcing the murderous advance of microbes, soldiers and 
bankers after 1492. Capitalism’s ›ecological hoofprint‹, to use food scholar Tony 
Weis’s well-turned phrase, has become radically globalised ever since.«24 

Sait Faik also schafft diese Erzählwelt in einer Gesellschaft, die den Kapitalismus 
nicht wie die Europäerinnen und Europäer erlebt hat und deren koloniale Vergan

genheit nicht durch geografische Entdeckungen geprägt war, aber letztlich ist das 
Ergebnis, unabhängig von der Ursache und dem Prozess (Geschichte, Geografie, 
Kultur, Bildung), die Herrschaft und trügerische absolute Macht des Menschen. 

Nach dem Vogelfang beobachtet der Erzähler zufällig, wie vier Kinder die Pflan

zen am Bürgersteig mit einem Spaten ausstechen und in einen Sack stecken. Der 
Erzähler hebt hervor, dass es »arme, in Fetzen gehüllte Kinder«25 waren. Während 
er selbst darauf achtet, die Pflanzen am Wegrand nicht zu beschädigen, rechtferti

gen andere ihre Handlungen mit der Meinung eines reichen »Holländers«, der den 

23 Sait Faik 1991, 50f. 
24 Patel/Moore 2018. 
25 Sait Faik 1991, 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simge Yılmaz: Die menschliche Natur als Ursprung ökologischer Zerstörung 191 

Rasen als besonders hochwertig lobt. Diese Aussage unterstreicht die unterschied

liche Wahrnehmung und Wertschätzung der Natur sowie die Tendenz, ökologische 
Eingriffe zu rationalisieren. 

Ausgehend von diesen Beobachtungen und Erlebnissen kommt der Erzähler auf 
überaus didaktische Weise zum folgenden Schluss: 

»Sie [Menschen im Allgemeinen] erdrosselten die Vögel, trugen den Rasen ab, 
und jetzt versinken die Wege im Dreck. Die Welt verändert sich, meine Freunde. 
[…] Eines Tages werdet ihr am Wegrand nicht mehr die dunkelgrünen Haare un
serer Mutter Erde sehen. Nicht für uns, aber für euch, Kinder, wird das schlimm 
werden. Wir haben ja schon viele Vögel, viel von der Mutter Natur gesehen.«26 

Sait Faik erkannte bereits früh die möglichen Auswirkungen des menschlichen Ein

griffs in die Natur und thematisierte diese literarisch. Er stellte die Zerstörung der 
Umwelt durch den Menschen als eine Entstellung der Natur dar und gab dabei den 
Tieren literarisch Raum für Handlung und Bewegung. Gleichzeitig erzählte er die 
Geschichte, wie Kinder von Erwachsenen zu Menschen erzogen werden, die der Na

tur aus materiellen Interessen Schaden zufügen. Auf diese Weise wird den kom

menden Generationen keine lebenswerte Welt hinterlassen. 

Fazit 

Zu Sait Faiks Zeit war ein einfacher Mensch in der Türkei noch nicht in der Lage, 
sich eine Zukunft vorzustellen, in der privilegierte Klassen sich auf dem Mars, dem 
Mond oder an anderen Orten niederlassen können. Dem Erzähler ist bewusst, dass 
es nur eine Welt bzw. Natur gibt, die zu schützen unsere Pflicht ist. In diesem Sinne 
passt das, was Glotfelty, eine der führenden Ökokritikerinnen, einmal formulierte, 
perfekt zu Sait Faiks poetischem Universum: 

»Literary theory, in general, examines the relations between writers, texts, and the 
world. In most literary theory ›the world‹ is synonymous with society – the social 
sphere. Ecocriticism expands the notion of the ›world‹ to include the entire eco
sphere.«27 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Sait Faik, der 1952 seine Umgebung be

obachtete, nicht auf tiefgreifende Fragen wie die Folgen des Klimawandels, dessen 
Auswirkungen auf das tägliche Leben, die zwischenmenschlichen Beziehungen und 
die Politik einging, sondern sich auf einfache Ursachen konzentrierte. Er reduzierte 

26 Sait Faik 1991, 53. 
27 Glotfelty 1996, xix. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

die Zerstörung der Natur auf die menschliche Natur selbst. Im Kontext heutiger De

batten mag der einzelne Mensch zwar nicht in der Lage sein, die Natur allein zu ret

ten oder die von großen Konzernen verursachte Zerstörung zu verringern, doch die 
Tatsache, dass der Mensch sich selbst in eine privilegierte Position gegenüber allem 
Nicht-Menschlichen bringt, ist die Hauptursache vielen Unglücks. Sait Faik konnte 
eine solche Beobachtung bereits früh machen, da er in seiner Poetik den Menschen 
in den Mittelpunkt stellte und seine Erzählungen aus dieser Perspektive heraus ent

wickelte. 

Literatur 

Rosi Braidotti, Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, übers. von Thomas 
Laugstien, Frankfurt a.M. 2014. 

Sait Faik Abasıyanık, in: Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, Bd. I. 
A–İ. Istanbul 2003, 3–5. 

Sait Faik, Die letzten Vögel, in: Sait Faik, Ein Punkt auf der Landkarte, übers. von 
Helga Dağyeli-Bohne/Yıldırım Dağyeli, Berlin 1991, 47–53. 

Cheryll Glotfelty, lntroduction. Literary studies in an age of environmental crisis, in: 
Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in 
literary ecology, Athens/London 1996, xv–xxxvii. 

Ursula Heise, Ecocriticism/Ökokritik, in: Ansgar Nünning (Hg.), Metzler Lexikon 
Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe, Stuttgart/ 
Weimar 2013, 155–157. 

Derrick Jensen, Forget Shorter Showers: Why personal change does not equal polit

ical change, in: Orion Magazine July 07, 2009 https://orionmagazine.org/article 
/forget-shorter-showers/ (Zugriff: 29.07.2024). 

Gerhard Meier, Nachwort, in: Sait Faik Abasıyanık, Geschichten aus Istanbul, übers. 
von Gerhard Meier, Zürich 2012, 367–380. 

Berna Moran, Der türkische Roman: Eine Literaturgeschichte in Essays, Bd. 1: Von 
Ahmet Mithat bis A. H. Tanpınar, übers. von Béatrice Hendrich (Mîzân 22), 
Wiesbaden 2012. 

Fethi Naci, Sait Faik’in Hikâyeciliği, Istanbul 1998. 
Süha Oğuzertem, Introduction: Sait Faik’s Utopian Poetics and the Lyrical Turn in 

Turkish Fiction, in: Talat S. Halman/Jayne L. Warner (Hg.), Sleeping in the for

est. Stories and poems, trans. by Talat S. Halman. New York 2004, xv–xxx. 
Raj Patel/Jason W. Moore, How the chicken nugget became the true symbol of 

our era, in: The Guardian May 08, 2018, https://www.theguardian.com/news/20 
18/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era (Zu

griff: 29.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://orionmagazine.org/article/forget-shorter-showers/
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era
https://www.theguardian.com/news/2018/may/08/how-the-chicken-nugget-became-the-true-symbol-of-our-era


Simge Yılmaz: Die menschliche Natur als Ursprung ökologischer Zerstörung 193 

Douglas Rushkoff, How tech’s richest plan to save themselves after the apoca

lypse, in: The Guardian July 24, 2018, https://www.theguardian.com/technolog 
y/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity (Zu

griff: 29.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity
https://www.theguardian.com/technology/2018/jul/23/tech-industry-wealth-futurism-transhumanism-singularity


https://doi.org/10.14361/9783839436233-011 - am 13.02.2026, 09:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

