Das soziale Werden und
die Fabulationen der Gesellschaft

Umrisse einer bergsonianischen Soziologie

Heike Delitz

1. EINFOHRUNG: EINE SozioLoGIE DES WERDENS ODER
DER INTENSITAT

Bei Henri Bergson und denjenigen franzésischen Autoren, die der Linie seines
Denkens folgen, entfaltet sich ein spezifischer, kritischer Vitalismus — nicht
nur auflerhalb der soziologischen Theorie (in Philosophie und Ethnologie),
sondern auch in ihr. In dieser soziologischen Theorie ist das Leben nicht nur
Objekt des Sozialen, Gegenstand gesellschaftlicher Politiken und wissen-
schaftlicher Disziplinen. Es wird zugleich und letztlich als Urheber dieser
Politiken und Disziplinen mitgefiihrt: Es ist Subjekt seines Denkens und aller
sozialen Phinomene. Innerhalb dieses allgemeinen Zuges des lebenssoziologi-
schen Denkens (wie wir ihn in der Einleitung akzentuiert haben) zeichnet sich
eine Soziologie des Lebens im Ausgang von Henri Bergson dabei durch einige
Spezifiken aus: Bergson verleiht den Dingen eine »neue Wahrheit, eine neue
Aufteilung, eine auflergewohnliche Zerlegung«, heifdt es bei Gilles Deleuze
(2003a: 28), und die bergsonsche Philosophie ist insbesondere darin >aufler-
gewohnlichs, dass sie alle philosophischen Fragen noch einmal neu stellt —
entlang der Probleme der Zeit, der Temporalitit, des Werdens oder der Intensi-
tit. Alle Umstellungen innerhalb des soziologischen Blickes folgen tatsichlich
einer einzigen, zunichst philosophischen Entscheidung:

»Die auf Subjekt und Objekt, auf deren Unterscheidung und Vereinigung bezogenen Fra-
gen missen eher in Abhangigkeit von der Zeit als in Abhéngigkeit vom Raum gestellt
werden« (Bergson 1991: 79).

Bergsons Uberzeugung lautet: Primir und real ist in allen ontologischen Re-
gionen nie die Identitit oder das Sein. Real ist das permanente Anders-Wer-

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Heike Delitz

den, oder qualitative (und insofern >intensive« und nicht extensive) Sukzes-
sion. Intensitit ist also ein Schliisselbegriff, mit dem sich das bergsonsche
Denken kennzeichnen lisst, neben anderen Begriffen, die ihrerseits fiir den
Ausgang vom Werden, der permanenten Veranderung stehen: durée, devenier,
€lan, differentiation. In allem geht es um das Insistieren auf dem Unterschied
von Raum und Zeit; auf der Wesensdifferenz zwischen intensiven und exten-
siven Unterschieden; oder auf der eigenen Qualitit des Temporalen. Dieses
ist nicht ausgedehnt, nicht quantitativ und extensiv. Die Zeit ist kein teilbares
und homogenes Medium, vergleichbar dem Raum. Die temporale Dimension
des Wirklichen ist vielmehr unteilbare, kontinuierliche und unvorhersehbare
sowie nicht revidierbare Aufeinanderfolge. Diese Unterscheidung zweier Modi
von Vielfalt oder Mannigfaltigkeit ist grundlegend fiir alles Weitere, und Berg-
son trifft sie bereits in seiner Dissertation von 1889, in Zeit und Freiheit (Essai
sur les donnés immediates de la conscience). Seither entfaltet sich die bergson-
sche Philosophie als eine Philosophie des Werdens oder der Differentiation, in
Kritik einer jeden Identititsphilosophie, an Vorstellungen des Seins und der
Reprisentation sowie der zu ihnen gehorigen cartesianischen Trennungen der
ontologischen Bereiche.

Dieser philosophischen Diskussion folgend werden dann auch im soziolo-
gischen Blick — durch Bergson selbst sowie ihm folgende Autoren — Umstellun-
gen vorgenommen. Vier Schritte lassen sich in der bergsonschen soziologischen
Methode nennen: Zunichst werden die gewohnten Dualismen auch des sozio-
logischen Denkens verlassen. Diese soziologische Theorie operiert jenseits der
Trennungen von Korper und Kognition, Artefakten und Sozialem, Leben und
Gesellschaft, Natur und Kultur. Sodann wird das soziologische Bezugsprob-
lem neu formuliert. Dafiir ist ein im franzésischen Kontext berithmtes Argu-
mentat Bergsons entscheidend, die »Kritik negativer Ideen«: Negative Begriffe
wie der der >Unordnungs, so hatte Bergson im Schlusskapitel der Schopferi-
schen Evolution gezeigt, sind identititslogische Begriffe, die zudem in sich in-
konsistent sind, und zu Pseudoproblemen fiihren. In der Ersetzung der negati-
ven durch positive Begriffe tritt dann im bergsonschen soziologischen Denken
ein neues oder zumindest reformuliertes Bezugsproblem auf: Ersetzt wird
die soziale Unordnung durch das Anders-Werden des Sozialen. Die Leitfrage
der soziologischen Theorie lautet hier nicht, >wie soziale Ordnung statt Un-
ordnung méglich« ist, sondern >wie und warum sich Kollektive fixierens, wel-
che Funktion die Fabulation einer kollektiven Einheit und Identitit hat — und
in welchen Momenten und dank welcher Krifte neue Kollektive emergieren.
Drittens tritt an die Stelle der objektivistischen Haltung der (positivistischen)
Sozialforschung eine Haltung, die das Soziale im Namen des Lebens selbst
zu denken sucht: Das Leben soll als das anerkannt werden, das jeder sozialen
Tatsache zugrunde liegt, ihr Subjekt ist. Und schlieRlich liegt ein Schritt der
bergsonschen soziologischen Methode darin, all jene soziologischen Theorien

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

zu kritisieren, die den sozialen Wandel als sekundir gegeniiber einem gesell-
schaftlichen Sein konzipieren; und solche, die gesellschaftliche Verinderun-
gen evolutionistisch und damit deterministisch denken. Im Evolutionismus
der Systemtheorie oder in der Geschichtsphilosophie der Marxismen ist »alles
gegeben« (wie Bergson fiir evolutionsbiologische Theorien sagt, 2013: 51). Solche
Konzepte und auch die Vorstellung eines Ubergangs von >vormodernen< zu
modernen Gesellschaften fithren in letzter Instanz dazu, das Neue zu negie-
ren — und damit die menschliche Freiheit.

1.1 Bergson und die franzosische Soziologie

Von einer bergsonschen Soziologie zu sprechen, das mag nun zunichst iiber-
raschen. Beides scheint sich nicht nur theoriegeschichtlich, sondern auch
systematisch auszuschlieflen. Tatsichlich waren und sind die Vorbehalte ge-
rade gegeniiber diesem Autor grof3, und dies insbesondere im soziologischen
Denken. Das Klischee eines Irrationalisten, Metaphysikers und substanzialis-
tischen Lebensphilosophen ist hartnickig und hat auch in Frankreich selbst
eine lange Tradition. Sie reicht bis in die Griindungsszene der franzésischen
Soziologie und hatte von Beginn an wissenspolitische, strategische Griinde.
Die Durkheimianer zeichnen — sofern sie sich herablassen, den zeitgendssisch
bereits berithmten Namen Bergson zu erwihnen —, stets das Bild eines haltlo-
sen, irrationalistischen und eines mystischen Denkers, der >die< Wissenschaft
zerstore. Zugleich zeichnen die Durkheimiens das Bild eines Psychologisten,
eines Denkers der Intuition oder des >inneren< Lebens. Auch in der deutschen
Rezeption sind beide Lektiiren verbreitet (man denke etwa an den Eindruck
der Husserlianer, Bergson sei der bessere Phinomenologe, und an alle, die
Bergson mit dem Denken einer >Lebensschwungkraft< assoziieren). Im Rah-
men der soziologischen Theoriebildung ist tatsichlich zunichst vor allem die
Aversion der Durkheimiens interessant: Neben dem Konkurrenten Gabriel
Tarde stand die Philosophie Henri Bergsons fiir all das, was die neue Diszi-
plin (erfolgreich eingeengt auf die école frangaise de sociologie um Durkheim)
gerade nicht sein wollte und vehement abwehrte:! In der Abwehr beider konn-
te sich diese »soziologische« Perspektive gegeniiber der philosophischen und
»psychologischenc« als neu und zugleich als die eigentliche Kénigswissenschaft
kenntlich machen. Gegentiber der (auch) Bergson zugeschriebenen, generel-
len philosophischen >Spekulation« etabliert sich die Soziologie als positive, em-
pirische Wissenschaft; gegeniiber der bergsonschen >Subjektphilosophie< und

1 | Vgl. zu den disziplinbildenden Aversionen Kap. | in Delitz 2015, zusammenfassend
Delitz 2013. Bei Durkheim selbst siehe v.a. ders. 1976 und 1993: 159f., sowie (nur
implizit auf Bergson verweisend) z.B. 1975 und 1961: 87f.). Siehe zudem Halbwachs
1967, Hubert 1929, und aus dem Blick Dritter: Agathon 1911, 1913.

am 14.02.2028, 20:53:03.

343


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Heike Delitz

seinem >Psychologismus« als Soziologie; gegeniiber seinem >Mystizismus« als
Rationalismus.

Insgesamt ist die Rezeptionsgeschichte gerade dieses Autors eine wechsel-
hafte. Es ist die Geschichte sich radikal verindernder Lektiiren: Den anfing-
lichen tiberschwinglichen Enthusiasmen, dem »>gloire de Bergson< (Azouvi
2007) standen frith erbitterte Gegnerschaften gegentiber, zu denen also auch
die Vertreter der Nouvelle Sorbonne gehorten. In den 1920ern kam es wegen
der nun etablierten Prisenz der Philosophie Bergsons zu rabiaten Briichen.
Vor allem der einsetzende franzgsische Marxismus (von Georges Politzer und
Paul Nizan) ist von der Abwehr Bergsons (und Durkheims) motiviert. Dadurch
ermoglicht setzten dann in den 1940ern neue Lektiiren ein, die in Bergson
eine neue, andere, weder irrationalistische noch phinomenologische oder
psychologistische Denkweise sichtbar machten. Illustre Namen wie die von
Maurice Merleau-Ponty, Jean Hyppolite, Jean Wahl und Gilles Deleuze sind
hier zu nennen. Seither gibt es einen Bergson jenseits der (gleichwohl auch
bleibenden) Klischees. Dabei war und ist es insbesondere Deleuzes Interpre-
tation (Le Bergsonisme, Deleuze 1989 [1960]), der die bergsonsche Philosophie
zu einer des 21. Jahrhunderts macht, indem er sie als allgemeine Philosophie
der Differentiation oder des Anders-Werdens, und als ein Immanenz-Denken
oder als Monismus liest.

Diese Lektiire ist zunichst eine rein philosophische. Tatsichlich ist Berg-
son weitgehend ein philosophischer Autor. Thn interessieren Fragen der all-
gemeinen Ontologie, der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie. Gleichwohl
hat das Konsequenzen fiir das soziologische Denken, die Bergson auch be-
reits selbst gezogen hat. Explizit in Reaktion auf Durkheim hat er 1932 eine
soziologische Theorie entfaltet: Die beiden Quellen der Moral und der Religion
sind ein »livre de sociologie«, wie er an seinen >untreuen< Schiiler Maurice
Halbwachs schreibt (Bergson 2002: 1387): Es handele sich ja schliefflich um
eine ganze Wissenschaft und nicht nur um eine Schule. In diesem Buch, das
eine kritische Wiirdigung der durkheimschen Soziologie darstellt, {ibernimmt
Bergson vieles. Er teilt mit Durkheim mindestens die soziologische, nimlich
funktionale Perspektive auf Religion und Moral; sowie das Interesse fiir to-
temistische Gesellschaften. Zugleich entfaltet Bergson letztlich eine andere
Perspektive, die der erwihnten Reformulierung aller Fragen entlang der tem-
poralen Dimension folgt: Soziale Phinomene bestehen in stindigem Werden.
Das Problem einer jeden kollektiven Existenz ist daher weniger die Unordnung
als vielmehr Verdnderung, Nichtbestindigkeit und Unvorhersehbarkeit. Statt
tiur die Abweichung und deren Sanktion interessiert sich diese soziologische
Theorie deshalb fiir kollektive »Fabulationen« — fiir die Fabulation kollektiver
Identititen oder Schliefungen; und fiir die Emergenz neuer Kollektive durch
neue, affektive, Resonanz erzeugende soziale Ideen.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

Im Anschluss an die bergsonsche Philosophie werden dann weitere sozio-
logische Konzepte als spezifisch bergsonianische Soziologien kenntlich. In ih-
nen werden gegeniiber dem, was Bergson selbst entfaltet, weitere Konsequen-
zen dieser Philosophie gezogen. Das gilt zum einen fiir die Aufmerksambkeit
auf die Untrennbarkeit von Kérper und Kognition, von Affekten, Sensationen,
Bewegungen, Handlungen und Bedeutungen innerhalb einer Theorie sozialer
Beziehungen. Und es gilt zum anderen fir die Weitentwicklung einer Theorie
der Imagination von Gesellschaft — ihrer imaginiren Institution (Castoriadis
1984). Nicht immer sind diese Beeindruckungen durch die Philosophie Berg-
sons explizit. Oft bleiben sie implizit. Zuweilen wird der jeweilige »Bergson-
Effekt« (Delitz 2015) auch versteckt. Offen beeindruckt von Bergson zeigt sich
zunichst allein George Sorel (vgl. ebd.: 46f.), von dem sich freilich Bergson
wiederum missverstanden und missbraucht sieht — da Sorel die Legitimation
gegenstaatlicher Gewalt auf die Theorie der Schépferischen Evolution stiitzt. Of-
fen bringt zudem Maurice Hauriou soziologische Theorie und bergsonschen
»Vitalismus« zusammen, in der Theorie der Institutionen und ihrer Erfindung
(Hauriou 1965a) sowie im Konzept der »fortwidhrenden Schépfung von Neu-
em«, der Unvorhersehbarkeit der Institutionen (Hauriou 1965b: 102). Spiter
sind bergsonianische Konzepte des Sozialen — in der Bandbreite von einer
Ontologie des Sozialen bis zur Gesellschaftstheorie und vergleichenden Me-
thodologie — bei André Leroi-Gourhan und Gilbert Simondon zu sehen, deren
Aufmerksambkeit auf dem Werden der technischen Artefakte liegt; bei Georges
Canguilhem, der die positivistische Soziologie einer kritischen Lektiire unter-
zieht und eine Gesellschaftstheorie des Neuen als Selbstkorrektur des Lebens
skizziert; bei Claude Lévi-Strauss und Pierre Clastres, deren vergleichende Me-
thode der bergsonschen Kritik negativer Begriffe entspricht; bei Gilles Deleuze
und Cornelius Castoriadis im Blick auf Imaginationen von individueller wie
kollektiver Identitit.

1.2 Vier Aspekte bergsonianischer Soziologie: Sozialtheorie,
Gesellschaftstheorie, Methodologie, Kritik

In einem ersten Uberblick lassen sich vier Aspekte einer bergsonianischen
Soziologie unterscheiden: 1. Bergsons Prozess- oder Differenzphilosophie, die
Philosophie des Anders-Werdens, wird zur Grundlage einer Gesellschaftstheo-
rie, in der das Problem einer jeden Gesellschaft weniger die soziale Unord-
nung als vielmehr die stindige Verinderung des Sozialen ist. Gesellschaften
werden als imaginire Instituierungen bestimmt, als kontrafaktische, notwen-
dige Fabulationen einer kollektiven Identitit. Zugleich liegt das Interesse der
Gesellschaftstheorie auf jenen Momenten, in denen neue Kollektive emergie-
ren. Ebenso wie Kollektive unterliegt auch das Individuum oder Subjekt einem
Werden. Es wird bestimmt als permanente Subjektivierung oder Individua-

am 14.02.2028, 20:53:03.

345


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Heike Delitz

tion. 2. Die bergsonsche Ontologie, das Denken der Immanenz von Ausge-
dehntem und Unausgedehntem oder Kérper und Geist (die Bergson in Materie
und Gedichtnis entfaltet, Bergson 1991) wird zur Grundlage einer Sozialtheo-
rie, in der Korper und Affekte zutiefst beriicksichtigt sind. Das Soziale besteht
nicht nur aus Sinn, sondern ebenso aus Korpern und Affekten. Beteiligt sind
daran nicht allein die menschlichen, sondern ebenso andere Kérper. 3. Im
Zuge von Bergsons >Kritik negativer Begriffe< entfaltet sich zum einen eine
gesellschaftsvergleichende Methodologie. Eine von Bergson beeindruckte ver-
gleichende Analyse wird sich auf die Positivitit einer jeden Gesellschaft kon-
zentrieren, statt nicht-europdische Gesellschaften mit negativen Begriffen zu
kennzeichnen (als Gesellschaften ohne Geschichte etwa). Verbunden ist damit
eine tiefe Kritik an evolutionistischen Denkweisen. Diese sind zweifach falsch,
zum einen, da sie nichts Neues kennen; und zum anderen, weil sie ethnozen-
trisch sind. 4. Das bergsonsche Denken entfaltet — aus derselben Kritik nega-
tiver Begriffe — zugleich eine eigene normative Perspektive: einen Kritischen
Vitalismus, der darauf dringt, das Leben als Subjekt aller sozialen Tatsachen
und Konzepte anzuerkennen.

Im Folgenden stellen wir zunichst das Werk von Bergson dar, seine Philo-
sophie ebenso wie sein livre de sociologie, das die Aufmerksamkeit auf soziale
Erfindungen legt, sowie auf die Notwendigkeit sozietaler Fixierungen, fabu-
lierter Schliefungen. Die »Tiir wird immer offen bleiben fiir weitere Schop-
fungen, schreibt Bergson (1992: 60). Stets wird es neue Gesellschaften geben.
Und jedes Kollektiv ist dabei gezwungen, sich seine Kontingenz und Verdnder-
lichkeit zu leugnen. Postfundamentalistisch gesagt (vgl. Marchart 2013): Fiir
Bergson sind Gesellschaften als kollektive Ganzheiten oder Identititen ebenso
unmoglich wie notwendig. Im zweiten Teil interessieren dann diejenigen so-
ziologischen Theorien, die sich in Konsequenz der bergsonschen Philosophie
entfaltet haben — im Blick auf die kritische Perspektive, die daraus folgt; die
Theorie von Gesellschaft und Subjekt; sowie die methodologischen, und er-
neut kritischen Uberlegungen einer vergleichenden Gesellschaftsanalyse.

2. DAs WERK BERGSONS
2.1 Eine Philosophie des »intensiven« Werdens oder der Kontinuitat

Henri Bergsons Name steht seit Ende des 19. Jahrhunderts fiir eine neue Philo-
sophie, die singulir ist, insofern sie eine Prozessphilosophie, eine Philosophie
des Werdens ist. Dieses Werden wird nicht allein im Bewusstsein, im >innerenc
Leben verortet. Es findet in allen ontologischen Regionen statt, einschliefllich
der anorganischen Materie. (Zudem entfaltet Bergson eine nicht-cartesiani-
sche Philosophie, in der es kein >Innen< gibt. An die Stelle von Dualismen

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

steht hier ein Monismus). Besondere Intensitit oder Geschwindigkeit gewinnt
das Werden im Vitalen, im Leben einschlielich dem Leben des Menschen.
Immer erneut geht Bergson dabei von einer zentralen Unterscheidung aus,
der angesprochenen Unterscheidung zweier Mannigfaltigkeiten, fir welche
die Begriffe von Zeit vs. Raum, Qualitit vs. Quantitit oder Intensitit vs. Ex-
tensitit stehen, und grundlegend: Werden vs. Sein. Bergsons Kritik richtet sich
dabei auf die falsche Vermischung von Wesensdifferenzen (vgl. zu diesem Teil von
Bergsons Methode Deleuze 1989): Nur zu oft wird die Zeit nach dem Raum
moduliert, und damit als homogen teilbar verstanden. Dabei handelt es sich
indes beim Temporalen um eine ganz eigene, qualitative Dimension, die sich
durch Kontinuitit, Untrennbarkeit, und intensive Unterschiede statt extensiver
Teilungen auszeichnet. Zeit ist unvorhersehbares und irreversibles, stindiges
Werden oder genauer, Anders-Werden. In Anerkennung dieser Zeitqualitit
geht Bergson dazu tiber, in jedem seiner Werke die empirischen Phinomene
einer Einzelwissenschaft neu zu formulieren, indem er fiir jede ontologische
Region eine Prozess- oder Differenztheorie anstelle einer Identitatstheorie for-
muliert, das Werden anstelle der Zustinde, die Intensitit anstelle der Extensi-
tit privilegiert. Real ist der temporale Charakter der Wirklichkeit, real sind die
intensiven Relationen, qualitative, sich durchdringende Prozesse des Werdens.
Das gilt zunichst fiir die Gegenstinde der Psychologie. Was Bergson zeitge-
nossisch kritisiert, ist die Vermengung von Intensivem und Extensivem, wenn
(in der Assoziationspsychologie) etwa intensivere Affekte als solche mit grofe-
rer >Ausdehnung« vorgestellt werden.

»Man nimmt gewdhnlich an, daf [...] Empfindungen, Gefiihle, Affekte und Willensan-
strengungen, zu- und abnehmen kdnnen; einige versichern uns sogar, dafl eine Emp-
findung zwei-, drei-, viermal so intensiv genannt werden kann als eine andre [...]. Wie
aber sollte eine intensivere Empfindung eine solche von geringerer Intensitat enthalten
kdnnen?« (Bergson 1989: 9)

Die Intensitit eines Affekts bedeutet keine quantitative Steigerung desselben
Affekts, sondern den Ubergang zu anderen Affekten — qualitativen oder inten-
siven Fortschritt, Anders-Werden. Intensives Mitleid wird zu Widerwille, dann
zu Furcht, Sympathie, Demut (ebd.: 22). Und in diesen Ubergingen wird das
Subjekt ein anderes. Bergson kommt es zugleich darauf an, das (subjektive wie
jedes andere) Werden als unvorhersehbar sichtbar zu machen - als indetermi-
niert. Letztlich ist Bergson ein Denker des Neuen, der Freiheit. Daher hingt er
so an dieser Konzeption der Zeit. Nur wenn das Temporale nicht als rdumlich
vorgestellt wird, sondern als Werden, wird das Neue als solches gedacht — und
nicht als etwas, das bereits virtuell anwesend war, vorher méglich, oder gar de-
terminiert. Nur eine solche Konzeption erlaube die Vorstellung einer »freien
Personlichkeit« (ebd.: 168). Wird hingegen Sukzession in Simultaneitit tiber-

am 14.02.2028, 20:53:03.

347


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Heike Delitz

setzt, die Zeit mit Begriffen des Raumes gedacht, das Intensive in Begriffen
des Extensiven, ist stets nur moglich, das Identische zu denken. Dann handelt
es sich um einen Pseudobegriff von Freiheit in einem grundlegend mechanis-
tischen Denken — so lautet das Ergebnis von Zeit und Freiheit, dem Essai sur les
données immédiates de la conscience (Bergson 1994).

Um Freiheit geht es auch in Materie und Geddchtnis, dem ersten Haupt-
werk von 1896, in dem Bergson eine Theorie der Affekte, der Verbindung von
Korper und Geist in der »Aufmerksamkeit auf das Leben« (Bergson 1991: VI u.6.)
entfaltet. Erneut blickt er dabei vor allem auf die Psychologie, aber auch ins-
gesamt auf die Erkenntnistheorie: Kognitive Aktivititen unterscheiden sich,
so lautet die Grundthese, von den kérperlichen Bewegungen nicht dadurch,
dass sie »innenc ablaufen (es gibt kein Innen). Wenn diese nicht >innenc sind,
dann ist aber auch der Korper, und genereller, die Materie nicht >drauflenc.
Bergson ersetzt in diesem Werk die cartesianischen Dualismen von Ausge-
dehntem und Unausgedehntem, Form und Materie, Korper und Geist durch
eine Ontologie der Immanenz. Kognitive Akte, Erinnerungen, Begehren sind
ebenso Aktivititen von Lebewesen wie Bewegungen oder Handlungen. Sie
unterscheiden sich nur durch ihre Bewusstseinsspannung oder ihre »Lebens-
intensitit« (ebd.: 274 u.6.): Fiir das menschliche gilt wie fiir alle Lebewesen,
dass Wahrnehmungen und Erinnerungen eine letztlich vitale Funktion ha-
ben. Wahrnehmung ist keine Spekulation; ihr >Bild« ist nicht »im< Gehirn.
Wahrnehmungen sind Selektionen von >Bildern< im Blick auf eine Handlung.
Und Erinnerungen werden aktuell, sind funktional, wenn sie in die Handlung
eingehen. Kurz: Wahrnehmung und Erinnerung bezeichnen differente Pole
der Affektion des Kérpers oder virtueller Handlungen. Kognitive und korper-
liche Aktivititen unterscheiden sich nicht ontologisch, sondern im Ausmaf
der Affiziertheit durch die Handlung, oder die Intensitit der Aufmerksamkeit
auf das aktuelle Leben. Auch kognitive Aktivititen sind solche des Korpers,
und die Freiheitsgrade steigen dabei, je weniger Aufmerksamkeit eine aktuelle
Handlung erfordert. Man kénnte auch sagen, in diesem (komplizierten und
ungewohnlichen) Werk entfalte Bergson ein intensititstheoretisches oder ein
lebenssoziologisches Konzept der Person.

Um Freiheit geht es ebenso in Schépferische Evolution, dem zweiten Haupt-
werk von 1907, in dem Bergson sich mit der Biologie auseinandersetzt. Die
These ist: Eine evolutionsbiologische Theorie verfehlt das Leben, da sie es fina-
listisch denkt, als gerichtete Abwicklung und nicht als unvorhersehbare Ent-
wicklung. Fiir die Evolutionsbiologie ist, wie Bergson zeigt, im Grunde alle
Evolution gegeben, da sie mechanistisch denkt, oder kausalistisch. >Lebenx«
heiflt dagegen kreative, schopferische Entfaltung, stindiges Anders-Werden.
Und es besteht nicht in den einzelnen Lebensformen (obgleich es nur in ihnen
aktuell ist), sondern im Grunde ist vom Leben nur zu sprechen, wenn man
die temporale Linie mitdenkt, das Werden einbezieht. Leben ist als Ganzes

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

nie da — es wird, oder es ist ein Virtuelles. In diesem Zusammenhang benutzt
Bergson den bertthmten Begriff des élan vital: das Leben als Virtuelles, das
indes nur in seinen differenten Aktualisierungen existent ist (vgl. dazu Deleu-
ze 2007). Dabei denkt Bergson dieses virtuelle Ganze des Lebens als »Schop-
fungsverlangen«: Leben ist insgesamt Verlangen, sich der anorganischen Ma-
terie zu bemichtigen, um in sie »Inderterminiertheit« einzuschleusen. Dabei
findet es differente Wege, es muss sich spalten, und es ist die »Dualitit der
Tendenz« sowie die Tragheit der Materie, aus der sich die vielfiltigen Lebens-
formen erkliren (ebd.: 287f.), die verschiedenen Weisen und Intensititen von
Energieversorgung, Mobilitit und Handlungsfreiheit. Kurz: Das Leben ist An-
ders-Werden, Differentiation, oder »Tendenz«, insofern das Wesentliche einer
Tendenz darin liege, sich in »Form einer Garbe« zu entfalten, sich zu differen-
zieren, in »divergierende Richtungen« (ebd.: 121) zu weisen. Die menschliche
Lebensform unterscheidet sich darin von anderen Formen (Pflanze und Tier
und deren Differenzierungen in Gattungen, Arten, Individuen) nicht per se.
Sie unterscheidet sich durch die Freiheitsgrade der Handlung. Oder, der Unter-
schied liegt in der Lebensintensitit — diese ist umso grofier, je grofier die »Span-
nung der Dauer« ist, der Verzégerung zwischen Reiz und Handlung, die das
sensomotorische System zulisst. Eine groflere »Spannung des Bewufitseins
in der Zeit« erlaubt intensives Leben: Da es eine »wachsende Anzahl duflerer
Momente« gegenwirtig halten kann, ist ein solches Lebewesen in gréflerem
MafR fihig, freie Handlungen zu vollziehen (ebd.: 304). In diesem Sinn be-
stehen »zwischen der rohen Materie und dem der Reflexion fihigsten Geist
alle moglichen Intensititen des Gedichtnisses« oder der »Freiheit« (ebd.: 2774).

Um Freiheit geht es schlieflich in der Auseinandersetzung mit Ethnologie
und Soziologie (Die beiden Quellen der Moral und der Religion, 1932): nun um
die des einzelnen Individuums, die Gesellschaft zu kritisieren, mit individuel-
len Fabulationen neue Kollektive emergieren zu lassen, sofern diese auf Reso-
nanz stoflen, affektiv sind. Oder, es geht um das Neue im kollektiven Leben —
und notwendige, gleichwohl imaginire oder fabulierte Stabilisierungen. Zuvor
hatte Bergson in der Diskussion mit der einsteinschen Relativititstheorie seine
Leitunterscheidung noch einmal bestitigt gesehen: Indem Finstein mannig-
faltige Zeiten denkbar macht, »die mehr oder weniger schnell vergehen, mit
den Gleichzeitigkeiten, die zu Zeitfolgen, und den Zeitfolgen, die zu Gleichzei-
tigkeiten werden, wenn man den Standpunkt wechselt« (Bergson 2014: 65f.),
macht auch die Physik auf ihre Weise darauf aufmerksam, dass Zeit und Raum
Verschiedenes sind und die Zeit (durée) nicht angemessen konzipiert ist, wenn
man sie nach dem Mafl des Raumes misst (temps):

»Keine Frage ist von den Philosophen stérker vernachldssigt worden als die nach der
Zeit; und dennoch sind sich alle darin einig, sie fiir grundlegend zu erkldren. Dabei stel-
len sie zundchst Raum und Zeit auf dieselbe Ebene; und wenn sie dann das eine einge-

am 14.02.2028, 20:53:03.

349


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Heike Delitz

hend untersucht haben (und das ist im Allgemeinen der Raum), iberlassen sie es uns,
das andere ebenso zu behandeln« (ebd.: 66).

2.2 Bergsons Soziologie: Das soziale Werden und
die Fabulation kollektiver Identitat

In Die beiden Quellen der Moral und der Religion avisiert Bergson von Titel und
Inhalt her zunichst eine Ergdnzung der bisherigen Soziologie. Neben dem so-
zialen Druck, neben dem negativen Zwang gibt es eine zweite Quelle der kol-
lektiven Existenz (sei sie moralisch oder religios ausformuliert): den affektiven
Appell, die positive Uberzeugung. Das Werk stellt also zunichst eine (wenn
auch nicht unkritische) Affirmation der Durkheim-Soziologie dar.? Was ihr vor-
zuwerfen ist, ist: nur die eine Hilfte des sozialen Lebens konzipiert zu haben,
der man eine zweite hinzufiigen muss. Eines der zentralen Konzepte im Buch
Bergsons ist in der Tat die Unterscheidung zweier Formen von Moral und Re-
ligion — einer >schlieflenden« oder statischen und einer >6{ffnendenc< oder dyna-
mischen:

»Eines der Resultate unserer Analyse war die radikale Unterscheidung von offen und
geschlossen im Gebiete des Gesellschaftlichen. Die geschlossene Gesellschaft ist die,
deren Mitglieder untereinander bleiben, gleichgiiltig gegen die iibrigen Menschen, im-
mer bereit anzugreifen oder sich zu verteidigen, kurz, auf eine kdmpferische Haltung
beschrankt« (Bergson 1992: 207).

Die offene Gesellschaft hingegen enthalte »im Prinzip« die gesamte Mensch-
heit — sie weist keine Schliefung auf, basiert nicht auf Dogmen, Tabus und
Sanktionen. Indes muss man hier dazu lesen: im Prinzip. Realiter besteht jede
kollektive Existenz im »soziale[n] Druck« (ebd.: 207f.), jede neue (moralische,
rechtliche, religiése oder politische) Idee muss die Form der >geschlossenenc<
Gesellschaft annehmen. Sie {ibernimmt von ihr die »Verpflichtung« sowie
»Symbole und Bilder« (ebd.: 209). Mit Durkheim ist sich Bergson hier durch-
aus einig. Verpflichtungen, Normen, Tabus und Traditionen sind fiir kollekti-
ve Existenz notwendig. Das durkheimsche Konzept normativer Integration ist
hilfreich, um die Mechanismen zu erkunden, mit denen das soziale Leben sich
fixiert. Bergson interessiert sich dabei namentlich fiir die religiosen Imagina-

2 | Vgl. zur Kritik an Durkheim Delitz 2015: Kap. 2; sowie Bouaniche/Keck/Worms
2004; Lefebvre/White 2010: 464ff. und den Annex in Bergson 2013. Zur Interpreta-
tion der Beiden Quellen siehe auch Worms 2004 und 2012. Im Ubrigen sehen manche
Durkheim-Forscher (wie z.B. La Capra 2001: 254f.) umgekehrt auch eine Beeinflussung
Durkheims durch Bergson - ndmlich im Konzept der kollektiven Erregung der Elementa-
ren Formen des religiésen Lebens.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

tionen von Gottern und andere transzendente Griinde des Kollektivs; sowie fiir
die totemistischen Klassifikationen, in denen soziale Differenzen und Iden-
titaiten an die Differenzen und Identititen natiirlicher Gattungen gebunden
werden. Auch interessieren gerade die totemistischden Gesellschaften, weil sie
in idealtypischer Weise mit sanktionierten Denk- und Bewegungsweisen ver-
kntipft sind, mit Tabus und Vorstellungen von Heiligem.

Es gibt iiber diese Ubernahmen hinaus instruktive Unterschiede. Zunichst
ldsst sich mit Lévi-Strauss (1965: 125) sagen, dass Bergson gegeniiber Durk-
heim die »Fundamente einer wirklichen soziologischen Logik« legt, insofern
in Bergsons Interpretation des Totemismus konsequenter eine These der sym-
bolischen Konstitution von Gesellschaft entfaltet wird: In der Klassifizierung
von Tieren und Pflanzen bilden sich die Kollektive, statt sich im Totemsystem
nur noch auszudriicken, wie es jedenfalls zuweilen bei Durkheim (Durkheim/
Mauss 1996: 2541, vgl. aber Durkheim 1994: 316f.) heifdt. Sodann erklirt sich
auch die Funktion der totemistischen Identifikation mit Tieren oder Pflanzen
innerhalb dieser symbolischen Erzeugung von Kollektiven. Der Totemismus
ist, wie Bergson erneut deutlicher als Durkheim sagt, ein Mechanismus der
Erzeugung kollektiver Identitit durch Differenz. Totemistische Kollektive inte-
grieren sich, indem sie sich voneinander unterscheiden: »Daf ein Clan dieses
oder jenes Tier sein soll, daraus ist nichts zu entnehmen; daf} aber zwei Clans
desselben Stammes notwendigerweise zwei verschiedene Tiere sein miissen,
das ist viel lehrreicher«. Um sich und anderen nimlich klar zu machen, dass
»zwei Clans zwei verschiedene Gattungen« darstellen, dass sich Kollektive
unterscheiden und different sind,

»wird man dem einen den Namen eines Tiers geben und dem andern den Namen eines
andern Tiers. Jeder dieser Namen ware flr sich genommen nur eine Bezeichnung: zu-
sammen sind sie das Aquivalent fiir eine Behauptung. Sie besagen [...], da die beiden
Clans verschiedenen Blutes sind« (Bergson 1992: 144),

Der Totemismus ist weniger ein System, das den Menschen mit einem Tier
oder einer Pflanze gleichsetzt; er ist weniger eines, in dem Affekte oder kollek-
tive Erregungen grundlegend sind, als vielmehr eines, in dem sich Gruppen
differenzieren, indem sie eine Identitit mit einem Tier (Pflanze) fabulieren.
Die totemistische Identifikation beruht darauf, dass Tier- und Pflanzengattun-
gen ein symbolisches System differentieller Abstinde darstellen. [Man muss
dazu erwihnen, dass die Durkheim-Rezeption ihrerseits Wandlungen unter-
liegt, und dass es derselbe Lévi-Strauss war, der den spiten Durkheim, den
>totemistischen< Durkheim sowie Marcel Mauss erneut in den Vordergrund
geriickt und Durkheim insgesamt in der franzdsischen Rezeption rehabilitiert
hat. Die Theorie der symbolischen Existenz von Kollektiven ist zudem eben
bei Durkheim bereits entfaltet, der den Totemismus als ein Symbolsystem ver-

am 14.02.2028, 20:53:03.

351


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Heike Delitz

stand, in welchem die Zeichen der Totems »viel heiliger« sind als die Tiere
selbst (Durkheim 1994: 185).]

Eine entscheidende Neuaktzentuierung der Gesellschaftstheorie l4sst sich
bei Bergson aber in einem weiteren, mit dem Begriff der Differenz eng ver-
kniipften Aspekt sehen: im Gesellschaftsvergleich; und vor allem im Verhilt-
nis von Leben und Gesellschaft, Sozialem und Sozietalem. Diese Neuakzentu-
ierung liegt darin, dass >Differenz« bei Bergson stets eine spezifisch temporale
Qualitit aufweist. Die Differenzierung der Gesellschaften darf nicht als sta-
tische Differenz, sondern sie muss dynamisch gedacht werden — als Prozess
des Anders-Werdens, als Differentiation. Das gilt auch fiir totemistische Ge-
sellschaften und deren Interpretation — und fiir alle anderen. Dieser Gedanke
ist aus der Theorie des organischen Lebens tibertragen: 1907 hatte Bergson
das Leben insgesamt als Differentiation, als Entfaltung einer »Tendenz« defi-
niert. Leben vollzieht sich in Form differenzierender Aktualisierung, perma-
nent wird es anders, ist Prozess. Das Leben ist daher nie »das, sondern es wird
permanent. Als solches ist es immer virtuell; und existent oder aktuell ist es
allein in den individuellen Lebensformen. Diese nun erweisen sich im retro-
spektiven Blick als einander divergent, als sich gegenseitig ausschlieffend — als
differenziert, wobei sie die ausgeschlossene, alternative Lebensform mittrans-
portieren. >Lebenc« besteht nur in dieser Vielfalt, und dartiber hinaus in allen
vergangenen und kiinftigen Lebensformen.

»Leben ist Tendenz, und das Wesen einer Tendenz ist es, sich in Form einer Garbe zu ent-
wickeln, welche schon durch ihr bloRes Wachstum divergierende Richtungen erschafft,
unter denen ihr Schwung sich aufteilt« (Bergson 2013: 120).

Leben ist Entfaltung von Divergenz: Die Denkfigur der Bifurkation, der Spal-
tung wird nun auch auf das sozietale oder gesellschaftliche Leben {ibertragen.
Dies hat Konsequenzen fiir die Betrachtung der Vielfalt der Gesellschaftsfor-
men, fur vergleichende Analysen: Die divergenten Modi kollektiver Existenz
schliefen einander aus. Gesellschaften entfalten sich in entgegengesetzter
Weise, statt in einer evolutioniren Linie der Entwicklung; und stets kann es
neue geben. Hier nimmt Bergson zum einen die Methode der strukturalen
Anthropologie vorweg, den kontrastiv vergleichenden Blick (auf staatliche oder
gegenstaatliche Formen kollektiver Existenz, oder auf Gesellschaften, die sich
historisch, und solche, die sich antihistorisch instituieren). Auch das ist eine
Korrektur Durkheims: Anstatt im Totemismus und in anderen nichtmoder-
nen Gesellschaften einfache, vormoderne, primitive oder archaische Formen
des sozialen Lebens zu sehen, handelt es sich um zeitgendssische, der unseren
entgegengesetze Institutionalisierungen. Es handelt sich um andere Méglich-
keiten kollektiver Existenz, wobei die sozietalen Formen aufeinander verwei-
sen: Jede Gesellschaft zeigt »virtuell die wesentlichen Merkmale« der anderen

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

(Bergson 1992: 92f.). Damit wird eine jede evolutionistische Perspektive abge-
wehrt, die immer ethnozentrisch ist — auch diejenige Durkheims.

Mit dem Ausgang vom Anders-Werden verbinden sich weitere Neuakzentu-
ierungen. Diese hingen nun damit zusammen, dass die gesamte bergsonsche
Philosophie auf das Neue, die Freiheit angelegt ist, dass sie von der Bewegung,
Veridnderung ausgeht. Leben ist kontinuierliches Werden; und dieses Werden,
das Vitale wird nun als das Subjekt einer jeden Gesellschaft, einer jeden kollek-
tiven Fixierung und Einheitsbildung sichtbar. Gesellschaften werden ebenso
wie ihre Einzelnen anders, und kénnen doch nur als solche bestehen, wenn sie
sich fixieren, wenn sich das Leben organisiert und instituiert. Wie das organi-
sche Leben nur in den Lebensformen (der Arten und Gattungen) existiert oder
aktuell ist, so muss sich soziales Leben formen. Dabei bleibt es stets Leben. Es
ist das Leben, das sich selbst kontrolliert, Abweichungen sanktioniert. Berg-
son spricht hier von einer »Verteidigungsmafinahme der Natur« gegen die Er-
kenntnis der Kontingenz und der Verdnderlichkeit des Sozialen (ebd. 103, 109).
Institutionen oder soziale Tatsachen entsprechen in diesem Sinne einer »vita-
len Forderung« (ebd. 144, 145 u.6.). Das Leben normalisiert sich selbst — auch
dieser Gedanke ist nicht durkheimianisch, er ist vitalistisch. Die Normen sind
dem Leben nicht duflerlich. Insofern wird Bergson sagen, es bleibe alles »dun-
kel«, wenn man die sozialen Tatsachen auseinander erkliren will (das Soziale
aus dem Sozialen), und alles werde »klar«, wenn man hinter ihnen »das Leben
selbst sucht« (ebd.: 79): Letztlich ist jede Ethik, Religion, Politik vitaler Natur.

Diesem Denken des Lebens als Subjekt von Gesellschaft (und nicht nur
Objekt) ist tatsichlich ein Grofiteil der Ausfithrungen in Die beiden Quellen
gewidmet: So diskutiert Bergson religiose und moralische Institutionen als
Selbstkorrektur des Lebens (gegen individuelle Idiosynkrasien, ebd.: 95; gegen
die Gewissheit der Sterblichkeit, ebd.: 103; gegen die der Unvorhersehbarkeit,
ebd.:109f.). Das Leben also erklirt, warum und wie eine »Gesellschaft das Indi-
viduum verpflichtet«: Es erkldrt die Funktion der Religion, der Fabulation von
Géttern und Tabus.? Zum anderen erklirt das Leben auch, wie neue Kollekti-
ve entstehen, sich soziale Erfindungen ereignen. Im Gegensatz zu dem, was
Durkheim denkt, sind Einzelne nicht allein Produkte ihrer Gesellschaft. Sie
kénnen sich ebenso »zum Richter tiber die Gesellschaft« machen (ebd.: 79).
Stets konnen sich neue Ideen als affektiv erweisen, Resonanz erzeugen, kann
ein Kollektiv emergieren. Bergson denkt hier etwa an die Liebe zur Natur und
an die Religionsstifter.

»So hat das Gebirge, zu allen Zeiten, seinen Betrachtern gewisse Gefiihle eingeflofit, die
den Empfindungen vergleichbar sind und ihm in der Tat anhaften. Aber erst Rousseau
hat mit Bezug auf die Berge eine neue und originale Gemiitsbewegung geschaffen. Die-

3 | Zur»>Fabulation«siehe auch Mullarkey 2007: 55ff. und Seyfert 2011: 51ff.

am 14.02.2028, 20:53:03.

353


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Heike Delitz

se Bewegung ist landl&ufig geworden, nachdem Rousseau sie in Umlauf gesetzt hatte.
Und noch heute ist es Rousseau, der sie uns empfinden 148t, ebensosehrund noch mehr
als das Gebirge [...], vermdge einer wirklichen Schopfung« (ebd.: 33).

Und es ist dabei der Affekt oder die Emotion, die »Erzeugerin von Ideen« wird,
statt diese nur sekundir zu begleiten (ebd.: 35). Beide Aspekte sozialen Lebens
- nicht nur die Neuerfindung, Offnung, sondern auch Fixierung, Institutio-
nalisierung, Schliefung — basieren mit anderen Worten auf der Fihigkeit der
»Fabulation«, der »fabulatorischen Funktion« (ebd. 84ff.), die ihrerseits be-
stimmt wird als durchgingig positive, erzeugende Funktion. Die Fabulation
ist keine verminderte Denkfihigkeit, keine verworrene Kognition. Fabulation
oder Imagination heifst nicht >blofe« Vorstellung. Sie ist auch nicht nur sekun-
dire Legitimation — einer Moral durch die Vorstellung eines gesetzgebenden
Gottes (Durkheim). Fabulation, Erfindung von Bedeutungen, bringt etwas
zur Existenz. Die Imagination erzeugt eine Moral und letztlich >Gesellschaft,
denn kein Ideal kénne »obligatorisch werden, wenn es nicht schon wirkend
ist« —und dann sei »nicht seine Idee das Verpflichtende, sondern sein Wirken«
(ebd.: 210). Die derart instituierende, schopferische Fabulation hat zwei Funk-
tionen: Zunichst ist sie ein »virtueller Instinkt« (ebd.: 22), sie dient der Ima-
gination einer kollektiven Identitit und Einheit, einer Schliefung von Gesell-
schaft, dem kollektiven Bediirfnis nach Stabilitit. Zum anderen entspricht die
Fabulation dem jeder Schliefung zugrundeliegenden »Verlangen« des Lebens
»nach Vorwirtsbewegung« (ebd.: 87). Neue Fabulationen fithren zum Anders-
Werden des sozialen Lebens, zur Erfindung neuer Kollektive.

Dieses Verhiltnis von Leben und seiner Fixierung, Sozialem und Sozie-
talem bestimmt Bergson (nach allem, was wir zu seiner Prozessphilosophie
sagten) als Verhdltnis von etwas Grundlegendem zu dem, was Aspekt von ihm ist:
Das Werden, die Verdnderung ist »>reals; die Stillstinde sind imaginiert. Inso-
fern heiflt es im eingangs zitierten Satz, es sei — auch im Sozialen — >immer der
Aufenthalt, der eine Erklirung verlangt, und nicht die Bewegung«. An einer
zentralen Stelle fasst Bergson dieses Verhiltnis von Werden und imaginirer
Identitit, Sozialem und Sozietalem spinozistisch: Es ist das Verhiltnis von
natura naturata und natura naturans. Zwischen beiden, zwischen geschlosse-
ner und offener Gesellschaft, statischer und dynamischer Moral und Religion
liegt die »ganze Kluft zwischen Ruhe und Bewegung« (Bergson 1992: 46).* Die
Kluft von Ruhe und Bewegung: Was zunichst als Unterscheidung zweier Ge-
sellschaftstypen erscheint, bestimmt ein Grundlegendes gegeniiber einem As-

4 | Bei Spinoza heifit es (1999: |, Lehrsatz 29): Natura naturans ist das, »was in sich
selbst ist und durch sich selbst geschaffen wird«, natura naturata das, »was aus der
Notwendigkeit der Natur Gottes oder vielmehr der Natur irgendeines seiner Attribute
folgt«.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

pekt oder einer Perspektive. Es ist die Bewegung, die jeder scheinbaren Ruhe
zugrunde liegt, das Werden ist primir und real und unterliegt den imagini-
ren Fixierungen. Das Instituierende, natura naturans, Leben aktualisiert sich
in sozietalen Formen, institutionalisiert sich, tritt auf in Formen der natura
naturata. Das Leben ist instituierend, es unterliegt jeder Institutionalisierung;
das Leben ist die instituierende Gesellschaft, die den je aktuellen, instituierten
oder sich fixierenden Gesellschaften zugrundeliegt. Zu erwischen ist es dabei
(ebenso wie das Leben in den organischen Formen) nur in diesen, seinen Ak-
tualisierungen (zum Beispiel in Fabulationen kollektiver Identitit, sei es eines
bestehenden oder eines neuen Volkes). Und erneut gilt: Letztlich ist jede so-
zietale Form ein Phinomen des Vitalen. Das Leben ist Subjekt. Weder gibt es
daher wirklich Stillstand, noch einlinige Evolution.

In diesen Aspekten entfaltet Bergson eine mehrfach alternative Soziologie
zu derjenigen Durkheims, auch wenn er viel von diesem tibernimmt: Es han-
delt sich um einen anders akzentuierten Gesellschaftsbegriff, der die Verinde-
rung und Fixierung zu beobachten erlaubt, die Mechanismen, in denen sich
Kollektive fixieren und Subjekte formieren, ebenso enthilt wie beispielsweise
Revolutionen (bei Simondon) oder auch neue Kollektive, die aus technischen
Erfindungen hervorgehen. An dieser Stelle erweist sich eine von Bergson in-
formierte Soziologie gegeniiber einer von Durkheim informierten zutiefst
kritisch — kritisch gegeniiber der positivistischen oder objektivistischen Hal-
tung, die das Leben zu einem macht, das der Norm unterworfen ist, das keine
eigenen Normen aufweist (Normen werden als rein sozial verstanden); kritisch
gegeniiber einer Soziologie, welche die Ordnung privilegiert. In diesem Zu-
sammenhang ist instruktiv, dass Bergson Durkheim einmal als einen »Geg-
ner der Freiheit« verstanden hat (Benrubi 1942: 63).

Alternativ ist diese Soziologie schlieflich, weil sie ein entsprechend anderes
Bezugsproblem formuliert. Es ist fiir Bergson weniger soziale Unordnung oder
Desintegration, vor der eine Gesellschaft permanent steht. sUnordnung« ist, so
lautet die angekiindigte Kritik negativer Begriffe,® genau besehen ein leerer Be-
griff, und das Problem der Ordnung ein Scheinproblem. Die Voraussetzung,
welche soziologische Theorien wie diejenige Luhmanns oder Durkheims mit
der kantischen Erkenntnistheorie teilen, lautet: Unordnung sei wahrscheinlicher
als Ordnung. Fur Bergson (2013: 320) ist dies »weniger Gedanke, als Affekt«.
Der Begriff der »Unordnung« enthalte ja bereits alles, was der Unordnung an-
geblich fehlt — die Ordnung, die in Gedanken subtrahiert wird. Der negative
Begriff (Unordnung), der stets den Ausgangspunkt der Ordnungsfrage dar-
stellt, ist in sich selbst widerspriichlich. Denn genau besehen enthilt er >-mehr<
und nicht >weniger< als der positive Begriff: Im Begriff der Unordnung steckt

5 | Vgl. zur Konsequenz der bergsonschen Kritik negativer Begriffe Caeymaex 2010.

am 14.02.2028, 20:53:03.

355


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Heike Delitz

immer schon eine Ordnung, die zugleich abgezogen wird. Die Frage nach der
Moglichkeit von Ordnung statt Unordnung impliziert,

»dafd in der Idee des Leeren weniger enthalten wére als in der des Vollen, weniger im
Begriff der Unordnung als in dem der Ordnung. Tatsachlich aber steckt in den Ideen der
Unordnung und des Nichts [...] mehr als in denen der Ordnung und der Existenz, weil sie
mehrere Ordnungen und mehrere Existenzen und auferdem ein Spiel des Geistes ent-
halten, der unbewufit mitihnen jongliert« (Bergson 1949: 119).

Mit anderen Worten: Unordnung im Sinne volliger Abwesenheit von Ordnung,
von Zusammenhingen oder Normen ist undenkbar. Der Begriff der Unord-
nung ist kein theoretischer. Es ist ein politischer oder »praktischer« (Bergson
2013: 320) Begriff. Im Begriff der sozialen Unordnung geht es um soziale Ver-
hiltnisse, die unerwiinscht scheinen, um solche, »die man nicht suchte« (Can-
guilhem 2009c: 303).

Folgt man dieser Kritik (die sich bei Bergson selbst auf die erkenntnistheo-
retische Frage nach der Moglichkeit von Ordnung im Sinne von Erkenntnis
richtet, weniger auf die soziologische), so erscheint die Frage der Moglichkeit
sozialer Ordnung statt Unordnung als schlecht gestellt. Das gilt umso mebhr,
als die Kritik Bergsons darauf aufmerksam macht, dass die Ordnungsfrage zu-
dem letztlich ein Denken in Zustinden, in Blécken des Seins voraussetzt. Statt
von zwei Zustinden (Ordnung versus Unordnung) wire eher von permanenten
und verinderlichen Prozessen des sozialen Ordnens zu sprechen. Eine bergs-
onianische Soziologie reformuliert also deswegen das soziologische Bezugs-
problem: Das Problem der Gesellschaft ist nicht die Unordnung. Das Problem
ist eher die permanente, unvorhersehbare Verinderung sowie die Kontingenz
einer jeden Gesellschaft. Beides notigt zur Imagination einer kollektiven Iden-
titdt, zu Normierungen, zu Schlieffungen und Fundierungen. Dabei bleibt das
Werden, die Verinderung wirklich. Nur imagindr sind Gesellschaften mit sich
identisch und gut begriindet. Immer erneut kann das Instituierende (das Le-
ben) in die instituierte Gesellschaft einbrechen, kénnen neue Kollektive ent-
stehen.

3. BERGSONIANISCHE S0ZIOLOGIEN

Obgleich in Die beiden Quellen bereits eine genuin lebenssoziologische oder
vitalistische Theorie der Gesellschaft enthalten ist, so fehlen bei Bergson selbst
zwei der oben erwihnten Aspekte oder Register der soziologischen Theorie:
Die kritische Dimension ist ausdriicklicher bei Georges Canguilhem entfal-
tet; eine Theorie des Sozialen als Bestimmung sozialer Relationen und der
socii fehlt bei Bergson ganz. Dies wird, unter besonderer Berticksichtigung der

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

Artefakte und Materialititen des Sozialen, bei André Leroi-Gourhan, Gilbert
Simondon und ihnen folgend bei Deleuze entfaltet. Die bereits von Bergson er-
orterte Frage kollektiver Existenz wird vor allem von Cornelius Castoriadis wei-
tergefiihrt. Dessen Frage ist, wie sich Gesellschaften ihr Anders-Werden ver-
leugnen, wie kollektive Bedeutungen instituiert werden und welche Funktion
diese im Einzelnen haben. Marcel Gauchet und Claude Lefort werden dessen
Frage nach dem gesellschaftlichen Imaginiren weiterfithren und historisch
konkretisieren. Schliellich werden wir die vergleichende Methodologie der
strukturalen Anthropologie als bergsonianisch grundiert diskutieren — inso-
fern Lévi-Strauss und Pierre Clastres alles daran setzen, evolutionistische und
ethnozentrische Blicke zu vermeiden, negative durch positive Begriffe erset-
zend.

3.1 Kritik im Namen des Lebens

Georges Canguilhem geht es darum, die Moglichkeit des Neuen im sozialen
Leben anzuerkennen — das Soziale weniger in seinen einschrinkenden oder
negativen Aspekten als in den erfinderischen, affizierenden und positiven As-
pekten zu akzentuieren. Daraus speist sich die Kritik beider am soziologischen
Positivismus, eine Kritik, die Canguilhem ausbuchstabiert. Auch er vollzieht
dabei keine radikale und polemische Verabschiedung Durkheims (wie etwa
der franzosische Marxismus der 1920er Jahre). Auch in Canguilhem vollzieht
sich vielmehr ein produktives chassé-croisée der Perspektive Durkheims mit
derjenigen Bergsons. Canguilhem problematisiert zunichst den Positivismus
—weniger Durkheims, als vor allem Auguste Comtes:® Der Positivismus ist nur
scheinbar eine objektive, neutrale, distanzierte Wissenschaft; tatsichlich ist
es eine Sozialtechnologie, die das menschliche Leben vollstindig zum Objekt
macht, statt die vitale Subjektivitit des Wissenschaftlers mitzudenken — mitzu-
denken, dass das Leben letztlich Subjekt auch der Wissenschaft ist. Eine zweite
Kritik richtet sich auf die Vermengung des Qualitativen mit dem Quantitati-
ven, des Normalen mit dem Normativen. In beiden Punkten problematisiert
Canguilhem eine aus vitalistischer Sicht zu starre Konzeption des Sozialen,
die sich (wie Bergson fiir die Philosophie gesagt hatte) in der Frage nach Ord-
nung ein schlecht gestelltes, ein Pseudoproblem stellt, einen bestimmten so-
zialen Zustand privilegierend.

Problematisiert werden zunichst vor allem Medizin und Psychologie in
ihrem positivistischen Wissenschaftsideal. Ebenso sieht Canguilhem aber
auch in Soziologie und Ethnologie eine Tendenz, zur Humantechnik zu wer-

6 | Vgl. zu Canguilhems Kritik an Durkheim (in der Vorlesung Les normes et le normal
von 1942/43, in Ausziigen in Canguilhem 2015) Le Blanc 2002: 130-140, Braunstein
2005, Delitz 2015: 276ff.

am 14.02.2028, 20:53:03.

357


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Heike Delitz

den. Kritisiert wird in diesen Disziplinen die Haltung des Positivisten, der sich
allein in der Welt distanzierter Fakten aufhalten will, und der dabei Normen
als etwas versteht, das dem Sozialen und nicht dem Leben angehért. Ein an
der Wissenschaft der unbelebten Natur orientierter Positivismus verwandelt
den Menschen, indem er ihn >objektiv< oder rein »von auflen< erkennen will,
in ein »Insekt« (Canguilhem 1968: 279). Die Kritik gilt der Chosification des
Menschen: Keine Wissenschaft diirfe derart Lebendige als »inert« verstehen,
das Belebte nach Unbelebtem modellieren. Denn ein Lebewesen fiir >brut« zu
halten, ist — wie Bergson erkannt habe — die Bedingung, um ihm gegentiber
in eine »aggressive Haltung« einzutreten, es zu »brutalisieren« (Canguilhem
2007:135f)). Wenn Durkheim soziale Phinomene als >reine Tatsachen«versteht,
folgt er der Illusion, im Blick auf das Soziale rein objektiv sein zu kénnen.

Die zweite Problematisierung betrifft Durkheims Regel, normale und pa-
thologische Zustinde in der Gleichsetzung des Normativen am Hiufigen zu
unterscheiden. In den Regeln der soziologischen Methode hatte Durkheim in
der Tat soziale Tatbestdnde als »normal« definiert, welche »die allgemeinsten
Erscheinungsweisen zeigen«, und alle anderen als »krankhaft oder patholo-
gisch« verstanden. Dabei wird das Normale mit dem Hiufigen identifiziert
— mit dem »Durchschnittstypus«. Man werde also »sagen konnen, dafl der
normale Typus mit dem Durchschnittstypus in eins zusammenflieflt und daf}
die Abweichung von diesem Schema der Gesundheit eine krankhafte Erschei-
nung ist« (Durkheim 1961: 148). Diese offensichtlich unhaltbare Vermengung
des Qualitativen mit dem Quantitativen teilt Durkheim erneut mit Comte.
Canguilhem (1977: 26f.) nennt sie den »Broussais’schen« Fehler: Der Patho-
loge Frangois Broussais sah im 18. Jahrhundert alle Krankheiten als verursacht
durch zu grofle oder zu geringe »Reizung« der Gewebe, statt darin intensive
oder qualitative Differenzen zu sehen. In der Annahme blof3 gradueller Diffe-
renzen sei der Positivismus letztlich ein politisch motiviertes, konservatives
Ordnungsdenken, in dessen Rahmen eine Ordnung nur »graduell modifiziert,
aber niemals tiberschritten, nie wirklich verdndert werden kann« (Ebke 2o012:
139f.). Indem Durkheim das Seltene zum Anormalen macht, diskriminiert er
jegliche Neuerung als abweichend, als Deviation.

Dabei gentige es, »daran zu denken, daf} in einer beliebigen Gesellschaft
ein Individuum nach deren Bediirfnissen und Normen fragt und sie kriti-
siert«, um zu verstehen, dass eine Gesellschaft »kein Ganzes darstellt«. Statt
Ordnung oder Harmonie ist Gesellschaft stets ein »Ort gebindigter Konflikte
oder latenter Antagonismen« (Canguilhem 1977: 177). Was wie eine marxisti-
sche Position klingt, wird von Canguilhem lebenstheoretisch gedacht: Es ist
das Leben, das sich in den Konflikten selbst korrigiert. Das Leben wird von
Canguilhem in dieser Hinsicht auch als das definiert, was fehlgeht und Neues
erfindet. Es ist normativ: Es ist das Kennzeichen des menschlichen Lebens,
»sich nie ganz an seinem Platz« zu befinden, nie in Harmonie oder Ordnung

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

zu bestehen, sondern sich selbst iiber seine Normativitit »zu tduschen« (Fou-
cault 1988: 69f.). Insofern es permanent auf der Suche nach seiner Norm ist,
insofern liegt die >Wahrheit« des Sozialen fiir Canguilhem nicht in der sozialen
Ordnung, sondern in der Fahigkeit, tiber diese zu streiten. Man kénne daher
»ohne Absurditit« sagen, dass »der Normalzustand einer Gesellschaft eher Un-
ordnung und Krise ist« (Canguilhem 2013: 110).

In beiden Kritiken bezieht sich Canguilhem ausdriicklich auf Bergson,
»der alles las und alles wusste« (ebd.).” Es ist zum einen Bergsons Vitalis-
mus, den Canguilhem rehabilitiert: Bergsons Philosophie bedeute weder eine
wissenschaftsfeindliche, noch irrationale Haltung. Sie bedeute vielmehr die
Anerkennung der »Identitit des Lebens mit sich selbst« (Canguilhem 2009b:
155) oder der »Originalitit der vitalen Tatsachen« (Canguilhem 2009c: 289f)).
Anerkannt wird das Leben als Subjekt der politischen, medizinischen, religi6-
sen, moralischen Institutionen. Auch benutzt Canguilhem Bergsons Kritik
negativer Begriffe, sie auf die Konzeption der Norm iibertragend. Nie ist das
Leben Abwesenheit von Normen (Unordnung). Es ist stets normative Aktivitét.
Daher ist der Begriff des Pathologischen nicht der »logische Gegensatz des Be-
griffs des >Normalen««, weil das Leben nie die »Abwesenheit von Normen« ist,
sondern eben stets »Anwesenheit anderer Normen« (ebd.: 303). Insofern also
Durkheim ein statisches Konzept des Sozialen teilt; insofern seine Grundfrage
die nach Integration oder Ordnung gegentiber Desintegration oder Unordnung
(Anomie, Regellosigkeit, A-Normativitit) ist; und insofern er soziale Tatsachen
>wie ein Insekt< behandelt — insofern ist eine positivistische Soziologie das
Gegenteil einer vitalistischen Soziologie.

3.2 Sozialtheorie: Prozesse des intensiven oder
qualitativen Werdens

Das Konzept intensiver und extensiver Gréfien als zwei Arten von Mannig-
faltigkeit befindet sich im Kern von Bergsons Denken, und auch im Kern des
Denkens von Deleuze. Insbesondere hier wird das Konzept der Intensitit zu
einem der temporalen Mannigfaltigkeit des Subjekts, seines affektiven Wer-
dens. Das Subjekt ist stindige Individuation, die mit Momenten gréfierer oder
geringerer >Lebensintensitit« einhergeht.

»Die Unteilbarkeit des Individuums hangt nur mit der Eigenschaft der intensiven Quanti-
taten zusammen, sich [...] nicht zu teilen, ohne sich wesentlich zu verdndern. Wir sind
aus all diesen Tiefen und Entfernungen, aus diesen intensiven Seelen gemacht, die sich
entfalten und wieder umbhiillen. Individuierende Faktoren nennen wir die Gesamtheit
dieser umhillenden und umhiliten Intensitaten, dieser individuierenden und individu-

7 | Vgl. zu Canguilhem als Leser Bergsons Roth 2013, Delitz 2015: 268-288.

am 14.02.2028, 20:53:03.

359


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Heike Delitz

ellen Differenzen, die einander fortwahrend iiber die Individuationsfelder hinweg durch-
dringen« (Deleuze 1997: 320).

An Stelle einer Handlungstheorie, in der ein sich gleich bleibender Akteur auf
etwas oder jemand einwirkt, steht hier das Konzept permanenter Individuation.
Diese findet in je spezifischen »Gefiigen« statt, affektiven Relationen mensch-
licher und nichtmenschlicher Korper, die von spezifischen Diskursen durch-
quert sind. So beschreibt Deleuze das nomadische Gefiige (Waffe, Mensch und
Reitkamele) mit den aus der Verbindung dieser Kérper und Aussagengefiigen
resultierenden Affekten — der Geschwindigkeit und kriegerischen Aggressivi-
tit (vgl. Deleuze/Guattari 1992: 540f.). Oder die totemistischen Rituale: Sie er-
zeugen ein Tierwerden des Menschen — eine momentane, aber nicht weniger
wirkliche Individuation, ein Anderswerden. Es geht dabei weder darum, ein
Totemtier nur nachzuahmen, noch darum, tatsichlich Tier zu werden. Real ist
nicht dieser oder jener Zustand. Real ist das Werden selbst, real ist das »Tier-Wer-
den des Menschen, »ohne daf das Tier, zu dem er wird, real« wire (ebd.: 326).
Eduardo Viveiros de Castro (1992: 270f.) hat dieses Konzept iibernommen. Im
rituellen Jaguar-Werden geht es den indianischen Subjekten nicht darum, ein
Jaguar zu werden; der Jaguar, in den man sich verwandelt, ist nicht real. Real
ist die Transformation, Individuation, Werden — im Bestreben, die Perspektive
des Jaguars ebenso wie seine Bewegungen und Affekte zu iibernehmen.

Ein intensititstheoretisches, bergsonianisches Denken erweist sich zu-
gleich allen Soziologien gegeniiber different, die in Handlungen allein
menschliche Akteure beriicksichtigen. »Im Gegensatz zum klassischen Vi-
talismus« werden hier — in Radikalisierung Bergsons — nicht ausschliefllich
Lebewesen als lebendig verstanden; und anders als in den klassischen soziolo-
gischen Handlungstheorien »erklirt sich die Handlung nicht allein von Seiten
des Menschen« (Seyfert 2008: 4691). Hierfiir sind die Autoren Leroi-Gourhan,
Simondon und Deleuze zentral. Bei Leroi-Gourhan erscheint die anorganische
Materie als eigene >Tendenz<. Sie besitzt einen eigenen »élan bergsonienne«
(Leroi-Gourhan 1945: 357f.). Jede Materie verlangt, so beobachtet Leroi-Gour-
han ethnologisch oder anthropologisch, eine eigene Aktivitit; es liegt an ihr,
welche Kraft und Geschicklichkeit sie erfordert. Und auch Simondon entfaltet
derart einen anorganischen oder einen »technologischen Vitalismus« (Deleu-
ze/Guattari 1992: 568). In diesem Sinne werden bei diesen Autoren (die jeder
Artefaktsoziologie vorhergehen) unter den nichthumanen Akteuren insbeson-
dere Artefakte einbezogen (und weniger andere Lebewesen, wie bei Vivieros
de Castro). Menschliche Akteure sind in technische Ensembles eingebunden,
wobei die Artefakte ihr eigenes Werden einbringen. Jede Materie verfiigt iiber
je eigene Form- und Affektpotentiale, wie insbesondere Simondon Bergson
weiterentfaltet, das Werden als eine »Dimension des Seins« bestimmend — und
nicht als etwas, was ein

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

ngegebenes und substantielles Sein erleidet. Die Individuation muf als das Werden
des Seins aufgefafit werden, und nicht als Modell des Seins, das die Bedeutung des
Seins erschopfen wiirde [...]. Anstatt die Individuation vom individuierten Sein her zu
erfassen, muf man das individuierte Sein von der Individuation her begreifen und die
Individuation vom vorindividuellen Sein her, das auf mehrere Gréenordnungen verteilt
ist« (Simondon 1964: 16, dt. HD).

Insbesondere im Sozialen geht es Simondon — im Sinne einer Theorie des Wer-
dens — darum, die Perspektive einer »Humanenergetik« einzubringen. Deren
Grundfrage lautet, warum und in welchen Momenten Gesellschaften andere wer-
den (vgl. Simondon 2007a: 63) — wie kollektiv Neues auftaucht. Die Antwort
lautet: Momente des gesellschaftlich Neuen sind solche mit >hoher Informa-
tionsspannunge. In ihnen erweist sich eine soziale Idee als affektiv oder in-
formativ, sofern das Kollektiv in einem »meta-stabilen« Zustand ist (ebd.), in
dem sich eine affektive Resonanz ereignet. Simondon verweist etwa auf neue
Legenden, die neue Kollektive, ein Werden des Volkes erzeugen (Simondon
1989: 192f.). Dabei geht es bei weitem nicht nur um kognitive Prozesse, son-
dern um affektive Relationen zwischen verschiedenen socii (vgl. grundlegend
Seyfert 2011).

Simondon schligt nun einerseits vor, die »Formen, Modi und Grade der
Individuation« im Physischen, Lebendigen und Sozialen (Simondon 2007b:
38) als miteinander verbundene Prozesse zu untersuchen: Die Individuation
der anorganischen Materie wird in vitalen Prozessen suspendiert, verzogert,
woraus die spezifisch biologischen und sozialen Individuationen resultieren,
auch wenn diese grundlegend aus derselben Materie bestehen, wie anorgani-
sche Individuationen (L'individu et sa genése physico-biologique; l'individuation
a la lumiére des notions de forme et d’information, 1964). Zum anderen geht es
Simondon um die Rehabilitation der technischen Dinge (Du mode d’existence
des objets techniques, 1958, dt. 2012): Sie entfremden das menschliche Leben
nicht, wie Simondon die zeitgenéssische Technophobie zu durchbrechen sucht
(die durchaus auch der heutigen dhnelt). Menschliches Leben ist technisches
Leben. Und dabei ist es die anorganische Materie, in die es sich einzuschmie-
gen gilt: Jede Materie (Holze, Metalle usw.) erlaubt je bestimmte Formen, Arte-
fakte und Praxen. In der Wahl der Materien gibt sich ein jedes Kollektiv eine
spezifische Gestalt und verbindet die Einzelnen auf eigene Weise. Simondon
denkt hier an die Instituierung eines neuen Kollektivs in der Erfindung von
Dampfmaschine, Eisenbahn oder des Wasserkraftwerks: Infolge dieser zu-
nichst kontingenten Erfindungen, die der Einschmiegung des Technikers in
die Materien folgen, hat sich eine infrastrukturell vernetzte Gesellschaft her-
ausgebildet, die sich durch Stromleitungen und Eisenbahnschienen mit der
Natur und ihrer Geografie viel intensiver verbinde. Es handelt sich um eine
neue Form kollektiver Existenz, und es ist die Materie, die dabei initiativ ist.

am 14.02.2028, 20:53:03.

361


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Heike Delitz

In der Einschmiegung des Technikers in sie muss dieser sich ihren Gesetzen
unterwerfen, ihr Potential ernst nehmen. Da er dabei keinerlei sozialer Norm
unterliegt, bedeutet die technische Aktivitit fiir Simondon (2005: 511) die »Ein-
fithrung in die tatsichliche soziale Vernunft und in den Freiheitssinn des Individu-
ums«.

3.3 Gesellschaftstheorie: Imaginierte Identitaten und
gesellschaftliche Griinde

Eine bergsonianische Soziologie enthilt neben einer spezifischen Sozialtheo-
rie eine wiedererkennbare Gesellschaftstheorie, ein Konzept sozietalen Lebens.
Wie skizziert, denkt bereits Bergson eine jede Gesellschaft als (wirksame, Sub-
jekte, Begehren und Ziele formende) Imagination einer Identitit des Kollektivs
in der Zeit, und seiner Einheit. Ein jedes Kollektiv muss sich mithilfe der fa-
bulatorischen Funktion schliefRen. Es muss sich die unvorhersehbare und per-
manente eigene Verinderung leugnen. An der Stelle des Begriffspaars natura
naturata und natura naturans steht bei Cornelius Castoriadis das Paar der ins-
tituierten und instituierenden Gesellschaft: Jede Gesellschaft ist Verdnderung,
Werden, das alle vergangenen, aktuellen und kiinftigen Gesellschaften ein-
schliefit. Castoriadis nennt diese Dimension das »Gesellschaftlich-Geschicht-
liche«. Es ist das

»anonyme Kollektiv, das Unpersonlich-Menschliche, das jede gegebene Gesellschafts-
formation ausfiillt und umfafit, das jede Gesellschaft in eine Kontinuitdt von Gesell-
schaften einreiht [...]. Das Gesellschaftlich-Geschichtliche besteht einerseits aus
vorgegebenen Strukturen, Institutionen und »materialisierten< Werken (die auch imma-
teriell sein kdnnen), zum anderen jedoch aus dem, was da strukturiert, instituiert und
materialisiert[...]. Esist die spannungsvolle Einheit von instituierender und instituierter
Gesellschaft, geschehener und geschehender Geschichte« (Castoriadis 1984: 184).

Kollektive miissen sich demgegeniiber imaginir instituieren — imaginir fi-
xieren; und imaginir begriinden. Mithilfe der Einbildungskraft der Einzel-
nen (dem >radikalen Imaginiren<) instituieren sie sich notwendig als eine
bestimmte kollektive Form: als diese Gesellschaft mit diesen Teilungen, diesen
Wiinschen, diesem Projekt. Kein Kollektiv kann sich zunichst die radikale
Kontingenz, die eigene Grundlosigkeit; und keine kann sich zweitens ihre
permanente Verinderung eingestehen: Die »radikale Andersheit, immanente
Schopfung, nicht-triviale Neuheit« (ebd.: 342), die eine jede Gesellschaft ist.
Jede gibt sich eine eigene temporale Gestalt, eine Herkunft, eine Geschichte,
eine Zeitlichkeit. Jede Gesellschaft muss sich drittens ihre Selbstsetzung ver-
leugnen. Sie kann sich »nicht als sich selbst erschaffende, als Institution ihrer
selbst, als Selbstinstitution anerkennen« (ebd.: 360). Kurz: Alles spielt sich so

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

ab, als »miifite sich die Gesellschaft als Gesellschaft selbst verleugnen und ihr
Gesellschaftsein verschleiern« (ebd.: 347).

Aus diesen Griinden erzeugt ein jedes Kollektiv eine ebenso imaginire wie
symbolische Eigenwelt, in der es eine Identitit in der Zeit instituiert, eine Ein-
heit in der Abgrenzung anderer Gesellschaften; und einen Grund ihrer selbst,
ihre Notwendigkeit. Als imaginire Institution kommt es dabei auf Wahr-
nehmbares an, auf ein Netz symbolischer oder kultureller Bedeutungen. Fiir
Castoriadis stehen dabei zwei Dinge im Zentrum: Zum einen braucht eine
jede Gesellschaft eine Vorstellung ihrer Sukzession, eine zeitliche Ordnung
der Einzelnen, und eine Vorstellung ihrer Dauer gegeniiber dem Werden. Jede
Gesellschaft ist in erster Linie eine »Art, Zeit zu erschaffen, sein zu lassen,
das heifdt sich als Gesellschaft sein zu lassen« (ebd.: 349). (Sie braucht dane-
ben auch eine rdumliche Verteilung der Dinge und Einzelnen.) Zum anderen
instituiert sich jede Gesellschaft in einem letzten oder leeren Signifikanten:
der »primiren« oder »zentralen« gesellschaftlichen Bedeutung. Diese ist als
primadre in nichts anderem begriindet. »Die gesellschaftlichen imaginiren Be-
deutungen — sofern es wirklich die letzten sind — denotieren nichts, konnotie-
ren aber fast alles« (ebd.: 246). Castoriadis nennt insbesondere die Bedeutung
>Gott«. Die Losung des »Ritsels der Religion« (Castoriadis 2010a: 105), mit-
hin Durkheims Frage, warum eine jede Gesellschaft religiose Institutionen
aufweist — die Losung dessen liegt in der Notwendigkeit, einen letzten Grund
vorzustellen: etwas, von dem her die instituierende Gesellschaft sich als ins-
tituierte erzeugt, ihre Selbstsetzung und damit die Kontingenz aller Normen
verleugnend. Ebenso nennt Castoriadis, nun fiir spezifisch moderne Gesell-
schaften, die Nation, das Volk, Rationalitit. Eine jede letzte Bedeutung kann
weder weiter begriindet werden, noch bedarf sie dessen. Dabei wird jede als
vorgesellschaftlich vorgestellt; instituiert wird je ein Anderes, welches der Ge-
sellschaft vorhergeht und diese und ihre Normen und Werte begriindet. Ge-
sellschaften fundieren sich — bislang — in einem »fundierenden Aufien« (De-
litz/Maneval 2017) und sind insofern heteronom und nicht autonom verfasst:
»Die Entfremdung der Gesellschaft wurzelt also darin, daf sie sich so institu-
iert, daf sie nicht sehen will, daR sie sich instituiert« (ebd.: 362).

In engem Kontakt zu Castoriadis denkend, fithren Claude Lefort und Mar-
cel Gauchet diese Gesellschaftstheorie und deren analytische Frage nach dem
imaginiren Grund unmittelbar fort. So hat fiir Gauchet auch das moderne
Politische teil an einer heteronom sich instituierenden Gesellschaft. Auch hier
gibt es einen Grund, in dem sich die Gesellschaft die eigene Selbstsetzung
verleugnet. Dieser Grund liegt im fundierenden Charakter der Menschen-
rechte. Zugleich liegt er in der Souverdnitit des Volkes (die beide zeitgleich,
in der Franzosischen Revolution, die Stelle des Konigs ersetzen — die Matrix
der Macht von ihm {ibernehmend). An die Stelle der religiosen Legitimation
der Monarchie, in der Idee des Gottesgnadentums oder der beiden Korper des

am 14.02.2028, 20:53:03.

363


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364

Heike Delitz

Konigs setzen moderne, demokratisch instituierte Kollektive also zwei fundie-
rende Bedeutungen. Aber auch sie basieren auf einer Selbstabspaltung, auch
sie fundieren sich in Vorgesellschaftlichem (der Natur des Menschen, der
Ewigkeit des Volkes). Auch hier denkt sich die Gesellschaft als abhingig von
ihrem »Auflen« (Gauchet 1991, vgl. ders. 2005). Und auch solche Kollektive
verlangen eine Reprisentation des Gesellschaftskérpers in einer Instanz. Auch
Lefort analysiert in diesem Sinne das »theologisch-politische Erbe«, das mo-
derne Demokratien aufweisen. Dabei interessiert vor allem dessen Verwand-
lung durch die Form des Politischen: Einerseits beruft sich zwar die moderne
Demokratie in der Erklirung der Menschenrechte und im Prinzip der Volks-
souverdnitit auf eine unantastbare, transzendente Quelle des eigenen Seins.
Zugleich durchkreuzen die Institution des Wahlrechts und die politische Kul-
tur der Kritik diese Vorstellung. In diesen Gesellschaften ist das »Zentrum der
Gesellschaft« leer. Zwar wird das Volk zum »Souverin erklirt« und instituie-
ren sich auch diese Kollektive in der Vorstellung, es gilte, seinen >Willen< zu
aktualisieren. Doch bleibt die Identitit des Volkes unbestimmbar — ein immer
erneut zu entritselndes »Geheimnis«, wie es bei Giesen und Seyfert (2016)
heifdt. Das ist das Paradox der Demokratie: Sie strebt nach der Aktualisierung
einer kollektiven Identitit (des Volkes, des Staates, der Nation), aber diese wird
stets »durchkreuzt« (ebd.: 60).

»Das Volk konstituiert einen Identitdtspol, der ausreichend definiert ist, damit sich der
Status eines Subjekts anzeigt: Es besitzt die Souveranitat, es soll seinen Willen aus-
driicken, die Macht wird in seinem Namen ausgeiibt, die Politiker berufen sich auf es
[...]. Aber seine Identitat bleibt latent« (Lefort 1999: 57).

Im Paar der instituierenden und instituierten Gesellschaft und in der zentralen
Rolle der Imagination, der Einbildungskraft kénnen diese drei Gesellschafts-
theorien — von Castoriadis, Lefort und Gauchet — als implizit bergsonianische
Theorien erscheinen.?® Sie teilen damit ein spezifisches »postfundamentalis-
tisches« Denken. Es handelt sich um eine Variante des Postfundamentalis-
mus, die weniger die Heterogenitit und Uneinheitlichkeit des Sozialen als das
Problem einer jeden Gesellschaft setzt (Marchart 2013), als vielmehr die Ver-

8 | Die Gesellschaftstheorie von Castoriadis als »bergsonianisch«zu bezeichnen, hatte
er selbst freilich vehement abgewehrt (wie auch fast jede andere Filiation, etwa die zu
Lévi-Strauss): »Bei ihm ist kein Platz fiir die wichtigste Schdpfung von allen: die von Sinn
und Bedeutungen. Stattdessen Entdeckung einer bereits vorhandenen geistigen Wirk-
lichkeit [...]. Bergsons Spiritualismus; dem Anschein zum Trotz einheitliche Ontologie;
durch und durch egologische [...] Perspektive; radikale Verkennung der gesellschaft-
lich-geschichtlichen Schopfung - Konvergenzlinien seiner Denkweise und -welt, ohne
Berlihrungspunkte mit meiner« (Castoriadis 2010b: 16).

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

inderung, das Werden. Laclau und Mouffe — die fiir die erste Variante stehen
— denken die hegemoniale Imagination einer Gesellschaft, einer kollektiven
Identitit als Reaktion auf die Unbestimmbarkeit oder Uberbestimmtheit des
Kollektivs. Permanent gibt es iiberzahlige Begehren nach der Bestimmung der
Gesellschaft. Zwar kann sich daher das Soziale nie fixieren — und doch exis-
tiert es »nur als Anstrengung, dieses unmagliche Objekt zu konstruieren« (Lac-
lau/Mouffe 2001: 164). Gesellschaft setzt die Imagination einer Einheit, ihre
Imagination als Totalitdt voraus, und dazu einen »Grund« (Marchart 2010,
2013). In der bergsonschen Variante des Postfundamentalismus kommt eine
erginzende Bestimmung hinzu: Auch, weil eine jede Gesellschaft im Werden
steht, weil sie kontingent und selbstgesetzt ist, muss eine jede Gesellschaft
einen Grund imaginieren — der ebenso die Einheit der Gesellschaft, wie deren
Identitdt in der Zeit begriindet.

3.4 KONTRASTIV-VERGLEICHENDE METHODE
(KRITIK NEGATIVER BEGRIFFE)

Die Analysen von Castoriadis, Lefort und Gauchet sind kontrastiv vergleichend
angelegt. Eruiert werden Differenzen und Gemeinsamkeiten moderner und
historischer, religios instituierter Kollektive. Dabei zehren sie ausdriicklich
von der vergleichenden Perspektive der strukturalen Anthropologie. Uber Lé-
vi-Strauss’ erwihntes Lob Bergsons hinaus ist an dieser Stelle interessant, dass
die strukturale Anthropologie sich letztlich immer um zwei Verhiltnisse — von
Synchronie und Diachronie, und von Kultur und Natur — dreht. Sie interessiert
sich fiir die Mechanismen, mit denen konkrete Gesellschaften ihre Verande-
rung, ihr Werden ebenso leugnen, wie sie ihren Einzelnen eine Bedeutung ge-
ben. Das Verfahren strukturaler Anthropologie ist dabei, den Kulturvergleich
so durchzufiihren, dass eine jede evolutionidre Annahme und ein jeder ethno-
zentrischer Begriff vermieden werden. Statt etwa die Gesellschaftsgeschichte
stets als fortschreitende Rationalisierung, Individualisierung oder Differenzie-
rung zu denken, statt alle Kollektive in eine >Entwicklung« einzuordnen, er-
kennt strukturale Anthropologie einer jeden Gesellschaft ihre eigene Rationa-
litit oder Modernitit zu. Die differenten Modi kollektiver Existenz werden als
gleichermafen entwickelte Modi gedacht, als gleichermaflen positive, dabei
entgegengesetzte Losungen desselben Problems. Zu suchen sind daher durch-
gehend positive Begriffe; und zu vermeiden sind negative Begriffe.

So dient die totemistische Klassifikation der Einzelnen anhand der natiir-
lichen Arten Lévi-Strauss zufolge dazu, eine zeitlose Identitit des Kollektivs zu
imaginieren. Diesen »kalten« Gesellschaften gegentiber verleugnen auch die
»heiflen« Gesellschaften ihr unvorhersehbares Anderswerden — indes auf um-
gekehrt symmetrische Weise. An der Stelle der mythischen, zeitlosen Vergan-

am 14.02.2028, 20:53:03.

365


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366

Heike Delitz

genheit steht die Einordnung in eine sukzessive Geschichte (Lévi-Strauss 1975,
vgl. ders. 1973: 270ff.). Selbstverstindlich verindern sich alle Gesellschaften
und alle haben eine Geschichte. Doch die einen »geben es offen zu, wihrend
andere sich dagegen strauben« und suchen, in dem »Zustand zu verharren, in
dem die Gotter oder die Ahnen sie zu Anbeginn der Zeiten geschaffen haben«
(Lévi-Strauss/Eribon 1989: 181). Das gemeinsame Problem, auf das beide For-
men von Kollektiven antworten, ist die Erfordernis, das eigene Anders-Werden
zu gestalten, ihm eine Bedeutung zu geben. Und statt von geschichtslosen Ge-
sellschaften zu sprechen, instituieren sich totemistische Kollektive gegen die
Geschichte. Sie instituieren sich als unverinderlich; sie wehren die Geschichte
ab, lassen diese nicht in die Imagination ihrer Identitit intervenieren. Dagegen
forcieren europiische moderne Gesellschaften die eigene Verinderung, su-
chen nach dem Neuen, ihre Geschichte in Form eines kontinuierlichen Fort-
schritts imaginierend.

In derselben Weise hat Pierre Clastres >Gesellschaften mit Staat< jenen
gegeniibergestellt, die in ihren Institutionen den Staat abwehren. Auch sie >ha-
ben« den Staat, auf latente oder virtuelle Weise — weit entfernt, dass er ihnen
fehlte. Es sind keine Gesellschaften ohne den Staat. Es handelt sich um gegen-
staatliche Gesellschaften, die in ihren Institutionen eine latente Akkumulation
und Teilung der Macht abwehren. Bei Clastres folgt die strukturale Methode
deutlicher als bei Lévi-Strauss einem bergsonschen Konzept, nimlich dessen
Kritik negativer Begriffe. Werden Gesellschaften negativ beschrieben — als sol-
che ohne Staat, Markt, Schrift oder Geschichte — so wird diesen Gesellschaften
stets ein Mangel zugeschrieben; etwas, das sie noch nicht entfaltet haben, aber
entfalten werden. Statt derart die anderen Gesellschaften an unserem Fall zu
messen und sie unvermerkt mit einem Werturteil zu belegen (sie seien unvoll-
stindige, noch nicht »richtige« Gesellschaften: Clastres 1976¢: 179); statt sie
als einfach, primitiv, archaisch oder vormodern und damit als »embryonal«
(Clastres 19776a: 19f.) zu verstehen; stattdessen gilt es, im Fehlen etwa des Staa-
tes oder der Geschichte eine positive Wahl zu erkennen. Auch Gesellschaften,
die keinen Staatsapparat aufweisen, fehlt dieser nicht. Sie wehren ihn aktiv
ab, etwa mit einer schwachen Position des Hauptlings (Clastres 19776b). Struk-
turale Anthropologie als vergleichende Methode ist also eine kontrastiv vor-
gehende, umgekehrt symmetrische Gegensatzpaare erfassende Methode, die
alles darauf anlegt, ethnozentrische Blicke zu vermeiden. Das Bild, das durch
sie von der Vielfalt der menschlichen Gesellschaften gezeichnet wird, dhnelt
Bergsons Bild der differenten Lebensformen — die Gesellschaften erscheinen
als einander implizierende, da entgegengesetzte Losungen des Lebens auf ein
gemeinsames Problem. Insofern steckt in der strukturalistischen Suche nach
strukturellen Ahnlichkeiten von Gesellschaften und ihren umgekehrt symme-
trischen Losungen ein methodologischer Bergsonismus. Zugleich handelt es

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

sich um eine kritische Methodologie, die kritisch gegentiber jedem Determi-
nismus, jedem Evolutionismus als einem Eurozentrismus ist.

4. ZUSAMMENFASSUNG

Letztlich beginnt eine bergsonsche Soziologie immer mit dem sozialen Wer-
den. Alle soziologischen Fragen werden entlang dieses temporalen Vokabulars
neu gestellt. Zugleich wird das Werden als Leben gedacht: Leben heifdt Wer-
den, und genauer: unvorhersehbares und kontinuierliches Anders-Werden,
Differentiation, Neues. Die sozialen Verianderungen ebenso wie die imagina-
ren Fixierungen, Normen und Disziplinierungen sind solche des Lebens selbst.
Thematisiert werden daher auch hier Institutionen, soziale Ordnungen, Modi
der Integration von Gesellschaften, Imaginationen kollektiver Identitit. Aber
deren Herausforderung ist nicht die (nie reale) Unordnung. Das Bezugspro-
blem von Gesellschaft ist das Werden, die Kontingenz und Selbsterfindung
einer jeden Institution. Und wihrend Durkheim das Individuum vor allem in
seinem sozialisierten Sein, seiner gesellschaftlichen Formung beriicksichtigt,
ist es die individuelle Erfindung, die Bergson zugleich stets interessiert — die
Fahigkeit, neue Kollektive zu stiften. Letztlich ist es das erfinderische, auf In-
determination dringende Leben, auf dem die Aufmerksamkeit liegt, ebenso
wie die dazu kontriren, notwendigen, (aus-)schliefenden Fabulationen einer
kollektiven Identitit in der Zeit und einer Einheit der Mitglieder.

Um die Eigenart des bergsonschen soziologischen Denkens zu kennzeich-
nen, kann man es insgesamt also noch einmal der einflussreichen durkheim-
schen Konzeption des Sozialen gegentiberstellen, sowie den methodologisch
- im Ausgang vom konstituierten Subjekt — dhnlichen marxistischen Theo-
rien von Gesellschaft; und andererseits den Handlungstheorien. Es lassen sich
folgende Aspekte nennen, in denen die bergsonsche Soziologie eine eigene,
eine lebenssoziologische Denkweise des Sozialen darstellt: Im Unterschied zu
den durkheimschen und anderen Soziologien werden nicht soziale Tatsachen
dem Leben gegeniibergestellt. Soziale Phinomene einschlieflich der Soziolo-
gie und soziologischen Theorie sind solche des Lebens. Eng damit verbunden
ist eine nicht-cartesianische Theorie des Sozialen, die den Kérper und seine
Affekte zutiefst einbezieht — Gedanken, Ideen, Erinnerungen sind solche
eines Lebewesens in dessen >Aufmerksamkeit auf das Lebenc«. Hier dhnelt das
Konzept dem des Pragmatismus. Indes handelt es sich beim Bergsonismus
nicht um anthropozentrische Konzepte. Konzipiert wird das voneinander un-
trennbare Zusammenspiel anorganischer und organischer, menschlicher und
nichtmenschlicher Kérper, einschliefllich der Materie. Aus dem lebenstheore-
tischen Konzept resultiert eine Theorie des gesellschaftlichen Imaginiren im
Sinne der Fabulation immer neuer Gesellschaften wie auch ihrer imaginiren

am 14.02.2028, 20:53:03.

367


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Heike Delitz

Fundierung und Schlieffung. Der Akzent liegt dabei auf der Unvorhersehbar-
keit, dem Neuen, ebenso wie auf der notwendigen (und doch >unméglichenc«
oder eben imagindren) Stillstellung. Dem entspricht eine vergleichende Me-
thode, die negative Begriffe vermeidet und positiv ein Konzept der »differen-
zierenden Aktualisierung« von Gesellschaften verfolgt. SchlieRlich eignet der
bergsonschen Philosophie eine eigene kritische Haltung — in der sich der Wis-
senschaftler selbst daran erinnert, dass er nicht jenseits des Lebens steht, in
der er die >Originalitit« oder Urheberschaft des Lebens anerkennt. Hier ist die
bergsonsche Soziologie jeder deterministischen Vorstellung gesellschaftlicher
Entwicklung entgegengesetzt, und ebenso jeder Soziologie, die sich um Integ-
ration und Ordnung dreht. Ebenso wenig werden soziale Beziehungen rationa-
listisch, anthropozentrisch oder cartesianisch konzipiert. In all diesen Aspek-
ten erscheint eine vitalistische Soziologie in Nachfolge Bergsons keineswegs
als irrationalistisch oder als wehmiitige und denunziatorische Modernekritik.
Auch handelt es sich weder um eine antiwissenschaftliche, noch »intuitionis-
tische<« Denkweise. Weder geht es hier um ein Denken des >inneren< Lebens,
noch um einen Substanzvitalismus. Es handelt sich vielmehr um ein Denken,
das — wie Plessner sagte (1975: 32) — den Menschen als Subjekt und Objekt der
Natur und als Subjekt und Objekt der Kultur gleichermaflen zu denken sucht.

LITERATUR

Agathon (1911): Lesprit de la nouvelle Sorbonne, Paris: Mercure de France.

— (1913): Les jeunes gens d'aujourd’hui, Paris: Mercure de France.

Azouvi, Frangois (2007): La gloire de Bergson. Essai sur le magistére philosophique,
Paris: Gallimard.

Benrubi, Isaac (1942): Souvenirs sur Bergson, Paris/Neuchditel: Delachaux & Ni-
estlé.

Bergson, Henri (1949 [1930]): »Das Mdogliche und das Wirkliche«, in: Ders.,
Denken und Schopferisches Werden. Vortrige und Aufsitze, Meisenheim:
Glan, S. 10-125.

— (1991 [18906]): Materie und Geddichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung
zwischen Korper und Geist, Hamburg: Meiner.

— (1992 [1932]): Die beiden Quellen der Moral und der Religion, Frankfurt a.M.:
Fischer.

— (1994 [1889)): Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung tiber die unmittelbaren Be-
wufStseinstatsachen, Hamburg: Europidische Verlagsanstalt.

— (2002): Correspondances, Paris: Puf.

— (2008 [1932]): Les deux sources de la religion et de la morale. Edition critique,
Paris: Puf.

— (2013 [1907]): Schopferische Evolution, Hamburg: Meiner.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

— (2014 [1922]): Dauer und Gleichzeitigkeit, Wien: philo arts.

Bouaniche, Arnaud/Keck, Frédéric/Worms, Frédéric (2004) (Hg.), Bergson: les
deux sources de la morale et de la religion, Paris: Ellipses.

Braunstein, Jean-Frangois (2005): »Canguilhem, Comte und der Positivis-
mus, in: Cornelius Borck/Volker Hess/Henning Schmidgen (Hg.), Maf
und Eigensinn. Studien im Anschluf8 an Georges Canguilhem, Miinchen: Fink,
S. 275-294.

Caeymaex, Florence (2010): »La portée critique de l'analyse des idées d’exis-
tence et de néant, in: Arnaud Frangois (Hg.), L€évolution créatrice de Berg-
son. Etudes et Commentaires, Paris: Vrin, S. 261-283.

Canguilhem, Georges (1968 [1958]): »Qu’est-ce que la Psychologie?« In: Ders.,
Etudes d’histoire et de philosophie des sciences, Paris: Vrin, S. 365-381.

— (1977 [1943/19606]): Das Normale und das Pathologische, Frankfurt a.M.: Ull-
stein.

— (2007 [1943]): »Commentaire au troisiéme chapitre de L'évolution créatrice«,
in: Annales bergsoniennes I11, Paris: Puf, S. 113-160.

— (2009a [1952]): »Das Denken und das Lebendige (Einleitung)«, in: Ders.,
Die Erkenntnis des Lebens, Berlin: August, S. 15-22.

— (2009b [1952]): »Aspekte des Vitalismus, in: Ders., Die Erkenntnis des Le-
bens, Berlin: August, S. 149-181.

— (2009c [1952]): »Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Er-
kenntnis des Lebens, Berlin: August, S. 281-307.

— (2013 [1955]): »Das Problem der Regulation im Organismus und der Gesell-
schaft«, in: Ders., Schriften zur Medizin, Ziirich: diaphanes, S. 9o-113.

— (2015 [1942/43]): »Cours de philosophie générale et de logique. Année 1942-
1943«, in: Ders., (Euvres Bd. IV, Paris: Gallimard, S. 81-109.

Castoriadis, Cornelius (1984 [1964/65, 1975]): Gesellschaft als imagindre Institu-
tion. Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (20104 [1978-1980]): »Institution der Gesellschaft und Religion, in: Ders.,
Das imagindre Element und die menschliche Schopfung. Ausgewdhlte Schriften
3, Lich: Edition AV, S. 87-110.

— (2010b [1985]): »Vorwort zu Domaines de ’homme. Les Carrefours du laby-
rinthe 1l«, in: Ders., Das imagindre Element und die menschliche Schopfung.
Ausgewdhlte Schriften 3, Lich: Edition AV, S. 13-24.

Clastres, Pierre (1976a [1969]): »Kopernikus und die Wilden, in: Ders., Staats-
feinde. Studien zur politischen Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S.7-27.

— (19776b [1962]): »Tausch und Macht: Theorie des indianischen Hiuptlings-
tums, in: Ders., Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 28-47.

am 14.02.2028, 20:53:03.

369


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370 Heike Delitz

— (1976¢ [1974]): »Die Gesellschaft gegen den Staat«, in: Ders., Staatsfeinde.
Studien zur politischen Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 179-
209.

Deleuze, Gilles (1989 [1960]): Henri Bergson zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

— (1997 [1968)): Differenz und Wiederholung, Miinchen: Fink.

— (20032 [1956]): »Henri Bergson, 1859-1941«, in: Ders., Die einsame Insel. Tex-
te und Gespriche von 1953— 1974, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 28-44.

— (2003b [1956]): »Der Begriff der Differenz bei Bergsong, in: Ders., Die einsa-
me Insel. Texte und Gespriche von 1953 bis 1974, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 44-75.

— (2007 [1960]): »Cours sur le Chap. IIT de I'évolution créatrice de Bergsonx,
in: Annales bergsoniennes 2. Bergson, Deleuze, la phénoménologie, Paris: Puf,
S.166-188.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1992 [1980]): Tausend Plateaus. Kapitalismus
und Schizophrenie 2, Berlin: Merve.

Delitz, Heike (2013): »Bergson und Durkheim, Bergsoniens und Durkhei-
miens«, in: Tanja Bogusz/Dies. (Hg.), Emile Durkheim — Soziologie, Ethno-
logie, Philosophie, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 371-402.

— (2015): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im franzésischen sozio-
logischen Denken, Weilerswist: Velbriick Wissenschatft.

Delitz, Heike/Maneval, Stefan (2017): »The >Hidden Kings<, or Hegemonic
Imaginaries. Analytical Perspectives of Postfoundational Social Thoughtc,
in: Im@go. Journal of the Social Imaginary 10, S. 33-49.

Durkheim, Emile (1961 [1894/1895]): Die Regeln der soziologischen Methode,
Neuwied: Luchterhand.

— (1975 [1895]): »Lenseignement philosophique et l'agrégation de philoso-
phie«, in: Ders., Textes. 3. Fonctions sociales et institutions, Paris: Editions du
Minuit, S. 403-434.

-— (1976 [1914]): »Une confrontation entre bergsonisme et sociologisme: Le
progrés moral et la dynamique sociale«, in: Ders., Textes 1: Eléments d'une
théorie sociale, Paris: Editions du Minuit, S. 64-70.

— (1993 [1913/14]): »Pragmatismus und Soziologie«, in: Ders., Schriften zur So-
ziologie der Erkenntnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 10-168.

— (1994 [1912]): Die elementaren Formen des religiésen Lebens, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Durkheim, Emile/Mauss, Marcel (1996 [1903]): »Uber einige primitive Formen
von Klassifikation. Ein Beitrag zur Erforschung der kollektiven Vorstellun-
gen, in: Emile Durkheim, Schriften zur Soziologie der Erkenntnis, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S.169-256.

Ebke, Thomas (2012): Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschrinkung von Pless-
ners Philosophischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Epistemolo-
gie, Berlin: Akademie.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das soziale Werden und die Fabulationen der Gesellschaft

Foucault, Michel (1988 [1985]): »Das Leben: die Erfahrung und die Wissen-
schaft«, in: Marcelo Marquez (Hg.), Der Tod des Menschen im Denken des Le-
bens: Georges Canguilhem iiber Michel Foucault, Michel Foucault iiber Georges
Canguilhem, Ttibingen: Edition Diskord, S. 50-72.

Gauchet, Marcel (1991): Die Erkldrung der Menschenrechte. Die Debatte um die
biirgerlichen Freiheiten 1789, Reinbek: Rowohlt.

— (2005 [1977]): »La dette du sens et les racines de I'Etat. Politique de la religion
primitive«, in: Ders., La condition politique, Paris: Gallimard, S. 45-9o0.

Halbwachs, Maurice (1967 [1925-1944]): Das kollektive Geddchtnis, Stuttgart:
Enke.

Hauriou, Maurice (1965a [1925]): »Die Theorie der Institution und der Griin-
dung. Essay iiber den sozialen Vitalismus«, in: Roman Schnur (Hg.), Die
Theorie der Institution und zwei andere Aufsitze von Maurice Hauriou, Darm-
stadt: WBG, S. 27-606.

— (1965b [1928]): »Macht, Ordnung, Freiheit und die Verirrungen der objek-
tivistischen Systeme, in: Roman Schnur (Hg.), Die Theorie der Institution
und zwei andere Aufsdtze von Maurice Hauriou, Darmstadt: WBG, S. 96-110.

Hubert, Henri (1929 [1905]) : »Etude sommaire de la représentation du temps
dans la religion et la magie, in: Ders./Marcel Mauss, Mélanges d’histoire des
religions, Paris: Alcan, S.189-229.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2001 [1985]): Hegemonie und radikale Demo-
kratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Le Blanc, Guillaume (2002): Canguilhem et la vie humaine, Paris: Puf.

Lefebvre, Alexander/White, Melanie (2010): »Bergson on Durkheim: Society
sui generis«, in: Journal of Classical Sociology 10 (4), S. 457-477-

Lefort, Claude (1999 [1981]): Fortdauer des Theologisch-Politischen?, Wien: Pas-
sagen.

Leroi-Gourhan, André (1945): Milieu et techniques. Evolution et techniques 2, Par-
is: Albin Michel.

Lévi-Strauss, Claude (1965 [1962]): Das Ende des Totemismus, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

— (1973 [1962]): Das wilde Denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1975 [1960]): »Das Feld der Anthropologie. Antrittsvorlesung am College de
France«, in: Ders., Strukturale Anthropologie 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S.11-44.

Lévi-Strauss, Claude/Eribon, Didier (1989): Das Nahe und das Ferne. Eine Auto-
biographie in Gesprichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei
Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp.

— (2013): Das unmdgliche Objekt. Zu einer postfundamentalistischen Theorie der
Gesellschaft, Berlin: Suhrkamp.

am 14.02.2028, 20:53:03.

371


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Heike Delitz

Mullarkey, John (2007): »Life, Movement und the Fabulation of the Event« in:
Theory, Culture & Society 24, 6, S. 53-70.

Plessner, Helmuth (1975 [1928]): Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin: de Gruyter.

Roth, Xavier (2013): »Le jeune Canguilhem, lecteur de Bergson (1927-1939)«,
in: Dialogue 52, S. 625-647.

Seyfert, Robert (2008): »Zum historischen Verhiltnis von Lebensphilosophie
und Soziologie und das Programm einer Lebenssoziologie«, in: Karl-Sieg-
bert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongres-
ses der DGS in Kassel, Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 4684-4694.

— (2011): Das Leben der Institutionen. Zu einer Allgemeinen Theorie der Institutio-
nalisierung, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Seyfert, Robert/Giesen, Bernhard (2016): »Collective identities, empty signifi-
ers und solvable secrets«, in: European Journal of Social Theory 19 (1), S. 111-
120.

Simondon, Gilbert (1964): Lindividu et sa genese physico-biologique; l'individua-
tion a la lumiére des notions de forme et d’information, Paris: Puf.

— (2005 [1964/1987]): Lindividuation a la lumiére des notions de forme et d’infor-
mation, Grenoble: Editions Jéréme Millon.

— (20072 [1964)): L'individuation psychique et collective: A la lumiére des notions
de Forme, Information, Potentiel et Métastabilité, Paris: Aubier.

— (2007b [1964]): »Das Individuum und seine Genese. Einleitung, in: Clau-
dia Blimle/Armin Schifer (Hg.), Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion in
Kunst und Lebenswissenschaften, Zurich: diaphanes, S. 29-45.

— (2012 [1958]): Die Existenzweise technischer Objekte, Zurich: diaphanes.

Spinoza, Baruch de (1999 [1677]): Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt,
Hamburg: Meiner.

Viveiros de Castro, Eduardo (1992): From the Enemy’s Point of View: Humanity
und Divinity in an Amazonian Society, Chicago: Chicago UP.

Worms, Frédéric (2004): Bergson et les deux sens de la vie, Paris: Puf.

— (2012): »The Closed und the Open in The Two Sources of Morality und Re-
ligion: A Distinction That Changes Everything, in: Alexandre Lefebvre/
Melanie White (Hg.), Bergson, Politics, and Religion, Durham, NC: Duke UP,

S. 25-39.

am 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

