Von phanomenologischer Reduktion zur
Umarbeitung der Epoché. Zum Verhiéltnis von
Phanomenologie und politischer Philosophie

im Werk Jacques Derridas

PHILIPP SCHINK

Die diesem Text zugrundeliegende Motivation hat ihren Ausgang in einer leich-
ten Irritation genommen. Obwohl Jacques Derrida ab Anfang der 1970er Jahre
keine systematischen Untersuchungen von Elementen und Denkfiguren der hus-
serlschen Phinomenologie mehr vorgelegt hat und man den Eindruck gewinnen
kann, dass diese wohl nur bei der Herausbildung der Dekonstruktion eine Rolle
gespielt haben, bezieht er sich in seinen Anfang der 1990er Jahre entstandenen
Schriften wiederholt auf Motive der transzendentalen Phinomenologie.' Gerade
das methodische Kernstiick der Phdnomenologie, die epochg, findet dabei in den
jeweiligen Texten an prominenter Stelle Erwéhnung. Dass diese Nennung selbst
nicht einem unachtsamen Gebrauch entspringt, fithrt Derrida in einem Interview
aus: ,,It is true that for me Husserl’s work, and precisely the notion of epochg, has
been and still is a major indispensable gesture. In everything I try to say and
write epoché is implied. I would say that I am constantly trying to practise this
whenever | am thinking and writing. I think it is the condition for thinking and
speaking.*

Auch wenn man diese AuBerungen sicherlich nicht iiberbewerten sollte, so
werfen sie doch eine Reihe von Fragen auf, die das Verhiltnis von husserliani-

1 Vgl z. B. Jacques Derrida: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion*
an den Grenzen der bloBen Vernunft, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106; ders.: Falschgeld. Zeit geben I, Miin-
chen: Wilhelm Fink Verlag 1993.

2 Vgl. Jacques Derrida: ,,Hospitality, in: Richard Kearney (Hg.), Questioning Ethics:
Contemporary Debates in Continental Philosophy, London: Routledge 1998, S. 69-
92, hier: S. 81.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | PHILIPP SCHINK

scher Phanomenologie und Dekonstruktion betreffen. Von Relevanz ist dabei
auch der Umstand, dass der {iberwiegende Teil der Schriften, in denen Derrida
auf phdnomenologische Termini Bezug nimmt, zu den ,,ethisch-politisch* orien-
tierten gehoren. Gerade in seinen in Gesetzeskraft® pointiert zusammengefassten
Uberlegungen zur Gerechtigkeit und ihrem Verhiltnis zum Recht, wird die epo-
chg als ,,ein Moment der Aufkiindigung®™ bezeichnet, ohne das ,.keine Dekons-
truktion moglich ist*.*

Im Folgenden wird in einem ersten Schritt zu kliren sein, was Husserl selbst
unter epoché verstand und welche Schwierigkeiten dieses Konzept der Einklam-
merung der natiirlichen Einstellung aufweist. AnschlieBend wird unter Rekurs
auf die frithe Auseinandersetzung Derridas mit der transzendentalen Phanomeno-
logie die dabei vollzogene Umarbeitung des Konzepts der epoché dargestellt.
Vor diesem Hintergrund wird dann untersucht, inwiefern die gewonnenen Ein-
sichten geeignet sind, ein genaueres Verstindnis der derridaschen Gerechtig-
keitskonzeption in Gesetzeskraft zu erlangen. In einem letzten Schritt werden
schlieBlich einige Uberlegungen zu den Potentialen einer phinomenologischen
Interpretation der Dekonstruktion im Hinblick auf Fragen und Problemstellungen
einer politischen Philosophie angestellt.

1. Epoché und Reduktion

Wenn Derrida von der epoch€ sagt, dass sie eine unverzichtbare Geste fiir sein
Denken sei, dann ist dies nicht einfach als Ausweis einer sich selbst zugeschrie-
benen intellektuellen Redlichkeit zu verstehen — der zufolge man nicht von Un-
gepriiftem aus anfangen sollte zu denken —, sondern als Erinnerung an die Bedin-
gung der Moglichkeit einer begriindenden Philosophie, die sich in transzendenta-
ler Perspektive auf sich zuriickwendet und nach den Bedingungen ihrer selbst
fragt. Als methodologisches Kernstiick der husserlschen Phanomenologie hat das
Verfahren der epocheé den Sinn, die ,,Generalthesis der natiirlichen Einstellung®
aufler Geltung zu setzen und so die phdnomenologische Reduktion zu ermégli-
chen, die schlieBlich die transzendentale Subjektivitit als konstituierenden Grund
freilegen soll.

Als ,natiirliche Einstellung* wird von Husserl dabei der Weltglaube bezeich-
net, der auf einem nicht weiter befragten Seinsglauben aufruht. Obwohl diese
Bewusstseinshaltung in erkenntnistheoretischer Perspektive offensichtlich unbe-
friedigend bleiben muss, hat sie dennoch ihre eigene Berechtigung und findet
ihren Platz in der alltdglichen ,,Heim- und Lebenswelt™ mit ihrer ,,weitreichenden

3 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritét‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.
4 Vgl.J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 42.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 41

Grundschicht des Normalen, des Alltdglichen, des Allverstandlichen®. Ziel der
epoché ist es nun, die ,,ontologischen Vorurteile® als solche ausdriicklich thema-
tisch zu machen, um dann durch das Verfahren der Reduktion den transzendenta-
len Boden freizulegen: ,,.Die Aufgabe der Phdnomenologie kann nicht sein, die
natiirliche Einstellung ,abzuschaffen‘, sondern sie explizit zu machen und in
ihrem Zustandekommen zu verstehen.“® Obwohl die groben Umrisse dieser Me-
thode sie auf den ersten Blick als nicht weiter problematisch erscheinen lassen,
birgt jedoch gerade die These der notwendigen Aufer-Geltung-Setzung des nai-
ven Weltglaubens grundlegende Schwierigkeiten. Zentral ist dabei die Frage, ob
eine vollstdndige Einklammerung des Faktischen und Empirischen gelingen kann
und ob es moglich ist, eine Ebene ,,reiner Transzendentalitdt™ aufzuzeigen.

Deutlich machen lédsst sich diese prinzipielle Schwierigkeit anhand der
,Problematik des Anfangs®,” auf die sich dieser Beitrag aus Platzgriinden be-
schranken wird. Wenn man, bevor man die epoché vollzieht, in der natiirlichen
Einstellung lebt, und diese dadurch gekennzeichnet ist, dass in ihr sie selbst nie
als gesamte thematisch wird, woher soll dann eigentlich die Motivation des Pha-
nomenologen fiir die Reduktion kommen? Wie kann jemand, der in der natiirli-
chen Einstellung und génzlich im Horizont der Lebenswelt befangen ist, einen
Entschluss fassen, der alles bisher notwendig Geltende nicht nur jeweilig bezwei-
felt, sondern als Ganzes ,,einklammert“? Es ergibt sich die Frage, die wohl Eugen
Fink aufgeworfen hat und an die Derrida in Husserls Weg in die Geschichte am
Leitfaden der Geometrie® anschlieBt, wie denn die natiirliche Einstellung iiber-
haupt thematisch werden kann, wenn man sich doch stets in ihrem Horizont be-
wegt und auch notwendigerweise bewegen muss. Was wiren die Bedingungen
der Moglichkeit der epochg?

Eine mogliche Antwort auf diese Frage, die ein bestidndiger Topos der Kritik
innerhalb der ,,phinomenologischen Bewegung* geworden ist,” lisst sich mit Se-
bastian Luft in zwei ,,Stringe* gliedern.'’ Eine denkbare Kldrung konnte darin
bestehen, das Problem in gewisser Weise zu verschieben und die Freiheit des
menschlichen Willens als hinreichende Annahme zu postulieren. Man entschei-

5 Vgl. Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem
Nachlaf} (1929-1935), Den Haag, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers 1973,
Beilage XLVIIIL

6 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phanomenologie der Phanomenologie®. Systematik und Me-
thodologie der Phanomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und
Fink, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers 2002, S. 78.

7 Vgl. Edmund Husserl: Erste Philosophie, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Hamburg: Meiner 1992, Zweiter Teil, S. 26.

8 Vgl Jacques Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1987.

9 Vgl. Michel Henry: ,.Die phinomenologische Methode®, in: ders., Radikale Le-
bensphénomenologie, Freiburg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1992, S. 63-187;
Jean-Luc Marion: Reduction and Givenness, Evanston: Northwestern University
Press 1998.

10 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phdnomenologie der Phanomenologie*, S. 80ff.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | PHILIPP SCHINK

det sich schlicht zur Einklammerung und fortan ist primér relevant, ob die durch-
gefiihrte epoche und die Reduktion auch tatsichlich den Bereich transzendentaler
Subjektivitdt erschliefen kdnnen oder nicht. Um jedoch zu klédren, wie die Moti-
vation fiir das phanomenologische Verfahren zu erldutern wire, miisste man die
Bedingungen der Moglichkeit dieser Freiheit aufzeigen konnen, denn das
schlichte Hinweisen auf die Moglichkeit macht diese selbst nicht schon begreif-
lich. Wenn die natiirliche Einstellung selbst durch eine Naivitit gekennzeichnet
ist, die bei Husserl wesentlich so gefasst wird, dass die natiirliche Einstellung
eben eine Einstellung ist, die nicht um sich selbst weil3, dann kann die postulierte
Freiheit nicht einfach dazu gelangen, dass sie sich in dem Sinne aus dem naiven
Weltglauben befreit, als dass sie ihn selbst als Ganzen in den Blick nimmt und
aufler Geltung setzt. Natiirlich kann man die jeweilige Partikularitit der eigenen
Heimwelt in Frage stellen und natiirlich kann man auch wissenschaftliche For-
schung betreiben, aber man wiirde dabei weiterhin innerhalb des Horizonts der
Generalthesis verbleiben und diesen nur erweitern aber nie als solchen verlassen.
Mit der Moglichkeit der epoché steht und fillt jedoch das husserlsche Projekt
einer transzendentalen Phdnomenologie, denn nur wenn auch die natiirliche Ein-
stellung tatséchlich ,,verlassen“ werden kann, kann es durch den reduktiven
Riickgang zu einer Freilegung eines Bodens der Gewissheit kommen.

Eine Moglichkeit dieser Schwierigkeit zu begegnen ist, die Freiheit zur epo-
che als Spontaneitdit zu fassen. Dabei wire die Spontaneitit des Ich durch eine
komplexe Wechselbeziehung zwischen Passivitit und Aktivitdt gekennzeichnet:
Grundsitzlich miisste ein Vermdgen zur Uberwindung der natiirlichen Einstel-
lung angenommen werden, welches dann auf einer hoheren Stufe durch Wider-
fahrenes gewissermallen aktiviert werden wiirde. Eugen Fink versuchte in seiner
Auseinandersetzung mit Husserl!! an dieser Stelle ,existentielle Erfahrungen*
anzusetzen, die dazu fithren wiirden, dass man aus der Gewohnheit des naiven
Welterlebens herausgerissen und dieses selbst zur Disposition gestellt wird. Na-
tiirlich miisste dieses Widerfahrnis derartig fundamental sein, dass es nicht nur
einen bestimmten Sonderhorizont oder eine bestimmte Auspragung einer Heim-
welt fragwiirdig werden lésst, sondern den gesamten naiven Seinsglauben als
solchen. Es liegt natiirlich nahe, dass Fink hier Tod und Todeserfahrung in Erin-
nerung ruft, denn diese konnen mit einem Schlag die Welt selbst als Fremde er-
scheinen lassen, was wiederum dazu fithren kann, dass das Sein der Welt als sol-
ches thematisch wird.'” Ohne dass Husserl diesen Gedanken als vollsténdig un-

11 Vgl. Eugen Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil I. Die Idee einer transzenden-
talen Methodenlehre, Dordrecht, Boston, Lancaster: Kluwer Academic Publishers
1988; ders.: Studien zur Phdnomenologie 1930-1939, Den Haag: Kluwer Academic
Publishers 1966.

12 Und hier wire es dann auch nicht von Bedeutung, ob ein mdogliches schockartiges
Realisieren der eigenen Sterblichkeit oder der Tod von geliebten Personen den kon-
kreten Anlass fiir die Fragwiirdigkeit des naiven Weltglaubens liefert.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 43

sinnig qualifizieren wiirde, konzediert er ihm dennoch wenig Plausibilitit."
Grundsitzlich ist erst einmal das Phdnomen des Todes und der menschlichen
Sterblichkeit durchaus fester Bestandteil einer Normalitit. Neben der Einsicht,
dass es auf die jeweiligen Umstinde ankommt, wie ein Tod empfunden wird,
weist Husserl jedoch auch Finks Konzeption der ,,Normalitit der natiirlichen
Einstellung* als selbst zu bestimmt zuriick.'* Es hieBe, die natiirliche Einstellung
als offensichtlich ziemlich ungeniigende darzustellen, wenn sie selbst nicht in der
Lage wire, auch schwere Schicksalsschldge in einen naiven Weltglauben zu in-
tegrieren. Vielmehr konstituiert sich doch eine Normalititsvorstellung gerade
auch durch von der Gewohnlichkeit abweichende Phidnomene und Erfahrungen,
d. h., sie kann sehr wohl schwere Schicksalsschldge, Trauer um geliebte Perso-
nen etc. integrieren, und zwar ohne, dass sie selbst fraglich wird.

Die Frage nach der Motivation fiir die epoché fithrt dazu, dass man von Hus-
serls Weg in die Intersubjektivitiit und Geschichte am Leitfaden der Motivations-
problematik sprechen kann. Auch wenn der finksche Gedanke der Motivation
qua Widerfahrnis von Husserl nicht vollstdndig verworfen wird, so transponiert
er ihn doch ins Geschichtliche hinein, ohne jedoch zu einem letztlich zufrieden-
stellenden Ergebnis zu gelangen. Die Suche nach einer irrelativen Fundierung der
Wahrheit wird hier nicht durch ein schockhaftes Erlebnis eingeleitet, sondern
vielmehr dadurch, dass durch den Kontakt mit Fremdwelten die eigene Heimwelt
in ihrer Relativitdt erscheint. Husserl zufolge hat so die Philosophie begonnen:
Aus dem Kontakt mit anderen Welten wurde der Gedanke der einen, von allen
geteilten Lebenswelt gewonnen, welcher dann die erste Moglichkeit zur Hinter-
fragung des gesamten Zusammenhangs geboten hat. Freilich muss zu dieser Va-
riation von Heim- und Fremdwelt noch die Motivation des phdnomenologisie-
renden Ichs hinzutreten, welche von Husserl zwar im Sinne eines ,,urspriingli-
chen Entschlusses® verstanden wird, dieser Entschluss jedoch sogleich in das
komplexe Verhiltnis von ,,personlicher” und ,,geschichtlicher* Urstiftung hinein
aufgelost wird: ,,Die geschichtliche Urstiftung ist fiir die personliche fundie-
rend.“"> Die Entscheidung zur epochg ist somit zwar immer noch die Entschei-
dung eines Ich, diese Entscheidung ruht jedoch in geschichtlich und d. h. eben
intersubjektiv Vorgegebenem. Die Frage der Motivation der epoché bekommt
somit eine geschichtlich-intersubjektive Dimension, sie ruht gewissermaf3en auf
einer Urstiftung auf. Und auch wenn diese Urstiftung der Philosophie nicht mit
der zweitausend Jahre spiter intendierten husserlschen epoché gleichzusetzen
wire, so ist die letztere dennoch durch die philosophische Tradition motiviert.
Husserl situiert somit die Frage der epoché im Horizont einer geschichtlichen
Tradition, in der die Moglichkeit einer radikalen Einklammerung ontologischer

13 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phinomenologie der Phinomenologie®, S. 97-104.

14 Luft weist daraufhin, dass Husserl Fink hier vorwirft ,,Gewo6hnlichkeit™ mit ,,Nor-
malitit” zu verwechseln. Hier steht natiirlich auch ein Verstindnis der ,,natiirlichen
Einstellung® auf dem Spiel.

15 Ebd., S. 103.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | PHILIPP SCHINK

Vorurteile bereits niedergelegt, wenn auch nicht prijudiziert ist. Aber obwohl
hier schon deutlich auf die Schwierigkeit hingewiesen wird, aus einer vermeint-
lich solitiren Motivation des phdnomenologisierenden Ichs heraus das Projekt
der epoch€ zu begriinden und zu verstehen, wire es vorschnell, wenn die Bedin-
gungen der Moglichkeit auf Seiten des Subjekts gleich zugunsten der Frage der
intersubjektiven oder geschichtlichen Voraussetzungen aufler Acht gelassen wiir-
den. Denn auch aus der ,,geschichtlichen Situation“ heraus ergibt sich nicht not-
wendig die Motivation zur epoch&. Wieso auch, stellt doch die Haltung des die
epoché vollziehenden Ichs fiir die natiirlich eingestellte Mitwelt eine Form der
Naivitit dar, die aufgrund ihrer ,,Meinungslosigkeit eher sinnfern erscheinen
muss.

In egologischer Perspektive ist das Problem der Motivation der epoch@ nicht
zu 16sen, es sei denn qua ,,Willkiir”, womit der ,,Entscheidung zur epochg&* dann
etwas ,, Wahnhaftes* eignen wiirde. Die Frage der Motivation der epoché ver-
sucht Husserl schlieBlich in einer ethischen Verantwortung'® zu verorten, die
ihren Anlass in der Konfrontation der Heimwelt mit Fremdwelten findet. Die
Motivation ist dann aber nicht mehr ungebunden frei, sondern vielmehr ,,einge-
setzt oder bedingt.

Wie im folgenden Abschnitt gezeigt wird, kniipft Derrida in seiner kritischen
Auseinandersetzung mit dem Konzept der epoché und der transzendentalen Sub-
jektivitdt genau an diesen Punkt an. Die dort erfolgende Konzentration und Eng-
fithrung der Diskussion auf den Aufweis einer ethischen Verantwortung der epo-
ché verdankt sich dabei auch der spezifischen Weise, in der Derrida schlielich
in Gesetzeskraft die Bedingungen der Moglichkeit von Gerechtigkeit untersucht.

2. Umarbeitung der epoché

Eine Reihe von Publikationen haben sich mit der Rolle, die die husserlianische
Phianomenologie im Werk von Jacques Derrida spielt, auseinandergesetzt. Das
Spektrum reicht dabei von Ansitzen, die Dekonstruktion ausgehend von den
,operativen Begriffen Eugen Finks zu interpretieren und als Projekt des Auf-
weisens der Unmdoglichkeit eines reinen Ursprungs darzulegen,'” bis hin zu um-
fassenden Gesamtdarstellungen'® von Derridas Husserl-Lektiiren."’

16 Vgl. Dan Zahavi: Husserl and Transcendental Intersubjectivity, Athens: Ohio Uni-
versity Press 2001.

17 Vgl. Giovanni Leghissa: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei
Jacques Derrida®, in: Rolf Kiithn/Michael Staudigl (Hg.), Epoché und Reduktion.
Formen und Praxis der Reduktion in der Phianomenologie, Wiirzburg: Koénigshau-
sen und Neumann 2003, S. 177-195.

18 Vgl. Leonard Lawlor: Derrida and Husserl. The Basic Problem of Phenomenology,
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press 2002; Paola Marrati: Genesis
and Trace. Derrida Reading Husserl and Heidegger, Stanford: Stanford University
Press 2005.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 45

Im Folgenden werde ich versuchen, mich wesentlich auf die — so weit dies
moglich ist — formale Rekonstruktion der Interpretation der phdnomenologischen
epoché durch Derrida zu konzentrieren. Thren Ausgangspunkt findet diese ,,De-
konstruktion der Phanomenologie* in der oben kurz umrissenen Diskussion zwi-
schen Fink und Husserl iiber die Moglichkeit einer vollstindigen Einklammerung
der ,,Generalthesis“ und der Riickkehr aus der transzendentalen Einstellung in die
Lebenswelt. Meine These ist, dass Derrida zwar die epoch€ selbst nicht als halt-
los verwirft, sie aber insoweit umarbeitet, dass sich ihr Sinn verdndert. Dabei
komme ich zu einer dhnlichen Einschitzung wie Giovanni Leghissa, der davon
ausgeht, dass ,,in der Dekonstruktion die Geste der Epoché auf eine andere Ebene
verschoben“? wird. Ich denke allerdings nicht, dass der gednderte Sinn der epo-
ch@ sich nun in einem ,,Denken der Unméglichkeit eines reinen Ursprungs** er-
schopft, sondern dass er auf Fragen ethischer Verantwortung verweist.

Indem Derrida an den unterschiedlichsten Untersuchungsgegenstinden — sei-
en es nun die Zeitlichkeits- oder Geschichtlichkeitsproblematik, die Frage des
Verhiltnisses und der Trennung von Empirischem und Transzendentalem oder
nach dem ,,Status* von Sprache und Schrift — demonstriert, dass die Orientierung
der husserlschen Phinomenologie auf die Begriindung sicheren Wissens in dem
Sinne problematisch ist, dass solch ein unterstellter Grund nicht einfach freige-
legt und aufgezeigt werden kann, verédndert er den Sinn der epoché. Vorher stand
und fiel dieser mit dem Gelingen des begriindenden Unterfangens: Sollte so et-
was wie ein klarer transzendentaler Grund nicht aufgezeigt werden kénnen, dann
wiirde auch die gesamte epoché zweifelhaft werden. Die Rede von der epoche
wire dann als obskures Relikt des ,,Cartesianismus® der husserlschen Phinome-
nologie zu verstehen und nicht weiter erwahnenswert.

Derrida untersucht nun in seiner Auseinandersetzung mit der husserlschen
Phianomenologie im Wesentlichen deren Bestimmung als transzendentale. Das
wirkt sich natiirlich insofern auf die Thematisierung der epoché aus, als auch sie
auf ihre Bedingungen der Moglichkeit hin durchleuchtet wird. Die Umarbeitung
der epoche erfolgt nun in zwei Ziigen: Auf der einen Seite wird das Problem des
Anfangs, der Motivation der epoché behandelt. Wenn die epoché moglich sein
soll, dann muss sie ihren Anfang in der Lebenswelt nehmen und den Individuen
optional gegeben sein. Auf der anderen Seite hingt aber die Moglichkeit der epo-
chg an ihrem Anspruch, d. h. daran, ob sie der geeignete Weg ist, um den trans-
zendentalen Boden freizulegen: Entweder es gibt so etwas wie eine transzenden-
tale Subjektivitdt — dann konnte die epoché die geeignete Methode eines Aufwei-
sens sein — oder es gibt sie nicht, wodurch auch die ,,Geste” der radikalen
Urteilsenthaltung fragwiirdig wiirde.

19 Vgl. Jean-Claude Hofliger: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren, Wiirzburg: Koénigs-
hausen und Neumann 1995.

20 Vgl. G. Leghissa: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei Jacques
Derrida®, S. 188.

21 Vgl. ebd.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | PHILIPP SCHINK

Natiirlich hdngen die beiden Ziige einer solchen ,,Phdnomenologie der Phi-
nomenologie“ eng zusammen: Erst wenn man, Derrida folgend, versucht das
Projekt der Riickfrage systematisch durchzufiihren, st65t man auf die Frage der
Motivation der epoché im ,,Faktischen“.”* Da ein derartiges Vorhaben hier aus
Platzgriinden nicht durchgefiihrt werden kann, sei die Aufmerksamkeit auf die
Frage nach der Mdoglichkeit einer ,,transzendentalen Sprache® gerichtet, da sich
anhand dieses Themas eine Reihe der von Derrida immer wieder umkreisten
Kernprobleme gut darlegen lésst.

Der Disput zwischen Fink und Husserl drehte sich im Kern um die Frage, ob
eine vollstindige epoché ohne ,,empirischen Rest” denkbar wire. So etwas wire
nur dann moglich, wenn man einen Sinn ansetzen konnte, der selbst sprach-
unabhéngig, rein expressiv wire und als solcher wiederum ein Maoglichkeits-
grund von Sprache selbst.” In Husserls Weg in die Geschichte... diskutiert Derri-
da dieses Problem anhand der Frage nach der Konstitution idealer Gegenstind-
lichkeiten. Auf der einen Seite werden diese Gegenstédnde durch einen Idealisie-
rungsprozess aus der Lebenswelt gewonnen. Auf der anderen Seite miissen sie
versprachlicht bzw. verschriftlicht werden: Wenn der Sinn der idealen Gegen-
stinde objektiv, allgemein zuginglich und allzeitlich sein soll, dann ist er nicht in
rein subjektiver Evidenz zu haben, er muss wiederholbar, konservierbar und mit-
teilbar-verstehbar sein. Erst durch die Moglichkeit der Versprachlichung und
Verschriftlichung kénnen ideale Gegenstinde also von ihrer reinen Abhédngigkeit
von faktisch existierenden Subjekten abgelost werden. Zugleich sind sie dann
aber nicht mehr von jedweder Faktizitdt und Materialitdt befreit, da ,,im Phino-
men der Sprache die beiden Momente stets zugleich anwesend sind.“** So be-
trachtet, macht die Bedingung der Moglichkeit idealer Gegenstidnde sie unmog-
lich.”

Fir die Frage der epoché bedeutet dies, dass ihr Telos streng genommen
nicht erreichbar ist, da die Einklammerung alles Empirischen, Faktischen nicht
restlos durchzufiihren ist. Sie ist es deswegen nicht, da es keine rein transzenden-
tale Sprache gibt, in der das phdnomenologisierende Ich vermeintlich Evidentes
fixieren konnte. Und gibe es eine solche Sprache, dann wire dem Phanomenolo-

22 Am Ende von Husserls Weg in die Geschichte... fragt Derrida dann auch: ,,Warum
sind ein faktischer Ausgangspunkt in der Faktizitdt und eine Reduktion tiberhaupt
maglich? Oder: Was ist die Faktizitit des Faktums, die von der Exemplaritit des
Faktums vorausgesetzt wird? (J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte...,
S.200)

23 Vgl. P. Marrati: Genesis and Trace, S. 62-83.

24 Vgl. Rudolf Bernet: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe®, in: Jacques Derrida, Hus-
serls Weg in die Geschichte..., S. 11-30, hier: S. 21.

25 In Die Stimme und das Phdnomen entwirft Derrida eine Kritik an der Vorstellung
einer Prisenz der reinen Intuition und reinen Evidenz. Diesen Punkt hier zu disku-
tieren ist aber nicht unbedingt notwendig, da auch auf der hier thematisierten Ebene
der Grundzug von Derridas Husserl-Kritik deutlich wird. Vgl. ansonsten J. Derrida:
Die Stimme und das Phédnomen. Ein Essay tiber das Problem des Zeichens in der
Phanomenologie Husserls, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1979.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 47

gen wiederum der Riickgang in die Lebenswelt verstellt, da die ,,natiirliche Spra-
che* mit ihren Aquivokationen und ihrem temporalen Charakter stets den ge-
schauten Sinn verkennen miisste. Auch die restlose Inhibierung der natiirlichen
Einstellung koénnte nicht gelingen, da durch sie eben auch alles Sprachliche au3er
Acht gelassen werden miisste, wie alles Geschichtliche tiberhaupt. Dennoch ver-
wirft Derrida die epoch€ nicht einfach, sondern greift sie immer wieder auf bzw.
erinnert an sie.”® Wenn aber einerseits das Telos des Kernstiicks der phinomeno-
logischen Methode prinzipiell nicht erreichbar ist, andererseits jedoch die epoche
als erdffnende Geste weiterhin beibehalten wird, dann ist das nur moglich, wenn
ihr selbst ein anderer Sinn beigelegt wird: Die Idee der epoché selbst — die, um
die natiirliche Einstellung aufler Geltung setzen zu kénnen, immer auch durch ihr
Woraufund Worumwillen gedacht werden muss — wird nun vielmehr als eine Art
,ldee im Kantischen Sinn“ verstanden, d. h. als jene ,,besondere Art von Wesen,
die nur als [...] Konstitutionsregeln fiir einen unabschlieBbaren Erkenntnisprozef3
rational voll einsichtig sind, jedoch nicht als fertig konstituierte ideale Gegen-
stande.“*’ Die epoché der Dekonstruktion versucht dem Problem des Skeptizis-
mus — der zunichst als eine logische Alternative aus einem Scheitern des Pro-
jekts der transzendentalen Phanomenologie folgen wiirde — dergestalt zu begeg-
nen, dass sie die ethische Relevanz der transzendentalen Einstellung freilegt. Die
Idee der epoché ist der Bezug auf Transzendentalitit, sie ist aber die nicht Evi-
denz eines gegebenen Inhalts, sondern formale Idee des Bezugs auf die Trans-
zendentalitdt. Die epoch@ hitte somit den Sinn, die Inblicknahme des Ganzen zu
leisten, ohne dass es wieder zu einem Regress ad infinitum von Sonderhorizonten
kommt. Und auch wenn eine solche Inblicknahme nie in Génze gelingen kann,
immer ein mundaner Rest verbleibt, so ist sie dennoch eine ,,Gewissheit ohne
korrespondierende Evidenz“.”*

Der Bezug wird in dem Mal3e ethisch, indem er selbst im reduktiven Riick-
gang die transzendentale Subjektivitdt auf eine Intersubjektivitit hin 6ffnet. Die-
se ,,Intersubjektivitat kann aber per se nicht den gleichen Status eines ,,reinen
Ursprungs® haben wie ihn die ,,Subjektivitdt® hitte. Die Intersubjektivitit ist bei
Derrida wesentlich tiber das Verhiltnis von Ich und Anderem gedacht. Dem Ich
kommt dabei vom Anderen her eine Verantwortung zu, wodurch der elementare
Bezug der Inter-Subjektivitit selbst ethisch geprégt ist. Damit verschiebt sich
letztlich der Sinn der epoché von der Freilegung eines ,,reinen Ursprungs® hin
zum Aufweis einer ethischen Verantwortung. Diese ist aber nicht mehr vor allem

26 Man muss diese Beobachtung nicht iiberstrapazieren, aber hiufig lassen sich die
Besinnungen auf den Anfang und das Beginnen, die Derrida seinen Texten und
Vortragen oft vorangehen ldsst, als Evozieren der phdanomenologischen Einstellung
verstehen. Vgl. dazu z. B. Jacques Derrida: ,,Die soufflierte Rede®, in: ders., Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972, S. 259-301, besonders
S. 259.

27 Vgl. R. Bemnet: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe®, S. 24.

28 J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., S. 185.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | PHILIPP SCHINK

als Selbst-Verantwortung des ,,Wissenschaftlers zu denken, sondern als eine
Verantwortung gegeniiber dem Anderen.

Derrida legt so in der methodischen Riickfrage an den Grundsinn der husserl-
schen transzendentalen Phinomenologie die ethische Einstellung als Motivati-
ons- und Ausgangspunkt des gesamten Unterfangens frei: ,,Die Endstiftung der
Phianomenologie, ihre letzte kritische Rechtsprechung, die iiber ihren Sinn, ihre
Geltung und ihr Recht entscheidet, kann keine Phinomenologie jemals direkt in
den Griff bekommen. Philosophisch aber ist sie wenigstens in dem Mafe zu-
géanglich, wie sie sich in einer konkreten phinomenologischen Evidenz bekundet,
in einem konkreten Bewufitsein, das sie trotz seiner Endlichkeit verantwortet,
und in dem Malle, wie sie eine transzendentale Geschichtlichkeit und Intersub-
jektivitdt stiftet. Es ist diese als radikale Verantwortlichkeit erlebte Antizipation,
von der die husserlsche Phinomenologie ausgeht.«?

3. Die epoché der Gerechtigkeit

Jacques Derridas Gesetzeskraft ist sicherlich kein leichter Text, der seine Argu-
mente ziigig entwickelt und in klar ersichtlicher Struktur darlegt. Ihn von den
Schriften und Uberlegungen Husserls her kommend zu interpretieren hat daher
etwas Befremdliches: Sowohl das jeweilige Anliegen als auch der korrespondie-
rende Stil scheinen derartig unterschiedlich zu sein, dass eine ,,Ubersetzung* in
das jeweils andere philosophische Idiom unsinnig erscheint. Husserls Ringen um
die Systematizitit des phdnomenologischen Projekts und sein eigentiimlich tech-
nizistisches Vokabular mogen — kommt man von Derrida her — erst einmal einen
verstellenden Effekt haben. Dennoch ist eine Lektiire des Textes, die das phéno-
menologische Erbe der Dekonstruktion ernst nimmt, durchaus produktiv.

Im ersten Teil von Gesetzeskraft widmet Derrida eine Reihe von Passagen
dem Problem, wieso man iiberhaupt motiviert sein sollte, tiber Gerechtigkeit als
solche nachzudenken, und wieso man diesbeziiglich — wie er ausdriicklich be-
tont>® — eine epoché vollzichen sollte. Wieso nicht einfach iiber die aktuelle Exis-
tenz oder Nicht-Existenz von gerechten Verhiltnissen nachdenken, sondern iiber
die Moglichkeit von Gerechtigkeit insgesamt und damit tiber die Struktur und
Verfasstheit von Gerechtigkeit unabhingig von ihrer jeweiligen Chance auf
Verwirklichung? Wieso sollte man iiberhaupt auf die Idee kommen, dass Gerech-
tigkeit etwas anderes ist, als eine jeweilige naive, intuitive Vorstellung?’' Was ist

29 Ebd., S. 187.

30 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 42 u. 46.

31 Diese naiven Vorstellungen von Gerechtigkeit sind wesentlich und notwendig das,
was eine Kritik aktueller weltweiter Verhéltnisse antreibt. Somit sind sie im alltdg-
lichen Gebrauch erst einmal unproblematisch bzw. wesentlich funktionaler und
tauglicher als Konzeptionen die aufwéndiger mitzuteilen bzw. schwieriger zu opera-
tionalisieren sind.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 49

fiir Derrida der Grund, davon auszugehen, dass ein ,,Gerechtigkeitswunsch [...],
eine Gerechtigkeitsforderung® ohne die reflexive Erfahrung der Verfasstheit der
Gerechtigkeit ,.keine Chancen* hitten, ,,jenes zu sein, was sie sein wollen: ein
gerechter, angemessener Ruf nach Gerechtigkeit.“** Zumal das Absehen von nai-
ven lebensweltlichen Gerechtigkeitsvorstellungen zundchst einmal durchaus de-
fizitdr erscheinen muss, da hier anstelle von potentiell fehllaufenden Ansichten
zundchst nur eine Einstellung der ,,Meinungslosigkeit” eingenommen werden
kann.>> Die Motivation fiir eine diesbeziigliche epochg sieht Derrida in der ,,For-
derung nach einem Zuwachs an Gerechtigkeit”, welcher selbst wiederum moti-
viert ist durch die ,,Erfahrung einer Unangemessenheit“3 * der naiven Gerechtig-
keit. Aber warum sollte diese Erfahrung nicht in einem ,,pessimistischen, relati-
vistischen und empiristischen Skeptizismus**> enden, dessen Gefahr doch be-
stindig als Krisis der natiirlichen Einstellung droht?

Um diesem Skeptizismus begegnen zu konnen, orientiert Derrida seine Uber-
legungen nun auf die Frage nach einer transzendentalen Gerechtigkeit: Wiirde es
gelingen, einen sicheren ,,Grund oder Ursprung der Gerechtigkeit* aufzuzeigen,
dann konnte einem radikalen Zweifel begegnet werden und zugleich konnten Ge-
rechtigkeitsverstdndnisse allgemein kritisch beleuchtet werden. Liest man in die-
ser Perspektive Gesetzeskraft, dann kommt man zu dem Resultat, dass Derrida
den Begriff der Gerechtigkeit dem annédhert, was Emmanuel Levinas ausgehend
von der ethischen Verantwortung gegeniiber dem Anderen entwickelt hat.*® Die
Frage nach ,,Verantwortung™ wird hier motiviert durch die Transzendenz des
Anderen, der fiir mich weder perzeptiv noch kognitiv vollstindig erfassbar ist
und der mir weder auf empathischem, noch auf analogisierendem Wege zuging-
lich ist: Konnte das Ich den Anderen vollstindig erfassen und begreifen, dann
wire es kein Anderer. Der Andere tritt mir jedoch stets ,,pluralisiert* entgegen,
wodurch sich erst die Frage der Gerechtigkeit stellt. Der hinzutretende Dritte ist
hier nicht als Reflexionsmedium des Ausgleichs oder als ,,Richter” misszuverste-

32 Ebd, S. 33.

33 Vgl ebd,, S.42: ,Wann immer die Dekonstruktion einem Axiom den Kredit ent-
zieht oder aufkiindigt (dies ist ein strukturell notwendiges Moment), kann man des
Glaubens sein, dass es fiir die Gerechtigkeit keinen Platz mehr gibt, weder fiir die
Gerechtigkeit selbst noch fiir das theoretische Interesse, das den Problemen der Ge-
rechtigkeit entgegengebracht wird.” Sowie ebd., S. 50: ,,Im Augenblick der Suspen-
sion, der der Augenblick des Unentscheidbaren ist, ist sie allerdings ebensowenig
gerecht, da allein eine Entscheidung gerecht sein kann [...].

34 Ebd, S. 42.

35 Vgl ebd., S. 24.

36 Vgl. Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1998, S. 37-41. Es geht hier nicht darum, zu
behaupten, dass Derrida hier die levinassche Konstruktion des Verhiltnisses von
Ich und Anderem vollstindig tibernimmt. Das wird auch explizit in Gesetzeskraft
zuriickgewiesen. Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 45f.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | PHILIPP SCHINK

hen,37 vielmehr fiihrt er zu einer Gerechtigkeit, die die ,,paradoxe Form eines
Gleichmachens des Ungleichen*>* annimmt. Damit wird jedoch mit dem Gerech-
tigkeitsverstdndnis gebrochen, dass die grundlegende Regel die sein miisse, dass
Gleichem Gleiches zukommt.

Im Fortgang von Gesetzeskraft konstatiert Derrida zuerst in unterschiedlichen
Motiven und Schiiben eine aporetische Verfassung des Gerechtigkeitsbegriffs
und kommt zu dem irritierenden Ergebnis: ,,Aus solcher Sicht wére die Gerech-
tigkeit die Erfahrung dessen, wovon wir keine Erfahrung machen konnen.*’ Nun
stellt sich erneut die berechtigte Frage, warum eine solche Darlegung des apore-
tischen Potentials eines Begriffes nicht zu der Ansicht fiihren sollte, dass man
tunlichst auf ihn verzichten sollte?

Die Ebene des Aufzeigens der aporetischen Verfasstheit von Begriffen dient
Derrida allerdings nur als Zwischenstadium im methodischen Riickgang. Dieser
zielt auf die Freilegung einer Erfahrungsschicht ab, die der Gerechtigkeit eignet
und ohne die sie keinen Sinn mehr haben wiirde, die aber gleichwohl keinen po-
sitivierbaren, klar praskriptiven Begriindungszusammenhang zu etablieren ver-
mag. Hier nimmt Derrida in gewisser Weise den Impuls Husserls auf, den dieser,
aus dem Geist einer konstatierten Krisis der europdischen Wissenschaften heraus,
dem phianomenologischen Projekt zugrunde gelegt hat. Bei Husserl ist es ein
ethischer Impuls, der ihn dazu bewegt, die Notwendigkeit der Ausarbeitung einer
Transzendentalphinomenologie als Fundierungsphilosophie darzulegen, bei Der-
rida ist es schlieBlich ein ethischer Impuls, der die Grundlage der Gerechtigkeit
bildet und zugleich die epoché motiviert.

Ich mochte vorschlagen, das Aufzeigen der Aporien — der wechselseitigen
Beziehung der Gerechtigkeit auf das Recht und die Gewalt — im Sinne einer ,,Va-
riation” des Gerechtigkeitsbegriffs zu verstehen. Auf diesem Weg gewinnt Der-
rida im Verlauf von Gesetzeskraft eine Trias von Attributen, die allen Gerechtig-
keitsvorstellungen gemein zu sein scheinen. Demnach ist eine Handlung gerecht
zu nennen, wenn sie frei, verantwortungsbewusst und gerecht ist (wobei ,,ge-
recht” hier zunichst eine Form der Entsprechung, Angemessenheit oder auch
,,Resonanz* bedeutet).40 Dies nimmt Derrida als ,,Ausgangspunkt™, um hinter die
verschiedenen Gerechtigkeitsregister zuriick zu fragen, seien sie nun kontraktua-
listischer oder gleichheitstheoretischer Ausprigung.*' Thnen gemein ist dabei ein
wie auch immer zu spezifizierender Bezug auf die ,,goldene Regel” der Gerech-
tigkeit, Gleiches mit Gleichem und Ungleiches mit Ungleichem zu vergelten.

37 Vgl. Pascal Delhom: Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2000, S. 200-286.

38 Vgl. Bernhard Waldenfels: Idiome des Denkens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005,
S. 230.

39 Vgl.J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.

40 Vgl. ebd., S. 48.

41 Vgl ebd., S. 51f. u. 45f.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 51

Die drei Attribute bilden dabei einen nicht auflgsbaren Zusammenhang, der
die Struktur der Gerechtigkeit darstellt. Der Modus von Gerechtigkeit wire dem-
nach derjenige der Freiheit (,,Wie wird eine gerechte Entscheidung getroffen?
Frei.”), die Motivation der Gerechtigkeit wire die Verantwortung (,,Wodurch
wird eine gerechte Entscheidung motiviert? Durch die Verantwortung gegeniiber
dem Anderen.) und das Worauf der Gerechtigkeit wire eine Entsprechung
(,,Worauf zielt die gerechte Entscheidung ab? Darauf, dass dem Anderen in sei-
ner Andersheit entsprochen wird.*).

Das Zusammen der drei Attribute affiziert aber natiirlich jedes einzelne, so
z. B. die Freiheit: Die Bezichung zwischen Ich und Anderem ist die basale Form,
hinter die zuriickzufragen — zumindest aus ,,gerechtigkeitstheoretischer Perspek-
tive — keinen Sinn ergeben wiirde. Somit wiirde sie Derrida zufolge sinnlogisch
einer selbstreflexiven Freiheit voraus gehen, wire aber auch nicht im strengen
Sinne durch das Erscheinen des Anderen konstituiert. Es ist keinesfalls so, dass
das Erscheinen des Anderen gewissermalien zu der Aktivierung eines rein passi-
ven Vermogens fiihrt, vielmehr ,,unterlduft” dieses Verstindnis von Freiheit eine
strikte Entgegensetzung von Aktivitit und Passivitdt. Auf die Qualifizierung der
Beziehung von Ich und Anderem riickgewendet wiirde dies bedeuten, dass die
Freiheit immer in Verantwortung gegeniiber dem Anderen steht, sie aber gleich-
zeitig von dem Anderen verantwortet ist. So ist die Freiheit also durch den Ande-
ren eingesetzt, ist aber nicht reine Setzung des Anderen, sondern Vermogen des
Ich, das im Erscheinen des Anderen fiir mich ,.erfragt” wird. Verantwortung und
Freiheit sind somit ineinander verschrankt. Damit ist jedoch der Begriff der Frei-
heit im Sinne von selbstreflexiver Ungebundenheit zuriickgewiesen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach der dritten Komponente
der Gerechtigkeits-Trias: Wenn nun Freiheit selbst als durch den Anderen ,,ein-
gesetzt™ verstanden werden muss, dann kann dies nicht meinen, dass sich damit
die Frage nach einem Geniigen, nach einer ,,Richtigkeit* der gegeniiber dem An-
deren vollzogenen Handlungen, schon beantwortet hat. Ob eine Handlung
gegeniiber dem Anderen gerecht ist, kann nicht das Ich allein feststellen. Um das
zu konnen, miisste man die ,,absolute Andersheit des Anderen verneinen, dem
Ich miisste der Andere als einfaches alter ego erscheinen. Qua empathischer
Fremderfahrung oder qua Analogisierung wiisste das Ich immer schon, wie etwas
dem Anderen gerecht wiirde. Gerechtigkeit wire damit aber strenggenommen
kein Begriff mehr, der eine intersubjektive Relation bezeichnen soll, sondern wé-
re gewissermalfien solipsistisch gewendet. Die volle Schwierigkeit, das Verhéltnis
von Ich und Anderem zu erfassen, tritt aber erst zu Tage, wenn man bedenkt,
dass der Andere mir immer erst als tatsdchlich Anderer erscheint, wenn ersicht-
lich wird, dass er immer auch ein Anderer fiir einen Anderen ist, d. h., wenn ein
Dritter in das Verhéltnis eintritt.

Eine gerechte Beziehung zwischen Ich und Anderem setzt voraus, dass sie
auch von Anderen verstanden werden kann. Hier bietet sich die Sprache als et-
was an, durch das Gerechtigkeitsanspriiche und -vorstellungen zwischen Ich und

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | PHILIPP SCHINK

Anderem kommunikativ konstituiert werden konnten. Wenn aber der sprachliche
Verstindigungsvorgang erst Gerechtigkeitsvorstellungen und Gerechtigkeit kons-
tituieren wiirde, dann wire die ,,radikale Andersheit des Anderen gewisserma-
Ben sprachlich aufgelost worden, er wire dem Ich qua Sprache vollig transparent.

Auf der einen Seite weisen Verantwortung und ,,Gerecht-Werden® beide da-
rauf hin, dass es ebenso eine Notwendigkeit gibt, dass der Andere natiirlich in
dem Sinne in die Entscheidung ,,einbezogen* wird, als dass es den fortgesetzten
Versuch geben muss, sich ihm mitzuteilen. Die ,,Erfahrung der absoluten An-
dersheit“** kann schlechterdings ja nur in dem bestéindigen Versuch liegen, ihn in
seiner Andersheit zu verstehen, aber nicht zu versuchen, diese Andersheit bei
diesem Unterfangen zu assimilieren und dadurch zu negieren. In diesem Sinne ist
die Sprache die Bedingung der Méglichkeit dafiir, dass die Relation zwischen Ich
und Anderem sich iiberhaupt als eine dauerhafte etablieren kann. Sie mag zwar
ebenso dauerhaft kommunikativ gestort und verzerrt sein, aber sie ist ein wesent-
liches Element der Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung des Anderen in
seiner radikalen Andersheit. Auch die ,,Andersheit“ muss sich in diesem Sinne
als solche fiir das Ich und gegen dessen Erkenntnisversuche bewahren.

Hier zeigt sich nun ein Problem, welches sich aus der phinomenologischen
oder transzendentalen Einstellung ergibt: Der Andere ist mir in seiner gewussten
absoluten Andersheit ja nur durch die Einklammerung der natiirlichen Einstel-
lung und dann durch den Riickgang auf das nicht mehr zu Reduzierende zu Be-
wusstsein gebracht worden. In der ,,Welt der schlichten intersubjektiven Erfah-
rungen“,43 d. h. also in der Lebenswelt, begegnet man keinem Anderen, sondern
immer der sozialen Wirklichkeit in ihrer ganzen Fiille und dem ganzen Umring
aus vertrauten, bekannten wie fremden und unbekannten Personen. Auch die
letzteren treten einem dabei nicht direkt als Andere entgegen. Natiirlich gibt es
z. B. im Alltag Fremdheitserfahrungen, aber diese Fremdheit ist auf der lebens-
weltlichen Ebene nicht in dem Sinne problematisch, dass sie permanent die un-
hinterfragt geltenden Priamissen der Lebenswelt als solche in Frage stellen wiirde.

Obwohl also der Andere als Anderer** kein Bestandteil meines lebensweltli-
chen Erfahrungshorizontes ist, ist der Sinn der ganzen Freilegung doch der, dass
die lebensweltliche Naivitét erhellt wird. Was hitte es fiir einen Sinn, Gerechtig-
keit auf die elementare Struktur von Ich, Anderem und Dritten zuriickzufiihren,
wenn die ,,Resultate” dieses Riickgangs nicht die lebensweltlichen sozialen Inter-
aktionen und Prozesse erhellen und orientieren konnten? Dann wire ,,das Motiv
des Anderen nichtssagend und nutzlos, wenn es darum geht, Entscheidungen zu
fillen und Konflikte zu beheben®.*

42 Ebd, S. 57.

43 Vgl. Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phanomenologie (Husserliana Bd. VI), Den Haag: Martinus Nijhoff
1962, S. 136.

44 Der hier als Produkt einer Reduktion gedacht wird.

45 Vgl. B. Waldenfels: Idiome des Denkens, S. 224.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 53

Hier stellt sich das Problem der Sprache in doppelter Hinsicht. Auf der einen
Seite haben wir die Ebene der transzendentalen Sprache, auf der die Schwierigkeit
der Moglichkeit des sprachlichen Ausdrucks der ,,Idealitét™ des Anderen themati-
siert wird und die Frage der Moglichkeit der Responsivitit und Kommunikation
wiederum als ein Transzendental der Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen. Das
wire das Problem der Sprache in der Relation zwischen Ich und dem Anderen.

Auf der anderen Seite steht aber die Schwierigkeit — und diese ist selbst
durch die ,,intersubjektive Struktur der Gerechtigkeit prajudiziert —, wie die in-
nerpersonale Einsicht in die irreduzible Andersheit des Anderen sich mitteilen
lasst, wenn doch diese Einsicht nur dadurch entstehen konnte, dass man die na-
tirliche Einstellung und damit eben auch die Sprache inhibiert. ,,Sprache ist
selbst immer mit Empirischem, Lebensweltlichem geséttigt und trégt in sich u. a.
eine Aquivozitit, die sie strictu sensu untauglich fiir die Erfassung ,,nicht-
weltlicher Erkenntnisse und Erfahrungen macht.*® Wenn aber das phinomeno-
logisierende Ich, welches die Reduktion der Gerechtigkeit auf ihren transzenden-
talen Grund der Ich-Anderer-Relation vorgenommen hat, irgendeine Relevanz
oder Objektivitit hierflir beanspruchen will, dann ist sie gleichermallen wieder
auf die Verweltlichung ihrer ,,Erkenntnisse* qua Sprache angewiesen. Die Ver-
sprachlichung ist nun einmal Bedingung der Moglichkeit der Objektivitidt. Ohne
diese wire aber die freigelegte Gerechtigkeitsrelation nichts weiter als etwas in-
dividuell Vermeintes, sie wiirde ,,unsagbar und vereinzelt” sein und ,,wire voll-
kommen an das psychologische Leben eines faktischen Individuums gebunden,
[...] ja an einen besonderen Augenblick dieses Lebens. Es wiirde weder allzeitlich
werden, noch fiir jedermann verstéindlich: es wire nicht das, was es ist.“*’

Das Problem der Angewiesenheit auf Versprachlichung lisst sich also einer-
seits auf der Ebene der phinomenologischen Einstellung finden — als Frage nach
einer transzendentalen Sprache — und andererseits bei der Frage, wie in ihr frei-
gelegte Erfahrungen und Einsichten wieder in die Lebenswelt tibertragen werden
konnen. Beide Problemebenen hingen natiirlich eng zusammen, ihre vollstindige
Ausdeutung und Rekonstruktion wiirde aber zu sehr in die komplizierte Diskus-
sion des Zusammenhangs von transzendentaler Sprache und transzendentaler
Intersubjektivitdt fithren. In dem hier verfolgten Kontext ist vor allem die Fest-
stellung relevant, dass Sprache weder auf der transzendentalen Ebene von Ich
und Anderem, noch bei der Frage, inwieweit diese ,,Grundrelation” der Gerech-
tigkeit lebensweltliche Relevanz beanspruchen kann, unproblematisch als Ver-
standigungsinstanz angesetzt werden kann. Zwar ist eine Versprachlichung so-
wohl auf der transzendentalen als auch auf der weltlichen Ebene notwendig, aber
diese kann selbst weder Univozitit herstellen, noch tiberhaupt — auf der Ebene
von Ich und Anderem — die ,,absolute Andersheit” des Anderen treffen.

46 Vgl. J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., sowie ders.: Die Stimme und das
Phédnomen.
47 Vgl.J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., S. 102.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | PHILIPP SCHINK

Die einzige Moglichkeit, die in Derridas Augen hier verbleibt, ist, dass man
gewissermaflen mimetisch versucht, sich diesen grundlegenden Schwierigkeiten
auszusetzen und besténdig auf diese reflektiert und sie bestédndig beschreibt, d. h.
erfahrt.*® Entscheidend ist, dass Derrida beansprucht, dass dies nicht in die Hal-
tung eines Skeptizismus fithren soll, der sich selbst aus dem Handlungsgeschehen
der Lebenswelt herausnimmt und eine Urteilsenthaltung in dem Sinne iibt, als
dass er Fragen der Gerechtigkeit als nicht entscheidbar klassifiziert. Lebenswelt-
liche Gerechtigkeitsannahmen sind latent krisenhaft, da sie selbst nicht ihren
transzendentalen ,,Grund“ ausweisen konnen, wodurch sie der Gefahr ausgesetzt
sind, als relativ oder kontextuell gebunden verstanden zu werden. Eine ,,Varia-
tion“ von Gerechtigkeitsverstdandnissen vor diesem Hintergrund wiirde entspre-
chend auch nicht in die ,,phdnomenologische” oder dekonstruktive Einstellung
fiihren, sondern eben vielmehr in einen Skeptizismus oder Relativismus. Aber
die Motivation zur Einklammerung der natiirlichen Einstellung mit ihren jeweili-
gen Interessen und Motiven und zur dekonstruktiven Einstellung, kann nicht an-
ders als — zumindest im Bereich der Gerechtigkeit, der hier von Belang ist —
ethisch motiviert sein. Derridas These — und hier schlieffit sich die am Anfang
dieses Abschnitts aufgeworfene Frage — muss aber an dieser Stelle sein, dass die
ethische Motivation sich selbst aus dem Erfahrungshorizont der Lebenswelt er-
gibt. Das heif3it, es muss gewissermaflen Spuren des Anderen in der Lebenswelt
geben, die nicht etwa ein Interesse an der ,,Wahrheit des Gerechtigkeitsbegriffs“
motivieren, sondern ein Interesse an der Gerechtigkeit, daran, anderen Personen
gerecht zu werden. So gewendet besteht Derridas Interesse nicht in dem Aufzei-
gen von irgendwelchen Aporien oder Paradoxien, die Begriffskonstruktionen
aufweisen. Ein Gerecht-werden ist nicht dadurch gekennzeichnet, dass man be-
stindig in der Erfahrung der Aporie die Gerechtigkeit verfehlt und diese somit
bestdndig scheitern miisse. Noch ist sie dadurch gekennzeichnet, dass sie zu
einem Riickzug von der Welt und einer bestéindigen (Selbst-)Reflexion fiihrt.*’
Wenn die Dekonstruktion auf Undekonstruierbares angewiesen ist — wie Derrida
schreibt — und die Dekonstruktion die Gerechtigkeit sein soll, dann wiirde ich
vorschlagen, diese Aussagen dahingehend zu verstehen, dass hier auf die Irredu-
zibilitat der Andersheit hingewiesen wird und damit auf die Schwierigkeit, einer
Ungleichheit Gleichheit zuteil werden zu lassen. Ich kann mich miihen, wie ich
will, aber die radikale Andersheit des (pluralisierten) Anderen kann ich nicht re-
duzieren und nicht dekonstruieren. Sie ist die Bedingung der Méglichkeit der
Dekonstruktion und der Gere:chtigke:it.5 % Als solche ist sie aber nicht als ,,inhalt-

48 Vgl.J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 30ff.

49 Das wire, genau gesprochen, die absolute Unmdoglichkeit der Gerechtigkeit. Ge-
rechtigkeit hat eben gerade nichts mit ,,Besinnung® zu tun.

50 Notwendig aber nicht hinreichend, worauf Derrida ausdriicklich hinweist: ,,Auf sich
selbst gestellt, sich selbst preisgegeben, aufgegeben und allein gelassen, befindet
sich die allen Berechnungen, allem Kalkiil trotzende, Gerechtigkeit spendende Idee

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 55

lich gesittigte Evidenz* erfahrbar, sondern nur als formale Gewissheit. Die An-
dersheit erscheint mir nur in der ,,Einstellung® der Verantwortung und Gerech-
tigkeit, die aber selbst wiederum letztlich nicht in meinem radikal freien Belieben
steht, sondern durch das Erscheinen des Anderen motiviert ist.

Es bleibt meines Erachtens sowohl in ethischer als auch in politischer Pers-
pektive ungeklirt, welche Bedeutung eine solche dekonstruktive Fassung von
Gerechtigkeit in lebensweltlichen Zusammenhdngen beanspruchen kann. Im
nichsten Abschnitt soll ausgehend von der schon angerissenen Thematik der
Schwierigkeit des ,,Verlassens* der phanomenologischen Einstellung bzw. des
Riickiibertrags von ,,phinomenologischen Einsichten“ in ,,lebensweltliche Ein-
sichten” diskutiert werden, inwiefern Derridas Gerechtigkeitsverstindnis helfen
kann, sinnvolle neue Perspektiven fiir eine politische Philosophie zu erdffnen.

4. Schlussbemerkung: Dekonstruktion
und Lebenswelt

Gesetzeskraft ist durch eine Dekonstruktion des Verhiltnisses von Recht und Ge-
rechtigkeit bekannt geworden: Obwohl beide in ihrer Geltung aufeinander ver-
weisen, schlieBen sie sich zugleich aufgrund ihrer jeweiligen Eigenart aus.’’ Die
Frage dringt sich hier auf, welche Relevanz ein derartiges Verstindnis von im-
merhin zentralen politischen Kategorien beanspruchen kann, wenn es denn den
Selbstanspruch hat, ,,eingreifend zu sein.

Das bisher Entwickelte ging implizit von der Beobachtung aus, dass es im
Wesentlichen zwei Motive oder Ebenen in Gesetzeskraft gibt, in denen sich Der-
rida mit der Gerechtigkeit auseinandersetzt. Der eine Strang, der bisher als der
transzendentale® bezeichnet wurde, thematisiert Gerechtigkeit in ihrem ,,Ur-
sprungssinn®: Gerechtigkeit ist hier das Gerecht-Werden gegeniiber dem Ande-
ren. Der andere Strang — bisher nur angedeutet — wire jener des Derrida zufolge
notwendigen, jedoch prekédren Verhiltnisses von Recht und Gerechtigkeit. In die-
sem Strang greift Derrida eine ganze Reihe von Motiven der politischen Philoso-
phie und der Rechtsphilosophie auf, ja erinnert bestindig auch an den Horizont
einer Rechtspraxis. Die Frage, die sich aus den bisher entwickelten Uberlegun-
gen ergibt, ist die nach dem Zusammenhang der beiden Stringe. Gesetzeskraft’®
selbst legt einen solchen Zusammenhang nahe, auch wenn er nicht expliziert

stets in néchster Ndhe zum Bosen, ja zum Schlimmsten, da das perverse Kalkiil sie
sich stets wieder aneignen kann.“ (ebd., S. 57)

51 Vgl. Andreas Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?®, in: Allgemeine Zeitschrift fur
Philosophie 27 (2002), S. 149-170.

52 Wie librigens auch eine Reihe anderer Schriften. Vgl. z. B. Jacques Derrida: ,,Glau-
be und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion‘ an den Grenzen der bloBen Ver-
nunft®, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 9-106, besonders S. 9-40.

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | PHILIPP SCHINK

wird. Bei der Gerechtigkeit, die im Verhiltnis zum Recht diskutiert wird, soll es
sich um das gleiche Verstindnis von Gerechtigkeit handeln, wie auf der Ebene
von Ich, Anderem und Dritten. Wenn dem so sein soll, dann muss natiirlich das
Recht bestindig die Gerechtigkeit verfehlen, da es selbst iiberhaupt nicht in der
Lage ist, gerecht gegeniiber einer radikalen Andersheit zu sein. Das Recht selbst
wiirde tiber eine formale Struktur der Allgemeinheit verfiigen, die es, selbst wenn
ein ,,Richter” auf den Stiftungssinn des Rechts rekurrieren und versuchen wiirde,
ihn zu aktualisieren, unmdoglich macht, tiber einen ,,singuldren Fall“ eine ange-
messene und gerechte Entscheidung zu treffen. Selbst wenn man die Rechtsan-
wendung nicht in Form einer Subsumption von Fillen unter Rechtssétze versteht,
sondern ein ,,legal reasoning“ qua Analogisierung ansetzen wiirde,” miisste das
Recht die Gerechtigkeit verfehlen.

Derrida macht jedoch — auch wenn er die einzelnen Schritte nicht anzeigt —
nicht den Fehler, dass er die Ebene des Rechts unmittelbar mit den Anspriichen
einer Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen konfrontiert. Wiirde er das tun,
konnte man ihm auf der einen Seite mit guten Griinden vorwerfen, dass er die
Ebene der transzendentalen Einstellung mit der der natiirlichen durcheinander
bringt und somit vollkommen das Eigenrecht der Lebenswelt und ihrer spezifi-
schen Probleme und Anforderungen verkennt. Eine solche Interpretation wiirde
zu einem letztlich einseitigen Auflosen der wechselseitigen, prekdren Verwie-
senheit von Recht und Gerechtigkeit fithren und einen kruden formalistischen
Hyper-Ethizismus nahe legen: Einem Skeptizismus wire damit nicht begegnet,
vielmehr wiirde dieser sich durch die ,,lebensweltliche Ferne* dieser ethizisti-
schen Einstellung rechtfertigen konnen. Korrelativ zu diesem Skeptizismus wére
dann entsprechend eine politizistische Interpretation des Verhéltnisses von Recht
und Gerechtigkeit.

Dass Derrida dies nicht intendiert, zeigt sich darin, dass er betont, dass die
Gerechtigkeit selbst auf ihre Durchsetzung auch gegen Widerstinde angewiesen
ist. Damit kommen aber stirker die Konfliktualitdt der Lebenswelt und auch die
Verschiedenheit unterschiedlicher Gerechtigkeitsverstdndnisse und -anspriiche in
den Blick. Das erklart dann, warum Recht notwendig und auch, warum es aus ge-
rechtigkeitstheoretischer Perspektive immer defizitér ist.

Wie im vorhergehenden Abschnitt angedeutet wurde, ist aber auch das Ver-
héltnis zwischen Ich und Anderem bezogen auf die Frage der Gerechtigkeit kei-
nesfalls unproblematisch. Weder ist auf dieser Ebene offensichtlich, was nun ge-

53 ,...analogical reasoning cannot proceed without identification of a governing idea —
a principle, a standard, or a rule — to account for the results in the source and target
cases. [...] But the governing idea is not given in advance and applied to the new
case. Instead, analogical reasoning helps to identify the governing idea and is indis-
pensable to the identification; we do not know what the idea is until we have as-
sessed the cases. Analogy and disanalogy are created or discovered through the
process of comparing cases, as people discern a principle that makes sense of their
considered judgment.”“ (Cass R. Sunstein: Legal Reasoning and Political Conflict,
Oxford, New York: Oxford University Press 1996, S. 65f.)

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 57

nau der Anspruch des Anderen ist, noch welche MaBinahmen erforderlich wéren,
um eine Gleichheit in der Ungleichheit zu gewéhrleisten. Auch wenn die radikale
Andersheit selbst einen verregelten Umgang mit ihr immer wieder unterléduft, ist
doch durch den Rekurs auf sie selbst allenfalls ein Horizont méglicher Handlun-
gen eroffnet. Und die Frage, welche Handlungen oder welcher Umgang nun an-
gemessen und gerecht sind, ist dann auch wieder nicht eindeutig oder unstrittig.
Auf der lebensweltlichen Ebene wirft dies die Fragen nach Macht und Institution
auf und in dieser Perspektive miisste geklart werden, wie ein Rekurs auf Singula-
rititen sinnvoll eingesetzt werden kann. Es besteht ndmlich bei einem solchen
Rekurs durchaus die Gefahr, dass er zu einer selbstgerechten Frommelei fiihrt,
die sich selbst als einzige Interpretations- und Rechtfertigungsinstanz nimmt.

Eine Lesart von Gesetzeskraft, die versucht, die im Text gegebenen Hinweise
auf phanomenologische Motive ernst zu nehmen, fiithrt dazu, dass diese Prob-
lemhorizonte besser in den Blick geraten. Dabei wird deutlich, dass die grundle-
genden Unklarheiten die mit dem Konzept der epoch€ verbunden sind, sich auch
auf der Ebene der Gerechtigkeitsthematik wiederfinden lassen. Wenn sich selbst
in der phidnomenologischen Einstellung Transzendentales nicht rein von Empiri-
schem abscheiden ldsst, wie z. B. anhand der Frage nach einer transzendentalen
Sprache demonstriert, dann lésst sich auch nicht die Gerechtigkeit gegentiber
einem singuldren Anspruch schlicht und eindeutig erfassen. Weder ist der jewei-
lige Anspruch rein expressiv gegeben, noch ist er direkt mitteilbar. Der Rekurs
auf den in der Andersheit des Anderen begriindeten singuldren Anspruch des
Anderen fligt also zunichst einmal die Schwierigkeit hinzu, wie die hier als Ge-
wissheit ohne korrespondierende inhaltliche Evidenz gewonnene Einsicht tiber-
haupt sinnvoll in den schon bestehenden Horizont der lebensweltlichen Ausei-
nandersetzungen um divergierende Gerechtigkeitsauffassungen eingefiigt werden
kann.

Es ist in diesem Kontext jedoch daran zu erinnern, dass Derrida eine Reihe
von Motiven im Riickgang auf die Bedingungen der Moglichkeit von Gerechtig-
keit freilegt, an die sich aus der Perspektive einer politischen Philosophie pro-
duktiv anschlielen ldsst. So bietet etwa ein Verstindnis von Freiheit als durch
den Anderen eingesetzt, die Moglichkeit zu interessanten Revisionen eines ,,libe-
ralen® Freiheitsbegriffs. Freiheit konnte so nicht mehr plausibel im Sinne einer
Abwesenheit von Interferenz verstanden werden, da sie erst durch Bezug auf den
Anderen ,.konstituiert werden wiirde. In welcher Weise jedoch ein solches Frei-
heitsverstindnis dann die Ausgestaltung von politischen Institutionen und Struk-
turen beeinflussen sollte, kann nicht mehr allein mit einem Rekurs auf den trans-
zendentalen Charakter eines derartigen Freiheitsverstdndnisses geklédrt werden.

So produktiv Derridas Verstidndnis der Gerechtigkeit also ist, so sehr ist es,
soll daraus eine politische Philosophie entwickelt werden, auf andere Argumen-
tationslinien angewiesen. Diese Feststellung ist nicht in dem Sinne zu verstehen,
dass man die Dekonstruktion zukiinftig ad acta legen kann. Jedoch sollte ver-

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | PHILIPP SCHINK

sucht werden, ihren Status vor dem Hintergrund des Verhéltnisses von transzen-
dentaler und lebensweltlicher Einstellung einer erneuten Klérung zuzufiihren.

Literatur

Bernet, Rudolf: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe®, in: Jacques Derrida, Husserls
Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, Miinchen: Wilhelm Fink
Verlag 1987, S. 11-30

Delhom, Pascal: Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2000

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972

Derrida, Jacques: ,,Die soufflierte Rede®, in: ders., Die Schrift und die Differenz,
S.259-301

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phianomen. Ein Essay tiber das Problem
des Zeichens in der Phidnomenologie Husserls, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1978

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1987

Derrida, Jacques: Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl, Paris:
Presses Universitaires de France 1990

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritét‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1993

Derrida, Jacques: ,,Hospitality, in: Richard Kearney (Hg.), Questioning Ethics:
Contemporary Debates in Continental Philosophy, London: Routledge 1998,
S. 69-92

Derrida, Jacques: Randgénge der Philosophie, 2. Aufl., Wien: Passagen-Verlag
1999

Derrida, Jacques: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion® an
den Grenzen der bloBen Vernunft”, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106

Fink, Eugen: Studien zur Phanomenologie 1930-1939, Den Haag: Kluwer Aca-
demic Publishers 1966

Fink, Eugen: VI. Cartesianische Meditation. Teil I. Die Idee einer transzendenta-
len Methodenlehre, Dordrecht, Boston, Lancaster: Kluwer Academic Publis-
hers 1988

Henry, Michel: ,,Die phanomenologische Methode®, in: ders., Radikale Lebens-
phianomenologie, Freiburg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1992, S. 63-187

Hofliger, Jean-Claude: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren, Wiirzburg: Koénigs-
hausen und Neumann 1995

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 59

Husserl, Edmund: Die Krisis der europédischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie (Husserliana Bd. VI), Den Haag: Martinus Nijhoff
1962

Husserl, Edmund: Zur Phidnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
Nachla3 (1929-1935) (Husserliana Bde. XIII-XV), Den Haag, Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers 1973

Husserl, Edmund: Erste Philosophie, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Hamburg: Felix Meiner Verlag 1992

Lawlor, Leonard: Derrida and Husserl. The Basic Problem of Phenomenology,
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press 2002

Leghissa, Giovanni: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei
Jacques Derrida®, in: Rolf Kithn/Michael Staudigl (Hg.), Epoché und Reduk-
tion. Formen und Praxis der Reduktion in der Phéanomenologie, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 2003, S. 177-195

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/
Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1998

Luft, Sebastian: ,,Phdnomenologie der Phéanomenologie“. Systematik und Me-
thodologie der Phdanomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl
und Fink, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers 2002

Marrati, Paola: Genesis and Trace. Derrida Reading Husserl and Heidegger,
Stanford: Stanford University Press 2005

Marion, Jean-Luc: Reduction and Givenness, Evanston: Northwestern University
Press 1998

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?“, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Sunstein, Cass R.: Legal Reasoning and Political Conflict, Oxford, New York:
Oxford University Press 1996

Waldenfels, Bernhard: Idiome des Denkens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005

Zahavi, Dan: Husserl and Transcendental Intersubjectivity, Athens: Ohio Univer-
sity Press 2001

14.02.2026, 16:00:18. O


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:00:18.


https://doi.org/10.14361/9783839405451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

