
6 Schlussbemerkung 

»Sieh doch, es gibt doch noch Isadora Duncan auf der Welt«- dieser Satz, 
den Andrej Belyj an seinen Freund Aleksandr Blok über fünfzehn Jahre frü­
her gerichtet hatte, klang 1921 eher makaber. Und dies aus einem ganz ein­
fachen Grund: Blok war zu diesem Zeitpunkt nicht mehr am Leben. Er war -
so die Legende - an den enttäuschten Hoffnungen auf eine bessere Zukunft 
verzweifelt. Belyjs einstiger Bruder im Geiste, der mit ihm gemeinsam einst 
die Morgenröte besungen hatte, war im August 1921 gestorben. Im September 
desselben Jahres reiste Isadora Duncan in Begleitung ihrer Adaptivtochter 
Irma in die Sowjetunion, um hier ihr Lebenswerk zu vollbringen. Und wäh­
rend Bloks Tod für viele russische Intellektuelle zum Symbol der geschei­
terten Revolution wurde, war Duncan voller Zuversicht, dass sich im jungen 
sowjetischen Staat ihre Träume erfüllen würden. 1 Als Außenstehende, die nur 
das vorrevolutionäre Russland und auch das nur von ihren Gastspielen kannte, 
konnte sie nicht sehen, wovor einheimische Bürgerkriegs- und Revolutionser­
fahrene kaum die Augen verschließen konnten: Der Preis der Zukunft war 
hoch - er kostete viele Menschenleben. So war denn auch aus Petropolis, dem 
einstigen Petersburger »Laboratorium der Moderne«, im Zuge von Revolution 
und Bürgerkrieg »Nekropolis« geworden. 2 

Duncan war schon einmal auf russischem Boden über Leichen gegangen. 
Im Jahre 1905 schien die Geburt der neuen Welt aus den Trümmern der alten 
möglich. Und die junge Tänzerin erschien russischen Kulturkritikern wie 
Andrej Belyj und Vasilij Rozanov wie eine Vision des aus der Revolution ge­
borenen Lebens. Sie fühlten sich von Isadora Duncan und ihrer Tanzkunst an­
gesprochen, weil sie in ihr die Exponentin einer- in erster Linie westeuropä­
ischen - kulturpessimistischen, rückwärtsgewandten, gesellschaftsutopischen, 
philosophischen und künstlerischen Gegenbewegung zur Moderne sahen, der 

Vgl. 0. Figes: Tragödie eines Volkes, S. 828. 
2 Nicolai P. Anziferow: Die Seele Petersburgs, München 2003, S. 137. 

129 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005 - am 14.02.2026, 11:24:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

auch sie anhingen und die sich in ihrem Denken über Kultur äußerte. Aber die 
Tänzerin zog auch aus einem anderen Grund das Interesse dieser Männer auf 
sich: Wenn russische Intellektuelle eine »Krise der Kultur« beklagten, dann 
diagnostizierten sie diese vor allem auch am Körper. Hin und her gerissen 
zwischen dem Strudel der Zivilisationsdynamik und dem Schlamm der Rück­
ständigkeit drohte in ihren Augen, der Körper seinen ganzheitlichen Bezug 
zur Welt zu verlieren, zu einem lebendigen Leichnam zu verkümmern. Um 
diesem Verfallsprozess Einhalt zu gebieten, sorgten sich die russischen Ober­
schichten nun um die richtige Pflege des Körpers und machten sie sogar zur 
Staatsaufgabe. Aber nicht nur der kranke, in seiner Ganzheitlichkeit gestörte 
Körper war ein Thema, das russische Intellektuelle zu Beginn des 20. Jahr­
hunderts umtrieb und sie Erlösung in dem gesunden, beseelten Körper der 
jungen Isadora Duncan suchen ließ. In jenen Jahren widmete man sich sowohl 
in der schöngeistigen Literatur, als auch in juristischen Abhandlungen gerade 
dem sexuell (auf)begehrenden Körper. Für Vasilij Rozanov waren es Körper­
ströme und -säfte, die sich in der Revolution von 1905 Luft verschafften. Und 
tatsächlich setzte nach der Revolution eine Zeit ein, in der Zensur und »sexu­
elle Klassenparadigmen« gelockert wurden. Die Grenzen zwischen den ver­
meintlich disziplinierten, enthaltsamen gebildeten Eliten und »dem« zügello­
sen Volk hatten keine Geltung mehr. Und aus der Asche dieser Revolution, 
die in Rozanovs Augen auch eine physiologische Befreiung war, entstieg Isa­
dora Duncan, wie ein nackter Phönix, um den Körper zu befreien. 

Für Rozanov musste dieser Körper aus den Grenzziehungen zwischen 
Hoch- und Volkskultur befreit werden. Vor allem aber von den Fesseln des 
Balletts, in dem sowohl er als auch Duncan den Inbegriff der Unfreiheit sa­
hen. Ballerinen waren in ihren Augen exotische Geschöpfe: Schmetterlingen 
oder Schwänen ähnlich. Die Befreiung, die ihnen vorschwebte, sollte im Na­
men der Natur vonstatten gehen. Der Tanz sollte natürlich sein. Doch dieser 
natürliche Tanz hatte für Rozanov nichts gemein mit den von Sittenforschern 
als hoch sexualisiert eingestuften Tanzformen der Landbevölkerung. Der 
Tanz der Zukunft war in seinen Augen unschuldig. Doch nicht alle sahen das, 
was Rozanov sah. Und die Verwirklichung des Projekts, der Tänze einer neu­
en Zivilisation, gestaltete sich selbst in dieser Zeit zwischen den Epochen, in 
der vieles möglich schien, schwieriger als erwartet. Zwar waren die Grenzen 
zwischen Hoch- und Volkskultur durchlässiger geworden, die Ballettkunst be­
fand sich im Umbruch und war offen für Duneans Innovationen. An den Re­
aktionen auf Duneans Körperkonzept von der zivilisierten Nacktheit und ih­
rem Tanzkonzept eines natürlichen, freien Tanzes aber wurde deutlich: die 
russische Wunde der Gespaltenheit der Kultur saß tief und war noch immer 
ein Konfliktherd. 

Umgekehrt scheiterte der Versuch, das Wesen von Duneans Kunst mit 
den gewohnten kulturellen Erklärungs- und Deutungsmuster zu erfassen be-

130 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005 - am 14.02.2026, 11:24:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG 

reits auf der sprachlichen Ebene. Rozanov führte eindrücklich vor: Die einzi­
ge Erkenntnis, die aus diesem Spiel der Zuschreibungen gezogen werden 
konnte, war eine über sich selbst - über die eigenen, in der russischen Hoch­
und Volkskultur existierenden Vorstellungen über Körper und Tanz. 

Mit ihrem Tanz, der mehr sein wollte als nur Bühnenkunst oder Gesell­
schaftstanz, der das ganze Leben, den ganzen Menschen und die ganze 
Menschheit erfassen sollte, stiftete Duncan in einem Land Verwirrung, in dem 
seit Peter dem Großen Tanz als tanec oder als balet fester Bestandteil der 
adeligen, disziplinierten Körperkultur war, während er als pljaska in die Welt 
des Dorfes gehörte. Doch Duneans Projekt kam zu Gute, dass sich diese zwei 
Welten in den russischen Großstädten nun begegneten, und dass beide Seiten 
zum Tanz strebten. Tanzen wollten sie alle. Das hatte Duncan richtig erkannt. 
Und mit ihr glaubten auch andere russische Kulturkritiker an die das Leben 
transformierende Kraft der Kunst. War sie doch mit Nietzsche gesprochen 
»die große Ermöglicherin des Lebens«. Inwiefern allerdings Zukunftsentwür­
fe, die auf einer Verbindung von Leben und Kunst, einer Theatralisierung des 
Lebens abzielten dazu geeignet waren, in die Tat umgesetzt zu werden, stand 
für viele der russischen Kulturkritiker auf einem anderen Blatt. Die Männer, 
von denen hier im ausgehenden Zarenreich die Rede war, waren jeder auf sei­
ne Art entfremdete Intellektuelle in einer modernen Welt. Duncan hingegen 
wollte ihre Träume umsetzen. Und dieser Wille zur Tat war es auch, der die 
Revolutionärirr des Tanzes in das Land der Revolution führte. 

Ann Daly argumentiert, dass Duncan an eine Revolution ohne Ideologie 
glaubte. 3 Auch wenn Duncan sicherlich nicht viel von der Ideologie der Bol­
schewiki wusste, so hatte sie doch durchaus ihre eigene. Und diese war in 
manchen Punkten - so einer der Grundthesen dieser Arbeit - nicht so weit 
von dem entfernt, was sich in den Köpfen führender bolschewistischer Kul­
turpolitiker abspielte. Ebenso problematisch wie die Haltung, sich auf Dun­
eans vermeintlicher Blauäugigkeit in politischen Angelegenheiten auszuru­
hen, ist es sich in dem Glauben zu wiegen, Duneans Mission von der Befrei­
ung des Körpers im Namen von solch totalisierenden Kategorien wie Natür­
lichkeit und Schönheit wäre moralisch unverwerflich, wertvoll und damit un­
hinterfragbar. Als Duncan 1921 in die Sowjetunion kam, stellte sich wieder, 
wie über fünfzehn Jahre zuvor, die Frage: Was ist Tanz? Das, was sich gegen 
1913 andeutete, als Zukunftsvision im Raum schwebte, dass im Tanz die un­
terschiedlichen Klassen zusammenkamen und sich vereinten, sollte nun Reali­
tät werden. Die sowjetischen Ideologen aber waren nicht nur fasziniert, son­
dern auch beängstigt von der affektiven Kraft des Tanzes. Vor allem der eks­
tatische Körper saß aus einem ganz simplen Grund fest in den Köpfen der 
sowjetischen Ideologen: Sie hatten Angst vor ihm. Dies war der Grund, wa-

3 Vgl. A. Daly: Dorre into Dance, S. 197. 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005 - am 14.02.2026, 11:24:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

rum gegenüber dem Tanz in der Sowjetunion immer eine höchst ambivalente 
Haltung eingenommen wurde. Als geordneter Massentanz und Teil der offi­
ziellen Körperkultur war er willkommenes Disziplinierungs- und Mobilisie­
rungsinstrument Als spontanes, ausgelassenes, gar noch sexuell aufgeladenes 
Tanzvergnügen war er den bolschewistischen Ordnungshütern ein Dom im 
Auge - Tanz als Rauschmittel stellte das Kollektiv in Frage, anstatt es zu be­
stärken. Sowjetische Träume von einer ekstatischen, organischen, soma­
tischen Gemeinschaft - so weit sie überhaupt aufkamen - wurden immer von 
der potentiellen Gefahr eines »Aus-der-Reihe-Tanzens« getrübt. 

Während Gesellschaftstänze wie Foxtrott oder Shimmy als sexuell ver­
rucht, die moderne Tanzszene als pornographisch abgeurteilt wurde, waren 
Duneans »ethische Tänze« moralisch unverwerflich. Ihre Vorstellungen von 
Natürlichkeit und Freiheit und die Rede von einem harmonischen Körper füg­
ten sich in das offizielle sowjetische Körperbild eines gesunden, meist männ­
lichen Körpers ein, der innere Vollkommenheit nach Außen trug und diszipli­
nierten Enthusiasmus demonstrierte. Duncan konnte später sogar als Vorreite­
rirr sowjetischer Nationaltänze verkauft werden. In den Augen der Bolschewi­
ki sprach für sie auch die Tatsache, dass sie sich verstärkt auf die Erziehung 
des kindlichen Körpers konzentrierte. Unter diesem Blickwinkel klingt auch 
Duneans Ziel, aus armen Arbeiterkindern »glückliche Kinder« zu machen, 
nach der exaltierten sowjetischen »Glücklichkeits«-Rhetorik der dreißiger 
Jahre. In ihren Werken setzten sich verstärkt heroische und politische Ele­
mente durch. Die kurze Verbindung mit Podvojskij hinterließ nachhaltige 
Spuren in dem Programm und der Bewegungsästhetik des Duncan-Studios, 
das bis 1949 weiterexistierte, während alle anderen freien Tanzstudios schon 
Ende der 20er Jahre geschlossen wurden. 

In der offiziellen Kultur der Sowjetunion war Tanz nur als Bestandteil der 
heroischen, militarisierten Körperkultur möglich. Der Körper war in der damit 
verbundenen Körperästhetik seiner Irrationalität, seiner Vielfalt bereinigt. 
Vielmehr sollte sich der Mensch, um zum »Neuen Menschen« zu werden, in 
seiner körperlichen Gebundenheit selbst überwinden. Vasilij Rozanov erkann­
te noch vor seinem Tod, woran die einstigen Pläne zur Befreiung des Körpers 
in Russland gescheitert waren: 

»aus einem einzigen, fundamentalen Grund: aus Mangel an Selbstachtung. Wir ha­
ben keine Selbstachtung gehabt. Das Wesen Rußlands besteht darin, daß es sich 
selbst nicht achtet.«4 

4 Vgl. Wassili Rosanow: »Die Apokalypse unserer Zeit (1918)«, in: Ders., Solita­
ria. Ausgewählte Schriften, Harnburg/München 1963, S. 217-306, hier S. 228. 

132 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005 - am 14.02.2026, 11:24:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG 

Die Erwartungen eines neuen, glücklichen, natürlichen Lebens, einer neuen 
Zivilisation im ausgehenden Zarenreich hatten sich nicht erfüllt. Sie wurden 
von Leuten getragen, die die eigenen kulturellen Wurzeln missachteten. Die 
von Rozanov heraufbeschworene neue Zivilisation war, fern von aller Reali­
tät, am Körper einer ausländischen Tänzerin anhand von Körperbildern und 
Tanzkonzepten, die nicht den kulturellen Gegebenheiten des Landes entspra­
chen, entwickelt worden. Und aus der Zwickmühle zwischen Zivilisationsdy­
namik und Rückständigkeit konnte sie auch der Tanz als Gesellschaftsutopie 
nicht befreien. Die fehlende russische Selbstachtung beschrieb Andrej Belyj: 
In der Sowjetunion sei aus dem vielversprechenden gesellschaftspolitischen 
Rhythmus eine Reitpeitsche gemacht worden. 5 In dieser Einstellung des tota­
litären Regimes zum Körper erkannten Theodor Adorno und Max Hork­
heimer eine Hassliebe: Der totalitäre Zwang zur Grausamkeit und Destruktion 
entsprang der organischen Verdrängung der Nähe zum Körper. 6 

Welche Gestalt das russische Unbehagen am eigenen Körper und der dar­
aus resultierende bolschewistische Disziplinierungswahn annehmen würde, 
sah Rene Fülöp-Miller 1926 voraus. Der »Neue Mensch«, wie er ihn sah, war 
ein sowjetischer Terminator, ein »Zwitter aus asiatisch-träger Dumpfheit und 
extremen Amerikanismus, aus Muschik und Maschinenmenschen«. 7 Michail 
Ryklin beschrieb am Beispiel des Jubels, wohin die totalitäre Hassliebe des 
Stalinismus zum Körper führte: Der Jubel auf den Gesichtern der Sowjetmen­
schen lag jenseits der ganzen Welt positiver wie negativer Affekte. Er war al­
lein ein konditionierter Effekt, eine Reaktion der Gesichtshaut auf den Terror 
und die völlige Unsicherheit des Lebens, ein medizinisches Anzeichen von 
Gesundheit. 8 Dem »Neuen Menschen« waren demnach jegliche betörenden, 
beglückenden körperlichen Zustände mit Gewalt ausgetrieben worden. Die 
aufklärerischen Ziele wie die Befreiung des Menschen, die Isadora Duncan 
und die sowjetische Ideologie miteinander verbunden hatten, waren in ihrer 
dialektischen Natur entlarvt. Das was vielleicht einmal als Menschlichkeit ge­
plant war, artete in Barbarei, in eine Tyrannei des Schönen aus. Aus einer Be­
freiung des Körpers wurde eine grausame Disziplinierung. 

5 Andrej Belyj: Ich, ein Symbolist. Eine Selbstbiographie, Frankfurt am Main 
1987, S. 73. 

6 Th. Horkheimer: Aufzeichnungen und Entwürfe, S. 247. 
7 R. Fülop-Miller: Geist und Gesicht des Bolschewismus, S. 290. 
8 Vgl. Michail Ryklin: Räume des Jubels. Totalitarismus und Differenz, Frankfurt 

am Main 2003, S. 171f. 

133 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005 - am 14.02.2026, 11:24:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

