
606 Rezensionen

dessen Unterpunkt “Aufgaben und Methoden” zunächst
mit einer ausführlichen historisch-archäologischen Be-
trachtung zur Kulturverbreitung im Jungpaläolithikum
aufwartet.

Die theoretischen Grundlagen der Anthropologie,
zum Beispiel Evolutionstheorie und Molekulare Gene-
tik, sind nicht ausführlich und systematisch erklärt. Ge-
rade solche Darstellungen sollte jedoch ein einführendes
Lehrbuch bieten, denn für das Zielpublikum sind die
Grundlagen einer Wissenschaft von essentieller Bedeu-
tung. Ein guter Zug des Buches ist die Wiedergabe der
Verbindung von Bevölkerungsbiologie und Demogra-
phie, da sich hieraus zahlreiche innovative und transdis-
ziplinäre Forschungstrends ergeben, deren Präsentation
für die Studierenden auch hinsichtlich der beruflichen
Perspektiven von Interesse sein dürfte.

Als Fazit muss jedoch festgehalten werden, dass es
sich bei der vorliegenden Monografie nicht eigentlich
um ein einführendes Lehrbuch der Anthropologie han-
delt. Dazu fehlt eine stringente Struktur, die es dem
Lernenden vereinfacht, die Fakten zu rezipieren, so-
wie deren theoretische Hintergründe zu durchdringen.
Zu Ersterem gehört auch die Tatsache, dass das Werk
mit ziemlich wenigen Abbildungen versehen ist; zu
Zweiterem muss festgehalten werden, dass von einem
Lehrwerk auch eine konzise theoretische Vorbereitung
des wissenschaftlichen Nachwuchses erwartet werden
muss. Bei diesem Band handelt es sich augenscheinlich
eher um ein Kompendium, das dem Laien den aktuellen
Wissensstand der Anthropologie vermitteln will, was
sicherlich für einige Bereiche auch gelungen ist.

Mathias Brochhausen

Gudermuth, Kerstin: Kultur der Liebe in Indien.
Leidenschaft und Hingabe in Hindu-Mythologie und
Gegenwart. Münster: Lit Verlag, 2003. 155 pp. ISBN
3-8258-6969-5. (Ethnologie, 15) Preis: € 19,90

Kerstin Gudermuth begins her thought-provoking
book by asking the questions: What does it mean when
we love? Is love an activity or a feeling? Who is the
“we” we are referring to when we talk about love?
These questions set out the context within which she
situates her stimulating and wide-ranging discussion of
the “culture of love in India.” Love is a temporal,
ethnic, social, and religious category and its experi-
ence as a feeling or emotion, she states, can only be
known and articulated within a given set of linguistic
conventions and cultural and moral values. Love is not
a “universal” concept, rather it is a cultural and social
phenomenon with variations in its meaning. What then,
asks Gudermuth, are the fundamental categories of love
in the Indian context? What are the sources through
which these categories become available to us? The
fundamental categories of love according to her are
kama and prema. Both these categories have differing
connotations: the first refers to the marital, physical,
earthly connection between husband and wife, and the
second to the affection and yearning between a devotee
and God. Whereas the former suggests the bodily and

the sensuous, the latter points to the metaphysical and
the spiritual. The sources that Gudermuth takes recourse
to in understanding these categories are both textual and
ethnographic. Her theoretical framework thus attempts
to build a bridge between the mythological and philo-
sophical aspects of a culture and the realm of “prax-
is.” Her primary textual sources are the Ramayana and
the Gitagovinda and her ethnographical material comes
from data collected in cities in India and Nepal.

Following her analytical perspective on love as a
culturally constructed category, Gudermuth enters into
an extensive discussion (ch. 2) of ethnopsychological
theories regarding emotions and their articulation in a
given culture or cultural situation. Here she distinguishes
between the everyday level of love as a sensual or
sense-based feeling expressed as an emotion in language
and the philosophical level in which love is expressed
as an idea or philosophical/mental attitude. These two
levels mutually influence each other. The question that
then arises in the Indian context is with regard to the
reciprocal relationship between the meta-concepts of
kama and prema and the lived emotional experience
of individuals in their everyday social contexts. While
discussing the cultural construction of emotions, Guder-
muth also enters into a highly interesting debate about
the relationship between notions of “Self” and “Person”
in the anthropological literature on India. Particularly
illuminating is her critique of the position formulated
by Louis Dumont who suggests the lack of the category
of the “individual” in India. The position taken up by
Dumont, as she rightly observes, creates an overly po-
larized opposition between the “West” and India. While
citing the works of Parish and Derne, Gudermuth points
to the possibility of individual actions within a bounded
social field. Individuality is but one aspect of “holistic”
thought and action characteristic of Indian culture.

In her discussion of the Ramayana and the Gitagovin-
da, Gudermuth succinctly outlines the distinctions be-
tween the notions of kama and prema. Whereas kama
involves the love of one person within a socially and
morally given set of rules, prema by virtue of its being a
love of God ultimately involves the love of all people. In
the latter context Gudermuth also discusses the love that
Sri Ramakrishna expressed for the goddess Kali which
led to his spiritual awakening and experience of the
divine in all human beings. In her fourth and last chapter
Gudermuth looks at love in its social context. Here she
draws on a range of highly important and innovative
ethnographies written on the themes of marriage, kin-
ship, family, gender, and love in northern and southern
India. In this context she also rightly points out the use
of other categories that replace those of kama (and to
a degree prema) in everyday lived social interactions:
mohabbat, pyar, prem, sneh, anpu, and maya.

Kerstin Gudermuth has done an extremely fine task
of bringing together an extensive and challenging range
of theoretical, textual, and ethnographical materials re-
lating to a fascinating and important subject. The virtue
of her work lies in bridging the gap between Indology
and anthropology by going beyond the purely textual

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-606


Rezensionen 607

and the purely ethnographical. Her book will be of
interest to Indologists, anthropologists, sociologists, and
historians of religion, and to all those drawn toward
a closer understanding of that paramount yet elusive
category: love. Aditya Malik

Harbsmeier, Michael (Hrsg.): Stimmen aus dem
äußersten Norden. Wie die Grönländer Europa für
sich entdeckten. Stuttgart: Jan Thorbecke Verlag, 2001.
199 pp. ISBN 3-7995-0610-1. (Fremde Kulturen in alten
Berichten, 11) Preis: € 24,00

Berichte von Europäern über Reisen in Länder au-
ßerhalb ihres Kulturkreises sind relativ häufig publiziert
worden im Gegensatz zu Eindrücken, die Angehörige
außereuropäischer Kulturen über Europa gewonnen ha-
ben. Zumindest in Bezug auf die grönländischen Rei-
senden des 18. und 19. Jhs. hat der Herausgeber dieses
Buches, der Ethnologie studierte und an der Reform-
universität Roskilde in Dänemark Geschichte lehrt, ei-
ne Lücke geschlossen, indem er Texte über ihre Er-
lebnisse und Erfahrungen zusammengetragen hat. Da
für das Verständnis dieser Schilderungen verschiedene
Hintergrundinformationen Voraussetzung sind, beginnt
die Publikation mit einer ausführlichen, untergliederten
Einleitung.

So erfährt der Leser zuerst von den unfreiwilligen
Reisen grönländischer Ureinwohner aus dem 16. und
17. Jh. Der Ablauf dieser Erfahrungen, von denen
einige schriftlich festgehalten wurden, folgt immer dem
gleichen Schema: Die unter einem Vorwand an Bord
gelockten Inuit kämpfen zunächst mit dem Mut der
Verzweiflung gegen die drohende Entführung aus der
ihnen bekannten Welt an. In Dänemark angekommen,
wirkten sie bei ihrer Vorstellung am Königshof praktisch
wie gezähmt und führten bereitwillig ihr Können, z. B.
im Umgang mit dem Kajak, vor. In die Heimat kehrten
sie nie zurück, da sie vorher an “Heimweh” oder bei
Fluchtversuchen starben.

Als sich 1721 der Missionar Hans Egede (1688–
1758) mit seiner Familie in Grönland niederließ, be-
gann ein neues Kapitel in den Beziehungen zwischen
Dänemark und Grönland in Form eines regelmäßi-
gen Handels und einer ständigen dänischen Präsenz.
Egedes missionarischer Eifer, gepaart mit Einfühlungs-
vermögen, Neugier und Sympathie in Bezug auf die
einheimische Bevölkerung, führte zu freiwilligen Reisen
seiner Schützlinge. Durch die herrnhutische Mission, die
10 Jahre später ihren Anfang nahm, kamen ebenfalls
eingeborene Grönländer freiwillig nach Europa. Wie
erging es nun den Entdeckungsreisenden dieser Gene-
ration? Es existieren durchaus Parallelen zum Schick-
sal ihrer entführten Vorgänger. Zumindest die ersten
Besuchergruppen wurden Mitgliedern der königlichen
Familie vorgestellt und demonstrierten ihre Fähigkeiten,
z. B. in puncto Vogeljagd und Kajakgebrauch. Auch von
ihnen kehrten viele nicht nach Grönland zurück, weil
sie während ihres Aufenthaltes erkrankten und verstar-
ben – vermutlich erlagen die meisten der verschleppten
Inuit ebenfalls ihnen zuvor unbekannten Krankheiten.

Die Vorführungen bei Hofe und die für die Reisenden
neuen und daher zumeist tödlichen Infektionen endeten
im 2. Drittel des 18. Jhs. oder nahmen in dieser Zeit
zumindest ab.

Auf die spärlichen und wenig detaillierten Quellen
des 17. Jhs., welche über die entführten Grönländer
berichteten, folgten im 18. Jh. vermehrte und an In-
formationen reichhaltigere Aufzeichnungen. Während
erstere auf den Angaben von Seeleuten, Kapitänen,
Entdeckern und Eroberern basieren, die von Chronis-
ten gesammelt wurden, sind letztere überwiegend das
Produkt von Missionaren. Das heißt, die Inuit haben
ihre Geschichten nicht selbst niedergeschrieben. Da die
Chronisten ihrer Reisen in der Regel nicht nur ihre
Begleiter durch Europa waren, sondern auch vor- und
nachher in Grönland in Kontakt mit ihnen standen, kann
man schon davon ausgehen, hier werde die Sichtweise
der Inuit wiedergegeben. Dafür sprechen ebenfalls die
Texte selbst; bei den meisten kommen nur selten Zweifel
an ihrer Authentizität auf.

Von den insgesamt 12 Beiträgen sind einerseits der
erste, ein Dialog eines heimgekehrten Grönländers mit
seinen Landsleuten, und der siebte, ein Brief eines
Inuit, kritisch zu betrachten. Beide wurden von Paul
Egede (1708 oder 1709–1789), dem ältesten Sohn Hans
Egedes, der wie dieser missionarisch tätig war, aufge-
zeichnet. Nach der Auffassung des Herausgebers wurde
der Dialog zu fremdsprachenpädagogischen Zwecken
konstruiert. Der Brief entspricht vollkommen den da-
maligen Konventionen und enthält naturhistorische so-
wie religionskritische Themen. Es handelt sich zwar
um real existierende Personen, aber ihre Anmerkungen
gehen wohl auf Paul Egede zurück. Andere Beispiele,
in denen erfundenen oder historischen Persönlichkeiten
außereuropäischer Kulturen Worte in den Mund gelegt
wurden – häufig mit zivilisationskritischen Inhalten –,
sprechen durchaus für Harbsmeiers Annahme. Die rest-
lichen, hier veröffentlichten Egede-Schriften lassen sich
nicht so leicht in eine bestimmte Gattung einordnen und
enthalten in geringerem Umfang wörtliche Rede; daher
sind eventuelle Projektionen schwieriger zu ermitteln,
insbesondere wenn die Reaktionen der Inuit auf die
europäischen Verhältnisse sehr real wirken. Anderer-
seits sollte man bei dem elften Beitrag kritisch sein,
denn er ist ein Textauszug aus einer fiktiven Grönland-
Erzählung. Was seine Aufnahme in diese Publikation
rechtfertigt und interessant macht, ist die Idee des Autors
Bernhard Severin Ingemann (1789–1862), eine durch
Paul Egede und dessen Bruder Niels Egede, der als
Kapitän seine Beziehungen zu Grönland aufrecht erhielt,
historisch bekannte Inuit, die Dänemark besuchte und in
ihre Heimat zurückkehrte, in seinen Roman einzubauen,
wobei er die Egedes als Quellen verwendete. Neben den
sieben Beiträgen von Paul Egede, einem seines Bruders
Niels und demjenigen von Ingemann enthält das Buch
noch jeweils einen Text von Knud Rasmussen (1879–
1933) und von Ludvig Holberg (1684–1754), der his-
torisch sowie literarisch tätig war und teilweise auf
Paul Egedes Schriften zurückgriff, dabei aber mehr an
aufklärerischen Beispielen als an religiösen interessiert

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-606

