
 

 

Gedanken über das Denken 

Sergei Eisensteins Vorschlag 

OKSANA BULGAKOWA 

 
 

Am Ausgang des ersten Jahrhunderts der Filmgeschichte wurde ein Ver-
such unternommen zu bestimmen, was Film eigentlich ist: Er wurde meis-
tens als Unterhaltung, Kunst, als ein Medium und Träger der Information 
verstanden. Henri Bergson, Hugo Münsterberg und Sergei Eisenstein mein-
ten dagegen, der Film spiegelt in erstaunlicher Weise den Mechanismus des 
menschlichen Denkens wider.  

Gilles Deleuze problematisierte Bergsons Ideen und wies darauf hin, 
dass Bergson seine Beschreibung des Bewegungsbildes zum ersten Mal 
schon vor dem Aufkommen des Kinos im ersten Kapitel von Mattiere et 
mémoire (1896) lieferte und dann in seinem 1907 publizierten L’évolution 
créatrice das Adjektiv ‚cinématographique‘ benutzte, um den Vergleich 
zwischen dem „mechanisme cinématographique de la connaissance usuel-
le“ und „l’illusion mécanique“ zu ziehen (Bergson 1959). Dieser Ausdruck 
bezeichnete den Mechanismus, durch welchen die natürliche Wahrneh-
mung, die Erkenntnis, die Sprache bewegungslose Momente im Raum (in-
stantanées) herausschneidet, um sie dann durch die Projektion auf die Zeit-
achse zu beleben. Dasselbe macht der Filmprojektionsapparat mit einer 
Reihe unbeweglicher Photogramme (Filmbildchen). Bei Bergson trat der 
Filmapparat als Modell zum Abstrahieren des Erlebens auf. Der Film war 
eine Art Reproduktion der konstanten und universellen Illusion, und die 
Analogie Kinoapparat-Bewusstsein (le cinématographe intérieur) (Bergson 
1959) war metaphorisch gemeint.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Bergsons Ansatz war in zwei Richtungen entwicklungsfähig: a) Das 
Bewegungsbild zu untersuchen, was zum Beispiel Gilles Deleuze getan hat; 
b) weitere Parallelen zwischen Film und Denkmechanismen zu erforschen, 
was Hugo Münsterberg 1916 und Sergei Eisenstein 1932–1948 unternah-
men. 

Hugo Münsterberg, ein Harvard-Professor, Schüler von Wilhelm 
Wundt und Mitarbeiter von William James, Begründer der Psychotechnik, 
veröffentlichte 1916 die Studie The Photoplay: A psychological Study. Ein 
Ziel seiner Untersuchung war die Herausarbeitung von Analogien zwischen 
„mental mechanism“ and „film forms“: „The photoplay tells us the human 
story by overcoming the forms of the outer worlds, namely, space, time, 
and causality, and by adjusting the events to the forms of the inner world, 
namely, attention, memory, imagination, and emotion.“ (Münsterberg 1970: 
74) Im Film wird „objective reality“ zum „product of our mind“, meinte 
Münsterberg (ebd.) und zog Parallelen zwischen den Begriffen ‚attention‘ 
und ‚close-up‘, ‚memory‘ und ‚cut-backs‘, ‚imagination‘ und ‚fancies‘, 
‚dreams‘, ‚division of interests‘ und ‚parallel actions‘. Das alles war 
möglich, weil es im Film auf Grund der besonderen Reproduktionstechnik 
zu wesentlichen Transformationen der Natur kam: „The massive outer 
world has lost his weight, it has been freed from space, time, and causality, 
and it had been closed in the form of our consciousness […]. The mind has 
triumphed over matter.“ (Münsterberg 1970: 95) Das Buch von Münster-
berg wurde leider vergessen, bis in den 1970er Jahren eine Neuauflage er-
schien. Dagegen bat Eisensteins Manuskript Methode eine neue Herange-
hensweise, wie man den Film und mit dem Film das Denken denken kann.  

 
 

SPHÄRISCHES DENKEN 
 
Eisensteins Methode kann als die Fortsetzung seiner Ideen vom Ende der 
1920er Jahre betrachtet werden, als Eisenstein sein erstes kugelförmiges 
Buch konzipierte. Die innere Notwendigkeit, es zu schreiben, lag zunächst 
in den polemischen Auseinandersetzungen mit den Rivalen. Soeben haben 
die Regisseure Pudowkin, Kuleschow und Timoschenko ihre Bücher zur 
Filmtheorie veröffentlicht. Außerdem wurde Eisensteins innovativer Um-
gang mit der Filmsprache im Film Oktober von den russischen Formalisten 
scharf kritisiert. Der andere starke Impuls bestand darin, dass Eisenstein 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 181 

 

danach strebte, ein umfassendes Konzept anzubieten, das versuchte, die ge-
läufigen diskursiven Formen der Darstellung einer Theorie zu sprengen. Es 
sollte keine Bestimmung seiner aktuellen Position sein, keine Klassifikation 
der Montageverfahren, keine Beschreibung eigener Erfahrung in der Kunst 
und keine Anleitung, wie man Drehbücher schreibt und Filme macht. 

 
Es ist sehr schwer, ein Buch zu schreiben. Weil jedes Buch zweidimensional ist. Ich 

wollte aber, dass sich dieses Buch durch eine Eigenschaft auszeichnet, die keines-

falls in die Zweidimensionalität eines Druckwerkes passt. Diese Forderung hat zwei 

Seiten. Die erste besteht darin, dass das Bündel dieser Aufsätze auf gar keinen Fall 

nacheinander betrachtet und rezipiert werden soll. Ich wünschte, man könnte sie alle 

zugleich wahrnehmen, weil sie schließlich eine Reihe von Sektoren darstellen, die, 

auf verschiedene Gebiete ausgerichtet, um einen allgemeinen, sie bestimmenden 

Standpunkt – die Methode – angeordnet sind. Andererseits wollte ich rein räumlich 

die Möglichkeit schaffen, dass jeder Beitrag unmittelbar mit einem anderen in Be-

ziehung tritt. […] Solcher Synchronität und gegenseitiger Durchdringung der Auf-

sätze könnte ein Buch in Form ... einer Kugel Rechnung tragen. [...] Aber leider ... 

werden Bücher nicht als Kugeln geschrieben ... Mir bleibt nur die Hoffnung, dass 

dieses unentwegt die Methode wechselseitiger Umkehrbarkeit erörternde Buch nach 

eben derselben Methode gelesen werden wird. In der Erwartung, dass wir es lernen 

werden, Bücher als sich drehende Kugeln zu lesen und zu schreiben. Bücher, die wie 

Seifenblasen sind, gibt es auch heute nicht wenige. Besonders über Kunst. (Eisen-

stein 1988: 344) 

 
Diese Überlegungen über ein kugelförmiges Buch, in dem jeder Textteil 
über den Mittelpunkt mit jedem anderen simultan gelesen werden könnte, 
schrieb Eisenstein am 5. August 1929 in sein Tagebuch.  

Zwischen März und August 1929 stellte er mehrmals den Plan für ein 
mögliches Buch auf. Es sollte nicht einfach eine neue Komposition der be-
reits veröffentlichten Aufsätze über die Montage sein. Vielmehr strebte er 
ein prinzipiell neues Herangehen an die Organisation des Buches und der 
Gedanken an, das spontanen Wechsel der Perspektiven und Analysemetho-
den, die frei miteinander kommunizieren und stets einen Sprung in eine an-
dere Dimension erlauben, ermöglichen würde.  

In den Aufsätzen des kugelförmigen Buches, die explosionsartig um 
1928–1929 entstanden (aber niemals zusammenhängend veröffentlicht 
wurden), wird die Montage durch verschiedene Modelle erklärt. Sie wird 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | OKSANA BULGAKOWA 

 

erstens im Rahmen des reflexologischen Verständnisses als eine Konditio-
nierungsmethode zur Schaffung einer Kette bedingter Reflexe begriffen 
(Montage der Filmattraktionen); zweitens – im Rahmen des konstruktivis-
tischen Verständnisses – als eine Collage, als Kombination und Rekombi-
nation verschiedener Materialien (Montage der Attraktionen); drittens – im 
Rahmen des linguistischen Verständnisses (Perspektiven) und am Beispiel 
japanischer Hieroglyphik (Jenseits der Einstellung) – als ein System von 
Oppositionen, die eine Aussage formulieren; viertens – beeinflusst von der 
Texttheorie Jurij Tynjanows und von den Experimenten in der neuen Musik 
– als ein hierarchisches System mit wechselnden Dominanten (Die vierte 
Dimension im Film). Die Montage wird außerdem über die Dialektik erklärt 
(Dialektik der Filmform) und auch als ein synästhetisches Verfahren gese-
hen, das verschiedene Sinne – Sehen, Hören, Riechen, Schmecken – in 
Kommunikation miteinander bringt (Eine unverhoffte Kopplung). 

Fast alle Begriffe wie ‚Attraktion‘, ‚Dominante‘, ‚Oberton‘ und ‚Inter-
vall‘, die Eisenstein in diesem Buch einführte, appellierten gleichzeitig an 
diese verschiedenen Analyse- und Interpretationssysteme. Deshalb kann 
beispielsweise seine Dominante-Oberton-Opposition als eine Entlehnung 
aus Jurij Tynjanows Versanalyse, aus der Psychologie von William James 
und aus den musikalischen Experimenten von Aleksander Skrjabin und Al-
ban Berg gesehen werden. In seinem Buch koexistiert der radikale Kon-
struktivist Eisenstein mit dem metaphysischen Symbolisten, dem ‚vulgären‘ 
Marxisten und dem unter dem Einfluss der Gestaltpsychologie stehenden 
Dialektiker Eisenstein.  

Die Polarität der im Buch angedeuteten Positionen, der ständige Wech-
sel der Blickwinkel und Dimensionen, schafft eine Spannung zwischen den 
ausdifferenzierten Betrachtungsweisen, denn das Prinzip der Gleichzeitig-
keit sollte nicht aufgegeben werden. Das Buch ist der radikalste Vorschlag, 
eine Einheit zu finden, die gar nicht substanziell ist und nur im ständigen 
Wechsel von Ebene zu Ebene besteht, die stets eine neue Interpretation vo-
raussetzt und eine variierbare Anwendung der nicht kompatiblen Aspekte 
erlaubt. Eisenstein bietet für diese verschiedenen Diskurse einen gemein-
samen Rahmen in Form einer transparenten, rotierenden Sphäre, die den 
Übergang zwischen ihnen und zugleich die Polyperspektivität ermöglicht. 
Dieser Ansatz hebt das kugelförmige Buch stark von dem Hintergrund da-
maliger, aber auch heutiger Theoriebildung ab und demonstriert eine neue 
synthetische theoretische Mentalität des 20. Jahrhunderts, die statt der sub-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 183 

 

stanziell-ontologischen eine operationalistische Ästhetik favorisiert. Eisen-
steins Textarchitektur gibt die Sukzessivität und eine geordnete Leserich-
tung auf, sie ist vielmehr multidirektional.  

In Bezug auf die Denkanalyse lassen sich die Ideen dieses Buches in 
dem Sinne interpretieren, dass die Sphäre ein geeignetes Modell für den 
Denkprozess darstellt. Das Denken funktioniert nicht linear und diachron, 
sondern spiralförmig, kugelförmig und simultan. Es besitzt eine tiefe Ver-
weisstruktur, die die Gleichzeitigkeit aller Referenzen und Synopsen beibe-
hält und zugleich ein Fortschreiten ermöglicht.  

 
 

SINNLICHES DENKEN 
 
1932 startete Eisenstein in Mexiko ein neues theoretisches Projekt, das er 
später Methode nannte. Hier beabsichtigt er, die Verfahren zu enthüllen, die 
es erlauben, das Funktionieren des Bewusstseins in den Kunsttechniken zu 
erfassen. Seine Vorstellung von dem Denken in der Kunst durchläuft eine 
radikale Neuinterpretation. Das Gewicht wird auf die ekstatische Wahr-
nehmung gelegt, die im Rezipienten einen Ruck hin zum prälogischen, 
sinnlichen Denken aktiviert, welches die logische Konsistenz des rationalen 
Bewusstseins durchbricht, wie etwa das Unbewusste im Modell Freuds. Ei-
senstein begreift diesen Zustand als ein dynamisches Gleichgewicht zwi-
schen den gleichgerichteten und entgegengesetzten Reaktionen, als eine 
hypothetische Einheit der unbewussten, vorbewussten und bewussten Pro-
zesse des mehrschichtigen Bewusstseins. Die Struktur eines Kunstwerks 
soll dann eine dem mehrschichtigen Bewusstsein adäquate Form haben, die 
sich dabei auf einen Konflikt zurückführen lässt – auf ein Grundtrauma, 
welches das Bewusstsein im Prozess der Evolution bei dem Übergang vom 
prälogischen zum logischen Denken erfährt.  

Während im ersten, kugelförmigen Buch die Wirkung der Kunst vor al-
lem auf der Grundlage der Konditionierungsmethode erklärt wurde, war es 
nun die Rückkehr zum Grundtrauma, die eine affektive Mitbeteiligung des 
Kunstrezipienten sicherte. Eisenstein entdeckte eine Strukturanalogie zwi-
schen seinem Konzept und jenen von Marx und Freud: Freud suchte nach 
einer Grundsubstanz, um die menschliche Psyche zu erklären, und entdeck-
te einen universellen Konflikt im Inzest. Marx tat dasselbe mit der Struktur 
der Gesellschaft, deren Entwicklung durch Konflikt passiert. Eisenstein 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | OKSANA BULGAKOWA 

 

suchte nach einem ähnlichen primären Konflikt in der Kunst, bezeichnete 
ihn als „Grundproblem“ und gab seiner neuen Untersuchung zunächst sogar 
diesen Titel. Ausgehend von der Vermutung eines Grundkonflikts zwischen 
den Schichten des Bewusstseins, dessen Abdruck in der Kunstform festge-
halten wird, konnte er zu neu konzipierten isomorphen Strukturen vordrin-
gen, schließlich zu einem universellen Analysemodell, mit dessen Hilfe er 
heterogene Phänomene beschreiben, strukturieren und untersuchen konnte. 
Dies sind Höhlenmalerei, Kubismus und japanische Stiche des 17. Jahr-
hunderts, Hollywoodfilme und Zirkus. In den Fokus rückten Ornament und 
musikalischer Kontrapunkt, Schauspieltechniken und das literarische Sujet.  

Eisenstein benutzte die Begriffe ‚das Sinnliche‘ und ‚das Rationale‘, um 
verschiedene Denkstrukturen zu beschreiben. Manchmal sprach er von dem 
mythischen, konkreten Denken (mit Bezug auf Leo Tolstoi) oder dem 
komplexen Denken (in Hinblick auf Alexander Lurias Untersuchungen der 
mentalen Besonderheiten von Kindern und der Analphabeten) und mied 
psychoanalytische Begriffe. Zunächst nutzte er oft Lévy-Bruhls Terminus 
„das prälogische Denken“, aber nachdem dessen Konzept kritisiert wurde,1 
tauschte er ihn aus gegen den Begriff „sinnliches Denken“, das er bei Marx 
fand. Für Eisenstein gab es Parallelen zwischen den Begriffen des Prälogi-
schen von Lévy-Bruhl, des Mythischen von Cassirer, des Unbewussten von 
Freud und des Symbolischen von Jung.  

Er studierte die Formen des frühen Denkens in den Büchern von Lévy-
Bruhl (La mentalité primitive, 1922), Heinz Werner (Einführung in die 
Entwicklungspsychologie, 1926), Ernst Kretschmer (Medizinische Psycho-
logie, 1922), Marcel Granet (La pensée chinoise, 1934), Miguel Covvaru-
bias (The Island of Bali, 1937), Rudolf Bilz (Pars pro toto, 1940) und Josef 
Winthuis (Das Zweigeschlechterwesen bei den Zentralaustraliern, 1930), 
denen er die meisten Beispiele für seine Argumentation entlehnte. Er be-
nutzte Werke von Sprachwissenschaftlern, Anthropologen, Missionaren 
und Ethnographen wie Westermann, Livingstone, Cushing, von den Stei-

                                                   

1 Kritisiert wurde Bruhls Konzeption von den Anthropologen (zum Beispiel von 

Franz Boas) wegen der willkürlichen Interpretation der ethnographischen Er-

mittlungen und von den Psychologen (wie Frederick Bartlett) wegen der un-

scharfen psychologischen Interpretation des Prälogischen. In der Sowjetunion 

wurde diese Konzeption wegen des Mystizismus und der psychoanalytischen In-

terpretation angegriffen.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 185 

 

nen, Lumholtz und von Strelow. Mit Hilfe dieser Autoren suchte er nach 
den Spuren einer besonderen Mentalität in der Sprache und im Verhalten, 
in der Innen und Außen, das Subjektive und das Objektive nicht differen-
ziert sind und die räumlichen Vorstellungen und mimetischen Analogien 
auch zeitliche Beziehungen und Kausalität bedeuten. Eisenstein suchte 
nach dynamischen Verbindungen zwischen Etymologie, Psychologie, Psy-
choanalyse, Anthropologie und Kunst und verfolgte die Spuren dieses sym-
bolischen Denkens in dem alltäglichen Verhalten (Vorurteile, Aberglauben, 
motorische Reaktionen im Affekt) sowie in den künstlerischen Prozessen.  

Er lag mit seinem Interesse an den archaischen Strukturen im 
Mainstream seiner Zeit, doch ihn beschäftigte nicht das Archaische an sich 
(auch nicht als Quelle der Inspiration) und ebenso wenig die mythologi-
schen Praktiken der politischen Regime (obwohl er solche Beispiele sam-
melte), sondern das Archaische in den modernistischen Experimenten in 
Film, Literatur, Theater und in bildenden Künsten. Die formalisierten 
Strukturen des sinnlichen Denkens wurden von ihm als Reservoir der 
Kunstverfahren betrachtet: So wird das Prinzip pars pro toto in der Litera-
tur als Synekdoche und im Film als Nahaufnahme interpretiert. Seine Auf-
gabe sah Eisenstein darin, zu entdecken, wie eine solche Mentalität in der 
Kunst vergegenständlicht und realisiert wird. Die Künstler – ausgestattet 
mit dem analytischen Sehen, wie Kunst gemacht wird, – sollten dieses Wis-
sen dann operativ einsetzen können. 

Eisensteins Analysemodell, das er „Methode“ nannte, konnte alle 
Kunstphänomene auf ein und dasselbe Invariantenschema zurückführen: 
Prälogisch/Logisch, Sinnlich/Rational, Bewusst/Unbewusst. In Analogie zu 
der Interpretation der primären und sekundären Prozesse der psychoanalyti-
schen Hermeneutik transformierte Eisenstein das Gesetz der Dialektik mit 
der Einheit der Gegensätze in eine binäre Opposition. Wjatscheslaw Iwa-
now interpretierte daher sein Buch als eine Utopie von der totalen Semioti-
sierung der Welt (Iwanow 1977). Doch die semiotische Interpretation die-
ses Modells offenbart bei genauer Analyse einen Bruch.  

In einem der letzten Kapitel der Methode, überschrieben mit Kreis, 
kehrte Eisenstein zu der Idee des kugelförmigen Buches zurück und be-
merkte am 17.9.1947:  

 
1932 begann ich, meine theoretischen Notizen zum Film zu ordnen (was ich bereits 

seit fünfzehn Jahren tue) und notierte: Ich träume davon, ein kugelförmiges Buch zu 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | OKSANA BULGAKOWA 

 

schreiben, weil bei mir alles mit allem in Beziehung tritt und alles in alles übergeht. 

Die einzige Form, die dem entsprechen kann, ist eine Kugel. Von jedem Meridian 

zum beliebig anderen [wechseln]. Seitdem sehne ich mich nach diesem Buch, und 

jetzt vielleicht mehr denn je. (RGALI, 1923-2-268, 37) 

 
Der Zusammenschluss zwischen dem ersten und dem letzten Projekt Eisen-
steins liegt in seinem Denk- und Scheibverfahren, das die lineare Logik 
verneint und nach Formen eines Hypertextes sucht, der in seinen Augen 
den assoziativen, kugelförmigen, labyrinthartigen simultanen Denkstruktu-
ren, wie sie bisher nur in modernistischen Kunstexperimenten und nicht in 
theoretischen Schriften ihren Niederschlag fanden, näher steht. Eisensteins 
Theorie von den prälogischen Denkstrukturen, die in Kunstformen mediati-
siert sind, entsteht als ein hybrides Kunstwerk, gebaut nach den Prinzipien 
eines Kunstwerks oder eben des realen menschlichen Denkens.  

 
 

SYNTHETISCHES DENKEN  
 
In dem Themenkatalog, den Eisenstein 1932 für das zukünftige Buch zu-
sammenstellt, werden die thematischen Knotenpunkte klar. Auch die Bei-
spiele, mit denen er die Parallele zwischen Denken und Kunstverfahren il-
lustrieren will, werden aufgelistet: Das Prinzip pars pro toto steht für Nah-
aufnahme und Metonymie, die sympathetische Magie für Landschaft, Parti-
zipation für schauspielerisches Erleben, Deutung von Spuren durch einen 
Jäger für den Bau eines Kriminalromans. 

Jedem zu untersuchenden Künstler, jedem zu untersuchenden Werk und 
eben jedem Verfahren oder ihrer Verkettung näherte sich Eisenstein über 
die grundlegenden Fragen: Wie vollzieht sich die „Umwandlung ein und 
denselben Inhalts von den Existenzformen in der Natur zur Existenz in den 
Formen der Kunst“, „worin besteht der Prozess der Verwandlung aus einem 
Faktum des Lebens in ein Faktum der Kunst“, „worin [liegt] das Geheimnis 
der sogenannten Form, die eine Erscheinung von ihrer Darstellung im 
Kunstwerk unterscheidet“ und „woraus resultiert die Wirkung der Kunst, 
das mit ihr einhergehende Größere, das mehr ist als Emotionalität?“ (Eisen-
stein 1982: 923). Die zur Klärung dieser Fragen herangezogenen Beispiele 
sind sehr unterschiedlich:  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 187 

 

• Der Regisseur will dem Zuschauer mitteilen, dass der Schiffsarzt des 
Panzerkreuzers Potemkin getötet worden ist. Er zeigt nicht die Leiche 
am Ufer, sondern einen Kneifer. Maximaler Wirkungseffekt. 

• Lear wird wahnsinnig. Sein Wehklagen vereint sich mit dem Geheul 
des Sturmes. Maximaler Wirkungseffekt. 

• Der Kapitalismus ruiniert einen Farmer. Der Held aus Steinbecks 
Früchte des Zorns setzt konkrete Pferde bei deren Verkauf mit abstrak-
ten Größen wie Arbeit und Schmerz gleich. Maximaler Wirkungsef-
fekt. 

• Warum korrigiert Gogol die erste Fassung: „Taras Bulba zuckte mit 
den Schultern und fuhr zu seinem Trupp“? Warum schreibt er später: 
„Es zuckte Taras Bulba mit den Schultern und fuhr zu seinem Trupp“? 
Warum heißt es: „Es flogen die Gänse“ und nicht „Die Gänse flogen“? 

• Warum ist in der Dichtung die Natur so häufig vermenschlicht?  
• Tolstoi verdammt das Eigentum. Dazu schafft er die Gestalt eines 

Pferdes, des Leinwandmessers, und gibt dem Pferd eine Sprache.  
 
Was verbindet Tolstois, Puschkins, Gogols, Steinbecks und Shakespeares 
Werke miteinander? Um einen starken, nicht nur informativen, sondern 
emotional ergreifenden Effekt zu erzielen, wird ein Teil mit dem Ganzen 
gleichgesetzt, der Zustand des Menschen durch den der Natur vermittelt, 
ein Gegenstand mit einem Begriff gleichgesetzt, das Faktum der Bewegung 
dem sich Bewegenden entgegengesetzt. Das Gemeinsame all dieser Ver-
wandlungsoperationen liegt laut Eisenstein in der Rückkehr zu einer beson-
deren Denkweise, die Totemismus, Animismus, die Identität eines Teils mit 
dem Ganzen und des Subjekts mit dem Objekt, die gleichzeitige Zugehö-
rigkeit eines Dings zu verschiedenen kategorialen Sphären, den Isomor-
phismus von Makro- und Mikrowelt einschließt, das heißt in der Rückkehr 
zu den ursprünglichen, sinnlichen, synthetischen Denkformen. Wenn ein 
Maler, Schriftsteller oder Filmregisseur das Detail anstelle des Ganzen – 
wie in der magischen Operation – einsetzt, erzielt er meist einen maximalen 
Effekt. Um eine Komponente der gewünschten Situation durch eine andere 
herbeizuzaubern, wird in der Kunst die sympathetische Magie eingesetzt. 
Allegorien werden verwendet, um das subjektive Erleben durch den objek-
tiven Naturzustand darzustellen. Es wird die Simultaneität des Denkens ins 
Spiel gebracht; eine doppelte Identifikation wird hier nicht als Bewusst-
seinsspaltung erlebt, sondern die Existenz des Ich im Nicht-Ich (wie etwa in 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | OKSANA BULGAKOWA 

 

einem Totem) als Normalität akzeptiert. In einer Erzählung (zum Beispiel 
in einer Kriminalgeschichte) wird die logische Struktur nach einem meto-
nymischen Prinzip konstruiert, wobei Kausalität durch Kontiguität ersetzt 
wird. Die Provokation von gewünschten Effekten erfolgt auch durch den 
Einsatz der Farbe im Zusammenhang mit Ton und Musik. Kunst benutzt 
diese Formen des Denkens, um maximale emotionale Partizipation des Re-
zipienten zu erreichen. Film als eine Analogie zum Leben sei ein gutes Feld 
für diese Applikationen (Eisenstein 1982: 924–925). 

Im Laufe der folgenden sechzehn Jahre schreibt Eisenstein vier ver-
schiedene Fassungen des Buches nieder, die jeweils verschiedene Aspekte 
des ihn interessierenden Themas abdecken, was dem Prinzip des kugelför-
migen Buches nahe kommt: das Grundproblem (die Urmethode), die Unter-
suchung der Grundformen, die Genesis seines Theoriemodells in Form the-
oretischer Memoiren und die anthropologische Grundlage dieser Theorie. 

In der ersten Fassung des Buches, Urmethode (1932–1940), kon-
zentriert Eisenstein seine Aufmerksamkeit auf die Ausdrucksmittel wie 
Geste und Mimik und die Künste wie Musik und Zirkus, die Verbalisierung 
weder brauchen noch zulassen. Die Aufmerksamkeit gegenüber den non-
verbalen, nicht verbalisierbaren und nicht in den modernen Aufzeichnungs-
techniken fixierbaren Phänomenen bedingt sein Interesse am Rhythmus. 
Rhythmus wird von Eisenstein als Grundverfahren bei der Schaffung eines 
wirksamen Kunstwerkes betrachtet, denn die rhythmischen Prinzipien (At-
men, Peristaltik, Herzschlag) sind nicht nur für das ekstatische Erleben, 
sondern auch für das biologische Sein des Organismus im Ganzen grundle-
gend. Die Ideen der deutschen Schule der Experimentalpsychologie und der 
physiologischen Ästhetik (Kretschmer, Wundt, Nietzsche) versucht Eisen-
stein durch Anregungen aus seinem Studium der mystischen Praktiken von 
Ignatius Loyola und der Arbeiten Wilhelm Reichs über den Orgasmus zu 
erweitern. 

Unter den Sprachphänomenen beschäftigen Eisenstein vor allem die 
sprachliche Prälogik – archaische (Beschwörungen) und moderne mimeti-
sche und magische Praktiken (Marinettis und Welemir Chlebnikows Ono-
matopoetik). Die Auseinandersetzung mit Nikolai Marrs Sprachpaläontolo-
gie, welche nach Verbindungen zwischen Bedeutung und Wortstamm 
sucht, lenkt Eisensteins Interesse auf die Ursprünge der bildenden Kunst 
und die Urphänomene der Repräsentation wie Höhlenzeichnung, Kinder-
zeichnung, Konturzeichnung und Schattenrisse. In all diesen künstlerischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 189 

 

Urformen sucht er nach der semantischen Verbindung von Rhythmus und 
Bewegung, deren Vollendung er im Ornament findet. Über das Ornament, 
das er als die bildliche Verkörperung des Rhythmus versteht, nähert er sich 
dem dynamischen Phänomen: der Fabel, dem Sujet. Auch dieses wird als 
prälogisches und mimetisches Phänomen interpretiert, als eine Verkörpe-
rung des Rituals, das sich auf der rhythmischen Organisation der Bewegung 
und der doppelten Lesart – verbaler Ambivalenz – gründet. Eisenstein in-
terpretiert die Ambivalenz als eine Variante der Einheit der Gegensätze und 
versucht eine dialektische Formel zu finden, die er mit Hilfe Freudscher 
Begriffe (wie ‚Trieb‘) beschreibt. Die stufenartige, dynamische Verbindung 
zwischen solchen Phänomenen wie Kinesis, Mimesis und Psyche, aber 
auch Tastsinn, Rhythmus, Gestus, sprachliche Prälogik, Sujet, Musik, Or-
nament und Zirkus ist hier jedoch noch nicht in Details herausgearbeitet.  

Für die Urmethode will Eisenstein eine Serie von Etüden und Porträts 
schreiben unter dem Titel Le cas de…, was als Der Fall oder Die Akte 
von… (auch im medizinischen Sinne von Krankheitsgeschichte) übersetzt 
werden kann. Balzac, Jules Verne, Leo Tolstoi, Stendhal, Lewis Carroll 
sind seine möglichen ‚Fälle‘. Er will das individuelle Bewusstsein eines 
Künstlers, in dessen Persönlichkeit die Spaltung und in dessen Werk die 
Ambivalenz am stärksten auftritt, als Ausdruck der allgemeinen Gesetzmä-
ßigkeit der Urmethode analysieren. Aus der Absicht, die Fälle diverser 
Künstler zu beschreiben, wird aber nichts – Eisenstein analysiert nur einen 
einzigen Künstler: sich selbst. Er versucht, jene biographischen Impulse 
aufzudecken, die die Logik seiner kreativen Erleuchtungen, die Wahl dieses 
oder jenes Verfahrens oder einer Montagelösung bedingten. Daraus entwi-
ckelt sich eine Art psychoanalytischer Autobiographie der Entstehung sei-
ner Theorie.  

Im Januar 1944 beginnt er einen neuen Band der Methode, den er als 
Teil 2 (die Untersuchung der Grundformen) bezeichnet. Hier überdenkt er 
das ganze Konzept noch einmal als ein anthropologisches. Er kehrt zurück 
zum Animismus und zu den chthonischen Mythen. Freuds Ödipus-Mythos 
wird nun durch Otto Ranks Hypothese vom primären Trauma, dem Trauma 
der Geburt, verdrängt. Der Körper wird jetzt nicht als Modell, sondern als 
eine direkte Quelle und als Material der Kunst verstanden. Die Haut ist der 
Malgrund, der Unterleib eine Urform der Architektur und Skulptur. Körper-
flüssigkeiten und Ausscheidungen (Blut, Urin, Exkremente) begründen die 
Farbskala. Das Skelett als ein Modell der Struktur wird durch den flüssigen 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Körper ersetzt, und in der Form wird nach plasmatischen, polymorphen 
Qualitäten gesucht. Die Ausdrucksbewegung wird am Beispiel der Amöbe 
analysiert. Anstelle von Fabel, Sujet und Metapher wird nun als ein anderes 
Grundthema die Semantik der visuellen Grundformen erforscht, und der 
Kreis nimmt hier wieder eine zentrale Position ein. Die plasmatischen Qua-
litäten wie Form, Farbe und Rhythmus ziehen zunehmend seine Aufmerk-
samkeit auf sich.  

 
 

DIALEKTISCHES DENKEN. FILMVERFAHREN 
ALS MATERIALISIERTE DENKFIGUREN  
 
Die Eckpunkte, die Eisensteins Methode bestimmen, bringen verschiedene 
gnoseologische Modelle (Dialektik, Mystik), einzelne Probleme der Ästhe-
tik (Nachahmung, Ausdruck) und der Psychologie (Ekstase, Überlagerung) 
in einen merkwürdigen sexualisierten Zusammenhang. 

Eisenstein versteht die Dialektik in erster Linie als die Durchdringung, 
Einheit und Kampf der Gegensätze und bestimmt Mystik als ihre Vorstufe. 
Eine der Grundlagen der mystischen Lehre ist die Vorstellung vom Ineins-
fallen der Gegensätze, für die Nicolaus Cusanus den Begriff coincidentia 
oppositorum vorschlug, um damit ein Phänomen zu beschreiben, bei dem 
die Gegensätze in der Vereinigung nicht aufhören, Gegensätze zu sein. Nur 
dank diesem paradoxen bipolaren Zustand könne das Phänomen Gott, die 
Grundlage des Seins (Licht und Dunkel, Gut und Böse) oder das Wesen des 
Menschen erfasst und interpretiert werden. Eisenstein verweist als Quelle 
für seine Bekanntschaft mit der Bipolarität auf Otto Weiningers Buch Ge-
schlecht und Charakter, das er 1920 gelesen hatte. Er interessiert sich für 
Weiningers kulturwissenschaftliche Deutung des Männlich-Weiblichen als 
eine dialektische Grundlage unserer Erkenntnis. Er ist begeistert vom Bild 
des androgynen Wesens, das von Plato über die Alchimisten zu Sweden-
borg, der dieses als paradigmatisches Bild des vollkommenen Menschen 
gedeutet hat, wanderte und im Kreis der russischen Symbolisten zelebriert 
wurde. Eisenstein nährt seine Vorstellung von dem androgynen Wesen aus 
der Kabbala und aus ethnographischen Büchern, aus Alfred Ernst Crowlys 
The Mystic Rose (1902) und Josef Winthuis’ Das Zweigeschlechterwesen 
(1930), aus Balzacs Novellen (Séraphîta) und Josephin Péladans Romanen. 
Er ignoriert russische Philosophen, für die das androgyne Wesen eine wich-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 191 

 

tige Referenz darstellte (Wladimir Solowjow, Wjatscheslaw Iwanow, Pa-
wel Florenski und Sergei Bulgakow). Der einzige russische Autor, der in 
seinen Gesichtskreis tritt, ist Wassili Rosanow mit Menschen des Mond-
lichts (Ljudi lunnogo sveta, 1913), und das ist verständlich: Rosanow ver-
stand die Bisexualität nicht als eine ontologische, sondern als eine episte-
mologische Kategorie. 

Indem Eisenstein die Dialektik als eine mystische coincidentia opposi-
torum und als Verkörperung des Männlich-Weiblichen im androgynen We-
sen interpretiert, verwandelt er sie in einen sexualisierten, anthropologi-
schen Begriff:  

 
Dialektik ist eine Projektion ins Bewusstsein (in eine philosophische Konzeption) 

der Bisexualität unseres Aufbaus (stroenija). Die Legenden über die Entzweiung der 

Geschlechter. Bisexualität als Rudiment – als Erinnerung an ein existierendes Phä-

nomen der Bisexualität ([Adams] Rippe und die Absonderung der Eva). (RGALI, 

1923-2-1123, 182) 

 
Die archaischen Mythen liefern ihm das Material, um das Phänomen der 
dialektischen Einheit zu verstehen:  

 
Der archaischste Typ der ‚Einheit im Universum‘ – den sexuell-undifferenzierten 

Urvätern nahe; die Entzweiung von Ad[am] und Eva, Platos Wesen, die Geschichte 

von Lilith und die am Rücken zusammengewachsenen Menschen (in der Kabbala) – 

sind eigentlich den vegetativen Phänomenen näher. Hier muss ich Fakten aus dem 

biologischen Drama vor der Herausbildung der Geschlechter aufnehmen – [Charles 

Stockards] The Physiological Basis of Personality. Z.B. die Frage der gleichge-

schlechtlichen, eineiigen Twins. [...] Genie ist überhaupt ein Mensch, der die dialek-

tische Entwicklung des Universums fühlt, der sich in sie einfügen kann. Bisexualität 

als eine physiologische Voraussetzung muss bei allen creative dialectics vorhanden 

sein. (RGALI, 1923-2-1123, 138–139) 

 
Von allen anderen Begriffen möchte ich hier nur noch auf den der ‚Überla-
gerung‘ zurückkommen. Eisenstein untersuchte diese Besonderheit der 
Wahrnehmung bereits in dem Text Dialektik der Filmform (1929) aus dem 
geplanten kugelförmigen Buch. Das Phänomen der Überlagerung, die bei 
der Entstehung des stereoskopischen Eindrucks beobachtet wurde, lenkte 
die Aufmerksamkeit auf die Unterschiede zwischen der natürlichen und der 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | OKSANA BULGAKOWA 

 

apparativen Wahrnehmung. Üblicherweise wurde es mit der Destabilisie-
rung des Subjektivitätsverständnisses in Zusammenhang gebracht (vgl. Cra-
ry 1990). Eisenstein fasste es dagegen als ein kreatives Potential und inter-
pretierte die Überlagerung als eine im Filmverfahren materialisierte Figur 
des menschlichen Denkens, das die „Ab- und Eindrücke“ umstrukturiert. 
Diese Überlegungen halfen ihm, Montage als etwas Nicht-Lineares zu in-
terpretieren: Sie realisiert sich nicht in der Sukzessivität, etwa als eine Rei-
hung (ein Bild nach einem anderen Bild), sondern besteht aus einer Reihe 
von Superpositionen: 

 
…faktisch wird jedes folgende Element nicht nebeneinander, sondern aufeinander 

gereiht. Denn der Bewegungsbegriff (Empfindung) entsteht im Prozess der Superpo-

sition des behaltenen Eindrucks der ersten Position des Objektes und der sichtbar 

werdenden Position des Objektes. […] Die konturelle Nicht-Übereinstimmung des 

im Gedächtnis eingeprägten ersten Bildes und des dann wahrzunehmenden zweiten 

Bildes – der Konflikt beider – gebiert die Bewegungsempfindung. […] Das Auge 

verfolgt die Richtung eines Elements. Behält den visuellen Eindruck, der sodann zu-

sammenprallt mit der Verfolgung der Richtung des zweiten Elementes. (Eisenstein 

1989: 30)  

 
Die Technik der Superposition, das Übereinanderlegen der zweidimensio-
nalen Bilder, ermöglicht die Wahrnehmung der Dreidimensionalität, das 
Entstehen der Bewegungsillusion bei der Filmprojektion und des imagina-
tiven Sinnbildes im Gehirn. Bei der Überlagerung von zwei Größen dersel-
ben Ordnung, meinte Eisenstein, entsteht etwas, das den Zugang zu einer 
höheren Ordnung eröffnet. Beispielsweise entsteht ein abstrakter Begriff 
dank der Superposition von mehreren Abbildern. Dank einem Zusammen-
prall sichtbarer Bilder und einem Neuzusammensetzen zerlegter Bauteile 
wollte er geistige Bilder provozieren. Mit Hilfe dieses Verfahrens kann der 
Prozess des Denkens im Allgemeinem folgendermaßen begriffen werden: 
von der Wahrnehmung zum ‚Ein-druck‘; der Eindruck A und der Eindruck 
B führen zur Vorstellung; die Vorstellung M und die Vorstellung N zum 
Begriff Х. Der Eindruck ist zweidimensional, die Vorstellung ist dreidi-
mensional. Der Begriff muss darüber hinaus noch eine zeitliche, vierte Di-
mension einschließen.  

Diese Konzeption interpretiert die Montage und das Bild im Film neu: 
Die Wahrnehmung des Bildes ist von den Eigenschaften der benachbarten 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 193 

 

Bilder in der Montagesequenz, welche das im Verschwinden begriffene 
Bild immer überlagern und überschreiben, nicht zu trennen. Die Montage 
realisiert sich nicht in der Sukzessivität als der Reihung eines Bildes nach 
einem anderen oder als eine Zeile, eine Zeitachse oder eine Ursache-
Wirkung-Kette, sondern sie besteht aus einer Reihe von Superpositionen. 
Das Bild im Film bleibt nicht stehen, es bekommt Qualitäten der Flüchtig-
keit wie der Ton; wir haben es mit einem ‚Echo des Bildes‘ zu tun. Es exis-
tiert im Prozess des Vergessens und Erinnerns, und die Wahrnehmung die-
ses Bildes funktioniert als Interaktion zwischen dem Erinnern an das eben 
Verschwundene und dem Vergessen des eben Gesehenen, die beide an 
Imagination und Vorstellung gebunden sind. Die Superposition bedeutet, 
dass vom verschwundenen Bild eine Erinnerungsspur beibehalten wird. Ei-
senstein nimmt die Montagebilder in der linearen, zeitlichen Reihenfolge, 
doch begreift er sie in Analogie zur Superposition als die materiell simulta-
ne, räumliche Überlagerung, als metaphorisches Palimpsest. So wird nicht 
nur die Entstehung der Bewegungsillusion im Film, sondern der Film selbst 
als Materialisierung des Gedächtnisses verstanden. Um diese Figuren bes-
ser in Erinnerung zu behalten, wird zu folgenden Mitteln gegriffen: diskrete 
Bilder in einem Raum unterzubringen, sie in narrative Beziehungen zuei-
nander zu setzen und mit solchen Mitteln wie Rhythmisierung, Wiederho-
lung, Parallelisierung zu arbeiten. Damit materialisiert dieses Verfahren das 
Denken, das nicht linear funktioniert. 

Fragmentierung und Montage sind wohl die deutlichsten Merkmale des 
neuen, das 20. Jahrhundert prägenden Denkens, in dem beide Paradigmen, 
das des mosaikartigen, archaischen, simultanen und das des linearen typo-
graphischen Denkens, in wechselnder Gewichtung vertreten sind. Im Un-
terschied zu Eisenstein zergliederten beispielsweise Marey und Muybridge 
die Bewegung in Phasen. Diese wissenschaftliche Analytik treibt die Ent-
wicklung des Films voran: Durch die Zusammensetzung der Phasen in der 
Montage entsteht eine neue Qualität – die Illusion der Bewegung. Der Film 
gehört nicht zu der Domäne der Wissenschaft, doch das wissenschaftliche, 
lineare, topographische Paradigma scheint der Fragmentierung und Monta-
ge in diesem Fall dennoch zu Grunde zu liegen. Als die Konstruktivisten 
die Kombination und Rekombination der Fragmente (eines literarischen 
Textes, einer Collage, einer Theateraufführung oder eines Films) beschrie-
ben, griffen sie auf die Analogie zum Fließband in der Industrie zurück. Die 
Surrealisten benutzten umgekehrt als Modell der Vereinigung von Frag-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | OKSANA BULGAKOWA 

 

menten zu einer neuen Totalität die Analogie des Traums. Die Ausweitung 
des Kunstverfahrens in den Bereich der Technik, Produktion und Wissen-
schaft (unter anderem Psychologie und der Psychoanalyse) bestätigt die 
Vermutung, dass es hier um ein neues Paradigma ging, das die Beziehung 
zwischen der sinnlichen, vorwissenschaftlichen und der rationalen, wissen-
schaftlichen Erkenntnis zu überdenken forderte (vgl. Albera 2002).  

Eisenstein schlug diverse Modelle zur Konzeptualisierung der Montage 
vor (vgl. Eisenstein 1989). Seine Texte demonstrieren mehrdimensionale 
Denkfiguren, die sich in den Montageexperimenten – etwa in Manipulatio-
nen mit Einzelbildern wie deren rational-irrationale Kontextualisierung – 
realisierten. So erhielt die Neuordnung der Fragmente sowohl sprachliche 
Qualitäten als auch visuelle mosaikartige Formen. Kausalität konnte durch 
Kontiguität oder Rhythmisierung ersetzt werden, das Zeitliche durch das 
Räumliche. Dieses Montageverständnis basierte nicht nur auf einer anderen 
Erzählform, sondern benutzte auch ein anderes Zeitkonzept, das an die Fi-
gur der ewigen Wiederkehr appellierte. Das kreisförmige Organische ist 
nun auch innerhalb des linearen Geschichtlichen denkbar geworden.  

Eisenstein, ein Meister der dialektischen Montage im Film, hat das 
Prinzip des mehrdimensionalen und mehrschichtigen Denkens in die Film-
theorie eingeführt. Sein Modell versucht die epistemologische Instabilität 
der neuen Montageform dank deren Neukontextualisierung und Umdeutung 
zu überlisten. Die Kollektion der Zitate, die in seiner Montagetechnik vor-
kommen und für die er einen neuen, überraschenden Kontext und neue Re-
ferenzen schafft, stammt aus verschiedenen Quellen und aus den einander 
gegenseitig ausschließenden Disziplinen. Die neuen Synopsen leisten in-
nerhalb der neuen operativen Methode eine Konzeptualisierung der Zitat-
fragmente, die verschiedenen kognitiven Codes und Systemen angehören. 
In diesem Sinne bringt uns Eisenstein zu einem interpretativen Narrativ zu-
rück, das auf einer Verneinung von gerichteter Linearität gründet. 

Eisenstein entwirft eine Kunsttheorie, die Denken und Fühlen, das prä-
logische Mythische und das Logisch-Historische und somit Wissenschaft 
und Kunst umfasst. Das imaginäre kugelförmige Buch und die superpositi-
onale Montagetechnik vermitteln das Verständnis von der zyklischen Zeit, 
vom dynamischen, sinnlich-rationalen Denken, vom nicht-sequentiellen, 
sphärischen Lesen und Sehen, was neue Perspektiven und die Revision des 
Wissens über menschliches Denken und Wahrnehmen erfordert. In deren 
Struktur gibt es Knotenpunkte, unzählige Verbindungen und Verzweigun-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 195 

 

gen, die für moderne mediatisierte Texte typisch sind: Die rekursiven Hy-
pertexte im Netz lösen sich von der typographischen Linearität und befreien 
das Denken, wie Norbert Bolz formuliert, „aus dem topologischen Gefäng-
nis“ (Wulf 1993: 673). Sie produzieren frei begehbare Textformen, die we-
der linear noch zirkulär sind, die Informationselemente dekontextualisieren 
und zugleich Verknüpfungsschemata der Rekombination bieten, in denen 
anstelle der Narration der Begriff der Navigation auftaucht. Man kann Ei-
sensteins Experimente mit den modernen medialen Techniken vergleichen, 
die unser herkömmliches Verständnis von Denken und Wahrnehmen 
grundsätzlich in Frage stellen. In seiner Theorie hat er diese komplexe, ei-
nerseits genetisch-historische und andererseits physiologisch-hermeneu-
tische, Simultanpräsenz thematisiert und angestrebt. Er konnte seine Ideen 
jedoch aus technischen Gründen noch nicht im vollen Umfang realisieren. 

Die Entstehung des Films war für ihn sowohl die Voraussetzung als 
auch die Herausforderung für die Schaffung einer neuartigen Theorie der 
Kunst, die auf den neuen Denk- und Wahrnehmungsmodellen basiert. Denn 
Film als das letzte Stadium der Kunstentwicklung entblößt die komplexe 
Struktur, die in anderen Künsten verdeckt ist. Nahaufnahme, Doppelbelich-
tung und Rückwärtsgang sind nur einige Tricks, die von Eisenstein als Ver-
gegenständlichung von komplexen Denkfiguren begriffen wurden. Film er-
laubt es, bei der Bedeutungsproduktion alle menschlichen Vermögen wie 
Denken, Wollen und Fühlen, die biologische und die kulturelle Seiten des 
menschlichen Lebens gleichzeitig anzusprechen. Im Film werden Denken 
und Wahrnehmen als komplexe Phänomene mit einer rational-irrationalen 
Struktur realisiert, in denen kosmische, biologische, soziale und individu-
ell-psychische Komponenten mit einander dynamisch verbunden sind. 
Sinnbild und Begriff sind die tragenden Phänomene des Films, die sich in 
der ständigen Wechselwirkung befinden. Das Buch Methode enthält ein 
Projekt der Untersuchung des Denkens in der Kunst und mittels der Kunst. 

 
 

LITERATUR 
 
Albera, F. (2002): Pour une épistémographie du montage: le moment Ma-

rey. Arrêt sur image, fragmentation du temps/Stop Motion, Fragmenta-
tion of Time. Hg. von Albera, F., Braun, M., Gaudreault, A. Lausanne: 
Payot, 31–46. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Bergson, H. (1959): Œuvres. Paris: Seuil. 
Crary, J. (1990): Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in 

the Nineteenth Century. Cambridge: Mass. 
Deleuze, G. (1983): Cinema 1. L'image-mouvement. Paris: Seuil. 
Eisenstein, S. (1982): Psychologie der Kunst. Unveröffentlichte Konspekte. 

Aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth, in: Kunst und Literatur. 
9, 921–939. 

Eisenstein, S. (1988): Das dynamische Quadrat. Schriften zum Film. Hg. 
und aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth. Leipzig: Reclam.  

Eisenstein, S. (1989): Dramaturgie der Filmform, in: Bulgakowa, O. (Hg.), 
Herausforderung Eisenstein. Berlin: Arbeitshefte der Akademie der 
Künste, 29–33. 

Eisenstein, S. (2009): Metod/Methode. Hg. O. Bulgakowa. Berlin: Potem-
kinPress. 

Ginzburg, C. (1983): Spurensicherungen. Über verborgene Geschichte, 
Kunst und soziales Gedächtnis. Berlin: Wagenbach, 7–57. 

Iwanow, W. (1977): Otscherki po istorii semiotiki w SSSR. Moskau: Nauka. 
Lang, A. (1884): Custom and Myth. London: Longmans, Green, and Co.  
Münsterberg, H. (1970): The Photoplay: A psychological Study. New York: 

Dover. 
Rank, O. (1932): Art and Artist: Creative Urge and Personality Develop-

ment. New York: A. A. Knopf.  
RGALI: Eisenstein-Archiv, aufbewahrt im Russischen Staatsarchiv für Do-

kumente der Kunst und Literatur RGALI, Moskau. Die vier Zahlen in 
den Abkürzungen bedeuten in der Reihenfolge: 1: Depot (fond); 2: In-
venturliste; 3: Verwaltungseinheit; 4: Blatt. 

Wulf, Ch. (Hg.) (1993): Historische Anthropologie. Köln: Böhlau Verlag. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008 - am 14.02.2026, 09:55:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

