
https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 
 
Reihe Philosophie 
 
Band 33 

 
 
Hanna Svoboda-Grafschafter 
  
Kunst und ihre Geschichtlichkeit 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


Hanna Svoboda-Grafschafter 

Kunst und ihre Geschichtlichkeit.  
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Philosophie; Bd. 33 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
Zugl. Diss. Universität für angewandte Kunst Wien 2017 
E-Book: 978-3-8288-7177-9
ISSN: 1861-6844
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4222-9 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: fotolia.com ©stockphoto-graf 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


DANKSAGUNG 
Besonders bedanken möchte ich mich bei meiner Betreuerin, ao. Univ. Prof.in 
Mag.a art. Dr.in phil. Marion Elias für ihre Unterstützung und ihre wertvollen 
Hinweise, die sie mir gab. Aber vor allem für ihre große Ausdauer, wenn ich 
wieder einmal langsamer als geplant vorankam. Danke auch für Ihr gewis-
senhaftes und genaues Lesen aller Textabschnitte und die detailreichen 
Rückmeldungen. 

Zudem gilt mein Dank wieder einmal Robert, ohne seine Unterstützung über 
die letzten Jahre hinweg wäre die Realisierung dieser Arbeit niemals möglich 
gewesen. Danke für die Geduld und den Rückhalt! Daher ist diese Arbeit Ro-
bert, sowie Frieda und Anton gewidmet, drei wunderbare Menschen mit de-
nen ich mein Leben verbringen darf. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


6 
 

Kurzfassung 
Diese Arbeit widmet sich dem Thema der Kunst und ihrer Geschichtlichkeit 
in – und nach – der Postmoderne. Unter anderem beschäftigt sich die Arbeit 
mit folgenden zentralen Forschungsfragen: Was ist Kunst? Was ist ein/e 
Künstler/in? Was ist ein Kunstwerk? Wie hat sich der Kunstbegriff durch die, 
und nach der Postmoderne verändert? Was ist Ästhetik? Wie verhält es sich 
um die Begrifflichkeiten des Schönen, des Hässlichen und dergleichen. Was 
ist Geschichte? Was ist Kunstgeschichte? Ist Geschichte, immer als Fort-
schrittsgeschichte zu denken? 

Neben der Analyse dieser zentralen Fragen werden darüber hinaus aus-
gewählte philosophische Positionen von der Antike bis zum 20. Jahrhundert 
vorgestellt. Zentraler Bestandteil dieser Arbeit bildet die Untersuchung der 
Postmoderne und das häufig bereits deklarierte Kunstende. Mittels einerseits 
ausgewählter philosophischer Positionen von diversen Denkschulen bildet die 
Selbstbeobachtung und Selbsterkenntnis eine zentrale Forschungsmethode 
dieser Arbeit. 

Zum besseren Verständnis werden in Kapitel 1 zuerst wichtige Aspekte 
zur Kunst im Allgemeinen, zur Sprache und zum Inhalt geliefert. Kapitel 2 
widmet sich der detailreichen Beschreibung der Ausgangslage. Kapitel 3 
stellt anschließend die „scheinbare“ Problematik zwischen Kunst und Philo-
sophie dar. Darauf aufbauend erfolgt in Kapitel 4 eine Begriffserklärung und 
Differenzierung der ausgewählten philosophischen Positionen. Kapitel 5 ver-
sucht dann infolgedessen eine Klärung in Bezug auf die Postmoderne vorzu-
nehmen. Ferner soll das immer wiederkehrende Kunstende in Kapitel 6 the-
matisiert werden. Danach erfolgt in Kapitel 7 eine zusammenfassende Refle-
xion. Den Schlussteil der Arbeit bildet dann eine kurze prägnante Schlussbe-
merkung, welche die Leserschaft zum weiteren Denken anregen soll. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


7 
 

Abstract 
 
This PhD thesis is devoted to the topic of art and its historicity in – and af-
ter – postmodernism. The central research questions are: 

What is art? What is an artist? What does aesthetics mean? How has the 
concept of art changed after postmodernism? For what reasons, do we use the 
concept of beauty and ugliness? What is history and what is art history? 

In addition to the analysis of these questions, selected philosophical posi-
tions are presented. The major part of this work is the study of postmodern-
ism and the frequently declared end of art during the last century. On the one 
hand the central research method of this thesis is the analysis of selected phil-
osophical schools of thought, and on the other hand the self-observation of 
the author. 

For the better understanding important aspects of art in general and the 
general content will be explained in Chapter 1. Chapter 2 is devoted to the 
detailed introduction to the topic of this thesis. Chapter 3 points out the diffi-
culties and conflicts between art and philosophy. Furthermore in Chapter 4 
different concepts and explanations of selected philosophical positions are 
introduced. Chapter 5 then attempts to define postmodernism and its concept 
of art. Moreover, the recurring proclaimed end of art will be discussed in 
Chapter 6. Then in Chapter 7 a reflexion tries to summaries ideas and con-
cepts. The final part of the work is a short concise conclusion, which should 
stimulate the readers to make up their own mind. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


8 
 

Kurzfassung ..................................................................................... 6 

Abstract ............................................................................................ 7 

1. Vorwort – zum Kunstgerede ................................................ 10 

1.1. Vorwort zur Sprache ............................................................... 10 

1.2. Vorwort zum Inhalt ................................................................. 11 

2. Ausgangslage ......................................................................... 13 

3. Kunst und Philosophie. Geht das überhaupt? ................... 32 

3.1. Ästhetik: Was ist das? ............................................................. 35 

3.2. Zum Wert und der Präsentation von Kunst ............................ 38 

4. Ausgewählte philosophische Positionen .............................. 43 

4.1. Platon und Aristoteles ............................................................. 43 

4.2. Immanuel Kants Begriff des interessenlosen                   
Gefallens in der Kunst, des allgemeinen                                     
Geschmacksurteils und des bipolaren Gefühlspaars 
Wohlgefallen und Ekel ............................................................ 46 

4.3. Georg Friedrich Wilhelm Hegels Ästhetik ............................. 53 

4.4. Benedetto Croce und das Schöne ............................................ 61 

4.5. Theodor Adornos Ästhetik ...................................................... 64 

4.5.1. Adorno im Vergleich zu Hegel und                        
der Begriff des Negativen bei Adorno ........................ 73 

4.5.2. Adorno und die Natur in Verbindung mit Kant .......... 78 

5. Die Postmoderne und ihre Beliebigkeit? ............................ 80 

5.1. Von der Postmoderne zur Gegenwartskunst                             
oder bis zur unendlichen Beliebigkeit? ................................... 80 

5.2. Eine Begriffsklärung zur Postmoderne ................................... 83 

6. Das andauernd wiederkehrende Ende der Kunst? ............ 96 

6.1. Moderne versus Postmoderne? Die Kunst und                        
ihr Ende in der Postmoderne ................................................. 102 

6.3. Zum Geschichtsverständnis und zur Kunst .......................... 109 

6.4. Arthur Danto ......................................................................... 111 

6.5. Umberto Ecos Vielfalt und die Kunst                                  
oder ein kurzer Ausblick nach der „Postmoderne“? ............. 116 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


9 
 

7. Reflexionen ........................................................................... 118 

8. Schlussbemerkung .............................................................. 130 

9. Literaturverzeichnis ............................................................ 131 

 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


10 
 

1. Vorwort – zum Kunstgerede 
 
Eine Dissertation in diesem Bereich zu verfassen, noch dazu wenn diese nicht 
einmal eine kunsthistorische Herangehensweise wählt sondern sich die grund-
legendsten Fragen stellt wie: Was ist Kunst? Was darf ich hoffen, dass sie ist? 
Was soll sie sein? Soll sie was sein? – kann sich dem Phänomen Kunst nur 
annähern, doch niemals wirklich vollkommen erfassen, deuten oder verste-
hen. Das ist klar. Gerade bei der Wahl meiner Dissertation-Betreuerin Prof. 
Dr. Marion Elias wird dies deutlich, so schreibt sie selbst in ihrer Dissertati-
onsschrift „Eines der angenehmsten Dinge an Malerei ist, daß sie bestenfalls 
bildlich plaudert und plappert.“1 Für eine Malerin ist alles was gesagt werden 
muss, im Bild ausgedrückt. Schluss, aus, fertig! Als Wissenschaftlerin ist sie 
dagegen auf der Suche und so habe ich mich von ihr inspirieren lassen. Von 
rohen, frischen Ideen und ehrlichen Äußerungen über so manche seltsame 
Anwandlung in der Kunst und ihrem Kunstbetrieb habe ich mich von Marion 
Elias anregen und leiten lassen. Die Arbeit versucht nicht zu belehren, son-
dern im Irrgarten der Kunst einige Wege zu begehen und ihre Gedanken auf-
zuspüren, Fragen zu finden und sie zum Teil unbeantwortet zu lassen. Teil-
weise fragmentarisch, nicht immer logisch stringent, denn dies ist auch der 
Kunst fremd. Schlussendlich lassen sich Teile des Puzzles recht deutlich 
ausmachen und verstehen, und dennoch bleibt es unvollendet. Denn das gan-
ze Rätsel, das Puzzle bleibt noch immer ungelöst. Womöglich macht exakt 
das schlussendlich auch die immerwährende Faszination der Kunst aus. 

1.1. Vorwort zur Sprache 
Die Arbeit versucht geschlechtsneutrale Formulierungen zu finden, da die 
Gleichbehandlung im realen Leben und in der Sprache für mich als Autorin 
unumgänglich ist. Unter anderem werden Schreibformen verwendet, die 
männliche und weibliche Personen ansprechen, wie z.B. KünstlerIn, anderer-
seits wird versucht geschlechtsneutrale Begrifflichkeiten zu verwenden, wie 
                                         
1 Elias, Marion: Niemandsland, VDG, Weimar, 2005, S.35 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


11 
 

beispielsweise Kunstschaffende. Diese Begriffe sprechen beide Geschlechter 
an, bedienen sich aber nicht des Konzepts der bipolaren Geschlechtlichkeit.2 

Wenn an bestimmten Stellen nur die weibliche beziehungsweise die 
männliche Form gewählt wurde, dann bewusst da es bespielsweise in be-
stimmten historischen Epochen leider keine publizierenden Philosophinnen 
gab. Womöglich gab es diese unter anderem zu Platons Zeiten, doch nieder-
geschrieben und gelehrt wurden ihre Gedanken nicht. 

1.2. Vorwort zum Inhalt 
Es ist die Suche nach Anhaltspunkten, gleich wie in einem riesigen Haufen 
von Zeitungsschnipsel. Viele verschiedene Puzzelteile, und jedes für sich al-
lein interessantes Detail, um beforscht zu werden. Die vorliegende Arbeit 
stellt eine Reise, eine Suche, eine Versuchung im Irrgarten dieser verschie-
denartigen Verführungen der Zeitungsschnipseln, dieser Hinweisschilder, was 
denn Kunst sein könnte, dar. Es ist eine Exploration, ein Durchforsten, ein 
Sortieren, ein Auswählen. Daher ist diese Arbeit auch nur fragmentarisch und 
nie vollkommen. Denn das Auswählen und Selektieren bedeutet immer ein 
Vernachlässigen, ein Außen vorlassen, ein nicht Bedacht schenken eines an-
deren. Durch das Labyrinth des Unklaren, Undefinierbaren, habe ich versucht 
ein Bild für mich zu schaffen, erkennbar zu machen. Dem/Der Lesenden wird 
das eine oder andere als unzureichend vorkommen, aber eine vollständige 
Klärung, kann nach Ansicht der Autorin niemals zu 100% gelingen. 

Die Arbeit macht einen Streifzug durch die Zeit, die Geschichte, greift 
einzelne Blickpunkte auf um einen Gedanken zu schärfen und teilweise mit 
Beispielen aus der Kunst zu belegen; dadurch soll den Lesenden ein ver-
stricktes Bild offenbart werden. Verstrickt: manchmal schwer nachvollzieh-
bar, wie der Weg an diesen oder jenen Punkt geführt hat. Schlussendlich 
ergibt die Arbeit doch ein gesamtes, miteinander verwobenes Bild, einer Su-
che nach Anhaltspunkten in einer schwer greifbaren und nicht leicht zu „be-
greifenden“ heutigen Kunstwelt. Doch auch ein gewisses Maß an „Durchei-
nander“ bleibt immer bestehen und ist womöglich auch Teil der Lösung des 
Rätsels an sich. 

Ein Kunstwerk kann voll von philosophischen Begriffen sein; es kann 
zahlreiche und tiefere philosophische Begriffe als eine philosophische 
Dissertation enthalten, welche ihrerseits Überfluss an Beschreibungen 
und Intuitionen haben kann. Aber trotz all dieser Begriffe ist das Resultat 

                                         
2 Vgl. Swoboda, Hanna: Die Neue Kunst des Nichts, Diplomarbeit Universität Wien, 2008, 

S.3 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


12 
 

des Kunstwerks eine Intuition; und trotz aller Intuitionen ist das Resultat 
der philosophischen Dissertation ein Begriff.3 
Ob die Arbeit genügende Klärung für den Begriff Kunst hervorbringt, 

liegt in der Entscheidung der Lesenden. In Ihren Grundzügen soll die vorlie-
gende Dissertation aber Betrachtungen einer Beobachterin darstellen, viel 
mehr als eine Betrachtung einer Philosophin oder KünstlerIn. Dem gleich hat 
es auch Immanuel Kant4 getan, er widmete sich auf diese Weise, als Beobach-
ter, dem Gefühl des Schönen und Erhabenen: „Ich werfe für jetzt einen Blick 
nur auf einige Stellen, dies in diesem Bezirke besonders auszunehmen schei-
nen, und auch auf diese mehr das Auge eines Beobachters als des Philoso-
phen.“5 Diesem Ansatz folgend möchte ich einen Scheinwerfer, auf ausge-
wählte Probleme und für ihre Klärung hilfreiche Philosophen, DenkerInnen 
und KünstlerInnen werfen. 

                                         
3 Croce, Benedetto: „Ästhetik als Wissenschaft vom Ausdruck und Allgemeine Sprachwis-

senschaft“, in: Fest, Hans (Hg.): Gesammelte philosophische Schriften in deutscher 
Übertragung, Erste Reihe, Erster Band, J.C.B. Mohr Verlag, Tübingen 1930, S. 4f 

4 Immanuel Kant (1724–1804): deutscher Philosoph der europäischen Aufklärung. Vgl. 
online Philosophie-Wörterbuch, link siehe Quellenverzeichnis. 

5 Kant, Immanuel: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, Tredition 
Verlag, Hamburg, 2013, S.7 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


13 
 

2. Ausgangslage 
Wenn der Text als solcher nicht mehr als Ort verstanden wird, an dem die 
Wahrheit erscheint, um sich dem kritischen Leser darzubieten, sondern 
nur als Summe von Anweisungen für einen Leser, der aufgerufen wird, zu 
handeln statt zu denken, dann wird alleine die Art und Weise relevant, auf 
welche Leser diese Anweisungen in seiner Lebensführung umsetzt.6 

Diesem Gedankenansatz will ich die vorliegende Arbeit widmen; es geht 
nicht darum ein philosophisches Werk zu schaffen, das Wahrheiten wie un-
umstürzliche Gesetzlichkeiten schafft, sondern anzuregen, um Anstöße für 
sich selbst und vielleicht sogar für andere zu liefern. Die „Umsetzung“ des-
sen, das heißt die Wahrheitsfähigkeit und der Wahrheitsgehalt der vorliegen-
den Abhandlung wird durch die/den LesendeN bestimmt, denn nur durch 
ihn/sie kann der Text zur Realität werden. Ohne die Lesenden bleibt das Wort 
oder das Bild tot. Nur durch die RezipientInnen wird das Wort, das Bild, zur 
Realität und bekommt Bedeutung. 

Grundsätzlich stellt sich aber dann schon zu Beginn die Frage: Warum 
schreibt man über Kunst? Um Klärung zu finden, um sich klar zu werden? 
Als Kunstschaffende und Philosophie-Absolventin dreht sich alles um die 
zentrale und schwerfällige Frage, was denn nun Kunst sei? Ein Unterfangen, 
das auf den ersten Blick gleich von Beginn an zum Scheitern verurteilt ist? 
Beim Aufstellen eines allgemein gültigen Kunstbegriffes sind eine Vielzahl – 
wenn nicht sogar meiner Kenntnislage nach alle großen PhilosophInnen im-
mer wieder widerlegt worden. Annäherungen und gewinnbringende Beiträge 
zur Materie gibt es viele aber eine allgemeine dauerhaft haltbare Klärung 
scheint unmöglich zu sein. Dennoch soll mittels dieser Arbeit versucht wer-
den, wenn schon keine allgemein gültige und vollkommene Klärung erfolgen 
kann, wenigstens für mich als Kunstschaffende selbst, eine Bestimmung, was 
Kunst nun sei, zu finden. Wenn diese dem ein oder anderen Lesenden auch 

                                         
6 Boris, Groys: Einführung in die Antiphilosophie, Carl Hanser Verlag, München 2009, 

S.15 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


14 
 

einige neue Ansätze bieten kann, wurde schon genügend mit dieser Arbeit 
erreicht. 

Ein zentraler Punkt in der vorliegenden Arbeit wird es auch sein aufzu-
zeigen, dass Begriffe, die eine Geschichte haben, und Kunst ist ein solcher, 
nie endgültig erklärt und definiert werden können, da sie einen stetigen Wan-
del unterliegen; doch dieser Umstand wird im späteren Teil der Arbeit noch 
näher beleuchtet werden. 

Aber generell möchte ich an dieser Stelle festhalten, dass bei der Klärung 
von Dingen, Angelegenheiten und Begriffen es oft äußerst dienlich ist einen 
Sachverhalt niederzuschreiben, ihn auf wissenschaftlicher Ebene zu erfor-
schen; Belege zu finden, oder ihn sogar phänomenologisch zu erspüren. 
Dementsprechend halte ich es, wie Karl-Markus Gauß7 „zumal ich mir über 
die Dinge oft erst klarwurde, indem ich über sie schrieb, sodaß wenn schon 
nicht meine Leserschaft, jedenfalls ich selbst etwas davon hatte.“8  Eine An-
gelegenheit, eine Sache zu definieren heißt aber auch festzustellen, was sie 
nicht ist. Demzufolge kann die Frage, was denn Kunst eigentlich ist, auch 
über die Negation den Ausschluss was sie eben nicht ist, erfolgen. Dement-
sprechend könnte man auch sagen, dass jede Definition immer auch eine Ne-
gation ist. 

Doch zunächst möchte ich den erwähnten und wohl gemeinten, aber den-
noch eigennützigen Ansatz von Karl-Markus Gauß folgen: Das Ziel stellt also 
eine egoistische Klärung für mich selbst dar. Es mag zwar den lesenden Wis-
senschafterInnen schwer bekömmlich sein, wenn eine Forschungsarbeit, zu-
mal es sich darüber hinaus um eine Dissertation handelt dem Eigeninteressen 
dienen soll, als vielmehr dem eigentlichen Ziel bei Doktorarbeiten, nämlich 
zur allgemeinen wissenschaftlichen Forschung beitragen zu können. Doch ist 
Forschung nicht eigentlich die Suche nach Erkenntnissen und Wissenschaft 
dann die Weitergabe dieser Forschung? Darüber hinaus ist es nicht so, dass 
der erste Schritt für eine allgemeine Erkenntnis zuerst der persönliche Er-
kenntnisgewinn ist? 

Ebenfalls ist es für mich als Autorin, persönlich sekundär, eine vollkom-
mene allgemein gültige These aufzustellen – dieses Ziel ist meines Erachtens 
als unerreichbar anzusehen ist. Denn 

Die Definition dessen, was Kunst sei, ist allemal von den vorgezeichnet, 
was sie einmal war, legitimiert sich aber nur an dem, wozu sie geworden 
ist, offen zu dem, was sie werden will und vielleicht werden kann. Wäh-
rend ihre Differenz von der bloßen Empirie festzuhalten ist, verändert sie 

                                         
7 Karl-Markus Gauß: ein in Salzburg (*1954) geborener österreichischer Schriftsteller und 

Essayist. Vgl. https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/karl-markus-gauss/ 
 [Zugriff 13.7.17] 
8 Gauß, Karl-Markus: Zu früh, zu spät, Zwei Jahre, Zsolnay, Wien, 2007, S.75 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


15 
 

sich doch qualitativ in sich; manches was kultische Gebilde etwa, ver-
wandelt sich durch die Geschichte in Kunst, die es nicht gewesen ist; 
manches, was Kunst war, ist es länger nicht.9 

Adorno10 beispielsweise stellt fest, die Definitionen was Kunst sei, hänge von 
vielen „äußeren Faktoren“ ab und könne sich über die Zeit hinweg wandeln. 
Demnach denke ich auch, dass die Begrifflichkeiten und Definitionen der Äs-
thetik sowie der Philosophie der Kunst eben auch diesen äußerlichen Bedin-
gungen und soziokulturellen Gegebenheiten unterworfen sind. Dies soll aber 
nicht bedeuten, dass die vorliegende Arbeit neben der persönlichen Bereiche-
rung, nicht auch einen bestimmten Beitrag zur aktuellen Forschungslage bei-
steuern kann. Die Beurteilung dessen steht aber natürlich den Lesenden und 
der Fachwissenschaft zu. 

Nie zuvor herrschte eine solche Unsicherheit wie heute hinsichtlich der 
Frage, welche Dinge als Kunst gelten dürfen und welche nicht. Verdutzt 
steht man oft im Museum und fragt sich: Sollte dies wirklich Kunst 
sein?11 

Im allgemeinen Verständnis heutzutage wird Kunst oft als inhaltsleer, halt- 
und positionslos gesehen. Kunst scheint das ihr „Eigentliche“, das ihr „Im-
manente“ oder anders gesagt vielleicht sogar das Essentielle von ihr zu verlie-
ren, da sie aktuell oft mit inhaltsschwangeren Konzepten gefüllt werden 
muss; so macht es mittlerweile mehrfach den Anschein. Der Vorwurf, Kunst 
mit inhaltsschwangeren Konzepten „aufwerten“ zu müssen, ist schon oft ver-
nommen worden und auch, dass das Konzept häufig vor dem Schaffungspro-
zess selbst steht. Aber ist eine Loslösung von dieser gedanklichen Unterwer-
fung der Kunst hin zum „reinen“, „wahren“ oder „essentiellen“12 fast leeren 
Kunstwerk überhaupt möglich? Und was passiert mit einem Kunstwerk, dass 
                                         
9 Adorno, Theodor: Ästhetische Theorie, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2003, S.12 
10 Arnold Karl Franz Gehlen (1904–1976): deutscher Philosoph, Anthropologe und Sozio-

loge. Er gilt als einer der Hauptvertreter der Philosophischen Anthropologie und wird 
häufig in Gegensatz  zu Theodor Adorno gesetzt. 

 Vgl. http://www.philos-website.de/index_g.htm?autoren/gehlen_arnold.htm~main2  
 [Zugriff: 16.7.2017] 
11 Hauskeller, Michael: Was ist Kunst?, Verlag C.H. Beck, München 2008, Umschlagsseite 
12 mit den Worten “reinen”, “wahren” oder “essentiellen” Kunstwerk ist an dieser Stelle ein 

Kunstwerk gemeint, dass ohne “übergestülptes” Konzept oder inhaltsschwangeren Erklä-
rungen und Deutungen auskommt, also durch sich und für sich alleine wirkt und ist. Dies 
könnte man auch als Ästhetisierung definieren bzw. als ein ästhetisches Werk. Das Wort 
Ästhetik stammt vom altgriechischen Wort aísthēsis – αἴσθησις „Wahrnehmung“, „Emp-
findung“ ab. Das heißt bei der Ästhetik handelt es sich im Wesentlichen um die Wahr-
nehmung demnach ist etwas ästhetisch wenn es unsere Sinne bewegt, wenn wir es be-
trachten/wahrnehmen. Dies muss aber nicht immer schön sein, sondern kann durchaus 
auch hässlich sein. Dies wird in der vorliegenden Arbeit später noch näher beleuchtet 
werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


16 
 

nur mehr aus dem Schaffen generiert wird? Kann ein solches Kunstwerk be-
stehen und ist eine Loslösung aus dem Theoretischen überhaupt möglich? 
Dazu wird es notwendig sein, das Tun der Kunstschaffenden näher zu be-
trachten. 

Grundsätzlich ist festzustellen, dass das Ästhetische also die „sinnliche 
Wahrnehmung oder Reiz“ für das Kunstwerk ausreichend ist beziehungswei-
se die Frage zu stellen, ob diese nicht eigentlich angemessener wäre. Die 
„Geschichte“, die ein Werk womöglich erzählen will, ist immer schon für 
die/den Rezipienten/in ins Werk eingeschrieben, das heißt sie ist vor uns im 
Werk und wird jedes Mal durch die/den Rezipient/in neu interpretiert. Dem-
zufolge sind nach dieser Deutung eigentlich keine „inhaltsschwangeren Bei-
packzettel“ für ein Kunstwerk notwendig. 

Dennoch stehen wir bereits vor zwei Problemen: Einerseits steht die Fra-
ge im Raum: was denn nun Kunst wirklich sei und andererseits was den Pro-
zess der Kunstproduktion charakterisiert. Hierbei wird auch ein etwas unor-
thodoxer, womöglich nicht rein wissenschaftlicher Versuch der Selbstanalyse 
eingebracht. Forschungsmethoden in der Philosophie sind ein schwieriges 
Unterfangen daher erscheint es sinnvoll sich kurz an dieser Stelle den Begriff 
der Philosophie zu widmen. Das Wort Philosophie stammt vom griechischen 
Wort φιλοσοφία philosophía ab und heißt wörtlich „Liebe zur Weisheit“, 
demzufolge ist die Philosophie eigentlich keine Wissenschaft im herkömmli-
chen Sinn, sondern sie versucht vielmehr die Welt und die Existenz bezie-
hungsweise das Sein des Menschen zu erklären und zu verstehen. Grundsätz-
lich ist die Philosophie von anderen Wissenschaften zu unterscheiden, da sie 
nicht auf einen bestimmten Gegenstand oder Methode eingeschränkt ist. 
Zentrales Kennzeichen der Philosophie ist ihre Herangehensweise, das heißt 
ihre Fragestellung. Bietet die Philosophie womgölich dadurch nicht auch eine 
Möglichkeit zum glücklichen Leben? Denn durch einen skeptischen Gedan-
ken, durch das Denken im eigentlichen Sinne, ist ein Leben im Gleichgewicht 
überhaupt möglich. Eine Hypothese könnte somit sein, dass durch einen akti-
ven permanenten Frageprozess, eine Reflexion, ein Philosophieren unsere 
Affekte steuerbarer werden. Aber Philosophie bildet nicht nur die Möglich-
keit einer persönlichen Forschung, sondern auch einer wissenschaftlichen 
Herangehensweise. 

Doch welche Forschungsmethoden gibt es im Allgemeinen überhaupt? In 
den Sozialwissenschaften beispielsweise gibt es besonders zwei Methoden-
zugänge, die qualitative und quantitative Forschung13. Darüber hinaus sind 

                                         
13 Qualitative Forschung bedeutet die Erhebung von Daten und ihrer interpretativen bzw. 

hermeneutischen Auswertung. Hierbei wird das Interesse auf ein kleines Sample gelegt, 
das intensiv interpretiert und analysiert wird. Diese Analyse bietet die Möglichkeit, in 
Folge allgemeine Schlüsse zu formulieren. Im Gegensatz dazu liegt bei der quantitativen 
Forschung das Augenmerk auf der Auswertung von standardisiert erhobenen Daten. Da-

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


17 
 

die Naturwissenschaften hauptsächlich durch Experimente bzw. quantitative 
Forschungsmethoden geleitet. Auch die Philosophie hat einen Lehrstuhl der 
wissenschaftlichen Methodik gewidmet: Wissenschaftstheorie und Wissen-
schaftslogik. Doch diese Theorien sind grundsätzlich nicht klärend für einen 
Sachverhalt, sondern dienen ausschließlich als Wissenschaftslehre. 

Die Grundfrage, die diesem Denken voran geht, ist die Frage: Wie kommt 
man zu einem Erkenntnisgewinn? Was ist hierfür notwendig; nach welchen 
Kriterien operieren wir um zu Einsichten zu gelangen? Hierzu gibt es unter 
anderem Professuren, die sich ausschließlich mit dem Prozess des wissen-
schaftlichen Arbeitens und dem Erforschen der Welt befassen. Namentlich 
eben der Wissenschaftstheorie bzw. der Erkenntnistheorie. Die sich den zwei 
grundlegenden Fragen widmen: Wie gelangt man zur Erkenntnis14 und wie 
generiert sich Wissen. Wie können wir zu Wissen gelangen? Aber auch die 
Wissenschaftskritik ist ein wesentlicher Bestandteil der Wissenschaftstheorie. 
Beispielsweise wird die Kritik an der Wissenschaft durch die Genese des Be-
griffs Szientismus15 verdeutlicht. Anfangs war der Begriff Szientismus eher 
positiv geprägt und bedeutete, dass sich mit wissenschaftlichen Methoden alle 
sinnvollen Fragen bearbeiten beziehungsweise beantworten lassen. Es gibt 
demnach weder etwas außerhalb des Gegenstandbereichs der Wissenschaft 
noch einen Bereich des Menschseins auf den sich wissenschaftliche Erkennt-
nisgewinnung, sprich wissenschaftliche Forschung, nicht anwenden läßt.16 
Mittlerweile wird der Begriff Szientismus eher als Kritik an dem Dogma der 
„wissenschaftlichen“ Erkenntnisgewinnung verstanden. Demnach gibt es 
ebenfalls auch weitere Methoden der Erkenntnisgewinnung die nicht auf 
„rein“ wissenschaftlichen Dogmen ausgerichtet sind: etwa die Erkenntnisge-
winnung durch bildende Kunst oder Dichtung und Literatur, die eben nicht 
anders be-oder erforscht werden können. 

Heute wird quantitativen Forschungsmethoden17 häufig mehr Wertschät-
zung entgegengebracht als qualitativen Methoden oder der philosophischen 
Herangehensweise. Dennoch wurde Jahrtausende auch ohne empirische18 

                                                                                                                               
bei ist die zu erhebende Stichprobenanzahl von großer Bedeutung. Nur wenn das Sample 
groß genug ist, lassen sich haltbare Schlüsse auf die Allgemeinheit formulieren. 

14 Die Erkenntnistheorie ist seit der Antike in der Philosophie eingeordnet. Seit dem 19.Jh. 
wird die Epistemologie, wie sie auch genannt wird, als ein eigenes Teilgebiet verstanden. 

15 lat. scientia Wissen, Wissenschaft 
16 Vgl. Jürgen Habermas: Erkenntnis und Interesse, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2001, 

S.13 
17 quantitative Forschungsmethoden: standardisierte Befragung- und Beobachtungsformen 

die sich statistischer Prüfverfahren bedienen, um zu „objektiven“ Messungen von Sach-
verhalten zu kommen. 

18 Das Wort „empirisch“ stammt vom griechischen Wort εμπειρία empeiría Erfahrung, Er-
fahrungswissen ab. Heutzutage bedeutet es die methodische Sammlung von Daten. In der 
Philosophie wird die Empirie als eine Erfahrung eingestuft die zu einer Hypothese führen 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


18 
 

Forschung Wissenschaft betrieben. So ist die empirisch qualitative For-
schungsmethode ein Instrument der jüngeren Geschichte. Die Induktionslogik 
wie sie Sokrates betrieb, ist noch immer zentrales Element der Philosophie 
und mancher Geistes- oder Grundwissenschaften. Das Problem der Indukti-
onslogik ist, dass sie plausibel und gut bestätigt sein kann, aber dadurch nicht 
zwingend und logisch notwendig ist. Ebenso ist es mit der philosophischen 
Abhandlung von Kunst und Ihren immanenten Fragestellungen. Deduktiver 
Wahrheitsgehalt kann keiner erreicht werden. Bestenfalls könnten die induk-
tiven Argumente, die diese Arbeit versucht vorzubringen, richtige Schlussfol-
gerungen vorbringen.19 Karl Popper20 ging in seiner Wissenschaftstheorie 
auch davon aus, dass Wissenschaft beziehungsweise daraus entwickelte The-
orien und Hypothesen nicht durch Beweise, ob diese richtig oder gültig sind, 
überprüft werden können. Damit kann nach Popper der Wahrheitsgehalt einer 
Wissenschaft oder Theorie nicht aufgrund seiner Richtigkeit getestet werden, 
sondern muss zunächst immer auf seine „Falschheit“ überführt werden. Karl 
Popper nennt diese Überprüfung einer Wissenschaft oder Theorie Falsifikati-
onismus. Demzufolge ist wahres, sicheres und rechtfertigbares Wissen nicht 
möglich und auch nicht Ziel der Wissenschaften.21 

Nach dem bisher Gesagten lässt sich nun erkennen, dass empirische For-
schung nur eine Variante der wissenschaftlichen Forschungsarbeit darstellt. 
Die zwei Hauptanwendungen stellen zwar heutzutage die quantitative und 
qualitative Forschung dar. Aber die quantitative Forschung, welche sich stan-
dardisierter Befragung- und Beobachtungsformen und statistischer Prüfver-
fahren bedient, um zu objektiven Messung von Sachverhalten zu kommen, ist 
für das vorliegende Vorhaben dieser Arbeit vollkommen ungeeignet. 

Die qualitative Forschung bedient sich des Interpretierens und Verstehens 
von Zusammenhängen. Zentrales Element stellen hierbei die Aufstellung von 
Klassifikationen und Typologien und dadurch die Generierung von Hypothe-
                                                                                                                               

kann beziehungsweise eine solche bestätigt. Demzufolge ist die Selbstanalyse als For-
schungsmethode, wie zuvor erwähnt, in der Philosophie durchaus zulässig für den Er-
kenntnisgewinn und ist sehr wohl auch eine empirische Methode zur Überprüfung einer 
Hypothese. 

19 Beispiel für Deduktion: 1. Alle Menschen sind sterblich. 2. Sokrates ist ein Mensch. Die 
Deduktion aus diesen beiden Aussagen ist: Sokrates ist sterblich. 

 Induktion: 1. Sokrates ist sterblich 2. Sokrates ist ein Menschen. Induktion: Alle Men-
schen sind sterblich. In diesem Fall ist die Erkenntnis richtig. Wenn wir aber folgendes 
Beispiel ansehen: 1. Susi ist ein Hund. 2. Susi ist ein Dackel. Induktion: Alle Hunde sind 
Dackel ist diese induktive Erkenntnis falsch. Daher können induktive Aussagen über die 
Welt richtig sein, sind es aber jedoch nicht zwingend. 

20 Sir Karl Raimund Popper (1902–1994) war ein österreichisch–britischer Philosoph, der 
den kritischen Rationalismus begründete. Vgl. online Philosophie–Wörterbuch.link siehe 
Quellenverzeichnis. 

21 Keuth, Herbert (Hg.): Karl Popper, Logik der Forschung, Akademie Verlag, Berlin, 
2005, S.28ff 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


19 
 

sen dar: Beobachtung anderer und von sich selbst. Demnach scheint sie teil-
weise für diese Arbeit dienlich zu sein. 

Darüber hinaus ist das induktive Denken als Forschungsmethode als zent-
ral anzusehen. Die Induktion ist abgeleitet vom lateinischen Wort inducere: 
etwas herbeiführen, veranlassen, einführen und geht eigentlich auf Aristoteles 
zurück und ist damit originär griechischen Ursprungs.22 Zunächst steht die 
Beobachtung im Vordergrund der wissenschaftlichen Herangehensweise. 
Diese Beobachtung eines Phänomens wird mittels abstrahierenden Schluss-
folgerungen zu einer allgemeinen Erkenntnis geführt. Die Induktion bildet 
eine der wesentlichen Methoden der philosophischen Wissenschaft. René 
Descartes23 ging in seinem Werk zunächst davon aus, alles als falsch anzu-
nehmen. Descartes postulierte, dass unsere Sinne uns permanent täuschen und 
uns somit falsche Erkenntnisse liefern. Aus dieser Annahme heraus, dass alle 
daraus gezogenen Schlüsse falsch sein müssen, erarbeitete er seine philoso-
phische Lehre. 

Aber hierbei bemerkte ich bald, dass während ich Alles für falsch behaup-
ten wollte, doch nothwendig ich selbst, der dies dachte, etwas sein müsse, 
und ich fand, dass die Wahrheit: „Ich denke, also bin ich.“ so fest und so 
gesichert sei, dass die übertriebensten Annahmen der Skeptiker sie nicht 
erschüttern können.24 

                                         
22 In der antiken Logik und der traditionellen Logik bis ins 19. Jahrhundert bilden die "Syl-

logismen" (συν–λογισμός syllogismos) den Kern der Logik–Theorie (Schlusslehre). Für 
Aristoteles ist die Induktion eine Unterkategorie der Syllogismen, die zu einem abstrahie-
renden Schluss kommt, das bedeutet, dass beobachtete Phänomene auf eine allgemeine 
Erkenntnis abstrahiert werden. Quelle: Lee, Tae–Soo: Die griechische Tradition der aris-
totelischen Syllogistik in der Spätantike. Vandehoeck und Ruprecht, Göttingen, 1984, S. 
95ff 

23 René Descartes (1596–1650) war ein französischer Philosoph, Mathematiker und Natur-
wissenschaftler der als Begründer der modernen Philosophie gilt. 

 Vgl. http://www.philosophie–woerterbuch.de/online–woerter–buch/?tx_gbwbphilosophie 
_main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Search&c
Hash=dd52acb5273f031e8d43f05ac32152ec Zugriff [17.07.17] 

24 Descartes, René: „Abhandlung über die Methode, richtig zu denken und die Wahrheit in 
den Wissenschaften zu suchen“, in: Henkel, Eckhard (Hg.): Rene Descartes Werke, Sub-
ach–Verlag, Königswinter, 2012, S.17 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


20 
 

 

Abb. 1 Henri Magritte: Ceci n’est pas une pipe. Zugriff 6.6.2014 12:55 
http://abcphil.phil-splitter.com/html/dies_ist_keine_pfeife.html 

Henry Magrittes25 Werk „Ceci n’est pas une pipe“ verdeutlicht einerseits den 
Gedanken Descartes zunächst einmal alles als nicht wahr anzusehen, also zu 
verneinen. Andererseits erkennen wir darin auch eine der essentiellen Thesen 
von Schopenhauer26. Denn auch er vertritt die These, dass Erkenntnis oder 
Wissen nur durch uns selbst gewonnen und verstanden werden kann. Sie ist 
nur unsere Vorstellung der Welt, also analog betrachtet könnte man feststel-
len Magrittes Pfeife ist eben keine Pfeife, sondern nur unsere Vorstellung 
dessen. 

„Die Welt ist meine Vorstellung:“ – dies ist die Wahrheit, welche in Be-
ziehung auf jedes lebende und erkennende Wesen gilt; wiewohl der 
Mensch allein sie in das reflektierte abstrakte Bewußtseyn bringen kann: 
und thut er dies wirklich; so ist die philosophische Besonnenheit bei ihm 
eingetreten. Es wird ihm dann deutlich und gewiß, daß er keine Sonne 

                                         
25 René François Ghislain Magritte (1898–1967) war ein belgischer Maler und gilt als Ver-

treter des Surrealismus. 
26 Arthur Schopenhauer (1788–1860) war ein deutscher Philosoph. Er gilt als Schüler von 

Immanuel Kants Lehre und als Begründer seines spezifischen Subjektiven Idealismus. 
Vgl. http://www.philosophiewoerterbuch.de/onlinewoertebuch/?tx_gbwbphilosophie 

 _main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Search&c
Hash=dd52acb5273f031e8d43f05ac32152ec [Zugriff 13.7.17] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


21 
 

kennt und keine Erde; sondern immer nur ein Auge, das eine Sonne sieht, 
eine Hand, die eine Erde fühlt; daß die Welt, welche ihn umgibt, nur als 
Vorstellung da ist,...27 

Also sehen wir die Analyse, die Erkenntnis über uns oder die Analyse von 
etwas hat viel mit uns selbst zu tun. Das Denken und die Induktion, heute 
auch oft Selbstanalyse oder (Auto-)Reflexion genannt, hat viele PhilosophIn-
nen zu großem Erkenntnisgewinn geführt. Philosophie könnte man womög-
lich auch sagen, ist gar keine Wissenschaft, viel eher ist sie ein Erklärungs- 
und Deutungsmodell der Welt und zentrales Element bei der Philosophie ist 
das skeptische Denken als Quelle der Erkenntnis! 

Neben dem heutigen Hang zur quantitativen Forschung zeigt sich aber 
auch eine weitere neue Tendenz: Die viel zitierte und herbei beschworene In-
terdisziplinarität. Oder handelt es sich wie die Tradition der Philosophie 
zeigt, um den Multi-Perspektiven-Blick eines/r PhilosophenIn. Also einen 
allumfassend gebildeten Menschen, der in so vielen verschiedenen Bereichen 
gebildet und nicht nur ausgebildet ist. Hierbei muss festgehalten werden, dass 
die Inter-, Trans- und Multidisziplinarität kein neues Modell sondern ein altes 
Modell darstellt, nämlich die Verbindung von Naturwissenschaften und Phi-
losophie. Die unzähligen vielen „Unter“disziplinen sind erst in der Neuzeit 
entstanden. 

Ein solcher „interdisziplinärer“ Mensch ist demnach gebildet und nicht 
nur ausgebildet um zu tun, um etwas ausführen zu können. Nein er/sie ist ge-
bildet, um Verbindungen zu knüpfen, einen eigenständigen gordischen Kno-
ten zu knüpfen bzw. zu ent-knüpfen, entlarven und zu analysieren, Verbin-
dungen oder Zusammenhänge wenn man so will aufzuzeigen, zu präsentie-
ren, zu erklären. Wer kann das heutzutage noch? Der interdisziplinär denken-
de Mensch, der Hybrid oder wie dieser in der Vergangenheit nur als „allge-
meingebildeter Mensch“ im Sinne von universal gebildeter Mensch bezeich-
net wurde?28 

Sind die Benennungen womöglich nur Artefakte einer Zeit, in der wir je-
ne zu SpezialistInnen degradieren, die das Allumfassende nicht mehr verste-
hen oder ausführen wollen bzw. können? Wer sich spezialisiert, der trifft die 
Entscheidung für etwas Bestimmtes und gegen etwas; das ist der Preis dafür. 
Spezialisierung, dieses komplexe neue Wissen bringt eine Abkehr von allem 

                                         
27 Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Nikol Verlag, Hamburg, 

2014, S.32
28 Anmerkung: In der Renaissance beispielsweise war die sogenannte kreative Elite jene, 

die universell gebildet war und sich lediglich aus „Vergnügen“ (per dilettarsi) in ver-
schiedenen Disziplinen übte. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


22 
 

„unnötigen“ Wissen mit sich.29 Auf den ersten Blick unnötigen Wissen, denn 
ist dieser Ruf nach einer neuen Interdisziplinarität nicht nur eine Reaktion 
auf die Abwendung des allgemeingebildeten Menschen, der vielschichtig 
denkt und ein breites Wissen sich angeeignet hat, ohne vorherige Zielsetzung, 
dass dieser Wissenserwerb einen Sinn, ein Ziel hätte? Konkret bedeutet dies 
beispielsweise die Entscheidung zwischen einer Allgemeinbildung und Be-
rufsbefähigung. Der Vollständigkeit wegen sei hier natürlich das „Bildungs-
bürgertum“ bzw. die Bourgeoisie genannt, die zwar über eine Allgemeinbil-
dung verfügt, jedoch diese lediglich als Mittel zum Zwecke der Manifestie-
rung ihres sozialen Status einsetzt. Dieser Gruppe geht es nicht um den müh-
seligen Weg des Erkenntnisgewinnes, sondern vielmehr um Ansehen und 
Prestige, wenn man den/die eine/n oder andere/n SchriftstellerIn beispiels-
weise rezitieren kann. Doch bei vorliegender Arbeit geht es um einen Er-
kenntnisgewinn zumindest um einen persönlichen. 

Wie das Etikett auch lauten mag, immer geht es darum, den gordischen 
Knoten neu zu knüpfen, indem man so oft wie nötig die Grenze über-
schreitet, welche die exakten Wissenschaften von der Ausübung der 
Macht trennt, oder sagen wir: die Natur von der Kultur. Wir sind selbst 
Hybriden, denn wir liegen quer zu den wissenschaftlichen Institutionen, 
in denen wir arbeiten.30 

Daher sind wir immer gefordert: Philosophisch, allgemein gebildet und inter-
disziplinär zu denken, das heißt aus dem Blick von mehreren Professionen. 
Philosophie als eigentliche Grundwissenschaft kann für die Beantwortung 
vieler Fragen aus den Einzelwissenschaften herangezogen werden, die aus der 
eigenen Fachdisziplin oft nur unzureichend beantwortet werden kann. Bei-
spielsweise alle ethischen Fragen der Medizin, die sich heutzutage aufwerfen, 
können und dürfen nicht nur von einer medizinischen Fachperspektive be-
trachtet werden, sonst kommen wir in unserer Analyse zu falschen Ergebnis-
sen, die Ethik, Moral und Menschlichkeit außen vor ließen. Das heißt, wir 
brauchen eine allgemeine aber auch spezifische Herangehensweise, eine all-
gemeine Wissenschaft, eine Grundwissenschaft31, die sich aus der Metaper-
spektive mit den auftretenden Fragen beschäftigt. Was wir wissen, können 
wir nur aus uns selbst wissen, deswegen erscheint die Selbstanalyse, Selbster-
forschung, Selbstanschauung hin zu einer Selbstuntersuchung legitim als ei-
nes der durchaus wirksamen Mittel für die wissenschaftliche Untersuchung 
eines Problems. Selbstverständlich wird das nicht als alleiniger empirischer 

                                         
29 Anmerkung: Grundsätzlich soll kurz festgehalten werden, dass Bildung eigentlich „mehr 

Wissen als nötig“ zu haben bedeutet. Bildung ist nicht nur „verwertbares“ Wissen, es ist 
mehr! 

30 Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2008, S.9 
31 Auch im Sinne einer Verbindung von allen Wissenschaften. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


23 
 

Forschungszugang gewählt oder begriffen. Zudem wird anhand ausgewählter 
kunsthistorischer und zeitgenössischer Kunstbeispiele versucht, dem Phäno-
men Kunst auf die Schliche zu kommen; und es ist wohl durchaus erlaubt, an 
dieser Stelle das Wort Schliche zu wählen, da das Kunstwerk sich in seiner 
Darstellung oft verschiedenen Mitteln der Täuschung bedient und teilweise 
bis zur Unkenntlichkeit heutzutage fast im Nichts verschwindet. 

Doch dieses Schliche ist schon ein eigenartiges Wort, denn es verbirgt ei-
ne gewisse Art von Mehrdeutigkeit in sich. Schliche kommt vom mittelhoch-
deutschen Schlich was so viel bedeutet wie schleichender Gang, Schleich-
weg, List.32 Auf der einen Seite geht es um ein Heranschleichen, ein Umher-
schleichen, was eben etwas Listiges, etwas Verlogenes an sich hat; etwas, das 
sich nicht ganz zeigen, sondern eben tarnen und täuschen will. Die zweite 
Bedeutung ist: etwas Offen-legen etwas durchschauen, durchblicken zu kön-
nen: eben etwas beziehungsweise jemanden auf die Schliche gekommen zu 
sein, eine Sache zu erkennen, die von Anfang an nicht gleich klar und nicht 
deutlich erkennbar war. Aber nun ist es klar ersichtlich, es kann nicht verbor-
gen werden. Das Kunstwerk täuscht uns manchmal, es ist häufig nicht gleich 
ersichtlich. 

Darüber hinaus erscheint Kunst oft als sehr polarisierend. Die Kunst von 
Hermann Nitsch33, ein fast beliebig gewähltes Exempel an dieser Stelle, wird 
noch immer in der Öffentlichkeit als empörend wahrgenommen, natürlich 
nicht von allen RezipientInnen. Hinzufügen muss man allerdings, dass es den 
Anschein hat, Hermann Nitsch zielt ganz bewusst auf diese Polarisierung 
ab34. Dadurch gewinnt er natürlich an Aufmerksamkeit und infolgedessen 
wird in der Tagespresse über seine Arbeiten geschrieben. Dieses „Spiel der 
Aufregung“ ist von einigen KünstlerInnen bewusst inszeniert, denn „Überrei-
zung“ ist ein sehr effektives Mittel um sich als KünstlerIn Aufmerksamkeit 
und ein Publikum zu sichern. 

Wie oft wurde ich als Kunstinteressierte und Kunstschaffende dann im-
mer wieder und wieder von Freunden, Verwandten sowie Bekannten gefragt, 
was denn bitte Kunst daran sei, wenn jemand einige Tage lang schlachtet und 
mit Blut in der Gegend und auf Menschen herumschmiert oder saufend im 
Gelände herummarschiert. Zu oft gewann sogleich in mir das Gefühl der Be-
klommenheit sowie das genervt-Sein über die Frage an und für sich schon die 
Oberhand. Nach den ersten Versuchen eine Erklärung für die gestellte Frage 
liefern zu wollen, verfestigte sich bald danach der Ärger um das immer mü-
ßige Erklären in den häufig stundenlangen sich im Kreis drehenden Diskussi-
                                         
32 www.duden.de/suchen/dudenonline/schliche Zugriff: 8.12.2012 
33 Hermann Nitsch (*1938 in Wien) ist ein österreichischer Maler und Vertreter des Wiener 

Aktionismus. 
34 Anmerkung: Nicht alle polarisierenden KünstlerInnen betreiben eine solch gezielte Vor-

gehensweise. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


24 
 

onen, die nicht mehr enden wollten. Schlussendlich wurde aus den ewig dau-
ernden Erklärungsversuchen: Stille, Schweigen, das sich dann immer öfters in 
solchen Momenten breit zu machen begann. 

An dieser Stelle möchte ich aber nicht missverstanden werden: Als 
Kunstinteressierte und Kunstschaffende hat für mich persönlich Hermann 
Nitsch eine künstlerische Aussagekraft und Bedeutung, dennoch frage auch 
ich mich immer wieder bei meiner eigenen künstlerischen Produktion: „was 
tue ich denn da eigentlich?“ Was macht einen künstlerischen, kreativen Akt 
aus? Was ist Kunst? Und warum kann ich das oder jenes als Kunst bezeich-
nen? 

Die künstlerischen Vorgänge wie unter anderem malen, zeichnen, bild-
hauern etc. sind meist simpel, und meist lässt sich phänomenologisch gesehen 
der Unterschied zwischen kreativem Handwerk und Kunst nur schwer aus-
machen. Die Kunst von Nitsch hat im Wesentlichen nichts mit kreativem 
Handwerk zu tun, sondern ist viel mehr „Provokation“ beziehungsweise dient 
als künstlerischer Verweis auf das Archaische im Menschen. Nitsch künstle-
rische Vorbilder sind beispielsweise Richard Wagner, in besonderem die 
Oper Tristan. Zudem verbindet er mit seinem Orgien-Mysterien-Theater anti-
ke Kult mit dem Christentum.35 

Grundsätzlich ist an dieser Stelle festzuhalten, dass Kunst und Wahrheit 
nicht dasselbe sind. Wahrheit ist eben auch Verbindlichkeit. Mit Kunst wird 
etwas gezeigt, dargestellt was aber nicht zwingend wahr und verblindlich ist. 

Wo ist aber die Grenze zu ziehen? Natürlich maße ich mir weder als 
Kunstschaffende, noch als Absolventin des Instituts für Philosophie der Uni-
versität Wien an, den großen Wurf der Kunsttheorie zu liefern und eine neu 
geordnete und auf alle aktuellen Fragen zutreffende philosophische Klärung 
liefern zu können. 

Ferner: „Die Geschichte der Menschheit zeigt, daß es kaum eine mörderi-
sche, despotischere Idee gibt als den Wahn einer „wirklichen“ Wirklich-
keit.“36 Für mich als Autorin wird deutlich, dass eine allgemeingültige, wahr-
haftige und einzig richtige Begriffserklärung innerhalb der vorliegenden Ar-
beit (wie im restlichen Leben) kein mögliches, zu erreichendes Ziel sein 
kann; und mehr noch es hat den Anschein, dass das weder in der realen Welt 
noch für diese Dissertation möglich ist. 

Demzufolge wird versucht, mittels der intensiven Auseinandersetzung 
verschiedener philosophischer Theorien eine Analyse aktueller Fragen im 
Rahmen der Kunstproduktion zu erörtern und vielleicht etwas Licht auf den 
einen oder anderen Hinweis geben zu können. Im Vordergrund dieser zeitin-
                                         
35 Laut einem Interview (Gedächtnisprotokoll) mit ao. Univ. Prof.in Mag.a art. Dr.in phil. 

Marion Elias vom 29.11.2017. 
36 Watzlawick, Paul: Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du gern Knoblauch essen, 

Piper, München, 2011, S.73 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


25 
 

tensiven Beschäftigung mit der Lektüre, sowie dem Suchen von geeigneten 
künstlerischen Positionen, steht, wie nun eingehend dargelegt wurde, die Klä-
rung für mich selbst, als Kunstschaffende. 

Den lesenden Personen sei darüber hinaus an dieser Stelle gesagt, dass die 
Basis für die vorliegende Arbeit der Skeptizismus37 ist. Das soll heißen, der 
Zweifel an Aussagen und Positionen des gegenwärtigen Kunst- und Kulturbe-
triebs, der heutzutage starken wirtschaftlichen Prämissen ausgeliefert ist, steht 
im Vordergrund. Ganz klassisch, wie es jeder Mensch tut, der zu philosophie-
ren beginnt, sich also Fragen stellt und dann nach geeigneten Antworten 
sucht, geht die Kette der Schlussfolgerung der Erkenntnis etwa so: Ich frage 
mich; Ich zweifle; Ich stelle für mich fest; Ich halte die Erkenntnis für mich 
fest; Ich schreibe nieder. 

„Hat man den Zweifel aufgegeben, hat man seine Subjektivität verlo-
ren.“38 Darüber hinaus sei noch angemerkt, die Arbeit soll nicht als kunst- und 
kulturskeptisch in Richtung einer Auflösung oder Löschung der Kunst ver-
standen werden, ausgehend von einem Kunst- und Kulturskeptizismus, der 
lediglich den Untergang der Kunst beschreiben möchte. Viel eher wird ver-
sucht Kunst als dialektisches System zu verstehen, deswegen ist gerade der 
Skeptizismus eine gute Herangehensweise, um zu einer neuen positiven 
Sichtweise und Herangehensweise zu kommen. Als Kunstschaffende bedarf 
es oft dieser ständigen neuen Klärung, um sich der Kunstproduktion und dem 
Kunstmarkt nicht einfach gedanken- und positionslos aussetzen zu müssen. 
Für mich bedeutet Skepsis niemals auf einem Standpunkt fix stehen zu blei-
ben, sondern ist die Basis für die Art und Weise Dinge immer wieder anders 
zu sehen. 

Häufig jedoch wird Skeptizismus im Allgemeinen als etwas Negatives 
angesehen. Doch kann aus dem behauptet Negativen, dem Negierten schöpfe-
risch Neues entstehen. Auch Michel Foucault39 konstatiert eine positive Kraft 
                                         
37 Pyrroh(n) (341–270 v. Chr.) legte die Basis für den Stoizismus während des Hellenis-

mus. Skeptisches Denken kann als die „wirkliche“ Art zu denken verstanden werden. 
Das Denken geht von innen heraus und zentrales Augenmerk ist, dass es keine normati-
ven Vorannahmen oder Spekulationen gibt. Der Skeptizismus kann auch als eine Art von 
individueller Suche verstanden werden. Dies stellt somit einen weiteren Punkt dar, wa-
rum genau sich die vorliegende Arbeit dieses philosophischen Ansatzes bedient. So ist 
eben der Ausgangspunkt des Denkens das Zweifeln an sich und demzufolge sind alle 
„Wahrheiten“ in Frage zu stellen. Zuallerletzt ist aber dann doch für den Skeptizismus 
festzustellen, dass das „Wahre“ eben nicht erkennbar ist. Oder anders formuliert am 
Schluss bleibt die Erkenntnis der Unerkennbarkeit (vgl. Elias, Marion, Aufsatz über 
Skeptizismus und Hellenismus, o.J. S. 1–3). 

38 Groys, Boris: Einführung in die Antiphilosophie, S.22 
39 Michel Foucault (1926–1984) war ein französischer Philosoph, Psychologe und Soziolo-

ge sowie ein Vertreter des Poststrukturalismus. Zudem gilt er als Begründer der Dis-
kursanalyse. Vgl. http://www.suhrkamp.de/autoren/michel_foucault_1289.html [Zugriff: 
13.7.2017] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


26 
 

die in jedem realen Machtverhältnis inne wohnt. Macht kann konstruktive 
sowie destruktive Wirkung besitzen. „Man muß aufhören, die Wirkungen der 
Macht immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur „ausschließen“, „abstra-
hieren“, „maskieren“, „verschleiern“, würde. …  In Wirklichkeit ist die 
Macht produktiv und sie produziert Wirkliches.“40 Es wird deutlich, dass die 
negative Kraft und Macht positive Erneuerungen und Erkenntnisse mit sich 
bringt. Oder, frei nach dem Buch von Tiziano Terzani41 Das Ende ist mein 
Anfang: Jedem Ende wohnt ein Anfang inne.42 

Was nicht heißen soll, Macht sei nicht ebenso negativ und zerstörerisch. 
Sie beinhaltet demnach aber auch Positives oder genauer gesagt: Durch das 
„Negative“, das „Verschleiern“, das „Maskieren“, das „Ausschließen“, das 
„Abstrahieren“ entsteht immer auch etwas Anderes, etwas Neues. Gleich dem 
gängigen Motto „jedes Ende birgt einen Neuanfang in sich“. Oder wie eine 
Geburt; nur durch den schmerzhaften Geburtsvorgang (das Negative), der uns 
Dank Beta-Endorphinen erträglich gemacht wird. Wer weiß, ob ohne dieses 
hormonelle Hochgefühl der Geburtsschmerz für Menschen ein zweites Mal 
erträglich erscheinen würde. 

Können diese Fragestellungen überhaupt etwas zur Klärung der zentralen 
Frage, was denn Kunst sei, beitragen? Um dies beantworten zu können, muss 
zunächst einmal die Frage gestellt werden, was Philosophie eigentlich sei. 

Philosophie wird zumeist als Wahrheitssuche verstanden. Daher wird sie 
in unserer Zeit auch selten praktiziert – und zwar aus zwei Gründen. Ers-
tens kommt man durch das Studium der Philosophiegeschichte meistens 
zu dem Schluss, dass die Wahrheit unerreichbar ist und es deswegen auch 
wenig sinnvoll ist, sich auf die Suche nach ihr zu begeben.43 

Und dennoch ist es gerade die Melancholie44, diese Verzweiflung die uns 
nach Antworten suchen lässt, die ewige Frage nach einem Sinn, die uns zu 
                                         
40 Foucault, Michael: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main, 1994, S.250 
41 Tiziano Terzani (1938–2004) war ein italienischer Journalist und Schriftsteller. Unter 

anderem arbeitete er 30 Jahre lang als Auslandskorrespondent für den Spiegel. Darüber 
hinaus schrieb er für verschiedene italienische Zeitungen und Zeitschriften und veröffent-
liche diverse Romane als Schriftsteller. 

42 Tiziano Terzani: Das Ende ist mein Anfang: Ein Vater, ein Sohn und die große Reise des 
Lebens, Deutsche Verlags-Anstalt, 2007, Titelseite 

43 Groys, Boris: Einführung in die Antiphilosophie, München, S.7 
44 Etymologisch betrachtet stammt das Wort Melancholie vom griechischen  μελαγ-χολία 

(melagcholía) bzw. dem lateinischen Wort Melancholie ab. Das Wort melas bedeutete 
schwarz und chloe war der antike medizinische Begriff für Galle. Daher kommt die Be-
zeichnung „Schwarzgalligkeit“, die als Schwermut in der Antike galt. Es wurde die An-
sicht vertreten, dass diese Erkrankung durch den Übertritt verbrannter, schwarze Galle in 
das Blut verursacht wird. Neben Trübsal oder Tübsinn steht das Wort für Nachdenklich-
keit. Vgl. http://www.duden.de/rechtschreibung/Melancholie 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


27 
 

Erkenntnissen führt. Doch nicht nur dieses „Negative“, diese Verzweiflung 
lässt uns Fragen stellen, philosophieren, auch die Frage nach dem Glück oder 
wie ein glückliches Leben gelingen könne ist zentrales Element der Philoso-
phie.45 

Die Kunst wird oft als ein Phänomen, welches in der Gefühlswelt verortet 
ist angesehen, und stellt deswegen streng genommen im Grunde keinen Be-
reich der Philosophie dar.46 Demzufolge wäre jeder philosophische Versuch 
Kunst zu deuten von vornherein zum Scheitern verurteilt. Doch so einfach 
kann man es sich nicht machen. Denn gerade die Philosophie als offene Wis-
senschaft als Basis, die sich mit unterschiedlichsten Bereichen und Fragen 
auseinandersetzt, darf und muss auch herangezogen werden, wenn es um eine 
Klärung des Kunstbegriffs geht. Wenn es überhaupt eine Wissenschaft oder 
eine Erkenntnis gibt die für diesen Themenkreis klärend wirken kann, dann 
die Philosophie. Denn die Philosophie liegt, wie Bertrand Russel47 gezeigt hat 
im Bereich zwischen Wissenschaft und Theologie. Zentral sind eben die Fra-
gen, die aufgeworfen werden. 

Die Philosophie ist nach meiner Auffassung ein Mittelding zwischen 
Theologie und Wissenschaft. Gleich der Theologie besteht sie aus der 
Spekulation über Dinge, von denen sich bisher noch keine genaue Kennt-
nis gewinnen ließ; wie die Wissenschaft jedoch beruft sie sich weniger 
auf eine Autorität, etwa die der Tradition oder die der Offenbarung, als 
auf die menschliche Vernunft. Jede sichere Kenntnis, möchte ich sagen, 
gehört in das Gebiet der Wissenschaft; jedes Dogma in Fragen, die über 
die sichere Kenntnis hinausgehen, in das der Theologie. Zwischen der 
Theologie und der Wissenschaft liegt jedoch ein Niemandsland, das An-
griffen von beiden Seiten ausgesetzt ist; dieses Niemandsland ist die Phi-
losophie. Fast alle Fragen von größtem Interesse für spekulative Köpfe 
vermag die Wissenschaft nicht zu beantworten, und die zuversichtlichen 
Antworten der Theologen wirken nicht mehr so überzeugend wie in 
früheren Jahrhunderten.48 

                                         
45 Die Frage nach dem Glück ist beispielsweise zentraler Bestandteil der drei grundlegen-

den Philosophien des Hellenismus (323 v. Chr. Tode von Alexander des Großen) bis zur 
Geburt Christi). Stoizismus, Epikureismus und Skeptizismus können allesamt als Ethiken 
der Selbstverwirklichung oder Geschichten der Findung des eigenen Glücks oder der 
grundsätzlichen Frage danach verstanden werden (vgl. Elias Aufsatz über Skeptizismus 
und Hellenismus, o.J. S.1–3). 

46 Vgl. Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in die Ästhetik, UTB Verlag, München, 
1995, S.7 

47 Bertrand Arthur William Russel (1872–1970) war ein britischer Philosoph, Mathematiker 
und Logiker und gilt als einer der Begründer der Analytischen Philosophie. Vgl. 
http://www.philolex.de/russell.htm [Zugriff: 08.07.17] 

48 Russel, Bertrand: Philosophie des Abendlandes, Piper, München 2011, S.11 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


28 
 

Die Philosophie ist dementsprechend, nach Bertrand Russell, eine Art von 
Niemandsland. Der eine Teil ist eine Welt des Wissens, welcher aber immer 
nur vorläufig und niemals definitiv und endgültig sein kann. Der andere Teil 
ist die Welt des Glaubens beziehungsweise der Religion. Die Philosophie 
hingegen kann weder dem Bereich des Wissens noch dem Bereich des Glau-
bens alleine zugeordnet werden. Ergo stellt die Philosophie ein dazwischen 
befindliches Niemandsland dar. Frei nach Bertrand Russel hat sich Philoso-
phie infolgedessen mit den großen, ungelösten Fragen zu beschäftigen: Wo-
her komme ich? Wohin gehe ich? Weiterführend könnte man dann sagen, 
dass es sich bei der Kunst ähnlich verhält. Sie kann zwar keine wissenschaft-
lich überprüften Antworten liefern, sie kann aber die essentiellen Fragen, die 
es zu stellen gilt, in ihrer eigenen Form und Sprache, sprich mittels ihrer 
Kunstwerke formulieren. 

Obwohl weder die Philosophie noch eine andere Wissenschaft im Stande 
ist Kunst definitiv und endgültig zu bestimmen beziehungsweise zu klären, da 
es keinerlei objektive und dauerhafte Kriterien hierfür gibt, scheint die philo-
sophische Unterdisziplin Die philosophischen Ästhetik hierbei eine besondere 
Rolle zu haben. „Der philosophischen Ästhetik fällt im Umgang mit der 
Kunst die Aufgabe zu, nicht nur über Kunst zu reden, sondern eine umfassen-
de Bestimmung der Kunst zu entwickeln.“49 

Natürlich bringt dieses Unterfangen ein Problem mit sich, da Kunst nicht 
ein natürlicher Gegenstand, sprich ein in der Realität verorteter Gegenstand 
wie zum Beispiel ein Baum, ein Berg etc. ist, ferner ist sie auch nicht aus-
schließlich durch die Metaphysik begründbar. Wir haben es also mit einem 
Phänomen zu tun, welches weder so einfach real wie ein Kaffeehäferl und 
dementsprechend einfach zu deuten und erklären wäre, noch wie die mög-
licherweise metaphysisch begründbare Annahme eines Göttlichen. Das 
Kunstwerk lediglich auf seine reale Erscheinungsdimension zu reduzieren 
wie zum Beispiel auf seine Leinwand wäre zu kurz gegriffen, denn das 
Kunstwerk ist eben mehr als nur ein Gegenstand wie ein Tisch und derglei-
chen. Denn beispielsweise hat die Kunst bei Hegel50 einen anderen Ursprung 
als das wissenschaftliche, rationale Denken „sie hat ein anderes Gebiet als der 
Gedanke, und die Auffassung ihrer Tätigkeit und ihrer Produkte erfordert ein 

                                         
49 Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in die Ästhetik, S.7 
50 Georg Friedrich Wilhelm Hegel war ein deutscher Philosoph (1770–1831) der als wich-

tigster Vertreter des deutschen Idealismus gilt. Im Besonderen hat er sich mit der Logik, 
der Naturphilosophie, der „Philosophie des Geistes“ sowie der Geschichtsphilosophie be-
fasst. Vgl.http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-Gethmann-Siefert woerterbuch 

 /?tx_gbwbphilosophie_main%5Bentry%5D=20&tx_gbwb philosophie_main%5Baction 
 %5D=show&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Lexicon&cHash=a0128206

038122d6cdf7a0e54e314d89 [Zugriff: 13.7.17] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


29 
 

anderes Organ als das wissenschaftliche Denken.“51 Er führt weiter fort 
„Denn die Kunstschönheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergebo-
rene Schönheit, und um soviel der Geist und seine Produktionen höher stehen 
als die Natur und ihre Erscheinungen, um soviel ist auch das Kunstschöne 
höher als die Schönheit der Natur.“52 Näher wird hierzu später im Kapitel He-
gels Ästhetik darauf eingegangen. 

Kunst kommuniziert demnach auf einer weiteren Ebene, auf einer sinnli-
chen und nicht ganz einfach fassbaren Ebene, als nur auf der Ebene des „na-
türlichen“, gegenständlichen Raumes. „Zwei Eigenheiten der Kunst führen 
zur philosophischen Ortlosigkeit ihrer Bestimmung: Ihre Sinnlichkeit und 
Anschaulichkeit auf der einen, ihre Zweckfreiheit auf der anderen Seite.“53 
Beide Annahmen sind meiner Ansicht nach nicht ganz richtig und eindeutig. 
So kann Kunst sehr wohl einen Zweck haben, aber sie kann auch lediglich im 
Bereich der Empfindungen und des Gefühls verortet sein. „Die Kunst ge-
winnt durch den unterschiedlichen Verstehenszugang einen anderen ge-
schichtlichen Sinn, weil sie jeweils anders gedeutet und dadurch in ihrem 
Verhältnis zur Realität anders eingeschätzt wird.“54 Diese Sentenz macht 
deutlich, dass ein Kunstwerk seine Deutung radikal verändern kann oder so-
gar, dass ein Kunstwerk welches vielleicht per se nicht als Kunstwerk galt 
durch die Zeit zu einem werden kann. Beispiele dafür gibt und gab es immer 
wieder. Im späteren wird mittels Adornos Ästhetik näher auf dieses Phäno-
men der Abhängigkeit der Kunstwerke von seiner historischen Einbettung 
eingegangen. Doch die Frage bleibt im Weiteren offen, was mit einem 
Kunstwerk ohne seine historische Einbettung passiert? Hat es dann überhaupt 
einen Kunstwerkcharakter? Ich denke schon, dennoch ist ein Kunstwerk in 
gewisser weiße immer ein Teil der gegenwärtigen Zeit, in der es geschaffen 
wurde. 

Der gegenteilige Fall, dass ein Kunstwerk, welches als ein solches einge-
stuft wurde, seinen Kunstwerkstatus abgeben muss, scheint seltener zu sein, 
ob dies tatsächlich so ist, kann diese Arbeit jedoch nicht objektiv und statis-
tisch belegbar beantworten. Ob ein Kunstwerk seinen „Kunstwerkstatus“ ver-
liert hängt jedoch heutzutage zu einem Großteil von ökonomischen Prämissen 
bzw. Verortungen ab. Ein Werk, das beispielsweise bereits einen hohen 
Marktwert über eine gewissen Zeitrahmen aufrechterhalten konnte, wird sei-
nen „Kunstwerkstatus“ nur selten verlieren. Der Macht der Ökonomie, sprich 
Kunstwerke als Wertanlage zu betrachten, muss in diesem Zusammenhang 
eine große Bedeutung beigemessen werden. Natürlich hat Kunst per se ei-
                                         
51 Hegel, Friedrich, Vorlesungen über die Ästhetik 1. Gesammelte Werke, Band 13. Suhr-

kamp, Frankfurt am Main, 1994, S.18 
52 Ebd. S.14 
53 Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in die Ästhetik, S.7 
54 Ebd. S.9 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


30 
 

gentlich nichts mit dem „Markt“ zu tun, doch so scheint es, kann sich die heu-
tige Kunst nur schwer aus dem vorherrschenden kapitalistischen Zwängen 
lösen. Ergänzend muss erwähnt werden, dass die Kunst auch früher bei-
spielsweise von reichen Mäzenen beeinflusst wurde. Doch wie genau der 
Kunstmarkt den „Kunstwerkstatus“ beeinflusst, kann an dieser Stelle nicht 
beantwortet werden. Dahingehend bräuchte es noch eine genauere und kriti-
sche Analyse. Hier sollte vorerst nur auf den Umstand hingewiesen werden. 
Darüber hinaus ist aber der Vollständigkeit wegen anzuführen, dass der 
Kunstmarkt und Ausstellungen Phänomene der neueren Zeit darstellen. Im 
Gegensatz dazu geht das Mäzenatentum von ganz anderen Prämissen aus. Es 
gab zwar in der Renaissance Kunsthändler55, welche vor allem Bilder von 
Herrschern gekauft und gehandelt haben. Dementsprechend gab es in diesem 
Sinne keinen großen Kunsthandel, da eigentlich nur „im Auftrag“ produziert 
wurde. Zudem dienten sie auch nicht als Wertanlage wie dies heutzutage der 
Fall ist. 

Bis jetzt konnten die wesentlichen Fragen der vorliegenden Arbeit formu-
liert werden und in groben Zügen skizzenhaft angerissen werden, doch wie 
nähert man sich nun den theoretischen und empirischen Forschungs- und Un-
tersuchungsmethoden? 

Wie es mir oft beim Schreiben geht, habe ich den Titel bereits gefunden, 
noch ehe ich die erste Zeile geschrieben habe. Manchmal glaube ich, 
wenn ich nicht schon im ersten Entwurfsstadium eines Buches seinen spä-
teren Titel fände, würde ich mich beim Schreiben auf arabesken Wegen 
verirren. Der Titel ist es, dem ich entgegenschreibe, nicht das Ende;56 

Diesem Ansatz versuche ich es gleichzuhalten, schließlich geht es nicht da-
rum, lediglich eine Arbeit fertigzustellen, sondern Belege dessen zu finden, 
woran und worüber man/frau schreibt. Worüber spricht ein Werk, ein Kunst-
werk? Es spricht zuerst57 über, oder anders formuliert, mit seinem Titel. Der 
                                         
55 Haskell, Francis: Maler und Auftraggeber. Kunst und Gesellschaft im italienischen Ba-

rock. DuMont, Köln 1996, S. 177 
56 Gauß, Karl-Markus: Zu früh, zu spät. Zwei Jahre, S.79 
57 Anmerkung: Natürlich gibt es auch Kunstwerke, die mit ihren Titeln auf etwas verwei-

sen, was entweder nicht im Werk zu erkennen ist beziehungsweise in eine vollkommen 
falsche Richtung führt. Dementsprechend sei an dieser Stelle auf das Werk Primavera 
von Botticelli hingewiesen, wo der Titel den/die BetrachterIn vordergründig auf etwas 
anderes hinlenkt und in Wirklichkeit auf diverse andere Sachverhalte verweist. So finden 
sich in dem Werk verschiedenste Allegorien und Anspielungen und Figuren, die aber im 
eigentlichem Sinne nichts mit dem Frühling zu tun haben. Demnach dienen etwa die 
Orangen-Bäume nicht als Sinnbild für das Frühlingserwachen, einer Aufbruchsstimmung 
etwa, „sondern als Metapher für Geburt, Reife und Vergehen, dem Medici-Leitmotiv von 
Tod und Wiedergeburt“. Denn Orangenbäume tragen eben Knospen, Blüten und Früchte 
zugleich (vgl. Elias, Marion 2004, Aufsatz und Skriptum : Ad Botticellis Primavera, S.1–
2). 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


31 
 

Titel dient als Verweis, als Richtungstafel auf ein Dahinter. So verhält es sich 
also mit dem Titel eines Kunstwerks und gleich verhält es sich eben auch mit 
dem Titel eines Buches und folglich auch mit dieser wissenschaftlichen Ar-
beit. 

 
Kunst und ihre Geschichtlichkeit – in und nach– der Postmoderne. 
Ein Streifzug über das Finden und Er-finden von Kunst. Ein Verständnis 

und Selbstverständnis des Erkennens von Kunst. 
 
Grundsätzlich möchte ich an dieser Stelle noch festhalten, dass sich die 

vorliegende Arbeit mit dem Begriff der bildenden Kunst im engeren Sinn be-
schäftigt, lediglich in spezifischen Punkten wird auch auf andere Kunstgat-
tungen wie beispielsweise der Musik oder der Literatur eingegangen. 

Ein Puzzle. Das Gesamtbild ist erkennbar, doch die einzelnen Teile tür-
men sich willkürlich durchmischt in einem riesen Haufen zusammen. Man 
fragt sich, wie werden diese Teile je ein wirklich vollständiges Bild ergeben. 
Ist es wirklich möglich, dass diese vielen Teile, das Bild vor mir in meinem 
Kopf, wiedergeben? Oder fehlt am Schluss doch ein Teil? Das wird die fol-
gende Suche nach den Puzzleteilen zeigen. Und wir befinden uns bereits mit-
tendrinnen in der Suche nach den ersten beiden Teilen, die zusammen gehö-
ren. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


32 
 

3. Kunst und Philosophie. Geht das überhaupt? 
Wie bereits in der Einführung angedeutet steht ein konfliktreiches Unterfan-
gen bevor. Kann eine philosophische Betrachtung der Kunst jemals Genüge 
tun, oder ist das Vorhaben per se zum Scheitern verurteilt? Die Kunst will so 
verstanden und dargestellt werden wie sie ist, daher kann ein vollkommenes 
Verständnis nur durch die Kunst selbst geleistet werden. Verstehen ist grund-
sätzlich nicht der einzige Zugang zur Kunst. Kunst kann, wie durch Hegels 
Sentenzen bereits kurz angedeutet wurde, auch sinnlich erfahren werden. Die 
vollkommene Möglichkeit Kunst erfahren oder verstehen zu können, scheint 
nur durch die Kunst selbst möglich zu sein. JedeR KünstlerIn kennt diesen 
Moment des Schaffens, wo im Fluss des Tuns alles klar und deutlich ist. Aber 
auch der/die RezipientIn kann am vollkommensten Kunst nur durch die Kunst 
selbst erfahren und verstehen. 

So sehr dies vielleicht wahr sein mag, so ist dennoch eine philosophische 
Sichtweise und Herangehensweise gewinnbringend. Die Klärung von Begriff-
lichkeiten der Kunst ist zwar keine ausnahmslos philosophische Materie, 
wohl aber auch, da die Philosophie, wie bereits gezeigt wurde, eine „Grund-
wissenschaft“ ist, dass heißt, sich mit grundlegenden Fragen auseinandersetzt. 
Eine dieser Fragen ist die Frage nach der Herkunft und Verortung der Kunst. 
Darüber hinaus halte ich es wie Bertrand Russel, der die Philosophie nicht als 
exakte Wissenschaft verstand, sondern ihre zentrale Herausforderung darin 
sah, Fragen zu stellen und nachzudenken und zum Denken anzuregen.58 Das 
ist ihre zentrale Aufgabe, und dies soll das zentrale Element der vorliegenden 
philosophischen Dissertation sein. Es geht um die Frage nach den zentralen 
Elementen der Kunst. 

In unseren alltäglichen Umgang mit den Künsten herrscht die Überzeu-
gung vor, daß die Kunst mit Verstand und Vernunft nicht faßbar sei. Sie 
fällt aber auch nicht in den Bereich der Lebensbewältigung und des 
zweckgerichteten Handelns. Kunst spricht – so scheint es – stattdessen 

                                         
58 Russel, Bertrand: Philosophie des Abendlandes, S.11f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


33 
 

das Gefühl an und entspringt dem zweckfreien Spiel. Ein solches Phäno-
men kann nicht begrifflich dargestellt oder kritisiert werden;59 

Zugegeben, Kunst kann nicht mit quantitativen Forschungsmethoden und 
auch nur bedingt mit qualitativen Forschungsmethoden verstanden, zerlegt, 
begriffen, aber sehr wohl kann durch eine philosophische Klärung den 
Grundstrukturen der Kunst etwas näher gekommen werden. Das steht meiner 
Meinung nach nicht im Widerspruch dazu, dass Kunst durch Erfahrung der 
RezipientInnen womöglich ganz andere Erkenntnisse oder Eindrücke liefert. 
„Jeder Mensch wird an hunderterlei Dinge erinnert, wenn er ein Bild betrach-
tet, und sie alle beeinflussen seine gefühlsmäßige Einstellung.“60 Das bedeu-
tet dass unter anderem die unterschiedlichen Erfahrungen die Rezeption eines 
Kunstwerkes beeinflussen. 

Darüber hinaus gibt es, wie bereits im Kapitel 2 beschrieben, auch noch 
mehrere parallele, ebenbürtige Wege um zu Erkenntnisgewinn zu gelangen. 
Beispielsweise durch wissenschaftliche Forschungsmethoden (z.B. Experi-
mente, qualitative oder quantitative Methoden), durch philosophische Heran-
gehensweise (z.B. durch das Denken als Ursprung jeglicher Erkenntnis, die 
Induktion, Falsifikation und dergleichen) oder durch die Kunst als Erfahrung 
selbst (Rezeption und Erfahrung von bildender Kunst, darstellender Kunst, 
Literatur, Dichtung, Musik etc.). 

Für mich ist der Erkenntnisgewinn über Kunst durch eine philosophische 
Herangehensweise ebenso wichtig, wie der Erkenntnisgewinn über die Kunst 
selbst, das heißt durch das Erleben und Erfahren. Sie sind weder im Wider-
spruch noch sind sie in Konkurrenz zueinander. Viel eher sind sie als kom-
plementäre Arten des Erkenntnisgewinnens von Kunst zu betrachten. 

Am Anfang steht die Frage, was Kunst ist. Doch der stetige Wandel der 
Kunst und auch des Begriffes der Kunst macht eine Debatte äußerst schwie-
rig, da zunächst geklärt werden muss, von welchem Begriff und von welchem 
Verständnis dessen man ausgeht. 

In classical antiquity, the word ‚art‘(Greek, tekhne, latin ars) was the 
name given to any activity governed by rules; art was that which could be 
taught, and as such did not include activities governed by instinct or intui-
tion. So, for example, music and poetry were not at first numbered 
amongst the arts as they were considered the products of divine inspira-
tion, beyond mortal accountability.61 

                                         
59 Gethmann, Siefert: Einführung in die Ästhetik, S.7 
60 Gombrich, Ernst Hans: Die Geschichte der Kunst, Phaidon Verlag, Berlin, 1996, S.31 
61 Burgin, Victor: The end of art theory, Macmillian, Houndmills, 1986, S.143 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


34 
 

Bei den Vorsokratikern bedeutete technē demnach das Können der Handwer-
ker, die mit dem Namen tekton bezeichnet wurden.62 Darüber hinaus war aber 
auch das zielgerichtete Handeln ein Charakteristikum von Kunst. 

[…] wo technē das Tun bestimmt, gibt es ein τέλος, ein Ziel, auf das hin 
gewirkt, etwas, das bewegt, ein Werk oder eine Tat, die verwirklicht wer-
den sollen. Damit wird technē ein Mittel zur planvollen Erreichung eines 
Zieles.63 

Im Allgemeinen wurde technē in zwei Kategorien unterteilt: in sogenannte 
niedrig stehende Kunst wie Leichenbestattung, Bankwesen, Salbenherstellung 
sowie Schmiedekunst und in höhere, wie die der „freien“ Künste. Diese wur-
den unter anderem von Musikern, Dichtern und Schauspielern, aber auch 
Wissenschaftlern, wie beispielsweise Ärzten, ausgeübt.64 

Also, wenn Kunst zielgerichtet ist und gelehrt werden kann, wovon in der 
Antike ausgegangen wurde, ist Kunst nicht ursprünglich dem Göttlichen zu-
ordenbar, sondern eine „geistige“ Tätigkeit, die lehrbar ist und demzufolge 
auch erlernbar. Hätte sie nur intuitiven Charakter, das heißt läge ihr Ursprung 
nur im Inneren und wäre ihre „Kraft“ göttlich wäre sie nicht erklärbar und 
kaum lehrbar. 

An dieser Stelle muss erwähnt werden, dass ich mir für die vorliegende 
Arbeit und Analyse anmaße, den Blick auf die Kunst aus meinem Blickwin-
kel zu werfen. Da wir die Welt eben nur immer durch unseren Blick, unsere 
subjektiven Augen sehen, erkennen, erfahren, verstehen und interpretieren 
können. Dies führt wieder wie bereits in der Einleitung erwähnt zu Schopen-
hauer, der von der Prämisse ausgeht, das alles was wir erkennen können, nur 
als Vorstellung vorhanden ist65, und dies ist für die Kunst eine zentrale Er-
kenntnis. Wie Menschen Sachen sehen und interpretieren liegt wörtlich ge-
sprochen im Auge des/der Betrachters/In. 

Keine Wahrheit ist also gewisser, von allen anderen unabhängiger und ei-
nes Beweises weniger bedürftig, als diese, daß Alles, was für die Er-
kenntnis da ist, also die ganze Welt, nur Objekt in Beziehung auf das 
Subjekt ist, Anschauung des Anschauenden, mit einem Wort, Vorstel-
lung.66 

                                         
62 Löbl, Rudolf: Texnh:Untersuchung zur Bedeutung dieses Wortes in der Zeit von Homer 

bis Aristoteles. Von Homer bis zu den Sophisten. Band 1. Königshausen & Neumann, 
Würzburg 1997, S.11 

63 Ebd. S.211 
64 Ebd. S.211–214 
65 Vgl. Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, S.32f 
66 Ebd. S.32 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


35 
 

Dieses Bedingtsein des Objekts durch das Subjekt macht den vorliegenden 
Versuch aus die Kunst mittels der Philosophie zu denken, legitim und schlüs-
sig. Denn wie sonst als durch uns selbst wird die Welt für uns erklärbar und 
verstehbar. Keine Existenz ohne Wahrnehmung. Die Frage lautet daher auch 
provokant, wie kann Kunst denn überhaupt sein, wenn sie nicht wahrgenom-
men und in weiterer Folge gedacht wird. Ein „esse“ [Sein] ohne „percipere“ 
[wahrnehmen] scheint somit nicht möglich zu sein! In Bezug auf die Kunst 
bedeutet dies weitergedacht, ohne dass Kunst gemacht wird, sprich mittels 
Zeichen, Farben, Worten, Klängen und dergleichen, würde kein percipere 
möglich zu sein. Es ist aber natürlich nicht zwangsweise notwendig, dass ein 
Kunstwerk erst durch die öffentliche Präsentation seinen Werkcharakter er-
hält. Es reicht auch, wenn das Kunstwerk alleine durch den/die ProduzentIn 
wahrgenommen wird. Ein Subjekt ist ausreichend, damit ein Objekt zumin-
dest für eine Person zum Kunstwerk wird. Es ist also nicht allein die Ausstel-
lungspraxis die ein Werk zu einem Kunstwerk macht. 

Abschließend lässt sich für dieses Kapitel festhalten, dass Kunst und Phi-
losophie beide unterschiedliche Herangehensweise von Erkenntnisgewinn 
darstellen können. Obgleich angemerkt werden muss, dass dies grundsätzlich 
nicht die inhärente Zielsetzung von Kunst ist, aber durch die Erfahrung, die 
wir Menschen durch sie machen, ermöglicht Kunst Erkenntnis zu erlangen. 
Vielleicht könnte man das salopp formuliert als Nebenwirkung von Kunst 
ansehen. Damit gibt es immer einen Erkenntnisgewinn auch für die Produ-
zentInnen in der Kunst. Demzufolge bedeutet ein Kunstwerk zu „machen“ 
immer eine Art von Forschung zu betreiben, sei es nur für sich persönlich be-
ziehungsweise am eigenen Leib. 

Ich habe begonnen darzulegen, dass die Philosophie als Erklärungs- und 
Deutungsmodell für Kunst dienen kann, da die grundlegende Forschungsme-
thode für den Erkenntnisgewinn das „Denken“ im Allgemeinen darstellt. Es 
geht nicht um das Reinquetschen der Kunst in ein strenges Forschungspara-
digma, sondern um ein freies, offenes Denken über Kunst, das eine andere 
Art von Erkenntnis als die Kunsterfahrung selbst offenbaren kann. 

Im Folgenden wird im ersten Schritt eine Annäherung an die Begriffe der 
Ästhetik und des Kunstwerks vorgenommen. Anschließend wird mittels aus-
gewählter philosophischer Positionen das System Kunst analysiert und gedeu-
tet. Darauffolgend wir die Postmoderne charakterisiert und erforscht, wie es 
sich augenblicklich mit dem System Kunst verhält. 

3.1. Ästhetik: Was ist das? 
Umgangssprachlich wird etwas als ästhetisch bezeichnet, wenn es für uns als 
„schön“ einzustufen ist. Des Weiteren findet man auch den Ausdruck der 
spezifischen ästhetischen Ausformung, und der Begriff wird auch eingren-
zend für eine bestimmte Ästhetik verwendet. Man erkennt beispielsweise die 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


36 
 

Ästhetik der Ostblock-Länder an ihren architektonischen Merkmalen. „Der 
philosophischen Ästhetik fällt deshalb neben der Bestimmung der Kunst im 
Kontext der menschlichen, geschichtlichen Kultur die Aufgabe zu, auch die 
Rolle der Kunstphilosophie als Wissenschaftstheorie der Kunstinterpretation 
festzulegen.“67 

Um nun Kunst zu verstehen, ist es eben dienlich, den zentralen Begriff 
der Ästhetik einmal näher zu beleuchten. Wenn wir umgangssprachlich über 
etwas Ästhetisches sprechen, meinen wir gewöhnlich etwas Schönes. Das 
Schöne und das Hässliche: zwei wesentliche Begrifflichkeiten der Kunst – 
das bipolare Paar. 

Ist das Hässliche aber immer das Gegenteil des Schönen? Automatisch 
würden wir das Schöne vor bzw. über das Hässliche einstufen, bewerten. 
Aber ist es beim Betrachten nicht manchmal sogar interessanter etwas Hässli-
ches zu betrachten? Ist das Schöne nicht manchmal zu banal, zu einfältig um 
lange unsere Aufmerksamkeit zu halten? 

„Die Schönheit eines Kunstwerks ergibt sich Platons Meinung nach aus 
der spezifischen Einheit der dargestellten Sache. Die künstlerische Pro-
duktion gleicht dabei dem Verfahren eines Handwerkers, der Gebrauchs-
gegenstände herstellt.“68 

Friedrich Nietzsche69 vertritt die Ansicht, „Die Kunst soll vor allem und zu-
erst das Leben verschönern ...  alles Hässliche verbergen oder umdeuten, je-
nes Peinliche, Schreckliche, Ekelhafte, welches trotz allem Bemühen immer 
wieder, gemäß der Herkunft des menschlichen Natur, herausbrechen wird 
... .“70 verschleiern. Demnach galt auch der Begriff des Schönen bis ins 18. 

Jahrhundert als Qualitätsurteil für Kunst. So konstatiert Nietzsche weiter „An 
einem Philosophen ist es eine Nichtswürdigkeit zu sagen >das Gut und das 
Schöne sind Eins<, fügt er gar noch hinzu, <auch das Wahre<, so soll man 
ihn prügeln. Die Wahrheit ist häßlich. Wir haben die Kunst, damit wir nicht 
an der Wahrheit zu Grunde gehen.“71 Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts 

                                         
67 Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S.266 
68 Büttner, Stefan: Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, Beck, München, 2006, 

S.42 
69 Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844–1900) war ein deutscher Philologe und Philosoph. 

Vgl. http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie 
 _main%5Bentry%5D=20&tx_gbwbphilosophie_main%5Baction%5D=show&tx_gbwbp

hiloso-
phie_main%5Bcontroller%5D=Lexicon&cHash=a0128206038122d6cdf7a0e54e314d89 
[Zugriff:13.7.2017] 

70 Nietzsche, Friedrich: Menschliches Allzumenschliches, Create Space Independent Publi-
shing Platform, Berlin, 2013, S.374 

71 Nietzsche, Friedrich: Werke in 3 Bänden, hrsg. von Karl Schlechta, Bd. III, Carl Hansen 
Verlag, München, 1956, S.832 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


37 
 

wurde der Begriff der Schönheit als Qualitätsurteil für Kunst kritisch hinter-
fragt und ist bis heute keine Richtschnur für ein „gutes“ Kunstwerk mehr.72 

Es gibt eine innere und äußere Schönheit. So vermag innere Schönheit, in 
der Vorstellung der antiken Ästhetik, das äußere Bild als schön darzustellen. 
Nach Schönheitskriterien der Antike war Sokrates ein eher hässlicher 
Mensch, doch seine innere Strahlkraft ließ ihn als wahrhaftig schön auf seine 
Umwelt wirken.73 Dieser Umstand lässt sich auch in der heutigen Zeit immer 
wieder feststellen, wenn andere Werte einen Menschen für uns in einem ganz 
anderen „Licht“ erscheinen lassen. 

Im Allgemeinen bedeutete Ästhetik, „aisthesis“, ursprünglich lediglich 
„sinnliche Wahrnehmung“ oder „sinnlicher Reiz“, mit Kunst im eigentlichen 
Sinne hatte dies primär nicht immer was zu tun. Generell war alles, was die 
Sinne bewegt, ästhetisch. Das heißt Schönes, Hässliches, Angenehmes, Un-
angenehmes dies alles konnte als ästhetisch bezeichnet werden, da es sich 
hierbei grundsätzlich wie erwähnt um „sinnliche“ Reize  beziehungsweise 
Wahrnehmungen handelt. 

Der Begriff der Ästhetik und der Kunsttheorie werden heutzutage fast sy-
nonym verwendet. Ursprünglich hat Alexander Gottlieb Baumgarten74 den 
Begriff einer eigenständigen philosophischen Disziplin zugeordnet. Ästhetik 
bedeutet für ihn „die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“. Darüber hin-
aus wurde auch die Theorie der Schönheit unter diesem Begriff verstanden, 
wobei nicht nur die Kunst Schönes hervorbringen kann. Auch die Natur wird 
dabei nicht außer Acht gelassen. Immanuel Kant unterscheidet, wie später 
noch im Detail erläutert wird, dabei nicht nur das Naturschöne vom Kunst-
schönen, sondern räumt der Natur die Rührung und das Gefühl des Erhabenen 
zu, während das Schöne vom Reiz ausgelöst wird und eben nicht erhaben sein 
muss. Schönes kann nach Kant erhaben wie beispielsweise eine schöne ver-
schneite weite Landschaft sein, aber auch klein und auf den ersten Blick wo-
möglich fast übersehen werden. Doch beides, das Schöne und das Erhabene 
sind im Bereich der Gefühle angesiedelt, so Kant.75 Kant setzt demnach das 
Naturschöne, also das von Gott gemachte Werk, über das Kunstschöne, das 
vom Mensch gemachte Werk, und dies ist einer der Hauptunterschiede zu 
Hegel (in den Kapiteln 4.2. und 4.3. wir näher auf diesem Umstand eingegan-
gen). 

                                         
72 Vgl. Büttner, Stefan: Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, Beck, München, 

2006, S.43 
73 Vgl. Ebd. S.48 
74 Alexander Gottlieb Baumgarten (1714–1762) war ein deutscher Philosoph der in der 

Tradition der Aufklärungsphilosophie stand. 
 Vgl. http://www.baumgarten-alexander-gottlieb.de/ [Zugriff: 18.07.17] 
75 Kant, Immanuel: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, S.13ff 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


38 
 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Ästhetik – nach den 
vorigen Erläuterungen – sich demnach unter anderem mit dem Begriffspaar 
des Schönen und Hässlichen beschäftigt und darüber hinaus dem Gedanken 
von Alexander Gottlieb Baumgarten folgend, als Wissenschaft der sinnlichen 
Erkenntnis verstanden werden kann. 

Nach dem der Begriff der Ästhetik erläutert wurde, soll an dieser Stelle 
das Kunstwerk in seinem Wert und seinen Präsentationsformen  aufgezeigt 
werden. 

3.2. Zum Wert und der Präsentation von Kunst 
In diesem Kapitel soll der Versuch unternommen werden, den Begriff des 
Kunstwerks und seine Charakteristika näher zu ergründen. Um ein Kunstwerk 
zu verstehen erscheint es auch sinnvoll zu sein, sich den Kunstbetrieb einmal 
genauer anzusehen. Peter Sloterdijk hat hierzu eine scharfe, aber auch sehr 
treffende Aussage gemacht. „Der Kunstbetrieb ist ein System der Eifersuch-
ten. In ihm geht das Begehren der Werke darauf aus, Objekte des Begehrens 
zu werden. Hat ein Werk Begehren auf sich gezogen, so treten die Rivalen 
daneben und wollen sich das Verlangen aneignen, das dem anderen galt.“76 
Diesen Gedanken folgend kann man sagen, das besondere Merkmal von 
Kunst ist, dass Kunst im Grunde genommen nur durch den/die RezipientenIn 
und in weiterer Folge nur durch den/die KäuferIn ihre Vollendung findet. Wie 
Sloterdijk schreibt, findet es eben erst seine Vollendung wenn es am „Markt 
des Begehrens und der Eifersüchte“ Begehren ausgelöst hat. Das bedeutet die 
Sichtbarmachung und Sichtbarkeit von Kunstwerken ist aktuell enorm wich-
tig am „Markt des Begehrens“. Als Sichtbarmachung könnte man das „Mar-
keting“ rund um ein Kunstwerk verstehen, damit es von SammerlInnen er-
worben wird. So analysiert Sloterdijk weiter, dass es auch auf den ständigen 
BesitzerInnenwechsel ankommt. Das bedeutet für ihn so könnte man interpre-
tieren, dass Kunstwerke immer auf höhere „Marktpreise“ warten. „Ihr Wert 
lebt davon, dass sie sich ihren Besitzern verweigern und auf weitere Angebo-
te warten.“77 Sloterdijk muss in diesem Zusammenhang zugestimmt werden, 
dennoch muss angemerkt werden, dass ein Kunstwerk bereits zu einem 
Kunstwerk werden kann, wenn es nur eine/n RezipientenIn gibt. Demzufolge 
reicht es aus, wenn der/die Kunstschaffende selbst ihr Werk rezipiert. Der/die 
Kunstschaffende kann nämlich beide Rollen einnehmen. Grundsätzlich muss 
angeführt werden, nicht die Anzahl der RezipientInnen erhebt ein Werk zu 
einem Kunstwerk. Dies bedeutet in weiterer Folge, dass der Markt heute wo-
möglich stark determinierend für die Kunst ist, aber es gibt auch Kunst ab-
seits des Marktes. Darüber hinaus lässt sich die Qualität der Kunstwerke si-

                                         
76 Sloterdijk, Peter: Der ästhetische Imperativ, Philo Fine Arts, Hamburg, 2007, S.405 
77 Ebd. S.405 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


39 
 

cher nicht über den Markt bestimmen, so denke man nur an die teilweise 
„schlechten“ Kunstwerke, die auf dem Markt aber sehr wohl gut ankommen. 
Derer gibt es unzählige Beispiele. An dieser Stelle will ich es aber dem/der 
Lesenden überlassen, welche Werke er/sie dazu zählt und welche nicht. 

Aber nochmal zurück zu Sloterdijk: aus heutiger Sicht bedeutet seine 
Analyse, dass Ziel eines/r Kunstschaffendens/r muss der Erwerb seines 
Kunstwerkes durch andere sein. Denn ein/e Kunstschaffende/r mit der Ziel-
setzung Kunst für sich selbst zu schaffen widerläuft diesen Prozess der Wert-
steigerung oder deutlicher gesagt: wird das Kunstwerk überhaupt keinen Wert 
erhalten, wird ihm kein Wert beigemessen werden; wie von Peter Sloterdijk 
scharfsinnig analysiert und provokant auf dem Punkt gebracht: Schlussend-
lich ist der Kaufpreis das Wertbestimmende für den Charakter des Kunstwer-
kes. Diese Schlussfolgerung erscheint wenig überraschend in einer auf Kon-
sum ausgerichteten Kapitalgesellschaft. Obwohl ich Sloterdijks kritische Aus-
führungen inhaltlich gut folgen kann, sträubt sich in mir die Kunstschaffende, 
die dies nicht wahrhaben will und schlussendlich doch an dem Glauben fest-
hält, dass die Kunst nicht nur vom Markt beherrscht wird und es weiterhin 
KünstlerInnen gibt, die gegen den gängigen Mainstream weiterhin ihre 
Kunstwerke herstellen auch wenn sie nur abseits der üblichen „Bühnen“78 der 
Kunst Aufmerksamkeit erhalten. 

Die Fragen die sich an dieser Stelle aber aufwerfen sind, was ist ein 
Mensch, was ist seine Arbeitsleistung und was ist seine Kunst wert? Wer be-
stimmt dies? Thomas Hobbes79 antwortete auf die Frage, was ein Mensch 
wert sei, kurz und bündig „was man für seine Arbeitsleistung bezahle“. 

Die Geltung oder der Wert eines Menschen ist wie der aller anderen Din-
ge sein Preis. Das heißt, er richtet sich danach, wieviel man für die Be-
nutzung seiner Macht (Fähigkeiten) bezahlen würde und ist deshalb nicht 
absolut, sondern von dem Bedarf und der Einschätzung eines anderen ab-
hängig. Ein fähiger Heerführer ist zur Zeit eines herrschenden oder dro-
henden Krieges sehr teuer, im Frieden jedoch nicht. Ein gelehrter und be-
stechlicher Richter ist in Friedenszeiten von hohem Wert, dagegen nicht 
im Krieg. Und wie bei anderen Dingen, so bestimmt auch bei den Men-
schen nicht der Verkäufer den Preis, sondern der Käufer. Denn mag je-
mand, wie es die meisten Leute tun, sich selbst den höchsten Wert bei-

                                         
78 z.B.: abseits der Galerien, der Markt- und Kunstmessen etc. 
79 Thomas Hobbes (1588–1679) war ein englischer Mathematiker und Philosoph. Er gilt als 

Begründer des aufgeklärten Absolutismus. 
 Vgl. http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie 
 _main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Search&c

Hash=dd52acb5273f031e8d43f05ac32152ec [Zugriff: 18.7.17] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


40 
 

messen, so ist doch sein wahrer Wert nicht höher, als er von anderen ge-
schätzt wird.80 

Dennoch beschreibt aber auch Thomas Hobbes an dieser Stelle, dass der 
Markt, genau genommen dessen aktuelle Situation beziehungsweise die 
Nachfrage, ebenfalls bestimmend ist für den Wert eines Gegenstandes oder 
Kunstwerkes. Im Bezug auf die Kunst bedeutet dies nichts Gutes. Wenn die 
Kunst nur den Prämissen und Anforderungen des Marktes folgen würde, dann 
wäre aus meiner Sicht womöglich bereits wirklich ihr Ende besiegelt. Doch 
Kunst ist viel mehr. Sie ist die Sprache dafür, was anders nicht gesagt werden 
kann. Ein Werk, das sich nur dem Mainstream oder dem aktuellen Trend ver-
schrieben hat, wird in naher Zukunft ziemlich uninteressant wirken. Und ein 
Werk, das nur dem Trend nachläuft, bleibt unnütz. So schreibt auch Friedrich 
Schiller81 bereits, dass der/die KünstlerIn sich gegen den Zeitgeist zu Wehr 
setzen muss und diesen nicht blind hinterher laufen sollte. „Überhaupt wird 
er, glaube ich, wohl tun, sich nicht von der Gegenwart beherrschen und ein-
engen zu lassen. Der Künstler ist zwar der Sohn seiner Zeit, aber schlimm für 
ihn, wenn er zugleich ihr Zögling oder gar noch ihr Günstling ist.“82 

Spitzfindig schreibt Sloterdijk in seiner Analyse des Kunstsystems weiter: 
„Ein Werk wird für mich in dem Maße bedeutend, wie ich seinen Wert auf 
mir buchen kann. Das ist der aktuelle Stand des Wertfetischismus.“83 Doch 
was bedeutet begehren? Etwas haben, besitzen, konsumieren, genießen wol-
len. Das was es sicherlich nicht gibt, ist ein Begehren ohne ein hierarchisches 
Gefälle. Heute ist das hierarchische Machtmittel das Kapital. Genau genom-
men muss man aber auch sagen, dass dies schon in früheren Zeiten so war. 
Beispielsweise zur Zeit der Renaissance, als bestimmte einflussreiche und 
finanzstarke Familien die politische Macht sowie die Macht über die Kunst-
welt hatten. „Das Machtverhältnis ist immer schon da, wo das Begehren ist: 
es in einer nachträglichen wirkenden Repression zu suchen ist daher ebenso 
illusionär wie die Suche nach einem Begehren außerhalb der Macht.“84 

Doch über sehr lange Zeit gab es keinerlei demokratische Kunstbetrach-
tung, nur in Kirchen waren alle Menschen „zugelassen“ Kunst zu besichtigen. 
Zudem muss festgehalten werden, „Kunst“ war in Kirchen aber eher als Kult 

                                         
80 Thomas Hobbes: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerli-

chen Staates, Suhrkamp, 7. Aufl. Frankfurt 1996, S.115 Vgl. online Philosophie-
Wörterbuch.link siehe Quellenverzeichnis. 

81 Johann Christoph Friedrich von Schiller (1759–1805) war ein deutscher Dichter, Philo-
soph und Historiker. Vgl. http://www.friedrich-von-schiller.de/ [Zugriff 08.06,17] 

82 Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, hrsg. von Klaus L. 
Berghahn, Reclam, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2009, S.27 

83 Sloterdijk, Peter: Der ästhetische Imperativ, S.406 
84 Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main, 1983, S.101 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


41 
 

oder Belehrung zu verstehen und nicht als autonomes Kunstwerk im eigentli-
chem Sinne. Ansonsten war es lediglich dem/der BesitzerIn sowie sei-
nen/ihren Freunden möglich die Kunstwerke zu sehen. Beispielsweise waren 
Kunstsammlungen, wie sie die Medici-Herzöge in den Uffizien85 besaßen, die 
eigentlich auch dazu dienten um Staatsgäste zu beeindrucken und ein Symbol 
der Macht in weiteren Sinne darstellten, für das gewöhnlich Volk nicht zu-
gänglich. Analog verhält es sich heutzutage, wenn ein Millionär einen „Pi-
casso“ oder dergleichen nur für sich selbst im Tresor verwahrt ohne dieses 
Kunstwerk der Öffentlichkeit zugänglich zu machen. 

Das grundlegende Problem der Kunst ist, dass nicht immer eindeutig fest-
stellbar ist, was Kunst ist und was nicht. Georg W. Bertram86 sieht genau hier 
die bestimmende Frage. „Dass die Kunst uns anspricht, hängt damit zusam-
men, dass immer unklar ist, was als Kunst gelten kann und was nicht. Kunst-
werke wecken Resonanzen vor dem Hintergrund der Alternative, dass sie 
auch stumm bleiben können, dass sie uns nichts über uns sagen.“87 

Die Frage nach der Kunst ist also nach wie vor eine nicht geklärte Frage 
(und nicht zu klärende Frage), aber dennoch ist es für mich beruhigend zu 
sehen, dass Kunst eben auch stumm bleiben kann. Demzufolge kann sie nach 
Bertram sehr wohl auch in der Stille im Hintergrund bleiben – abseits der 
gängigen Marktpraxis – und verliert dadurch nicht ihren Kunststatus. Kunst 
ist ergo nicht alles was wir auf den gewöhnlichen, großen angeblich wichti-
gen „Bühnen“ sehen, es gibt auch ein dahinter, eine Kunst auf anderen We-
gen. Dennoch ist es nicht einfach diese Kunstpraxis sichtbar zu machen. 
Hierzu braucht es mutige KünstlerInnen, die ihren Werten und Anschauungen 
treu bleiben und sich nicht ausschließlich den ökonomischen Prämissen des 
Marktes unterwerfen und es braucht RezipientInnen, die bereit sind sich auf 
die Suche nach dieser Kunst zu machen. Das bedeutet es gibt Kunst außer-
halb des Mainstreams, und nicht alles, was der Mainstream feiert ist automa-
tisch Kunst. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass den Kunstwerken das „Begehrt 
sein“ immanent eingeschrieben ist, aber dennoch nicht ausschließlich davon 
determiniert sein muss. Das bedeutet der/die Kunstschaffende hat noch immer 
die Macht festzusetzen, ob das Kunstwerk sich völlig von der Macht des 
Marktes bestimmen lässt oder ob es seine Freiheit, dass zu tun oder dass zu 
sein, was es apriori ist. Gleich nach Schillers berühmten Zitat „Die Kunst ist 

                                         
85 Anmerkung: von den galleria uffizi, einem lang gestreckten Säulengang vor Büroräumen, 

würden man heute sagen, leitet sich interessanterweise das heutige Wort der Galerie ab. 
(vgl. http://www.duden.de/rechtschreibung/Galerie Zugriff: 10.4.2017) 

86 Georg W. Bertram (*1967) ist Professor für Ästhetik und theoretische Philosophie am 
Institut der Philosophie an der Freien Universität Berlin. 

87 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, Reclam, Stuttgart, 2005, 
S.49 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


42 
 

eine Tochter Freiheit.“ darf und muss sie für sich selbst bestimmen, was ein 
Kunstwerk ist und was nicht. Die Freiheit der Definitionsgewalt darf sie 
demnach nicht an den kapitalistisch orientierten Markt oder andere verlieren. 
Demzufolge ist „Kunst“ keine fixe Größe, sondern wandelbar im Verlauf der 
Zeit. 

Nachdem nun postuliert wurde, dass die Definitionsgewalt, was ein 
Kunstwerk ist der Kunst selbst zukommen muss, soll im folgenden Literatur-
teil dennoch der Versuch unternommen werden anhand ausgewählter Philo-
sophen unterschiedliche Verstehenszugänge und Erklärungsversuche von 
Kunst aufzuzeigen, um ein breiteres Verständnis über das Phänomen Kunst 
zu erlangen. Die Auswahl der philosophischen Positionen wurde aufgrund der 
Relevanz für die heutigen Kunstfragen aus der Sicht der Autorin getroffen. 
Darüber hinaus wurden auch geschichtlich sehr unterschiedliche philosophi-
sche Positionen gewählt, um die Komplexität und Schwierigkeit von Kunst 
zu verdeutlichen. Daher beginnt der philosophische Streifzug mit Platon und 
Aristoteles, fährt fort mit Kant, Hegel und einem kurzen Exkurs zu Croce 
hinzu den komplexen ästhetischen Theorien von Adorno. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


43 
 

4. Ausgewählte philosophische Positionen 
4.1. Platon88 und Aristoteles89 
„Wenn es was gibt, wofür es zu leben lohnt, dann ist es die Betrachtung des 
Schönen.“90 Für Platon gibt es zwei Arten von KünstlerInnen: die einen die 
etwas kreieren wie beispielsweise ein/e TischlerIn und BaumeisterIn sowie 
die anderen die etwas nachahmen (mímēsis91) wie etwa bildende KünstlerIn-
nen. Platons Gedanken folgend, lässt sich feststellen, dass selbst wenn es ir-
gendwann einmal keine Bäume mehr geben sollte, wird die Idee eines Bau-
mes weiterhin bestehen. EinE TischlerIn ist nun jemand der/die sich bei-
spielsweise an der Idee eines Tisches orientiert, wenn er/sie diesen herstellt. 
EinE MalerIn orientiert sich nach Platon an diesem Tisch des Tischlers, wenn 
er/sie einen solchen malt. Dadurch entsteht ein Bild eines Abbildes der Idee. 
Eine Art Abbildung zweiter Ordnung. Für Platon war diese „Nachahmung“ 
der bildenden KünstlerInnen eine Art Spiegelung, Verdoppelung der Idee. 
Am schönsten ist für Platon jedoch die Idee selbst. Da die Kunst aber nur ein 
Abbild eines Bildes einer Idee ist, kann Kunst nie vollkommen das wirklich 
Wahre oder Schöne darstellen.92 Platon entsprechend muss die Kunst daher 

                                         
88 Platon war ein griechisch antiker Philosoph der von 428–348 v.Chr. in Athen lebte. Er 

war Schüler Sokrates. 
 Vgl. http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie 
 _main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Search&c

Hash=dd52acb5273f031e8d43f05ac32152ec [Zugriff: 18.7.17] 
89 Aristoteles war ein griechisch antiker Philosoph der von 384–322 v.Chr. lebte. Er war 

Schüler von Platon. Er hatte auch auf viele weitere Disziplinen neben der Philosophie 
maßgeblichen Einfluss beispielsweise auf die Logik, Biologie und Physik. 

90 Platon: Symposion 211 d, in: Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? C.H. Beck, Mün-
chen, 2008, S.9 

91 Der Originalbegriff meinte ursprünglich Geste bzw. das „Darstellen einer Emotionen“, 
später erst wandelte sich die Bedeutung des Begriffs hin zur „Nachahmung der Wirklich-
keit“. Das heißt die Kunst war grundsätzlich nicht dazu da, um die Welt oder die „Wahr-
heit“ darzustellen; demnach wäre sie als vollkommen freie Kunst zu verstehen. 

92 Vgl. Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? S.10ff 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


44 
 

erzieherische Funktionen übernehmen, wenn sie schon nicht im Stande ist die 
Wahrheit93 darzustellen. Für Platon ist nur eine erzieherische Kunst, die die 
Menschen lehrt ihre Leidenschaften zu kontrollieren und wie sie tugendhaft 
zu leben haben, eine wertvolle Kunst. Wenn Kunst im Sinnlichen verhaften 
bleibt, dann lässt sie den Menschen in dieser Sinnlichkeit verharren. Dadurch 
kann das Wahre und das Gute aber nicht erkannt oder erreicht werden. Des-
wegen Platons Forderung nach einer pädagogischen Kraft in der Kunst.94 Pla-
tons Schüler Aristoteles teilt zwar mit Platon die Ansicht, dass Kunst eine Art 
von Nachahmung (mímēsis) ist. Im Gegensatz zu Platon, der genau dies der 
Kunst zum Vorwurf macht, bewertet dies Aristoteles als positives Charakte-
ristikum der Kunst. Für Aristoteles verwirklichen sich die Ideen durch die 
Kunst in der realen Welt, darüber hinaus gibt es für ihn keine „wahrere“ 
transzendentale Ideenrealität. Die Idee wird für Aristoteles erst durch die 
Einheit von Stoff und Welt zur Realität. Für Platon lenkte die Kunst von der 
Wahrheit ab, da sie sich eben der sinnlichen Elemente des Lebens bediente. 
Für Aristoteles verhält es sich dazu konträr. Für ihn ist sogar die Kunst philo-
sophischer, weil sie der überzeitlichen Wahrheit näher ist. Um dieser Wahr-
heit nahe zu kommen, benötigt der/die Kunstschaffende allerdings kein Fak-
tenwissen, aber gestalterisches Können. Doch Aristoteles geht es nicht aus-
schließlich um die Darstellung der wahren Welt. Er versteht auch als zentra-
les Element der Kunst die Wirkung, die ein Kunstwerk auf die Betrachtenden 
hat. So schreibt er der Tragödie und der Musik eine Art reinigende Wirkung 
für den Menschen zu. Zu dem vertritt er die Auffassung, dass wir eine Art 
von Reinigung (kátharsis) erleben, wenn wir in der Kunst Mitleid, Furcht und 
derartiges erleben. Im Gegensatz zu Platon, der genau wegen des Hervorru-
fens solcher Gefühle durch Kunst, buchstäblich dies an der Kunst an sich kri-
tisierte und dies verdammte, bezeichnet dies Aristoteles als die Besonderheit 
von Kunst. Für Aristoteles gehört auch das Hässliche zur Kunst. Durch die 
Darstellung des Schlechten und des Hässlichen entsteht für Aristoteles das 
Gefühl, dass dies erst dadurch in der Wirklichkeit verschwindet. Wozu gibt es 
Kunst? Nach Aristoteles ist die Antwort darauf, ganz einfach: Weil sie uns 
Freude bereitet und somit zum menschlichen Glück beiträgt, selbst wenn sie 
Gefühle wie Furcht, Angst erzeugt oder das Hässliche zum Vorschein bringt. 
Durch das Erleben dieser Gefühle, dieser sinnlichen Elemente, erfolgt eine 
Art „Reinigung“ dieser Affekte und schlussendlich durch diese Darstellung 
des Hässlichen, des Schlechten, scheint all dies erst aus der Wirklichkeit zu 
verschwinden. Womit die Kunst eben auch durch die Darstellung des 

                                         
93 siehe Fußnote 90. Pointiert könnte man interpretieren, dass dies der Ursprung des Irrtums 

ist, Kunst währe für die Wahrheit und Wirklichkeit zuständig. 
94 Ebd. Vgl. S.14 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


45 
 

Schrecklichen und ihr hervorrufen von negativen Affekten wiederum zum 
menschlichen Glück beitragen kann, so Aristoteles.95 

Bei Aristoteles haben demnach das Schöne und das Hässliche eine zentra-
le Bedeutung in der Kunst. Die Frage, welche sich nun aufwirft ist, inwieweit 
das Schöne und das Hässliche und das Verständnis über diese beiden Begriffe 
sich bis heute verändert haben. 

Das Schöne und das Hässliche ist bzw. sind in der Kunst der Moderne 
sowie Postmoderne ein zentrales Thema, obwohl es den Anschein hat, dass 
die Kunstschaffenden durch die Darstellung des „Hässlichen“ eine Widerset-
zung zur ausschließlichen Kunst des Schönen sehen. Bei der Kunst soll es 
demnach nicht um die Schönheit gehen. Die Ästhetik löst sich somit vom Be-
griff des Schönen und will sich von diesem befreien. 

Das Verständnis von Platon und Aristoteles in Hinblick auf die Kunst ist 
in gewissen Bereichen ähnlich, doch in wesentlichen Punkten setzt sich Aris-
toteles von seinem Lehrer Platon ab. Er erweitert den Kunstbegriff einerseits 
um den Begriff des Hässlichen und andererseits wird die Idee nicht über das 
Kunstwerk gestellt, sondern erfährt beispielsweise erst durch die künstleri-
sche Inszenierung ihre wahre Entfaltung. 

Nach diesen essentiellen Gedanken von Platon und Aristoteles zur Kunst, 
soll im nächsten Teil auf das Erhabene und Schöne bei Kant eingegangen 
werden, aber auch auf seinen Begriff des Ekels, der vor allem vor dem Hin-
tergrund des Hässlichen im Kunstverständnis von Aristoteles interessant ist. 

  

                                         
95 Vgl. Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? S.16ff 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


46 
 

4.2. Immanuel Kants Begriff des interessenlosen Gefallens in der 
Kunst, des allgemeinen Geschmacksurteils und des bipolaren 
Gefühlspaars Wohlgefallen und Ekel 

Kants Verständnis des Erhabenen und des Schönen hat in der heutigen 
Kunstpraxis nur mehr selten den zentralen Stellenwert, den es in der Vergan-
genheit hatte. Gleich verhält es sich mit seinem allgemeinen Verständnis über 
Kunst. Es erweckt den Eindruck, dass aktuell alles Kunst sein kann. 

Konfrontiert mit einer eingegrenzten Kultur, die letztlich keinen Bereich 
des Lebens verschont, und angesichts eines ausgedehnten Kunstbegriffs, 
der experimentellen Lyrik ebenso unter sich zu versammeln weiß wie den 
neuen deutschen Schlager, beginnt man zu zweifeln, ob das, was die zahl-
reichen Reden und Kommentare zur Kunst behaupten, in der ästhetischen 
Alltagserfahrung überhaupt noch irgendeine Entsprechung findet.96 

Wenn man Menschen auf der Straße fragt, ob sie eine/n Kunstschaffende/n 
der Gegenwartskunst nennen können, fällt dem/der „DurchschnittsbürgerIn“, 
der/die mit Kunst wenig bis nichts zu tun hat, jedoch nicht viel dazu ein97. 
Manchen fällt dann vielleicht noch Hermann Nitsch ein, der „Blutverschmie-
rer“, wie er im Volksmund genannt wird. Aber wer wirklich aktuell gerade 
Kunst produziert ist den meisten Menschen fremd und für sie nicht von Be-
deutung. Vielleicht gibt es den/die Eine/n oder der/die Andere der/die täglich 
bei den Brückenskulpturen von Franz West98 vom dritten in den ersten Wie-
ner Gemeindebezirk vorbeiläuft, aber diesem Objekt keinerlei Aufmerksam-
keit mehr – seit der ersten Empörung vor vielen Jahren – schenkt. Möglich-
erweise gibt es auch eine Gruppe von Menschen, die das „draufgesteckte 
Haus“ von Erwin Wurm99 auf dem Mumok gesehen haben und es witzigen 
fanden. Aber die Mehrheit wird trotzdem nicht wissen, wer Erwin Wurm ist. 
Wenn wir von Kunst sprechen, reden wir hier eigentlich von einem Rand-
gruppen Phänomen, welches eine ganz bestimmte Gruppe von Menschen be-
schäftigt und diese interessiert. Ich will an dieser Stelle nicht missverstanden 
werden, es geht mir in meiner Darlegung der Sicht der Dinge nicht um eine 
                                         
96 Liessmann, Konrad Paul: Reiz und Rührung, Facultas, Wien, 2004, S.7 
97 Allgemein könnte auch gesagt werden, dass höchstwahrscheinlich die Mehrheit der Be-

völkerung sich kaum bis gar nicht für Kunst interessiert. Die Frage ist, ob dies überall so 
ist bzw. in der Vergangenheit auch so war, kann nach wissenschaftlichen Kriterien wohl 
nicht beantwortet werden. Es lässt sich nur mutmaßen, ob vielleicht generell die Bilder-
flut, der wir heutzutage ausgesetzt sind, nicht auch einen negativen Einfluss auf unser 
Bedürfnis nach Kunst und unsere Wahrnehmung über sie hat. 

98 Franz West (1947–2012) war ein österreichischer Künstler der hauptsächlich dreidimen-
sional arbeitete. 

99 Erwin Wurm (*1954) ist ein österreichischer Künstler und Bildhauer. Berühmt wurde er 
vor allem durch seine „One Minute Sculptures“. Vgl. 
http://www.erwinwurm.at/artworks.html Zugriff: [13.7.2017] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


47 
 

Marginalisierung der Kunst per se: persönlich ist sie mir auch überaus wich-
tig. Doch manchmal ist der Blick von außen dienlich. Er scheint zunächst 
sehr provokant zu sein, doch ist dieser Blick weder provokant noch das Ge-
genteil. Denn dies wäre eine Beurteilung, welche ich mir nicht anmaßen 
möchte. Es geht hier eben nicht um ein Fällen eines Urteils, ob die gegenwär-
tige Kunst und ihr Kunstsystem nun gut oder schlecht seien. Ob die Kunst 
ihre wahren Werte, was auch immer die sein mögen, verloren hätte oder 
nicht. Es geht mir auch nicht darum zu zeigen, dass Kunst, die in der Vergan-
genheit produziert wurde, besser oder eben wahrer gewesen ist. Die bipolaren 
Termini wahr/unwahr, richtig/falsch und gut/schlecht sind Gedankenkon-
strukte, derer ich mich bewusst nicht bedienen will, da sie für den vorliegen-
den Diskurs nicht hilfreich erscheinen. Mag sein, dass sie sogar in diversen 
Bereichen einen Nutzen haben, an dieser Stelle aber mit Sicherheit nicht. Es 
geht vielmehr um ein Aufzeigen eines anderen erlebten Bildes unserer Welt, 
unserer Kunstproduktionswelt und wie knallhart und sogar polemisch dies 
auch klingen mag. Kunst ist und bleibt ein Randgruppen-Phänomen. Dies 
sagt aber im Grunde genommen nicht mehr und nicht weniger aus als dass es 
für viele unserer ZeitgenossInnen keinen Unterschied macht, ob jenes großar-
tige Werk überall auf der Welt ausgestellt wird oder eben nicht. Durch diese 
Tatsache bleibt aber die Bedeutung der Kunst dennoch unbestritten. 

Seit es Menschen gibt war das Schaffen ein Bestandteil menschlicher 
Kultur. Angefangen mit der Höhlenmalerei hin zu urbanen Graffiti100 und 
Street Art101. Kunst ist ein Darstellen, eine Art von Kommunikationsmedium: 
eine Vermittlung von Botschaften. Warum Menschen malen, zeichnen, 
schreiben, musizieren, Skulpturen schaffen etc. ist eine andere Frage. Aber 
sie tun und taten es in der Vergangenheit. Daher wird Kunst immer ein Be-
standteil unserer Gesellschaft sein. Doch welchen Stellenwert wir ihr zu-
schreiben, ob sie Verzierung, Verschönerung, Kommunikation oder Investiti-
onsobjekt zur Wertsteigerung ist hängt von unseren soziokulturellen Zu-
schreibungen ab. So hat Kunst auch wie schon in vorigen Kapiteln erwähnt 
auch Kult-Charakter. Beispielsweise hat religiös motivierte Kunst, ägyptische 
Kunst oder auch die Venus von Willendorf einen ihr inne wohnenden Kult-
Bestandteil, der maßgeblichen Einfluss auf ihre Rezeption hat. 

Den Begriff der Kunst und der Ästhetik findet man bereits in der griechi-
schen Antike, wie im vorigen Kapitel bereits erläutert. Im Allgemeinen wird 
im deutschen Sprachraum die These vertreten, dass das deutsche Wort 

                                         
100 Das Wort Graffiti stammt vom italienischen Wort Graffito ab. Dies können beispielswei-

se Bilder, Schriftzüge oder Zeichen im privaten und öffentlichen Raum sein. Graffitis 
werden meistens unter einem Pseudonym und illegal gefertigt. 

101 Als Street Art werden verschiedene, nichtkommerzielle Formen von Kunst im öffentli-
chen Raum bezeichnet. In Gegensatz zu Graffiti überwiegt bei der Street Art häufig das 
Bild. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


48 
 

„Kunst“ vom Verb „können“ abstammt. Willhelm Kufferath von Kende-
nich102 kommt aber in seiner etymologischen Untersuchung des Herkunfts-
worts von Kunst zum Schluss, das Wort „Kunst“ stammt vom Wort „kunn-
an“ ab und dies bedeutet nicht können sondern wissen.103 Eine ähnliche Un-
terscheidung gibt es im Französischen mit dem Wort pouvoir und savoir. 

Zunächst bedeutet laut Pfeifers etymologischen Wörterbuch Kunst Wis-
sen aber auch Kenntnis von etwas oder über eine Tätigkeit zu haben. So be-
deutete die Redewendung nāch mīner kunst „soviel ich weiß“. Demnach steht 
Kunst anfänglich für Wissenschaft.104 Somit wird deutlich, dass Kunst ur-
sprünglich wenig mit Ästhetik zu tun hatte, als vielmehr mit Wissenschaft 
und Fertigkeiten. 

In der antiken Ästhetik und in der klassischen Ästhetik seit Kant sind vor 
allem jedoch zwei Begriffe in der Kunst von essentieller Bedeutung für das 
Verständnis von Kunst und Ästhetik: das Schöne, welches wir bereits in der 
antiken Ästhetik als Kategorie vorfinden, und das Erhabene. „Die klassische 
Ästhetik seit Kant hat die Wahrnehmung und Beurteilung des Ästhetischen 
auf wenige Dimensionen eingeschränkt: auf das Schöne und das Erhabene, 
auf das, was ohne jedes Interesse unser Wohlgefallen oder Missfallen hervor-
rufen kann.“105 

Weiter spricht Kant von einer „wahren“ Kunst wenn sie von allen Interes-
sen befreit wird. Wesentlich ist für Kant das Geschmacksurteil, welches aber 
unbedingt von jeglichem vorrangigen Interesse befreit sein muss. Das Ge-
schmacksurteil ist für Kant für die ästhetische Deutung der Kunst maßgeb-
lich, jedoch wird es häufig vermischt mit gewissen Vorlieben und Gewohn-
heiten. Wenn dies der Fall ist, ist es für Kant kein entscheidendes Kriterium 
für die Bestimmung, ob etwas Kunst ist oder nicht. Erst wenn es von jegli-
chem Interesse befreit ist, hat ein solches Urteil eine Berechtigung. 

Alles Interesse verdirbt das Geschmacksurteil und nimmt ihm seine Un-
parteilichkeit, vornehmlich, wenn es nicht, so wie das Interesse der Ver-
nunft, die Zweckmäßigkeit vor dem Gefühle der Lust voranschickt, son-
dern sie auf diese gründet; welches letztere allemal im ästhetischen Urtei-
le über etwas, sofern es vergnügt oder schmerzt, geschieht. Daher Urteile, 
die so affiziert sind, auf allgemeingültiges Wohlgefallen entweder gar 
keinen, oder so viel weniger Anspruch machen können, als sich von der 
gedachten Art Empfindungen unter den Bestimmungsgründen des Ge-

                                         
102 Kufferath von Kendenich, Wilhem, (*1939) lebt und arbeitet als Kunstschaffender und 

Kunsttheoretiker in der Schweiz. Vgl. http://kufferath.ch/index.html [Zugriff 08.07.2017]  
103 Kufferath von Kendenich, Wilhem: Kunst kommt nicht von Können. Zur etymologischen   

Entwicklung des Wortes Kunst. G. Maecenas Verlag Zug, Baar, 1997, S. 24–27 
104 Pfeifer, Wolfgang (2004): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. dtv, München, 7. 

Auflage, S. 190 
105 Liessmann, Konrad Paul: Reiz und Rührung, Wien, S.8 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


49 
 

schmacks befinden. Der Geschmack ist jederzeit noch barbarisch, wo er 
die Beimischung der Reize und Rührungen zu Wohlgefallen bedarf, ja 
wohl gar dies zum Maßstabe seines Beifalls macht.106 

Durch die Befreiung der Kunst von jeglichem Interesse107, könnte man wei-
terführend auch feststellen, hat Kant die Kunst von einer interessensabhängi-
gen Kunst befreit. Von einer Kunst der Mäzene und AuftraggeberInnen, die 
ihren Willen, ihr Interesse, ihren Geschmack „der Reize und Rührungen zu 
Wohlgefallen bedarf“108 den Kunst-ProduzentInnen auferlegt. Demnach ist 
eine „wahre“, „authentische“ Kunst für Kant eine solche Art von Kunst wel-
che beispielsweise unter keiner Knechtschaft der Interessen der Auftraggebe-
rInnen produziert wird. Darüber hinaus muss angemerkt werden, was „ohne 
Interesse gefällt“ könnte auch etwas sein, dass keinem Zweck zu dienen hätte 
oder etwas, von dem der „Zweck“ nicht bekannt ist. 

An dieser Stelle will ich kurz einen Sprung zu einem Vergleich mit Kunst 
von Kindern machen. Blicken wir selbst einmal in die eigene Vergangenheit 
zurück, konkret: in unsere eigene Kindheit. Was machen alle Kinder gerne, 
besonders Kleinkinder: sie spielen und bewegen sich gerne. Würde man von 
einem Kleinkind verlangen acht Stunden auf einen Sessel vor einem Bild-
schirm zu sitzen und nur für wenige Minuten dieses Sitzen zu unterbrechen, 
um Wasser lassen zu gehen bzw. etwas zu trinken oder zu essen, würde sich 
jedes Kind als gefangen fühlen. Analog zum Bewegungsdrang der Kinder 
verhält es sich mit dem Umstand des Zeichnens und Malens. Jedes Kind malt 
und zeichnet gerne. „Zeichnen als Kind heißt, in dieser „wirklichen, nicht 
wirklichen Welt“ zu sein. Älteren Menschen ist der Zugang – verwehrt, ver-
sperrt, nicht möglich.“109 Plötzlich sind diese erwachsen gewordenen Male-
rInnen und Kreativen der Kindheit degeneriert und geben an nichts von Kunst 
zu verstehen: und erst recht nicht malen und zeichnen zu können. Sie gehen 
sogar so weit zu behaupten, es nie gekonnt zu haben. Dafür können sie nun 
stundenlang ruhig semantisch bedeutende Buchstabenketten erschaffen.110 
Wie sinnvoll die im Einzelfall sind kann an dieser Stelle nicht geklärt wer-
den.111 Kinderkunst ist aber nicht als „banale“ oder „einfache Kunst“ zu ver-

                                         
106 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1977, S.138 
107 Anmerkung der Autorin: Es stellt sich hierbei eigentlich auch die Frage, ob dies über-

haupt in vollen Zügen gelingen kann. Wohl kaum, da wir uns beispielsweise nie aus un-
serem sozialen Gefüge vollständig loslösen können, aber auch unsere Erfahrungen spie-
len immer wieder eine wichtige Rolle bei der Schaffung von Kunst. 

108 Ebd. S.138 
109 Vgl. Elias, Marion: indisciplinabile, Skizzen zur Philosophie der Kunst, VDG, Weimar, 

2009, S.270f 
110 Anmerkung: wie aktuell gerade beim Verfassen der vorliegenden Arbeit. 
111 Vgl. ebd. S.270f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


50 
 

stehen, viel eher ist sie gnadenlos ehrlich und bildet oft ein exaktes Abbild 
ihrer Welt oder ihrer Ideenwelt. 

Nun stellt sich die Frage in Verbindung mit Kant, ob diese Art von Kunst 
nicht eine Form von wahrer, authentischer Kunst im kantschen Sinne dar-
stellt, denn sie untersteht wahrhaftig keiner Knechtschaft und keinem „vorge-
fertigten“ Interesse. Sie wird aus reinem Selbstzweck geschaffen. 

Einerseits kritisiert Kant das Geschmacksurteil, das abhängig von Reiz 
und Rührung ist und nennt es sogar als barbarisch, andererseits ist es für ihn 
äußerst wichtig, dass ein Kunstwerk „Rührung“ beim/bei der RezipientenIn 
auslöst, soll heißen, dass es den/die Betrachtende/n berührt.112 So scheint es 
demnach auch, dass in gewissen Momenten alleine der Umstand der Rüh-
rung, der anregt zum Nachdenken und ab und zu uns sogar im Werk versin-
ken lässt, welches wir dann in Einzelfällen sogar stundenlang betrachten kön-
nen und die Welt um uns vergessen machen lässt, das Werk zum Kunstwerk 
macht. Heute ist es teilweise die nüchterne Betrachtungsweise der gegenwär-
tigen Kunst, dass sie großen Erklärungsnotstand hat und nicht mehr berühren 
kann. Aber dennoch besteht immer die Möglichkeit, dass sie uns berührt, ob 
sie diese in der Gegenwartskunst nicht ein Stück weit eingebüßt hat, bleibt zu 
hinterfragen. 

Ästhetische Wahrnehmung ist im Zusammenhang mit Kant stark als sinn-
liche Wahrnehmung zu verstehen, dementsprechend lässt sich analog zu die-
sem Gedanken feststellen, dass uns Kunst optisch womöglich auch noch 
heutzutage berührt, aber die zu „erlesende“ Kunst dies nur mehr bedingt im 
Stande ist. 

Heute hat es teilweise den Anschein, dass man Kunst verstehen muss um 
sie erfahren zu können. Kant ist der Meinung, dass Rührung eine Empfindung 
ist, die im eigentlichen Sinn gar nicht zur Schönheit gehört.113 Vielleicht hat 
Kant an dieser Stelle Recht, wenn er sagt, dass Rührung nichts mit Schönheit 
zu tun hat.114 Dennoch muss auch festgehalten werden, dass grundsätzlich ein 
Geschmacksurteil nicht mit einem Vernunfturteil gleichzusetzen ist. Aber 
vielleicht ist genau dies die Schwierigkeit an der ganzen Sache. Der alte Kon-
flikt zwischen Gefühl und Vernunft. Doch muss ein/e KunstproduzentIn ver-
nünftig und kopfgesteuert sein bzw. nach den Regeln der Vernunft handeln, 
um gute Kunst zu machen? Dann kommen mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit 
dementsprechende „verkopfte“ Kunstwerke hervor vernünftige, nach moder-
nen Maßstäben und wissenschaftlichen Erkenntnissen, stark konstruierte 
Kunstwerke. Wer kennt sie nicht, die wunderschönen, richtigen, vernünftig 
aufgebauten „Malen nach Zahlen“ Bilder? Diese sind vielleicht sogar perfekt 

                                         
112 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, S.138 
113 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, S.141 
114 Vgl. ebd. S.41ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


51 
 

ausgeführt, aber ihnen fehlt ihre Besonderheit, ihre Einzigartigkeit. Sie unter-
liegen einer mathematisch, vorgegebenen Vorgehensweise. Beim Malen habe 
ich eine Ordnung an die ich mich halten muss. Verkopfte Kunstwerke haben 
auch eine Struktur nach der sie produziert wurden, sie wirken als ob sie am 
Reißbrett entstanden sind. Sie sind gleichsam wie die Malen nach Zahlen 
Bilder/Werke nicht aus einer großen Emotion entstanden, sondern folgen be-
stimmten mathematischen, systematisierten Arbeitsabschritten. Sie wirken 
wie ausgerechnet und daher auch emotionslos. 

Diesen Werken fehlt das Ungewisse, das Herausragende, das Besondere, 
das Unvorhersehbare. So ist Kunst und demnach bleibt Kunst unerklärlich, 
wissenschaftlich nicht vollständig logisch belegbar und verifizierbar. Viel-
leicht macht genau dies den besonderen Wert von Kunst aus. Oder anders 
ausgedrückt „philosophische Ästhetik als ein Widerspruch in sich, als der 
Versuch etwas zu begreifen, was sich per Definition dem Begriff wider-
setzt.“115 Ich stimme in gewisser weiße Gethmann-Siefert zu, wenn sie 
schreibt, „Es empfiehlt sich also, zumindest hypothetisch davon auszugehen, 
dass die Kunst einer philosophischen Deutung zugänglich ist, dass sie als 
Phänomen der menschlichen Kultur auch dann, wenn sie sich an „Gemüt“, 
„Empfinden“, „Gefühl“ wendet, verstehbar ist.“116 Ansonsten wäre vorlie-
gende Arbeit womöglich unnötig, wenn ich das Nachdenken darüber nicht 
doch als sinnerfüllend und aufschlussreich erachte. 

Wie bereits angedeutet geht Kant in seinem Denken über Kunst davon 
aus, dass ein Geschmacksurteil ein sujektives Urteil ist. Er unterscheidet aber 
streng zwischen privatem Geschmacksurteil und allgemein Gültigem. „Es 
geht nicht um ein privates Wohlgefallen, sondern um ein allgemeines Wohl-
gefallen.“117 Für Kant gibt es die Möglichkeit eben nicht nur ein subjektives, 
sondern eben auch ein allgemein gültiges objektives Urteil über Kunst zu fäl-
len. Daher gibt es für ihn „die Möglichkeit, nicht nur privates Wohlgefallen, 
sondern transsubjektive Erfahrungen zu beurteilen.“ Doch für Kant ist diese 
„Zustimmung“, also das allgemeine Geschmacksurteil, im Grunde genommen 
nur eine Idee. 

Dieses allgemein gültige Verständnis, bezweifle ich aus heutiger Sicht. 
Eine Forschungsarbeit im Bereich der Ethnologie würde aller Wahrschein-
lichkeit diese Annahme widerlegen und als eurozentrische Sichtweise aufde-
cken. Doch ein Gedanke, den Kant hier aufwirft, scheint mir durchaus richtig 
zu sein. Denn es gibt so etwas wie ein menschliches Bedürfnis, mit Kants 
Worten gesprochen ein allgemein gültiges Gefühl, was wir mögen und was 
wir verabscheuen und wovor uns auch ekelt. Doch nach Kant können diese 

                                         
115 Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S261 
116 Ebd. S.262 
117 Ebd. S.73 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


52 
 

Wahrnehmungen und Gefühle durch unterschiedlichen Erfahrungen, Lern-
prozesse, Kulturen starke Veränderungsprozesse durchlaufen. 

Dies wird ebenfalls durch die aktuelle Forschung im Bereich der Emotio-
nen bestätigt. Bestimmte Gefühle wie Ekel sind zwar kulturell geprägt und 
teilweise erlernt, dennoch gibt es allgemeingültige basale Emotionen, die kul-
turübergreifend vorhanden sind. Diese sind genetisch bestimmt, aber kulturell 
durch die unterschiedlichen Sozialisationsprozesse geprägt. Dennoch muss 
hier erwähnt werden, dass die wissenschaftliche Erforschung des Ekels und 
anderer allgemeingültiger basaler Emotionen nicht abgeschlossen ist. Die 
Amygdala, auch Mandelkern genannt, (sprich Teil unseres limbischen Sys-
tems) entscheidet auf Grund von Sozialisationserfahrungen, welche Emotio-
nen einen Reiz in uns auslösen. Daher können auch Reizbewertungen, das 
heißt unsere Gefühle durch neue Erfahrungen neu bewertet und daher verän-
dert werden.118 

Für Kant sind zwei zentrale Gefühle beim Fällen eines Geschmacksurteil 
wesentlich. Einerseits eben der Ekel, andererseits das Wohlgefallen, das An-
genehme, was eben durch das Schöne ausgelöst wird. Beide sind für Kant von 
Natur aus „interessenslos“ und können daher allgemeine Gültigkeit erlangen, 
solange sie nicht durch diverse „Erfahrungen“ verändert wurden. 

Neben den Gefühlen was wir mögen und was wir verabscheuen unter-
scheidet Kant weiter zwischen etwas für uns gefühlserregendem Schönen und 
Angenehmen. Für ihn ist „subjektives Urteilen“ über ein Kunstwerk ein Aus-
druck von etwas Angenehmen, aber allgemein gültige Urteile in diesem Sinne 
werden dann nicht nur angenehm, sondern als (Anmerkung: universell) gese-
hen.119 So lässt sich auch bei Kant erkennen, dass das Schöne, welches Wohl-
gefallen auslöst, eine wesentliche Rolle in seiner Betrachtung der Kunst hat, 
aber auch die Gefühle spielen für die Beurteilung eines Werkes eine maßgeb-
liche Rolle. Das heißt Kunst ist für Kant nicht nur vernunftorientiert, sondern 
auch gefühlsorientiert. Daher müssen Kunstwerke immer eine Wirkung im 
Bereich der Sinne und Gefühle hervorrufen, um als Kunstwerke erfahrbar zu 
sein. „So wie die Philosophie oder Wissenschaft überhaupt, die Erkenntnis 
zum Endzweck hat, so zielen die schönen Künste auf Empfindung ab. Ihre 
unmittelbare Wirkung ist Empfindung in psychologischen Sinn zu erwe-
cken“.120 

„Das Wohlgefallen am Schönen muss von der Reflexion über den Gegen-
stand abhängen; und unterscheidet sich dadurchauch vom Angenehmen, wel-

                                         
118 Vaitl, Dieter: Blick ins Gehirn: wie Emotionen entstehen, Justus-Liebig Universität, Gie-

ßen, 2006, S.17 und S.19–20 
119 Vgl. Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S.75f 
120 Sulzer, Johann Georg: Theorie der schönen Künste, Bd. 1, S.312 Zugriff: 30.07.2015 

17:15 http://www.zeno.org/Sulzer-1771/A/Empfindung 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


53 
 

ches ganz auf der Empfindung beruht.“121 Das bedeutet, dass das was wir als 
Schön empfinden nicht nur ein vererbeter Reflex ist, sondern durch Sozialisa-
tion und in weiterer Folge durch Reflexion also das Nachdenken über Kunst 
stark geprägt ist. Diese These wurde auch kürzlich von einer psychologischen 
Studie (Artikel: Beauty requires thought) aus den USA bestätigt. „The expe-
rience of beauty is a pleasure, but common sense and philosophy suggest that 
feeling beauty differs from sensuous pleasures such as eating or sex.”122 
Demzufolge unterscheidet sich das Empfinden von Schönheit eben maßgeb-
lich von Reflexen wie Sexualtität oder Nahrungsaufnahme. Die Studie kommt 
zu dem Schluß, dass sich unser Empfinden von Schönheit verändert je mehr 
wir uns mit Kunst befassen und darüber nachdenken. 

Die Frage, die sich abschließend an Kants Gedanken stellt, ist: zielen heu-
tige Kunstwerke auf eine Wirkung im Empfinden der Menschen ab? Können 
sie dies wahrhaftig noch, wenn sie nur mittels „Beipackzettel“, sprich Anlei-
tung, verständlich bleiben und keine „Rührung“ im kantschen Sinne auslö-
sen? Der Begriff der Rührung, den Kant wählt, ist heute eher mit den Worten 
Gefühlen oder Emotionen, die das Kunstwerk auslösen kann, zu interpretie-
ren. Für mich rührt und bewegt Kunst mit Sicherheit noch immer, aber eine 
gewisse Kritik an der Gegenwartskunst bleibt auch bei mir bestehen, denn 
nicht immer kann die Kunst heute diese Emotionen, Rührung auslösen. Den-
noch besitzt sie noch immer die Möglichkeit zu „berühren“. Dies ist ein Teil 
ihres Wesenscharakters und ist ihr immanent eingeschrieben. Das bedeutet 
wenn Kunstwerke uns berühren beziehungsweise uns betroffen machen, kön-
nen sie noch immer auf uns wirken. Kunstwerke müssen berühren, etwas in 
uns bewirken, nur eins dürfen sie nicht (auf der Gefühlsebene), uns langwei-
len. 

4.3. Georg Friedrich Wilhelm Hegels Ästhetik 
Nachdem wir uns Kant zugewandt haben, soll nun auch Hegel123 für den Dis-
kurs herangezogen werden, schließlich wird Hegel oft als eine Art von 
„Kunstbefreier“ oder jener, der zuerst das Ende der Kunst eingeläutet habe, 
und wichtiger Philosoph für den heutigen Kunstdiskurs gesehen. Darüber 
hinaus hat Kant durch die Einführung des Gedankens der interessenlosen 
Kunst die Kunst bereits zum Teil befreit wenn man so will. Daher scheint ei-
ne weiterführende Betrachtung dahingehend mittels Hegels hilfreich zu sein. 

Warum schafft der Mensch künstlerische Werke, zu welchem Zwecke 
werden Opern, Theateraufführungen, Bilder, Musikstücke usw. geschaffen? 
                                         
121 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Anaconda, Köln, 2015, S. 966 
122 Briellmann, Aenne/ Pelli, Denis (2015): “Beauty rquires thought.” Article published on 

Current Biology, May 11th , 2017.-http://www.cell.com/current-biology/abstract/S0960-
9822(17)30427-X [Zugriff: 14.07.2017] 

 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


54 
 

Die Frage nach dem Zweck der Kunst, ist für Hegel außerordentlich wichtig, 
um eine vollständige Definition von der Kunst selbst zu ermöglichen. Einer-
seits gibt es den Zweck der Nachahmung, so Hegel, doch dieser Versuch 
bleibt immer der Natur um einiges hinten an. „Denn die Kunst ist beschränkt 
in ihren Darstellungsmitteln und kann nur einseitige Täuschungen“124 produ-
zieren. Die bloße Nachahmung sieht Hegel nicht als Kunst an, viel eher 
spricht er von einem gewissen „Inhalt“ der der Kunst inne wohnt. Oft werden 
der Kunst, so Hegel, weitere Zwecke zugeschrieben, wie z.B. der Zweck der 
Belehrung oder die Zähmung der Leidenschaft und Rohheit. In diesem Zu-
sammenhang stellt Hegel dann aber fest, dass Kunst dadurch zum Mittel 
wird. Damit wird sie beispielsweise als Mittel zur Belehrung oder dient ledig-
lich zur Unterhaltung. Diese pädagogischen, moralischen und dem Wohlge-
fallenen dienenden Zwecke, können aber nicht die grundlegenden Zwecke der 
Kunst sein, so Hegel.125 „Denn andere Zwecke, wie Belehrung, Reinigung, 
Besserung, Gelderwerb, Streben nach Ruhm und Ehre, gehen das Kunstwerk 
als solches nichts an und bestimmen nicht den Begriff desselben.“126 Hegel 
versteht die Kunst erstmals als etwas überaus Besonderes und stellt die 
Kunstschönheit über Kants Naturschönheit. Hegel geht sogar noch einen 
Schritt weiter, er befreit die Kunst aus ihrem Zwang, die Welt als solche dar-
stellen zu müssen, er befreit sie von ihrem Mímēsis – Zwangsinhalt – und 
meint, dass im Grunde genommen die Kunst gar nichts müsse. Geschichtlich 
betrachtet wird Hegel daher häufig, als Befreier der Kunst aus der damals his-
torisch gängigen Salonmalerei betrachtet.127 Hegel ist dementsprechend sehr 
tagesaktuell, denn der Satz: „Die Kunst muss nichts. Kunst darf alles.“, 
stammt von Erich Fischer128 aus dem 20. Jahrhundert. 

Doch auch Hegel, wie möglicherweise jedeR PhilosophIn, muss immer in 
Zusammenhang mit den historischen Rahmenbedingungen gelesen werden, 
um die daraus entstandenen Thesen vollends verstehen zu können. Die öko-
nomischen, politischen und kulturellen großen Veränderungen zu Hegels 
Lebzeiten prägen seine philosophischen Theorien stark. „Die alten feudalen 
Auftraggeberverhältnisse waren weitgehend zerfallen und die Künstler muss-
ten sich mehr denn je auf dem kapitalistischen Markt anbieten.“129 Demnach 
könnte man sagen, wurde lediglich das Mäzenentum durch den neuen freien 
kapitalistischen Markt abgelöst. Somit bleibt zu hinterfragen, ob dies wirklich 

                                         
124 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main, 1994, S.65 
125 Vgl. Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.72ff 
126 Ebd. S.82  
127 Ebd. S.72ff 
128 Ernst Fischer (*1899–1972) war ein österreichischer Schriftsteller und Politiker. 
129 Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, 

Reclam, Stuttgart, S.80 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


55 
 

eine Befreiung der Kunst darstellt. Hegels zentrales Verständnis des Geistes 
basiert noch immer auf dem Platonismus und der Scholastik130 sowie ihrer 
ontologischen Hierarchie und geht davon aus, dass der Geist die höchste Stu-
fe des Erkenntnisgewinns darstellt. Die Sinnlichkeit ist dem Geiste unterge-
ordnet. „Ja formell betrachtet, ist selbst ein schlechter Einfall, wie er dem 
Menschen wohl durch den Kopf geht, höher als irgendein Naturprodukt, denn 
in solchen Einfalle ist immer die Geistigkeit und Freiheit präsent.“131 
Dadurch, dass Hegel das Menschliche höher als das Natürliche stellt, positio-
niert er den Menschen und das Geistige auch über die Tierwelt und sogar 
über Gott und somit das Kunstschöne über das Naturschöne. Für Hegel gibt 
es Entwicklungsstufen der Produktion, die der Kunst inhärent behaftet sind. 
Zunächst gibt es die symbolische, dann die klassische und letztens die roman-
tische Kunstform, in welcher Hegel eine Art Vollendung der Verbindung von 
der Idee mit dem Stoff sieht. In den „frühen Kulturstufen“ des Orients bei-
spielsweise sieht Hegel die Realisierung der symbolischen Kunst, so auch in 
der Architektur. Hegels Kunstformen zielen auf das parallele Verhältnis von 
Inhalt und Form ab. „Symbolisch“ sind für Hegel die Kunstgattungen die auf 
die Form abzielen, wie eben die Architektur beispielsweise. 

Die „klassische“ Kunst ist für Hegel die „ausgeglichene“ Kunst und dies 
stellt für ihn unter anderem die Bildhauerei dar. Unter „romantischer“ Kunst 
versteht er schlussendlich Malerei, Musik und Literatur. Doch das „Ultimati-
ve“ das „Höchste“ ist für ihn „das philosophische Denken“. 

Hegel geht hierbei von einer linearen Fortschrittsgeschichte aus, dies be-
deutet für ihn, die menschliche Geschichte ist eine permanente Geschichte 
der Weiterentwicklung. Weg von einer primitiven, barbarischen menschli-
chen Gesellschaft hin zu einer weiterentwickelten Gesellschaft. Analog dazu 
verhält sich die Kunst. Eben eine Fortschrittsentwicklung der Kunst, weg von 
primitiven „frühen „Kulturstufen“ hin zu einer „geistig“ erschaffenden Kunst, 
die sich abwendet von der Natur und ihrer Darstellung. 

Für Hegel kann es zwar nichts Schöneres als die klassische Kunst und ih-
re Produkte geben, aber die Vollkommenheit seiner Denkweise erreicht die 
Kunst schließlich in der romantischen Kunst, die die absolute Innerlichkeit 
des Menschen zum Ausdruck bringt.132 Also eben nicht die Natur zum Aus-
druck bringt, sondern den Geist und dadurch erreicht Kunst für ihn erst ihre 

                                         
130 scholasticus, lat.: „schulisch“, „zum Studium gehörig”. Scholastik ist eine Denkweise 

beziehungsweise Methode der Wissenschaft, die vor allem durch die antike Dialektik und 
durch Deduktion gekennzeichnet ist. 

131 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.14 
132 Vgl. Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoder-

ne, S.92 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


56 
 

„Vollkommenheit“. Demnach wird deutlich, warum für Hegel das Kunst-
schöne über dem Naturschönen ist.133 

Wie nun gezeigt wurde, ist für Hegel das Kunstschöne über das Natur-
schöne einzustufen, Adorno misst hingegen wie in einem späteren Kapitel 
noch eingehender erläutert wird, dem Naturschönen und dem Kunstschönen 
einen sehr hohen Wert in seiner Ästhetischen Theorie bei. Für Adorno sind 
beide Formen für die Kunst wesentlich. Hegel dagegen schließt das Natur-
schöne vollkommen aus und steht damit auch im Gegensatz zu Kant. Durch 
die höhere Bewertung des Kunstschönen, „dem Menschlichem über dem 
Göttlichen“, wird deutlich, dass die Kunst des Geistes für Hegel, die „wahre 
Kunst“ darstellt. Dadurch führt er auch erstmals den Begriff des „Kunstschö-
nen“ ein. Das Kunstschöne ist die Kunstform, welche aus dem Geiste der 
Kunstschaffenden entspringt, und bei Hegel als wahrhaftig „schönes, gutes 
und richtiges Kunstwerk“ gilt. Bemerkenswert bei Hegel ist, dass er hierbei 
eigentlich teilweise der Idee Platons folgt, wonach die Idee im Mittelpunkt 
der künstlerischen Tätigkeit steht. Wobei bei Platon das Abbild, also das Bild, 
nur der „Schein vom Schein“ ist und ganz deutlich der Idee untergeordnet ist. 
Dennoch ist für Hegel der Mímēsis-Charakter der Kunst als negativ einzustu-
fen, was konträr zur Platons Ästhetik ist. 

Hegel konstatiert auch, dass die gegenwärtige Zeit, in der er seine Theorie 
verfasste, grundsätzlich keine „gute“ Zeit für die Kunst sei. „So ist es einmal 
der Fall, dass die Kunst nicht mehr diejenige Befriedigung der geistigen Be-
dürfnisse gewährt, welche frühere Zeiten und Völker in ihr gesucht und nur in 
ihr gefunden haben, – eine Befriedigung, welche wenigstens seitens der Reli-
gion aufs innigste mit der Kunst verbunden war.“134 Dies bedeutet, dass das 
Bild Marias grundsätzlich nicht als Kunst gesehen wurde, sondern als „hei-
lig“ verehrt wurde, da es nicht einfach als ein Abbild von Maria angesehen 
wurde, sondern „Maria selbst ist“ und daher als heilig verehrt werden konnte, 
wie eben Maria. An dieser Stelle wird auch deutlich, dass Hegel ursprünglich 
eine enge Verbindung zwischen Kunst und Religion konstatiert. Hegel ist 
demzufolge gegen das Eikon (Ikone), also das Kunstwerk als kultisches Ob-
jekt. 

Hegel kritisiert die Kunst im eigentlichem Sinne nicht affirmativ, sondern 
negativ, das bedeutet, er meint beispielsweise Kunst kann die Wirklichkeit 
nicht darstellen. „Uns gilt die Kunst nicht mehr als die höchste Weise, in wel-
cher die Wahrheit sich Existenz verschafft.“135 Demnach kann interpretiert 
werden, dass Kunst auch nicht die Wahrheit darstellen muss. Damit beendet 
Hegel den mímēsis-Charakter, welcher der Kunst seit Platon angehaftet ist. 

                                         
133 Vgl. Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.14f 
134 Vgl. Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.24 
135 Ebd. S.141 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


57 
 

Doch wann hatte Kunst für sich selbst eigentlich je den Anspruch gestellt die 
Wahrheit darstellen zu müssen gehabt? War dies nicht eher immer eine Zu-
schreibung von Außen die ihr wiederfahren ist? 

Darüber hinaus hält Hegel fest, dass die gegenwärtigen gesellschaftlichen 
Umstände eher ungünstig auf die Kunst wirken. Zudem spricht er sich gegen 
die dominierende Salonkunst seiner Zeit aus. Er zeichnet ein Bild seiner Zeit, 
das sehr auf Reflexion und das Verstehen der Welt ausgerichtet ist und all-
gemeingültige Gesetze und Maxime zu finden und zu erkennen versucht. 
Damit gehört Hegel auch in eine Zeit, in der die Welt fortan auf Basis der 
Wissenschaften erklärt wurde. Beispielsweise wurde nun ein Unwetter nicht 
mehr ausschließlich als „Strafe“ Gottes gedeutet, sondern als wissenschaftlich 
erklärbares Naturphänomen. Demnach kann gesagt werden, dass in der Epo-
che von Kant und Hegel es auch um eine Art von Verwissenschaftlichung 
von allgemeinen Sachverhalten, aber auch von Kunst geht. Dies bedeutet, es 
herrscht ein Verständnis vor, dass Kunst ebenfalls wie beispielsweise ein Na-
turphänomen erklärbar ist. 

Die Kunst bedarf keiner allgemeinen Gesetze und Maximen, viel eher 
fordert sie Lebendigkeit. Empfindung und das Gemüt stehen im Vordergrund 
und nicht der ausschließlich rational denkende Verstand. Weil der Zeitgeist 
aber die Reflexion und den Geist in den Vordergrund rückt und als erhaben 
ansieht, ist die Gegenwart, in der sich Hegel befand, für die Kunst und die 
Kunstproduktion eher als ungünstig anzusehen.136 Pointiert formuliert lässt 
sich zusammenfassend feststellen, dass Wissenschaft keine Emotion darstellt 
und demzufolge Kunst immer nur unzureichend deuten oder erklären kann. 

Einerseits wird Hegel oft als „Befreier der Kunst“ gesehen und dement-
sprechend positiv interpretiert, andererseits zeichnet er auch ein sehr negati-
ves Bild der Kunst, indem er fast abwertend und fragend festhält, ob Kunst 
überhaupt eine Bedeutung und Relevanz in sich trägt. „Auf der einen Seite 
kann diese Hervorbringung als ein bloßes Spiel des Zufalles und der Einfälle 
angesehen werden, das ebenso gut zu unterlassen als auszuführen sei;“137 He-
gel geht dann sogar so weit zu sagen, es gäbe sogar geeignetere Mittel als die 
Kunst selbst, die Inhalte zu vermitteln, welche die Kunst bezwecke. Darüber 
hinaus gäbe es auch noch für die Menschheit weitaus wichtigere Interessen 
welche die Kunst nie im Stande sei zu befriedigen.138 Dem Lesenden stellt 
sich ein fast vernichtendes Urteil für die Kunst von Hegel dar, doch wird sich 
im Folgenden zeigen, dass Hegel der Kunst auch eine übergeordnete Rolle 
zukommen lässt. Zwar konstatiert er in gewissen Bereichen die Grenzen von 
Kunst und daraufhin auch das Ende einer gewissen Art von Kunstbegriff, 
                                         
136 Vgl. Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoder-

ne, S.80f 
137 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.50 
138 Vgl. ebd. S.50 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


58 
 

aber dadurch ermöglicht Hegel eine neue Freiheit der Kunst, welche vorher 
noch nie dagewesen war. So spricht man in der heutigen Deutung eher von 
der Befreiung der Kunst aus den Zwängen des Kunstbetriebes. Zudem ist aber 
auch festzuhalten, dass Kunst nicht dazu da ist die „Wahrheit“ aufzuzeigen. 
Kunst kann nicht die „einzig richtige“ Wahrheit darstellen und sie muss es 
auch nicht. 

Doch hierbei muss Hegels Verständnis einer „narrativen Geschichtlich-
keit“ kritisch betrachtet werden. Wenn man nun diesen Gedanken einer linea-
ren Geschichtlichkeit139 weiterdenkt, könnte man, wenn man so will, diesen 
Begriff mit der Posthistoire140 in Verbindung setzen. Ein starker Verfechter 
des Konzeptes der Posthistoire beziehungsweise der „Nachgeschichte“ wie 
sie Vilém Fussler141 benennt ist der Philosoph Arnold Gehlen. Er und Fussler 
gehen davon aus, dass es gegenwärtig keine Entwicklung in der Kultur mehr 
gibt. Beide gehen dabei aber von einem eurozentristischen und westlichen 
Weltbild aus. In der aktuellen Zeitgeschichte greifen demnach alte Weltbilder 
und Handlungsweisen nicht mehr, daher muss der Mensch nach vollkommen 
neuen Weltbildern und Handlungsweisen suchen. Posthistoire bedeutet zwar 
nicht, dass es keine kulturellen Veränderungen mehr gibt, aber keine grundle-
genden mehr nach Ansicht von Gehlen und Fussler. Die Posthistoire geht da-
von aus, dass es nur mehr kleinere Entwicklungen gibt. So konstatiert bei-
spielsweise Gehlen: „Ohne Zweifel gibt es keine Entwicklung mehr, sondern 
(nur) Abwechslung innerhalb eines stationär gewordenen Gesamtzustan-
des.“142 Aber auch die Postmoderne, auf die in späteren Kapiteln noch genau-
er eingegangen wird, spricht hier von einer Fehlinterpretation Hegels. Er geht 
von einer linearen Fortschrittsgeschichte aus und läutet das Ende der Kunst 
ein, indem er den Weltgeist und die Weltseele, die durch die Vernunft geleitet 
sind, einer Idee der allgemeinen Geschichte der Menschheit unterordnet. Bei-
de Konzepte, die Posthistoire sowie die postmoderne Kunstphilosophie143 wi-
dersprechen in diesem Punkt Hegel. Doch der Begriff der Posthistoire könnte 

                                         
139 Anmerkung: Geschichte ist eigentlich immer nur eine Erfindung. Der heutige Ge-

schichtsbegriff entstammt dem 19.Jahrhundert. 
140 Posthistoire bezeichnet die Zeit nach dem „Ende der Geschichte“. Der Begriff der Post-

histoire wird nach Fussler als eine Art von „Diagnose der Gegenwart“ oder als Nachge-
schichte verstanden, die von einer neuen Gegenwart ausgeht, in der die alten Weltbilder 
und Handlungsweisen als Denkmodelle nicht mehr hilfreich sind. 

141 Vilém Fussler (1914–1997) war ein Medienphilosoph und Kommunikations-
wissenschaftler.Vgl. http://www.flusserstudies.net/flusser [Zugriff: 18.7.17] 

142 Gehlen, Arnold: Post-Histoire, in: H. Klages u. H. Quaritsch (Hrsg.), Zur geisteswissen-
schaftlichen Bedeutung Arnold Gehlens, Duncker & Humbolt, Berlin 1994, S.893 

143 Anmerkung: Jean-François Lyotard ist als ein zentraler Denker im Rahmen der postmo-
dernen Philosophie anzuführen. In späteren Kapiteln wird noch genauer auch auf seine 
Theorie eingegangen. An dieser Stelle sei er der Vollständigkeit vorerst nur einmal er-
wähnt. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


59 
 

auch als Abkehr von der herkömmlichen Geschichtsschreibung verstanden 
werden. Dies würde bedeuten, dass weiterhin „Geschichte“ passiert, aber 
nicht feststellbar ist wie und nach welchen „Mustern“ sie passiert. 

Einerseits kann Hegel als Vertreter einer gewissen linearen Geschichts-
schreibung verstanden werden, wenn er beispielsweise konstatiert, dass wir 
immer geschichtlich mit der Vergangenheit verbunden sind. „In der Tat aber 
was wir sind, sind wir zugleich geschichtlich, oder genauer: wie in dem, was 
in dieser Region, der Geschichte des Denkens [sich findet,] das Vergangene 
nur die eine Seite ist, so ist in dem, was wir sind, das gemeinschaftlich Un-
vergängliche unzertrennt mit dem, daß wir geschichtlich sind, verknüpft.“144 
Zudem schreibt Hegel aber in Bezug auf die Entscheidungsfindung beim 
Menschen, dass wir immer nur alleine und unabhängig entscheiden können. 
„Jede Zeit hat so eigentümliche Umstände, ist ein so individueller Zustand, 
daß in ihm aus ihm selbst entschieden werden muß und allein entschieden 
werden kann.“145 Dies könnte wiederum als eine gewisse Art von Abwendung 
von einer logisch, linear ablaufenden Geschichtsschreibung gelesen werden. 

Demgegenüber versucht Hegel in seiner Theorie der Ästhetik einerseits 
eine Definition für Kunst zu erstellen, andererseits zeigt er in seiner Philoso-
phie der Geschichte auf, dass der Mensch und in weiterer Folge, dass auch 
die durch ihn geschaffene Kunst eine geschichtliche Entwicklung in sich 
trägt. Hegel geht nämlich von einem Entwicklungsprozess des Geistes aus 
und diesem Umstand sind auch die KünstlerInnen in gewisser Art und Weise 
unterworfen. Das bedeutet Kunstschaffende sind ebenfalls Teil einer Gesichte 
des Geistes oder wenn man so will einer Geschichte des Geistes und der 
Kunst. Darüber hinaus ist der Mensch nach Hegel aber auch ein reflexives 
Wesen und gerade diese Reflexivität bedingt unser Interesse an der Geschich-
te und der Vergangenheit. 

Der Geist, die Hülle seiner Existenz verzehrend, wandert nicht bloß in ei-
ne andere Hülle über, noch steht er nur verjüngt aus der Asche seiner Ge-
staltung auf, sondern er geht erhoben, verklärt, ein reinerer Geist aus der-
selben hervor. Er tritt allerdings gegen sich auf, verzehrt sein Dasein, aber 
indem er es verzehrt, verarbeitet er dasselbe und was seine Bildung ist, 
wird zum Material, an dem seine Arbeit ihn zu neuer Bildung erhebt.146 

Diesem ist zunächst zuzustimmen, denn „geschichtlich“ heißt bekanntlich nur 
aufzählend und nicht immer zwingend narrativ-linear in sich schlüssig, wie 
uns auch diverse literarische Strömungen verdeutlichten – an dieser Stelle sei 

                                         
144 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Ers-

ter Teil, Werke Bd. 19, Suhrkamp, Frankfurt a. M., 1979, S.21 
145 Ebd. S.98 
146 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, 

Werke Bd. 12, Suhrkamp, Frankfurt a. M., 1999, S.98 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


60 
 

nur kurz der Dadaismus erwähnt, welcher seiner eigenen gesetzgebenden 
Struktur folgt und sich nicht einer narrativen, chronologisch stringenten Er-
zählform unterwirft. So ist auch die geschichtliche Entwicklung von Kunst 
ausschließlich ihren eigenen Gesetzlichkeiten unterworfen. Weder ist Kunst 
eine lineare Fortschrittsgeschichte147, noch ist sie stringent narrativ auf Basis 
einer allgemeinen Vernunft geleiteten Maxime ausgerichtet, wie dies Hegel 
versteht. Viel eher scheint Geschichte, und Kunst eben nicht Vernunft geleitet 
zu sein, sondern seinen eigenen immanenten Gesetzmäßigkeiten zu folgen. 
Diese Gesetzmäßigkeiten sind aber nicht linear einer Idee der allgemeinen 
Geschichte der Menschheit folgend, die dem Weltgeist und der Weltseele 
durch die Vernunft entspringt, sondern beispielsweise auch zirkulär, unlo-
gisch beziehungsweise nicht sofort schlüssig wie unteranderem der Dadais-
mus zeigt. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Hegel eine weltgeschichtli-
che Entwicklung mit einer kunstgeschichtlichen Entwicklung148 zu verbinden 
versucht. Hegel so wie Kant gehen beide von einer gewissen logisch evoluti-
onären Abfolge in der Wissenschaft und in weiterer Folge ihrem Denken 
nach auch in der Kunst aus. Dies bedeutet, die Kunst kann sich nur bis zu ei-
nem gewissen Punkt weiterentwickeln. Schlussendlich läutet er sogar noch 
das Ende der Kunst ein, indem er die griechische Skulptur als vollkommen 
Schönes ansieht, welches nicht verbessert werden könne. Auf dieses besagte 
Ende der Kunst wird in einem nachfolgenden Kapitel noch näher eingegan-
gen. 

Hegel vertritt die Ansicht, dass es weitaus wichtigere Dinge als die Kunst 
für den Menschen gäbe. Wie also dann jemand als Befreier der Kunst ver-
standen werden kann, der ihr eigentlich eine Art von minderer Bedeutung für 
die Menschheit diagnostiziert, bleibt mir ein Stück weit unerklärlich. Im Ver-
gleich zu Platon sieht Hegel aber Kunst nicht nur als eigentliche Täuschung 
an. Für beide ist jedoch die Welt der Ideen als übergeordnet anzusehen. Doch 
im Gegensatz zu Platon befreit Hegel die Kunst aus der Verpflichtung die 
Wahrheit darstellen zu müssen und schreibt ihr dadurch eine Autonomie im 
Schaffensprozess und ihrer Intention zu. 

                                         
147 Anmerkung: Es ist grundsätzlich zu hinterfragen, ob es überhaupt eine lineare Fort-

schrittsgeschichte gibt, die sich angeblich immer zum Besseren hin entwickelt. Ansons-
ten müsste die Menschheit wesentliche Dinge bereits aus der Geschichte gelernt haben. 
Dies scheint aber eher nicht der Fall zu sein. 

148 „Der Ausdruck „Kunstgeschichte“ ist alt, es gibt ihn schon vor Winckelmann bei dem 
Franzosen Pierre Monier, und zwar gerade im Titel des derartigen Überblicks, der His-
toire des Arts de la Peinture et du Dessin von 1698. Auch reicht der weltgeschichtliche 
Bezug solcher Darstellungen weit vor Hegel zurück, er findet sich schon in Fischer von 
Erlachs „Historische Architektur“ von 1721, die 1820 eine Neuauflage erlebt und ins 19. 
Jahrhundert hin ausstrahlte.“ In: Kaufmann, Georg: Die Entstehung der Kunstgeschichte, 
S.27 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


61 
 

Bis jetzt konnten der Begriff des Schönen hauptsächlich durch seine Dif-
ferenz zum Hässlichen und durch die Unterscheidung des Naturschönes und 
Kunstschönes –bei Hegel, aber vor allem bei Kant– bestimmt werden. Im fol-
genden Kapitel soll ein weiterer Blick auf den Begriff des Schönen, der Kunst 
und des Ausdrucks in der Ästhetik gelegt werden, um ein möglichst breites 
Verständnis über diese häufig verwendeten und auch essentiellen Begriffe in 
der Kunst sowie in der Kunstphilosophie zu erlangen. 

4.4. Benedetto Croce und das Schöne 
An dieser Stelle nehme ich eine kurze Vertiefung des Themas mittels des ita-
lienischen Philosophen Benedetto Croce149 vor, da er für das Verständnis der 
„Ästhetik des Schönen“ und der „Kunstphilosophie“ interessante Gedanken 
liefert. 

Er schreibt in seinem Werk Theorie der Ästhetik als Wissenschaft vom 
Ausdruck und Allgemeine Linguistik (1902) eine Abhandlung zum heutigen 
Verständnis von moderner Kunst. Für Croce sind die Begriffe „Schönheit“, 
„Kunst“ und „Ausdruck“ Synonyme. Der Begriff des Schönen verliert fortan 
seine zentrale Bedeutung welche dieser bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts 
innehatte. Das Ideal des Schönen war nach Hegel und mit dem Beginn des 
20. Jahrhunderts aus der Kunstphilosophie und der Kunstproduktion verbannt 
worden. Kunst ermöglicht Menschen Dinge zu verstehen, meint Croce. Einer-
seits gibt es das logische Denken, welche uns Dinge und Sachverhalte erken-
nen lässt. Andererseits gibt es die Kunst, die von unseren Intuitionen geleitet 
uns die Welt erkennen und verstehen lässt. Kunst ist zwar nicht im „klassi-
schem“ Sinne Erkenntnisgewinn, sie lässt uns aber mittels Emotionen und 
Bildern auf eine ganz bestimmte Art und Weise die Welt erkennen. Dies sind 
zwei verschiedene Erkenntnisarten, wie wir die Dinge in Beziehung stellen 
und dadurch Dinge erkennen. Im Vergleich zu Platon und Hegel ist die Er-
kenntnisgewinnung durch Kunst aber nicht von minderer Bedeutung. Croce 
führt hierbei keine Bewertung durch, sondern kehrt eher nur die Unterschied-
lichkeit diese beiden Typen beziehungsweise Wege von Erkenntnisgewinn 
hervor. Jedoch liefern diese beiden Erkenntnisarten unterschiedliche Resulta-
te. Ein wesentlicher Umstand bei Croce ist allerdings, dass die Intuition nicht 
von dem logischen Erkenntnisgewinn abhängig ist. Der Verstand, das Gegen-
stück zur Intuition, liefert beispielsweise Begriffe mit der wir die Welt erken-
nen, ordnen und zum Ausdruck bringen. Für Croce gehört auch die Linguistik 
zur Ästhetik. Für ihn ist die „Philosophie der Sprache und Philosophie der 
Kunst ein und dasselbe.“150 Zudem ist für ihn jegliche ausgedrückte Intuition 
                                         
149 Benedetto Croce (1866–1952) war ein italienischer idealistischer Philosoph, Historiker, 

Politiker und Kunsthistoriker. Vgl. http://www.philosophenlexikon.de/benedetto-croce/ 
[Zugriff: 13.7.17]  

150 Vgl. Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? S.66 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


62 
 

Kunst, in welcher Art und Weise durch welches Medium diese zum Ausdruck 
gebracht wird ist dabei unerheblich. Deswegen ist für Croce auch ein „Bild, 
das etwas Schmerzliches oder Schändliches darstellt“, ebenso schön wie „ein 
Bild des Lustvollen und Guten“.151 „Schlechte Kunst“ ist für Croce immer 
eine Frage des „schlechten Ausdrucks“, dass heißt ein Werk ist dann nicht 
gelungen, wenn es nicht gelingt im Ganzen als Ausdruck erkennbar zu sein. 
Für Croce ist „Schönheit“ nichts anderes als gelungener Ausdruck. Und Aus-
druck, das heißt auch „Schönheit“ bei Croce, ist immer eine aktive geistige 
Tätigkeit. Ohne diese Expression gibt es keine Schönheit. In diesem Punkt 
könnte man wieder eine parallele zu Hegel sehen, da es für Croce wie für He-
gel keine Naturschönheit gibt. Beide gehen vom Kunstschönen aus doch die 
Bewertung dessen ist aber von Croce und Hegel unterschiedlich, wie bereits 
erläutert wurde. Darüber hinaus ist das zentrale Kriterium nach Croce auch 
nicht der Inhalt eines Werkes, sondern der Ausdruck.152 

Jede wahre Intuition oder Vorstellung ist zugleich Ausdruck (Expressi-
on). Alles das, was nicht in einem Ausdruck objektiviert wird, ist weder 
Intuition noch Vorstellung, es ist Empfindung und gehört dem Reich der 
Natur an. Der Geist erkennt nur dadurch intuitiv, daß er schöpferisch ist, 
daß er ausdrückt. Wer die Intuition vom Ausdruck trennt, dem gelingt es 
nie, sie wieder mit ihm zu vereinigen.153 

Croce entmythologisiert den Geniebegriff154 und wendet sich dadurch vom 
romantisch geprägten Künstlerideal des/der überragend schöpferisch begab-
ten Kreators/in ab. Erst die geistige Tätigkeit der Intuition, also der Ausdruck, 
die Expression machen das wahre Kunstwerk aus, das „wahrhaftig Schöne“. 
Dadurch schließt er sich folglich Hegels Verständnis an, dass wahre Schön-
heit nur Kunstschönes und niemals Naturschönheit sein kann. Die Kunst und 
die Religion sind Zwischenstufen eines geschichtlichen Prozesses des Geis-
tes. Jedoch geht Hegel wie Croce hierbei von einem linearen Fortschrittsge-
schichtsverständnisses aus, welches durchaus kritisch hinterfragt werden 
muss. Die Fortschrittsentwicklung des Geistes ist somit die Entfernung des 
Menschen von Religion und Kunst zur höchsten Stufe, den absoluten Geist 
wie Hegel dies ausführt. 

 

                                         
151 Croce, Benedetto: Ästhetik als Wissenschaft vom Ausdruck und Allgemeine Sprachwis-

senschaft, S.89 
152 Vgl. Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? S.67f 
153 Vgl. Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoder-

ne. 
154 Definition laut Duden: Mensch mit überragender schöpferischer Begabung und Geistes-

kraft. Stammt vom lateinischem Wort genius ab. http://www.duden.de 
 /rechtschreibung/Genie_Koryphaee_Genius#Bedeutung2 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


63 
 

 

Abbildung 3: Andy Warhol, Brillo Boxen. 

Wie bereits erwähnt hat Croce ein breiteres 
Kunstverständnis und zählt beispielsweise auch 
die Sprache, sowie die Linguistik zur Kunst 
dazu. „Ein Epigramm gehört der Kunst an: wa-
rum nicht auch ein einfaches Wort? Eine No-
velle gehört der Kunst an: warum nicht auch 
eine journalistische Zeitungsnotiz? Ein Land-
schaftsbild gehört der Kunst an: warum nicht 
auch eine topographische Skizze?“155 Für 
Croce kann das alles zur Kunst gezählt werden. 
Wenn man Croces Gedanken weiterdenkt, 
könnte man auch sagen, dass dies eine neue 
Art von Kunstproduktion, unter anderem der 
Künstler Marcel Duchamp mit seinen „Ready-
Mades“ mit Dingen des täglichen Gebrauchs 
wie beispielsweise einem Flaschenhalter (siehe 
Abbildung 2), eingeläutet hat. Er stellte diese 

Objekte in einen neuen 
Kontext und eröffnete 
dadurch eine neue Be-
trachtungsweise alltägli-
cher Gegenstände. Er ver-
änderte den Blick für ihre 
Schönheit, der durch den 
alltäglichen Gebrauch 
verdeckt war. 

Die ultimative Weiter-
führung dieses Gedankens 
das nun alles Kunst sein 
kann, finden wir schluss-
endlich beim amerikani-
schen Philosophen Arthur 
C. Danto156 über den wir 
später noch zu sprechen 
kommen. Andy Warhols 

                                         
155 Croce, Benedetto: Ästhetik als Wissenschaft vom Ausdruck und Allgemeine Sprachwis-

senschaft, S.15f 
156 Arthur Coleman Danto war ein US-amerikanischer Philosoph und Kunstkritiker (1924–

2013) und gilt als einer der bedeutendsten Vertreter der analytischen Philosophie. 
http://www.nytimes.com/2013/10/28/arts/design/arthur-c-danto-a-philosopher-of-art-is-
dead-at-89.html [Zugriff:18.7.17] 

Abbildung 2:  Marcel Duchamp,  
bottle dryer. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


64 
 

Brillo-Boxen157 (siehe Abbildung 3) sind neben Duchamps Werken die erste 
künstlerische Realisierung dieses Ansatzes alles zum Kunstwerk machen zu 
können. Doch die Brillo-Boxen operieren als Kunstwerk mittels einer Art von 
Zweckänderung. Für Danto haben sie in gewisser Weise das Ende der Kunst 
eingeläutet (vgl. Kapitel 6.4. Arthur Danto und das Ende der Kunst), da fortan 
nicht mehr eindeutig klar sein konnte, ob ein Kunstwerk als solches zukünftig 
überhaupt erkennbar sei. Bis dahin ist man vom Verständnis ausgegangen, 
dass man ein Kunstwerk auch immer als ein solches erkennen kann. Doch die 
Brillo-Boxen haben nicht das Ende der Kunst eingeläutet, sondern stellen ei-
ne zentrale Frage in der Kunst: was denn die eigene Identität der Kunst sei. 
Die Brillo-Boxen sind wahrlich ein Wendepunkt in der Kunstgeschichte, aber 
mit dem Ende hat sich Danto augenscheinlich geirrt158 

Abschließend kann in Bezug auf Croce zusammengefasst werden, dass er 
in gewisser Weise als philosophischer Vordenker für die Erweiterung und 
Ausdehnung des Kunstbegriffs verstanden werden kann. Doch bevor wir uns 
eingegehender mit der Erweiterung des Kunstbegriffs beschäftigen, widmen 
wir uns historisch folgend noch Theodor Adorno. 

4.5. Theodor Adornos Ästhetik 
Warum Adorno? Warum soll gerade Adorno bei der Suche nach einer Defini-
tion von Kunst, des Kunstwerkes sowie des Kunstschaffenden helfen? Ist die-
se vorliegende Suche nach der Essenz – was Kunst ist – nicht schon so frag-
mentarisch, bruchstückhaft genug; und dann noch die Hinwendung zu A-
dornos „Ästhetischer Theorie“, die er eigentlich nur als ein Fragment hinter-
ließ. Die Texte und Abhandlungen wurden zudem erst ein Jahr nach seinem 
Tode (†1969) zu einer „Ästhetischen Theorie“ zusammengefügt und publi-
ziert. 

Wäre es nicht hilfreicher, PhilosophInnen heranzuziehen, die ein in sich 
schlüssiges und vollendetes Werk liefern? Denn Adornos Werk zur Ästhetik 
ist nicht linear logischen Prinzipien folgend; seine Argumentation ist oft zir-
kulierend schwer verständlich. Dass Adornos Ästhetische Theorie nur bruch-
stückhaft vorhanden, und stark durch seine Zeit und seine eigene geschichtli-
chen Lebenserfahrung (Erfahrung des 2. Weltkriegs und der Shoa159, welche 
                                         
157 Die Brillo-Boxen waren aber im Gegensatz zu Duchamps Werken keine „Originale“, 

sondern „nachgemachte“ Objekte. 
158 Kittsteiner, Heinz Dieter: Die Geschichte nach dem Ende der Kunst, in: Merkur. Deut-

sche Zeitschrift für europäisches Denken, April 1998, 52. Jahrgang, Heft 589, S. 294–
295. Heinz Dieter Kittsteiner (1942–2008) war ein deutscher Historiker, Germanist und 
Philosoph. Vgl.-https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/heinz-dieter-kittsteiner/ 
[Zugriff: 18.7.17] 

159 Der Begriff Shoa kommt aus dem Hebräischem und bedeutet ursprünglich plötzlicher 
Untergang, Verderben, Katastrophe, Vernichtung. Für die Massenvernichtung der Juden 
während des Nationalismus wurde der Begriff erstmals 1940 in einem Zeitungsartikel in 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


65 
 

für ihn alles fortan in der Menschheitsgeschichte veränderte) geprägt ist, 
macht es eigentlich nicht verständlicher, warum die Wahl auf ihn fällt. Aber 
genau diese Schwerfälligkeit, diese nicht-lineare Argumentation bleibt für ein 
Phänomen, wie die Kunst es zu sein scheint, für mich die richtige Herange-
hensweise. Nicht die ersten, einfachen Antworten, sind beim Er-fassen von 
Kunst hilfreich. Denn wenn dem so wäre, hätte das Phänomen Kunst längst 
ausreichend geklärt werden können. Es handelt sich aber um etwas sehr 
Komplexes, oder? Also worum geht es nun bei Adornos Ästhetische Theorien 
genau? Oder verkürzt: Was beinhaltet Adornos Ästhetik? 

Adornos Ästhetische Theorien sind äußerst vielschichtig und nehmen Be-
zug auf die historischen Ereignisse in seiner gelebten Vergangenheit. Ähnli-
ches wurde schon bei Hegel erläutert. Obwohl der Geschichtsaspekt für ihn 
wichtig ist, ist die Frage des „historischen“ Ursprungs für Adorno jedoch irre-
levant. 

Wie bereits ausgeführt, haben wir bei Platon die Gesamtwirklichkeit in 
zwei analog strukturierte Bereiche, den sichtbaren (der Sinneswahrnehmung 
zugänglichen) und den geistigen (nur dem Erkenntnisbemühen zugänglichen) 
unterteilt. Adornos Blick ist einer mit gegenwärtigen und mit futuristischen 
Zügen, aber keinesfalls ein ausschließlich historischer Blick. Denn seine ge-
lebte Vergangenheit ist Mittel, die Frage nach dem Ursprung der Kunst ist 
andererseits widersinnig für ihn. Demnach ist Adornos Ästhetik eine einge-
grenzte auf eine gewisse historische, bezugnehmende Theorie, aber kein voll-
kommener geschichtlicher Diskurs. Denn „wenn die Expression eine Form 
des Bewusstseins ist, wie kann man dann den historischen Ursprung von et-
was suchen, das kein Produkt der Natur ist und das von der menschlichen Ge-
schichte vorausgesetzt wird?“160 Für Adorno ist Kunst unauslöschlich mit der 
Menschheit, ihren zugrundeliegenden Menschsein, verbunden; nein vielmehr 
in ihr begründet! 

Also ist die Frage nach dem Ursprung der Kunst für Adorno nicht eine 
Frage der Ästhetik, denn sie ist eigentlich die Frage nach dem Ursprung der 
Menschheit: eher eine Frage der Anthropologie oder diverser Geistes- sowie 
Naturwissenschaften. Das heißt nach Adorno, ab welchen Hominiden Kunst 
gemacht wurde ist demnach keine Frage die durch die Ästhetik und einer Phi-
losophie der Kunst vollständig beantwortet werden kann. 

Wenn die Frage nach dem Ursprung also nicht geklärt werden kann, wie 
verhält es sich dann mit der Frage, was Kunst sei. „Kunst ist die gesellschaft-
liche Antithesis zur Gesellschaft, nicht unmittelbar aus dieser zu deduzie-

                                                                                                                               
Jerusalem verwendet. (vgl.: Gutmann, Israel/ Jäckel, Eberhard/ Longerich, Peter/ 
Schoeps, Julius H. (Hrsg.): Enzyklopädie des Holocaust – die Verfolgung und Ermor-
dung der europäischen Juden. 2. Auflage. Piper, München/Zürich, 1998, S.18ff) 

160 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorien, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2003, S.480 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


66 
 

ren.“161 Adorno versteht Kunst als Gesellschaftskritik; einerseits aufgrund ih-
rer geschichtlichen Verortung – wie bereits in den vorigen kurzen Ausfüh-
rungen angemerkt wurde – andererseits aufgrund ihres Wesens, nämlich ihrer 
Möglichkeit zur Schaffung einer Scheinwelt. Adorno nennt diese Fähigkeit 
der Kunst die Möglichkeit zur Kreation von Welt „zweiter Potenz“162. Adorno 
sagt zwar, die Kunst habe erst durch ihre Loslösung von religiösen Inhalten 
vollkommene Autonomie erlangt, doch darf diese Abkehr nicht so verstanden 
werden, dass die Kunst frei von jeglichen gesellschaftlichen und geschichtli-
chen Zusammenhängen ist. Durch das Phänomen der zweiten Potenz, sprich 
einer Art von zweiter Welt, einer Nebenwelt neben der realen Welt der ersten 
Potenz, kommt es zwar zu einer Loslösung einerseits, andererseits bedingt 
eben die erste Welt die der zweiten Ordnung. Dies bedeutet, dass Adorno die 
Kunst teilweise als autonom im Sinne einer Loslösung von der ersten Welt an 
und für sich einstuft, aber die Kunst kann sich nach Adorno dennoch nicht 
vollständig von ihren geschichtlichen Zusammenhängen loslösen. 

Das heißt, vereinfacht gesagt, die Kunst, welche in der zweiten Welt ver-
ortet ist, ist abhängig von der ersten Welt, der realen Welt. Adorno fordert 
deswegen, dass sich eine „wahrhaftige autonome Kunst“ von diesem Ver-
dacht der geschichtlich abhängigen und womöglich dadurch ideologisch ab-
hängigen Kunst befreien muss. In Anbetracht dieses Verständnis von Kunst 
als Wirklichkeit zweiter Potenz ist es nur allzu klar, dass Kunstschaffende 
heutzutage politisch motivierte Kunst als befangene und nicht reine Kunst 
ansehen. Doch dieser Vorwurf ist nur dann zulässig, wenn die Materie nicht 
einer genaueren Betrachtung unterzogen wird. Adorno würde sich wohl eher 
im Grabe umdrehen, wenn er den heutigen Diskurs über autonome Kunst ver-
folgen müsste. Das Problem der Kunst scheint ihr Scheincharakter zu sein, 
d.h. ihre Nicht-Verortung in der realen Wirklichkeit, der ersten Potenz. Das 
Problem der politisch motivierten Kunst ist, dass die gesellschaftskritische 
Kunst weder die Kunst zu verändern vermag, noch die realen gesellschaftli-
chen Bedingungen verbessern kann, so ihr Vorwurf. Das Problem ist nämlich, 
dass die Gesellschaft sowie die Kunst immer nur in ihrer eigenen Wesens-
form, Existenzwelt der ersten bzw. der zweiten Welt verortet ist. Dies bedeu-
tet nur in ihrem Verortungsbereich kann sie verändern. Eine Vermischung 
geht nicht, so die kritische Analyse von Adorno. So argumentiert er ganz ein-
deutig, dass Kunst nicht ihre geschichtlichen Rahmenbedingung einfach in 
sich aufnehmen oder spiegeln soll, denn dies wäre eben keine autonome und 
freie Kunst, sondern eine Kunst im Sinne des Nationalsozialismus und des 
Kommunismus. Nun stellt sich aber die Frage, was ist zu tun, wenn ein/e 
Kunstschaffende/r absichtlich gegen ein undemokratisches Regime „gestal-

                                         
161 Ebd. S.19 
162 Ebd. S.14 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


67 
 

ten“ will. Adorno zufolge ist dies dennoch möglich, wenn man/frau ein sol-
ches Kunstwerk schaffe, das über die „Zeit“ erhaben ist, sodass es abstrakt 
begriffen werden kann. Das bedeutet es muss aus der Zeit hinaus oder ohne 
seine zeitliche Zuordnung auch existieren können; anders formuliert muss es 
mit und ohne Kontext rezipiert werden können. 

Dennoch sind Kunstwerke gewissermaßen auch historische Werke, histo-
rische Zeitzeugen, aber nicht „absichtlich“ oder selbstbewusst gewählt, son-
dern es passiert, vollzieht sich, automatisch, unbewusst von selbst. Ohne 
„dem produzierenden Akt“ historisches Werk zu sein, dies ist für Adorno 
eben wahrhaftige Kunst. Nach Adorno ist der historische Charakter dem 
Kunstwerk inhärent und in seiner Struktur behaftet. Gleich wie Mode ist sie 
immer Zeitzeuge und legt historisch Zeugnis zu Begrifflichkeiten und Ein-
flüsse ihrer Entstehungszeit ab. Wenn man so will, können Kunstwerke neben 
ihrer Kunstwerk-Charakteristika auch Verweise einer vergangen Zeit darstel-
len. Wie bei Adorno können sie im Zuge einer bestimmten Zeit produziert 
worden sein und sind somit Verweise auf diese Epoche. Doch als autonomes 
Kunstwerk können sie nur von Bestand sein, wenn sie es schaffen ohne diese 
Zeitverknüpfung auch rezipiert zu werden; quasi müssen sie ihre Zeit über-
dauern und darüberhinaus Bedeutung haben. 

Kunstwerke sind jedoch auch automatisch Zeitzeugen ihrer Zeit, da sie, 
wie bereits erwähnt nicht vollkommen losgelöst von der ersten Welt operie-
ren können. Allerdings, wie ebenfalls bereits angedeutet, wenn Kunstschaf-
fende versuchen, historisch motivierte Kunst zu schaffen, verlieren diese 
Werke laut Adorno ihren Kunstwerkcharakter. Für Adorno sind sie demnach 
keine wahrhaftigen Kunstwerke mehr. So „ ...  sind die (Kunstwerke) ihrer 
selbst unbewusste Geschichtsschreibung ihrer Epoche: das nicht zuletzt ver-
mittelt sie zur Erkenntnis.“163 

Gehen wir noch einmal kurz zurück zu dem Begriff der zweiten Potenz: 
Dieses „Sein zweiter Potenz“ wie Adorno dies nannte, birgt auch noch eine 
weitere „Verdopplung“ oder Rückkopplung in sich. „Sobald der Mensch sich 
mit der in der Kunst dargestellten Wirklichkeit zweiter Ordnung identifiziert, 
wird ihm diese Wirklichkeit wieder zur Lüge zu einem Entfremdungsverhält-
nis. Denn weder kann er durch diese Alternative der Kunst die wirkliche Welt 
verändern, noch kann er in der Kunst die wirkliche Welt164 finden.“165 Dem-
nach ist Kunst in ständiger Wechselwirkung mit der Realität, ein ständig wäh-
render Kreislauf. Dies kann auch in Bezug mit Hegel und seiner höheren 
Geistes geborenen Wirklichkeit in Zusammenhang gebracht werden. „Denn 
die Kunstschönheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergeborene 

                                         
163 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorien, S.272  
164 Anmerkung: dies erinnert auch an Hegels „höher, geist-geborene Wirklichkeit“. 
165 Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S.233 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


68 
 

Schönheit, und um soviel der Geist und seine Produktionen höher stehen als 
die Natur und ihre Erscheinungen, um soviel auch ist das Kunstschöne höher 
als die Schönheit der Natur.“166 

Was bedeutet dies nun für die politische Kunst, wenn sie versucht gesell-
schaftskritisch zu sein und dies ihre Intention ist, verliert sie dadurch ihren 
Kunstcharakter? Wenn Kunst „das Politische“ nicht per se bezweckt, aber 
dieses als eine Art von Nebenprodukt entsteht, dann verliert sie ihren Kunst-
charakter nicht, wenn man Adornos Theorie weiterdenken würde. Politische 
Kunst als Nebenprodukt, aber nicht als intendierte Kunstform, geht das? Aus 
Sicht der Autorin viel eher. 

Wie eingangs bereits erwähnt, ist Adornos Kunstphilosophie stark ge-
prägt von den Katastrophen des 20.Jahrhunderts, des 2. Weltkrieges und des 
Holocaust167. Für Adorno ist es nach diesen Erfahrungen klar, dass Kunst ihre 
„Existenzberechtigung“, wie sie diese bis zu diesem Zeitpunkt hatte, einbü-
ßen musste. Die Art und Weise wie und in welcher Art Kunst bis zu diesen 
Katastrophen produziert wurde, kann es fortan aufgrund dieser geschichtli-
chen Erfahrungen nicht mehr geben, so Adorno. Die Welt hat sich für ihn 
komplett geändert und dadurch auch die Kunst. Adorno sieht, dass die Kunst 
auch eine gewisse Schuld in sich trägt, dennoch meint er, dass die Kunst nie-
mals aufhören kann zu existieren, denn wenn sie auch in totalitären Regimen 
immer wieder Mittel zum Zweck wird und kollektive Teilschuld an „realen 
Katastrophen und im Angesicht kommender“168 hat, so liegt in der Kunst wie-
derum aber auch die einzige reale Kraft, auch Widerstand gegen das Beste-
hende zu leisten. Darin liegt für Adorno der wichtige Wert. Er geht sogar so 
weit und schreibt der Kunst gesellschaftskritischen, utopisch innewohnenden 
Charakter zu. „In jedem genuinen Kunstwerk erscheint etwas, was es nicht 
gibt.“169 Das bedeutet, dass Kunst eine futuristische Aussagekraft hat. Sie 
verweist auf eine zukünftige Realität und damit gewinnt sie utopischen Cha-
rakter. 

Für Adorno muss Kunst nach den historischen Erfahrungen den affirma-
tiven Charakter aufgeben. Kunst muss sich den Systemen, der Gesellschaft, 

                                         
166 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik 1, S.14 
167 Der Begriff Holocaust stammt ursprünglich vom griechischen Wort ὁλόκαυστος 

holókaustos, ab, was eigentlich „vollkommen verbrannt“ bedeutet. Ebenfalls kann das 
Wort auf das griechische Wort für Brandopfer (Tieropfer) zurückgeführt werden. In der 
Holocaustforschung wird die Verwendung des Begriffes teilweise kritisch gesehen, da es 
aufgrund seiner etymologischen Herkunft des Brandopfers für die Judenvernichtung 
während des Nationalsozialismus nicht geeignet scheint. (vgl. Fischer, Torben, Lorenz, 
Matthias N. (Hrsg.): Lexikon der 'Vergangenheitsbewältigung' in Deutschland. Debatten- 
und Diskursgeschichte des Nationalsozialismus nach 1945. Transcript, 2009) 

168 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorien, S.503 
169 Ebd. S.127 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


69 
 

ihrer Verwaltung und ihren Ordnungssystemen widersetzen, wenn sie eine 
Berechtigung zum Fortbestehen per se haben will. 

Durch diesen utopischen Charakter, gewinnt man den Eindruck, dass 
Kunst sehr wohl gesellschaftspolitisch motiviert und intendiert sein kann 
bzw. sogar sein sollte. Der Unterschied liegt demnach klar und deutlich im 
Ausgangspunkt. Ist es demnach Zweck und Ziel der künstlerischen Produkti-
on oder unbeabsichtigtes, aber inhärentes Nebenprodukt des Kunstwerkes? 

„Die Male der Zerrüttung sind das Echtheitssiegel der Moderne, das 
wodurch sie die Geschlossenheit des Immer gleichen verzweifelt negiert“.170 
Kunst muss sich für Adorno widersetzen, das immer Gleiche negieren. Dem-
zufolge muss Kunst sich auch den heutigen Forderungen des Kunstmarktes 
widersetzen und darf sich nach Adorno, gleich wie sie sich eben nicht dem 
Zweck der politisch motivierten Kunst unterstellen darf, auch nicht dem heu-
tigen Markt und seinen Bedürfnissen hingeben. Denn würde sie die negative 
Kraft verlieren und wieder nur affirmativen Charakter haben und das immer 
Gleiche produzieren, wäre für Adorno der Verlust der Existenzberechtigung 
von Kunst herbeigeführt. „Kunst muß das als hässlich Verfemte zu ihrer Sa-
che machen, nicht länger um es zu integrieren, zu mildern oder durch den 
Humor, der abstoßender ist als alles Abstoßende, mit seiner Existenz zu ver-
söhnen, sondern um im Hässlichen die Welt zu denunzieren“.171 
In weiterer Folge schreibt Adorno: 

Fürs Herrschaftslose steht ein nur, was jenem sich nicht fügt; für den ver-
kümmerten Gebrauchswert, das Nutzlose. Kunstwerke sind die Statthalter 
der nicht länger vom Tausch verunstalteten Dinge, des nicht durch den 
Profit und das falsche Bedürfnis der entwürdigten Menschheit Zugerich-
teten.172 

So könnte man Adornos Gedanken weiter folgend konstatieren, dass Kunst 
nutzlos sein sollte, um nicht irgendwelchen Marktzwängen unterliegen zu 
müssen und als Tauschobjekt dienen zu können. 

Zudem ist für Adorno eine vollkommene adäquate Rezeption von Kunst-
werken nur dann möglich, wenn diese eingebettet ist in einem intellektuellen 
historischen Verständnis. Das bedeutet für Adorno in weiterer Folge, ohne 
umfassendes Wissen kann ein Werk nur teilweise oder gar nicht erfasst wer-
den. Für Adorno gilt dies insbesondere für musikalische Werke. „Oft hängt 
das Verständnis des Sinns einer flüchtigen musikalischen Passage davon ab, 
dass man ihren Stellenwert im nichtgegenwärtigen Ganzen intellektiv 
kennt.“173 Dennoch muss man Kunstwerken Offenheit entgegenbringen. „Die 
                                         
170 Ebd. S.41 
171 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorien, S.79 
172 Ebd. S.337 
173 Ebd. S.502 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


70 
 

ideale Wahrnehmung von Kunstwerken wäre die, in welcher das dargestellt 
Vermittelte unmittelbar wird; Naivität ist Ziel nicht Ursprung.“174 Das bedeu-
tet für mich, wir sollen demnach Kunstwerke mit einer Art von offenen Kin-
deraugen betrachten, aber dies muss nicht zwingend ungebildet bedeuten. Na-
ivität ist eben Ziel und nicht Ursprung! 

Die Frage, die sich an dieser Stelle aufwirft: Inwieweit können Kinder 
Kunst rezipieren? Oder können sie Kunst produzieren, oder wie verhält es 
sich demnach mit der heutzutage so modern gewordenen art brut? Oder muss 
der/die RezipientIn „wissend“ sein, um ein Kunstwerk wirklich umfassend 
rezipieren zu können. Wie sieht es dann mit der Rolle des/der Kunstschaffen-
den aus? Was bedeutet dies, wenn KünstlerInnen intellektuelle Einschrän-
kungen haben, wie beispielsweise die art brut KunstproduzentInnen? Adorno 
geht von einem künstlerisch gebildeten Kunstschaffenden beziehungsweise 
Kunstrezipientin/en aus. An dieser Stelle sei erwähnt, dass Adorno selbst aus 
einem gut bürgerlichen Elternhaus stammt, welches ihn sehr gefördert hat. 

Ausgehend von Adornos Charakterisierung wäre die heutige art brut, für 
Adorno womöglich nicht als Kunst zu deklarieren. Doch wenden wir uns kurz 
noch einem anderen Gedanken zu, der meiner Ansicht zur Klärung dieser 
Frage hilfreich sein könnte. 

Die Abstraktheit, die keine Verbindung mehr zur gegenständlichen, rea-
len Welt aufweist, ist für Adorno ein Spiegel unserer Zeit, in der es eben auch 
keine Verbindung mehr unter der Menschheit, dem einzelnen Mensch gibt. 
Der Verlust der Beziehung zwischen den Menschen untereinander, der Ver-
lust des Zusammenhängens, der Verlust des Verstehens und Bezug-Nehmens 
auf Etwas oder jemanden Anderen: dieses Unverständliche ist für Adorno die 
Reflexion unserer heutigen Zeit bzw. der Zeit in der Adorno seine Ästheti-
sche Theorien geschrieben hat, die 50er Jahre und danach. Für Adorno zeigt 
das Kunstwerk den Wunsch nach einer anderen „schöneren“ und „besseren“ 
Welt, doch sie kann sie nicht erschaffen. Es ist ein ewiges Hinterher oder ge-
nauer gesagt ein andauerndes Hinarbeiten nach vorne bis zum „vollende-
ten“175 künstlerischen Produkt. Denn der Blick der Kunst weist nach Adorno 
in die Zukunft, auf eine Utopie; wie bereits erwähnt, hat Kunst in diesem 
Sinne einen futuristischen Charakter. Auf ein noch nicht Dagewesenes, ein 
noch nicht Seiendes. Diese Art von Phantasiewelt, wenn man so will, zeigt 
sich dann auch wieder in der art brut. Diese ist zum Teil Therapie, zum Teil 
sehen die ProduzentInnen die Welt tatsächlich so. Dadurch haben sie auch 
etwas mit Kindern gemeinsam, welche die Welt auch vollkommen unter-
schiedlich und freier sehen können. Nach dieser Grundthese von Adorno 
würde diese Art von Kunst dann nicht mehr ausgeschlossen sein. 

                                         
174 Ebd. S.502 
175 Anmerkung: Ob es ein solches gibt, sei dahingestellt. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


71 
 

Abbildung 4: Kosuth, Joseph, NICHTS. 

Inwieweit Kunstschaffende dies nun gleich tun, sprichwörtlich sich ge-
danklich frei machen beim Schaffensprozess ist eine andere Frage. Häufig 
wurde mir von KünstlerInnen-KollegInnen aber ähnliches mitgeteilt, wenn 
ich sie fragte, wir ihr Kunstschaffensprozess abläuft. Die Arbeit ist beispiels-
weise erst dann richtig gelungen gewesen, als die Kunstschaffenden sich von 
dem gedanklichen vorausgedachten Konstrukt gelöst und einfach gearbeitet 
haben. Die Aussage von so diversen KollegInnen: „Ich war einfach zu ver-
kopft.“, deutet auf diesen Sachverhalt hin. So könnte provokant festgestellt 
werden, KünstlerInnen sind ProduzentInnen von futuristischen Botschaften 
im Sinne von Adorno. Nicht das Werk ist das Medium, sondern die Kunst-
schaffenden? Nein, dies klingt nun etwas zu esoterisch und zu gewagt. Doch 
viele Kunstschaffende werden wohl zustimmen, wenn man sagt beim Malen, 
Zeichnen, Bildhauern oder dergleichen ist man in einer Art von „anderem“ 
Seinszustand. Man denkt nicht rational wie bei „Malen nach Zahlen“, sondern 
es „fließt“ beziehungsweise „läuft“. Manche Kunstschaffenden vergleichen 
diesen Zustand des Schaffensprozesses auch mit Intuition oder ähnlichen 
Seinszustände wie Mediation und Kontemplation, welche wir auch oft in der 
asiatischen Tradition vorfinden. 

Es bleibt für Adorno immer rätselhaft, was ein Kunstwerk wirklich ist, 
demnach auch was Kunstschaffende sind und in weiterer Folge was genau der 

künstlerische Akt ist. Denn 
wie wissen wir, was eine 
SchusterIn, eine Zimme-
rIn, eine PhilosophIn, eine 
DachdeckerIn ist? Grund-
sätzlich leitet man eben die 
Definition ihrer selbst von 
ihrem Tun ab. Also muss 
es sich bei Kunstschaffen-
den gleich dazu verhalten. 
Doch was passiert, wenn 
das Kunstwerk immer rät-
selhaft bleibt und nicht 
klar ist, was nun das 
Kunstobjekt ist? Im Nichts 
auflöst.176 Beispielsweise 
wenn wir nicht mehr er-
kennen, was nun ein 
Kunstwerk ist und was 

                                         
176 Vgl. dazu meine verfasste Diplomarbeit an der Universität Wien (2008): Die neue Kunst 

des Nichts. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


72 
 

nicht, oder wenn vom künstlerischem Schaffensprozess kein Produkt übrig-
bleibt also nichts mehr auf den vorhergegangenen Schaffensprozess rück-
schließen lässt. 

Joseph Kosuth177 beispielsweise, ein Künstler, der sich auf verschiedenen 
Ebenen mit dem NICHTS beschäftigt hat, schuf das Kunstwerk „NICHTS“ 
(Vgl. Abb. 4). Ein schwarzes Quadrat auf dem eine Definition des Begriffes 
„Paintless“ ersichtlich ist. Das Kunstwerk ist eine Art von Widerspruch in 
sich, da zu lesen ist: incapable of being painted or depicted. Es wird zwar be-
hauptet, es ist nicht möglich und dennoch sieht das Publikum den Wider-
spruch; das Werk, das reale als Bild.178 Bei Joseph Kosuth bleibt zwar nach 
wie vor ein Kunstwerk als Resultat des Schaffensprozesses übrig, doch er 
versucht es zu negieren und spricht dem Objekt die Seinsberechtigung ab, 
indem er scheibt „incapable of being painted“. Das wahre Kunstobjekt ist in 
jenem Fall wohl nicht das Objekt, was wir bildlich wahrnehmen, sondern die 
Gedanken die sich „dahinter“ verbergen. Daher ist das bildliche Objekt für 
Kosuth in diesem Zusammenhang eben das Nichts. Noch früher hat Kasimir 
Malewitsch179 mit seinem „schwarzen Quadrat“ die Welt der bildenden Kunst 
mit dieser „scheinbaren Leere“ beziehungsweise dem „Nichts“ außer einer 
schwarzen Leinwand revolutioniert. Doch ohne die vorrangige Kunstge-
schichte wäre das schwarze Quadrat von Malewitsch banal, erst im Hinter-
grund der kunstgeschichtlichen Werke im Vorfeld bekommt es seine Bedeu-
tung. Denn Malewitsch hat es bewusst als Ablehnung der Kunstgeschichte 
eingesetzt. 

Der Begriff des Nichts ist grundsätzlich kein einheitlich verwendeter. Im 
Wesentlichen kann der Begriff folgende zwei zentrale Bedeutungen haben: 
Einerseits die Negation im Allgemeinen bzw. von etwas Seiendem, anderer-
seits die Abwesenheit von Etwas im Sinne beispielsweise von etwas Wesens-
losem nicht Greifbaren. Darüber hinaus darf aber auch nicht die creatio ex 
nihilo unerwähnt bleiben. Das heißt die Schöpfung aus dem bedingungslosen 
Nichts, beispielsweise des Universums, beziehungsweise die Schöpfung 
fernab von jeglichem „Vorbild“. 

Es ist jedoch egal, ob ein Kunstprodukt nach einem Schaffensprozess üb-
rigbleibt oder nicht, schlussendlich bleibt für Adorno das Kunstwerk immer 
ein Rätsel, welches bis zum Schluss nie vollkommene Klärung finden kann. 
„Zweckmäßig sind die Werke in sich, ohne positiven Zweck jenseits ihrer 

                                         
177 Joseph Kosuth (*1945) ist ein US-amerikanischer Konzeptkünstler. 
 http://www.artnet.com/artists/joseph-kosuth/ [Zugriff: 18.7.17] 
178 Swoboda, Hanna: Die neue Kunst des Nichts. Diplomarbeit, Universität Wien, 2008, S. 

18 
179 Kasimir Malewitsch (1878–1935) russischer Maler und Hauptvertreter der russischen 

Avantgarde und des Konstruktivismus. Vgl. http://www.bundeskunsthalle.de 
 /ausstellungen/kasimir-malewitsch.html [Zugriff: 18.7.17] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


73 
 

Komplexion: ihre Zweckhaftigkeit aber legitimiert sich als Figur der Antwort 
aufs Rätsel."180 Demnach versteht Adorno Kunstwerke auch als Botschaften, 
als Zeichen von Bedeutung, genauer gesagt als Code, den wir nicht kennen. 

Adornos Ästhetische Theorien scheinen für heute hilfreich zu sein im 
Hinblick darauf, dass er eben keine in sich geschlossene und geradlinige The-
orie erarbeitet hat. Vielleicht ist sie eben genau daher in vielen Bereichen 
noch immer zeitgemäß. Im Kapitel der Postmoderne wird dieser fragmentari-
sche Charakter, der auch der Postmodernen so maßgeblich erscheint, noch 
deutlicher herausgearbeitet. 

Für mich ist vor allem Adornos Erkenntnis das Naivität nicht Ursprung 
eines Kunstwerkes sondern Ziel darstellt, ein bemerkenswerter Denkansatz. 
Die Frage stellt sich mir, ob es heute nicht häufig eher umgekehrt der Fall ist. 
Die Antwort darauf bleibt den Lesenden überlassen. 

Im nachfolgenden Unterkapitel soll einerseits Adornos Theorie noch ein-
mal mit dem Blick von Hegel verknüpft werden und andererseits der Begriff 
des Negativen bei Adorno vorgestellt werden. 

4.5.1. Adorno im Vergleich zu Hegel und der Begriff des Negativen bei 
Adorno 

Am Anfang steht die Frage ob Adorno und Hegel ein Widerspruchspaar von 
Philosophen darstellen oder sie eher viel gemeinsam haben. Adorno und He-
gel unterscheiden sich im Wesentlichen darin, dass für Hegel Kunst eine wei-
tere Art die Welt zu verstehen ist. Adorno hingegen sieht Kunst als eine Ne-
gation eines solchen Verstehens.181 In diesem Punkt sind die beiden konträr 
zueinander zu lesen. 

So kommt für Adorno „[...] die Nichtidentität der Dinge ins Hintertreffen 
innerhalb der sprachlichen und nichtsprachlichen Verstehensformen unserer 
alltäglichen Praktiken haben wir keine Möglichkeit, dieses Ausschalten zu 
verhindern.“182 Er geht sogar noch weiter und konstatiert, dass wir dieses 
„Ausschalten“ gar nicht verhindern können, es passiert automatisch und ge-
nau deswegen brauchen wir die Kunst. Denn Kunst schafft es, die Nicht-
identitäten zu vermitteln und uns etwas vollkommen Anderes und Neues auf-
zuzeigen. 

Kunst hat demzufolge eine Logik, die außerhalb unserer konventionellen 
Logik und Verstehenszugänge funktioniert, sie basiert auf der Logik der 
Nichtidentitäten außerhalb der Alltagslogik, die unter anderem geprägt ist von 
unserem sprachlichen Verstehenszugang. Fragt sich, warum an dieser Stelle 
noch ein weiteres Wort zu verschwenden wäre, wenn diese Kunst mittels un-
serer Alltagslogik, wie Adorno schreibt, nicht zu fassen ist? Weil, so scheint 
                                         
180 Vgl. Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorien, S.188f 
181 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.146 
182 Ebd. S.141 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


74 
 

es, es nur zwei Wege gibt. Den einen der Kunst und den anderen der Philoso-
phie. Adorno setzt sich mit diesem Verstehenszugang von Hegel und Kant ab 
und impliziert stattdessen, dass es ein Machtungleichgewicht zwischen Man-
nigfaltigkeit und geistiger Allgemeinheit gibt. Adorno versucht, sich Nietz-
sche anschließend, zu verdeutlichen, dass unser geistiges allgemeines Verste-
hen dadurch funktioniert, dass wir Nicht-Gleiches miteinander gleichsetzen. 
Das heißt in weiterer Folge, dass unser Geist im Allgemeinen versucht Dinge 
zu identifizieren oder zu entschlüsseln und einher geht mit diesem gängigen 
und teilweise zwanghaften menschlichen Verstehensablauf, dass wir Nicht-
identisches beziehungsweise Unverständliches zu unterdrücken versuchen.183 

Anders ausgedrückt, könnte man sagen, der menschliche Verstand neigt 
dazu, durch Erfahrung Dinge mit Dingen gleichzusetzen, sie zu ordnen, sie zu 
vergleichen, um sie sich zu eigen zu machen, Ultima Ratio um die Welt zu 
verstehen. Doch dadurch unterlaufen wir der Gefahr, nur noch Dinge zu ver-
stehen, die sich dieser Denkweisen bedienen bzw. ihnen „unterordnen“ kön-
nen, das heißt durch sie geordnet werden können. Kunst scheint sich immer 
wieder diesen Zugang und dieser Unterdrückung zu verwehren oder womög-
lich wehren sich auch so manche Kunstformen aktiv gegen diese Vereinnah-
mung eines allgemeinen ausschließlich rationalen Verstehenszugangs. Doch 
„ohne die nichtidentischen Momente weltlicher Sinnlichkeit verliert das Ver-
stehen allen Halt an der Welt und läuft leer. Die Unterdrückung des Nicht-
identischen gefährdet also die Konstitution des Verstehens.“184 Kann dies als 
Forderung für eine Kunst verstanden werden? Für Adorno ist dieser „Kontakt 
zum Sinnlich-Mannigfaltigen“ von essentieller Bedeutung, denn nur dadurch 
verlieren wir uns nicht, denn der Mensch und sein Verstehen brauchen diesen 
Kontakt zur Kunst, zum Nicht-identischen, Sinnlich-Mannigfaltigen um nicht 
ins Leere, ins Unreale, allein allgemein Geistige abzudriften. 

Aber was hat dies nun alles mit dem Begriff der Negativität zu tun? Für 
Adorno eben viel. Erst durch dieses Absetzen, dieses Widersetzen gegen die 
Formen des allgemeinen geistigen Verstehens, wird Kunst zu einer einzigar-
tigen, anderen Art des Welterkennens. So hat Kunst für Adorno immer diesen 
„Rätselcharakter“185 und darf ihn als solchen auch nie verlieren. Zu viel Er-
klärung, zu viel allgemein Geistiges und sie würde diesen Charme, diese We-
senseigenschaft verlieren. „Die Kunst muss aus diesem Grund nach Adorno 
so verstanden werden, dass sie sich negativ gegen die Verstehensformen geis-
tiger Allgemeinheit absetzt.“186 Ihren eigenen, autonomen, irrationalen Mus-
tern, abseits der Alltagslogiken folgend, muss sich die Kunst absetzen, ab-
grenzen, um eine andere Welt des Verstehen und Erkennens zu eröffnen. So-
                                         
183 Vgl. Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.139ff 
184 Ebd. S.141 
185 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, S.188ff 
186 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.142 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


75 
 

mit ist Kunst für Adorno nicht lediglich eine andere beziehungsweise weitere 
Art des Verstehens oder Erkennens der Welt, viel mehr stellt sie für Adorno 
eine Gegenthese, eine Art des Gegenverstehens dar, „Negativ ist die Kunst 
also gegenüber unseren Gewohnheiten des Verstehens. Noch einmal anders 
gewendet: In der Kunst ist es nicht primär relevant, dass irgendetwas verstan-
den wird.“187 Durch diese negative Seite der Kunst, wie Adorno dies bezeich-
net beziehungsweise anders formuliert durch diese Abkehr „der verstehenden 
Welt“ isoliert sich Kunst aber auch von der Gesellschaft, so schreibt Adorno 
die Kunst ist „[...] die gesellschaftliche Antithesis zu Gesellschaft.“188 Was 
besonders interessant an dieser Deutung ist, dass dieser utopische Charakter 
der Kunst Abwehr von unserer Gesellschaft bedeutet, dass sie durch diese 
„Abgehobenheit“, diese Andersheit, dieses gegensätzliche Sein, uns aber im-
mer weniger berühren kann und immer unverständlicher für die Mehrheit 
wird. Positiv bleibt anzumerken, dass das Verstehen nicht der einzige Zugang 
zur Kunst ist und das Berühren grundsätzlich immer vor dem Verstehen 
kommt. 

Ein seltsamer Prozess, dem die Kunst in diesem Zusammenhang unter-
liegt. Dies führt zu einer wesentlichen Frage, einer Gratwanderung und eine 
Überprüfung, ob sich die Kunst schon vollkommen in dem utopischen Raum 
abgesetzt hat und uns gar nicht mehr zu berühren vermag. Eine Überprüfung 
dieser schmalen Gratwanderung muss sich die Kunst immer wieder unterzie-
hen, will sie nicht auch in diesem leeren Raum verstauben. Denn eins bleibt 
klar und deutlich: ohne den Menschen, den/die RezipientenIn bleibt sie nur 
im Diskurs. Doch eröffnet uns die Kunst aber auch gerade wegen eines sol-
chen utopischen Charakters, eine neue Welt, die wir ansonsten nicht denken 
hätte können. „Kunst vermittelt uns eine Perspektive auf Verständniswelten, 
in denen wir alternativ leben könnten. Genau diese Erfahrung verändert unse-
re Selbstverständnisse.“189 

Der Begriff des Neuen ist ein eher fragwürdiger Begriff. Gleich wie mit 
dem Ende der Kunst, verheißt der Begriff mit etlichen Mythen einherzuge-
hen. „Was Neues“ impliziert einerseits immer eine Art Geburt von etwas. 
Doch da sind wir schon am grundlegenden Problem angelangt. Eine Geburt 
muss mit etwas Vorhergehendem in Zusammenhang stehen. Eine Geburt aus 
dem Nichts kann folglich nur nichts hervorbringen und hier wiederum 
schließt sich der Kern von Geburt, nämlich „etwas hervorbringen aus etwas“. 
Stimmt dies wahrhaftig so? Also ist dieser Fall unmöglich? Mathematisch 
vereinfacht ausgedrückt: Null mal etwas, macht noch immer Nichts (0x1=0). 
Aber wie bereits bei der Einführung des Begriffs des Nichts im vorigen Kapi-

                                         
187 Ebd. S.144f 
188 Adorno, Theodor: Ästhetische Theorie, S.9 
189 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.146f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


76 
 

tel erwähnt kann auch etwas entstehen wo vorher nichts oder etwas anderes 
war: nämlich durch die creatio ex nihilo. Doch häufig wird Neues durch di-
verse Vorerfahrungen „genährt“ und ist demnach eher als neuartig und nicht 
vollkommen „neu“ im Sinne einer creatio ex nihilo zu verstehen. „Das 
‚Neue‘ selbst beschränkt sich damit auf ein immer schon Dagewesenes, das 
nur in der einen oder anderen Form als wertvoll erkannt werden muss, das als 
real vorhanden, aber im menschlichen Erkenntnisapparat erstellten und daher 
notwendig beschränkten, jeweilig aktuellen Ordnungssystem nicht berück-
sichtigt ist.“190 Eine vollkommene creatio ex nihilo ist nicht möglich, da wir 
immer gewisse Prägungen in uns gespeichert haben. Dennoch ist es teilweise 
möglich sich ein Stück weit wieder diese Prägungen, Vorurteilen etc. bewusst 
zu machen, sodass eine kritische Distanz dazu eingenommen werden kann. 
Diese Distanz könnte als Entfremdung, ein sich in sich selbst zurückziehen 
verstanden werden, sodass eine partielle Lösung aus der Gegenwart vollzogen 
werden kann. 

Darüber hinaus hat das Neue immer etwas mit einer neuen Wertigkeit zu 
tun „Die Umwertung der Werte ist die allgemeine Form der Innovation: das 
als wertvoll geltende Wahre oder Feine wird dabei abgewertet und das früher 
als wertlos angesehene Profane, Fremde, Primitive oder Vulgäre aufgewer-
tet.“191 Dieser Prozess ist natürlich auch wieder umgekehrt möglich. 

Hier ist es wieder wortwörtlich: Das Abstoßen heißt das Loslösen, das 
Trennen, das negativ Behaftete muss sich fortwährend ER-NEUERN. Das 
NEUE entsteht, oder anders formuliert, ist im Negativen bereits enthalten. 
Dies bedeutet aber nicht, dass Neu immer gleich positiv ist. Das Negativ bei 
Adorno darf weniger als Beurteilung von etwas verstanden werden, als viel 
mehr die Kraft Neues erschaffen zu können und dies wird bei Adorno und in 
weiterer Folge bei Foucault häufig als die Kraft der Negation verstanden. 
Doch auch dieses Negative impliziert eine positive Schaffenskraft. Das Nega-
tive beinhaltet das Positive und auch umgekehrt. Demnach ist auch nicht alles 
Neue nur positiv. Anders ausgedrückt auch das dichotome Paar verfügt eben 
auch in sich selbst über die bipolaren Ausprägungen negativ und positiv. 

Im Allgemeinen kann aber gesagt werden, dass es eine vollkommen 
„neue“ Kunst wohl nicht gibt. Das Neue scheint viel eher eine neuartige In-
terpretation des/der KünstlerIn zu sein. Es gibt zwar heutzutage andere Tech-
niken, Medien und auch die Menschen sind anders, aber unterm Strich schei-
nen es immer wieder nur Interpretationen von denselben Themata zu sein. 

Eine weitere Frage, die in der vorliegenden Arbeit aufgeworfen werden 
soll ist die Frage: Was der/die Kunstschaffende eigentlich tut, warum macht 
man was, das auf den ersten Blick keinen Wert für die Gesellschaft darstellt? 
                                         
190 Füllsack, Manfred: Politische Kunst. Passagen Verlag, Wien, 1995, S.161 
191 Groys, Boris: Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie, Fischer, München, 1992, 

S.14 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


77 
 

Diese Frage wirft sich natürlich ganz besonders in einer auf ökonomische 
Werte ausgerichteten Gesellschaft auf, in welcher oft Wert mit Preis gleich-
gesetzt wird. Dies bedeutet jedoch nicht, dass man/frau grundsätzlich Kunst 
nur für die Gesellschaft macht, aber gehen wir zunächst einmal von dem Ge-
danken aus, das KünstlerInnen Werke schaffen wollen, die von Menschen 
rezipiert werden sollen. 

Adorno liefert auf die Frage, warum wir Kunst machen nicht gleich eine 
Antwort, aber auf die Frage, worauf sie grundsätzlich aufbaut, sehr wohl. 
Nicht, wie man vielleicht zunächst allzu schnell vermutet, hat Kunst ihre Ba-
sis in der gedanklichen Welt sondern in der „realen“ Welt. Demnach kann, 
Adornos Gedanken folgend, weitergedacht werden, dass diese gedankliche 
Welt eben eine künstliche Welt darstellt. Eben eine andere als die reale Welt, 
eine Welt zweiter Ordnung wie bereits eingangs dieses Kapitels erläutert 
wurde. Doch diese künstliche, gedankliche Welt ist nicht die Basis für das 
kreative Schaffen nach Adorno. Nein, ganz im Gegenteil es sind unsere Er-
fahrungen in der realen, der gegenständlichen Welt, die den/die KünstlerIn 
zum Schaffen anregen. „Die Grundschichten der Erfahrung, welche die Kunst 
motivieren, sind der gegenständlichen Welt, vor der sie zurückzucken, ver-
wandt.“192 So kann Kunst als eine Art und Weise angesehen werden, wie wir 
Welt erklären, soll heißen zu Eigen machen. Diesbezüglich verhält es sich 
wohl gleich mit der Philosophie. Und noch eine zweite große Ähnlichkeit 
weisen Kunst und Philosophie auf, sie beide sind Charakteristika des 
Menschseins, das heißt, sie sind untrennbar vom Menschen und damit unaus-
löschlich, solange es Menschen gibt. 

Der Gehalt der vergangenen Kunst, mag Kunst nun selbst abgeschafft 
werden, sich abschaffen, vergehen oder verzweifelt sich fortsetzen, muß 
aber nicht selber notwendig hinab. Er vermöchte, die Kunst zu überleben 
in einer Gesellschaft, die der Barbarei ihrer Kultur ledig geworden wäre.193 
Doch selbst wenn Kunst notwendig zum Menschsein gehört, ist Kunst 

vollkommen als zweckfrei anzusehen? „Wird nämlich die Kunst einem 
Zweck unterstellt, der nicht ihr selbst entspringt, so degeneriert sie zur Ideo-
logie.“194 Historisch betrachtet unterlag in der jüngsten Vergangenheit, sprich 
dem 20. Jahrhundert, die europäische Kunst mehrmals den Paradigmen unter-
schiedlichsten Machtinstanzen, die sie zu ihrem eigenen Zwecke missbrauch-
ten. So war die Kunst des 20. Jahrhunderts aber auch davor immer wieder re-
ligiöser und staatlicher Repräsentation unterworfen195. Doch hat Kunst nicht 

                                         
192 Adorno, Theodor: Ästhetische Theorie, S.16 
193 Ebd. S.13 
194 Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S.260 
195 Anmerkung: Die Unterwerfung der Kunst staatlicher und religiöser Repräsentation hat es 

historisch betrachtet eigentlich immer schon gegeben. Beispielsweise muss nur an das 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


78 
 

auch eine Bedeutung für soziale Gemeinschaften oder soziale Räume bezie-
hungsweise hat sie eine zentrale Rolle? Zweifellos, wie Adorno festhält, ist 
sie Teil des Menschseins. Es scheint so zu sein, dass es Kunst geben wird so-
lange es Menschen gibt und Kunst ist eben wichtig für andere Zwecke als nur 
für den Gelderwerb. 

Nachdem einerseits Adornos Begriff des Negativen dargelegt wurde und 
andererseits Adornos Ästhetische Theorien mit Hegel verknüpft wurden, soll 
im folgenden Unterkapitel Adorno mit Kant und den Begriff der Natur erläu-
tert werden. 

4.5.2. Adorno und die Natur in Verbindung mit Kant 
Wie bereits im Kapitel 4.2. deutlich wurde, hat Kunst nach Kant auch eine 
persönliche Relevanz – sie berührt uns. Er beschreibt diese Gefühlsregung in 
uns, als das Gefühl des Erhabenen und des Schönen. Kant sieht in der Natur 
Regungen des Erhabenen. Um Naturschönes erfahren zu können, benötigen 
wir aber das Gefühl des Schönen. So schreibt Kant: „Das Erhabene rührt, das 
Schöne reizt.“ Das Erhabene muss groß und mächtig sein, um eine Rührung 
auslösen zu können, so Kant weiter. Das wahre Schöne hingegen kann auch 
klein sein.196 

Adorno stellt fest, dass beide, Kunst und Natur eine utopische Erweite-
rung unseres Selbstverständnisses ermöglichen. Adorno widerspricht aber in 
diesem Punkt Kant, dass „[...] das Schöne in Kunst und Natur auf einer ge-
meinsamen Grundlage begriffen werden“ können.197 Wie bereits im vorigen 
Kapitel bei Kant festgehalten wurde, muss Kunst im kantschen Sinne den 
Menschen berühren. Für Adorno ist es aber dennoch möglich, dass auch die 
Natur es schafft, sich auf eine Art zu präsentieren und dabei eigene Gesetze 
entwirft. Dies ist nach Adorno aber nur in speziellen Momenten möglich. Die 
These lässt aber wieder an Kant anschließen und vermuten, dass Adorno an 
dieser Stelle sehr wohl auch von denselben erhabenen Momenten von Natur-
geschehnissen spricht wie Kant, wenn er vom erhabenen Naturschönen 
spricht. Die beeindruckenden, uns packenden Momente einer Naturkatastro-
phe beispielsweise, die zwar Schreckliches mit sich bringen, aber auch 
„Schönes“ zu zeigen vermögen. Quasi die Schönheit des Schrecklichen, die 
unserem Blick im Bann hält. Dennoch ist bei Kant im Gegensatz zu Adorno 
das Naturschöne und die Natur über der Kunst anzusiedeln. 

Zusammenfassend vertritt Adorno demnach die These, dass Kunstwerke 
eine geschichtliche Verbundenheit aufweisen und von dieser abhängig in ihr 
                                                                                                                               

Christentum und seine Abbilder gedacht werden oder an diverse Herrscher, welche Kunst 
zum Zwecke ihrer Repräsentation und Macht einsetzten. 

196 Vgl. Kant, Immanuel: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, 
S.12ff 

197 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.14 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


79 
 

eingebettet sind; sich jedoch ihrem historischen Gesellschaftssystem wider-
setzen müssen. 

Nach dieser Auswahl und Darstellung der unterschiedlichen philosophi-
schen Positionen der verschiedenen zeithistorischen Momente wird deutlich, 
dass Kunst noch immer ein nicht einfach zu verstehendes Feld ist. Es wurden 
unterschiedliche Definitionen aufgezeigt, wie beispielsweise, dass das Geisti-
ge über der Kunst liege wie bei Hegel oder dass die Natur bei Kant als hö-
herwertig eingestuft wird. Zwar rechnen der Kunst alle einen bedeutenden 
Stellenwert ein, doch meist eben geringer als unserem Geiste oder anders aus 
gedrückt der gedanklichen Welt. Auch bei Platon und Aristoteles haben wir 
gesehen, dass die Kunst durchaus geschätzt und gewürdigt wird, dennoch ist 
die ideelle Welt wie sie Platon beschreibt, das Wahrhaftige, was es gilt zu er-
reichen und die Kunst kann dieses nach seiner Auffassung nie erreichen. Ein-
zig Adorno schreibt der Kunst eine überaus mächtige Position zu und kehrt 
ihre außerordentliche Bedeutung in unseren Gesellschaftssystemen hervor. 
Diese besondere Rolle schreibt Adorno der Kunst zu, wie bereits erwähnt, 
aufgrund der historischen Ereignisse im 20.Jahrundert. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


80 
 

5. Die Postmoderne und ihre Beliebigkeit? 
Nach der intensiven Auseinandersetzung mit ausgewählten philosophischen 
Positionen und ihren Erklärungs- und Deutungsversuchen von Kunst, soll im 
folgenden Teil nun auf die Postmoderne und ihr Kunstverständnis eingegan-
gen werden. Einerseits soll dies mit philosophischen und kunsttheoretischen 
Positionen, andererseits anhand von Werken exemplarisch ausgewählter 
KunstproduzentInnen dargelegt werden. 

5.1. Von der Postmoderne zur Gegenwartskunst oder bis zur 
unendlichen Beliebigkeit? 

Eine etwas radikale Hypothese meinerseits ist nun, dass Kunst heutzutage für 
sich alleine keine Bedeutung mehr hat. Erst durch den Text wird sie verstan-
den. „Der Text muß sie jetzt in der Tat erklären. (…) Zum einen – als Kunst 
im Allgemeinen – bedürfen die Werke mehr denn je der Erklärung über den 
Text.“198 Ein weiteres Argument hierfür ist unsere globalisierte Welt, um die 
Kunstwerke überall verstehen zu können, bedarf es einer klärenden Einbet-
tung in die Absichten der Kunstschaffenden.199 Auch für Arnold Gehlen kann 
die moderne Malerei nur als konzeptuelle Malerei bzw. Kunst eine weitere 
Existenzberechtigung haben.200 So „gehört die systematische theoretische Re-
flexion unmittelbar in den Prozeß der Bildentstehung hinein, sie ist in keinem 
Sinne sekundär und keine nachherige Zutat“201 so Gehlen in seiner ästheti-
schen Philosophie. Gehlen schließt mit seinen ästhetischen Theorien kritisch 
an Hegels These des Endes der Kunst an. Gehlen sieht jedoch gerade in der 
konzeptuellen Malerei die Möglichkeit, sich diesem Ende der Kunst zu wi-
                                         
198 Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, Verlag Walther König, Köln, 1996, S.9f 
199 Ebd. S.9f 
200 Anmerkung: Damit schließt Gehlen auch an Adorno an, der ebenfalls ihr Existenzrecht 

im Hintergrund des zweiten Weltkriegs hinterfragt. „Zur Selbstverständlichkeit wurde, 
daß nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbstverständlich ist, weder in ihr noch in ihrem 
Verhältnis zum Ganzen, nicht einmal ihr Existenzrecht.“ Theodor Adorno: Ästhetische 
Theorien, S.9 

201 Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen Malerei, Athen-
äum Verlag, Frankfurt am Main, 1986, S.74 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


81 
 

dersetzen. Teilweise haben konzept- und textgeladene Kunstwerke, die Kunst 
heutzutage bis zu einen gewissen Grad erweitert, doch scheint dadurch die 
Kunst auch ein Tribut gezollt zu haben. Beispielsweise die Verständlichkeit 
eines Kunstwerkes; ohne Vorwissen oder Text können gewissermaßen mo-
derne Kunstwerke teilweise nicht rezipiert werden. Seltsamerweise scheinen 
gerade „gegenständliche“ Kunstwerke besonders erklärungsbedürftig zu sein, 
obwohl eigentlich für den/die RezipientIn klar ersichtlich ist, was der/die 
KünstlerIn geschaffen hat. 

Wenn diese „Beitexte“ von Kunstwerken Eigenleben erhalten, zum 
Kunstwerk selbst werden bzw. Deutungen beinhalten oder erhalten, die 
schlussendlich für den/die KunstrezipientenIn nur mehr „EINE“ Erfahrens-
weise für das jeweilige Kunstwerk zulassen, mögen diese Erklärungen in eine 
ganz falsche Richtung gehen. Beispielsweise könnte eine These sein, dass 
diese „Beitexte“ Kunst nicht nur „aufwerten“ beziehungsweise wie für Geh-
len ihr überhaupt eine Existenzberechtigung geben und sie für den/die Rezi-
pientenIn verständlich machen, sondern langfristig die Kunst im Allgemeinen 
schädigen und ins Lächerliche ziehen. Die Beantwortung dieser Frage und 
Beurteilung dieser aufgestellten These bleibt der/dem Lesenden überlassen. 
Doch die Texte scheinen nur allzu oft vollkommen austauschbar zu sein und 
für unterschiedliche Kunstwerke verwendet werden zu können. Aus Gründen 
der Vollständigkeit muss an dieser Stelle noch erwähnt werden, dass Arnold 
Gehlens Begriff der Kommentarbedürftigkeit grundsätzlich nur als „Brücke“, 
bis die RezipientInnen sich an das Neue gewöhnt haben, zu verstehen war. In 
der Kunstwelt scheint jedoch heutzutage genau das Gegenteil passiert zu sein. 
Doch auch der Titel ist Text, dass heißt bereits dieser ist eine gewisse Art von 
textlicher Einführung ins Werk. 

Dennoch scheint die Gegenwartskunst zu vedeutlichen, dass viele Kunst-
schaffende einen anderen Zugang zu dieser Fragestellung haben. „Dan Gra-
ham arbeitet seit Beginn seines Auftretens als Künstler publizistisch.“202 Rai-
ner Metzger203 führt als Beispiel für eine enge Verquickung von Kunstobjekt 
und Text Dan Graham an. Oft wirken die Texte, die dem Kunstwerk beige-
fügt sind, nicht nur wie Erklärungen, sondern sogar wie Rechtfertigungen vor 
dem Publikum. Dan Graham sieht in diesem Umstand kein Problem per se. 
Vielmehr versucht er den Text als künstlerisches Element zu verwenden. Dan 
Grahams Kunstkarriere ist für die Postmoderne exemplarisch zu verstehen, 
wie Rainer Metzger schreibt. Graham studierte zunächst einige Semester Phi-
losophie und arbeitete anfangs als Galerist. „Graham kommt von der Theorie 
und von den Institutionen her; das Erlernen eines spezifischen künstlerischen 
Metiers“, war in der Postmoderne für einen Kunstschaffenden nicht mehr er-
                                         
202 Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, S.11 
203 Rainer Metzger (*1961) ist ein deutscher Kunsthistoriker und Kritiker. Darüber hinaus 

lehrt er Kunstgeschichte an der Akademie für bildende Künste in Karlsruhe. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


82 
 

forderlich. So verwundert es auch nicht, wenn Gottfried Helnwein204 zur Aus-
stellungseröffnung „Beautiful Disasters“ in Yoshi’s Contemporary Art Gal-
lery seines Sohnes205, Cyril Helnwein, auf die Frage, ob er seinem Sohn viel 
lehrte, antwortete, dass man Kunst in keiner Weise lehren könne. Wenn dem 
so wäre, hätte nicht nur die Kunst keine Existenzberechtigung mehr wie Geh-
len und Adorno konstatieren, sondern auch alle Kunstschulen, Hochschulen 
und weitere Lehrstätten. Angefangen mit dem Kunstunterricht in unseren 
Schulen. Es stimmt zwar, dass es natürlich auch um das Lehren von offenen 
Herangehensweisen und dergleichen geht, aber grundlegende Kenntnisse und 
Fertigkeiten scheinen notwendig zu sein, um überhaupt ein Werk Gestalt an-
nehmen zu lassen. Welche Kenntnisse und Fertigkeiten hierzu notwendig 
sind, hängt natürlich maßgeblich vom Medium ab. Helnwein meint, lediglich 
könne man zu eigenständigen und selbstbewussten Entscheidungen ermutigen 
und seinen eigenen Weg gehen. Dies sind selbstverständlich auch wichtige 
Voraussetzungen, aber nicht die einzigen zu vermittelnden Werte bzw. Fä-
higkeiten. Es ist zwar richtig, dass man keine KünstlerInnen „schnitzen“ 
kann, aber als Lehrende/r ist man verpflichtet Fertigkeiten zu lehren, die dazu 
dienen die künstlerischen Intentionen umzusetzen. 

Die gegenständliche Kunst zu vergleichen, so schreibt Metzger in seinem 
Werk Kunst in der Postmoderne, ist nicht durch den Vergleich der Werke 
selbst möglich, denn sie selbst können sich nicht mehr übertreffen. Für Metz-
ger ist die Zeit der Vergleichbarkeit, sprich Bewertung in weiterer Folge, von 
Werken vorbei. Ein Vergleich ist für ihn nur mehr über die Intentionen, 
sprich in vielen Fällen über die Texte, die dem Werk beigefügt sind, möglich. 
Die Frage ob es dann noch bildende Kunst ist, wenn eine Bewertung nur noch 
über den Beitext verstanden beziehungsweise beurteilt werden kann, bleibt 
offen. Provokant könnte man auch feststellen, dass Texte grundsätzlich eher 
der Literatur zu zuordnen sind als der bildenden Kunst. Viele Menschen kön-
nen jedoch mittlerweile überhaupt nicht mehr Kunstwerke ohne den Beitex-
ten erfassen. Dies zeigt der oft suchende Blick der BesucherInnen von Muse-
en, wenn sie eigentlich nicht auf das Werk schauen, sondern den daneben ste-
henden Text suchen. 

Einen weiteren Grund, den Metzger hierfür anführt ist, dass es keine Gat-
tungsmerkmale wie in der Kunstgeschichte oft formuliert, zu vergleichen 

                                         
204 Gottfried Helnwein (*1948) ist ein österreichisch-irischer Künstler. Helnwein zählt zu 

den derzeit bekanntesten deutschsprachigen KünstlerInnen. Zentrale Themen seiner Ar-
beiten sind Gewalt und Schmerz. Häufig ist die Darstellung des Kindes im Mittelpunkt. 
Vgl. http://www.helnwein.de/ [Zugriff: 18.7.17] 

205 am 19.11.2014 bei der Ausstellungseröffnung;  Interview im TV-Beitrag (Kultur heute, 
20.11.) von ORFIII, abgerufen am 23.11.2014 auf der tvthek: http://tvthek.orf.at 

 /program/Kultur-heute/3078759/Kultur-Heute/7157167/Fotografien-von-Cyril-
Helnwein/7157169 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


83 
 

gibt. Außerdem sind viele Werke auch einmalige Werke beziehungsweise 
sind wenn man so will, überhaupt keine Präsidenzkunstwerke.206 Doch in die-
sem Zusammenhang muss ebenfalls festgehalten werden, dass die Kunstge-
schichte und ihre Gattungsmerkmale eine ziemlich junge Erfindung der 
Menschheit darstellt. Genauer gesagt scheint die Kunstgeschichte eine Schöp-
fung des 19. Jahrhunderts zu sein und auf Johann Joachim Winkelmann207 zu-
rück zu gehen, welcher erstmals stilgeschichtliche Untersuchung zur Kunst 
der Antike durchgeführt hatte.208 Demzufolge scheint die Entziehung des 
Kunstwerks von der Bestimmung durch die Kunstgeschichte in der Postmo-
derne geschichtlich betrachtet nichts Außergewöhnliches darzustellen. 

Nachdem im vorigen Teil kurz angedeutet wurde, wie schwierig es 
scheint, die Kunst in der Postmoderne aufgrund ihrer Zerrissenheit und ihrer 
immer wieder konstatierten Beliebigkeit in der Postmoderne verstehen zu 
können, wird im folgenden Kapitel versucht, den Begriff der Postmoderne 
zunächst einmal grundlegend zu erläutern. 

5.2. Eine Begriffsklärung zur Postmoderne 
Ein viel gebrauchter Begriff und dennoch ist für viele nicht eindeutig, was 
denn nun die Postmoderne sein solle. Von manchen wird sogar konstatiert, 
dass es keine Postmoderne gibt, sondern wir uns noch immer in einer 
Spätphase der Moderne209 befinden. Ebenfalls muss an dieser Stelle wieder 
angeführt werden, dass auch die Einteilung in Epochen, Kunstgattungen und 
dergleichen wiederum eine Erfindung der Kunstgeschichte darstellt. Also er-
folgt diese Einteilung der Kunst nicht von der Kunst selbst, sondern von einer 
fachfremden wissenschaftlichen Disziplin wenn man so will. Doch um einmal 
Ordnung in die Gedanken bezüglich der gegenwärtigen bzw. „postmodernen“ 
Kunst zu bekommen, scheint es an dieser Stelle hilfreich zu sein, sich zu-
nächst dieser Begrifflichkeiten zu bedienen und sich einer genaueren Analyse 
derer zu widmen. 

                                         
206 Vgl. Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, S.17 
207 Johann Joachim Winkelmann (1717–1768) war ein deutscher Archäologe und Bibliothe-

kar und gilt als der Begründer der wissenschaftlichen Archäologie und der Kunstge-
schichte. Vgl. http://www.winckelmann-gesellschaft.com/biografie_ 

 von_johann_joachim_winckelmann/ [Zugriff: 13.7.17] 
208 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Kunstgeschichte [Zugriff: 27.6.2015 10:47] 
209 Die Moderne ist grundsätzlich von der zeitgenössischen Kunst abzugrenzen. Oft wird sie 

jedoch mit zeitgenössischer Kunst, umgangssprachlich moderne Kunst, verwechselt. Die 
Moderne in der Kunst begann mit dem Ende des 19. beziehungsweise mit Beginn des 20. 
Jahrhunderts und ist stärker als jede kunstgeschichtliche Epoche zuvor von sogenannten 
„Ismen“ geprägt. Neben dem Expressionismus, Kubismus, Surrealismus und Hyperrea-
lismus ist vor allem die Avantgarde von besonderer Bedeutung für die Moderne. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


84 
 

Wenn man sich jedoch mit der Avantgarde der Moderne210 ihren Zielen 
und Gedanken auseinandersetzt, dann wird deutlich, dass die Gesellschaft 
heutzutage mit anderen Fakten, Situationen und Dingen beschäftigt ist. Die 
Moderne versuchte, sich nicht mehr an historischen Bildern und Gedanken zu 
orientieren, so brachte sie diverse Utopien hervor, die für die Postmoderne 
aber nicht mehr haltbar sind, da diese wiederum ein zu festes Gedankenkor-
sett von Einstellungen darstellt. Und die Postmoderne will vieles, aber eines 
mit Sicherheit nicht: festgelegte Richtlinien, an die man sich zu halten hat. 

Zudem gilt für viele PhilosophInnen, KunsttheoretikerInnen sowie Kunst-
schaffende, dass es nie wieder eine solche Ästhetik geben kann wie vor den 
großen Weltkriegen unserer Zeit. Theodor Adorno, Walter Benjamin211, Jean 
Baudrillard212, Gilles Deleuze213 konstatieren alle auf ihre eigene Art und Wei-
se eine neue Zeit, die einer ganz neuen Realität gegenüber steht. „Kurz nach 
1900 schoben die avantgardistischen Künstler alle Traditionen beiseite. Dem 
Publikumsgeschmack, der auf der antiken Theorie der Nachahmung basierte, 
wurde der Kampf angesagt.“214 

Viele Kunstschaffende wollten mit der Abbildung der Wirklichkeit215 
nichts mehr zu tun haben. Aber wo sollte diese Negation, diese Abkehr von 
der Wirklichkeit enden, wenn dies nur der Anfang einer Entwicklung darstell-
te? Im Nichts? In der vollkommenen Bedeutungslosigkeit der Kunst, in der 
Postmoderne? 

Bevor weiter an der Begriffsklärung der Postmoderne gearbeitet werden 
kann, erscheint ein kurzer Blick auf Lyotards216 zentrale These über die Mo-
derne und Postmoderne sinnvoll zu sein. Lyotards These über die Moderne 
und Postmoderne kann als eine Art von Synkretismus, eine „Vermischung“ 
von zwei zuvor inhaltlich verschiedener und abgegrenzter „Philosophien“ 
verstanden werden, welche sodann etwas Neues formen. 
                                         
210 Die Avantgarde der Moderne ist vor allem durch die Idee des Fortschritts geprägt und 

zeichnet sich durch ihre politische Positionierung gegen bestehende politische Machtver-
hältnisse aus. Besonders bedeutend sind hierbei die russischen und italienischen Künstle-
rInnen der Avantgarde gewesen. Die österreichische Avantgardekunst der Moderne 
(1900–1938) wurde maßgeblich durch den Nationalismus beendet. 

211 Walter Benjamin (1892–1940) war ein deutscher Philosoph und Kulturkritiker.  
 Vgl. http://gutenberg.spiegel.de/autor/walter-benjamin-1090 [Zugriff: 18.7.17] 
212 Jean Baudrillard (1929–2007) war ein französischer Medientheoretiker, Philosoph und 

Soziologe. Vgl. https://plato.stanford.edu/entries/baudrillard/ [Zugriff: 18.7.17] 
213 Gilles Deleuze (1925–1995) war ein französischer Philosoph. 
 Vgl. https://plato.stanford.edu/entries/deleuze/ [Zugriff: 18.7.17] 
214 Lyotard, Jean-François: Die Moderne redigieren, Passagen, Bern 2001, S.47 
215 Obwohl an dieser Stelle kurz eingefügt werden muss, dass die Welt durch die Kunst nie 

abgebildet werden konnte beziehungsweise kann, wie ist war/ist. Viel mehr ist die künst-
lerische Darstellung der Welt immer nur eine individuelle Darstellung. 

216 Jean-François Lyotard (1924–1998) war ein Philosoph und Literaturtheoretiker sowie ein 
bekannter Vertreter der Postmoderne. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


85 
 

Heutzutage wird die künstliche Realität teilweise in manchen Lebensbe-
reichen zur „wahren Realität“. Die Technik scheint bereits überall in unserem 
Leben Einzug gehalten zu haben und dieses in großen Teilen zu bestimmen. 
Lyotard zeichnet ein fast düsteres und unausweichliches Bild aus dem Tech-
nikdeterminismus. 

Die Postmoderne ist keine neue Epoche, sondern das Redigieren einiger 
Charakterzüge, die die Moderne für sich in Anspruch genommen hat, vor 
allem aber ihre Anmaßung, ihre Legitimation auf das Projekt zu gründen, 
die ganze Menschheit durch die Wissenschaft und die Technik zu eman-
zipieren.217 

Lyotard wird oft als der „Begründer“ der Postmoderne gesehen. In Wahrheit 
vertritt er viel eher die Werte der Moderne. Lyotard verweigerte sich den Ge-
brauch der Postmoderne im Sinne von Beliebigkeit und dem viel zitierten 
„anything goes“ von Paul Feyerabend218. Schlussendlich distanzierte sich 
Lyotard sogar von dem Begriff der Postmoderne. Dennoch hat sich der Be-
griff der Postmoderne ausgehend von amerikanischen SoziologInnen im theo-
retischen Diskurs nun endgültig manifestiert. „Man hat sich entschieden, sie 
<postmodern> zu nennen. Dieses Wort ist auf dem amerikanischen Konti-
nent, bei Soziologen und Kritikern gebräuchlich.“219 

Für Lyotard ist die „Sprechakte Theorie“ von Austin220 zentraler Bestand-
teil seines Verständnisses der Postmoderne. Daher soll an dieser Stelle kurz 
darauf eingegangen werden. Austin spricht von den performativen Sprechak-
ten, d.h. Wörter, Sprache, haben auch performativen Charakter. Sie sind eben 
nicht nur Aussagen, sondern sind mit Handlungen=performativen Akten 
gleich zu setzen. Die Aussage „Ich taufe Dich“, ist für sich eigenständig als 
Aussage unsinnig bzw. unnötig. Erst der Akt des Taufens gibt dieser Aussage 
Inhalt. Und eben diese performativen Akte sind einer der Grundelemente der 
Postmoderne, so Lyotard. 

Man wird es [das Performative, Anmerkung der Autorin] weiteres in den 
Begriffen Performanz oder Performativität (namentlich eines Systems) in 
der gängig gewordenen Bedeutung messbarer Effizienz im Verhältnis In-
put/Output wiederfinden Die beiden Bedeutungen sind einander nicht 
fremd. Das Performative bei Austin realisierte die optimale Performanz.221 

                                         
217 Lyotard, Jean-François Lyotard: Die Moderne redigieren, S.25 
218 Paul Karl Feyerabend (1924–1994) war ein österreichsicher Philosoph und Wissen-

schaftstheoretiker. Vgl. https://plato.stanford.edu/entries/feyerabend/ [Zugriff: 13.7.17] 
219 Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen, Passagen, Wien 1994, S.13 
220 John Langshaw Austin (1911–1960) war ein britischer Philosoph. Vgl. https://plato. 
 stanford.edu/entries/austin-jl/ [Zugriff: 13.7.17] 
221 Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen, S.38 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


86 
 

Der Begriff „performance“ hat mittlerweile weitestgehend Einzug in unsere 
Gesellschaft gefunden. Ausgehend von der wirtschaftlichen Effizienz, soll 
heißen Input-Output Vergleich eines Unternehmens, werden diese Werte 
mittlerweile auch in der Kunst angewandt. Auch in Bereichen die grundle-
gend keine Gewinnorientierung als Zielsetzung haben. Lyotard sieht dabei 
auch den Beweis, dass alle Gesellschaftsbereiche, auch die Wissenschaft, von 
dieser Performativität geleitet sind. Er sieht dies ausgehend von den techni-
schen Wissenschaftsdisziplinen heutzutage bereits omnipräsent eingefordert. 

Die Techniken gehorchen einem Prinzip, den der Optimierung von Leis-
tungen: […] Es sind dies also Spiele, deren Relevanz weder das Wahre, 
noch das Richtige, noch das Schöne usw. ist, sondern das Effiziente […] 
Also kein Beweis keine Verifizierung von Aussagen, keine Wahrheit oh-
ne Geld. Die wissenschaftlichen Sprachspiele werden Spiele der Reichen 
werden, wo der Reichste die größte Chance hat, recht zu haben.222 

Die Pharmakonzerne sind in der jüngeren Vergangenheit immer wieder unter 
Verdacht geraten, einen solchen Einfluss auf die von ihnen in Auftrag gege-
benen  wissenschaftlich Studien genommen zu haben. Aber auch in anderen 
Bereichen findet sich diese Ausformung der Performativität wider. Heutzuta-
ge scheint dies aber auch bereits Einzug in die Geisteswissenschaften gehal-
ten zu haben. Als Nebenbemerkung möchte ich erwähnen, dass die Zusam-
menlegung des Wirtschafts- und Wissenschaftsministeriums in Österreich, als 
äußerst spannend angesehen werden kann und durchaus hinterfragt werden 
darf.223 Medizinische, soziologische oder sonstige Studien im Auftrag von in-
dustrietreibenden Kräften, die Forschungsstudien in Auftrag geben sind ge-
genwärtig auf dem Vormarsch. 

Die grundlegende Frage, ob es die Wahrheit, das Richtige gibt, bleibt 
weiterhin unbeantwortet. Dennoch sieht Lyotard die Postmoderne nicht als 
Beliebigkeit! Ganz im Gegenteil. Für ihn ist sie Teil der Moderne, die jedoch 
ihren Blickwinkel geändert hat. Nicht mehr die eigene Gemeinschaft, sondern 
die Weltgesellschaft als Gesamte rückt ins Zentrum. 

Der Name des Helden ist das Volk, sein Konsens ist das Zeichen seiner 
Legitimität, die Überlegung ist seine Weise der Normsetzung. Daraus 
entsteht unfehlbar die Idee des Fortschritts; […] Es zeigt sich, dass dieses 
„Volk“ sich völlig von jenem unterscheidet, das in den traditionellen nar-
rativen Wissensformen impliziert ist, die wie gesagt keinerlei begründete 

                                         
222 Ebd. S.130f 
223 Anmerkung: Anfang 2014 wurden das Wirtschafts- und Wissenschaftsministerium zu-

sammengelegt. Zuvor war das Wissenschaftsministerium ein eigenes Ministerium und 
hieß Ministerium für Wissenschaft und Forschung. Die Frage inwieweit zukünftig die 
Wissenschaft auch von wirtschaftlichen Zwängen beeinflusst wird, bleibt offen und ist 
zukünftig kritisch zu beobachten. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


87 
 

Beratung, weder kumulatives Fortschreiten noch einen Anspruch auf 
Universalität erfordern.224 

Doch die Geschichte scheint wohl eher nicht wie Lyotard meint, eine lineare 
Fortschrittsgeschichte zu sein, denn dann dürfte es beispielsweise keine Krie-
ge mehr geben. Wir handeln nicht logisch und vernünftig fortschreitend wie 
Lyotard meint, also kann die Geschichte keine linear fortlaufende sein. Diese 
wäre dann auch logisch vorhersehbar. Die Analyse von Lyotard scheint mei-
ner Auffassung demnach nicht zutreffend zu sein. Wir liegen dem Irrglauben 
auf, fortwährend unsere Performance, in welchen Bereichen auch immer, 
verbessern zu müssen und haben den Anspruch auf Universalität. 

Hat sich die Welt durch den Verlust des Heldens, des einzelnen Subjekts 
der stellvertretenden für das Volk steht und dem Ende der großen Erzählun-
gen225, dem Ende der Kunst und so weiter nun aufgelöst? Die großen Meta-
Erzählungen226, gegen die sich bereits die Moderne zu positionieren versuch-
te, aber sehr konservativ mit ihrem kritischen Analyse darauf reagierte, gerät 
erst durch und mittels der Postmoderne ins Schwanken. Jean-Francois 
Lyotard postuliert einen Wendepunkt in der Geschichte durch das Ende der 
bislang unumstößlichen Wahrheiten. Die Dogmen der Kirche, sowie die 
Wahrhaftigkeit und Richtigkeit der Kirche wurden durch das Fortschreiten 
der Rationalität spätestens im 18. Jahrhundert und 19. Jahrhundert kritisch 
hinterfragt. Auf der anderen Seite sehen wir aktuell aber beispielsweise gera-
de in den ehemaligen kommunistischen Ländern wie Russland, Polen etc. ei-
ne sehr starke neue Re-Religiosität. Aber auch in anderen Ländern wie den 
USA oder einigen afrikanischen Ländern scheinen die großen abrahamiti-
schen Religionen in Vormarsch zu sein. 

Doch es gibt sie auch heute noch die Helden. Es sind nicht mehr Ideale 
eines Volkes, wie beispielsweise die besonders tapferen Kriegshelden. Heut-
zutage scheinen dies die diversen Variationen von Supermännern, Superfrau-
en oder Harry Potters unserer Zeit zu sein. So ist die Sehnsucht nach dem 
Übermenschlichen nach wie vor in der Bewunderung und Begeisterung für 
diese modernen Helden, die „unbreakable“ sind, zu erkennen. 

Dennoch scheint, „Die große Erzählung hat ihre Glaubwürdigkeit verlo-
ren, welche Weise der Vereinheitlichung ihr auch immer zugeordnet wird: 
Spekulative Erzählung oder Erzählung von der Emanzipation.“227 Zwischen 
1869 und 1910 gab es große gesellschaftlichen Veränderungen, auf politi-
scher sowie auf sozialer Ebene und auch die Kunst und ihre KünstlerInnen 
waren auf der Suche nach einer neuen Ausdrucksweise, „[...] die traditionell-

                                         
224 Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen, S.93f 
225 Begriff von Lyotard geprägt. 
226 Begriff ebf. von Lyotard geprägt. 
227 Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen, S.112 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


88 
 

realistischen und historischen Abbildungsweisen“ trugen eben einer neuen 
dynamischen Wirklichkeit nicht mehr ausreichend Rechnung.228 229 

Demnach kann festgehalten werden, dass für Lyotard die Postmoderne 
vollkommen Einzug in unser Leben gehalten hat. Es kommt für ihn zu einer 
Hybridisierung aller Lebensbereiche und dadurch auch von der Kunst mit 
Hilfe von diversen performativen Akten, die eben alles vermengen und zur 
Realität werden lassen. 

Nach obigem kurzen Exkurs zu den Gedanken von Lyotard nun wieder 
zurück zum Versuch, den Begriff der Postmoderne einer näheren Klärung zu 
unterziehen. Der Begriff der Postmoderne ist seit Anfang des 20. Jahrhun-
derts in Gebrauch. Genau genommen wird der Begriff allerdings bereits zum 
Ende des 19. Jahrhundert verwendet. Der englische Salonmaler John Watkins 
Pannwitz verwendete bereits den Begriff der postmodernen Malerei.230 Zu-
nächst ging es, wie schon erwähnt, um eine Abwendung von der Moderne 
hinzu einer neuen Art der Kunst. Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts wird der 
Begriff dann in seiner heutigen Verwendung geprägt. 

Der Postmoderne-Begriff ergibt sich also nicht aus einem antimodernen 
Impuls, sondern aus einer ambivalenten Dynamik der Moderne, nämlich 
gewissermaßen aus der Subversion und Selbstbehauptung der Massenkul-
tur und der populären Künste sowie aus einer Krise der bürgerlich–
modernen Hochkultur, einschließlich ihrer elitären Ideale, deren Verwirk-
lichung in den Vernichtungsnächten zweier Weltkriege scheiterte.231 

Im Gegensatz zu den historischen Epochen zuvor waren die nachfolgenden 
Epochen meist alle als Gegensätze zur voran gegangen zu verstehen. Es galt 
sich gegen die vorige Epoche abzusetzen, zu widersetzen. AktionistInnen 
sprechen zwar davon dass sie an Traditionen vor dem 2. Weltkrieg anknüp-
fen, damit impliziert sich aber eben auch eine Distanzierung der Vorepoche, 
nämlich der Kunst des 2. Weltkrieges. 

Die Postmoderne, mit dem Präfix post- ist eben noch dezidiert an die 
Moderne begrifflich gekoppelt, versteht sich aber nicht als einfache Abkehr 
zum davor hergegangen Kunstverständnis. Sie will sich nicht einfach wider-
setzen, aber sie will sich absetzen. Dennoch spricht sie sich gegen den Glau-
ben aus, dass die Menschheitsgeschichte als ewige Fortschrittsgeschichte ver-
standen werden kann. Pluralität, Verschiedenheit werden als zentrale Be-
standteile dieser Epoche angesehen. Die Postmoderne will sich nicht fassen 

                                         
228 Fuller, Gregory: Kitsch-Art. Du-Mont, Köln, 1982, S.7 
229 Anmerkung: Andererseits sehen wir in der Popularkultur unzählige neue HeldInnen ver-

treten. In Büchern, Kinos finden sie sich vor allem im Fantasy-Genre wieder. 
230 Vgl. Behrens, Roger: Postmoderne, Europ. Verlag Anst., Hamburg 2008, S.13f 
231 Ebd. S.15 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


89 
 

lassen, und so bestimmt Ihab Hassan232 eine Reihe von Merkmalen, die die 
Postmoderne zu charakterisieren versuchen: 
(a) Ihre Unbestimmtheit 
(b) Fragmentarisierung 
(c) Sprengung gesellschaftlicher Normen 
(d) Das Werk, und auch das Individuum selbst, löst sich auf; es entzieht sich 

jeglicher Interpretationsversuche 
(e) Kunst versteht sich als nicht-ikonisch und unrealistisch 

Hybridisierung, Genre-Grenzen werden gebrochen und überwunden 
(f) Konstruktcharakter 

Die neue Kunst (...) hat die Masse gegen sich und wird sie immer gegen 
sich haben. Sie ist wesentlich volksfremd; mehr als das, sie ist volksfeind-
lich. Jedes beliebige Erzeugnis der neuen Kunst ruft bei der Masse ganz 
automatisch einen merkwürdigen Effekt hervor. Er spaltet sie in zwei Par-
teien, eine kleine von wenigen Geneigten, eine große, zahllose von Fein-
den (...). Das Kunstwerk wirkt also wie ein soziales Scheidewasser, das 
zwei gegensätzliche Gruppen schafft, aus dem ungegliederten Haufen der 
vielen sondert es zwei Kasten aus.233 

Ortega y Gasset234 meinte dies eigentlich affirmativ wurde aber gegensätzlich 
verstanden und sehr dafür kritisiert. Für Ortega y Gasset ist die Moderne 
maßgeblich. Sie ist aber nicht wie sie sich gern selbst darstellt revolutionär 
und demokratisch, sondern eben einengend und äußerst programmatisch. Die 
Kunst seit der Moderne ist nach Ortega y Gasset nicht offen und zugänglich 
für jede/n und alles, sondern genau das Gegenteil. Sie spaltet in „Wissende“ 
und „Nicht-Wissende“. Inwieweit sich nun die Postmoderne dahingehend 
gleich verhält wie die Moderne, bleibt offen. Es scheint für mich dies wohl 
eher häufig der Fall zu sein. Hatte es früher den Anschein, dass es entweder 
BefürworterInnen oder GegnerInnen von diversen Kunstformen gab, so 
scheint es mittlerweile so zu sein, dass Kunst nicht einmal dies mehr bei den 
Menschen auslösen kann. Es gibt nur mehr die Personengruppe der Gebilde-
ten, beziehungsweise die sich als solche wahrnehmen, und die andere die sich 
für Kunst überhaupt nicht interessiert und bei denen nicht einmal mehr das 
Gefühl der Empörung oder des Widerstandes hervorgerufen werden kann. 

                                         
232  Ihab Habib Hassan (1925–2015) war ein arabisch-amerikanischer Literaturtheoretiker. 

Merkmale der Postmoderne von Ihab Habib Hassan in: Behrens, Roger: Postmoderne, 
Hamburg 2008, S.15ff 

233 Ortega y Gasset, José : Die Vertreibung des Menschen aus der Kunst, Deutsche Verlags-
anstalt, Stuttgart, 1978, S. 230f. Im Originaltitel Deshumanización del arte, was eigent-
lich Entmenschlichung der Kunst bedeutet. 

234 José Ortega y Gasset (1883–1955) war ein spanischer Philosoph und Soziologe. Vgl. 
https://plato.stanford.edu/entries/gasset/ [Zugriff: 13.7.207] 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


90 
 

Ihab Hassan zählt darüber hinaus noch weitere Kennzeichen der Postmo-
derne auf. Beispielsweise, dass Kunst alles zu ihrem Gegenstand und Produkt 
auserwählt hat. „Sie verwandelt alles in Zeichen ihrer eigenen Sprache; Natur 
wird zur Kultur und Kultur zu einem immanenten semiotischen System. Dies 
ist die Zeit des Menschen als sprachliches Wesen, sein Maß ist die Intertextu-
alität allen Lebens.“235 Doch was passiert wenn aus dieser Pluralität, alles 
plötzlich möglich wird? Wenn der Kunstbegriff erweitert werden soll, aber 
dann bis dahin weitergetrieben wird, dass Nichts mehr übrig bleibt? Keine 
Zeit, keine Kunst? Was bleibt übrig, außer der Theorie, der Gedanke, die vir-
tuelle Cyberwelt: der Gedanke über die Welt? Was real existiert, was ist 
wahrhaftig real? Wie kann eine künstlich geschaffene Realität plötzlich realer 
sein als die Wirklichkeit? Damit wären wir dann wieder bei Platon und seiner 
Welt der Ideen angelangt beziehungsweise bei seinem Höhlengleichnis. Was 
erkennen wir wirklich und was ist die „wahre“ Wirklichkeit. Dennoch bleibt 
ein gewisses Unbehagen im Raum, wenn heutzutage  wirklich alles Kunst 
sein kann. Oder könnte es nicht vielleicht sein, dass die Erweiterung des 
Kunstbegriffs nur eine Verschiebung darstellt, dass heißt, das was einmal als 
Kunst galt, soll diesen Ausdruck aus heutiger Sicht nicht mehr verdienen 
während das, was früher nie als Kunst bezeichnet wurde, heute sehr wohl 
Kunst darstellt. Quasi eine Art Schlagabtausch? Die Lesenden der vorliegen-
den Arbeit sollen selbst darüber entscheiden, ob sie dieser provokanten These 
zustimmen oder nicht. Die Absicht der Autorin ist es aber Dinge zumindest 
kritisch hinterfragen zu können beziehungsweise die Frage einmal in den 
Raum zu stellen. 

Aber zurück zu dem Gedanken, dass die „virtuelle“ Welt an immer größe-
rer Bedeutung gewinnt. Wir scheinen immer mehr ausschließlich in einer vir-
tuellen Welt gebunden zu sein. Neben Fernsehen im Allgemeinen, Handy, 
social media, Computer-Welt etc. verbringen wir bereits einen Großteil unse-
rer Zeit in der virtuellen Welt und halten diese auch für wahrhaftig und real. 
Wir leben diese anderen Leben in diesen anderen Welten, das eigentlich nicht 
das eigene Leben die eigene Realität ist. 

Aber wenn wir diese neue reale Welt als platonische Realwerdung eben 
seiner Ideenwelt ansehen, wären wir dem wahrhaftigen Idealen weitaus näher 
als je zuvor. Ich denke nicht, dass das der Fall ist und dennoch erscheint mir 
dieser Gedanke der Verknüpfung mit Platon interessant zu sein. 

Postmoderne ist ein viel verwendeter Begriff und dennoch kaum im Wor-
te zu fassen. Von bedeutungsschwanger bis inhaltsleer reicht das Spektrum. 
Nur selten wird einem eine klare Definition zum Begriff geliefert. Frei nach 
dem Motto, nix ist fix. alles ist möglich, wird der Begriff für fast alles miss-

                                         
235 Vgl.: Hasan, Ihab: Postmoderne heute. In: Welsch, Wolfgang (Hg.): Wege aus der Mo-

derne. Schlüsseltext der Moderne, Akademie Verlag, Weinheim 1988, S.47–56 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


91 
 

braucht, was wir nicht wirklich klar fassen und eingrenzen können und viel-
leicht nicht wirklich wollen. “Paradox zugespitzt: Postmoderne ist ein ambi-
valenter Begriff, der genauso ambivalent ist wie die Postmoderne Zeit, die 
schließlich die Postmoderne hervorgebracht, verbreitet und zur Mode erklärt 
hat.”236 In diesem Zusammenhang wirkt es fast so, als ob der Begriff eine 
modisch gewordene, leere Pathosformel geworden ist. 

Doch was ist überhaupt ein Begriff an und für sich? Bedingen Begriff-
lichkeiten Referenzobjekte in der Wirklichkeit? Wohl kaum: denken wir nur 
an das Einhorn und dergleichen. Sie sind eindeutige Begriffe, die auf kein 
reales Referenzobjekt hinweisen. Dennoch ist klar was mit diesen Begriffen 
gemeint ist. Jacques Derridas237 Erklärung des Begriffs an und für sich ist an 
dieser Stelle für die Auslegung hilfreich: 

[...] daß die bezeichnete Vorstellung, der Begriff, nie an sich gegenwärtig 
ist, in hinreichender Präsenz, nur auf sich selbst verwiese. Jeder Begriff 
ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, 
worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, 
auf die anderen Begriffe verweist.238 

Begriffe, die eine Geschichte haben beziehungsweise geschichtlich sind kann 
man zwar definieren, aber Begriffe verändern sich im Laufe der Zeit, daher 
sind sie final nicht zu erläutern. Dementsprechend scheinen sie sich analog 
zur Kunst zu verhalten. 

Umgelegt auf den Begriff der Postmoderne könnte man feststellen, dass 
der Begriff “Postmoderne” im heutigen System eingebettet ist und durch die 
Differenzierung zu anderen Begriffen wie Moderne oder beispielsweise Prä-
moderne hinreichende Klärung das heißt Bedeutung erfahren kann. Derrida 
ist ein Spiegel für die Postmoderne und viel mehr ein markanter Vertreter ih-
rer Zeit. 

Sein Bemühen richtet sich somit gegen die Vorstellung einer “reinen” 
Identitätslogik und Präsenzmetaphysik”. Statt dessen will er deren Gren-
zen aufbrechen und einen Diskurs frei flottierender Zeichen eröffnen, bei 
denen die Tiefenstruktur im Sinne des gegenwärtigen signifié  keine 
Rolle mehr spielt, sondern lediglich – sozusagen horizontal – nur noch 

                                         
236 Behrens, Roger: Postmoderne, S.8 
237 Jacques Derrida (1930–2004) war ein französischer Philosoph der als Begründer des De-

konstruktivismus gilt. 
 Vgl. http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie 
 _main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Search&c

Hash=dd52acb5273f031e8d43f05ac32152ec [Zugriff: 18.7.17] 
238 Derrida, Jaques: Die differénce, in: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und Dekon-

struktion, Reclam, Stuttgart, 1990, S.8 Vgl. online Philosophie-Wörterbuch.link siehe 
Quellenverzeichnis. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


92 
 

das Spiel der Signifikanten, die aufeinander verweisen, Spuren ziehen 
und sich unendlich subsumieren.239 

Wie ein Spinnennetz mit unzähligen Verbindungen nehmen sie Bezug aufei-
nander, schaffen permanent neue Konstruktionen und Bedeutungen. Die 
Postmoderne erscheint so vielschichtig und schwer in ihrer Bedeutung zu fas-
sen: Roger Behrens bringt diesem Umstand in Postmoderne treffend auf dem 
Punkt. 

Der Begriff Postmoderne  ist schillernd und widersprüchlich: Einige 
haben die Postmoderne als neue Epoche proklamiert und zum Teil zy-
nisch die Moderne vollends abgelehnt. Andere versuchten im Sinne einer 
kritischen Postmoderne die reflektierte Fortsetzung und Neubegründung 
der Moderne. Die Schwierigkeit der Definition der Postmoderne erscheint 
dabei selbst als Indiz der Postmoderne.240 

Demzufolge muss man zuerst den Begriff der Moderne klären, damit ver-
ständlich wird was die Postmoderne ist. Wie kann eine Post-epoche verstan-
den werden, wenn der Begriff der Moderne nicht einmal klar ist? Bruno La-
tour konstatiert mit seinem Werk aus dem Jahre 2008 im Titel Wir sind nie 
modern gewesen, dass wir uns überhaupt nicht in der Postmoderne befinden. 
Für Bruno Latour ist nicht nur der Begriff der Postmoderne ein äußerst diffu-
ser, auch die Moderne ist für ihn ein unklares Bild des Begriffs Moderne. 
„Die Moderne kommt in so vielen Bedeutungen daher, wie es Denker oder 
Journalisten gibt.“241 Der Begriff modern hat immer eine Referenz auf eine 
zeitliche Epoche. Er bezieht sich auf ein Gewesenes und beinhaltet eine Ab-
wendung des Vorigen. Eine Abkehr vom Alten also ist er auch ein Begriff des 
Neuen.242 Modern ist aber auch etwas anderes als Avantgarde, denn modern 
                                         
239 Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 

254 
240 Behrens, Roger: Postmoderne, Hamburg, 2008, S.11 
241 Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2008, S.18 
242 Anmerkung: 
 Im Duden findet man folgende Bedeutungen: „modern (Adjektiv): 
 1. der herrschenden bzw. neuesten Mode entsprechend 
 2.a.dem neuesten Stand der geschichtlichen, gesellschaftlichen, kulturellen, technischen 

o.ä. Entwicklung entsprechend; neuzeitlich, heutig, zeitgemäß  
 2b.an der Gegenwart, ihren Problemen und Auffassungen orientiert, dafür aufgeschlos-

sen; in die jetzige Zeit passend, 
 Synonyme zu modern: 
 en vogue, im Schwange, in Mode, modisch, up to date; (umgangssprachlich) angesagt, 

der letzte Schrei, in, trendig, trendy; (Jargon) hip; (emotional verstärkend) brandneu; 
(bildungssprachlich veraltend) fashionable; (veraltet) à la mode; (besonders Mode und 
Wirtschaft); aktuell, auf dem neuesten Stand, augenblicklich, derzeitig, [ganz] neu, ge-
genwärtig, heutig, jetzig, laufend, momentan, zeitgemäß; (Jargon) hip; (oft abwertend) 
neumodisch; avantgardistisch, fortschrittlich, mit der Zeit gehend, modisch, neuzeitlich, 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


93 
 

hat auch etwas mit Mainstream, am aktuellsten Stand zu sein, zu tun. Rainer 
Metzger nähert sich in seinem Buch Kunst in der Postmoderne der Moderne 
folgender maßen an: 

„Modernismus“ meint jene Zeit der Ismen nach etwa dem Jahr 1850, in 
der künstlerische Artikulation in forcierterer, durch die neue Autonomie des 
Kunstwerks notwendig gewordener Rhetorik vorgetragen wird.“243 Gibt es 
diese Autonomie wirklich? Hat es die Moderne bzw. die darauffolgende 
Postmoderne wirklich geschafft, die Kunst autonom werden zu lassen? Oder 
hat sich die Kunst zwar vielleicht aus gewissen Zwängen lösen können, wie 
beispielsweise dem Mímēsis-Charakter bei Platon, der Salonmalerei seit He-
gel oder der Repräsentationspflicht, ist aber heute wiederum gezwungen sich 
den kapitalistischen Marktzwängen zu entwerfen, die häufig Kunst als 
Wertanalage neben beispielsweise Immobilien sehen. Oder noch mehr muss 
Kunst heute vielleicht sogar soziale Relevanz vorspielen, um eine Existenzbe-
rechtigung zu haben? Die Frage sei einmal so dahingestellt und bleibt dem 
Lesenden zur Beantwortung überlassen. 

Abschließend hält auch Metzger fest, dass eine Annäherung und ein Ver-
ständnis des Begriffs und der Epoche Postmoderne nur über eine vorrangige 
Klärung der Moderne möglich ist. Damit kann Metzger ebenfalls eingeordnet 
werden in die affirmativen Denker des „Fortschritts-Geschichts-Verständnis-
DenkerInnen“, denn nur dann macht es Sinn sich die Postmoderne über die 
Moderne erklären beziehungsweise verstehen zu wollen. Doch sei an dieser 
Stelle auch Rudolf Burger244 erwähnt, der verdeutlicht, dass Geschichte im-
mer ein „Naturprozess“, d.h. eben nicht für den Menschen kontrollierbar und 
dementsprechend nicht logisch fortschreibar ist. Zudem ist für ihn die Ge-
schichte nach 1989, also die Posthistoire nach seinem Denken, eigentlich die 
Befreiung aus dem Zwang der Geschichte, wie sie zu sein hat. 

Daß die Geschichte nach 1989 allerorten, nicht nur in den postkommunis-
tischen Ländern, in turbulenter Weise sich Bahn bricht, ist kein Argument 
gegen den Finalismus, sondern paradoxerweise eines für ihn: Das Posthis-
toire ist in Wahrheit die Befreiung der Geschichte – nämlich von dem 
Anspruch zu wissen, wie sie zu machen sei. Sie vollzieht sich noch im-
mer, wie schon Marx diagnostizierte, als Naturprozeß – ohne daß wir frei-

                                                                                                                               
progressistisch, zukunftsgerichtet, zukunftsorientiert, zukunftsweisend; (bildungssprach-
lich) progressiv; (Jargon) hip; (besonders Fachsprache) innovativ; neu, zeitgenössisch; 
(bildungssprachlich) kontemporär; (oft abwertend) neumodisch 

 3.der neuen oder neuesten Zeit zuzurechnen;“ 
http://www.duden.de/suchen/dudenline/modern Zugriff: 16.11.2013 

243 Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, S.19 
244 Rudolf Burger ist ein österreichischer Philosoph der 1938 in Wien wurde. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


94 
 

lich Hoffnung noch teilten, wir könnten diesen je beherrschen, denn diese 
Hoffnung hat sich als total illusionär erwiesen.245 

Aber folgen wir zunächst nochmal den Gedanken von Metzger, dass die 
Postmoderne nur über die Moderne verstehbar ist. Im Deutschen finden wir 
den Begriff Moderne statt Modernismus; im Englischen wird für den Begriff 
der Moderne das Wort modernism verwendet. Im Deutschen haben wir eine 
kleine Unterscheidung dieser beiden Begriffe: Modernismus weist auf eine 
Logik der Weiterentwicklung hin, ein Übertreffen des bisher Dagewesenen. 
Das heißt Modernismus deutet somit auf eine kulturelle Periode hin, in der 
sich die künstlerische Moderne und die künstlerische Avantgarde gegenüber-
stehen, so Metzger.246 Clement Greenberg247 schreibt in seinem Werk Moder-
nist Painting, dass jede/r KünstlerIn im Modernismus versucht sich unver-
wechselbar zu machen. Allen verhaftet der permanente Drang etwas Neues, 
etwas Genius–Behaftetes Einzigartiges zu kreieren, konstatiert Greenberg. „It 
quickly emerged that the unique and proper area of competence of each art 
coincided with all that was unique to the nature of its medium.”248 Im Bereich 
der Malerei endete dieser Prozess der Selbst-Verbesserung der künstlerischen 
Gattungen in der „flatness“ der Kunstwerke wie er es bezeichnet. 

Modernist painting is in its latest phase and has not abandoned the repre-
sentation of recognizable objects in principle. What it has abandoned in 
principle is the representation of the kind of space that recognizable ob-
jects can inhabit. Abstractness, or the nonfigurative, has in itself still not 
proved to be an altogether necessary moment in the self-criticism of pic-
torial art, even though artists as eminent as Kandinsky and Mondrian have 
thought so. As such, representation, or illustration, does not attain the 
uniqueness of pictorial art;249 

Es lässt sich festhalten, dass die Postmoderne ein schwierig zu fassender Be-
griff ist. Jedoch ist es möglich diesem im Diskurs mit seinem System zu ver-
stehen, das heißt die Postmoderne in Vergleich mit anderen Begriffen zu set-
zen und Epochen werden erkennbar. Dennoch erscheint die Postmoderne häu-
fig, wie gezeigt wurde, beliebig, die Merkmale, die Ihab Hassan nennt und als 
Artikel Postmoderne heute in Wege aus der Postmoderne, herausgegeben von 
Wolfgang Welsch publizierte, sind meiner Ansicht nach hilfreich für die Ein-
grenzung des Begriffs. Die zentralen Elemente der postmodernen Kunst sind 
                                         
245 Burger, Rudolf: Im Namen der Geschichte, zu Klampen Verlag, Hannover, 2007, S.21 
246 Vgl. Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, S.19 
247 Clement Greenberg (1909–1994) war ein US-amerikanischer Kunstkritiker. 
248 Greenberg, Clement: Modernist Painting, S.1 [Zugriff: 23.11.2014] Vgl.: 

http://cas.uchicago.edu/workshops/wittgenstein/files/2007/10/Greenbergmodpaint.pdf 
249 Vgl.: Hasan, Ihab: Postmoderne heute. In: Welsch, Wolfgang (Hg.): Wege aus der Mo-

derne. Schlüsseltext der Moderne, Weinheim 1988, S.47–56 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


95 
 

demnach: die Unbestimmtheit, die Fragmentarisierung, die Sprengung der 
Normen, die Auflösung von Werk und Individuum (sprich KünstlerIn), die 
Hybridisierung, und dadurch auch das Aufbrechen jeglicher Genre-Grenzen, 
sowie der Konstruktcharakter der künstlerischen Arbeiten. 

Zum Schluss des Kapitels bleibt aber die Frage dennoch offen, ob wir an 
die Postmoderne glauben. Es gibt keine Wahrheit. Dementsprechend gibt es 
nur unterschiedliche geschichtliche Darstellungen der Vergangenheit. Die 
Geschichtsschreibung ist nie wertfrei. Beispielsweise sei an dieser Stelle auf 
die „Geschichtsschreibung“ Österreichs verwiesen. Zuerst sah sich Österreich 
nur in der Opferrolle und erst allmählich Begann eine Aufarbeitung und Aus-
einandersetzung mit der Rolle Österreichs während der NS-Zeit. Ein weiteres 
Beispiel hierfür ist auch der Konflikt zwischen dem türkischen Staat und dem 
armenischen Volk. Mittlerweile haben viele Staaten anerkannt, dass die Tür-
kei 1915–1916 einen Genozid begangen hat. Die türkische Regierung sieht 
dies allerdings anders und dementsprechend wird auch eine andere Geschich-
te in der Türkei gelehrt und verbreitet. Insofern müssen wir also auch kunst-
historische Kategorien und „Geschichtsschreibungsversuche“ kritisch hinter-
fragen. Die AutorInnen und WissenschaftlerInnen solcher Publikationen kön-
nen sich nicht aus ihrer eigenen Zeit herausnehmen und auch nicht ihre eige-
ne Ansicht verleugnen, also dementsprechend sind diese Texte (Geschichts-
schreibungen) nie wertfrei und nur sachlich zu verstehen. Ebenfalls muss er-
wähnt werden, dass auch ZeitzeugInnen nicht objektive Berichte liefern, sie 
liefern ebenfalls nur einen subjektiven Ausschnitt eines Bildes oder einer 
Zeit. Demnach ist auch die Analyse der Postmoderne und die „Kategorisie-
rung“ ihrer KünstlerInnen und deren geschaffenen Objekte nicht als wertfrei 
anzusehen. Folglich ist die kunstgeschichtliche Praxis kritisch zu hinterfragen 
und eine eindeutige Klärung des Begriffs Postmoderne kann auch aus diesem 
Grund nicht vollständig dargelegt werden. Dies würde womöglich aber dem 
grundlegendsten Credo der Postmoderne entgegen gesetzt sein, nämlich der 
Beliebigkeit! 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


96 
 

6. Das andauernd wiederkehrende Ende der Kunst? 
Wie bereits zuvor mit Lyotard erläutert befinden wir uns an zwei wichtigen 
Punkten: einerseits, meint Lyotard, ist die Zeit der großen Meta-Erzählungen 
an ihr Ende gekommen, andererseits können wir Geschichte nur mehr als eine 
Art von „Fortschrittsgeschichte“ denken. Lyotard kann mit diesem Ende der 
großen Erzählungen und dem Ende des Geschichtsverständnisses, teilweise 
mit dem Gedanken bei Adorno, dass Kunst durch die Gräueltaten des 20. Jh. 
auch eine Art von Ende wiederfahren hat, in Verbindung gesetzt werden. Für 
Adorno kann Kunst nie mehr wie zuvor sein, und damit räumt er der Kunst 
ein gewisses Ende250 ein. 

Doch widmen wir uns kurz dem Thema, wie denn Geschichte und Ge-
schichtsschreibung sich vollzieht. Hierzu hat White Hayden251 eine treffende 
Analyse gemacht. Seine Grundaussage ist, dass Geschichte proklamiert Reali-
tät und Wahrheit abzubilden, doch dies ist eben nicht der Fall. Viel mehr ist 
die Geschichtsschreibung und somit das Verständnis über sie eine Form von 
„Dichtung“ wenn man so will und offenbart nicht die Realität. 

Im frühen 19. Jahrhundert wurde es jedoch üblich, zumindest unter Histo-
rikern, Wahrheit mit Tatsache gleichzusetzen und Fiktion als das Gegen-
teil von Wahrheit und von daher als ein Hindernis für das Verständnis 
von Realität statt als eine Weise ihres Erfassens zu betrachten. Geschichte 
wurde so der Fiktion als Gegensatz gegenübergestellt, vor allem dem 
Roman, als die Darstellung des „Tatsächlichen“ gegenüber der Darstel-
lung des „Möglichen“ oder nur „Vorstellbaren“. Und so war der Traum 
von einem historischen Diskurs geboren, der aus nichts als faktengetreuen 
Aussagen über ein Gebiet von Ereignissen bestehen würde, die im Prinzip 
beobachtbar sind (oder waren), deren Anordnung in der Reihenfolge ihres 

                                         
250 siehe auch Hegel und Danto. 
251 Hayden White (*1928) ist ein US-amerikanischer Historiker und Literatur-

wissenschaftler. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


97 
 

ursprünglichen Geschehens ihre wahre Bedeutung oder ihren wahren Sinn 
offenbar werden ließe.252 

Heinz Dieter Kittsteiner253 wiederum räumt zwar der Geschichtsschreibung 
und der Geschichtsphilosophie ein gewisses Maß an „Dichtungen“ ein, den-
noch vertritt er den Standpunkt, dass Geschichtsschreibung sehr wohl „ver-
schwundene“ oder nicht sichtbare Zusammenhänge verdeutlichen kann. 

Die Leute, die in meinem Buch254 auftreten, Theologen, Philosophen, Ju-
risten, Stadt- und Dompfarrer, Landjunker, Knechte, Mägde, Delinquen-
ten auf dem Weg zur Hinrichtungsstätte, sind auf mehrere Jahrhunderte 
verteilt; sie haben zumeist fremd neben- oder hintereinanderher gelebt. 
Ihren Zusammenhang im Rahmen einer „Geschichte des Gewissens“ habe 
nur ich gestiftet.255 

Eines scheint Kittsteiner dennoch zu vernachlässigen, was macht es mit den 
Lesenden, wenn sie eben seine Geschichte Die Entstehung des modernen 
Gewissens lesen. Sie nehmen diese Zusammenhänge, diese im Nachhinein 
zusammengefügten Menschen, Momente etc. als Tatsachen, als Fakten wahr. 
Dementsprechend sehe ich „Geschichte“ und Geschichtsschreibung eher wie 
White Hayden. Dennoch lässt sich aber auch Kittsteiner bei seiner Definition: 
„Geschichte bleibt als Geschehen ein umgreifender Bewegungsprozess, in 
den das Einzelne verflochten ist.“256 zustimmen. 

Nach diesem kurzen Einschub über die Geschichte und Geschichtsschrei-
bung wieder zurück zur zentralen Frage zum Kunstende mit dem sich dieses 
Kapitel beschäftigt. Bereits bei Hegel waren wir mit dem Phänomen „Ende 
der Kunst“ konfrontiert und Adorno konstatierte nach den Ereignissen des 
zweiten Weltkrieges, dass die Kunst fortan nie mehr so sein könne, wie da-
vor. Beide beschreiben einen geschichtlichen Umbruch und daher eine Art 
von Ende einer bestimmten Form von Kunst. Dennoch muss aus heutiger 
Sicht (vom gegenwärtigen Zeitpunkt aus) festgehalten werden: Kunst gibt es 
nach wie vor und sie wird noch immer von Menschen rezipiert, also wäre dies 

                                         
252 White, Hayden: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropho-

logie des historischen Diskurses, Klett Cotta, Stuttgart, S.147 
253 Heinz Dieter Kittsteiner (1942–2008) war ein deutscher Historiker, Germanist und Philo-

soph. 
254 Anmerkung: Die Habilitationsschrift wurde als Buch mit dem Titel Die Entstehung des 

modernen Gewissens veröffentlicht. Heinz Dieter Kittsteiner schrieb einen Artikel über 
seine zentralen Thesen in der Schriftenreihe Gegenworte, Heft 9: Wissenschaft und 
Kunst. 

255 Kittsteiner, Heinz Dieter: Dichtet Clio wirklich? in: BBAW / Schriftenreihen / Gegen-
worte / Heft 9:Wissenschaft und Kunst, S.40 
http://edoc.bbaw.de/frontdoor/index/index/docld/1116 [Zugriff: 20.6.2015 17:09] 

256 Ebd. S.42  

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


98 
 

bereits Gegenargument genug um die These des Endes der Kunst zu widerle-
gen. 

George Kubler hat mit seinem Werk The Shape of Time das Jahr 1962 
zum Schlüsseljahr in der Kunstgeschichte gemacht.257 Auf 144 Seiten analy-
siert Kubler die Entwicklungsgeschichte von Artefakten. Für ihn sind Arte-
fakte258 alle Produkte, die Kunstschaffende kreieren. Für Kubler unterliegen 
diese Artefakte einer bestimmten Reihe oder Sequenz. Das heißt, jedes neue 
Artefakt ist innerhalb einer Sequenz/Abfolge und verringert dadurch automa-
tisch die realen Möglichkeiten nach einer weiteren Innovation innerhalb ihrer 
Sequenz. Zudem gibt es auch nur eine begrenzte Anzahl an Möglichkeiten für 
solche Artefakte. Und über allen steht dann noch, dass jedes neue Artefakt, 
jede neue Form die nachkommenden einschränkt bzw. determinierend auf sie 
einwirkt, so Kubler. Somit gibt die vorrangige Form immer etwas vor und 
schränkt dadurch die Innovationsmöglichkeiten ein. Die ultimative Conclusio 
ist für George Kubler folglich, dass Neues innerhalb einer Reihe nur begrenzt 
möglich und eben endend wollend ist. „Radical artistic innovations may per-
haps not continue to appear with the frequency we have come to expect in the 
past century. It is possible true that the potentials of form and meaning in 
human society have all been sketched out at one time and place or another, in 
more or less complete projections.”259 Das bedeutet in diesem Verständnis, 
dass Kunst und ihre Kunstformen einer Progression, einer Entwicklungsge-
schichte unterworfen sind, aber keine Formentwicklung aus Kublers Sicht 
mehr möglich ist. Doch wie bereits durch Burger, White und Kittsteiner ge-
zeigt wurde, steht dies eben zur Debatte. Frei nach Kubler formuliert würde 
dies folgendes bedeuten: Alle Bilder, die es wert sind gemalt zu werden, wur-
den womöglich bereits gemalt.260 Eine Entwicklung der Kunst scheint nur 
mehr außerhalb der Kunstformen, der Künste selbst realisierbar zu sein. Die 
Postmoderne als Lösung für das Problem mit dem immer währenden Ende 
der Kunst? Durch ihre Gattungsfreiheit, ihre Beliebigkeit, ihre Möglichkeit, 
alles zur Kunst zu erklären, was bisher nicht als Kunst galt, damit Kunst fort-
an bestehen bleiben kann? Ein interessanter abschließender Gedanke an die-
ser Stelle. Dennoch schaffen KünstlerInnen permanent neue Kunst und diese 
neuen Werke könnten als Zeichen von Interpretationen der gegenwärtigen 
Gedanken durch den/die KünstlerInnen verstanden werden. 

Es erscheint an diesem Punkt der Arbeit hilfreich, den Blick vom spezifi-
schen Ende der Kunst einmal genauer auf ein allgemeines Ende und allge-
meines Verständnis von Geschichte (Abläufen) zu werfen. Sogar in den wis-
                                         
257 Vgl. Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne, S.22– 27 
258 Anmerkung: Der Vollständigkeit wegen muss an dieser Stelle festgehalten werden, dass 

Artefakte nicht immer Kunstwerke sind, aber ein Kunstwerk kann zum Artefakt werden. 
259 Kubler, George: The Shape of Time, Yale University Press, Yale, 1962, S.123 
260 Vgl. Swoboda, Hanna: Die neue Kunst des Nichts, S. 71 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


99 
 

senschaftlichen Bereichen, wo bisher angenommen wurde, man könne wis-
senschaftlich fundierte und plausible Aussagen über etwaige Zukunftsszena-
rien machen, müssen jetzt auch diese revidiert werden. So argumentiert auch 
Gerd Bosbach261 deutscher Professor für Statistik und Empirische Wirt-
schafts- und Sozialforschung an der Fachhochschule Koblenz, dass mit Zah-
len oft viel gesagt werden kann, wohl aber selten die Wahrheit. Gerd Bosbach 
arbeitete viele Jahre für das deutsche Bundesstatistikamt und erstellte so 
manche Statistik mit deren diversen Erkenntnissen und folglich Aussagen 
über die Zukunft beziehungsweise über unseren weiteren geschichtlichen 
Werdegang gemacht wurden. Bosbach verstand aber schlussendlich den 
Trugschluss zu den uns Zahlen verleiten und widmete sich der interessanten 
Frage, was wir überhaupt von Statistiken wissen können und was sie uns wis-
sen lassen können. So vertritt Bosbach heute die These, dass zum Beispiel das 
ständige prognostizierte Ende unseres Pensionssystems aufgrund der statis-
tisch belegbaren demographischen Überalterung unserer Gesellschaft auch 
Panikmache sei.262 Denn er belegt unter anderem, dass, wenn selbige Metho-
den zur Vorhersage über das Pensionssystem vor dem ersten Weltkrieg an-
gewandt worden wären, hätte man bereits damals eine Unfinanzierbarkeit des 
Systems vorhersagen müssen. Bosbach argumentiert, dass solche Vorhersa-
gen unseriös sind, da sie niemals Kenntnis über die zukünftige Geschichte 
und Ereignisse haben, also nie alle in Betracht kommenden Notwendigkeiten 
berücksichtigen werden können. Eine These über die Zukunft die eben nur 
von heutiger Sicht ausgehen kann, ist deswegen als unseriös zu betrachten. 
Ein weiteres Beispiel hierfür wird im 2014 veröffentlichen Fauler Zahlen-
zauber von Holger Rust erläutert. So skizziert Rust eben die nur bedingte 
Aussagekraft von Statistiken, indem er die Auswirkungen von Viagra auf das 
brasilianische Pensionssystem anführt. Durch die Einführung von Viagra kam 
es zu einem signifikanten Anstieg von Ehen zwischen älteren Männern und 
wesentlich jüngeren Frauen. Die Folgen für das Pensionssystem sind mittler-
weile nun bekannt, da ein enormer Anstieg der Witwenpensionbezieherinnen 
zu verzeichnen ist. Den Umstand hat jedoch keine Statistik-Berechnung vor-
hergesehen.263 Das heißt, Statistiken können nur eine Richtung anzeigen, aber 
ihre wahre Aussagekraft über zukünftige Entwicklungen ist stets zu hinterfra-
gen. Gleiches haben wir bereits bei Rudolf Burger gesehen, der eben auch 
den TheoretikerInnen widersprochen hat, die den Begriff der Posthistoire ein-
führten. Für Burger ist es genau der gegenteilige Fall, es ist nicht das Ende 
der Geschichte, sondern die Befreiung aus dem fortwährenden falschen Ver-
                                         
261 Gerd Bosbach (*1953) ist deutscher Mathematiker und Statistiker. Vgl.-

http://www.luegen-mit-zahlen.de/gerd-bosbach [Zugriff: 16.7.17] 
262 Bosbach, Gerd / Korff Jens, Jürgen: Lügen mit Zahlen, Heyne Verlag, München, 2012, 

S.163f 
263 Vgl. Rust, Holger (2014): Fauler Zahlenzauber, Springer, Wiesbaden, 2014, S.93f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


100 
 

ständnisses einer logischen fortschreibaren Fortschrittsgeschichte. Dies wurde 
auch mittels oben angeführten Beispielen gezeigt, die Menschheitsgeschichte 
ist wie Burger sie nennt ein „Naturprozess“ der eben nicht mittels Algorith-
men oder sonstigen Methoden kontrollierbar und steuerbar ist. 

Wenden wir mit diesem Wissen/Einwand den Blick wieder zurück zu 
Belting264 und in die Vergangenheit, in die Geschichte. Es wird deutlich, dass 
die Verheißung, die These, dass das Ende der Kunst oder das Ende der 
Kunstgeschichte auch nur als unseriös angesehen werden kann. Denn wenn 
von einem schlüssigen linearen narrativen Geschichtssystem ausgegangen 
wird, muss an jeder Stelle eine Voraussicht möglich sein. Die ist aber nicht 
möglich und deswegen kann auch niemals von einem Ende ausgegangen 
werden. 

Ein weiteres Argument gegen das immer wieder aufkommende Ende der 
Kunst ist die These, dass das besagte Ende schon etliche Male vorhergesagt 
wurde, da verhält es sich wohl gleich wie mit der Vorhersage über das Ende 
der Welt. Selbiges ist glücklicherweise bis jetzt auch noch nicht eingetreten. 
An dieser Stelle wären natürlich noch Anmerkungen über das Ende generell 
von großem Interesse. Denn es scheint eine Verhaltensauffälligkeit des Men-
schen zu sein, gerne von seinem Ende zu sprechen aber so recht glauben wol-
len wir daran dann doch wieder nicht. Das Ende scheint niemals etwas Defi-
nitives zu sein, vielmehr eine Wandlung. 

Gleich verhält es sich auch mit unserem Verständnis des Todes. Nur die 
Wenigstens gestehen sich ein, dass sie höchstwahrscheinlich nur von Wür-
mern und sonstigen Lebewesen „zerfressen“ werden. Dennoch muss festge-
halten werden, dass Körper nicht gleichzusetzen ist mit Geist und Seele. Die 
Frage was mit der Seele ohne Körperlichkeit passiert, oder ob es eine Seele 
überhaupt gibt, sprengt jedoch den Rahmen dieser Arbeit. 

Es mag zwar eine Menge aufgeklärter Menschen geben, die sich Atheis-
tInnen nennen, doch wenn es beispielsweise darum geht, einem Kleinkind zu 
erklären, dass der Tod, das Ende, also eine endgültige Auflösung einer Person 
zufolge hat, dann hört die Erklärung bei den meisten schon auf und sie stim-
men ein in einen allgemein gültigen Chor, das die verstorbene Person nur in 
eine andere Welt oder dergleichen hinübergetreten ist. Ob dies nun der Fall 
ist oder nicht, kann die vorliegende Arbeit nicht sagen, aber es geht hierbei 
mehr um das Aufzeigen, wie Menschen mit ihrem vermeintlichen Ende um-
gehen, wie sie es erklären. Demnach scheint es für viele kein endgültiges En-
de zu sein, sondern mehr eine „Verwandlung“. 

So sehen wir dies auch bei Belting und Danto, die beide eine Revision ih-
rer ursprünglichen Hyothese vom Kunstende beziehungsweise Kunstge-
schichte verfasst haben. Weg vom definitiven Ende hinzu einer „Verwand-

                                         
264 Hans Belting (*1935) ist ein deutsche Kunsthistoriker und Medientheoretiker. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


101 
 

lungsthese“ der Kunst. Es erscheint dem Lesenden fast wie eine Verwässe-
rung, die Radikalität der 60er ist den konsensorientierten 90er Jahren gefolgt. 
Ganz im Sinne der Vereinigungen, die die 1990er gekennzeichnet haben. Von 
der anfänglichen Wiedervereinigung Deutschlands 1990, über den 31 März 
1998, als die EU Verhandlungen mit den ehemaligen Ostblockstaaten Est-
land, Polen, Slowenien, Tschechische Republik und Ungarn aufgenommen 
hat, bis zu der Empfehlung vom 13. Oktober 1999 von der EU-Kommission 
mit Bulgarien, Lettland, Litauen, Rumänien und der Slowakischen Republik 
Verhandlungen aufzunehmen, welche schließlich am 15. Feber 2000 realisiert 
wurden. 

Ganz in diesem Sinne der Vereinigung von vielen haben auch Danto und 
Belting, versucht ihre provokante These zu vereinheitlichen, oder anders ge-
sagt, zu entschärfen. Denn die Zeit der Schärfe und Provokation war vorüber-
gehend nicht mehr en vogue. Nicht mehr das Gegensätzliche war gefragt, 
sondern dass allgemein Verständliche und Geschmacks-Neutrale, das nicht 
mehr allen Lesenden so schnell aufstoßen konnte. So schrieb Belting in sei-
nem Buch Das Ende der Kunstgeschichte. Eine Revision nach zehn Jahren 
„Die Kunst endete nicht, aber sie befand sich seither auf einem neuen Weg: 
auf dem Weg der Moderne.“265 Weiteres klingt es fast wie die Einräumung 
eines Missverständnisses, wenn Belting schreibt „Die Rede vom ‚Ende‘ be-
deutet nicht, daß ‚alles aus ist‘, sondern fordert zu einer Änderung im Diskurs 
auf, weil sich die Sache geändert hat und nicht mehr in ihren alten Rahmen 
paßt.“266 Und noch schlimmer wirkt folgendes, fast wie ein Beipackzettel von 
einem bitteren Medikament, welcher vor der Einnahme, oder anders gesagt 
vor dem Lesen der Lektüre, steht. „Deshalb sei vorsorglich angemerkt, daß 
ich vom Ende eines bestimmten Artefakts genannt Kunstgeschichte, im Sinne 
von Spielregeln rede, aber davon ausgehe, daß das Spiel auf andere Weise 
fortgesetzt wird.“267 Es hat beinahe den Anschein, Belting nimmt sich an die-
ser Stelle, welche bereits auf Seite acht auf seiner revidierten Arbeit steht, 
selbst den Wind aus den Segeln. Denn seiner These vom Ende räumt er so-
gleich ihre Unmöglichkeit ein und verweist auf ein Anderes. Einerseits kann 
dies als geschickter Schachzug gelesen werden, um keine Angriffsfläche 
mehr zu bieten, andererseits fragt sich der kritisch Lesende, warum das Werk 
denn überhaupt noch wert zu lesen sei, da die These zwar nicht widerlegt, 
aber auch nicht mehr aufrecht gehalten wird. Wenn der Verfasser selbst nicht 
mehr vollkommen an seine These glaubt, wie soll dies dann der Lesende tun? 
Ketzerisch formuliert würde ich meinen, Belting hat sich anscheinend geirrt 
mit seinem Pathos über das Ende der Kunst. 

                                         
265 Belting, Hans: Das Ende der Kunstgeschichte, Beck, München, 1995, S.171 
266 Ebd. S 8 
267 Ebd. S.8 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


102 
 

Demnach bleibt es offen ob nun ein Ende wirklich eingeläutet wurde oder 
nicht. Im nächsten Abschnitt wird nochmals der Versuch unternommen sich 
dem Thema des Endes von der Position der Postmoderne und seiner Definiti-
onsdeutung zu nähern. 

6.1. Moderne versus Postmoderne? Die Kunst und ihr Ende in der 
Postmoderne 

Zunächst muss nochmals betont werden, dass es für die Moderne unzählig 
viele Definition gibt. Teilweise wird die Position vertreten, dass die Moderne 
eigentlich noch immer andauert. Vielleicht wird dadurch deutlicher, warum 
es so eine Vielzahl von Begriffen der Modernen gibt. Prä-Moderne, Post-
Moderne, Post-Post-Moderne und dergleichen. „Mehr noch: ob nicht das 
mögliche Ende der Moderne zugleich ein Ende der Geschichte und sogar ei-
nen Stillstand der Zeit bedeuten könnte – und somit eine Datierung der Post-
moderne genauso wie eine Definition demnach gerade sinnlos wird.“268 Bei-
spielweise hat der Philosoph Jean Baudrillard269 diese These radikal vertreten 
indem er die Auffassung verbreitete, dass Jahr 2000 hätte nie wirklich stattge-
funden. Natürlich erfolgt die Geschichtsschreibung nach einer Zeitmessung 
durch den Menschen. Ob es das Jahr 2000, die Stunde 0 je wirklich wahrhaf-
tig gibt ohne dass es den Menschen –das Seiende– gibt, ist für mich als Auto-
rin offensichtlich. Nein, es gibt sie nicht. So zählen andere Völker für das 
Jahr 2017, z.B. die Thais bereits das Jahr 2560, und viele islamische Länder 
führen die islamische Zeitrechnung 1438. 

Doch wenn man vom Ende der Kunst spricht setzt dies nicht immer das 
Denken in zeitlichen Begrifflichkeiten voraus? Kann denn nicht nur von ei-
nem Ende gesprochen werden, wenn ich davor von einem Beginn gesprochen 
habe? Wie kann, vereinfacht gesagt, etwas zu Ende gehen, was zuvor nicht 
eine fortlaufende Zeitgeschichte durchlaufen hat? Dies scheint wohl aber 
auch ein Charakteristikum der Postmoderne zu sein, sich allen bedienen, alles 
verneinen oder bejahen zu können, dies muss jedoch keiner logischen Abfol-
ge zu Grunde liegen. Denn die Postmoderne widersetzt sich auch einer lo-
gisch-orientierten Denkweise. „Die Postmoderne stellt nun die Logik der 
Moderne in Frage, indem sie in diese Texte eindringt. Denn die Katastrophe 
der Moderne folgt einer Logik, die es mit ihren eigenen sprachlichen Mitteln 
nicht mehr ermöglicht, ihre Geschichte weiter zu erzählen.“270 Doch wie be-
reits zuvor erwähnt, ist die Kunstgeschichte eben auch eine Erfindung von 
Einteilung in von ihr geschaffenen Kategorien. 

                                         
268 Behrens, Roger: Postmoderne, S.15 
269 Jean Baudrillard (1929–2007) war ein französischer Philosoph, Soziologe und Medien-

theoretiker der als einflussreicher Vertreter des poststrukturalistischen Denkens gilt. 
270 Behrens, Roger: Postmoderne, S.10 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


103 
 

Heutzutage scheinen die DurchschnittsbürgerInnen das Gefühl zu haben, 
wir wären wirklich am Ende der Kunst angelangt. (Vorausgesetzt wird bei 
diesen Gedanken eine lineare Geschichtsschreibung bei der Mehrheitsgesell-
schaft.) Sie erkennen häufig nicht einmal mehr, was das Kunstwerk ist: dieser 
Umstand zeigt sich immer wieder beispielsweise bei konzeptuellen Kunst-
werken. Aber dennoch muss auch nochmals an dieser Stelle festgehalten 
werden, dass Geschichtsschreibung eine Erfindung post_faktum darstellt, 
quasi eine Beobachtung im Nachhinein aus einer Vogelperspektive. Doch die 
Forscherperspektive kann nicht eine gesamte Vogelperspektive einnehmen, 
sondern wählt wiederum nur einen Ausschnitt. Zudem sind ForscherInnen 
eben auch eingebettet in ihren eigenen geschichtlichen Kontext, der ebenfalls 
nur einen bestimmten Blick zulässt der niemals vollkommen wertfrei sein 
kann. Geschichte scheint somit häufig wie ein schwerer Sack auf unseren 
Schultern zu liegen. Aber dennoch fragt meine Nachbarin mich, was er mit 
gewissen modernen Kunstwerken anfangen soll und für sie scheint die Kunst 
somit teilweise „gestorben“ zu sein. Doch wer schreibt eigentlich vor, was 
wir als Kunst anzuerkennen oder zu rezipieren zu haben. Wir leben zum Teil 
in einem Zeitalter des Bildungsdiktats, in dem sich eine Art von Angst und 
Kunstkonformität gegenüber dem Bildungsdiktat und den kapitalistischen 
Markt zu etablieren scheint. So mag meine Nachbarin womöglich nicht alle 
Kunstwerke als solche lesen, verstehen oder aus ihrer Sicht einstufen, aber 
dennoch gibt es für sie noch immer Kunst. Die findet sie aber nicht immer in 
den gängigen Bildungs- und Kunstinstitutionen, sondern auch abseits von 
diesen. Die Frage bleibt somit: Wer diktiert uns was Kunst ist? 

Dennoch finden wir in der Postmoderne unzählige Beispiele für die These 
des Endes der Kunst. Den Anfang (wenn man wieder von einem linearen Ge-
schichtsverständnis ausgeht) könnte man bereits in der Moderne bei Male-
witsch oder bei den Readymades von Duchamp feststellen. Aber „[...] setzt 
die These, die Kunst sei zu Ende, die Vorstellung einer kohärenten Geschich-
te voraus [?] Nur wenn diese einen linearen und damit nacherzählbaren Ab-
lauf aufweist, kann sie auch zu Ende gehen.“271 Kritisch angemerkt könnte 
man sagen, dass es seltsamerweise noch immer MalerInnen, ZeichnerInnen 
und dergleichen gibt. So argumentiert auch Arthur Danto auf der anderen Sei-
te in seinem Nachfolgebuch After the end of art, welches 30 Jahre nach Ana-
lytic Philosophy of History, in dem er das Ende der Kunst proklamiert hatte, 
was er eigentlich nicht wirklich im Sinne hatte, als vielmehr das Ende des 
Narrativen in der Kunst. Ursprünglich stammt der Begriff „Narrativ“ vom 
lateinischen Wort narrare – erzählen ab. In den Kunstwissenschaften wird er 
häufig als Geschichten erzählend oder Geschichten indizierend verstanden. 
                                         
271 Lüthy, Michael: Das Ende wovon? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dantos These vom 

Ende der Kunst, in: Kunst. Fortschritt. Geschichte, hrsg. von Christoph Menke und Juli-
ane Rebentisch, Kulturverlag Kadamos Berlin, Berlin 2006, S.57–66 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


104 
 

Darüber hinaus stellt Danto fest, dass er und Hans Belting wohl eher missver-
standen worden seien, denn keiner von Ihnen glaubt wirklich an ein Ende oh-
ne Anfang. In weiterer Folge stellt sich die Frage, welches Ende denn über-
haupt ein definitives vollkommendes auslöschendes Ende in sich birgt? Jedes 
Ende, wie wir bereits im vorrangigen Kapitel gesehen haben birgt auf gewisse 
Art und Weise einen Neuanfang beziehungsweise eine Geburt in sich. Oder 
mit anderen Worten wie Foucault sagt, in jedem Negativen verbirgt sich eine 
positive schöpferische Kraft. So versteht sich auch Arthur Danto als falsch 
verstanden, denn er meinte nicht den Tod der Kunst, sondern nur ein spezifi-
sches Ende eines kunstspezifischen Elements. Die Frage, die nach wie vor für 
mich offen bleibt, welches spezifisches Ende er denn nun gemeint hat oder ob 
dies lediglich den Versuch darstellte seine These nicht vollkommen als wider-
legt ansehen zu müssen, da Kunst noch immer geschaffen wird und nicht nur 
eine bestimmte Art sondern mannigfaltig viele. Zudem eben auch „verpönte“ 
oder „alte“ wie gegenständliche Malerei, Bildhauerei, Grafik und derglei-
chen. 

So schreibt er über seine Abkehr von der These des vollkommenen Endes 
der Kunst: 

Neither of us was talking about the death of art, though my own text hap-
pens to have appeared as the target article in a volume under the title The 
Death of Art. That title was not mine, for I was writing about a certain 
narrative that had, I thought, been objectively realized in the history of 
art, and it was that narrative, it seemed to me that had come to an end.272 

Aber machte es sich Danto mit dieser Erklärung nicht zu einfach? Fast wirkt 
es wie eine Entschuldigung und ein Rückzieher. 

Doch warum verstehen gegenwärtig viele Menschen Kunst nicht mehr 
bzw. verstehen nicht, warum der Gegenstand aus dem Supermarkt einmal 
Kunst sein kann und einmal nur Gebrauchsgut, je nachdem in welchem Kon-
text es steht? Welche Art von Ästhetik bedient sich die Postmoderne eigent-
lich? Behrens Roger liefert dazu folgende Erläuterung 

Die Postmoderne steht im Zeichen einer Ästhetik des Erhabenen. Eine 
solche Ästhetik verteidigt den spielerischen Umgang nicht nur mit der 
Kunst, sondern ebenso mit dem Körper, mit dem Selbst. Die ästhetischen 
Strategien setzen das Vieldeutige gegen das Eindeutige, die Ironie gegen 
den Ernst, die sinnliche Lebenskunst gegen die Sinnlosigkeit des Le-
bens.273 

                                         
272 Danto, Arthur Coleman: After the end of art, Princeton Univ. Press, Princeton, NJ, 1997, 

S.4 
273 Behrens, Roger: Postmoderne, S.53 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


105 
 

Doch ob die Postmoderne wirklich erhaben ist, bleibt fraglich, zumindest 
wenn man von dem Begriff des Erhabenen ausgeht, wie ihn beispielsweise 
Kant für die Kunst eingeführt hat. Wieder ist die Mehrdeutigkeit, die Plurali-
tät von entscheidender Bedeutung für die Kunst in der Postmoderne. Aber 
mehr noch, die Kunst in der Postmoderne stellt nach Behrens gegen das vir-
tuose Werk nur mehr die Erzählung darüber dar. So hält nach Behrens nur 
mehr die „Erzählung“ der „Text“ über das Werk, was das Werk sein soll, die 
Kunst am Leben. 

Die Situation der postmodernen Kunst erscheint vollständig paradox: Es 
ist eine Kunst nach dem Ende der Kunst, nachdem Kunst eigentlich nicht 
mehr möglich ist, denn ihr Anspruch auf Originalität, auf Authentizität, 
auf die Autonomie des Kunstwerks ist kaum mehr haltbar, ihre gesell-
schaftliche Funktion zunehmend schwerer begründbar. So hat Kunst we-
niger mit Virtuosität, Genie oder Qualität zu tun, als vielmehr mit politi-
schen, ökonomischen oder gesellschaftlichen Nutzen.274 

Grundsätzlich muss ich an dieser Stelle Behrens widersprechen, denn einer-
seits wurde bereits gezeigt, dass das Ende der Kunst offensichtlich noch im-
mer nicht stattgefunden hat und andererseits kann Kunst sehr wohl auch ge-
lehrt werden und dementsprechend muss es so etwas wie einen Qualitätsbe-
griff geben. Wie dieser zu definieren ist und dass dieser kein vollkommen de-
terministischer und statischer Begriff sein kann sollte klar sein. 

Doch nochmal kurz zurück zu Behrens These der Auflösung der Kunst 
und infolgedessen auch des Kunstwerks. Beispielsweise sei hier Joseph Ko-
suth erwähnt, der den Werkbegriff auflöst, indem er das Konzept des Werkes 
zum eigentlichen und zentralen Inhalt werden lässt. „Die Kunst in der Post-
moderne läuft auf die Aufhebung des Werkbegriffs hinaus;“275 Die Frage, ob 
die postmoderne Beliebigkeit nun wirklich in ein vollkommenes Verfranzen 
und Unmöglich-Machen der Definition, was denn Kunst überhaupt sei, ein-
hergeht bleibt offen. Dies würde bedeuten, dass alle über etwas schreiben, 
was sie nicht einmal kennen geschweige denn erklären können. Nach der De-
vise: Alles ist möglich, nix ist fix. Doch istist es wirklich so einfach, über die 
Postmoderne zu sagen, mit ihr ist alles möglich geworden und somit nichts 
mehr fassbar? Alles im Strome der Beliebigkeit? Roger Behrens argumentiert 
dementsprechend: 

Damit wird es tendenziell unmöglich anzugeben, was überhaupt Kunst 
ist. Die Postmoderne radikalisiert diesen Befund noch, indem sie nicht 
nur die Frage nach der Kunst neu oder anders stellt, sondern die Definiti-
on selbst überschreitet, die Begrenzungen der Kunst niederreißt und 

                                         
274 Behrens, Roger: Postmoderne, S.54 
275 Behrens, Roger: Postmoderne, S.55 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


106 
 

Kunst nunmehr in der Peripherie, in den Randzonen des Bedeutungslosen 
verortet.276 

Doch geht man einmal analytisch bei dieser Aussage vor, könnten sich fol-
gende Fragestel-
lungen daraus 
entwickeln: Wie 
können Men-
schen von etwas 
sprechen, dass 
wir negieren be-
ziehungsweise so 
weit gehen zu 
sagen, die Kunst 
sei bedeutungslos 
geworden? Wie 
kann etwas be-
deutungslos sein, 
wenn mehr denn 
je versucht wird 
es zu fassen um 
es verstehen zu 
können? 

Gerade wenn 
etwas unerklär-
lich, schwer zu 
verstehen ist, 
reicht es nicht nur 

eine Feststellung und eine einfache Theorie niederzuschreiben. Eine klare 
Materie wie die Mathematik mag dies ermöglichen. 2 mal x=2x. Einfach, klar 
und logisch nachvollziehbar. 

Bei der Kunst, wie bereits verdeutlicht wurde, verhält es sich hierbei 
schon komplizierter. Dies könnte durch den Umstand bedingt sein, dass der 
Begriff der Kunst und der Geschichte ein Begriff wie beispielsweise „Liebe“ 
ist, der einer ständigen Überprüfung und Veränderung unterzogen ist und von 
soziokulturellen Faktoren und von Menschen immer wieder erneut determi-
niert wird. Auch wenn es heutzutage den Anschein erweckt, Kunst sei nur 
von einer Elite zu verstehen, vertritt Robert Kurz277 in Die Welt als Wille und 

                                         
276 Ebd. S.55 
277 Robert Kurz (1943–2012) war ein deutscher Philosoph, gesellschaftskritischer Publizist 

und Journalist. 

Abbildung 5: Joseph Kosuth One and Eight - A Description (Red.), 
1965, Neonschriftzug, Sammlung Paul Maenz, Neues 
Museum Weimar 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


107 
 

Design die gegensätzliche These, dass eigentlich Kunst noch immer von je-
dem/r verstanden werden kann. 

Kunst konvergiert mit politischer Information und Intervention – auch als 
Versuch, der Kunst wieder eine gesellschaftliche Reichweite zu geben. 
Dazu gehört auch, die Kunst einem immer größeren und breiterem Publi-
kum zugänglich zu machen: Jeder kann Kunst verstehen (letztendlich 
aber auch, weil es nichts mehr in der Kunst zu verstehen gibt).278 

Verstehen ist zwar nicht der einzige Zugang um ein Kunstwerk zu erfahren, 
aber was bedeutet es an dieser Stelle nun, wenn Menschen vor einem Kunst-
werk stehen und meinen, dass sie es nicht verstehen? Soll die Kunst zu einer 
Massenkultur, für jedermann und jederfrau werden, die für alle verständlich 
beziehungsweise zugänglich ist? Aber muss nicht auch festgehalten werden, 
dass Kunst früher – zumindest oberflächlich – verständlich war. Aber genau 
dies wurde ihr eben zum Vorwurf gemacht hat; quasi sie sei zu banal. Der 
Kunstkonsument als „[...] favorisiertes Massensubjekt warenkonsumierender 
Alltagsästheten“279. Ist heutzutage Popkultur und Kunst dasselbe, oder war 
dies nicht schon früher in der Geschichte? Zumindest wird behauptet, dass die 
Melodien von Mozart beispielsweise auch „vom Volk“ auf den Straßen nach-
gepfiffen wurde. Dies mag die Postmoderne zunächst so erscheinen lassen, 
wenn man beispielsweise wieder an die Brillo-Boxen von Andy Warhol 
denkt. Das Massenkonsumobjekt wurde durch den/die KünstlerIn in den 
Olymp der Kunsthallen gehoben. Hat es also die Postmoderne geschafft, die 
Kunst zu „demokratisieren“? Aber was soll das heißen: demokratisieren. 
Muss Kunst demokratisch sein? War sie das je? Kunst war grundsätzlich au-
ßerhalb von Kirchen nicht zugänglich und wurde eher als „heilig“ und nicht 
als Kunst angesehen. Beispielsweise veränderte sich dies aber unter anderem 
mit Dürers Holzschnitten. Es scheint somit der Fall zu sein, dass diese „De-
mokratisierung“ der Kunst ein bereits langer Prozess ist, der weitaus früher 
begonnen hat als mit der Postmoderne. Beispielsweise mit der Eröffnung von 
Museen und Galerien für das „allgemeine Volk“. 

Robert Kurz geht in seiner Analyse des Endes der Kunst noch einen 
Schritt weiter, indem er auch die Postmoderne für beendet definiert, da sie 
permanent nur individuelles in den Vordergrund stellt und das allgemein Um-
fassende (also beispielsweise ein verständliches gemeinsames Begriffsver-
ständnis von Kunst) ablehnt. „Die Postmoderne, Friede ihrer Asche, wollte 
keinen Wald mehr kennen, sondern nur noch Bäume. Jetzt ist der Wald wie-
der dran. Und dieser Begriff liegt nun auf einer anderen Abstraktionseben.“280 

                                         
278 Behrens, Roger: Postmoderne, S.55 
279 Kurz, Robert: Die Welt als Wille und Design, Ed. Tiamant, Berlin, 1999, S.9 
280 Kurz, Robert: Die Welt als Wille und Design, S.10 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


108 
 

Aber wieder zurück zu einer Kunst, die nicht mehr nur die Massen bedie-
nen will und nicht das Leben selbst zur Kunst empor hebt: eine Kunst also, 
die ganz und vollkommen eigenständig ist. Sicher nicht mehr von jedermann 
und jederfrau machbar und vielleicht dadurch auch nicht mehr von allen er-
fahrbar. Wäre dies dann eine funktionslose Kunst? Darf Kunst überhaupt eine 
Funktion haben? Aber Kunst hatte immer schon eine Funktion, in der Kirche 
oder beispielsweise im Staat. Man könnte an dieser auch die Frage aufwerfen, 
ob die Kunst in diesem Fall wirklich eigene Funktion hatte oder ihre Dekora-
tion? Aus Sicht der Autorin wohl beides. Sie beinhaltet, aber auch vieles 
mehr. Für viele bedeutet sie, frei nach Schiller Freiheit im weiteren Sinne. 
Oder auch Kunst als das, was Sprache nicht sagen kann. Doch wenn man 
glaubt, dass Kunst am Ende ist, weil sie nicht immer verständlich oder zu-
gänglich erscheint, so muss ich festhalten, dass es auch mir manches Mal so 
geht, doch dies impliziert kein Ende der Kunst oder auch kein Ende der 
Postmoderne wie Kurz dies noch weiter ausgeführt hat. 

Ist die Kunst dann in ihrer Bedeutungslosigkeit verschwunden, da sie ver-
sucht hat, Bedeutung zu erlangen? Denn was heißt denn „Bedeutung haben“? 
Für jemanden bedeutungsvoll sein, heißt Relevanz für jemanden zu haben. 
Aber ist das die Aufgabe der Kunst bedeutungsvoll für jemanden zu sein? 

Doch das wird der Kunst vorgeworfen, dass sie zu bedeutungsvoll, im 
Sinne von bedeutungsschwanger und schwerfällig, beladen mit allem nur er-
denklich möglichem, geworden ist. Ist sie überladen im Sinne der Überfrach-
tung? Nein, ganz im Gegenteil. Behrens argumentiert, dass Kunst in der 
Postmoderne gerade durch den Versuch, bedeutungsvoll und relevant zu sein, 
sich verloren hat. Seine Argumentation ist, schlussendlich gibt und gab es in 
der Kunst nichts mehr zu verstehen. Vom Versuch, bedeutungsvoll zu sein 
hin zur vollkommenen Unnötigkeit in die Versenkung des Nichts. Ist dies das 
Kunstende von welchem bereits Hegel, Danto und Belting gesprochen haben? 

In dieser Arbeit wird versucht, genau das Gegenteil aufzuzeigen, dass 
Kunst nämlich unauslöschlich ist. Die Kunst als eigentlich fixer Bestandteil 
einer Gesellschaft, als Medium, die Welt zu erklären, was ein Grundbedürfnis 
des Menschen darstellt. Zumindest bei Adorno haben wir die These erläutert, 
dass Kunst zwar heutzutage vor dem geschichtlichen Hintergrund anders als 
früher sein muss, aber dennoch unauslöschlich zum Menschsein gehört. 

Oder vielleicht ist folgende Analogie als Erklärungsversuch für die Rele-
vanz von Kunst auch in und nach der Postmoderne von Bedeutung: Vielleicht 
operiert Kunst wie ein Löschpapier. Zwar kommt es zur Auslöschung des ei-
nen Fleckes auf dem Grundpapier, und zunächst scheint eine Leere zurückge-
lassen worden zu sein, doch dann erkennt man die Schönheit des Flecks auf 
dem Löschpapier, der quasi aus der Vergangenheit Inhalt aufgesogen, sich 
von der Vergangenheit aber auch gelöst hat und diese Blattleere hinter sich 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


109 
 

gelassen hat. Fortan bleibt die Erkenntnis des Neuen und anders Erscheinen-
dem auf dem Löschpapier zurück. 

Gleich wie die Wissenschaft ist die Kunst mit dem Menschlichen verbun-
den. Sprechen wir nicht den Kern der Postmoderne überhaupt an wenn wir 
von diesem Verfranzen in der Kunst während der Postmoderne sprechen? 
Denn die einzigen Personen, die wirklich nichts mehr erkennen vor lauter 
Differenzen und Unterscheidungen, sind die Akteure der Postmoderne selbst. 

Das ist nur für diejenigen nicht mehr wahrnehmbar, denen das postmo-
derne gesellschaftliche Ensemble die Welt überhaupt bedeutet, in der sie 
gerade im Kampf um die Selbstrettung nur noch Differenzen wahrneh-
men können.281 

Wenn wir annehmen, die Kunst sei am Ende angelangt, da es in ihr nichts 
mehr zu verstehen gibt wie dies nun kurz dargestellt wurde, so ist dies nicht 
ganz richtig. Sie ist vielleicht an einem „Ende“ angelangt, welcher den Um-
bruch in den nächsten Teil in sich trägt. Dahingehend möchte ich nochmals 
das Bild des Waldes und der Bäume von Robert Kurz aufgreifen. Für mich 
scheint die Kunst nach wie vor von Relevanz zu sein, womöglich muss aber 
wieder der Wald, der Meta-Begriff der Kunst gestärkt werden, um die ver-
schiedenen Bäume darin auch noch immer als einzelne Kunstobjekte verste-
hen zu können. 

6.3. Zum Geschichtsverständnis und zur Kunst 
„Versteht man die Geschichte der Kunst auf der Basis ästhetischer Erfahrun-
gen, hat Kunst keinen definitiven Anfang und auch kein definitives Ende.“282 
Das heißt, wir müssen uns, wenn wir von Geschichte im Kreise der Kunst 
sprechen, von unserem grundlegenden Fortschrittsgeschichtsverständnis lö-
sen. 

Die Philosophie und die Kunst sind demnach mit einem ähnlichen Prob-
lem konfrontiert. Beide werden immer aus dem Blickwinkel des Fortschritts-
gedanken geschichtlich wahrgenommen und beurteilt. Boris Groys hat dies 
treffend in seinem Werk Einführung in die Antiphilosophie auf dem Punkt 
gebracht. „Oft wird beklagt, die Philosophie habe sich im Laufe ihrer Ge-
schichte nicht entwickelt – dass sie keine Ergebnisse hervorbringe, keinen 
Fortschritt aufweise.“283 Groys argumentiert weiter, dass Philosophie gerade 
keine endgültigen Antworten liefern darf. Das Grundlegende in der Philoso-
phie stellt nämlich die essentielle Wahrheitssuche, der Weltsicht oder des 
Glücks beziehungsweise des Sinn jedes/r Einzelnen dar. Dies sind einige der 
wesentlichen Kernelemente der Philosophie. Somit verändern sich zeitlich 
                                         
281 Kurz, Robert: Die Welt als Wille und Design, S.8 
282 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.51 
283 Boris, Groys: Einführung in die Antiphilosophie, S.8 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


110 
 

zwar die Angebote der „Wahrheitsideologien“, aber nicht die Menschen und 
ihre Fragen beziehungsweise die Kunst und die Bedeutung derer für die Men-
schen. Das heißt, dass Philosophie sowie Kunst keine Fortschrittsgeschichte 
sein kann, als vielmehr Teil eines menschlichen Grundbedürfnisses. Analog 
dazu kann Kunst gedacht werden. So verändern sich zwar die KünstlerInnen 
und ihre Interpretationsformen im Laufe ihrer Zeit, aber das Bedürfnis, Kunst 
zu konsumieren, bleibt und ist eben auch ein essentielles Bedürfnis, welches 
unbeeinflusst von historischen Fortschrittsgeschichten besteht. Dies wurde 
bereits bei der Ästhetischen Theorie von Adorno deutlich.284 

Blicken wir noch einmal zurück auf die Hypothese vom Ende der Kunst. 
Im vorigen Teil wurde festgehalten, dass das Neue immer das Ende, das Ver-
gangene in sich trägt. Im Zusammenhang gebracht mit dem Begriff Geschich-
te und Kunst, könnte dann die weiterfolgende These angedacht werden, dass 
Kunst erst durch ihre Geschichte und dessen geschichtlichem Verlauf zu 
Kunst erhoben werden oder „entkünstet“ werden kann. Das heißt, erst durch 
die Zeit beziehungsweise erst retrospektiv erhalten Kunstwerke Bedeutung. 
Dies geschieht jedenfalls durch kunstgeschichtliche Betrachtungen im Nach-
hinein. Vielleicht kann sogar so weit gegangen werden: Kunst kann nur durch 
Geschichte Entfaltung finden und dabei gehe ich nicht von einem historischen 
Geschichtsbegriff aus, sondern verbinde mit Geschichte die Ereignisse, den 
Kontext, in welchen ein Kunstwerk eingebettet ist. Dies wäre für die Denke-
rInnen der These „der Ende der Kunst“ womöglich eine logische Schlussfol-
gerung. Aber wie bereits mit Rudolf Burger gezeigt wurde, Geschichte pas-
siert einfach ohne eine Art von Fortschrittslogik so sehr wir auch immer ver-
suchen sie zu kategorisieren und in ihr logische Abfolgen erkennen zu wol-
len. 

Doch das grundlegende Probleme von Beltings, Dantos oder auch im all-
gemeinen gesprochen vom Hegels These vom Ende der Kunst basiert auf 
dem Ausgangspunkt und der Annahme, das Geschichte linear und eine ge-
wisse Abfolge in sich hat. Geschichte scheint eher zu passieren und folgt kei-
ner mathematischen oder wissenschaftlich begründbaren logischen Abfolge. 
Wenn dem so wäre, müssten wohl auch Abfolgen und damit Aussagen über 
die Zukunft machbar sein und dies wurde bereits in vorigen Kapiteln wider-
legt. 

Am Schluss dieser Analyse vom Ende der Kunst ist mir noch einmal 
wichtig zu unterstreichen: Das, was in der Welt bestand hat und von dem aus 
jegliches ausgeht ist der Mensch und für diesen werden Kunst und Philoso-
phie eben immer von zentraler Bedeutung sein. Beides wird nie an ein Ende 
gelangen! „Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist 
das Subjekt. Es ist sonach der Träger der Welt, die durchgängige, stets vo-

                                         
284 siehe Kapitel 2.1. Adornos Ästhetik 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


111 
 

rausgesetzte Bedingung alles Erscheinenden, alles Objekts: denn nur für das 
Subjekt ist, was nur immer da ist.”285 

Zusammenfassend lässt sich meiner Ansicht nach folgender zentraler 
Punkt festhalten: Kunst kann nicht durch ein Fortschrittgeschichtsverständnis 
verstanden werden, sondern nur durch ein offenes, linear nicht logisches Ge-
schichtsverständnis. 

6.4. Arthur Danto 
Nachdem nun bereits näher auf Beltings Ende der Kunst eingegangen worden 
ist, noch einmal zur Vollständigkeit ein spezifischer Blick auf Dantos vorher-
gesagte Kunstende. Danto versucht in seiner kunstphilosophischen Analyse 
einerseits eine Klärung des Kunstbegriffs, der Anspruch auf allgemeine Gül-
tigkeit hat, und andererseits eine Deutung der Kunstgeschichte vorzunehmen. 
Beides verbindet er schlussendlich mit dem Ende der Kunst. Danto geht da-
von aus, dass Kunstwerke im Lichte ihrer Entstehungszeit zu betrachten sind. 
Dies ist vordergründig keine falsche Herangehensweise, das grundlegende 
Problem ist wieder einmal Dantos lineares Geschichtsverständnis, das er dar-
über hinaus noch als Fortschrittsgeschichte versteht. Zusammenfassend lässt 
sich feststellen, dass Danto versucht, Greenbergs Essenzen mit Hegels 
Selbstbewusstsein der Künste zu verbinden. Danto argumentiert, dass kunst-
geschichtlich gesehen das Ende der Kunst erreicht sei, da die Brillo-Boxen 
von Andy Warhol nicht mehr von der normal käuflich erwerblichen im Su-
permarkt trennbar bzw. unterscheidbar ist. Somit ist für Danto die Mímēsis-
Theorie der Kunst am Ende angelangt. Das bedeutet Dinge nachzubilden, also 
Kopien der Realität zu erzeugen, ist nach Danto von keiner Relevanz mehr 
für die Menschheitsgeschichte. Wenn die Brillo-Boxen nun als Kunstwerk 
gilt, würde es keinen Sinn mehr ergeben, Dinge auf besondere künstlerische 
Art und Weise darzustellen, so Dantos Argumentation. Ein weiterer Fort-
schritt ist für Danto ab diesem Zeitpunkt verunmöglicht, da nun die Freiheit, 
dass „alles Kunst sein darf mit der Unfreiheit, [...] kein Wandel mehr“286 pas-
siert, zusammenfällt. Zudem muss an dieser Stelle Michael Lüthys Argument 
vorgebracht werden, dass Dantos These nur plausibel erscheint, wenn die 
Annahme stimmt, dass die Kunstgeschichte eben eine Fortschrittsgeschichte 
ist und darüber hinaus Kunst ausschließlich das Ziel die philosophische Suche 
nach dem Begriff der Kunst verfolgt.287 Und noch einen weiteren grundle-
genden Trugschluss unterliegt Arthur Danto in seiner These vom Ende der 
Kunst, indem er „[...] das Narrativ – jene bestimmte Art, die Geschichte der 
                                         
285 Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, S.33 
286 Vgl. Lüthy, Michael: Das Ende wovon? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dantos These 

vom Ende der Kunst, in: Kunst. Fortschritt. Geschichte, hrsg. von Christoph Menke und 
Juliane Rebentisch, S.57f 

287 Vgl. ebd. S.57f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


112 
 

Kunst zu erzählen – für die erzählte Sache – die Kunst selbst“288 hält. Danto 
verbindet in seinem Werk Die Verklärung des Gewöhnlichen das Banale von 
Kierkegaard289 mit dem Akt einen massenproduzierten Gegenstand wie die 
Brillo-Boxen zum Kunstwerk zu erklären.290 In Kierkegaards Werk Entwe-
der/Oder versucht gerade der Ästhetiker seiner Banalität zu entfliehen, indem 
er sich immer anderer Rollen bedient. Er benutzt unterschiedliche Masken um 
der Banalität, der Einfachheit zu entfliehen. Gleich verhält es sich also nach 
Danto mit der Brillo-Box. Der Ästhet, der Künstler versucht der Banalität 
mittels der neuen Maske „Kunstwerk“ zu entfliehen. Die grundlegende Frage, 
die sich dabei stellt ist: Kann durch ein „Neu-Benennen“, durch einen solchen 
performativen Akt, ein Gegenstand in ein Kunstwerk verwandelt werden, be-
ziehungsweise kann ein Mensch seinem gewöhnlichen, einfachen Leben ent-
fliehen, wenn er immer wieder verschiedenste Rollen einnimmt, oder ist es 
nicht wesentlich komplizierter? Der Ästhet in Kierkegaards Werk schafft die-
se vollkommene Flucht aus der Banalität nicht, viel eher realisiert er seine 
eigene Endlichkeit und Begrenztheit. Schlussendlich bleibt die Erkenntnis des 
Versagens zurück. Wie verhält es sich in Anbetracht dessen dann mit der 
Brillo-Boxen von Andy Warhol? Schafft sie die vollkommene Verwandlung 
vom banalen Alltagsgegenstand hin zu einem Kunstwerk? Doch muss an die-
ser Stelle ergänzt werden, dass ein Kunstobjekt nicht gleich ein Kunstwerk 
ist. Dementsprechend stellt sich die Frage, sind Duchamps Readymades 
Kunstwerke oder Kunstobjekte. Die Brillo-Boxen von Andy Warhol hinge-
gen kopieren eher die Realität indem sie Remakes darstellen. Die zentrale 
Frage ist dann, was bedeutet „Werkcharakter“ in der Kunst. Ist das Werk 
nicht das geschaffene, kreierte Produkte einesR KünstlersIn? Was ist dann 
das Kunstwerk bei Duchamp? Ist alles Kunst oder gibt es eben auch Design-
produkte? 

Die erste Frage die sich in diesem Zusammenhang jedoch stellt ist: ist es 
zulässig ein Objekt mit einem Subjekt zu vergleichen? Für ein Subjekt ist ei-
ne solche Wandlung nicht möglich, für ein Objekt schon eher. Denn es ist ein 
Referenzobjekt, welches das Subjekt betitelt. Der Tisch ist bekanntlich nur 
ein Tisch, weil wir ihn als solchen bezeichnen und nicht, weil wir ihn als ei-
                                         
288  Lüthy, Michael: Das Ende wovon? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dantos These vom 

Ende der Kunst, S.59 
289 Søren Aabye Kierkegaard (1813–1855) war ein dänischer Philosoph, Theologe und 

Schriftsteller.  
 Vgl. http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie 
 _main%5Bentry%5D=28&tx_gbwbphilosophie_main%5Baction%5D=show&tx_gbwbp

hiloso-
phie_main%5Bcontroller%5D=Lexicon&cHash=481dce5c416b5ec752849b7d139e9445 
[Zugriff: 16.7.17] 

290 Danto, Arthur Coleman: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Suhrkamp, Frankfurt am 
Main, 1984, S. 17ff 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


113 
 

nen solchen erkennen. Erkennen können wir nur die Hand, die den Tisch be-
rührt. So hat es zunächst den Anschein, dass besagte Wandlung für ein Objekt 
vollzogen werden kann. Doch ein wichtiger Punkt wird an dieser Stelle außer 
Acht gelassen. Ein Kunstwerk gehört zwar zur Welt der Objekte ihm unter-
liegen aber ganz spezifische Eigenschaften, welche es eben von anderen Ob-
jekten unterscheidet. Aber dennoch muss festgehalten werden, wir nennen 
nur das, was wir kennen. So sagt Julia in Shakespeare’s Romeo und Julia (II, 
ii, 1–2): „What’s in a name? That which we call a rose by any other name 
would smell as sweet.“ 

Also wer bestimmt dann, ob ein Gegenstand ein Kunstwerk oder nur ein 
Kunstobjekt oder ein Designprodukt ist? Der/Die KünstlerIn wird zu einer 
Machtperson, nur er/sie hat die Autorität, ein Werk zu schaffen, oder? Ge-
wöhnlich haben ausschließlich politische Personen, Institutionen und derglei-
chen eine performative Kraft, im Bereich der Ästhetik kommt diese Macht 
auch den Kunstschaffenden zu. Demzufolge erscheint es für Kunstschaffende 
legitim zu sein, einen Alltagsgegenstand mittels eines performativen Aktes 
der Neubenennung in den „höheren“ Stand des Kunstwerkes zu überführen. 
Wenn es also keine Ausschluss- oder Bestimmungsverfahren, wie etwa künst-
lerisches Können für die Ermittlung eines Kunstschaffenden gibt, unter wel-
chen Bedingungen ist es dann möglich eineN KünstlerIn von einem/einer 
Nicht-KünstlerIn zu trennen? Was macht das Subjekt des/der KünstlersIn aus, 
was legimitiert sie/ihn den performativen Sprechakt der Kunstwerk-
Bezeichnung zu vollziehen? Warum kommt dieses Recht dann nicht Jedem 
und Jeder zu, wenn es keine Fertigkeiten mehr sind, die ausschlaggebend für 
die Benennung zum/r KünstlerIn sind. Wenn alles zur Kunst erklärt werden 
kann, muss demzufolge auch jedeR KünstlerIn sein können, oder? Kunst-
schaffende wollen einerseits die Freiheit und alleinige Herrschaft über die 
Kunst haben, so ist die Freiheit der Kunst immer grundlegendste Prämisse. Ist 
aber grundsätzlich die vollkommene Freiheit eine Illusion? Gibt es den freien 
Willen überhaupt, ist er nicht äußerst ambivalent und dualistisch? Existiert 
der freie Wille oder die Freiheit nicht nur aufgrund seiner/ihrer zugrundelie-
genden Bipolarität? 

Für Ernst Hans Gombrich291 ist der Kunstwerkbegriff ganz einfach zu de-
finieren. „Das, was wir ein Kunstwerk nennen, ist offensichtlich nicht das Er-
gebnis einer mysteriösen Tätigkeit, sondern ein Gegenstand, den ein lebendi-
ger Mensch für andere lebendige Menschen gemacht hat.“292 Auch obwohl 
dem/der KünstlerIn nur eine gewisse Macht im Prozess der Kunstwerkbe-
stimmung zukommt, kann sich nicht jedeR als KünstlerIn bezeichnen. Be-
nennen womöglich schon, aber von der Fachwelt entweder nur als Dilettan-

                                         
291 Ernst Hans Gombrich (1909–2001) Kunsthistoriker. 
292 Gombrich, Ernst Hans: Die Geschichte der Kunst, Phaidon Verlag, Berlin, 1996, S.31 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


114 
 

tIn293 oder als HobbykünstlerIn degradiert. Andrerseits hat Ernst Hans 
Gombrich unter anderem auch festgestellt: „Eigentlich gibt es die Kunst gar 
nicht, es gibt nur Künstler“294 Weil eben Kunst zu verschiedenen Zeiten im-
mer etwas anderes bezeichnet hat, ist es sinnvoller die KünstlerInnen zu be-
stimmen. 

Daher muss es so etwas wie ein allgegenwärtiges Verständnis dafür ge-
ben, welche Voraussetzungen ein/e Kunstschaffende/r mitbringen muss, um 
die Macht des performativen Aktes vollziehen zu können und sein/ihr Werk 
dann auch als ein solches akzeptiert wird. Einerseits gibt es vielfältige Aus-
wahlverfahren, wie Kunsthochschulen, Lehrwerkstätten und dergleichen, an-
dererseits macht dies nicht automatisch einenE KünstlerIn aus. Je mehr die 
Person im Kunstnetzwerk der Galerien, Museen etc. verwurzelt ist, desto 
größer die performative Kraft eines/r Kunstschaffenden, erweckt es häufig 
den Anschein. Die Auswahl dieser Kunstschaffenden beruht auf einer Viel-
zahl von verschiedenen gesellschaftlichen Machtverhältnissen und Mecha-
nismen. Demnach ist aber eine Unterscheidung von KünstlerInnen nicht auf-
grund ihrer immanenten besonderen Eigenschaften festzulegen, sondern auf 
der Ebene von soziologischen, politischen und ökonomischen Machtstruktu-
ren. Was zu dem Schluss führt, dass Dantos These von der Verklärung des 
Gewöhnlichen und dem Ende der Kunst nicht vollkommen schlüssig ist. 
Doch ein wichtiger Punkt wurde nicht berücksichtigt: Dass Kunstschaffende 
keine homogene Masse darstellen. Danto geht hier wieder von dieser An-
nahme aus, die aber so nicht zutreffend ist. Gleich wie nicht jede Art von Ge-
schichte immer eine Fortschrittsgeschichte ist, ist auch die „Gattung“ Kunst-
schaffende keine in sich geschlossene und homogene Gruppe von Menschen. 
Das bedeutet, dass Subjekt, ist immer nur sich selbst unterworfen, demzufol-
ge ist eine dialektische Neuentwicklung an jeden Punkt immer wieder mög-
lich. Und so auch die Neufindung der spezifischen Eigenschaften, was denn 
eineN KünstlerIn ausmacht. Der/Die KünstlerIn in seinem/ihrem Eigenver-
ständnis ist veränderbar und neu definierbar. Menschen und KünstlerInnen 
sind eben wandelbar und nicht vollständig determinierbar. 

Was nun rückblickend Danto und Belting zur Diskussion um den Kunst-
begriff beigetragen haben, muss an dieser Stelle offen bleiben. Die AutorIn 
überlässt die Interpretation dessen dem/der LeserIn. 

                                         
293 Anmerkung: Dilettant im ursprünglichen Wortsinn bedeutet eigentlich, der der mit Hin-

gabe etwas liebend gerne tut. Italienisch: dilettare aus lateinisch delectare „sich erfreu-
en“, d.h. jemand der etwas tut, weil er daran Freude, Leidenschaft empfindet, aus sonst 
keinem anderen Zwecke. Ist dies nicht das Grundverständnis ihrer selbst vieler Kunst-
schaffender. Nicht aus etwaigen fremdbestimmten Zwecken, was zu erschaffen, sondern 
aus ihrer Selbstwillen. Pfeifer, Wolfgang: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. 
dtv, München, 7. Auflage 2004 

294 Gombrich, Ernst Hans: Die Geschichte der Kunst, S.15 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


115 
 

Abschließend für dieses Kapitel aber noch eine zusätzliche kurze Bemer-
kung zur fortwährenden und immer wiederkehrende Diskussion über das En-
de der Kunst. Die Diskussion ähnelt ein wenig der immer wiederkehrenden 
Diskussion vom Werteverfall und anderen Moralverlusten in der Gesell-
schaft. Es ist zu vermuten, dass ein Ende womöglich in zyklisch kursiven 
bzw. spiralförmigen Ereignismomenten immer wieder geschieht. Dies würde 
aber unseren Begriff vom definitiven Ende nicht gerecht werden, sondern viel 
eher dem Bild eines Buches, das keine erste und keine letzte Seite besitzt, o-
der dem Bild eines Kinderbuches das mit Ringen gebunden ist, welches auf 
jeglicher Seite begonnen und beendet, auch unendlich oft ohne enden zu müs-
sen geblättert und gelesen werden kann, gleichen. Natürlich können auch Tei-
le übersprungen werden, ohne dass inhaltlich eine Abfolge dem Lesenden 
nicht schlüssig erscheint. Vielleicht muss von einem ähnlichen Geschichts-
verständnis und Anfang/Ende Begriff ausgegangen werden, um nicht aus der 
Bahn zu fallen, wenn wieder einmal vom Ende der Kunst die Rede ist. Zu-
sammenfassend kann nur dem Anfangssatz von Belting zugestimmt werden, 
wenn auch aus unterschiedlichen Beweggründen. „Das Ende der Kunstge-
schichte kann niemanden mehr beeindrucken.“295 Zudem muss auch ange-
führt werden, dass das Ende der Kunstgeschichte aber nicht das Ende der 
Kunst darstellt wie sich bereits zeigte. Diese ständig proklamierten Konstatie-
rungen vom Ende der Kunst oder der Kunstgeschichte oder sonstigem schei-
nen wohl wirklich niemanden zu beeindrucken, dahingehend kann Belting 
sicherlich zugestimmt werden. Dennoch möchte ich an dieser Stelle noch da-
rauf verweisen, dass retrospektiv gesehen bestimmte Begriffe in der Kunstge-
schichte sich verändert haben beziehungsweise nicht mehr verwendet werden. 
Demzufolge könnte man vom Ende von gewisser Begrifflichkeiten sprechen, 
die wir verwenden um Dinge zu kategorisieren, das heißt aber noch lange 
nicht, dass es damit den übergeordneten Gegenstand beispielsweise die Kunst 
auch nicht mehr gibt. So schreibt Georg Kaufmann296 in seinem Buch Die 
Entstehung der Kunstgeschichte im 19. Jahrhundert: 

Auch im Terminologischen gibt es Verknappungen. Aus dem Vorrat an 
Wortschöpfungen der älteren Kunstliteratur überlebten nur drei Begriffe, 
nämlich „Kunstwerk“, „Schule“ und „Stil. Ein Kunstwerk setzt sich ab 
vom Naturimitat. Schule meint die um einen Meister gruppierte Menge 
ihm ähnlicher Werke, Stil löst das alte maniera ab, der Ausdruck ist etwas 
abstrakter als maniera und hat einen mehr formalen als personalen Bezug. 

                                         
295 Belting, Hans: Das Ende der Kunstgeschichte, S.7 
296 Kaufmann Georg (1925–2010) 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


116 
 

Nicht lebensfähig war der Begriff Geschmack (franz. gout), den Anton 
Raffael Mengs 1762 an Stelle von „Stil“ hatte verwenden wollen.297 

Zusammenfassend lässt sich also auch übers Dantos These bezüglich des En-
des der Kunst sagen, dass es ein Ende von bestimmten kunstgeschichtlichen 
Begriffen, Anschauungen und Beurteilungen gibt, wohl aber wieder kein En-
de der Kunst. 

6.5. Umberto Ecos Vielfalt und die Kunst oder ein kurzer Ausblick nach 
der „Postmoderne“? 

Zuletzt soll an dieser Stelle nochmal kurz die Vielfalt näher beleuchtet wer-
den. Dazu erscheint Umberto Ecos298 uneingeschränkte Vielfalt als mögliche 
Definition für das Kunstwerk nach der Postmoderne teilweise dienlich zu 
sein. Für Umberto Eco ist das Kunstwerk „[...] Information, also die nicht 
eingeschränkte Vielfalt der möglichen Bedeutungen, (ist) der anzustrebende 
Wert. Das ist der Fall bei der künstlerischer Kommunikation und der ästheti-
schen Wirkung.“299 Die ästhetische Wirkung hat für Eco also immer eine 
Kommunikationsebene eingeschlossen. Das Werk wird demnach erst dann 
zum Kunstwerk, wenn das Ziel eine uneingeschränkte Möglichkeit an Bedeu-
tungen zulässt. Grundsätzlich spricht Eco diese Funktion der Bedeutungszu-
messung dem/der KünstlerIn zu, aber dennoch merkt er an, dass der/die Rezi-
pientIn das Werk ebenfalls auch bewerten kann (oder eben mit Bedeutung 
versehen kann) vor dem Hintergrund der Intention des/der KünstlersIn aber 
auch je nach seinen/ihren Rezeptionsmöglichkeiten. 

[...] die bloße Verbringung eines Stückes Sackleinwand in den Raum eines 
Bildes genügt, um die rohe Materie als Artefakt zu kennzeichnen [...] Das 
einzige Mittel, das ich besitze, um das Werk zu beurteilen, ist eben diese 
Entsprechung zwischen meinen Rezeptionsmöglichkeiten und den bei der 
Gestaltung von seinem Schöpfer implizit manifestierten Intentionen.300 

Eco weist an dieser Stelle darauf hin, dass ein Stück „Sackleinwand“ nun 
zum Kunstwerk ernannt werden kann, alleine und eben nur durch die ihm im-
plizierte Intention des „Schöpfers“ wie er den/die KünstlerIn nennt. Dies be-
deutet, der/die KünstlerIn gibt dem Werk, dem Gegenstand erst seine Bedeu-
tung durch die Intention des/der Künstlers/in. Doch ist dies wirklich der Fall, 
kann die KünstlerIn als Kommunikator Kunst wirklich so diktatorisch und 
                                         
297 Kaufmann, Georg: Die Entstehung der Kunstgeschichte im 19. Jahrhundert, Westdeut-

scher Verlag, Opladen, 1993, S.26 
298 Umberto Eco (*1932–2016) war ein italienischer Philosoph, Schriftsteller und Medien-

wissenschaftler. 
 Vgl. https://www.hanser–literaturverlage.de/autor/umberto–eco/ [Zugriff: 16.7.17] 
299 Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2006, S.177 
300 Ebd. S.177f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


117 
 

machteinseitig einsetzen und produzieren? Kunst quasi als Behauptung von 
etwas? Oder trifft diese neue Kommunikationsart nur das Verstehen und die 
geschulte Sprache des permanenten Kunstpublikums, welches sich zum 
Großteil aus anderen Kunstschaffenden, KunsttheoretikerInnen, Wirtschafts-
treibenden im Feld der Kunst, Kunststudierenden und deren Verwandte und 
Freunde zusammensetzt? In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob 
eine solche Kunst nicht eine sehr belehrende ist. Aber auch eine solche Art 
von Kunst hat es in der Vergangenheit gegeben. Man darf an dieser Stelle 
beispielsweise wieder an die Zeit denken, wo Kunst alleinig in Kirchen zu 
bewundern war. 

Eco argumentiert jedoch für eine vollkommen freie Kunst, wobei ich die-
sem Gedanken im Grunde zustimme. Dennoch würde ich mir auch diese 
Vielfalt in den Positionen des/der RezipientenIn wünschen. Indem sie nur 
einseitig vorhanden ist, wirkt sie wieder autoritär und einschränkend. Die 
Frage, ob Kunst dies sein soll, bleibt offen. Kunst zu schaffen ist zwar kein 
demokratischer Vorgang, aber vollkommen autoritär ist sie auch nicht. Ob die 
Kunst nach der Postmoderne nun dieser uneingeschränkten Vielfalt nach Eco 
gerecht werden kann, wird sich zeigen. Vielleicht wird aber ein Weg aus der 
Verpflichtung zur reinen Ästhetisierung ermöglicht. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


118 
 

7. Reflexionen 
Nach vorliegendem Streifzug durch ausgewählte philosophische Positionen 
und dem Versuch, die Kunst in und nach der Postmoderne zu deuten, wird an 
dieser Stelle der Versuch einer Zusammenschau unternommen. Obwohl 
nochmals darauf hingewiesen werden muss, das etwas, dass sich dauernd än-
dert, also die Bezeichnung, was denn nun Kunst sei, schwer zu fassen ist. 

Um Kunst zu verstehen und einen Kunstbegriff etablieren zu können, be-
darf es immer einer Analyse des gegenwärtigen Raums und der Zeit, einfach 
gesprochen, des Umfeldes. Das einzige Problem, welches sich dabei stellt ist, 
dass es sehr schwierig ist das augenblickliche „Milieu“ zu kennen. Dies wur-
de bereits bei der Analyse, dass beispielsweise KunstwissenschafterInnen 
sich eben nie aus ihrer „Zeit“ herausnehmen können und daher jegliche wis-
senschaftliche Untersuchung oder These nie wertfrei und objektiv sein kann, 
verdeutlicht. Das Grundproblem stellt das Faktum des perspektivischen Bli-
ckes dar. Wir können die Welt nur aus unserem Blickwinkel beziehungsweise 
unserer Position betrachten. 

Welchen Dingen, Menschen, Thesen und dergleichen wir Bedeutung 
beimessen ist immer subjektiv. Beispielsweise hat Gold keinen Wert per se. 
Das heißt, Gold ist physikalisch gesprochen eine Substanz, doch wie wir da-
mit umgehen, das heißt umgangssprachlich „was wir daraus machen“, liegt in 
unserer subjektiven und danach auch gemeinschaftlichen Betrachtungsweise. 
Das heißt weiter, welchen Wert wir301 dieser Substanz beimessen (wohlge-
merkt bei-messen) ist ein wesentlicher Umstand in unserer Gesellschaft. 
Dadurch wird vielleicht auch deutlich, warum Marketing und Öffentlichkeits-
arbeit im weiteren Sinn als Meinungsbildungswerkzeuge agieren und äußerst 
wichtige Instrumentarien in unserer heutigen Zeit darstellen. Nicht nur in 
Wirtschaftsbetrieben, auch in sozialen Organisationen und natürlichen auch 
im Kunstbetrieb um den es hier vorrangig geht. 

                                         
301 Mit „wir“ ist an dieser Stelle die Gesellschaft gemeint. Dies ist aber nie einheitlich, daher 

kommt es auch immer wieder zu Neubewertung von unterschiedlichen Dingen, Thesen, 
Werten etc. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


119 
 

Abb. 6: Circle of Lorenzo Pasinelli 
(1629–1700), Öl auf Leinwand, 94 x 118 
cm, Titel: Eine Frau gießt aus einem Krug 
Wein in die Schale eines Obsthändlers -
Una donna che versa vino nella scodella di 
un fruttivendolo. 

Dort liegt auch das Grundproblem aller Debatten und Abhandlungen über 
Kunst. Wir diskutieren über ein Phänomen, das im realen Raum keine Wirk-
lichkeit hat. Kunst, vor allem Musik, hat eine Wirklichkeit zweiter Ordnung, 
wie wir bei Adorno feststellen konnten. Ohne den Menschen hat sie keine 
Wertigkeiten aber wohl unterschiedliche Wirklichkeiten. 

Gleich wie beim Gold 
gibt es eine physikalische 
Wirklichkeit, die Leinwand, 
die Skulptur, die Ornament-
schale und dergleichen. Wie 
wert-voll oder wie wert-
leer, oder dann für manche 
Menschen bedeutungslos 
diese Kunstwerke und 
Kunstobjekte sind legt der 
Mensch fest302 und das ist 
eben durch den/die Künstle-
rIn wandelbar oder zumin-
dest teilweise beeinflussbar. 
Die gewöhnliche Schale 
wird beispielsweise durch 
Lorenzo zum Kunstwerk, 
zum Bild und erhält dadurch 
eine neue Bedeutung bezie-
hungsweise einen anderen 

Wert. Aber es sind nicht nur die KünstlerInnen alleine, die Kunst zu Kunst 
machen. Ebenso kann es der Fall sein, dass die Welt „außerhalb“ die Kunst 
macht, das heißt für bestimmte Rezipienten/innen können gewisse Werke 
eben von besonderer künstlerischer Bedeutung sein. 

Die Bedeutung eines Kunstwerkes scheint demzufolge in seiner Zu-
schreibung zu liegen. Niemand wird einen naturwissenschaftlichen Beweis 
darüber liefern können, ob dieses Werk mehr wert ist als ein anderes. Deswe-
gen scheint es müßig zu sein, sich einem Diskurs darüber zu widmen. Es sind 
persönliche Urteile, die wir darüber austauschen und von denen wir zu glau-
ben meinen, sie haben Wahrheitsgehalt und wären objektive Urteile, die wir 
uns bilden. Problematisch wird es nun allerdings bei Kunstobjekten, die nicht 
gegenständlich greifbar sind beziehungsweise erfahrbar sind. Das Theater-
stück und das Musikstück sind mehr als die Summe seiner Aufführungen und 
selbige Kunstprodukte sind eigentlich streng genommen nur im Moment er-

                                         
302 Vgl. Watzlawick, Paul: Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du gern Knoblauch es-

sen, Piper, München, 2011, S.31 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


120 
 

fahrbar, aber nicht konservierbar. Jedes Mal ist das Werk durch seine neue, 
andere Aufführung nicht ident mit der vorigen Darbietung oder Interpretation. 
Immer etwas Neues, etwas Ähnliches aber niemals etwas Identes! So soll bei-
spielsweise Ludwig van Beethoven dem Volksmunde nach nie zufrieden mit 
den MusikerInnen und Aufführungen gewesen sein und die Meinung vertre-
ten haben eigentlich „verhunzen“ die MusikerInnen seine Werke. Dies mag 
aus Beethovens Sicht stimmen, aber auch nur ein Geschmacksurteil darstel-
len. So dient dennoch stets die jeweilige individuelle Vorliebe, was Kunst ist. 
Einen festgeschrieben Konsens darüber kann es nicht geben. 

Für viele Menschen ist der Verlust des Kunstobjektes in der Kunstpro-
duktion unverständlich und nicht nachvollziehbar. Die üblichen Maßstäbe, an 
denen wir Kunst messen, be-werten, das heißt präzise ausgedruckt Bedeutung 
bei-messen sind heute nicht mehr ausreichend. Beispielsweise ist Kunst nicht 
einfach nur mehr als schön oder hässlich zu bewerten. Auch das Hässliche 
oder der Ekel ecetera haben mittlerweile einen wichtigen Stellenwert in der 
Kunst. Das impliziert in weiterer Folge auch jede/r Rezipient/In hat das 
Recht, sich ihren/seinen eigenen Kunstbegriff zu machen und zu entscheiden, 
was dazugehört und was nicht. Es ist jedoch festzuhalten, dass womöglich zu 
wenig von diesem Recht gebrauch machen und sich lieber von einem soge-
nannten Fachdiskurs beeinflussen lassen oder im schlimmsten Fall der Kunst 
einfach den Rücken zukehren, weil sie dem Fachpublikum bei der Definition 
von Kunst nicht folgen können. 

Für meine Untersuchung, meine Findung und meiner Definition war es 
anscheinend wichtig, Abstand zum künstlerischen Betrieb zu bekommen. Der 
freie, offene Blick erforderte ein Zurücktreten, ein Beiseitetreten um ein eige-
nes Bild, das heißt ein eigenes Urteil meiner eigenen Wirklichkeit zu finden, 
die für mich schlüssig und dienlich ist. Dabei musste ich mich auch von der 
schweren Last einer philosophischen Dissertation befreien, an die man so ei-
nige Erwartungen und Projektionen, wie im Vorwort angemerkt wurde, hat. 
Doch um etwas klären zu können, musste ich erst verstehen, dass es sich um 
meine Wirklichkeit im philosophischen Sinne des Konstruktivismus handelt. 
Zudem ging es auch um das Finden einer Vogelperspektive. 

Erst durch den Abstand zum Kunstbetrieb und seinem eigenen systemi-
schen Denken war ich frei genug, die Sache kritisch zu betrachten und meine 
eigene Anschauung der Dinge zu finden. Jede kunsttheoretische Abhandlung 
und Definition war und ist ein Kind ihrer Zeit, wenn man so will. Genauer 
gesagt, ihrer kürzlich voran gegangenen Zeit. Denn die gegenwärtige Kunst, 
die zeitlich gleich zu den kunsthistorischen Überlegungen stattfindet, ist nicht 
greifbar. Wir betrachten Werke und Kunstschaffende, denen schon eine Be-
deutung, Relevanz zugestanden wurde. Wohlgemerkt das Wort zu-gestehen. 
Wieder spiegelt sich in unserer Sprache der Hinweis, dass Kunst eine Wirk-

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


121 
 

lichkeit zweiter Ordnung hat, wie dies bereits im Kapitel bei Adorno näher 
ausgeführt wurde. 

Frei nach meinem letzten künstlerischen Professor, Erwin Wurm, der bei 
einer Semesterbesprechung folgenden Satz sinngemäß formulierte: „Ob dies 
Kunst ist, wird die Geschichte zeigen.“ Die gerade aktuelle Kunst ist noch 
frei von Beurteilung. Aber wo ist sie wirklich zu finden? Dies wäre zu analy-
sieren, es ist aber sicher nicht die Kunst, die sich bereits im gängigen Ausstel-
lungsbetrieb befindet. Vielleicht ist es die aktuelle und „freie“ Kunst303 auf 
den Kunst-Universitäten, doch auch dort findet bereits eine Selektion statt.304 
Darüber hinaus geschieht Kunst auch abseits der gängigen Kunstproduktion-
sorte: Universitäten, Museen, Ausstellungen und dergleichen. 

„Solange unsere Weltkonstruktionen passen, leben wir ein erträgliches 
Leben.“305 Im Nachhinein erscheint mir mein Problem, meine Suche nach ei-
nem klar definierten Kunstbegriff schlüssig. Meine Welt war durcheinander 
geraten, meine gewohnten Sichtweisen, was Kunst ist, waren dadurch eben-
falls aufgewühlt worden. Hätte man mich als Kind, als Teenager gefragt, was 
Kunst sei, hätte ich eher eine Antwort geben können, im Gegensatz dazu 
konnte ich es als Absolventin einer Kunsthochschule und des Instituts für 
Philosophie der Universität Wien mit 30Jahren nicht mehr. Mein Ziel war, 
Kunst zu machen (bewusst verwende ich hier den Begriff des Kunst-
Schaffens nicht, da er mir zu sehr mit dem Begriff des Kreators, des Schöp-
fers, verbunden ist), egal ob sie anderen gefällt oder nicht. Während des 
Kunststudiums lernte ich viele neue, sehr interessante Kunstauffassungen 
kennen. Doch mein Ziel habe ich am Weg aus den Augen verloren bezie-
hungsweise verschwand es aus den möglichen Welten, die ich mir vorstellte. 
Denn was bedeutet „Ziele zu verfolgen“ sonst als sich mögliche Welten aus-
zumalen. Ich ging ab von der Universität, ohne zu wissen, was es heißt 
Künstlerin zu sein, ohne zu wissen, was ein Kunstwerk nun ist, was es nun 
wirklich bedeutet. Und diese Tatsache, dieser Umstand, begleitet mich die 
letzten Jahre, sodass ich mir nicht mehr sicher war oder bin, ob ich Künstlerin 
sein will. 

Was mir aber durch die Recherche, das Aufspüren von Theorien, wenn 
man so will, Hilfskonstruktionen für das Verstehen der Welt, klar wurde, dass 
ich Dinge Gestalt werden lassen will. In der Produktion sollen aber keinerlei 

                                         
303 Anmerkung: freie Kunst in dem Sinne, dass diese beispielsweise noch nicht vom Kunst-

markt oder von Kunstinstitutionen beeinflusst wird. 
304 Verweis auf Joseph Beuys, der 1972 als Kunstprofessor fristlos entlassen wurde, da er 

mit den abgewiesenen Studierenden gegen die Kunstakademie Düsseldorf demonstrierte. 
Er selbst vertrat die Ansicht, dass jede/r Kunst studieren sollte können, der/die will. 
Dementsprechend hatte er 1971 plötzlich 400 Studierende in seiner Klasse. 

305 Watzlawick, Paul: Wenn du mich wirklich liebtest, wurdest du gern Knoblauch essen, 
S.33 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


122 
 

Bedingungen einfließen. Das heißt das Produkt soll mir genügen, ich stelle 
das Maß aller Dinge dar. Dies bedeutet nicht, dass der Austausch über diverse 
Dinge nicht auch dienlich sein kann, sein eigenes Bild der Welt zu überprüfen 
und neue Einflüsse mit einzubinden. „Kein Zusammenhang ist möglich. Oder 
anders gesagt, ich bin der Zusammenhang. Ich selbst bin die Bedeutung des 
Zusammenhangs.“306 Paul Watzlawicks Gedanken folgend habe ich mir ein 
Weltbild durch verschiedene Zusammenhänge, die von mir gewählt wurden, 
gebildet. Das einzige wahrhaft Wichtige ist, dass einem bewusst ist, dass es 
eines der vielen möglichen Wirklichkeitsabbilder ist. Analog zum Höhlen-
gleichnis bei Platon ist mir klar geworden, dass ich im Lichte des Tages wo-
möglich die Welt anders sehe. Doch ich kann nur Dinge, Sichtweisen in Be-
tracht ziehen, die es zu erkennen gibt. 

Die Wirklichkeit hat nur insofern eine Ordnung, als wir zur Milderung 
unseres Zustands existentieller Desinformation eine Ordnung in den Lauf 
der Dinge hineinlesen (interpunktieren), uns aber nicht dessen bewusst 
sind, daß wir selbst der Welt diese Ordnung zuschreiben, sondern viel-
mehr unsere eigenen Zuschreibungen als etwas „dort draußen“ erleben, 
das wir die Wirklichkeit nennen.307 

Die Sicht, die Welt und ihre Ordnung, das heißt ihre Begrifflichkeiten, die 
wir für sie schaffen, sind beziehungsweise können hilfreich für uns sein die 
Welt zu verstehen, das heißt sie zu ordnen. 

Ordnungen sind aber nicht fixiert und nicht unumstößlich, sondern sie 
sind fliesend, dynamisch manchmal wiederkehrend, dann aufbauend oder 
rückbezüglich auf etwas, dann wieder einfach nur anders und neuartig. Für 
den aktuellen Moment habe ich eine Ordnung der Dinge gefunden, die mir 
passend und dienlich erscheint. Mir ist aber bewusst, dass es gleichzeitig und 
anderenorts andere Wirklichkeitsdefinitionen für Kunst geben kann, die eben-
falls in diesen Systemen einen Wirklichkeitsanspruch haben. 

Gleich wie Reisende, die durch eine erstmalige Frankreich-Reise entde-
cken, dass eine Kaffeetasse nicht immer einen Henkel braucht um eine Tasse 
zu sein, ist mir klar, dass ich durch zukünftige neue Erfahrungen neue Sicht-
weisen kennenlernen werde, die meine neue Ordnung der Dinge wieder um-
stoßen könnten. Dem Menschen liegt eine innere Sehnsucht nach Ordnung, 
nach unumstößlicher Ordnung zu Grunde. Wenn wir einmal Ordnung ge-
schaffen haben, wollen wir diese beibehalten. Ordnung gibt uns Sicherheit 
und Halt. Der Preis der hierfür zu zahlen ist, ist aber hoch. Die Starrheit 
macht uns unbeweglich, stur und unfrei. Menschen haben zwar den Wunsch 
nach Ordnung die bestand hat, doch scheint es in der Ordnung immanent ein-

                                         
306 Ebd. S.37 
307 Ebd. S.90 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


123 
 

geschrieben zu sein, dass sie sich fortwährend verändert. Hat sie erst mal ei-
nen fixen Zustand gefunden, „kündigt“ sie uns dieses Versprechen beständig 
zu sein gleich wieder auf und wir benötigen eine neue Ordnung. Also ist die 
Ordnung immer im Fluss und nie statisch auch wenn wir diese Erwartungs-
haltung an sie haben. Wie das Meer mit seinem wiederkehrenden Lauf von 
Ebbe und Flut, scheint die Ebbe immer wieder neue Ordnungen zu schaffen, 
doch ohne die lebensnotwendige Flut, die Nahrung bringt, die aber die Ord-
nung wieder vollkommen zerstört, ist ein fortwährender Kreislauf von Ord-
nen und Neuordnen unumstößlich. 

So konstatiert auch Paul Watzlawick308 dass eine der wichtigsten Eigen-
schaften menschlicher Existenz mittlerweile wohl der Umgang mit relativen 
Wahrheiten beziehungsweise Erkenntnissen darstellt. 

Die Fähigkeit, mit relativem Wahrheiten zu leben, mit Fragen, auf die es 
keine Antworten gibt, mit dem Wissen, nichts zu wissen, und mit dem pa-
radoxen Ungewissheiten der Existenz, dürfte dagegen das Wesen 
menschlicher Reife und der daraus folgenden Toleranz für andere sein.309 

Auch Peter Sloterdijk schreibt in Der ästhetische Imperativ, dass das Chaos 
und die Ordnung demnach ein essentiell verbundenes Paar sind. „Ich sage 
euch: man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern gebären 
zu können. …  Nicht der Verneinungsteufel ist des Chaos liebster Sohn, 
sondern der Wageteufel. Durch ihn hindurch setzt sich das bisher Unversuch-
te ins Werk.“310 

Wir brauchen das Chaos311, das immer wiederkehrend unsere Ordnung 
zerstört um im Fluss zu bleiben. Daher sind wir immer eingebettet in ein 
Flussbett der aktuellen geschichtlichen Zeit. Demnach sind wir wie bereits 
eingangs in diesem Kapitel erwähnt alle nur Kinder unserer Zeit. Dieser Ge-
danke stimmt versöhnend: es wird klar, dass die Suche nach der Wahrheit 
immer nur eine auf die zeitbezogene Antwort liefern kann. Sie lässt uns die 
manchmal radikal wirkenden Positionen und Erklärungsversuche von so 
manchen PhilosophInnen in ein neues Licht rücken. Diese Erkenntnis stimmt 
mich milde und beruhigt, dass wir es eben mit einem sehr komplexen Sach-
verhalt zu tun haben, der eingebettet in ein historisches System ist von dem 
                                         
308 Paul Watzlawick (1921–2007) war ein österreichisch–amerikanischer Philosoph, Psycho-

therapeut, Soziologe und Kommunikationswissenschaftler der als zentraler Vertreter des 
radikalen Konstruktivismus gilt. 

309 Watzlawick, Paul: Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du gern Knoblauch essen, 
S.73 

310 Sloterdijk, Peter: Der ästhetische Imperativ, S.403 
311 Etymologisch stammt das Wort Chaos vom griechischen Verb χαίνω chaino („klaffen, 

gähnen“) ab und bedeutete ursprünglich „klaffender Raum“, „gähnende Leere“ oder 
Kluft. Quelle: Pfeifer, Wolfgang: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. dtv, Mün-
chen, 7. Auflage 2004 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


124 
 

man/frau sich nur bedingt herausnehmen kann. Das Leben ist im permanenten 
Fluss und auch wir können niemals in denselben Fluss steigen. Er ist ständig 
im fließen und daher immer anders. 

Dennoch bleibt die grundlegende Frage offen, wie Menschen eigentlich 
ihre Meinung und Urteile bilden. Wie entstehen Überzeugungen? Auf den 
ersten Blick scheint die Angelegenheit klar und eindeutig zu sein. Auf der 
einen Seite bewegen wir uns auf dem Terrain der Urteile über Sachverhalte, 
also über Fakten. Argumentationsketten führen wir nach logischen Prinzipien 
aus und bilden schließlich Urteile beziehungsweise Ergebnisse aus diesen lo-
gischen Überlegungen. Die Naturwissenschaft rühmt sich mit dieser Fähig-
keit Wahrheiten herausfinden zu können, dank einer wissenschaftlichen und 
sachlichen Erarbeitung von Urteilen beziehungsweise Aussagen über die 
Welt. Ob die Wissenschaft dazu wahrhaftig im Stande ist, soll einmal Außen 
vorgelassen werden. Das bilden von Urteilen in der Kunst stellt ein weitaus 
schwierigeres Unterfangen dar. Doch es scheinen drei zentrale Punkte für uns 
wichtig zu sein: der Mensch ist zwar genetisch kodiert und bis zu einem ge-
wissen Grad dadurch determiniert, aber die Umwelt unsere Erfahrung und das 
was wir erlernen im Laufe unseres Leben scheint von gleicher Wichtigkeit zu 
sein. 

Immanuel Kant hat eine präzise Analyse über das Bilden von Urteilen in 
seiner Kritik der reinen Vernunft, folgendermaßen auf dem Punkt gebracht: 

Das Fürwahrhalten oder die subjektive Gültigkeit des Urteils in Bezie-
hung auf die Überzeugung (welches zugleich objektiv gilt) hat folgende 
drei Stufen: Meinen, Glauben und Wissen. Meinen ist ein mit Bewusst-
sein sowohl subjektiv, als objektiv unzureichendes Fürwahrhalten. Ist das 
letztere nur subjektiv zureichend und wird zugleich für objektiv unzu-
reichend gehalten, so heißt es Glauben. Endlich heißt das sowohl subjek-
tiv, als objektiv zureichende Fürwahrhalten das Wissen. Die subjektive 
Zulänglichkeit heißt Überzeugung (für mich selbst), die objektive Gewiß-
heit (für jedermann).312 

Nun wird mittels Kant deutlich, dass das Bilden von Urteilen in drei Stufen, 
meinen, glauben und wissen vollzogen wird. Die Frage, die sich aber dann 
dazu stellt ist, wo bilden Menschen eigentlich ihre Gedanken, ihre Meinun-
gen? Im Kopf, präziser gesagt im Gehirn. Die Neurowissenschaften haben in 
diesem Bereich erstaunliche Erkenntnisse zu Tage gebracht beziehungsweise 
die bereits vorhandenen geisteswissenschaftlichen Thesen bekräftigt, wie der 
Ablauf der Meinungsbildung sich vollzieht. Wie entstehen Werte? Wie bilden 
wir uns Urteile über Dinge, über Sachverhalte? Wenn wir Meinungen äußern 
oder Urteile fällen, treffen wir Aussagen über Sachverhalte, wie wir zu etwas 

                                         
312 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Anaconda Verlag, Köln, 2015, S. 672 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


125 
 

stehen, wie wir etwas beurteilen/sehen. Hierbei geht es aber nicht um Wahr-
heiten, die wir verkünden. Oft lassen wir uns von rhetorischen Fähigkeiten 
bestimmter RednerInnen täuschen und nehmen gewisse Aussagen als Tatsa-
chen und Wahrheitsurteile an. Aber wie schon Kant in seiner Kritik der rei-
nen Vernunft festhielt, 

Unsere Erkenntnis entspringt aus zwei Grundquellen des Gemüts, deren 
die erste ist, die Vorstellungen zu empfangen, (die Rezeptivität der Ein-
drücke) die zweite, das Vermögen, durch diese Vorstellungen einen Ge-
genstand zuerkennen: (Spontanität der Begriffe); durch die erstere wird 
uns ein Gegenstand gegeben, durch die zweite wird dieser, im Verhältnis 
auf jene Vorstellung (als bloße Bestimmung des Gemüts) gedacht. An-
schauung und Begriffe machen also die Elemente aller unserer Erkenntnis 
aus, so daß weder Begriffe, ohne ihnen auf einige Art korrespondierende 
Anschauung, noch Anschauung, ohne Begriffe, ein Erkenntnis abgeben 
kann. Beide sind entweder rein, oder empirisch. Empirisch, wenn Emp-
findung, (die die wirkliche Gegenwart des Gegenstandes voraussetzt) da-
rin enthalten ist: rein aber, wenn der Vorstellung keine Empfindung bei-
gemischt ist. Man kann die letztere die Materie der sinnlichen Erkenntnis 
nennen.313 

Dies bedeutet im kantschen Sinne beruhen unsere Urteile, unsere Erkenntnis-
se einerseits auf dem Gemüt und andererseits auf unseren Vorstellungsver-
mögen. Das Gemüt liefert Anschauungen und unsere Vorstellung, sprich un-
ser Verstand, im eigentlichen Sinne liefert uns Begriffe. Doch beides ist un-
abdingbar miteinander verbunden. Kant wird oft als sehr verstandsorientier-
ter, rational denkender Philosoph verstanden, doch Kant misst eben dem Ge-
müt und unserer Sinnlichkeit eine zentrale Rolle bei, so führt er beispielswei-
se an: 

Ohne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand gegeben, und ohne Ver-
stand keiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschau-
ungen ohne Begriffe, sind blind. Daher ist es eben so notwendig, seine 
Begriffe sinnlich zu machen, (d. i. ihnen den Gegenstand in der Anschau-
ung beizufügen), als seine Anschauungen sich verständlich zu machen,) 
d. i. sie unter Begriffe zu bringen).314 

Kants Erkenntnisse sind mittlerweile im bestimmten Belangen auch neuro-
wissenschaftlich belegbar, so findet man in Der Beobachter im Gehirn von 
Wolf Singer315 folgende Erläuterung wie unser Gehirn funktioniert und wie 
zu unseren Erkenntnissen gelangen:  
                                         
313 Ebd. S.112 
314 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, S.113 
315 Wolf Joachim Singer (*1943) ist ein deutscher Neurophysiologe. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


126 
 

[...] uns das Gehirn als distributiv organisierter, hoch dynamisches Sys-
tem vorzustellen, das sich selbst organisiert, anstatt seine Funktionen ei-
ner zentralistischen Bewertungs- und Entscheidungsinstanz unterzuord-
nen; (...) das (...) auf der Basis seines Vorwissen unentwegt Hypothesen 
über dies es umgehende Welt formuliert, also die Initiative hat, anstatt le-
diglich auf Reize zu reagieren. Insoweit entspricht die neue Sicht, mit der 
unser Gehirn seinesgleichen beurteilt, durchaus einer konstruktivistischen 
Position.316 

Das bedeutet, dass unser Gehirn nicht nur auf Reize reagiert, sondern wir Ur-
teile unabhängig dessen bilden können. Unser Gehirn ist auf die Außenwelt, 
die Sinnlichkeit angewiesen, es bildet permanent Hypothesen über die Welt, 
aber nicht ausschließlich. Demzufolge operiert das Gehirn auch nicht reaktiv, 
sondern vielmehr pro-aktiv im Sinne einer konstruktivistischen Weltgestal-
tung. 

Kritisch wird das ganze Wirrwarr, wenn wir glauben zu wissen und unser 
scheinbares Wissen als einzige Wahrheit propagieren. Ein Beispiel für die 
konstruierte Welt, die plötzlich reale Auswirkungen hat ist die Krise in Grie-
chenland: zunächst war es eine Finanzkrise, die schlussendlich aber realwirt-
schaftlich Auswirkung hatte und noch immer hat. Es zeigt sich, dass die 
nicht-reale Welt, die Gedankenwelt, die Welt der von uns geschaffenen Com-
putersysteme schließlich durch uns zur Realität werden. Doch anscheinend 
sehen wir uns nicht als Kreator dieses Finanzsystem, sonst müssten wir doch 
reagieren können? Gleich ist es mit der Kunst, wenn plötzlich die Gedanken-
welten der Kunstwerke, eine Realität eine Wahrheit über ein Werk verkün-
den. 

Diese Belehrungsmaschinerie, wie sie Marion Elias in ihrer Dissertations-
schrift benennt, „stülpt“ sich über das Werk. Es wird zu einer unumgängli-
chen Kategorie „Jene Arbeiten, die sich einer derartigen hieroglyphischen 
Zerlegung widersetzen sind ebenso unstatthaft wie Annäherungen an Kunst-
werke über das erklärte „Gefallen“.“317 Doch nochmal einen Gedankenschritt 
zurück. Bevor man sich der Frage widmet, wie sich Menschen Urteile bilden, 
ist es interessant, der Frage nachzugehen, wie Menschen grundsätzlich lernen. 
Eine der bestausgeprägten Lernmuster ist das Kopieren. Dabei muss man sich 
nur Kinder ansehen, um zu erkennen, dass dies eine der effizientesten Lern-
methoden von Menschen ist. 

Der Neurobiologe Gerald Hüther318 hat im Bereich wie Menschen denken 
und wie sie ihre Urteile bilden eingehend geforscht. Meinungen werden ihm 

                                         
316 Singer, Wolf: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung, Suhrkamp, Frank-

furt am Main, 2002, S. 111 
317 Elias, Marion: Niemandsland. Aus dem Notizbuch eines Malers, S. 36 
318 Gerald Hüther (*1951) ist ein deutscher Neurobiologe. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


127 
 

zufolge auch aufgrund von Wiederholungen gebildet das heißt wir bilden Au-
tobahnen in unserem Gehirn. Zunächst können Menschen, sprich Neugebore-
ne, alles Denken und jede Sprache lernen, unsere Anlagen sind bereit in jegli-
che Richtung geprägt zu werden. Bildlich gesprochen sind wir ein Bausatz für 
ein Kraftfahrzeug. Je nach unseren vererbten Anlagen können wir ein starker 
großer LKW werden oder ein kleiner flinker Stadtflitzer oder vielleicht, da 
wir etwas schmächtig gebaut sind, ein Motorradauto. Neben diesen körperli-
chen Veranlagungen können wir uns aber selbst „tunen“ beziehungsweise 
neue Wege anlegen. Dies nennt man „Neuroplastizität“. In den frühen Ent-
wicklungsjahren sind diese Abläufe natürlich extrem schnell, doch Forschun-
gen zeigen, dass dies sehr wohl auch im Alter möglich ist. Lernen ist immer 
möglich. Einfacher und schneller geht es in frühen Entwicklungsjahren diese 
Autobahnen und diese neuronalen Netzwerke in unserem Gehirn stark zu ma-
chen. Unser Denken ist wie ein Weg, zuerst gibt es einen Dschungel und tau-
sende Richtungen wie wir Verbindungen zu anderen Regionen, Netzen, Ver-
bindungen, Synapsen herstellen können. Demnach müssen wir einmal 
Schneisen in den Urwald schlagen. Dadurch dass wir diese Wege dann immer 
wieder begehen, entstehen Pfade, daraus Wege, Straßen und Autobahnen. 
Wenn uns dann neue Wege gezeigt werden, müssen wir diese erst wieder be-
schwerlich verfestigen. Dies bedeutet, wir denken in gewohnten Mustern und 
Wegen. Doch es heißt nicht, dass wir nicht umlernen können, das hat die 
Neuroplastizität bewiesen. Dennoch erfordert es je älter wir werden und je 
weniger flexibler im Denken wir sind, einen immer größeren Aufwand. Auch 
unsere Auffassung was Kunst ist, ist kulturell geprägt und erlernt.319 Zudem 
muss festgehalten werden, dass Menschen grundsätzlich nur das sehen, was 
sie kennen. Vieles blenden wir automatisch aus unserem Alltagsleben aus. 

Elias kritisiert diesen Umstand, denn durch die augenblickliche Beliebig-
keit in vielen zentralen Bereichen des menschlichen Lebens ist dadurch eben-
falls ein sehr merkwürdiger Umstand entstanden, dass plötzlich alles Kunst 
sein kann, solange nur der Beipackzettel, eine Landkarte fürs Denken, beige-
legt wird, der uns erklärt, was das Kunstwerk für eine Bedeu-
tung/Aussagekraft beinhaltet. „Alles und jedes kann damit zur Kunst erklärt 
werden, denn wir haben gelernt, nie sicher zu sein, daß der Heizkörper im 
Ausstellungsraum bloß ein Heizkörper ist und daß unser Nachdenken darüber 
wirklich stattfindet.“320 

Natürlich kommt hier wieder die Frage nach dem Kunstwerk zum Tragen. 
Was macht nun das Kunstwerk aus? Wer entscheidet, was Kunst ist und was 
nicht? Die naheliegende Antwort ist wohl die kunstschaffende Person selbst; 
                                         
319 Vgl. Hüther, Gerald: Für eine neue Kultur der Anerkennung. In: Neurodidaktik. Grund-

lagen und Vorschläge für gehirngerechtes Lehren und Lernen, Beltz Verlag, Weinheim 
und Basel, 2009, S.199ff 

320 Elias, Marion: Niemandsland. Aus dem Notizbuch eines Malers, S.36f 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


128 
 

zumindest wurde beim Exkurs von Umberto Eco dies bis zu einem gewissen 
Grad verdeutlicht, dass in Ecos Verständnis jeder für sich selbst bestimmen 
kann, ob er/sie KünstlerIn ist. Die Machthoheit liegt beim Subjekt des/der 
Schaffenden. Für seine/ihre eigene Welt und Wirklichkeit scheint dies auch 
legitim zu sein. Dennoch scheint es so zu sein, als ob die Wirtschaftsrealität, 
die Kunstwelt, der Kunstmarkt, die Maschinerie der Kunstmuseen und die 
neuen Kunstmäzen, sprich die KunstsammlerInnen, eine große Entschei-
dungsmacht inne haben. Dies hängt von sehr viel verschiedenen Faktoren ab. 
Beispielsweise ist es gut, wenn man Legitimationsnachweise vorlegen kann. 
Das richtige Rezept gibt es allerdings noch nicht. Vielleicht ist dies aber noch 
eine lukrative Marktlücke, die es für Geschäftstüchtige noch zu bearbeiten 
gilt. Wie man ein Star wird, dafür gibt es ja unzählige Castingshows. Um ein 
Star als Sänger/in zu werden, bedarf es heutzutage nicht immer des Talents 
auch ein/e gute/r SängerIn zu sein, es gibt schon viele technische Hilfsmittel; 
viel wichtiger ist die äußere Hülle. Der sogenannte Stil, angefangen beim 
Outfit und dergleichen ist oftmals von entscheidender Bedeutung. Gleich dem 
Sprichwort: Außen hui, innen pfui. Die Verpackung muss vielleicht noch et-
was attraktiver gestaltet werden, um das Produkt zu verkaufen. Der Schein ist 
das Entscheidungskriterium. 

Wenn Kunst, wie Duchamp meinte, nur die Definition von Kunst ist, 
dann benötigen wir kein Objekt. Aber durch diese Beliebigkeit, alles kann 
und darf alles sein finden wir uns eben auch nicht mehr zu Recht in der Welt 
der Beliebigkeit. Nur mittels Belehrung und Beipackzettel wird deutlich, was 
gemeint ist. Das Objekt sehen wir uns nicht mehr an.321 Ein kurzer Blick und 
sofort sind wir am Lesen was denn die kunstschaffende Person damit aussa-
gen wollte. 

Und dennoch ist Kunst fixer Bestandteil des Menschseins, wie bereits mit 
Adorno festgehalten wurde und auch wenn viele Menschen die Gegenwarts-
kunst häufig nicht verstehen, bleibt sie virulent und von Bedeutung. René 
Descartes schreibt in seiner Abhandlung über die Methode, richtig zu denken 
und die Wahrheit in den Wissenschaften zu suchen, dass Kunst auch außer-
halb unserer individuellen Logik erfahrbar und funktionieren kann. „Die Er-
fahrungen der Kunst legen dar, dass Verstehen auch anders zu funktionieren 
vermag, dass die Logik der Identität nicht das letzte Wort in Sachen Verste-
hen haben muss.“322 Dem schließe ich mich an, denn für mich ist es zwar sehr 
befruchtend und ergiebig über Kunst und Kunstwerke nachzudenken, den-
noch bleibt eine auf der Logik und ausschließlich des Verstands basierten Er-
kenntnis immer unzureichend. Ich orientiere mich hierbei an Kant: ein voll-

                                         
321 Vgl. ebd. S.88ff 
322 Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung, S.146 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


129 
 

kommener Erkenntnisgewinn bedarf der Sinnlichkeit und der Vorstellung, 
des Verstandes! 

Zudem hat die Kunst für Hegel auch noch die Möglichkeit durch die freie 
Tätigkeit der Phantasie freier zu sein als die Natur selbst. Wer weiß also, was 
für Erkenntnisse beim Schaffen oder Bestaunen von Kunst noch möglich 
sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


130 
 

8. Schlussbemerkung 
Die vorliegende Arbeit kann demnach keine vollständige Klärung vorneh-
men, aber diesbezüglich halte ich es wie René Descartes, der den Standpunkt 
vertritt, dass auch die langsamen und möglichen kleinen Geister zum Ziel ge-
langen. Wichtig ist, dass sie den Weg, in diesem Fall den „Weg der Erkennt-
nis“, stetig und bestimmt voranschreiten. Ich hoffe als kleiner Geist und 
durch meine Gedanken ist es mir gelungen, einen möglichen Teil des Weges 
der Erkenntnis über Kunst aufzuzeigen. „Die größten Geister sind der größten 
Laster so gut wie der größten Tugenden fähig, und auch die, welche nur lang-
sam gehen, können doch weit vorwärts kommen, wenn sie den geraden Weg 
einhalten und nicht, wie Andere, zwar laufen, aber sich davon entfernen.“323 
Zudem hoffe ich, dass ich zwar langsamen Schrittes auf dieser Suche im 
Puzzle des Verstehens über Kunst gegangen bin, aber schlussendlich zumin-
dest meinen eigenen Weg der Erkenntnis beständig verfolgt habe. 

Als Schlussbemerkung für diese Arbeit möchte ich folgendes Zitat in Be-
zug auf die Kunst von Hegel einfach auf die Lesenden wirken lassen: „Wir 
entfliehen, so scheint es, bei dem Hervorbringen wie beim Anschauen ihrer 
Gebilde jeder Fessel der Regel und des Geregelten; vor der Strenge des Ge-
setzmäßigen und der finsteren Innerlichkeit des Gedankens suchen wir Beru-
higung und Belebung in den Gestalten der Kunst, gegen das Schattenreich der 
Idee heitere, kräftige Wirklichkeit.“324 

 
Oder wie am Anfang bereits in Bezug auf den Skeptizismus, der als phi-

losophisches System dieser Arbeit dient, festgehalten: 
am Schluss bleibt die Erkenntnis der Unerkennbarkeit. 

                                         
323 Descartes, René: Abhandlung über die Methode, richtig zu denken und die Wahrheit in 

den Wissenschaften zu suchen, in: Henkel, Eckhard: Rene Descartes Werke, Subach Ver-
lag, Königswinter, 2012, S.17 

324 Hegel, Ästhetik, Einleitung, S.18 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


131 
 

9. Literaturverzeichnis 
Adorno, Theodor: Ästhetische Theorien. Suhrkamp, Frankfurt/Main, 2003 
Behrens, Roger: Postmoderne. Europ. Verlag, Anst., Hamburg, 2008 
Belting, Hans: Das Ende der Kunstgeschichte. Beck, München, 1995 
Bertram, Georg: Kunst. Eine philosophische Einführung. Reclam, Stuttgart, 2005 
Bosbach, Gerd / Korff, Jens Jürgen: Lügen mit Zahlen. Heyne Verlag, München, 

2012 
Briellmann, Anne/ Pelli, Denis: Beauty requires thought. Article published on 

Current Biology, May 11th , 2017.-http://www.cell.com/current-
biology/abstract/S0960-9822(17)30427-X [Zugriff: 14.07.2017] 

Burger, Rudolf: Im Namen der Geschichte. Vom historischen Missbrauch der 
historischen Vernunft. zu Klampen Verlag, Hannover, 2007 

Burgin, Victor: The end of art theory. Macmillan, Houndmills, 1986 
Büttner, Stefan: Antike Ästhetik. Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen. 

Beck, München, 2006 
Croce, Benedetto: Ästhetik als Wissenschaft vom Ausdruck und Allgemeine 

Sprachwissenschaft, in: Fest, Hans (Hg.): Gesammelte philosophische 
Schriften in deutscher Übertragung. Erste Reihe, Erster Band, J.C.B. Mohr 
Verlag, Tübingen, 1930 

Danto, Arthur Coleman: After the end of art. Princeton Univ. Press, Princeton, NJ, 
1997 

Danto, Arthur Coleman: Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der 
Kunst. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1984 

Derrida, Jaques: Die differénce. in: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und 
Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart, 1990 

Descartes, René: Abhandlung über die Methode, richtig zu denken und die 
Wahrheit in den Wissenschaften zu suchen, in: Henkel, Eckhard (Hg.): Rene 
Descartes Werke, Subach Verlag, Königswinter, 2012 

Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2006 
Elias, Marion: Indisciplinabile. Skizzen zur Philosophie der Kunst. VDG, Weimar, 

2009 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


132 
 

Elias, Marion: Niemandsland. Aus dem Notizbuch eines Malers. VDG, Weimar, 
2005 

Elias, Marion: Aufsatz über Skeptizismus und Hellenismus. o.J. 
Elias, Marion: Ad Boticellis Primavera, Aufsatz und Skriptum, 2004 
Fischer, Torben, Lorenz, Matthias N. (Hrsg.): Lexikon der 

'Vergangenheitsbewältigung' in Deutschland. Debatten- und Diskursgeschichte 
des Nationalsozialismus nach 1945. Transcript, 2009 

Foucault, Michael: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Suhrkamp, 
Frankfurt am Main, 1983 

Foucault, Michael: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses. 
Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1994 

Fuller, Gregory: Kitsch-Art. Wie Kitsch zur Kunst wird. DuMont, Köln, 1982 
Füllsack, Manfred: Politische Kunst. Passagen-Verlag. Wien, 1995 
Gauß, Karl-Markus: Zu früh, zu spät. Zwei Jahre, Zsolnay, Wien, 2007 
Gehlen, Arnold: Post-Histoire, in: H. Klages u. H. Quaritsch (Hg.), Zur 

geisteswissenschaftlichen Bedeutung Arnold Gehlens, Duncker & Humblot, 
Berlin 1994, S. 885–895  

Gehlen, Arnold: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen Malerei. 
Athenäum Verlag, Frankfurt am Main, 1986 

Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in die Ästhetik. UTB-Verlag, München, 
1995 

Gombrich, Ernst Hans: Die Geschichte der Kunst. 16. Auflage, Phaidon Verlag, 
Berlin, 1996 

Greenberg, Clement: Modernist Painting. Forum Lectures, last updated 2007, 
http://cas.uchicago.edu/workshops/wittgenstein/files/2007/10/Greenbergmodpa
int.pdf [Zugriff: 23.11.201 21:24]  

Groys, Boris: Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie. Fischer, München, 
1992 

Groys, Boris: Einführung in die Anti-Philosophie. Carl Hanser Verlag, München, 
2009 

Gutmann, Israel/ Jäckel, Eberhard/ Longerich, Peter/ Schoeps, Julius H. (Hrsg.): 
Enzyklopädie des Holocaust – die Verfolgung und Ermordung der 
europäischen Juden. 2. Auflage. Piper, München/Zürich, 1998 

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2001 
Haskell, Francis: Maler und Auftraggeber. Kunst und Gesellschaft im italienischen 

Barock. DuMont, Köln, 1996 
Hauskellner, Michael: Was ist Kunst? Verlag C.H.Beck, München 2008 
Hasan, Ihab: Postmoderne heute. in: Welsch, Wolfgang (Hg.): Wege aus der 

Moderne. Schlüsseltext der Moderne, Akademie Verlag, Weinheim 1988 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik 1. Gesammelte 

Werke, Band 13, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1994 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


133 
 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der 
Geschichte, Erster Teil, Werke Bd. 19, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1979 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der 
Geschichte, Gesammelte Werke, Band 12, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 
1999 

Hüther, Gerald: Für eine neue Kultur der Anerkennung. In: Neurodidaktik. 
Grundlagen und Vorschläge für gehirngerechtes Lehren und Lernen, Beltz 
Verlag, Weinheim und Basel, 2009 

Hobbes, Thomas: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und 
bürgerlichen Staates. Suhrkamp, 7. Aufl. Frankfurt am Main, 1996 

Kant, Immanuel: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen. 
Tredition Verlag, Hamburg, 2013 

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Anaconda Verlag, Köln, 2015 
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, hrsg. von Wilhelm 

Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1977 
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Anaconda Verlag, Köln, 2015, 
Kaufmann, Georg: Die Entstehung der Kunstgeschichte im 19. Jahrhundert. 

Westdeutscher Verlag, Opladen, 1993 
Kittsteiner, Heinz Dieter: Dichtet Clio wirklich? in: BBAW / Schriftenreihen / 

Gegenworte / Heft 9 : Wissenschaft und Kunst, S.40–43; 
http://edoc.bbaw.de/frontdoor/index/index/docld/1116 [Zugriff: 20.6.2015 
17:09] 

Kittsteiner, Heinz Dieter: Die Geschichte nach dem Ende der Kunst, in: Merkur. 
Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, April 1998, 52. Jahrgang, Heft 
589, S. 294–307. 

Keuth, Herbert (Hg.): Karl Popper. Logik der Forschung. Akademie Verlag, 
Berlin, 2005 

Kubler, George: The Shape of Time: Remarks on the History of Things. Yale 
University Press, Yale 1962  

Kufferath von Kendenich, Wilhem: Kunst kommt nicht von Können. Zur 
etymologischen Entwicklung des Wortes Kunst. G. Maecenas Verlag Zug, Baar, 
1997 

Kurz, Robert: Die Welt als Wille und Design. Ed. Tiamant, Berlin, 1999 
Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2008 
Lee, Tae-Soo: Die griechische Tradition der aristotelischen Syllogistik in der 

Spätantike. Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen, 1984 
Liessmann, Konrad Paul: Reiz und Rührung. Über ästhetische Empfindungen. 

Facultas, Wien, 2004 
Löbl, Rudolf: Texnh: Untersuchung zur Bedeutung dieses Wortes in der Zeit von 

Homer bis Aristoteles. Von Homer bis zu den Sophisten. Band 1. Königshausen 
& Neumann, Würzburg, 1997 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


134 
 

Lüthy, Michael: Das Ende wovon? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dantos 
These vom Ende der Kunst. in: Menke, Christoph / Rebenitsch, Juliane (Hg.in): 
Kunst. Fortschritt. Geschichte. Kulturverlag Kadamos Berlin, Berlin 2006, 
S.57–66 

Lyotard, Jean-Francois: Das postmoderne Wissen. Passagen, Wien, 1994 
Lyotard, Jean-Francois: Die Moderne redigieren. Passagen, Bern, 2001 
Metzger, Rainer: Kunst in der Postmoderne. Verlag Walther König, Köln, 1996 
Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches, Create Space Independent 

Publishing Platform, Berlin, 2013 
Nietzsche, Friedrich: Friedrich Nietzsche Werke in 3 Bänden, hrsg. Von Karl 

Schlechta, Bd. III, Carl Hansen Verlag, München, 1956 
Ortega y Gasset, José: Die Vertreibung des Menschen aus der Kunst. Gesammelte 

Werke II., Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1978 
Pfeifer, Wolfgang: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. dtv, München, 7. 

Auflage 2004 
Russel, Bertrand: Philosophie des Abendlandes. Piper Verlag, München, 2011 
Rust, Holger: Fauler Zahlenzauber. Springer, Wiesbaden, 2014 
Schiller, Friedrich: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, hrsg. von Klaus 

L. Berghahn, Reclam, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2009 
Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur 

Postmoderne. Reclam, Stuttgart, 1996 
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Nikol Verlag, 

Hamburg, 2014 
Singer, Wolf: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Suhrkamp, 

Frankfurt am Main, 2002  
Sloterdijk, Peter: Der ästhetische Imperativ. Philo & Philo Fine Arts, Hamburg, 

2007 
Sulzer, Johann Georg: Allgemeine Theorie der schönen Künste. o.J., 

http://www.zeno.org/Sulzer-1771/A/Empfindung [Zugriff: 30.07.2015 17:13] 
Swoboda, Hanna: Die neue Kunst des Nichts. Diplomarbeit, Universität Wien, 

2008 
Terzani, Tiziano: Das Ende ist mein Anfang: Ein Vater, ein Sohn und die große Reise des 

Lebens. 15 Auflage, Deutsche Verlags-Anstalt, 2007 
Vaitl, Dieter: Blick ins Gehirn: Wie Emotionen entstehen. Justus-Liebig-Universität 

Gießen, 2006 
http://geb.uni-giessen.de/geb/voltexte/2006/3693 [Zugriff: 27.5.2015 11:17] 
Watzlawick, Paul: Wenn du mich wirklich liebtest, wurdest du gern Knoblauch 

essen. Piper, München, 2011 
White, Hayden: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen. Studien zur 

Topologie des historischen Diskurses. Klett Cotta, Stuttgart, 1986 
 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


135 
 

Internetwörterbuchquellen: 
http://www.duden.de/rechtschreibung/Melancholie [Zugriff: 19.01.17] 
http://www.duden.de/rechtschreibung/Galerie [Zugriff: 10.04.17] 
http://www.duden.de/rechtschreibung/Genie_Koryphaee_Genius#Bedeutung2 

[Zugriff: 10.04.17]  

 
Biografische Daten der PhilosophInnen, SchrifterstellerInnen etc. stammen aus 

folgenden Internetquellen: 
http://www.winckelmann-gesellschaft.com/biografie_von_johann_joachim_ 
winckelmann/ [Zugriff: 13.7.17] 
http://www.philolex.de/russell.htm [Zugriff: 08.07.17] 
http://www.philos-website.de/index_g.htm?autoren/gehlen_arnold.htm~main2 

[Zugriff: 16.7.2017] 
http://www.luegen-mit-zahlen.de/gerd-bosbach [Zugriff: 16.7.17] 
https://plato.stanford.edu/entries/deleuze/ [Zugriff: 18.7.17] 
http://gutenberg.spiegel.de/autor/walter-benjamin-1090 [Zugriff: 18.7.17] 
https://plato.stanford.edu/entries/baudrillard [Zugriff: 18.7.17] 
/http://www.philosophenlexikon.de/benedetto-croce/ [Zugriff 18.7.17] 
http://www.erwinwurm.at/artworks.html Zugriff: [13.7.17] 
http://www.friedrich-von-schiller.de/ [Zugriff 08.06.17] 
http://www.baumgarten-alexander-gottlieb.de/ [Zugriff: 18.07.17] 
https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/karl-markus-gauss/ [Zugriff 13.7.17] 
http://www.nytimes.com/2013/10/28/arts/design/arthur-c-danto-a-philosopher-of-

art-is-dead-at-89.html [Zugriff: 18.7.17] 
http://kufferath.ch/index.html [Zugriff 08.07.17] 
https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/heinz-dieter-kittsteiner/ [Zugriff: 

18.7.17] 
https://plato.stanford.edu/entries/gasset/ [Zugriff: 13.7.7] 
http://www.suhrkamp.de/autoren/michel_foucault_1289.html [Zugriff: 13.7.17] 
http://www.flusserstudies.net/flusser [Zugriff: 18.7.17] 
http://www.artnet.com/artists/joseph-kosuth/ [Zugriff: 18.7.17] 
https://plato.stanford.edu/entries/feyerabend/ [Zugriff: 13.7.17] 
http://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/kasimir-malewitsch.html [Zugriff: 

18.7.17] 
https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/umberto-eco/ [Zugriff: 16.7.17] 
http://www.helnwein.de/ [Zugriff: 18.7.17] 
https://plato.stanford.edu/entries/austin-jl/ [Zugriff: 13.7.17] 
http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-

woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie_main%5Baction%5D=index&tx_gbwbphil

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779


136 
 

osophie_main%5Bcontroller%5D=Search&cHash=dd52acb5273f031e8d43f05
ac32152ec [letzter Zugriff: 12.08.17] 

 
Abbildungsverezeichnis:325 
Abb. 2: Quelle: 

http://nga.gov.au/international/catalogue/Detail.cfm?IRN=44875&ViewI
D=2&GalID=ALL; [Zugriff: 29.4.2014] 

Abb. 3: Quelle: http://prestoncottrell.wordpress.com/2011/09/22/humans-as-
creators-pt-2-warhol%E2%80%99s-brillo-boxes/ [Zugriff: 29.4.2014] 

Abb. 5: Quelle: http://dreher.netzliteratur.net/3_Konzeptkunst_Kosuth.html 
[Zugriff: 29.4.2014] 

Abb. 6: Quelle: http://www.artnet.com/artists/lorenzo-pasinelli/eine-frau-
gie%C3%9Ft-aus-einem-krug-wein-in-die-schale-
8WupDyD7xtKD9V1W9uGLGg2 [Zugriff: 24.6.2015 9:30] 

                                         
325 Soweit Quelle nicht direkt im Text angegeben. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828871779 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871779

	DANKSAGUNG
	Kurzfassung
	Abstract
	1. Vorwort – zum Kunstgerede
	1.1. Vorwort zur Sprache
	1.2. Vorwort zum Inhalt

	2. Ausgangslage
	3. Kunst und Philosophie. Geht das überhaupt?
	3.1. Ästhetik: Was ist das?
	3.2. Zum Wert und der Präsentation von Kunst

	4. Ausgewählte philosophische Positionen
	4.1. Platon und Aristoteles
	4.2. Immanuel Kants Begriff des interessenlosen Gefallens in der Kunst, des allgemeinen Geschmacksurteils und des bipolaren Gefühlspaars Wohlgefallen und Ekel
	4.3. Georg Friedrich Wilhelm Hegels Ästhetik
	4.4. Benedetto Croce und das Schöne
	4.5. Theodor Adornos Ästhetik
	4.5.1. Adorno im Vergleich zu Hegel und der Begriff des Negativen bei Adorno
	4.5.2. Adorno und die Natur in Verbindung mit Kant


	5. Die Postmoderne und ihre Beliebigkeit?
	5.1. Von der Postmoderne zur Gegenwartskunst oder bis zur unendlichen Beliebigkeit?
	5.2. Eine Begriffsklärung zur Postmoderne

	6. Das andauernd wiederkehrende Ende der Kunst?
	6.1. Moderne versus Postmoderne? Die Kunst und ihr Ende in der Postmoderne
	6.3. Zum Geschichtsverständnis und zur Kunst
	6.4. Arthur Danto
	6.5. Umberto Ecos Vielfalt und die Kunst oder ein kurzer Ausblick nach der „Postmoderne“?

	7. Reflexionen
	8. Schlussbemerkung
	9. Literaturverzeichnis

