
Rüdiger Zill

Von der Atommoral zum Zeitgewinn: Transformationen eines
Lebensthemas
Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik

Abstract
»Technik« war für Hans Blumenberg ein »Lebensthema«, von seinem ersten zur Veröffentlichung ge-
schriebenen Artikel »Atommoral« 1946 bis zu den Glossen der späten »Unerlaubten Fragmente« – auch
wenn das auf den ersten Blick nicht immer explizit in seinen Texten Thema war. Blumenberg ist dabei
einer der wenigen Philosophen dieser Zeit, die einen positiven Begriff der Technik vertreten. Zunächst
will er deshalb die in der Nachkriegszeit geläufige Opposition von Technik als anthropologischer Kon-
stante versus dämonisch sich verselbständigender Kraft überwinden. Er versteht Technik stattdessen als
ein historisch entstandenes Phänomen, dessen Probleme sich durch geistesgeschichtliche Vergegenwärti-
gung auflösen lassen. Man kann daher all seine Schriften bis in die sechziger Jahre als Beiträge zu oder
Nebenprodukte von einer »Geistesgeschichte der Technik« betrachten. In den sechziger Jahren beginnt er
seinen im Grunde mentalitätsgeschichtlichen Ansatz gegen wirtschafts- und sozialhistorische zu verteidi-
gen, nicht ohne deren Berechtigung ein Stück weit anzuerkennen. Damit kommt er an die Grenze seiner
Methode. Er nimmt deshalb von den konkret technikphilosophischen Überlegungen Abschied und wendet
sich einer allgemeineren, anthropologisch fundierten Sicht auf die menschliche Selbstbehauptung zu.

Though it was not always the explicit subject of his texts, »technology« was a lifelong preoccupation (a
»Lebensthema«) for Hans Blumenberg. Beginning with »Atommoral«, his first article written for publica-
tion in 1946, and up to his late essays (the so called »Unerlaubte Fragmente«), Blumenberg was one of
the very few philosophers among his contemporaries who held a positive view of technology. He therefo-
re worked to overcome the common postwar dual view of technology as an anthropological factor vs.
technology as an independent demonic force. Instead, he regarded technology as a distinctly historical
phenomenon whose problems could be solved by a re-actualization of the history of ideas. Therefore, we
can read all his writings until the late 1960s as contributions to or byproducts of an »intellectual history of
technology« (»Geistesgeschichte der Technik«). During the 1960s, he began to defend his intellectual ap-
proach against explanations guided by economic or social history, though not without accepting their par-
tial value. He exhausted his method in the process, but in later years, he lost interest in these aspects and
turned to a general, anthropologically-based view of human self-assertion.

Technikphilosophie oder Geistesgeschichte der Technik?

Hans Blumenberg – ein Technikphilosoph? Lässt sich von dem Metaphorologen,
Mythentheoretiker und Historiker großer philosophischer Spannungsbögen, dem Es-
sayisten und Liebhaber der Nachdenklichkeit überhaupt sagen, er sei auch das gewe-
sen: ein Theoretiker der Technik?

291

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als vor kurzem unter dem Titel Schriften zur Technik ein Band mit gesammelten
Aufsätzen von Blumenberg zu diesem Thema erschien, schrieben ausgerechnet die
Herausgeber dieses Bandes in ihrem Nachwort, dass von ihm eigentlich keine zu-
sammenhängende Theorie der Technik existiere. Mehr noch: Genau genommen habe
Blumenberg nicht einmal eine »Geistesgeschichte der Technik« entworfen.1 Geistes-
geschichte der Technik ist allerdings explizit der Titel, unter dem eben jene Heraus-
geber zuvor einige zentrale Texte auch des neuen Bandes aus dem Nachlass separat
ediert hatten. In der Tat scheinen schon die Titel dieser Aufsätze das Vorhaben min-
destens zu relativieren: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik
zu schreiben« hieß der eine, »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte
der Technik« der andere Beitrag. Der Autor kündigt also selbst an, dass es hier gar
nicht direkt um eine Geistesgeschichte geht, sondern um Metareflexionen, die das
Projekt geradezu problematisieren.

Eine Philosophie der Technik liegt also bei Blumenberg nicht auf der Hand; sie
muss vielmehr aus einer Reihe von Texten, die über die Jahre hinweg erschienen
sind, herauspräpariert werden. Natürlich ist es dabei nicht selbstverständlich, dass es
sich durchgehend um eine Theorie handelt. Zumindest wird man vermuten dürfen,
dass sich bei vielleicht gleichbleibenden Intentionen, die Denk- und Begründungsfi-
guren verändern, der Fokus der Betrachtung sich verschieben kann. Denn immer ist
ja, um eine Theorie zu verstehen, ihre Situierung im zeitgenössischen Kontext und
die Einbettung in ihren historischen Zusammenhang wichtig: Welche Anschlussstel-
len stehen zur Verfügung, wie werden sie weitergedacht? Hans Blumenberg ist sich
dessen, soweit er selbst Theoriegeschichte rekonstruiert hat, bewusst gewesen, des-
halb weist er in seinen Paradigmen zu einer Metaphorologie auf die Bedeutung von
Längs- und Querschnitten hin. Ein solches Koordinatensystem gilt aber auch inner-
halb eines ›Werks‹, also auch seines eigenen: Kontexte können sich über die Zeit
verschieben, Theorien entwickeln sich intern weiter. So soll hier die Entwicklung
dessen rekonstruiert werden, was Blumenberg selbst dann doch eine Geistesge-
schichte der Technik genannt hat, und darüber hinaus in den Blick genommen wer-
den, inwieweit darin auch ein bestimmtes Technikverständnis zum Ausdruck
kommt.

Die Atombombe und ihre Moral

Bereits der vermutlich erste überhaupt für eine Veröffentlichung geschriebene Text
von Hans Blumenberg behandelte ein Problem, das für die weitere Technikphiloso-

1 Vgl. Alexander Schmitz, Bernd Stiegler: »Nachwort«, in: Hans Blumenberg: Schriften zur Tech-
nik, Frankfurt am Main 2015, S. 284. Siehe dazu auch die Rezension von Till Greite in diesem
Band.

292

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie zentral werden sollte. Der Titel des Manuskripts, das der 26jährige Doktorand
an die Frankfurter Hefte schickte, lautet »Atommoral. Ein Gegenstück zur Atom-
strategie«.2 Der Abwurf der ersten Atombomben über Hiroshima und Nagasaki (und
die geplanten Tests im Bikini-Atoll) hinterlassen im Text zunächst eine ungewöhnli-
che Spur von Betroffenheit, war man doch in Deutschland durch die rechtzeitige Ka-
pitulation nur knapp diesem Schicksal entgangen. Schnell aber wird diese Spur
durch eine professionelle Reflexion verwischt: Wegen der ins Exotische spielenden
räumlichen Entfernung des Vorfalls, meint Blumenberg, habe man sich hier in der
öffentlichen Reflexion über seine Bedeutung getäuscht und nur oberflächlich über
ihn nachgedacht. De facto hätten Politiker und Strategen die Atombombe zwar auch
schon als moralisches Problem erkannt, »aber es kann kein Zweifel sein, daß die
geistige Auseinandersetzung mit demselben gegenüber dem Gewicht strategischer,
politischer und wirtschaftlicher Denkmotive bisher nicht nennenswert sich durchset-
zen konnte.«3 Diese moralische Frage sei aber erst durch eine Analyse des funda-
mentalen Wirklichkeitsbezugs unseres Handelns verstehbar. Die Wirklichkeit beste-
he nun im Wesentlichen aus drei Schichten: der der elementaren Natur, der der tech-
nischen Gebilde und der der Mittel der Macht.

In diesem Zusammenhang fällt schon eine Formel, die Blumenberg auch später
immer wieder gern benutzen wird, die von der »Dämonie der Technik«. Er erkennt
durchaus, dass das »technische Produkt« einer Eigenlogik folgen kann, »Impulse
und Forderungen« von ihm ausgehen und es »darin von der verwandten auf Autono-
mie gerichteten Struktur der Wirtschaft mächtig unterstützt wird«.4 Diese Eigenlogik
sei es, die sich in dem Begriff von einer »Dämonie der Technik« niederschlage, »die
wir indes nicht ohne weiteres mitmachen wollen«.5 Blumenberg distanziert sich da-
mit also explizit von dem Begriff der Dämonie.

Die Alternative, ob Technik für den Menschen ein Mittel bleibe oder ob er dem
Gebot der technischen Autonomie folgen müsse, will Blumenberg stattdessen be-
wusst offen halten, er setzt aber zunächst auf die überkommene Formel von der
menschlichen Beherrschung der Natur, wobei diese Beherrschung sich nicht nur auf
die äußere Natur beziehen soll, sondern auch auf die menschliche selbst, das Leben-
dige und das Geistige, »die ganze triebliche, emotional und rational bestimmte
Wirklichkeit des Menschen«.6 Er stellt hier einen Begriff von Kultur in den Vorder-

2 Das Manuskript wurde allerdings nicht zur Veröffentlichung angenommen, es erschien dann erst
postum in: Helga Raulff: Strahlungen. Atom und Literatur, marbachermagazin 123/124 (2008),
S. 125–136, zu Kontext und Publikationsgeschichte siehe dort auch den Kommentar von Marcel
Lepper und Christiane Dünkel, a.a.O., S. 137–141. Blumenbergs Text wird im Folgenden zitiert
nach: Ders.: Schriften zur Technik, hrsg. von Alexander Schmitz und Bernd Stiegler, Berlin
2015, S. 7–16.

3 Ebd., S. 8.
4 Ebd., S. 10.
5 Ebd., S. 11.
6 Ebd., S. 14.

293

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grund, nach dem »solche Beherrschung als das aus Welterhellung und Selbsterhel-
lung geleitete Bewältigen der natürlichen Wirklichkeit aufscheint, die ihrerseits von
der stofflichen Außenwelt bis in die Untergründe des Menschlichen reicht. Die Krise
des Kulturbegriffs verschiebt sich damit von der bloßen Verfügbarmachung oder Ge-
staltung äußerer Natur weg auf die Beherrschung der menschlichen Natur selbst in
allen ihren Dimensionen«.7

Der Artikel endet mit einer weiteren von Blumenberg nicht entschiedenen Alter-
native, der Frage nämlich, ob die Atomproblematik menschlich moralisch oder am
Ende nur theologisch gelöst werden könne. Man müsse also »entweder im hier um-
grenzten Raum moralphilosophischer Besinnung weitere Vertiefung und einen trag-
fähigen Boden« erstreben oder »alles auf die Unterwerfung unter ein göttliches Ge-
bot, einen absoluten Anspruch und ein verheißendes Gericht« setzen.8

Auch wenn am Ende dieses noch suchenden Artikels Blumenbergs religiös ge-
prägte Jugend nachhallt, so setzen seine weiteren Texte doch entschieden auf die
weltliche Variante. Interessant ist aber, dass sich in diesen frühen Reflexionen schon
Elemente und Strategien finden, die für seine Argumentation typisch bleiben wer-
den: Immer wieder stellt er zwei extreme Positionen einander gegenüber, die er dann
selbst im Weiteren vermitteln oder als falsche Opposition entlarven will, immer wie-
der setzt er auf kulturelle und letztlich geistesgeschichtliche Analyse.

Ein Max Weber der Technikgeschichte

So auch fünf Jahre später, in einem von Blumenbergs ersten akademischen Texten:
»Das Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«.9 Erneut
spricht er hier – nun auf Technik überhaupt verallgemeinert – von »einem der dun-
kelsten und dringlichsten [Probleme] der Zeit«, dessen »leitende Fragestellung« weit
davon entfernt sei, »auch nur annähernd« formuliert werden zu können.10 Sie scheint
sich bislang in einer Dichotomie zu erschöpfen, in der das Verhältnis des Menschen
zur Technik entweder als ein anthropologisches oder als technikdominiertes verstan-
den wird, als eines, nach dem die Technik als im Wesen des Menschen verankerte
ruht oder ihn durch ihre Eigenmächtigkeit fremdbestimmt.

Blumenberg selbst nennt für die beiden Positionen keine Protagonisten, für die
zeitgenössischen Leser wird das aber auch nicht nötig gewesen sein. Der anthropolo-

7 Ebd., S. 14f.
8 Ebd., S. 16.
9 Hans Blumenberg: »Das Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«, in:

Studium Generale 4 (1951), Heft 8, mehrmals wieder abgedruckt, im Folgenden zitiert nach
Schriften zur Technik, a.a.O., S. 17–29.

10 Ebd., S. 17.

294

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gische Ansatz ist zu dieser Zeit natürlich vor allem mit Arnold Gehlen verbunden,11

geht aber bis in die Anfänge der Technikphilosophie zurück, denn auch Ernst Kapps
These von der Technik als Organerweiterung, die Gehlen dann aufgreifen und aus-
bauen wird, lässt sich schon so lesen. Die Geschichte der Technik ist in solchen an-
thropologisch argumentierenden Ansätzen eine Entfaltung der (biologisch nahege-
legten) menschlichen Möglichkeiten, eine Ent-Wicklung im wörtlichen Sinne.

Auch das Stichwort von der »Dämonie der Technik« ist nicht von Blumenberg ei-
gens geprägt worden, sondern ausgesprochen zeittypisch. Auf diese Formel wird die
vor allem seit Friedrich Georg Jüngers Die Perfektion der Technik weit um sich grei-
fende technikkritische Zeitstimmung gebracht.12 Vor dem Hintergrund des gerade
beendeten Krieges wird damit die Technik oft als immanent zerstörerische Kraft in-
terpretiert.13 Mehr noch: Speziell der Nationalsozialismus und die von ihm entfachte
Zerstörung erscheinen als Hybris des technischen Denkens.14 Im Weiteren wird der
Begriff aber auch von den Verteidigern moderner Technik, nun pejorativ, als Kritik
am Absinken in magische, vorwissenschaftliche Denkpraktiken benutzt.15 Auch
Heidegger hat ihn aufgegriffen, doch wenn er ihn für seinen Ansatz zurückweist,
dann nur, um seine Art der Technikkritik noch tiefer zu verankern:

»Das Gefährliche ist nicht die Technik. Es gibt keine Dämonie der Technik, wohl dage-
gen das Geheimnis ihres Wesens. Das Wesen der Technik ist als ein Geschick des Entber-
gens die Gefahr. Die gewandelte Bedeutung des Wortes ›Ge-stell‹ wird uns jetzt viel-

11 Gehlens Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme in der industriel-
len Gesellschaft erscheint zwar erst 1957, kleinere Aufsätze publiziert er aber schon früher, so
zum Beispiel Arnold Gehlen: »Die Technik in der Sichtweise der philosophischen Anthropolo-
gie«, in: Merkur 65, 1953. Blumenbergs Leseliste verzeichnet diesen Aufsatz für den
15.9.1953. Andere Texte von Gehlen hat Blumenberg jedoch schon früher gelesen, so etwa
Der Mensch schon 1949.

12 »Das Dämonische erfüllt den ganzen Arbeitsbereich der Technik und entfaltet sich in ihm mit
einer stets wachsenden Kraft.« Friedrich Georg Jünger: Die Perfektion der Technik (1946),
Frankfurt am Main 2010, S. 123 (Leseliste 23.9.1948).

13 Vgl. ebd., S. 180–197.
14 Allerdings ist die Formel vielseitig verwendbar, taucht sie doch auch 1937 in Der Wiederauf-

stieg des Abendlandes aus der Dämonie der Technik, einer unter dem Pseudonym Europäus
veröffentlichten Programmschrift für den Nationalsozialismus auf.

15 Vgl. dazu die kritische Gesamtabrechnung des Journalisten und Sachbuchautors Joachim G.
Leithäuser: »Im Gruselkabinett der Technik. Kritische Bemerkungen zur Mode des romanti-
schen Pessimismus«, in: Der Monat 29 (1951), S. 474–486 (Leseliste 2.6.1951); andere tech-
niktheoretische Texte, mit denen sich Blumenberg in diesen Jahren auseinandergesetzt hat, wa-
ren u.a. Hans Graner: Fluch und Segen der Technik, Stuttgart 1946 (12.12.1946); Benno Rei-
fenberg: »Über die Technik«, in: Gegenwart 2, Heft 5/6 (18.4.1947); Karl Eschweiler: »Die
Herkunft des industriellen Menschen«, in: Hochland 22 (1924/25), Heft 10, S. 379–398
(6.6.1949); Ortega y Gasset: Betrachtungen über die Technik, Stuttgart 1949 (7.1.1951); D.
Brinkmann: »Kollektivismus und Technik«, in: Studium generale 4 (1951), Heft 3, S. 53–59
(22.7.1952); Kurt Rossmann: »Die Philosophen und die Technik«, ebd. S. 59–64 (28.7.1952)
und Friedrich Dessauer: »Technik – Gesellschaft – Kultur«, in: Hochland 44, Heft 3
(1.9.1952).

295

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leicht schon um einiges vertrauter, wenn wir Ge-stell im Sinne von Geschick und Gefahr
denken.«16

Anthropologie versus Dämonie: Blumenberg baut diese Alternative seinerseits aller-
dings nur auf, um sie als irreführend zu kritisieren. Der anthropologische Ansatz ist
angesichts der empirischen Befunde unzureichend: Denn die Technik als vorherr-
schende Macht ist etwas historisch erst spät Entstandenes. Die These von der Dämo-
nie der Technik verbreite hingegen nur »das lähmende Gift der Resignation«: »Die
Rede von der Autonomie und Dämonie der Technik, von ihrer unentrinnbaren Per-
fektion, bereitet vor und rechtfertigt die unmittelbar drohende Kapitulation vor einer
vermeintlichen Notwendigkeit. Sie verfestigt das resignierende Genügen an der
Aporie, der Verlegenheit, und schneidet den eigentlich philosophischen Weg ab, der
von der Aporie zur Problemstellung führt.«17 Dieser vermeintlichen Notwendigkeit
will sich Blumenberg nicht fügen, er will vielmehr zu einer Philosophie der Freiheit
beitragen.18

Diese Philosophie wird durch die Reflexion auf den historischen Prozess möglich
– und der ist ein geistesgeschichtlicher. Geistesgeschichtlich ist er aber wohl in dop-
pelter Hinsicht: Zum einen geht es um die immanente Entwicklung des Denkens
selbst, um die Geschichte von Theorie. So ist auch für den frühen Blumenberg der
Aufstieg des naturwissenschaftlichen Denkens eine wichtige Voraussetzung techni-
scher Entwicklung – aber nicht die einzige. Denn zum anderen kann man die Karrie-
re der Technik nicht ohne einen Wandel der lebensweltlichen Voraussetzungen, ohne
eine Veränderung der mentalitätsgeschichtlichen Grundlagen verstehen, konkret »die
reformatorische Verschärfung des Sündenbewußtseins und damit des Hiatus von
Mensch und Natur«.19 Der Mensch lebt nicht mehr, wie noch im antiken Bewusst-
sein, im Mittelpunkt eines wohlgeordneten Kosmos, er ist vielmehr durch den christ-
lichen Allmachtsgott verstoßen und muss sich sein »Dasein, das wesentlich Mühe,
Arbeit, Kraftaufgebot, Gewalt, also ein ›technisches‹ ist«20, selbst sichern, muss
Freiheit und Notwendigkeit zum Einklang bringen. »Die moderne Technik ist zwar

16 Martin Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, in: Ders.: Gesamtausgabe Bd. 7, Frankfurt
am Main 2000, S. 29.

17 Blumenberg: »Das Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«, in: Schrif-
ten zur Technik, a.a.O., S. 18.

18 Ich teile daher die Einschätzung von Oliver Müller nicht, dass Blumenbergs Abwehr des an-
thropologischen Ansatzes in diesem frühen Text noch dazu führt, »die Technik als Herrscherin
über den Menschen zu dämonisieren« und er erst später zu einer positiven Bewertung der
Technik gekommen sei (Oliver Müller: »Natur und Technik als falsche Antithese. Die Technik-
philosophie Hans Blumenbergs und die Struktur der Technisierung«, in: Philosophisches Jahr-
buch 115 (2008), S. 99–124, hier S. 104), eine These, die auch Ernst Müller übernimmt, vgl.
Ernst Müller: »Technik«, in: Robert Buch und Daniel Weidner (Hg.): Blumenberg lesen. Ein
Glossar, Berlin 2014, S. 323–336, v.a. S. 323–327.

19 Blumenberg: »Das Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«, in: Schrif-
ten zur Technik, a.a.O., S. 23.

20 Ebd.

296

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Anwendung‹ der modernen Naturerkenntnis; aber daß es zu solcher dynamischen
Transposition der Erkenntnis ins Reale kommt, hat seinen hinreichenden Grund
nicht in diesem inneren Zusammenhang zwischen Wissenschaft und Technik selbst,
sondern in der Konsequenz jenes Verständnisses der Stellung der Existenz in der Na-
tur.«21 Die mentalitäts- oder in Blumenberg’scher Terminologie geistesgeschichtli-
chen Voraussetzungen sind also am Ende wichtiger als die wissenschaftshistori-
schen. Und gerade sie seien bisher vernachlässigt worden. Was Max Webers Studien
zur protestantischen Ethik für die Ökonomiegeschichte gezeigt haben, muss nun
auch für die Entwicklung der Technik geleistet werden: »Für die Entstehung der spe-
zifischen modernen Wirtschaftsform ist man diesen Zusammenhängen intensiv
nachgegangen; für die Technik fehlt es noch an einer Analyse des geistesgeschichtli-
chen Hintergrunds ihrer Ursprünge.«22 Der Max Weber der Technikgeschichte zu
werden,23 das ist im Folgenden Blumenbergs Programm.

Geistesgeschichte der Technik als übergreifendes Programm

Im April 1955 schickt Blumenberg an seinen Freund und langjährigen Redakteur bei
den Düsseldorfer Nachrichten, Alfons Neukirchen, eine Kurzrezension zu Friedrich
Klemms Technik – Eine Geschichte ihrer Probleme. Das Buch des Bibliotheksdirek-
tors am Deutschen Museum in München ist für ihn ein erster Versuch, »die so drin-
gend notwendige Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«.24 Auch wenn Blu-
menberg dies in seinen veröffentlichten Schriften nicht immer explizit betont, so war

21 Ebd.
22 Ebd.
23 Allerdings ist unklar, ob seine Kenntnis der Weber’schen Theorie schon sehr detailliert war.

Belegt ist seine Lektüre von Die protestantische Ethik und anderer religionssoziologischer
Schriften Webers erst für den Winter 1984/85; zu diesem Zeitpunkt hat er auch eine Vorlesung
über Weber gehalten. Vermutlich arbeitet Blumenberg hier noch mit einem Common sense-
Verständnis (das er etwa der Lektüre von Karl Jaspers wichtigstem Weber-Aufsatz entnommen
hat; vgl. Karl Jaspers: Max Weber. Politiker, Forscher, Philosoph, Bremen 1946; Leseliste
5.3.1949).

24 Es ist nicht klar, ob die Rezension je erschienen ist. Der gesamte Text lautet: »Der Bibliothekar
des Deutschen Museums in München hat hier einen ersten Versuch gemacht, die so dringend
notwendige Geistesgeschichte der Technik zu schreiben. Die Dokumente, die er in einer sehr
kenntnisreichen Auswahl vorlegt, reichen von der antiken Unterordnung menschlichen Kon-
struierens unter die Natur bis zur atomtechnischen Gefährdung eben dieser Natur. Ein umfang-
reicher Apparat erlaubt, bei jeder Kostprobe anzubeißen und tiefer zu schürfen. Wer heute über
die ›Problematik‹ der Technik etwas sagen will (und wer täte das nicht?), sollte sich hier zuerst
davon überzeugen, wie schwer es ist, auf diesem Gebiet ›originell‹ zu sein. Die Verdienstlich-
keit des Werkes darf aber nicht übersehen lassen, daß hier nur ein Anfang gemacht ist, den Ur-
sprüngen des technischen Geistes nachzugehen, und daß die Bindung an dokumentarische
Zeugnisse die Reichweite des Blicks beschränkt.« Beilage zu Hans Blumenberg an Alfons
Neukirchen, 24.6.1955 (DLA Marbach, A: Blumenberg). Blumenberg zitiert aus Klemms
Buch später immer wieder.

297

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er doch offenbar der Auffassung, er selbst habe seinerseits großflächig an solch einer
Geistesgeschichte gearbeitet. Das zeigt sich in der Korrespondenz der fünfziger Jah-
re durchgehend. In einem Brief an Gadamer schreibt er 1955: »... Ein ganz anderes
Thema, das mich seit langem beschäftigt und zu einigen kleineren Veröffentlichun-
gen geführt hat, ist das einer Geistesgeschichte der Technik.«25 Auch an Hugo Fried-
rich heißt es anlässlich einer Korrespondenz über »Licht als Metapher der Wahr-
heit«:

»Zu Ihrer abschließenden Frage: Die kleine Studie gehört in die Untersuchungen zu einer
umfassenderen Frage, und zwar nach solchen Wandlungen der Wahrheitsvorstellung, von
denen die Geistesgeschichte der neuzeitlichen Technik bestimmt wird. Das Programm
habe ich in ›Technik und Wahrheit […]‹ dargelegt, aber erst ein Teil der dortigen Thesen
ist weitergeführt (z.B. in der Darstellung der Mimesis-Idee, Stud. Gen. 10 (1957) 5). Vom
Aggregatzustand des Buches ist das alles noch weit entfernt«.26

Erich Rothacker weist er 1958 darauf hin, dass sein Kopernikus-Aufsatz Ableger
dieser »Geistesgeschichte der Technik« sei, die er »seit zehn Jahren im Auge« ha-
be.27 Und seinen einstigen Doktorvater Ludwig Landgrebe lässt er im selben Jahr
wissen, dass sich die Umrisse jener Geistesgeschichte der Technik, nicht zuletzt
durch die Platon-Vorlesung, die er im vergangenen Wintersemester gehalten hatte,
jetzt schärfer herausschälten. Zentrum des ersten Stücks über »Sophistik als Typus
der Technik« sei »die schon in der Cusanus-Einleitung angedeutete Interpretation
des Satzes des Protagoras«.28 Und weiter heißt es: »Die begriffsgeschichtlichen und
metaphorologischen Dinge, auf die Sie mit dem ›Bilderbuch‹-Plan anspielen, sind ja
nur Hilfsarbeiten zu diesem Projekt.«29 Darüber hinaus seien auch die Studien zur
Genesis der kopernikanischen Welt weiter gediehen, hier nennt er einen neuen Auf-
satz, nämlich »Melanchthons Einspruch gegen Kopernikus«30, der auch in diesen
Umkreis gehöre.

Der ganze Bereich der metaphorologischen Arbeiten, aus denen sich dann später
die für ihn zentrale Theorie der Unbegrifflichkeit entwickeln wird, ist demzufolge
also ursprünglich nur ein Seitenzweig der Geistesgeschichte der Technik. Und auch
die wissenschaftsgeschichtlichen Untersuchungen zur Entstehung der modernen
Welt stehen in einem engen Zusammenhang damit. Blumenberg schwankt hier bei
der Zuordnung: Mal ist es nur ein Teil daraus, mal ein eigener, wenn auch eng ver-

25 Hans Blumenberg an Hans-Georg Gadamer, 20.1.1955 (DLA Marbach, A: Blumenberg).
26 Hans Blumenberg an Hugo Friedrich, 11.9.1957 (DLA Marbach, A: Blumenberg).
27 Hans Blumenberg an Erich Rothacker, 7.2.1958 (DLA Marbach, A: Blumenberg), mit dem

Kopernikus-Aufsatz ist wohl »Der kopernikanische Umsturz und die Weltstellung des Men-
schen. Eine Studie zum Zusammenhang von Naturwissenschaft und Geistesgeschichte«, in:
Studium Generale 8 (1955), Heft 10, S. 637–648, gemeint.

28 Hans Blumenberg an Ludwig Landgrebe, 13.5.1958 (DLA Marbach, A: Blumenberg).
29 Ebd.
30 »Melanchthons Einspruch gegen Kopernikus. Zur Geschichte der Dissoziation von Theologie

und Naturwissenschaft«, in: Studium Generale 13 (1960), Heft 3, S. 174–182.

298

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bundener Arbeitsbereich. Ganz in diesem Sinne schreibt er dann auch im Januar
1959 an Dieter Henrich, dass er immer noch mit einem Buchprojekt ringe, das sich
aber bisher nur in Aufsätzen niedergeschlagen habe: »Von dieser Sorte liegt denn
auch noch einiges bereit, ua [sic!] zwei weitere Kopernikus-Kapitel und Mehreres
aus der schon mal fast fertigen ›Geistesgeschichte der Technik‹, sowie Metaphorolo-
gisches.«31

Auch wenn sich die einzelnen Themen zu verselbständigen beginnen, so wird
doch – nicht zuletzt durch die Insistenz, mit der er seinen Plan zu dieser Zeit immer
wieder erwähnt – deutlich, dass alles, was Blumenberg in den 50er Jahren schreibt,
für ihn unter den Vorzeichen einer Geistesgeschichte der Technik steht, auch wenn
der Begriff ›Technik‹ nur gelegentlich und explizit Technisches zunächst sogar aus-
gesprochen selten vorkommt.

Verwundern muss die Abwesenheit des Terminus nicht unbedingt. Denn es geht
Blumenberg nicht darum, wie bestimmte neue Techniken konkret entstehen, auch
nicht darum, wie sie Einfluss auf das Denken nehmen, sondern darum, wie die men-
talen Voraussetzungen beschaffen sein mussten, wie die geistige Signatur einer Zeit
aussieht, die die Voraussetzung für die Entwicklung von Technik darstellen. Voraus-
setzung meint dabei nicht einen abstrakten Erkenntniswillen als solchen, denn der
kann sich auf sehr unterschiedliche Weise, nicht nur technisch konkretisieren.32 In-
teressant sind vielmehr die Bedingungen, die gegeben sein müssen, damit dieser ab-
strakte Wille sich zu einem bestimmten herauskristallisieren kann, beherrscht von et-
was, »was man die ›technische Implikation‹ nennen könnte.«33

Ausdrücklich fallen unter dieses Thema die großen Längsschnitte, mit denen Blu-
menberg die Entwicklung einzelner Ideen seit der Antike bis in die frühe Neuzeit
hinein nachverfolgt. So kommt zum Beispiel (schon in »Technik und Wahrheit«) die
Geschichte des Wahrheitsbegriffs unter der Perspektive einer Wandlung von einer
kontemplativen zu einer produktiven Idee in den Blick (»Licht als Metapher der
Wahrheit«). Überwältigt Wahrheit zunächst den passiv empfangenden Rezipienten,
so muss sie mehr und mehr durch eigene Bemühungen errungen werden, sie wird
zur Arbeit, die der Natur etwas entreißt.34 Parallel zur Veränderung des Wahrheitsbe-
griffs analysiert Blumenberg auch die des Produktionsgedankens, speziell der

31 Hans Blumenberg an Dieter Henrich, 24.1.1959 (DLA Marbach, A: Blumenberg).
32 Das hat schon Jürgen Goldstein: »Entfesselter Prometheus? Hans Blumenbergs Apologie der

neuzeitlichen Technik«, in: Cornelius Borck (Hg.): Hans Blumenberg beobachtet. Wissen-
schaft, Technik und Philosophie, Freiburg 2013, S. 25–46, sehr klar herausgestellt und in wich-
tigen Details rekonstruiert.

33 Hans Blumenberg: »Ordnungsschwund und Selbstbehauptung. Über Weltverstehen und Welt-
verhalten im Werden der technischen Epoche«, in: Das Problem der Ordnung (Sechster deut-
scher Kongress für Philosophie, München 1960), hrsg. v. Helmut Kuhn und Franz Wiedmann,
Meisenheim am Glan 1962, S. 37–57, jetzt in (und im Folgenden zitiert nach): Ders.: Schriften
zur Technik, a.a.O., S. 138–162, hier S. 153.

34 Vgl. dazu ausführlicher Rüdiger Zill: »Der Fallensteller. Hans Blumenberg als Historiograph
der Wahrheit«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 1 (2007), Heft 3, S. 21–38.

299

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfungsidee (»›Nachahmung der Natur‹, Zur Vorgeschichte der Idee des schöp-
ferischen Menschen«) und der Eigentumsvorstellungen.

Zu diesen ›Längsschnitten‹ kommen auch exemplarische ›Querschnitte‹, zum
Beispiel im Vergleich der Epochenschwellen (»Ordnungsschwund und Selbstbe-
hauptung«), aber vor allem auch zu der entscheidenden Epochenschwelle (»Der ko-
pernikanische Umsturz und die Weltstellung des Menschen«; »Kosmos und Sys-
tem«; Aspekte der Epochenschwelle). Dieser Aspekt wächst sich dann zu einem ei-
genständigen Arbeitsgebiet aus.35

Aus dieser Anordnung von Längs- und Querschnitten wird schon deutlich, was
Blumenberg selbst unter einem geistesgeschichtlichen Ansatz versteht. Er denkt
nicht ideenatomistisch, er will seine Quellen vielmehr immer aus ihrem Kontext he-
raus verstehen. Das Auftreten eines Motivs bedeutet für sich noch nichts, erst seine
Einbettung in die gesamte mentale Welt seiner Zeit, sein ›Weltbild‹, verleiht ihm sei-
nen spezifischen Sinn. So unterscheidet sich zum Beispiel der atomistische Materia-
lismus eines Epikur im Kern nicht von dem der frühen Neuzeit. Dennoch stammt die
Beleuchtung, in der er steht, aus ganz unterschiedlichen Quellen, er erhält somit eine
je andere Farbe: »Mag die hypothetische Methode Epikurs auch der Denkweise der
frühneuzeitlichen Naturwissenschaft formal noch so ähnlich sein, ihre Funktion ist
eine radikal andere: sie will die Phänomene nicht objektivieren, sondern neutralisie-
ren.«36

Ein anderer Kontext verleiht einem Element also eine andere Funktion. Man kann
das als eine Wende der Betrachtung von der (im Cassirer’schen Sinne) Substanz zur
Funktion interpretieren, aber auch eine Nähe zur literaturwissenschaftlichen Rezepti-
onstheorie sehen. Anders gesagt: »Der bloße Nachweis des Vorhandenseins oder
Wiederauftretens der Quellen erklärt nichts. Renaissancen haben ihre genetische Lo-
gik, und nur deren Aufweisung erfüllt den Anspruch historischen Verstehens.«37

Der Blick auf die Technik selbst: Automation

Schon in den fünfziger Jahren geht es Blumenberg zwar vorwiegend um die geistes-
geschichtlichen Voraussetzungen einer sich wissenschaftlich und technisch verste-
henden Moderne, aber doch nicht allein. Er interessiert sich nämlich durchaus auch
für konkrete technische Entwicklungen. So wendet er sich unter anderem im Juni

35 Dazu gehören auch die Einleitungen zu den Cusanus- und Galilei-Editionen, aber natürlich
auch eine Reihe einzelner Aufsätze, die er dann 1965, teilweise umgearbeitet, in seinem ersten
kleinen Buch Die kopernikanische Wende zusammenfasst und das dann mit der Genesis der
kopernikanischen Welt noch einmal eine vielfach erweiterte Fassung erhält.

36 Blumenberg: »Ordnungsschwund und Selbstbehauptung«, in: Schriften zur Technik, a.a.O.,
S. 153.

37 Ebd., S. 143.

300

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1956 anlässlich eines Vortrags für die Oberpostdirektion38 dem Thema ›Automation‹
zu. Neben der Atombombe waren die aufkommende Kybernetik und die damit ein-
hergehenden Möglichkeiten der Automatisierung von Arbeitsabläufen, die so ge-
nannte ›zweite industrielle Revolution‹, eines der großen technikphilosophischen
Themen der fünfziger Jahre.39 Noch hört man, gerade aus dem Stichwort von der
Dämonie der Technik, die bedrohlichen Vorstellungen von der Versklavung des
Menschen durch die Maschine, wie sie schon in den zwanziger Jahren durch Charlie
Chaplins Modern Times oder Fritz Langs Metropolis bildmächtig geworden sind, he-
raus,40 doch inzwischen schiebt sich eine ganz andere Furcht in den Vordergrund:
die Furcht, der Mensch werde durch die »Revolution der Roboter«41 ersetzt und
überflüssig werden. Die Gewerkschaften nehmen dann auch einen maschinenstür-
merischen Kampf gegen die befürchtete Massenarbeitslosigkeit auf. Theoretisch
wird die Debatte vor allem von Norbert Wiener inspiriert,42 aber auch die Kritische
Theorie setzt sich intensiv mit dem Thema auseinander.43

Blumenbergs Vortrag von 1956, soweit er in handschriftlichen Stichworten über-
liefert ist, untersucht zunächst einmal definitorisch die Sache der Automation selbst:
inwieweit sie sich von Mechanisierung unterscheidet, inwiefern sie an Maschinen
gebunden ist, welche Rolle die Selbstregulation spielt. Er betont, dass sich auch Ver-
waltungsarbeiten automatisieren lassen, und generell: »Was in elementare Phasen
aufgelöst werden kann, lässt sich automatisieren. Der Automatisierungsanreiz hängt
vom Kostenwert der Arbeit ab.«44 Er kommt dann aber sehr schnell auf die geisti-
gen, auch philosophischen Voraussetzungen der Automation: Sie stecke schon im
Zeichen, denn letztlich sei sie auf Mathematisierung zurückzuführen: »Was man for-
malisieren kann, kann man mechanisieren; was man mechanisieren kann, kann man
automatisieren. Die Technik schlummert in der Theorie.«45 Und: »Schon im Zeichen
steckt die Maschine.«

38 Zu diesen Vorträgen generell vgl. Dorit Krusche: »Was hat die Deutsche Post von der Philoso-
phie?«, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13.7.2010.

39 Vgl. Rüdiger Zill: »Im Wendekreis des Sputnik. Technikdiskurse in der Bundesrepublik
Deutschland der 50er Jahre«, in: Irmela Schneider und Peter M. Spangenberg (Hg.): Medien-
kultur der 50er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945, Bd. 1, Wiesbaden 2002,
S. 25–49.

40 Vgl. pars pro toto: Hans Freyer: Die Theorie des gegenwärtigen Zeitalters, Stuttgart 1955,
S. 36 (auf Blumenbergs Leseliste allerdings erst spät: 7.6.1970). Blumenberg benutzt das Bei-
spiel gern selbst u.a. in »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«,
Filosofia 14 (1963), S. 855–884, zitiert nach Ders.: Schriften zur Technik, a.a.O., S. 166.

41 So z.B. ein Titelthema des Spiegel (31/1955). Auf dem Cover hieß es unter dem Porträt des
amerikanischen Gewerkschaftsführers Walter Reuther: »Die Roboter sind unter uns«.

42 Vgl. Norbert Wiener: Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Gesellschaft, Frankfurt
am Main 1952.

43 Vgl. z.B. Friedrich Pollock: Automation. Materialien zur Beurteilung ihrer ökonomischen und
sozialen Folgen, Frankfurt am Main 1956 (völlig überarbeitete Neuausgabe 1964).

44 Hans Blumenberg: »Automation«, unveröffentl. Manuskript, S. 2 (DLA Marbach, A: Blumen-
berg).

45 Ebd.

301

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Passage folgt ein grundsätzlicher Verweis auf Husserl: »Husserl: Ver-
stand – Vernunft / Aufgabe der Philosophie: den Verstand zur Vernunft zu bringen /
Wir sollen wissen, was wir tun«, um dann mit einem schlichten »Klingelknopf« zu
enden.46

Was hier eher kryptisch bleibt, wird verständlich, wenn man eine ausgearbeitete
Passage in dem später publizierten Aufsatz »Lebenswelt und Technisierung unter
Aspekten der Phänomenologie« vor diesem Hintergrund liest.47 Blumenberg geht
dort von Husserls Krisis-Schrift aus und relativiert mit ihr eine frühe, wenn auch da-
mals nur nebenher vertretene Annahme: dass die Naturwissenschaften die Vorausset-
zung der Technik gewesen seien. Das Bedingungsverhältnis ist zumindest auch um-
gekehrt: In der Verwissenschaftlichung steckt schon ein Stück Technisierung. Auch
die Mathematik hat lebensweltliche Voraussetzungen, beginnt sie aber spätestens mit
Galilei zu verdecken. Die Menschen der frühen Neuzeit haben die Technisierung
nicht sehenden Auges betrieben, sondern unbewusst. »Technisierung ist ›Verwand-
lung ursprünglich lebendiger Sinnbildung‹ zur Methode, die sich weitergeben läßt,
ohne ihren ›Urstiftungssinn‹ mitzuführen, die ihre ›Sinnentwicklung‹ abgestreift hat
und im Genügen an der bloßen Funktion nicht mehr erkennen lassen will.«48 Die
Phänomenologie muss sie wieder sichtbar machen, und auch, dass sie kein unver-
meidbarer Prozess ist. »Mit einer Dämonisierung der Technik oder mit ihrer Fatali-
sierung hat das nichts zu tun …«49 Denn diese Rekonstruktion der historischen Ent-
wicklung dessen, was man auch Verdinglichung nennen könnte, zeigt vor allem,
dass sie keiner teleologischen Zwangsläufigkeit unterworfen war. Was verdeckt wor-
den ist, kann auch wieder aufgedeckt werden.

Und hier kommt der Unterschied von Verstand und Vernunft ins Spiel: Technisie-
rung ist für Husserl der Verlust der Einsicht in lebensweltlichen Vollzüge. »In der
Technisierung beschränkt sich der Mensch auf die Möglichkeiten des Verstandes
und entzieht sich dem Anspruch der Vernunft. Diese kantische Begriffsdifferenz hat
Husserl auf die Intentionalität des Bewußtseins bezogen: Vernunft ist erfüllte Intenti-
on, vollendeter Besitz des Gegenstands in der Fülle seiner Aspekte oder doch zu-
mindest das Sich-Offenhalten für diese Fülle. Verstand ist der Umgang mit leeren In-
tentionen, mit Vermeinungen, die für die Sache selbst genommen werden …«50 Das

46 Ebd., S. 3.
47 Der Text geht auf einen im Februar 1959 am Husserl-Archiv Köln und im Dezember desselben

Jahres bei der Philosophischen Gesellschaft Basel gehaltenen Vortrag zurück. Den Bezug zwi-
schen dem Manuskript »Automation« und dem Husserl-Aufsatz deutet schon Birgit Recki:
»Technik und Moral bei Hans Blumenberg«, in: Borck (Hg.): Hans Blumenberg beobachtet,
S. 64–87, hier 66f., an.

48 Hans Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«, in:
Schriften zur Technik, a.a.O, S. 185 (die im Zitat selbst zitierten Passagen stammen aus Husser-
liana VI, S. 57–59).

49 Ebd., S. 186.
50 Ebd., S. 188.

302

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewußtsein muß dabei den Verstand immer wieder zur Vernunft bringen, Technisie-
rung durchbricht aber diesen Prozess, verhindert ihn, übt Herrschaft aus »ohne
Rücksicht auf deren Legitimität«.51

Blumenberg verdeutlicht das an einem Beispiel – und hier nun hat die Türklingel
ihren Platz. Überkommene Zug- oder Drehklingeln lassen uns spüren, was wir tun.
Wir merken, welchen Effekt wir ausüben und wie wir ihn hervorbringen. Mit der
elektrischen Klingel aber, die diese alten Modelle ersetzt hat, erzeugen wir den Ef-
fekt, ohne zu wissen wie und warum. Genauer, »wir erzeugen den Effekt nicht mehr,
sondern lösen ihn nur noch aus.«52 Er liegt apparativ bereits vor, ist immer schon
fertig vorhanden, kann mühelos ausgelöst werden, ist verborgen in Gehäusen und
Verkleidungen, hinter Fassaden und Blenden. Gleichzeitig werden die menschlichen
Handlungen auch unspezifisch: Denn ein bloßer Knopf zeigt noch nicht an, was wir
mit ihm auslösen, ob wir klingeln oder das Flurlicht anschalten. »Im Ideal des ›Dru-
ckes auf den Knopf‹ feiert der Entzug der Einsicht (im wörtlichen Sinne des Hinein-
sehens!) sich selbst: Befehl und Effekt, Order und Produkt, Wille und Werk sind auf
die kürzeste Distanz aneinandergerückt, so mühelos gekoppelt wie im heimlichen
Ideal aller nachchristlichen Produktivität, dem göttlichen ›Es werde!‹ des Anfanges
der Bibel.«53

Husserl wollte den Prozess therapieren, indem er seine Genesis wieder bewusst
macht und die Fülle der lebensweltlichen Möglichkeiten wieder sichtbar, die Frage
nach dem Urstiftungssinn wieder hörbar macht; er wollte den Prozess aber weder
umkehren, noch zum Stillstand bringen. Blumenberg rekonstruiert in seinem Aufsatz
über »Lebenswelt und Technisierung« Husserls Gedankengang jedoch aus anderen
Gründen: Der Frage einer notwendigen Therapierbarkeit gegenüber bleibt er skep-
tisch, er betrachtet seine Analyse eher als »immanente Kritik«, denn Husserls Ein-
sicht bleibt für ihn, »daß Technisierung, im Sinne einer Einbuße an Selbstverständ-
nis und Selbstverantwortung, eine im Schoße des theoretischen Gesamtprozesses
entspringende Transformation ist.«54 Hier entspricht Husserls Methode offensicht-
lich Blumenbergs eigener Vorstellung von Geistesgeschichte, die einen Transforma-
tionsprozess sichtbar und verstehbar werden lassen will, um ihn damit der menschli-
chen Selbstbestimmung und Selbstbehauptung wieder zugänglich zu machen.

Soviel zur Intention des späteren Aufsatzes; die inhaltlich auf den ersten Blick
übereinstimmenden Passagen in den Vortragsnotizen zur Automation stehen, soweit
sich das aus den wenigen Stichworten nachvollziehen lässt, jedoch in einem anderen
Kontext, sie konkretisieren am Beispiel der Türklingel den Prozess der Automation.
Hier ist Blumenberg vor allem auch die Entstehung der technischen Automatismen

51 Ebd.
52 Ebd.
53 Ebd., S. 189.
54 Ebd., S. 192.

303

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der Mathematisierung, aus einem bestimmten Zeichengebrauch, wichtig. Dies ist
für ihn der Anlass, im Weiteren auf eine allgemeine Zeichentheorie zu verweisen,
wonach Zeichen reduzierte Bilder seien. An dieser Stelle erscheinen schon Motive
und Themen, die für den späteren Blumenberg von zentraler Bedeutung sind:

»Der Mensch betreibt Selektion auf dem Felde des Notwendigen, rafft Zeit, um seine
Umwege auf dem Gebiet des Überflüssigen machen zu können. // Der Mensch entlastet
sich […] ständig, um selbstgeschaffene Lasten auf sich zu nehmen.«55

Die Frage ist also, wie man mit der durch Technisierung gewonnenen Zeit umgeht.
Eine Versklavung durch Technik ist für Blumenberg nur Schein, sie sei nicht »Man-
gel der Technik«, sondern »Mangel an Technik«. Letztlich führe die zeitgenössische
Entwicklung zunächst einmal zu einer sozialen Spaltung. Denn was durch die Auto-
mation überflüssig werde, sind nicht die Arbeiten unterster Stufe. Diese seien so bil-
lig, dass eine Automatisierung sich ökonomisch nicht lohne. Gleiches gelte für die
planerischen der obersten Stufe, denn die ließen sich nicht automatisieren, so dass es
schließlich meist nur um diejenigen der mittleren Arbeitsstufe gehe. Dennoch werde
hier durch die Reduzierung der Arbeitszeit viel Lebenszeit freigesetzt; die Frage
bleibe, wie sie gefüllt werde. Im Weiteren schlägt Blumenberg dann auch vorsichtig
einige kulturkritische Töne an.

Der Vortrag bei der Oberpostdirektion ist kein Solitär. Blumenberg war in den
sechziger Jahren lange Zeit Mitglied in der Hauptgruppe »Mensch und Technik« des
Vereins Deutscher Ingenieure.56 Er nimmt im Oktober 1970 auch an einer großen
Tagung des VDI in Ludwigshafen teil; ihr Thema war »Wirtschaftliche und gesell-
schaftliche Auswirkungen des technischen Fortschritts«. In seinem Beitrag für diese
Tagung – der allerdings in der dann folgenden Dokumentation nicht erscheint57 –
heißt es bezeichnenderweise, »die große und mit vielen Emotionen geführte Diskus-
sion über die Automation in den fünfziger Jahren«58 sei völlig übersteigert gewesen.
Sie habe vielleicht nützliche Alarmzeichen ausgelöst, aber »den Korrekturfunktio-
nen innerhalb des technischen Fortschritts zu wenig Kredit gegeben«.59

55 Blumenberg: »Automation«, unveröffentl. Manuskript, a.a.O., S. 5.
56 Im Nachlass liegt ein Protokoll der Sitzung vom 18./19. Mai 1967, wo Blumenberg erwähnt

wird; er erhält die Protokolle noch bis Ende der siebziger Jahre, nimmt nach 1972 aber nicht
mehr aktiv teil.

57 Vgl. Wirtschaftliche und gesellschaftliche Auswirkungen des technischen Fortschritts, hrsg.
vom Verein Deutscher Ingenieure, VDI-Hauptgruppe Mensch u. Technik. Mit e. Vorw. von G.
v. Kortzfleisch u. K. Tuchel. Düsseldorf 1971.

58 Der Artikel ist erst postum publiziert worden, zunächst als Hans Blumenberg: »Dogmatische
und rationale Analyse von Motivationen des technischen Fortschritts«, in: Zeitschrift für Kul-
turphilosophie 7 (2013), Heft 2, S. 407–422; vgl. auch den kenntnisreichen Kommentar von
Tim-Florian Goslar und Christian Voller: »Geistesgeschichte der Technik als ›Kritik der Fort-
schrittskritik‹«, a.a.O., S. 423–429; Blumenbergs Text wird hier zitiert nach Schriften zur Tech-
nik, a.a.O., S. 258–276, hier S. 272.

59 Ebd.

304

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorsichtiger Wandel in den sechziger Jahren

Hat Blumenberg in den fünfziger Jahren die Technik sowohl vor anthropologischen
Vereinfachungen als auch vor einer kulturkritischen Verteufelung bewahren wollen,
so beginnt sich der Fokus seiner Aufmerksamkeit in den sechziger Jahren langsam
zu verschieben – vor allem in drei Vorträgen, die aber zu Blumenbergs Lebzeiten nie
gedruckt worden sind.60 In diesen Vorträgen gilt es, die Geistesgeschichte, die zu-
nächst seine Waffe gegen die Dämonisierung der Technik war, nun selbst zu vertei-
digen – und zwar gegen die Kritik einer materialistischen Technikgeschichte, »den
gegenwärtigen Vorzug allgemein materieller, wirtschafts- und sozialgeschichtlicher
Zuständlichkeiten«.61 Sein Ziel ist allerdings nicht, diese Methoden vollständig zu-
rückzuweisen, sondern den Horizont einmal mehr offen zu halten und für eine Plura-
lität der Ansätze zu plädieren.

An Blumenbergs Vortrag auf der 27. Versammlung deutscher Historiker in Frei-
burg im Oktober 1967, »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte der
Technik«, kann man seine Argumentation in den sechziger Jahren und die darin ent-
haltenen Probleme sehr klar sehen. Zunächst geht es in diesem Vortrag um eine
grundsätzliche Reflexion auf die Frage, was eigentlich Geistesgeschichte genau sei.
Der mit Hegel konnotierte Begriff war in Verruf geraten. So soll er sich nicht einfach
in einer Abfolge von technischen Erfindungen und Erfindern erschöpfen, soll auch
nicht bei einem Begriff von Geist als Motivation und als Justifikation stehen bleiben,
also bei dem, was vor der Erfindung selbst kommt, und bei dem, was auf sie folgt.
Denn das würde bedeuten, dass entweder ein »Absolutismus des Geistes«62 die Idee
vor die Wirklichkeit stellt, oder umgekehrt, dass die Idee nur eine verspätete Reakti-
on auf die Realität sei. Blumenberg will stattdessen das Schema von Ursprung und
Verspätung, von vorher und nachher überhaupt durchbrechen. Er geht von der Hypo-
these aus, »daß ein System der gegenseitig gerichteten Wirkungen zwischen Idee
und Realität besteht.«63 Damit wird die Geistesgeschichte nicht verabschiedet, aber
doch eingeräumt, dass sie selbst auch Voraussetzungen haben kann. So kommen nun
auch bei Blumenberg wirtschafts- und sozialgeschichtliche Aspekte in den Blick,
vor allem verabschiedet er sich von der Vorgängigkeit wissenschaftlicher Ideen.
Zum ersten Mal wird durchaus auch das Handwerk als innovative Kraft für die
Technikentwicklung betrachtet.

60 Hans Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«
(1966), in: Ders.: Schriften zur Technik, a.a.O., S. 203–229; »Methodologische Probleme einer
Geistesgeschichte der Technik« (1967), ebd., S. 230–253; Ders.: »Dogmatische und rationale
Analyse von Motivationen des technischen Fortschritts« (1970), ebd., S. 258–276.

61 Hans Blumenberg: »Zusammenfassung des Vortrags ›Methodologische Probleme einer Geis-
tesgeschichte der Technik‹«, in: Ders.: Schriften zur Technik, a.a.O., S. 254–257, hier S. 254.

62 Hans Blumenberg: »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte der Technik«, in:
Schriften zur Technik, a.a.O., S. 231.

63 Ebd., S. 232.

305

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darüber hinaus werden andere Faktoren wichtig, so die Legitimierung von Tech-
nik durch Ausstellungen mechanischer Wunder, durch technische Weltausstellungen
überhaupt, die das Publikum von der Notwendigkeit eines technischen Weltverhält-
nisses überzeugen sollten, oder die Entstehung eines Eigentumsrechts, das nicht nur
Dinge, sondern auch Ideelles, nämlich Erfindungen schützt. Solch ein »Recht an der
Erfindung« setzt einen fundamentalen Wandel im Verständnis dessen, was eine Idee
ist, voraus. Dieser Wandel ist aber überhaupt erst möglich, wenn eine Idee zu etwas
wird, was einzelnen Personen als Urhebern zugerechnet werden kann. Es muss also
in der Natur etwas Neues entstehen können, das zuvor noch nicht in ihr lag, ein für
die Antike völlig undenkbarer Gedanke. Mit dieser vor allem aristotelischen Idee
von der Nachahmung der Natur hatte schon das ausgehende Mittelalter gebrochen,64

klar verkörpert in Cusanus’ Figur des Löffelschnitzers.65 »Daß es überhaupt Gegen-
stände geben kann, die vorher in der Natur noch nicht da waren, setzt voraus, daß
der Mensch ›Ideen‹ nicht nur als Derivate metaphysischer oder physischer Gegeben-
heiten besitzt, sondern sie authentisch hervorbringen kann. Uns ist geläufig, den
Ausdruck ›Idee‹ für den intellektuellen Einfall, für den vom Gegebenen unabhängi-
gen gedanklichen Entwurf zu gebrauchen. Aber darin steckt schon die geschichtliche
Wendung, die sich in der Begriffsgeschichte von ›Idee‹ vollzogen hatte.«66 Anders
gesagt: Platons Ideen waren nicht patentierbar.

Bleibt dieses Beispiel noch klar im Bereich der Geistesgeschichte, springt das
nächste in einen ganz anderen Bedingungszusammenhang. Es beginnt mit einer un-
erwarteten Referenz an einen Autor, der bei Blumenberg sonst fast nie eine Rolle
spielt: an Karl Marx.67 Es ist hier sogar von dem »unverkennbaren und bleibenden
Ertrag für die Geistesgeschichte der Technik […], der im Kapital von Karl Marx
enthalten ist«,68 die Rede.

»Marx hat das Axiom, die zunehmende Technisierung der Industriegesellschaft sei nichts
anderes als das Resultat der Summierung jener erfinderischen Einzelleistungen (als da-
tierbarer Ereignisse), in der Wendung gegen den Idealismus entschlossen umgekehrt. In

64 Hier knüpft Blumenberg an seinen Aufsatz »›Nachahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte der
Idee des schöpferischen Menschen«, in: Studium Generale 5 (1957), Heft 5, S. 266–283 an und
erweitert den Gedankengang.

65 Dieses Motiv ist eines von Blumenbergs Standardbeispielen, das außer in »Nachahmung der
Natur« auch schon wichtig ist in seiner Einleitung zu Nikolaus von Cues: Die Kunst der Ver-
mutung, Bremen 1957, S. 57–59, 232–234, und dann natürlich im vierten Teil der Legitimität
der Neuzeit, Frankfurt am Main 1966, S. 506ff., 1980, S. 620ff.

66 Blumenberg: »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte der Technik«, in: Schriften
zur Technik, a.a.O., S. 240, siehe dazu auch schon »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesge-
schichte der Technik zu schreiben«, ebd., S. 206–208.

67 Siehe hierzu auch schon Oliver Müller: »Blumenberg liest eine Fußnote von Marx. Zur Metho-
dik einer ›kritischen Geschichte der Technologie‹«, in: Borck (Hg.): Blumenberg beobachtet,
a.a.O., S. 47–63, den Bezug zu Marx stellt auch schon Müller: »Technik«, in: Buch (Hg.): Blu-
menberg lesen, a.a.O., S. 333ff. heraus.

68 Blumenberg: »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte der Technik«, in: Schriften
zur Technik, a.a.O., S. 243.

306

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Kapitel ›Maschinerie und große Industrie‹ hat er die Mechanisierung der Produktion
als die in Erfindungen umgesetzte Konsequenz aus der Arbeitsstruktur der frühindustriel-
len Manufaktur dargestellt, nämlich: ihrer Zerlegung der ursprünglich handwerklichen
Herstellung einer Ware in ihre elementaren Arbeitsvorgänge. An der Arbeitsteilung sei
die Möglichkeit der Mechanisierung eines Produktionsvorganges erst ablesbar geworden;
die Übersetzung der elementaren Komplexion in den mechanisierten Vorgang habe sich
dadurch gleichsam zwingend angeboten. Erfindungen lagen nicht, wie man zu sagen
pflegt, in der Luft, sondern waren im Arbeitsprozeß präformiert.«69

Was Blumenberg an diesem Gedanken besonders hervorhebt, ist, dass er die her-
kömmliche Form der ›Handlungstheorie‹ zurückdrängt. ›Handlungstheorie‹ meint
für Blumenberg nicht, was man heute in der Philosophie, vor allem der analytischen,
darunter versteht. Gemeint sind also keine Theorien über Handlungen, sondern
Theorien, die Handlungen auslösen, keine metatheoretischen Reflexionen, sondern
innertheoretische Kausalfaktoren, die man auch einfach als komplexe Ideen bezeich-
nen könnte. Darauf hätten sich bisher viele geistesgeschichtliche Erklärungen der
Technik beschränkt. Das Beispiel, das Marx nun anführt, rücke aber statt Theorien
Zustände als Erklärungsfaktoren ein. Das ist die Umkehrungsfigur, die die idealisti-
schen Erklärungsmodelle vom Kopf auf die Füße stellt und die damit auch die Tradi-
tion einer rein chronistischen Geschichtsschreibung sprengt. Hier erscheint wenig-
stens die Möglichkeit, »daß Handlungstheorien ihrerseits nur Ausdruck und Folge
vorgegebener Verhältnisse waren, daß sie allenfalls die in den Zuständen gelegenen
Notwendigkeiten des Handelns aufgenommen, entfaltet und systematisiert hatten
und dadurch Ereignisse vielleicht vorbereiten und beschleunigt herbeizuführen,
nicht aber primär zu motivieren vermochten.«70

So sehr Blumenberg die Möglichkeit dieser Umkehrung honoriert, so sehr miss-
traut er ihr auch, wenn sie den Anschein macht, sich als einzige Erklärungsform ver-
absolutieren zu wollen. Hier gerät sie ihm unter Ideologieverdacht: Die Umkehrung
wird insgesamt zu einer dogmatischen Vorentscheidung, die den pluralistischen An-
satz verhindert. Das zeigt sich spätestens dann, wenn Marx die Bedeutung von Ma-
schinen in der Manufakturperiode eher marginalisiert und sie als Folge dieser verän-
derten Arbeitsteilung generell auffasst. Diese Art von Dogmatismus, den Blumen-
berg in der Marx’schen Umkehrung kritisiert, erläutert er an noch einem anderen
Beispiel: Der ökonomistischen Erklärung der Entstehung von Wolkenkratzern aus
der Notwendigkeit, der zunehmenden Bodenknappheit zu begegnen, hält er entge-
gen, diesen Mangel an Baugrund habe es in Chicago, wo die ersten Hochhäuser ent-
standen seien, gar nicht gegeben. Entscheidend sei vielmehr gewesen, dass zuvor ein
anderes, nämlich ein selbst technisches Problem gelöst worden sei: die Bewältigung
des Vertikalverkehrs, das heißt die Möglichkeit, große Lasten und eine Vielzahl von

69 Ebd., S. 243f.
70 Ebd., S. 244.

307

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen mit Hilfe von Aufzügen mühelos in große Höhen transportieren zu kön-
nen. Entwickelt wurden solche Lifte aber zunächst aus ganz unökonomischen Grün-
den: um einen Luxus- und Spieltrieb zu befriedigen, als Attraktion des Fremdenver-
kehrs. Solche Attraktion, wie sie z.B. in Hotels zu finden waren, können »einen zu-
meist rein deklamatorischen Komfort anbieten«.71

Interessant ist nun die Struktur dieser Argumentation: Um eine ökonomistische
Verkürzung der Technikgeschichte zurückzuweisen, argumentiert sich Blumenberg
immer weiter aus der Geistesgeschichte hinaus. Mit dem Aufzug als sine qua non
des modernen Städtebaus bestreitet er zwar wirtschaftliche oder soziale Faktoren –
nur aber um nun immanent technische als Begründungsfigur einzusetzen.72 Dieser
Weg in eine vielleicht sogar medienwissenschaftlich argumentierende Technikge-
schichte bleibt allerdings die Ausnahme. Als wollte er sich selbst zur Ordnung rufen,
springt der Text im Fortgang etwas unvermittelt zum »Primat der Rationalisie-
rung«73 und kommt damit wieder auf geistesgeschichtliches Terrain zurück. Denn
im Weiteren weist Blumenberg darauf hin, dass Maschinen lange Zeit, bevor sie in
der Produktion von Waren eingesetzt wurden, in Gestalt der Rechenmaschine für
Philosophen und Mathematiker reine Demonstrationsmittel im Rahmen ihrer Theori-
en gewesen seien:

»Diese Maschine ist ein Argument, kein Instrument – oder nur sekundär ein solches. Es
war also nicht der Nutzeffekt, Rechenoperationen mechanisch zu erleichtern, sondern die
Absicht, das Modell für die Erklärung dieser Operationen zu liefern, was den Konstrukti-
onswillen motivierte.«74

Gegen Ende des Vortrags schlägt Blumenberg dann schließlich noch kurz ein Motiv
an, das auch schon im Konzept des Vortrags über »Automation« aufschien, vor al-
lem aber auf seine Arbeiten in den achtziger Jahren vorausweist: den durch Technik
veränderten Zeitbezug. Da die Lebenszeit jedes Menschen kaum veränderbar ist,
kann man nur das in ihr Machbare intensivieren: Will der Einzelne »mehr an Leis-
tung und Genuß, an Selbstdarstellung und Lebensfülle, so muß er die Realisierung
seiner Möglichkeiten in dieser vorgegebenen Zeit beschleunigen. Direkt oder indi-
rekt ist diese Steigerung von Geschwindigkeiten die einheitliche Wurzel aller techni-
schen Antriebe des Menschen.«75 Das ist nach der bis zu diesem Punkt im Text sehr
kleinteiligen historischen Diskussion von Eigentumsideen, Wolkenkratzern, Aufzü-
gen und Rechenmaschinen eine sehr allgemein und groß angelegte These, von der
Blumenberg selbst weiß, dass sie seine bisherige Argumentation über sich hinaus-
treibt:

71 Ebd., S. 246.
72 Ebd., S. 245–247.
73 Ebd., S. 247 (Herv. im Original).
74 Ebd., S. 247.
75 Ebd., S. 250f.

308

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mit der Frage nach dem Verhältnis von Technisierung und Zeitstruktur wird eine Grenze
berührt, an der eine Geistesgeschichte der Technik für ihre Problemstellungen isoliert
nicht mehr aufkommen kann. Aber gerade hier wird sich die Spezialisierung der Ge-
schichtswissenschaft durch die Konvergenz der je spezifischen Grenzbegriffe und
Grenzprobleme auf neue übergreifende Fragestellungen hin positiv auswirken können.«76

Warum ausgerechnet die Spezialisierung der Geschichtswissenschaft hier heilsam
werden soll, bleibt im Weiteren allerdings ebenso im Dunklen, wie eine Antwort auf
die Frage ausbleibt, welche Disziplin eigentlich die Geistesgeschichte der Technik
jenseits der überschrittenen Grenze ersetzen oder zumindest unterstützen soll. Statt-
dessen zieht Blumenberg ein allgemeines Fazit, in dem er nur noch einmal mehr den
»Pluralismus der Axiome«77 beschwört, auch wenn das enttäuschend erscheinen
möge – und wie historischer Skeptizismus. Das sei aber akzeptabel, wenn damit
»ideologische Determinanten«78 verhindert werden könnten. Diese stete Beschwö-
rung des wissenschaftlich unvoreingenommenen Arbeitens als Mittel gegen ideolo-
gische Vereinnahmungen wandert in dem drei Jahre später auf dem Kongress des
VDI gehaltenen Vortrag sogar in den Titel ein: »Dogmatische und rationale Analyse
von Motivationen des technischen Fortschritts«79 und verweist deutlich auf die wis-
senschaftspolitischen Auseinandersetzungen jener Jahre.

Verblüffender ist aber, dass Blumenberg seinen Freiburger Vortrag nicht mit dem
Fazit schließt, sondern noch eine Art Epilog anfügt. In diesem Epilog scheint alles,
was bisher gesagt wurde, relativiert zu werden, denn nun gibt Blumenberg zu beden-
ken, dass seine Überlegungen sich im Wesentlichen auf die formativen Jahrhunderte
der technischen Welt beschränken und dass stattdessen »mit der Annäherung an die
Gegenwart«80 äußere Faktoren zurücktreten würden und sich dafür die immanente
Logik verdichte. Sprich: Die Eigenlogik wissenschaftlicher und technischer Ent-
wicklungen nehme zu und werde wohl bestimmend. Ähnliches hatte er schon in sei-
nem Aufsatz »Weltbilder und Weltmodelle« für die Wissenschaften angedeutet.81

Nun gibt es offensichtlich auch für die Geschichte der Technik eine Art ursprüngli-
che Akkumulation, der eine Abkapselung einzelner soziale Systeme im Luh-
mann’schen Sinne folgt. Spätestens wohl seit dem 19. Jahrhundert wäre die von Blu-
menberg verfochtene Geistesgeschichte der Technik durch eine andere Form histo-
rischer Rekonstruktion zu ersetzen.

76 Ebd., S. 251.
77 Ebd. (Herv. im Original).
78 Ebd., S. 252 (Herv. im Original).
79 Blumenberg: »Dogmatische und rationale Analyse«, in: Schriften zur Technik, a.a.O., S. 258–

278. Den konkreten Kontext des Freiburger Historikertages hat Müller: »Technik«, in: Buch
(Hg.): Blumenberg lesen, a.a.O., S. 329ff. sehr erhellend rekonstruiert.

80 Blumenberg: »Methodologische Probleme«, in: Schriften zur Technik, a.a.O., S. 252.
81 Vgl. Hans Blumenberg: »Weltbilder und Weltmodelle«, in: Nachrichten der Giessener Hoch-

schulgesellschaft 30 (1961), S. 67–75, jetzt auch in Schriften zur Technik, a.a.O., S. 126–137.

309

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwenk in die Anthropologie

Man kann sich nun fragen, ob es Zufall ist, dass Blumenberg alle drei Vorträge zur
problematischen Konstitution einer Geistesgeschichte der Technik nie drucken ließ.
Zumindest für den letzten gab es immerhin den Wunsch der Herausgeber, ihn in die
Dokumentation der Ludwigshafener Tagung mit aufzunehmen. Blumenberg lehnte
das aber ab, offiziell mit der Begründung, dass er im Jahr darauf einen Band mit ei-
genen Beiträgen zur Technik plane.82 Ein Jahr nach der Ablehnung bekräftigte er
diesen Entschluss noch einmal und begründet das Nicht-Erscheinen des annoncier-
ten Bandes damit, dass zur Abrundung der Aufsatzsammlung bisher noch »ein we-
sentliches Stück mit dem Titel ›Zeitgewinn als zentrale technische Kategorie‹«83

fehle. Wie wir wissen, ist dieser Band nie erschienen. Blumenbergs Interesse wandte
sich stattdessen anderen Themen zu.

In »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«
meint er selbst: »Das historische Interesse an der Technik steht immer in Konkur-
renz mit einem anderen Aspekt, den ich einmal als den anthropologischen bezeich-
nen will.«84 Dieser anthropologische Aspekt wird in den folgenden Jahren bei Blu-
menberg die Konkurrenz gewinnen. Während er seine große Studie zur Genesis der
kopernikanischen Welt natürlich noch abgeschlossen und die Arbeit an der zur Theo-
rie der Unbegrifflichkeit ausgewachsenen Metaphorologie sogar wieder intensiviert
hat,85 kommt die Geistesgeschichte der Technik im engeren Sinn zum Erliegen. Das
Verhältnis von Zeitgewinn und Technik, das Blumenberg ursprünglich als abschlie-
ßenden Baustein einer Geistesgeschichte der Technik ausarbeiten wollte und von
dem es schon in seinem Freiburger Vortrag heißt, dass er jene Geistesgeschichte
überschreiten würde, wächst sich in den folgenden Jahren zu einem eigenen Buch
aus. In Lebenszeit und Weltzeit ist Zeitgewinn aber weniger eine zentrale technische
Kategorie als vielmehr eine genuin anthropologische.

82 Vgl. Hans Blumenberg: Brief an Gert von Kortzfleisch, 22.3.1971 (DLA Marbach, A: Blumen-
berg).

83 Hans Blumenberg: Brief an Alois Huning, 22.1.1972 (DLA Marbach, A: Blumenberg), vgl. nä-
her dazu den Kommentar von Goslar und Voller: »Geistesgeschichte der Technik«, in: Zeit-
schrift für Kulturphilosophie 7, a.a.O., S. 424f.

84 Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«, in:
Schriften zur Technik, a.a.O., S. 219.

85 Vgl. dazu Rüdiger Zill: »Nackte Wahrheiten. Zur Metaphorologie der Theorie der Unbegriff-
lichkeit bei Hans Blumenberg«, in: Wolfgang Müller-Funk und Matthias Schmidt (Hg.): Blu-
menbergs Schreibweisen. Methodische und kulturanalytische Perspektiven im Ausgang von
Hans Blumenberg, Paderborn (im Erscheinen).

310

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blumenbergs neue Beschäftigung mit der Anthropologie deutet sich in den sech-
ziger Jahren schon im Umfeld seiner Beiträge für die Forschungsgruppe »Poetik und
Hermeneutik« an.86 Blumenberg liest seit dem Ende der sechziger Jahre verstärkt
anthropologische Autoren wie Paul Alsberg, Helmuth Plessner, Arnold Gehlen und
Rudolf Bilz. 1971 erscheint sein zentraler Aufsatz »Anthropologische Annäherung
an die Aktualität der Rhetorik«, allerdings zunächst nur auf Italienisch,87 und die
siebziger Jahre sind geprägt von regelmäßig wiederkehrenden Vorlesungen zur Phi-
losophischen Anthropologie,88 die sich dann in einem langen Manuskript materiali-
sieren, das jedoch erst postum unter dem Titel Beschreibung des Menschen veröf-
fentlicht worden ist.89

Dieser Schwenk in die Anthropologie ist besonders bemerkenswert, wenn man
bedenkt, dass anthropologische Ansätze am Anfang seiner Auseinandersetzung mit
einer Geistesgeschichte der Technik gerade einer der beiden Gegner waren, die Blu-
menberg mit seinem Ansatz überwinden wollte. Warum er keine der anderen Optio-
nen, die er im Freiburger Vortrag angedeutet hat, weiterentwickelt, sondern sich
stattdessen immer weiter in die Anthropologie hineinbewegt, darüber kann man na-
türlich nur spekulieren. So lässt sich vermuten, dass dazu beigetragen haben mag,
dass die wirtschafts- und sozialgeschichtlichen Ansätze politisch konnotiert und vor
allem von einer tatsächlichen oder auch nur vermeintlichen Linken besetzt waren,
gegen die Blumenberg eine geradezu affektive Abwehr entwickelte.90 Andererseits
hätte sich Blumenberg, wenn er diesem Ansatz weiter nachgegangen wäre, auf ein
Gebiet vorarbeiten müssen, dem seine ursprünglichen Interessen und Kompetenzen
nicht entsprochen haben. Eine im engeren Sinne geistesgeschichtliche Technikhisto-
rie mag ihm ausgereizt erschienen sein, weil sie sich am Ende doch nur auf die Epo-
chenwende zwischen Mittelalter und Neuzeit erstrecken kann. Der Schwenk in die
Anthropologie ist aber ein Ausweichen ins Allgemeine, bei dem vieles dem Bedürf-
nis nach einer actio per distans zuzurechnen ist. Der Begriff der actio per distans,
der in Beschreibung des Menschen zentral wird, privilegiert metahistorische Großer-

86 Vgl. dazu auch Petra Boden: »Geschichtsphilosophie vs. philosophische Anthropologie. Ästhe-
tisches Denken in der Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik«, in: Britta Herrmann (Hg.):
Anthropologie und Ästhetik, Paderborn (im Erscheinen).

87 Vgl. Hans Blumenberg: »Approccio antropologico all‘attualità della retorica«, in: II Verri. Ri-
vista di Letteratura 35 (1971), Heft 6, S. 49–72 (übersetzt von Vincenzo Orlando), dt. erschie-
nen in: Hans Blumenberg: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, S. 104–136.

88 So in den Wintersemestern 1969/70, 1973/74, 1976/77, später unter dem Titel »Möglichkeit
einer phänomenologischen Anthropologie«: SS 1978, WS 1978/79, SS 1980, WS 1980/81. Zu-
vor las er nur einmal, nämlich im Wintersemester 1963/64, über »Elemente einer philosophi-
schen Anthropologie«.

89 Vgl. Hans Blumenberg: Beschreibung des Menschen, hrsg. von Manfred Sommer, Frankfurt
am Main 2006.

90 Das ließe sich u.a. an einer genaueren Analyse des zunächst bei »Poetik und Hermeneutik« ge-
führten Streits um die Thales-Anekdote zeigen, siehe dazu vorläufig Rüdiger Zill: »Anekdote«,
in: Buch (Hg.): Blumenberg lesen, a.a.O., S. 26–42.

311

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärungen. Was in diesem Begriff gemeint ist, symbolisiert sich ebenso im Steinwurf
wie in seiner Übertragung in den Bereich der Theorie, im Begriff, und nicht länger
in komplexen technischen Mechanismen wie dem Fahrstuhl. Actio per distans ist
keine körperliche Überwindung von Distanzen, sondern eine, bei der diese Distan-
zen physisch gerade auch gewahrt werden können. Zudem verschieben sich die Ge-
wichte: Der Kampf gegen den Absolutismus des christlichen Schöpfergottes weicht
dem gegen den Absolutismus der Wirklichkeit. Die Arbeit am Mythos, 1971 im Rah-
men von »Poetik und Hermeneutik« begonnen, nimmt nun einen immer wichtiger
werdenden Platz ein.

Die Erklärungskraft von anthropologischen Großkategorien bleibt allerdings me-
taphorisch. Das mag man enttäuschend finden. Wer aber Blumenbergs Prämisse ak-
zeptiert, dass absolute Metaphern ein zentrales Mittel menschlichen Selbst- und
Weltverhältnisses sind, muss das nur konsequent finden. Die Beschreibung des Men-
schen ist narrative Philosophie im Gestus absoluter Metaphorik.

Konkrete technische Fragen und Ereignisse tauchen dann allenfalls in den späten
Fragmenten wieder auf. Teilweise sind diese Glossen in der Frankfurter Allgemei-
nen Zeitung, der Neuen Zürcher Zeitung oder in Akzente erschienen, in noch größe-
rer Zahl liegen sie aber als »Unerlaubte Fragmente« im Nachlass. Damit werden sie
aber ein Thema unter anderem in seinem Umwege feiernden Spiel der ›Nachdenk-
lichkeit‹: Zeitgewinn ist hier, wie schon in dem frühen Vortrag zur »Automation« et-
was, zu dem man die Technik braucht, um sich dann dem Luxus eines nicht rationa-
lisierten Zeitvertreibs hingeben zu können.91

Die Technik ist zweifellos eines von Hans Blumenbergs ›Lebensthemen‹. Dabei
gibt es viele Motive, die ihn auch im Detail lebenslang beschäftigt haben, wie zum
Beispiel die Eismeerfahrt von Fridtjof Nansen. Dessen Bericht In Nacht und Eis, den
Hans Blumenberg schon als Neunjähriger gelesen hat, 92 enthält Episoden, die in
mehreren Büchern des erwachsenen Philosophen wiedererscheinen – bis hin zu
einem der letzten Feuilletons: »Vorstoß ins Schweigen«.93 Immer wieder geht es
auch um Zeitgewinn. Als Nansen zum Beispiel meinte, er könne den Nordpol mit
seinem Schiff »Fram« durch die von ihm angenommene Meeresdrift erreichen, da-
bei aber drei Jahre lang im Eis eingefroren und zur Muße verurteilt war, wollte sein
schwedischer Kollege Salomon August Andrée ihm mit überlegener Technik, einem
Wasserstoff-Ballon, zuvorkommen. Was als Zeitgewinn geplant war, endete für An-
drée tödlich, »während Nansen Schiff und Mannschaft heimbrachte, freilich ohne

91 Vgl. dazu Rüdiger Zill: »Auch eine Kritik der reinen Rationalität. Hans Blumenbergs Anti-Me-
thodologie«, in: Michael Heidgen, Matthias Koch und Christian Köhler (Hg.): Permanentes
Provisorium. Hans Blumenbergs Umwege, Paderborn 2015, S. 53–74.

92 Der Titel erscheint als allererster in Blumenbergs Leseliste, wobei die Liste selbst erst 1942
beginnt und einige zuvor gelesene Bücher nur summarisch auflistet.

93 Vgl. Hans Blumenberg: »Vorstoss ins ewige Schweigen. Ein Jahrhundert nach der Ausfahrt der
›Fram‹«, in: Neue Zürcher Zeitung, 24.12.1993, S. 53f.

312

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Pol zu erreichen«.94 Aber er brachte auch noch etwas ganz anderes von dieser
Fahrt mit heim: seine Erlebnisse, die er niederschrieb und die der Stoff wurden für
die umwegigen Reflexionen eines Philosophen.95

94 Hans Blumenberg: Die Vollzähligkeit der Sterne, Frankfurt am Main 1997, S. 293f.
95 Für die freundliche Erlaubnis aus Hans Blumenbergs unveröffentlichtem Nachlass zu zitieren,

danke ich Bettina Blumenberg und dem Deutschen Literaturarchiv Marbach herzlich.

313

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277677-291 - am 17.01.2026, 21:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277677-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

