Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Unabgeschlossenheit, die zu einer Resonanz herausfordert, denn es
konnen von den Betrachtern durchaus am unteren Ende der Bild-
rollen Erginzungen oder Siegel angebracht werden.5's

»Buddhistische Kunst, namentlich in Plastik und Malerei, steht vor der pa-
radoxen Aufgabe, etwas grundsitzlich Unanschauliches in anschauliche Ge-
stalt zu fassen, wobei sie gleichzeitig die Erscheinungsformen transzendie-
ren und doch bewahren, ja mit tieferem Sinn erfiillen muss. Dies ist umso
schwerer, als das Phinomenale, obwohl es ja das Absolute reprisentiert und
manifestiert, doch als wesenlos gilt und jede Form also im letzten Grunde
uneigentlich ist. Form [...] muss, besonders nach ostasiatischer Anschau-
ung, so beschaffen sein, dass sie bis zum Jenseits aller Unterscheidungen
aufsteigt, sie muss [...] sich gleichsam von dem metaphysischen Grunde
umgreifen lassen und >offenc<bleiben. [...] Die Form — vor allem in religigser
Kunst — [...] kommt ihrem Wesen und Sinne nach aus dem Formlosen und
kehrt zu ihm zuriick, zum Indeterminierbaren, zur Leere, in der freilich alle
Form begriindet ist.«®"

Das eingangs von Nishida erwihnte »Nichts« ist also nicht nichts.
Eine »Asthetik der Leere« — so auch in der japanischen Innenarchi-
tektur — meint die Absenz von gegenstindlich Seiendem, die man in
der Vorstellung anstreben soll. Denn das Leerwerden ist eine Vor-
iibung auf dem Weg zur eigentlichen vollkommenen Wirklichkeit,
in der man in einer hgheren kosmischen Einheit aufgehen kann.

2.5. Erstes Zwischenfazit

»Ich bin Hindu, Moslem, Christ und Jude« soll der berithmteste Hin-
du aller Zeiten, Mahatma Gandhi, gesagt haben,52° der 1947 mit ge-
waltlosem Widerstand die Macht der englischen Kolonialherren bre-
chen konnte und Indiens Weg in die Unabhingigkeit ermdglichte.
Gandhi hielt wie Martin Buber die christliche Bergpredigt fiir einen
der wichtigen Texte der Menschheit. Man mag aus »westlicher« oder
islamischer Sicht von solchem Synkretismus befremdet sein (obwohl
auch der islamische Sufismus mit seiner Liebesethik tolerant gegen-
tiber allen Religionen war und daher der Orthodoxie immer schon

818 Obert, a.a. 0., S. 85.

819 Seckel, Buddhistische Kunst Ostasiens, S. 182.

820 Weshalb fehlt der Buddhismus? Weil Buddha aus Hindu-Sicht auch Hindu war,
oder weil es im Buddhismus keinen Personbegriff bzw. keine Vorstellung von Seele
gibt?

286

- am 26.01.2026, 21:52:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstes Zwischenfazit

suspekt). Doch es handelt sich hier nicht um eine Religion des kleins-
ten gemeinsamen Nenners, die alle Unterschiede wegleugnet oder
nivelliert. Denn gerade der Hinduismus ist aufgrund seiner grund-
sitzlichen Pluralitit pridestiniert, Unterschiede gelten zu lassen und
Anderes als Bereicherung zu sehen, und trotzdem durch die Unter-
schiede hindurch, die nicht als andersartig und als Gefahr abgewehrt
werden miissen, das zugrundeliegende Eine im Auge zu behalten. Es
mag mitspielen, dass in der buddhistischen Logik Gegensitze nicht
als kontradiktorisch im Sinne der aristotelischen Logik, sondern als
komplementir gesehen werden.®?! Vor diesem Hintergrund ist auch
die sog. Ramakrishna-Mission des Neohinduismus zu sehen, denn
Shri Ramakrishna (1836-1886) war die erste geistige Autoritit der
Neugzeit, die die innere Einheit aller offenbarten und orthodoxen Re-
ligionen lehrte. Er hatte nicht nur die jeweiligen Heiligen Schriften
studiert, sondern soll auch eine unmittelbare Erfahrung des Christen-
tums und des Islam gehabt haben. Und auch Cusanus hatte von
einem Zusammenfall der Gegensitze in einem jenseitigen Unend-
lichen, in Gott, gesprochen und von einer Religion »in rituum diver-
sitate«.

In der Tat habe ich gezeigt, dass die grofSen Religionen neben
gravierenden Unterschieden auch viele frappierende Gemeinsamkei-
ten aufweisen, Uberschneidungen, die uns das Verstehen erleichtern,
weil die »anderen« Religionen sich nicht als total fremd erwiesen
haben.

Schépfungsmythen, Heilserwartung und Hoffnung auf Er-
losung, Vorstellungen von Transzendenz und Immanenz in unter-
schiedlicher Ausprigung, Versenkung in Gebet bzw. Meditation und
vor allem die sich oft so dhnliche Mystik der Religionen, verbunden
mit Ziigen negativer Theologie, das sind Gemeinsamkeiten, die sich
in unterschiedlicher Akzentuierung iiberall wiederfinden lassen. Ge-
rade fiir die Mystik konnte ich zeigen, dass die groflen abrahami-
tischen Religionen sich in dieser Frage auch untereinander beeinflusst
haben, und auch die Ahnlichkeit des Sufismus mit der Advaita-Ve-
danta und der taoistischen Mystik ist bemerkenswert.?? Ich konnte

81 ygl. Miinnix, Kontradiktion und Komplementaritit. Ist »die« Logik universal? In:
Bickmann/Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis
und Dogmatik, S. 265-280.

82 Jzutsu stellt sogar in einer vergleichenden Analyse unglaubliche Ahnlichkeiten
zwischen Sufismus (bei Ibn Arabi) und Taoismus (bei Lao-Tse und Tschuang-Tse)
fest, sogar im Bereich der Existenz des Absoluten, wo Ibn Arabi sogar von »Atmen«

287

- am 26.01.2026, 21:52:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

auch zeigen, dass die Stromungen negativer Theologie unterschied-
lich stark ausgepragt sind: Wahrend sie im Judentum und Islam vor-
herrschend sind und zu Bilderverboten bzw. auch zu Umgehungs-
techniken gefiihrt haben, sind sie im Christentum — nicht nur wegen
seiner Abkunft aus dem Judentum — durchaus immer schon umstrit-
ten gewesen, weshalb es heute Bildlosigkeit, Bildscheu und - in ge-
ringen Maf8en — Bilderverehrung nebeneinander gibt. Die pauschalen
Klischees vom bildervergotzenden und daher heidnischen »Westen«
sind also eher unangebracht. Und auch im Buddhismus gibt es bei
genauerem Hinsehen keineswegs Anbetung von Buddha-Abbildern:
Die Bildnisse miissen in ihrer Zeichenfunktion gesehen werden und
verweisen auf die in jedem Menschen angelegte Buddha-Natur, und
damit auf ein Jenseits von Bild und Sprache. Und das ist tatséchlich
meist auch im bilderfreundlichen Hinduismus der Fall, denn iiber
jedes Bild, das als Verkdrperung eines Gottes verehrt wird, kann
man das dahinterstehende eine kosmische Urprinzip verehren, das
die Inkarnationen des Gottlichen in Gang gesetzt hat. Stoddarts Klas-
sifikation religioser Kulturen als »ikonodul« bzw. »anikonisch« greift
also bei weitem zu kurz. Denn es gibt schon innerhalb der jeweiligen
Religionen oft grofSe Bandbreiten und Verschiedenheiten im Umgang
mit Bildern und den Zeichen, die sie ersetzen sollen; und nicht selten
haben die Bildnisse auch Zeichenfunktion.

Was genau ist im Bild présent, und wie? Und was genau bedeu-
ten Zeichen? Erlauben sie Zugang zu einer Sinndimension, die uns
sonst verschlossen wire, oder versperren sie uns bewusst etwas, das
unerreichbar bleiben muss? Diese im Hintergrund stehenden Fragen
sind auch von Bedeutung fiir den philosophischen Bilderstreit um
Semiotik und/oder Phinomenologie, um Absenz oder Prisenz.

Die Analyse hat auch gezeigt, dass »unser« meist zweidimensio-
naler Zeichenbegriff zu kurz greifen kann: Auf dem Hintergrund der
(statischen) platonischen Zweiweltentheorie und den seit dem Hoh-
lengleichnis paradigmatischen optischen Metaphern fiir Denk- und
Erkenntnisprozesse hat sich ein Primat des Sehsinns fiir unsere Na-
turverhiltnisse und unsere Naturerkenntnis entwickelt, den wir so in
anderen Kulturen nicht voraussetzen konnen. Wir »sehen« uns als
Subjekte Erkenntnisobjekten gegeniiber und haben einen aktiven

spricht. S. etwa S. 487 ff das Kapitel »The Self-Evolvement of Existence«. (S. 488:
»The creative drive of Existence gushes forth out of the depth of Absolute. This is
the phenomenon which Ibn Arabi calls the sbreath of the Mercifulc.«)

288

- am 26.01.2026, 21:52:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstes Zwischenfazit

Blick entwickelt, der in Bildern mit zentralperspektivischen Darstel-
lungen genau diese Art des Sehens imitieren wollte. Genau diese Art
des aktiven Sehens aber galt im Islam als suspekt. Hier hat sich nach
heftigen philosophischen Auseinandersetzungen keine Optik des
Blicks, sondern eine des Lichts entwickelt,32*> denn man muss sich
vom gottlichen Licht erfiillen lassen, wozu Plotins Lichtmetaphysik
und sein Emanationsgedanke beigetragen haben.

Es wird nun auch deutlich, weshalb postmoderne Denker in der
Nachfolge Heideggers, der einem »Vernehmen des Seins« das Wort
redet, eine Abkehr vom Visualprimat nach westlicher Vorstellung
fordern.

Denn mit dem Paradigma der Pluralitit muss man offen fiir an-
dere kulturelle Prigungen auch im Bereich der Sinneswahrnehmun-
gen werden und sich um Verstehen des Andersartigen bemiihen.
Doch wie wir sahen, kann es auch und schon im Bereich des Sehens
unterschiedliche kulturelle Prigungen geben, deren Kenntnis fiir
besseres Verstehen unerlasslich ist.

Ich hatte bereits an anderer Stelle in Bezug auf eine postmoderne
»Aisthesis als Moral der Sinne« gezeigt, dass eine vertikale und hori-
zontale Dekonstruktion der sog. »Fiinfsinne« zutage bringt, dass es
nicht nur historische, sondern auch kulturelle Normierungen von
Wahrnehmung gibt.® Allerdings geht Welsch, wie man sehen konn-
te, mit seiner Forderung nach einer »Kultur des Horens« und seiner
(guten) vergleichenden Analyse von Gesichts- und Gehorsinn (u.a.
stellt er Gegenstands- gegen Sozialorientierung) nicht weit genug.
(In frithen vedischen und ayurvedischen Schriften wird z.B. beson-
ders der Geschmackssinn analysiert.®¢) Offensichtlich ist, dass sich
das Judentum durch das Bilderverbot zu einer Kultur des Horens ent-
wickelt hat und eine ganze Symbolkultur ersann, um der zutiefst
heidnischen Vorstellung von Realprisenz des Abgebildeten im Bild
zu entgehen. Und bewegt man sich gar in den Bereich des prozess-
haften chinesischen Denkens, so wird klar, dass die Rede von Abbild
und Urbild, bzw. vom Zeichen als Hinweis auf ein wie auch immer
geartetes Urbild kaum Sinn macht, denn es geht mit dem Paradigma
des Atmens und propriozeptiven, eigenkdrperlichen Wahrnehmun-

83 In diesem Punkt folge ich Belting, Florenz und Bagdad, a.a.O.

82t 5. Heidegger, Holzwege, S. 33 und Welsch, Grenzginge der Asthetik, S. 231-259.
825 Miinnix, Zum Ethos der Pluralitdt, S. 210-213.

826 Tiitte, Geschichte der Sinne von der Antike bis zum Cyberspace, S. 33.

289

- am 26.01.2026, 21:52:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

gen um ein Sich-Einschwingen in rhythmische Naturprozesse, in die
man sich auch mit der Produktion von Bildern stellte. Auch hier steht
unsere Art des Sehens und Abbildens keineswegs im Vordergrund,
denn wir denken nicht ausschliefllich in Kategorien des Wandelbaren.
Ein zweidimensionaler Zeichenbegriff ist eher statisch zu denken.

Wihrend das »westliche« Sehen Distanzierungsleistungen (von
Subjekt und Objekt) beinhaltet, ist das chinesische eher auf Einheit
gerichtet und will die Harmonie mit der prozesshaften Natur nicht
versperren, denn auch {ber sie fithrt ein Weg zur Transzendenz. Fiir
das Philosophieren iiber und mit Bildern ergeben sich hier aus den
geschilderten Zusammenhéngen mit je anderen Zugéingen zur Wirk-
lichkeit, davon bin ich {iberzeugt, Vorpragungen fiir das jeweilige
Bilddenken, die die Positionen im aktuellen philosophischen Bilder-
streit beeinflussen. Hier muss ein ganz anderes Panorama entfaltet
werden. Und von diesem ganz anderen Bilderstreit soll im folgenden
Teil die Rede sein. Auch er kann in eine Art Kulturkampf ausarten,
wie sich zeigen wird.

290

- am 26.01.2026, 21:52:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

