
Unabgeschlossenheit, die zu einer Resonanz herausfordert, denn es
können von den Betrachtern durchaus am unteren Ende der Bild-
rollen Ergänzungen oder Siegel angebracht werden.818

»Buddhistische Kunst, namentlich in Plastik und Malerei, steht vor der pa-
radoxen Aufgabe, etwas grundsätzlich Unanschauliches in anschauliche Ge-
stalt zu fassen, wobei sie gleichzeitig die Erscheinungsformen transzendie-
ren und doch bewahren, ja mit tieferem Sinn erfüllen muss. Dies ist umso
schwerer, als das Phänomenale, obwohl es ja das Absolute repräsentiert und
manifestiert, doch als wesenlos gilt und jede Form also im letzten Grunde
uneigentlich ist. Form […] muss, besonders nach ostasiatischer Anschau-
ung, so beschaffen sein, dass sie bis zum Jenseits aller Unterscheidungen
aufsteigt, sie muss […] sich gleichsam von dem metaphysischen Grunde
umgreifen lassen und ›offen‹ bleiben. […] Die Form – vor allem in religiöser
Kunst – […] kommt ihrem Wesen und Sinne nach aus dem Formlosen und
kehrt zu ihm zurück, zum Indeterminierbaren, zur Leere, in der freilich alle
Form begründet ist.«819

Das eingangs von Nishida erwähnte »Nichts« ist also nicht nichts.
Eine »Ästhetik der Leere« – so auch in der japanischen Innenarchi-
tektur – meint die Absenz von gegenständlich Seiendem, die man in
der Vorstellung anstreben soll. Denn das Leerwerden ist eine Vor-
übung auf dem Weg zur eigentlichen vollkommenen Wirklichkeit,
in der man in einer höheren kosmischen Einheit aufgehen kann.

2.5. Erstes Zwischenfazit

»Ich bin Hindu, Moslem, Christ und Jude« soll der berühmteste Hin-
du aller Zeiten, Mahatma Gandhi, gesagt haben,820 der 1947 mit ge-
waltlosem Widerstand die Macht der englischen Kolonialherren bre-
chen konnte und Indiens Weg in die Unabhängigkeit ermöglichte.
Gandhi hielt wie Martin Buber die christliche Bergpredigt für einen
der wichtigen Texte der Menschheit. Man mag aus »westlicher« oder
islamischer Sicht von solchem Synkretismus befremdet sein (obwohl
auch der islamische Sufismus mit seiner Liebesethik tolerant gegen-
über allen Religionen war und daher der Orthodoxie immer schon

286

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

818 Obert, a. a.O., S. 85.
819 Seckel, Buddhistische Kunst Ostasiens, S. 182.
820 Weshalb fehlt der Buddhismus? Weil Buddha aus Hindu-Sicht auch Hindu war,
oder weil es im Buddhismus keinen Personbegriff bzw. keine Vorstellung von Seele
gibt?

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


suspekt). Doch es handelt sich hier nicht um eine Religion des kleins-
ten gemeinsamen Nenners, die alle Unterschiede wegleugnet oder
nivelliert. Denn gerade der Hinduismus ist aufgrund seiner grund-
sätzlichen Pluralität prädestiniert, Unterschiede gelten zu lassen und
Anderes als Bereicherung zu sehen, und trotzdem durch die Unter-
schiede hindurch, die nicht als andersartig und als Gefahr abgewehrt
werden müssen, das zugrundeliegende Eine im Auge zu behalten. Es
mag mitspielen, dass in der buddhistischen Logik Gegensätze nicht
als kontradiktorisch im Sinne der aristotelischen Logik, sondern als
komplementär gesehen werden.821 Vor diesem Hintergrund ist auch
die sog. Ramakrishna-Mission des Neohinduismus zu sehen, denn
Shrî Râmakrishna (1836–1886) war die erste geistige Autorität der
Neuzeit, die die innere Einheit aller offenbarten und orthodoxen Re-
ligionen lehrte. Er hatte nicht nur die jeweiligen Heiligen Schriften
studiert, sondern soll auch eine unmittelbare Erfahrung des Christen-
tums und des Islam gehabt haben. Und auch Cusanus hatte von
einem Zusammenfall der Gegensätze in einem jenseitigen Unend-
lichen, in Gott, gesprochen und von einer Religion »in rituum diver-
sitate«.

In der Tat habe ich gezeigt, dass die großen Religionen neben
gravierenden Unterschieden auch viele frappierende Gemeinsamkei-
ten aufweisen, Überschneidungen, die uns das Verstehen erleichtern,
weil die »anderen« Religionen sich nicht als total fremd erwiesen
haben.

Schöpfungsmythen, Heilserwartung und Hoffnung auf Er-
lösung, Vorstellungen von Transzendenz und Immanenz in unter-
schiedlicher Ausprägung, Versenkung in Gebet bzw. Meditation und
vor allem die sich oft so ähnliche Mystik der Religionen, verbunden
mit Zügen negativer Theologie, das sind Gemeinsamkeiten, die sich
in unterschiedlicher Akzentuierung überall wiederfinden lassen. Ge-
rade für die Mystik konnte ich zeigen, dass die großen abrahami-
tischen Religionen sich in dieser Frage auch untereinander beeinflusst
haben, und auch die Ähnlichkeit des Sufismus mit der Advaita-Ve-
danta und der taoistischen Mystik ist bemerkenswert.822 Ich konnte

287

Erstes Zwischenfazit

821 vgl. Münnix, Kontradiktion und Komplementarität. Ist »die« Logik universal? In:
Bickmann/Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis
und Dogmatik, S. 265–280.
822 Izutsu stellt sogar in einer vergleichenden Analyse unglaubliche Ähnlichkeiten
zwischen Sufismus (bei Ibn Arabi) und Taoismus (bei Lao-Tse und Tschuang-Tse)
fest, sogar im Bereich der Existenz des Absoluten, wo Ibn Arabi sogar von »Atmen«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch zeigen, dass die Strömungen negativer Theologie unterschied-
lich stark ausgeprägt sind: Während sie im Judentum und Islam vor-
herrschend sind und zu Bilderverboten bzw. auch zu Umgehungs-
techniken geführt haben, sind sie im Christentum – nicht nur wegen
seiner Abkunft aus dem Judentum – durchaus immer schon umstrit-
ten gewesen, weshalb es heute Bildlosigkeit, Bildscheu und – in ge-
ringen Maßen – Bilderverehrung nebeneinander gibt. Die pauschalen
Klischees vom bildervergötzenden und daher heidnischen »Westen«
sind also eher unangebracht. Und auch im Buddhismus gibt es bei
genauerem Hinsehen keineswegs Anbetung von Buddha-Abbildern:
Die Bildnisse müssen in ihrer Zeichenfunktion gesehen werden und
verweisen auf die in jedem Menschen angelegte Buddha-Natur, und
damit auf ein Jenseits von Bild und Sprache. Und das ist tatsächlich
meist auch im bilderfreundlichen Hinduismus der Fall, denn über
jedes Bild, das als Verkörperung eines Gottes verehrt wird, kann
man das dahinterstehende eine kosmische Urprinzip verehren, das
die Inkarnationen des Göttlichen in Gang gesetzt hat. Stoddarts Klas-
sifikation religiöser Kulturen als »ikonodul« bzw. »anikonisch« greift
also bei weitem zu kurz. Denn es gibt schon innerhalb der jeweiligen
Religionen oft große Bandbreiten und Verschiedenheiten im Umgang
mit Bildern und den Zeichen, die sie ersetzen sollen; und nicht selten
haben die Bildnisse auch Zeichenfunktion.

Was genau ist im Bild präsent, und wie? Und was genau bedeu-
ten Zeichen? Erlauben sie Zugang zu einer Sinndimension, die uns
sonst verschlossen wäre, oder versperren sie uns bewusst etwas, das
unerreichbar bleiben muss? Diese im Hintergrund stehenden Fragen
sind auch von Bedeutung für den philosophischen Bilderstreit um
Semiotik und/oder Phänomenologie, um Absenz oder Präsenz.

Die Analyse hat auch gezeigt, dass »unser« meist zweidimensio-
naler Zeichenbegriff zu kurz greifen kann: Auf dem Hintergrund der
(statischen) platonischen Zweiweltentheorie und den seit dem Höh-
lengleichnis paradigmatischen optischen Metaphern für Denk- und
Erkenntnisprozesse hat sich ein Primat des Sehsinns für unsere Na-
turverhältnisse und unsere Naturerkenntnis entwickelt, den wir so in
anderen Kulturen nicht voraussetzen können. Wir »sehen« uns als
Subjekte Erkenntnisobjekten gegenüber und haben einen aktiven

288

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

spricht. S. etwa S. 487ff das Kapitel »The Self-Evolvement of Existence«. (S. 488:
»The creative drive of Existence gushes forth out of the depth of Absolute. This is
the phenomenon which Ibn Arabi calls the ›breath of the Merciful‹.«)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blick entwickelt, der in Bildern mit zentralperspektivischen Darstel-
lungen genau diese Art des Sehens imitieren wollte. Genau diese Art
des aktiven Sehens aber galt im Islam als suspekt. Hier hat sich nach
heftigen philosophischen Auseinandersetzungen keine Optik des
Blicks, sondern eine des Lichts entwickelt,823 denn man muss sich
vom göttlichen Licht erfüllen lassen, wozu Plotins Lichtmetaphysik
und sein Emanationsgedanke beigetragen haben.

Es wird nun auch deutlich, weshalb postmoderne Denker in der
Nachfolge Heideggers, der einem »Vernehmen des Seins« das Wort
redet, eine Abkehr vom Visualprimat nach westlicher Vorstellung
fordern.824

Denn mit dem Paradigma der Pluralität muss man offen für an-
dere kulturelle Prägungen auch im Bereich der Sinneswahrnehmun-
gen werden und sich um Verstehen des Andersartigen bemühen.
Doch wie wir sahen, kann es auch und schon im Bereich des Sehens
unterschiedliche kulturelle Prägungen geben, deren Kenntnis für
besseres Verstehen unerlässlich ist.

Ich hatte bereits an anderer Stelle in Bezug auf eine postmoderne
»Aisthesis als Moral der Sinne« gezeigt, dass eine vertikale und hori-
zontale Dekonstruktion der sog. »Fünfsinne« zutage bringt, dass es
nicht nur historische, sondern auch kulturelle Normierungen von
Wahrnehmung gibt.825 Allerdings geht Welsch, wie man sehen konn-
te, mit seiner Forderung nach einer »Kultur des Hörens« und seiner
(guten) vergleichenden Analyse von Gesichts- und Gehörsinn (u. a.
stellt er Gegenstands- gegen Sozialorientierung) nicht weit genug.
(In frühen vedischen und ayurvedischen Schriften wird z.B. beson-
ders der Geschmackssinn analysiert.826) Offensichtlich ist, dass sich
das Judentum durch das Bilderverbot zu einer Kultur des Hörens ent-
wickelt hat und eine ganze Symbolkultur ersann, um der zutiefst
heidnischen Vorstellung von Realpräsenz des Abgebildeten im Bild
zu entgehen. Und bewegt man sich gar in den Bereich des prozess-
haften chinesischen Denkens, so wird klar, dass die Rede von Abbild
und Urbild, bzw. vom Zeichen als Hinweis auf ein wie auch immer
geartetes Urbild kaum Sinn macht, denn es geht mit dem Paradigma
des Atmens und propriozeptiven, eigenkörperlichen Wahrnehmun-

289

Erstes Zwischenfazit

823 In diesem Punkt folge ich Belting, Florenz und Bagdad, a. a.O.
824 s. Heidegger, Holzwege, S. 33 und Welsch, Grenzgänge der Ästhetik, S. 231–259.
825 Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 210–213.
826 Jütte, Geschichte der Sinne von der Antike bis zum Cyberspace, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen um ein Sich-Einschwingen in rhythmische Naturprozesse, in die
man sich auch mit der Produktion von Bildern stellte. Auch hier steht
unsere Art des Sehens und Abbildens keineswegs im Vordergrund,
denn wir denken nicht ausschließlich in Kategorien desWandelbaren.
Ein zweidimensionaler Zeichenbegriff ist eher statisch zu denken.

Während das »westliche« Sehen Distanzierungsleistungen (von
Subjekt und Objekt) beinhaltet, ist das chinesische eher auf Einheit
gerichtet und will die Harmonie mit der prozesshaften Natur nicht
versperren, denn auch über sie führt ein Weg zur Transzendenz. Für
das Philosophieren über und mit Bildern ergeben sich hier aus den
geschilderten Zusammenhängen mit je anderen Zugängen zur Wirk-
lichkeit, davon bin ich überzeugt, Vorprägungen für das jeweilige
Bilddenken, die die Positionen im aktuellen philosophischen Bilder-
streit beeinflussen. Hier muss ein ganz anderes Panorama entfaltet
werden. Und von diesem ganz anderen Bilderstreit soll im folgenden
Teil die Rede sein. Auch er kann in eine Art Kulturkampf ausarten,
wie sich zeigen wird.

290

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

