4. Autonomie: Immanuel Kant

Aufkldrung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiin-
digkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermagen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmiindigkeit, wenn die
Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der EntschliefSung und
des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude!
Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der
Aufklirung.

Immanuel Kant®

Gedankenexperiment zum Einstieg: Die Wahl des Schicksals

Stell dir vor, du erwachst in einem weillen Raum ohne Tiiren oder
Fenster. Vor dir liegen auf einem Tisch drei verschlossene Umschlage.
Eine Stimme erklart dir, dass du die Moglichkeit hast, den weiteren
Verlauf deines Lebens zu bestimmen — aber nur einmal. Jeder Um-
schlag enthalt eine andere Art, wie du dein Leben flihren kdnntest.
Du darfst nur einen wahlen.

Umschlag A: Das Leben der Sicherheit

In diesem Leben wird jede deiner Entscheidungen von einer hoheren
Macht getroffen, die stets dein Wohl im Blick hat. Du wirst niemals
vor schwierige Entscheidungen gestellt, nie von Zweifeln geplagt.
Alles, was geschieht, dient deinem Gluick.

Doch diese Sicherheit hat ihren Preis: Du hast keine Kontrolle {iber
dein eigenes Leben. Du wirst gefiihrt, nicht aus eigenem Antrieb
handeln. Freiheit, im Sinne von Selbstbestimmung, spielt in deinem
Leben keine Rolle. Du bist immer beschiitzt, doch bist du bereit, die
Kontrolle tiber dein Leben vollstandig abzugeben?

Umschlag B: Das Leben der absoluten Freiheit

In diesem Leben gibt es keine dufReren Einschrankungen. Du kannst
alles tun, was du mochtest, ohne Regeln, Gesetze oder moralische
Verpflichtungen. Deine Freiheit ist grenzenlos — niemand erwartet
von dir, Riicksicht zu nehmen oder Verantwortung zu tibernehmen.

Doch diese Freiheit ist isolierend: Es gibt keine Gemeinschaft, die
dich unterstiitzt, keine Prinzipien, die Orientierung geben. Du bist

6 Kant, | (1784) — es handelt sich dabei um den ersten Satz des Essays ,Beantwortung der Frage: Was
ist Aufklarung®, online: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html (zuletzt
abgerufen am 1.3.2025)

78

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

allein mit deinen Entscheidungen, und jede Konsequenz — ob gut
oder schlecht — liegt allein bei dir. Du bist vollkommen frei, aber bist
du bereit, die Einsamkeit und Orientierungslosigkeit zu ertragen, die
damit einhergeht?

Umschlag C: Das Leben der Selbstverantwortung

In diesem Leben bist du frei, Entscheidungen zu treffen, aber diese
Freiheit ist begrenzt durch Verantwortung — gegentiber dir selbst und
anderen. Du bist verpflichtet, deine Entscheidungen immer wieder
an Werten und Prinzipien zu messen, die fiir alle gelten konnten.

Das Leben wird eine standige Herausforderung: Du wirst mit Konflik-
ten konfrontiert, in denen du abwagen musst, was richtig ist. Es wird
Momente geben, in denen dich das Streben nach moralischer Integri-
tat Uberfordert. Freiheit bedeutet hier, die Last der Selbstreflexion
zu tragen — oft ohne klare Antworten. Du hast Kontrolle liber dein
Leben, doch bist du bereit, die Zweifel und die Last der standigen
Verantwortung zu ertragen?

Welchen Umschlag wiirdest du wahlen?

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

Was bedeutet es, frei zu sein? Ist es die Fahigkeit, ohne duflere Zwinge zu
handeln, oder liegt sie vielmehr in der bewussten Kontrolle iiber sich selbst?
Mit diesen Fragen setzt sich die Philosophie seit ihren Anféngen auseinan-
der, und unterschiedliche Denktraditionen haben sie auf ganz eigene Weise
beantwortet. Von der stoischen Selbstgeniigsamkeit iiber die mittelalterliche
Verhiltnisbestimmung zwischen Freiheit und géttlicher Ordnung bis hin zur
kantischen Idee der Vernunftautonomie spiegeln die Vorstellungen von Auto-
nomie dabei stets die grundlegenden Uberzeugungen der jeweiligen Epoche
wider. Und doch kreist das philosophische Nachdenken immer wieder um
denselben Kern: Wie kann der Mensch sich selbst bestimmen?

Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker

Die Vorstellung von innerer Freiheit und Selbstbeherrschung hat ihre Wurzeln
in der Antike, insbesondere bei den Stoikern. Philosophen wie Lucius Annaeus
Seneca (ca. 4 v. Chr. - 65 n. Chr.) und Epiktet (ca. 50 - 135 n. Chr.) betonten,
dass wahre Freiheit nicht in der Abwesenheit duflerer Zwénge liegt, sondern

79

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

in der Kontrolle iiber die eigenen Leidenschaften und Reaktionen auf duflere
Umstdnde - also all das, was wir selbst nicht beeinflussen konnen. Epiktet
formulierte es in seinem Hauptwerk Handbiichlein der Moral (vgl. Epiktet
1994, 11) treffend so:

,Nicht die Dinge selbst beunruhigen uns, sondern die Vorstellungen und Meinun-
gen von den Dingen.

Dieses Zitat verdeutlicht, dass innere Freiheit weniger von dufleren Umstédn-
den abhidngt als von der eigenen Haltung. Die Féhigkeit, sich nicht von
Schicksalsschldgen oder widrigen Umstinden tyrannisieren zu lassen, galt
den Stoikern als Schliissel zur Seelenruhe (Ataraxia) und zum guten Leben.
Ein Mensch, der in Armut lebt, mag in seinen Moglichkeiten eingeschrankt
sein. Wenn er seine Situation jedoch mit Gelassenheit und Weisheit annimmt,
bleibt er innerlich frei. Diese stoische Idee von Autonomie als Unabhéngigkeit
von dufleren Einfliissen bildet eine frithe Grundlage fiir spétere philosophi-
sche Uberlegungen - auch im aufkommenden Christentum.

Gerade fiir das frithe Christentum war die Stoa in vielerlei Hinsicht attraktiv.
Beide Denksysteme legten groflen Wert auf die Uberwindung von Leiden-
schaften, die Kultivierung innerer Tugenden und die Annahme eines héheren,
unausweichlichen Weltplans. Wihrend die Stoiker das Logos als ordnendes
Prinzip des Universums betrachteten, sahen Christen darin eine Parallele zur
gottlichen Vorsehung. Die Vorstellung, dass wahre Freiheit nicht in duflerer
Unabhéngigkeit, sondern in der rechten inneren Haltung liegt, fand sich ent-
sprechend auch in der christlichen Lehre wieder.

Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von
Aquin

Im Mittelalter, der Zeit der groflen Kirchenlehrer, war die Frage nach der
menschlichen Freiheit untrennbar mit der christlichen Glaubenslehre verbun-
den. Religion und Glaube pragten den Alltag so stark, dass Glaubensdogmen
zum Maf3stab fiir moralisches Handeln und das Verstandnis von Handlungs-
freiheit wurden. Die Vorstellung, dass der Mensch einen freien Willen besitzt
und zwischen Gut und Bése wihlen kann, war dabei von zentraler Bedeutung.
Nicht als Ausdruck einfacher Entscheidungsfreiheit, sondern als Teil einer
gottlichen Ordnung, die auf moralische Vollkommenheit ausgerichtet war.

Thomas von Aquin (1225-1274) setzte sich in seinem Hauptwerk Summa
theologiae (z. B. von Aquin 2020) als einer der herausragenden Denker
seiner Epoche mit dem Spannungsverhaltnis zwischen géttlicher Vorsehung

80

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

und menschlicher Autonomie auseinander. Indem er aristotelische Philoso-
phie und christliche Theologie verband, entwarf er ein Freiheitskonzept, das
menschliche Vernunft und géttliche Gnade miteinander verkniipfte. Fiir ihn
bedeutete Freiheit nicht, blind den eigenen Neigungen zu folgen, sondern
vielmehr, bewusst und zielgerichtet nach dem Guten zu streben. Der Mensch
ist laut Thomas ein Mitgestalter seines Lebenswegs, wiahrend sein Streben
nach Wahrheit und Giite durch die gottliche Gnade getragen und geleitet wird.

Dieses Verstindnis von Freiheit als Kooperation zwischen menschlicher Ver-
nunft und gottlicher Unterstiitzung verleiht dem moralischen Handeln eine
transzendente Dimension. Wenn ein gliubiger Mensch in einer moralischen
Krise entsprechend den Geboten Gottes handelt, nutzt er seinen freien Willen,
um sich auf das Gute auszurichten. Freiheit wird hier zu einem Weg, der iiber
die reine Entscheidungsfahigkeit hinausfiihrt. Sie ist der Prozess, durch den
der Mensch moralische Reife und eine harmonische Ausgeglichenheit seines
inneren Lebens erlangt — ein Ziel, das Thomas von Aquin als moralische
Vollkommenheit beschreibt.

Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklarung

Mit Immanuel Kant erhilt das Nachdenken {iber Freiheit und Autonomie im
18. Jahrhundert schliefilich eine vollig neue Richtung. Wahrend die Stoiker
vor allem die innere Unabhéngigkeit von dufleren Umstidnden betonen und
Thomas von Aquin den freien Willen des Menschen in eine grofiere gottliche
Ordnung einbettet, setzt Kant auf die Kraft der menschlichen Vernunft als
Quelle aller moralischen Gesetze.

Die Stoiker sagten sinngemif3: ,Du bist innerlich frei, wenn du dich nicht von
Schicksalsschlagen oder dufleren Widrigkeiten aus der Ruhe bringen ldsst”
Thre Idee von Freiheit ist eine Haltung der Gelassenheit und Selbstkontrolle,
um sich im Einklang mit der Natur nicht von dufleren Faktoren tyrannisieren
zu lassen. Thomas von Aquin ging einen Schritt weiter, indem er die menschli-
che Freiheit in ein gottliches Ordnungsgefiige stellte. Der Mensch ist fiir ihn
zwar vernunftbegabt und kann zwischen Gut und Boése entscheiden, doch
diese Fahigkeit ist eingebettet in eine hohere Realitdt. Gottes Gnade garantiert
dabei die menschliche Freiheit und lenkt sie in Richtung des wahren Guten.

Kant stellte das bisherige Denken jedoch auf den Kopf, indem er die Moral
vollstindig aus der menschlichen Vernunft selbst schopfen lief3. Der Mensch
braucht demnach keine duflere Instanz — weder Natur noch géttliche Autoritat
-, um zu erkennen, was richtig oder falsch ist. Autonomie wird bei Kant zu

81

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

einem inneren Schopfungsakt des Verstandes. Der Mensch setzt sich selbst
die Regeln fiir sein Handeln und gewinnt allein durch seine Vernunft eine
moralische Orientierung.

So entsteht ein ganz eigenes Verstandnis von Autonomie: Es geht nicht mehr
nur darum, innere Unabhingigkeit zu erlangen oder die eigene Freiheit in
einen gottlichen Plan einzubetten. Der Mensch wird gewissermafen zum Ar-
chitekten seines eigenen moralischen Universums. Bevor wir uns dies genauer
anschauen, werfen wir zunédchst einen Blick auf das — zumindest von auflen
betrachtet — ziemlich langweilige Leben Immanuel Kants.

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

Immanuel Kant wurde am 22. April 1724 in Konigsberg, Preuflen (heute Ka-
liningrad, Russland), geboren und verbrachte den Grofiteil seines Lebens in
seiner Heimatstadt. Er stammte aus einfachen Verhaltnissen: Sein Vater war
Sattler und seine Mutter entstammte einer pietistischen Familie, die seine
frithe religiése und moralische Erziehung mafigeblich prégte.

Im Jahr 1740 begann er an der Universitat Konigsberg ein Studium der Theolo-
gie, Philosophie und Naturwissenschaften. Nach seinem Studienabschluss im
Jahr 1746 arbeitete er neun Jahre lang als Hauslehrer auf dem Land. 1755 kehrte
er nach Konigsberg zuriick und erhielt die Lehrbefugnis als Privatdozent. Viele
Jahre lang unterrichtete er ohne feste Anstellung, bis er schliefllich im Jahr
1770, im Alter von 46 Jahren, zum Professor fiir Logik und Metaphysik an
der Universitdt Konigsberg ernannt wurde. Dieses Amt {ibte er bis zu seiner
Emeritierung im Jahr 1796 aus.

Bertichtigt war Kant bei seinen Zeitgenossen vor allem fiir seine penible Le-
bensfithrung, die tiber Jahrzehnte hinweg jeden Tag denselben Ablauf aufwies:
Um 4:45 Uhr morgens stand er auf. Sein Diener Lampe, ein ehemaliger Sol-
dat, hatte die klare Anweisung, ihn unter keinen Umstdnden ldnger schlafen
zu lassen — selbst dann nicht, wenn Kant dies wiinschen sollte. Ab sieben Uhr
hielt er in der Regel bis elf Uhr seine Vorlesungen, anschlieflend arbeitete er
am Schreibtisch. Das Mittagessen nahm er aufler Haus ein und am Nachmit-
tag unternahm er einen Spaziergang. Auch die strenge Bettruhe um Punkt
zehn Uhr wurde stets peinlich genau eingehalten.

Kant gilt gemeinhin als zentraler Vertreter der Aufkldrung, nicht zuletzt auf-
grund seines berithmten Aufsatzes Beantwortung der Frage: Was ist Aufkli-

82

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

rung? (1784). Darin definiert er Aufklarung als den ,, Ausgang des Menschen
aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit® und prigt das Motto ,Sapere
aude!“ (,Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!*). Verein-
facht gesagt, forderte Kant dazu auf, nicht alles blind zu glauben, was alte
Traditionen oder die Kirche vorgeben. Vielmehr solle man sich bei wichtigen
Entscheidungen und im Streben nach Wissen auf den eigenen Verstand verlas-
sen, also frei denken und selbststindig urteilen. Jeder Mensch sollte lernen,
sich eine eigene Meinung zu bilden.

Mit dieser Haltung stand Kant nicht allein. Auch andere kluge Kopfe seiner
Zeit wie John Locke (1632-1704), Voltaire (1694-1778), Jean-Jacques Rousseau
(1712-1778) und David Hume (1711-1776) trugen maf3geblich dazu bei, unsere
Sicht auf die Welt zu verdndern. Locke betonte die Bedeutung personlicher
Erfahrungen und der angeborenen Freiheit des Menschen. Voltaire engagierte
sich leidenschaftlich gegen Aberglauben und religiose Intoleranz. Rousseau
betonte, wie entscheidend es sei, dass jeder Mensch innerhalb der Gemein-
schaft mitbestimmen konne, um echte Freiheit zu verwirklichen. Und Hume
stellte all das radikal in Frage, was bis dahin iiber Wissen und Religion als
selbstversténdlich galt.

Mit anderen Worten forderten diese Denker, dass wir uns nicht auf alte Auto-
ritdten verlassen, sondern durch eigenes Nachdenken und Erleben zu unseren
Uberzeugungen finden sollen.

Kants Philosophie entwickelte sich in intensiver Auseinandersetzung mit die-
sen und weiteren Denkern seiner Zeit. Besonders pragend war seine Reaktion
auf die skeptische Philosophie David Humes, die Kant, wie er selbst bekannte,
aus seinem ,dogmatischen Schlummer® geweckt habe. Hume hatte bezwei-
felt, dass wir Kausalitdt und sicheres Wissen tatsachlich begriinden kénnen.
Dies veranlasste Kant, die Grundlagen menschlicher Erkenntnis vollig neu
zu durchdenken. Das Ergebnis dieser Reflexionen war sein epochales Werk
Kritik der reinen Vernunft (1781), das zu den bedeutendsten Schriften der Phi-
losophiegeschichte zahlt. Darin begriindete Kant den transzendentalen Idealis-
mus, indem er untersuchte, unter welchen Bedingungen Erkenntnis iiberhaupt
moglich ist und wie unsere Vernunft die Erfahrungen der Welt strukturiert.

DenkanstoR
Stell dir vor, du siehst, wie ein Ball auf einen anderen st6Rt, und der
zweite Ball rollt danach los. Hume wiirde sagen, dass wir zwar beob-
achten, was passiert, aber nicht sicher wissen konnen, ob der StoR
des ersten Balls wirklich die Ursache fiir die Bewegung des zweiten

83

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

war. Es konnte schlieBlich auch eine andere unsichtbare Kraft im
Spiel sein. Hume zweifelte daran, dass wir aus der Erfahrung sicher
auf solche Kausalzusammenhange schlielen kénnen.

Kant grift diese Skepsis auf und wandelte sie gewissermaflen um. Er fragte,
wie es moglich ist, dass wir Zusammenhénge wie Ursache und Wirkung erken-
nen konnen. Seine Antwort darauf war revolutiondr: Es ist unsere eigene Ver-
nunft, die grundlegende Begriffe wie Kausalitit bereitstellt und somit unsere
Erfahrung der Welt strukturiert. Ohne diese geistigen Werkzeuge konnten wir
gar keine geordnete Wahrnehmung der Wirklichkeit entwickeln. Mit dieser
Erkenntnis stellte Kant nicht nur Humes Zweifel am sicheren Wissen auf den
Kopf, sondern er legte zugleich das Fundament fiir seinen transzendentalen
Idealismus, in dessen Zentrum die Bedingungen unserer Erkenntnisfahigkeit
stehen.

Neben der Kritik der reinen Vernunft verfasste Kant weitere bedeutende Wer-
ke, darunter die Kritik der praktischen Vernunft (1788), in der er seine Moral-
philosophie entwickelte, sowie die Kritik der Urteilskraft (1790), die sich mit
Asthetik und Teleologie beschiftigt.

Der historische Kontext von Kants Leben und Werk war gepragt durch die
politischen und gesellschaftlichen Umbriiche der Aufklarung. In PreufSen for-
derte Konig Friedrich II., auch Friedrich der Grofle genannt, aktiv diese Ideen
und verwandelte sein Reich in ein Zentrum der europdischen Aufklarung.
Friedrich selbst bewunderte die Philosophie, pflegte einen Briefwechsel mit
Voltaire und setzte sich engagiert fiir religiose Toleranz und Bildungsreformen
ein. Unter seiner Herrschaft erlebte Preuflen eine kulturelle und wissenschaft-
liche Bliitezeit.

Kants Einsatz fiir die Ideale der Aufklarung und seine intensive Auseinander-
setzung mit den geistigen Stromungen seiner Zeit machten ihn zu einem
der einflussreichsten Philosophen der Geschichte. Seine Schriften schufen die
Grundlagen fiir zahlreiche spitere Entwicklungen in der Philosophie, vor
allem in den Bereichen Ethik, Erkenntnistheorie und Metaphysik.

Im fortgeschrittenen Alter und unter dem Eindruck nachlassender Krifte be-
gann schliefilich auch Kants legendére Disziplin zu brockeln. Im Jahr 1802
trennte er sich nach fast 40 Jahren von seinem Hausdiener Martin Lampe, der
ihm wohl naher stand als jeder andere Mensch in seinem Leben. Nur etwa
zwei Jahre spdter, am 12. Februar 1804, starb Kant in Konigsberg, einer Stadt,

84

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

die er zeitlebens so gut wie nie verlassen hatte. Sein philosophisches Erbe
hingegen wirkt bis heute weltweit.

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Um einen Einstieg in Kants Philosophie zu finden, der einerseits den Rahmen
dieses Buches nicht sprengt, andererseits aber zeigen soll, welche Aspekte aus
seinem Denken fiir Theorie und Praxis der Sozialen Arbeit besonders relevant
sind, muss man sich auf einige wenige Grundbegriffe beschranken. Dies sollen
im Folgenden der transzendentale Idealismus, der kategorische Imperativ und
vor allem sein Verstandnis von Autonomie sein, wobei Letzteres aus den bei-
den anderen Konzepten folgt.

Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus

Kant entwickelte seine Philosophie als direkte Antwort auf David Hume, der
viele unserer vermeintlichen Gewissheiten infrage stellte. Hume bezweifelte
zum Beispiel, dass wir sicher wissen konnen, ob eine Sache wirklich die
Ursache einer anderen ist.

DenkanstoR
Stell dir vor, du stehst morgens auf, schaust aus dem Fenster und
siehst, dass die Strae nass ist. Fast automatisch denkst du: Es hat
geregnet. Doch woher weit du das? Vielleicht hat jemand nachts
Wasser auf die StraBe geschittet, vielleicht ist eine Wasserleitung
gebrochen. Unser Verstand verbindet bestimmte Ereignisse — Regen
und nasse StralRen — so fest miteinander, dass wir gar nicht mehr hin-
terfragen, ob es auch anders sein konnte. Doch Hume argumentierte:
Wir sehen nur, dass das eine oft nach dem anderen geschieht, aber
wir kdnnen nicht mit absoluter Sicherheit sagen, dass das eine die
Ursache des anderen ist. Unser Glaube an Kausalitat beruht nicht auf
sicherem Wissen, sondern auf Erfahrung und Gewohnheit.

Diese Zweifel lieflen Kant nicht los. Wenn Hume Recht hatte, dann konnte es
keine objektiv giiltigen Naturgesetze und kein allgemeingiiltiges Wissen geben
- alles wére nur eine Frage der Gewohnbheit. Kant wollte das nicht akzeptieren
und drehte die Frage um: Wie ist es iiberhaupt moglich, dass wir die Welt als
geordnet erleben? Seine Antwort war revolutionédr: Nicht nur unsere Sinnes-
erfahrungen bestimmen, wie wir die Welt wahrnehmen, sondern auch unser
Verstand. Konzepte wie Ursache und Wirkung sind keine Eigenschaften der

85

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

Auflenwelt, sondern fest in unserem Denken verankert - sie sind das Raster,
mit dem wir die Welt strukturieren. In seinem Hauptwerk, der Kritik der
reinen Vernunft, zeigt Kant, dass unser Wissen nicht einfach aus der Erfahrung
stammt, sondern aus der Art und Weise, wie unser Verstand die Welt ordnet.
Mit diesem Gedanken wendet er sich gegen den Skeptizismus Humes und legt
zugleich den Grundstein fiir seinen transzendentalen Idealismus.

Zu den Kategorien des Verstandes zahlen Grundbegriffe wie Einheit, Vielheit,
Substanz, Ursache und Wirkung (Kausalitat), Notwendigkeit und weitere. Sie
sind uns a priori gegeben, das heifdt, sie existieren bereits vor jeder Erfahrung
und ermdglichen es uns erst, unsere Erfahrungen sinnvoll zu strukturieren.

DenkanstoR
Stell dir vor, du beobachtest eine Menschenmenge auf einem Markt-
platz. Dein Verstand wendet automatisch die Kategorien Einheit und
Vielheit an, um das Gesehene zu strukturieren. Du erkennst nicht
einfach eine chaotische Masse von Menschen, sondern gruppierst
sie: eine Familie hier, eine einzelne Person dort, vielleicht ein klei-
nes Kind, das einem Ball hinterherjagt. Diese Einteilungen sind kein
direktes Abbild der Realitat, sondern ein Produkt unserer Denkstruk-
turen, die Einheit und Vielheit in die Wahrnehmung einbringen. So
wird aus einer ungeordneten Flut von Sinneseindriicken eine sinnvol-
le Welt.

Neben den Kategorien des Verstandes gibt es in Kants Theorie auch die
reinen Anschauungsformen Raum und Zeit. Sie sind die Voraussetzungen
dafiir, dass wir Uberhaupt etwas sinnlich wahrnehmen konnen. Alle unsere
Wahrnehmungen finden in Raum und Zeit statt. Aber was bedeutet das genau?

Denkansto
Stell dir vor, Raum ist wie eine unsichtbare Leinwand, auf der sich alle
Dinge anordnen, und Zeit ist wie eine unsichtbare Linie, entlang der
sich alle Ereignisse entfalten. Diese beiden Dimensionen sind kein
Teil der Welt an sich, sondern unser Verstand bringt sie in die Wahr-
nehmung ein. Kant bezeichnet sie als a priori, weil sie in uns selbst
angelegt sind und nicht erst durch Erfahrung entstehen. Ohne Raum
wiirden wir nicht wissen, wo Dinge sind, und ohne Zeit kdnnten wir
nicht verstehen, wann etwas passiert. Raum und Zeit geben unseren
Wahrnehmungen also Struktur und machen sie fir uns tUberhaupt
begreifbar. Sie sind die Voraussetzungen fiir jede Art von Erfahrung.

86

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis

Wenn wir uns Kants Idee vor Augen fiithren, wird deutlich, dass wir die Welt
stets nur durch unser eigenes Erkenntnisraster betrachten kénnen. Dieses be-
steht aus Raum, Zeit und den bereits erwdhnten Kategorien unseres Verstan-
des. Mit anderen Worten: Wir begegnen der Wirklichkeit niemals unmittelbar,
sondern stets in einer Form, die von unserem Verstand vorstrukturiert wurde.
Das bedeutet, dass wir das Ding an sich, also die wahre Natur der Dinge un-
abhingig von unserer Wahrnehmung, eigentlich nie direkt erkennen konnen.
Wir sehen stets nur Erscheinungen (Phdanomene), die sich uns so zeigen, wie
es unsere menschliche Wahrnehmung zulésst. Wichtig ist jedoch: Kant ist kein
radikaler Idealist, d. h. kein Philosoph, der die Existenz einer dufleren, objek-
tiven Wirklichkeit verneint und behauptet, alles sei blof§ geistig. Er bestreitet
nicht die Existenz einer objektiven Wirklichkeit, macht aber deutlich, dass wir
diese niemals unmittelbar erfassen konnen, da unser Verstand die Welt immer
nach seinen eigenen Regeln ordnet.

Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ

Kant zeigte, dass unser Verstand nicht nur unsere Wahrnehmung strukturiert,
sondern auch eine entscheidende Rolle in unserem moralischen Handeln
spielt. So wie wir die Welt nur mithilfe der erwadhnten Kategorien erfassen
konnen, kénnen wir auch moralische Regeln nicht beliebig festlegen. Diese
Regeln miissen vielmehr einer inneren Logik folgen, die sich unmittelbar
aus der Vernunft selbst ergibt. Genau hier setzt Kants Ethik an. In seiner
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) wollte er eine Moral begriinden,
die unabhéngig von individuellen Wiinschen oder gesellschaftlichen Konven-
tionen allgemeine Giiltigkeit beansprucht. Zentral ist dabei der kategorische
Imperativ, der uns auffordert, stets so zu handeln, dass unser Verhalten jeder-
zeit zum allgemeinen Gesetz fiir alle Menschen werden konnte.

Nach welchen Prinzipien sollen wir also handeln, wenn wir wirklich frei sein
wollen? Freiheit bedeutet fiir Kant nicht nur die Abwesenheit von dufleren
Zwingen, sondern vor allem die Fahigkeit, sich selbst Gesetze zu geben -
Gesetze, die nicht egoistisch oder willkiirlich gewéhlt sind, sondern universell
giiltig sein kénnten.

DenkanstoR
Stell dir vor, du tiberlegst, ob du jemanden beliigen solltest, um dich
aus einer unangenehmen Situation zu retten. Der kategorische Impe-
rativ fordert dich — bevor du dich zu liigen entscheidest — auf, dich

87

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

zu fragen: Was, wenn jeder lligen wiirde, wann immer es ihm niitzt?
Wiirde ein solches Verhalten als allgemeines Gesetz funktionieren?
Wabhrscheinlich nicht, denn Liigen wiirde jegliches Vertrauen zersto-
ren, und ohne Vertrauen kénnten zwischenmenschliche Beziehungen
kaum bestehen. So wird klar, dass eine Maxime wie ,Liige, wenn es
dir nutzt“ nicht verallgemeinerbar ist — und damit moralisch nicht
akzeptabel.

Der kategorische Imperativ ist jedoch nicht nur ein Prifstein fiir unser Han-
deln. Er ist zugleich — und darin liegt seine eigentliche Tiefe — Ausdruck der
Autonomie des Willens, also der Fihigkeit des Menschen, sich als verniinfti-
ges Wesen selbst moralische Gesetze zu geben und aus Achtung vor diesen
Gesetzen zu handeln. Moralisches Verhalten hangt somit nicht von dufleren
Belohnungen oder Bestrafungen ab, sondern entspringt letztlich einer inneren
Uberzeugung - gerade weil wir durch verniinftiges Nachdenken erkennen
konnen, ob unser Handeln, als allgemeines Prinzip gedacht, gut oder schlecht
tiir die Gemeinschaft ist.

Das macht den kategorischen Imperativ zu einer Herausforderung, aber auch
zu einer wertvollen Orientierung fiir ethisches Handeln. Er fordert uns auf,
die Konsequenzen unseres Verhaltens nicht nur fiir uns selbst, sondern fiir die
gesamte Menschheit zu bedenken und dafiir Verantwortung zu tibernehmen.
Gerade in einer Welt voller Widerspriiche und konkurrierender Interessen be-
hilt diese Idee universeller Verbindlichkeit und moralischer Selbstbestimmung
ihre ungebrochene Aktualitit — heute vielleicht sogar mehr denn je.

Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

Halten wir also fest: Autonomie bedeutet fiir Kant, sich selbst moralische
Gesetze zu geben und geméfS diesen Gesetzen zu handeln - und zwar unab-
hingig von dufleren Einfliissen oder inneren Neigungen. Diese Fahigkeit zur
Selbstgesetzgebung macht die besondere Wiirde des Menschen aus.

Wirklich frei ist fiir Kant somit nicht derjenige, der einfach seinen Impulsen
folgt, sondern allein der, der aus Achtung vor dem Sittengesetz handelt, das
er sich durch seine Vernunft selbst gegeben hat. Nur wenn der Mensch in der
Lage ist, das innere Sittengesetz — den kategorischen Imperativ — durch seine
Vernunft in sich selbst zu erkennen und aktiv umzusetzen, ist er wahrhaft frei.

Diese Freiheit druckt sich darin aus, andere Menschen stets als Selbstzweck
und niemals blof§ als Mittel zum Zweck zu behandeln. Genau darauf verweist

88

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Kant in einer seiner wichtigsten (von insgesamt vier wesentlichen) Versionen
des kategorischen Imperativs aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
(1785):

»Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person als auch in der
Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof} als Mittel
gebrauchst.

Diese Aufforderung, jeden Menschen - einschliefllich uns selbst — mit Wiirde
zu behandeln, ist bis heute ein entscheidender Orientierungspunkt fiir ethi-
sches Handeln.

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Die folgenden Uberlegungen beschiftigen sich mit der Frage, wie Autonomie
und Menschenwiirde in der Sozialen Arbeit miteinander verbunden werden
konnen. Wie tragfihig ist das Konzept der Autonomie, wenn wir es auf eine
Praxis beziehen, die von komplexen Lebensrealititen gepragt ist? Wie lasst
sich Autonomie in unterschiedlichen Lebenssituationen angemessen gestalten,
begleiten und fordern? Welche Rolle spielt dabei das soziale Umfeld? Und wie
geht die Soziale Arbeit mit ethischen Herausforderungen um, die entstehen,
wenn Autonomie nur eingeschrankt moglich ist, beispielsweise bei Menschen
mit (schweren) kognitiven Beeintrachtigungen?

Nach Kant bedeutet Autonomie, sich selbst moralische Gesetze zu geben und
nach Prinzipien zu handeln, die aus eigener Vernunft heraus begriindet wer-
den kénnen und allgemeine Giiltigkeit beanspruchen. Dieses Ideal bildet zu-
gleich die Basis der Menschenwiirde. Gerade in der Sozialen Arbeit zeigt sich
jedoch, dass Menschen héufig unter Bedingungen leben, die es schwierig oder
sogar unmoglich machen, diesem Ideal uneingeschriankt gerecht zu werden.
Die entscheidende Frage lautet daher: Wie ldsst sich das Ideal der Autonomie
so umsetzen, dass die Menschenwiirde gerade auch dort gewahrt bleibt, wo
vollkommene Selbstbestimmung keine Selbstverstindlichkeit ist?

Tatsdchlich stofit Kants Modell hier schnell an seine Grenzen. Wer sich
in einer akuten Krisensituation befindet - sei es durch Armut, Sucht oder
psychische Belastungen -, hat oft keine Maoglichkeit, auf eine reflektierte
und verniinftige Selbstgesetzgebung zuriickzugreifen. Entscheidungsspielrdu-
me sind eingeschrankt, Priorititen werden von unmittelbaren Notwendigkei-
ten bestimmt. Soll eine Fachkraft der Sozialen Arbeit in dieser Situation ein-

89

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

fach abwarten, bis die betroffene Person wieder ,verniinftig” handeln kann?
Natiirlich nicht. Die Praxis erfordert vielmehr eine Haltung, die Autonomie
nicht als Zustand betrachtet, der entweder vorhanden ist oder nicht, sondern
als Prozess, der gestarkt und begleitet werden kann.

Daraus ergibt sich unmittelbar die nachste Frage: Wie ldsst sich Autonomie
konkret gestalten, begleiten und férdern, ohne dabei in Bevormundung abzu-
gleiten? Kant selbst wiirde vermutlich sagen, dass jede Unterstiitzung darauf
abzielen miisse, die Vernunft des anderen zu stirken, statt ihn durch duflere
Kontrolle zu lenken. Doch wie realistisch ist das in der Praxis? Eine Sozialar-
beiterin, die mit einem jungen Mann arbeitet, der seit Jahren in prekdren
Verhiltnissen lebt, kann ihm kaum einfach sagen: ,Handle nach Prinzipien,
die du als allgemeingiiltig anerkennen kannst” Thre Aufgabe besteht nicht
darin, ihn durch reine kognitive Reflexion zur Autonomie zu fithren, sondern
vielmehr darin, strukturelle Unterstiitzung mit einer prozesshaften Begleitung
zu verbinden. Genau an dieser Stelle bleibt Kants Konzept jedoch unscharf:
Wie genau gestaltet sich der Prozess, wenn Autonomie nicht vorausgesetzt,
sondern erst ermdglicht werden muss?

Das soziale Umfeld spielt in diesem Zusammenhang eine wesentliche Rolle.
Kant selbst thematisiert diesen Aspekt allerdings kaum - fiir ihn ist Autono-
mie primér eine Angelegenheit der individuellen Vernunft und weniger der
sozialen Verhiltnisse. In der Sozialen Arbeit zeigt sich jedoch deutlich, wie
wichtig das Umfeld fiir eine autonome Lebensfithrung ist. Es geniigt nicht,
dass eine Person rein rational versteht, was moralisch richtig oder falsch ist.
Eine junge Frau, die jahrelang in prekdren Umstdnden lebte, findet beispiels-
weise nicht allein durch Einsicht in moralische Prinzipien zuriick zu einem
selbstbestimmten Leben. Sie bendtigt vielmehr unterstiitzende Netzwerke, fi-
nanzielle Sicherheit und Menschen, die ihr emotionale Stabilitat bieten. Erst
solche sozialen Ressourcen eréffnen ihr die Moglichkeit, eigenstindige Ent-
scheidungen zu treffen, die nicht von Angst oder dufleren Zwiangen bestimmt
sind.

Kants Theorie bietet allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte dafiir, wie mit
eingeschriankter Autonomie umgegangen werden soll, beispielsweise bei Men-
schen mit schweren kognitiven Beeintrachtigungen. Soll eine Fachkraft in der
Sozialen Arbeit Entscheidungen fiir eine Person mit fortgeschrittener Demenz
treffen, weil diese nicht mehr in der Lage ist, Prinzipien selbststandig zu for-
mulieren, geschweige denn nach solchen zu handeln? Oder gibt es womdglich
andere Wege, Autonomie auch dann anzuerkennen, wenn die Vernunft nicht

90

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

mehr vollstindig handlungsleitend sein kann? Genau an diesem Punkt zeigt
sich, dass Kants Modell zwar ein grundlegendes ethisches Ideal bietet, in der
konkreten Praxis der Sozialen Arbeit aber erganzungsbediirftig ist.

An dieser Stelle lohnt sich ein Blick auf das Konzept der relationalen Autono-
mie, wie es von Jennifer Nedelsky entwickelt wurde (vgl. Nedelsky 2012). Sie
setzt sich dabei deutlich von Kant ab. Individuelle Autonomie entsteht ihrer
Auffassung nach erst durch soziale Beziehungen. Ein Mensch wird demnach
nicht autonom, indem er sich vollstdndig unabhéngig macht, sondern gerade
dadurch, dass er in unterstiitzende Beziehungen eingebunden ist, die ihm
selbstbestimmtes Handeln ermdglichen. Autonomie wird demnach nicht als
Alles-oder-nichts-Prinzip verstanden, sondern als etwas, das sich erst durch
soziale Vernetzung und gegenseitige Unterstiitzung verwirklichen lasst.

Denkanstof
Stell dir vor, du arbeitest in einer Einrichtung fiir Menschen mit ko-
gnitiven Beeintrachtigungen. Eines Tages steht Herr L. vor der Tir
und mochte allein spazieren gehen. Im Sinne Kants wiirdest du dich
nun fragen, ob er die moglichen Gefahren und Konsequenzen seiner
Entscheidung abschatzen kann. Wenn ja, sollte er ohne fremde Ent-
scheidungshilfe gehen diirfen, wenn nein, sollte jemand anderes fiir
ihn entscheiden. Pl6tzlich fallt dir der Gedanke von Nedelsky ein:
Vielleicht ist Herr L. gar nicht unfahig, fuir sich selbst zu entscheiden,
sondern braucht nur die richtige Unterstiitzung. Kénnte eine Beglei-
tung ihn soweit starken, dass er selbst entscheiden kann, wann und
wie er spazieren geht, ohne sich zu gefahrden? Kénnte eine Situation
geschaffen werden, in der er seine Autonomie behdlt, auch wenn er
Unterstiitzung braucht?

Wihrend Kant also die Fahigkeit zur Selbstgesetzgebung betont, verdeutlicht
Nedelsky, dass diese Fahigkeit nicht einfach von selbst entsteht, sondern erst
durch soziale Unterstiitzung ermoglicht und gestérkt wird. Fiir die Soziale
Arbeit bedeutet das, Autonomie nicht nur als individuelles Ideal zu betrachten,
sondern als einen Prozess, der durch Beziehungen geférdert werden muss.
Entscheidend ist daher nicht, ob jemand bereits ,autonom genug“ ist, um
eine Entscheidung treffen zu konnen, sondern vielmehr, welche Bedingungen
geschaffen werden miissen, um Autonomie in der jeweiligen Lebensrealitét so
weit wie moglich zu verwirklichen. Erst diese Verbindung von individueller
Fahigkeit und sozialer Einbettung macht Autonomie zu einem praktisch trag-
tahigen Konzept fiir die Soziale Arbeit.

91

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

Autonomie ist kein statischer Zustand, sondern ein fortlaufender Prozess, der
immer wieder neugestaltet und ermdglicht werden muss. Kants Philosophie
liefert hierfiir wertvolle Impulse, verdeutlicht aber auch die Grenzen: Sein
Autonomiebegrift setzt eine uneingeschrinkte Vernunftfahigkeit voraus, ein
Ideal, das in der Praxis oft nur bedingt erfiillt ist. Die Profession Soziale Arbeit
steht deshalb vor der Aufgabe, Autonomie nicht als absolutes Ziel, sondern
als einen Prozess zu verstehen, der kontinuierlich unterstiitzt und begleitet
werden muss. Entscheidend ist, wie Menschen in ihrer jeweiligen Lebensreali-
tat dabei unterstiitzt werden konnen, ein Hochstmafd an Selbstbestimmung zu
erreichen.

Kant selbst fasst dieses Spannungsverhaltnis zwischen innerer Gesetzmaf3ig-
keit und &uflerer Ordnung in der Kritik der praktischen Vernunft (Band V)
in einem berithmten Satz zusammen: ,Zwei Dinge erfiillen das Gemiit mit
immer neuer und wachsender Bewunderung und Ehrfurcht, je ofter und
anhaltender sich das Nachdenken damit beschaftigt: der bestirnte Himmel
tiber mir und das moralische Gesetz in mir“ Der bestirnte Himmel steht dabei
symbolisch fiir die duflere Ordnung, das moralische Gesetz in uns hingegen
fiir die innere Verpflichtung und Verantwortung, die wir als verniinftige Wesen
tragen.

Gerade in der Sozialen Arbeit wird jedoch deutlich, dass diese Verantwor-
tung nicht in Isolation entsteht, sondern in Beziehungen reift - durch die
Erfahrung, von anderen Menschen gesehen, gehort und ernst genommen zu
werden. Wer begleitet, ohne zu bevormunden, wer ermutigt, ohne zu dréngen,
und wer schiitzt, ohne zu entmiindigen, erméglicht erst wirkliche Autonomie.
Der bestirnte Himmel erinnert uns daran, dass wir Teil eines grofieren Ganzen
sind, wihrend das moralische Gesetz in uns verdeutlicht, dass wir Verantwor-
tung fiir dieses Ganze tragen. Die Kunst der Sozialen Arbeit liegt genau darin,
beides miteinander zu verbinden: Es geht darum, Freiheit nicht gegen Bin-
dung auszuspielen, sondern Freiheit innerhalb unterstiitzender Beziehungen
zu verwirklichen.

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

1. Autonomie als Zumutung?
Kant fordert, dass der Mensch sich aus seiner selbstverschuldeten Unmiin-

92

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

digkeit befreit und sich seiner Vernunft bedient. Doch bedeutet diese Vor-
stellung von Autonomie nicht auch eine Uberforderung? Ist jeder Mensch
in jeder Lebenssituation in der Lage, vernunftgeleitete Entscheidungen zu
treffen? Welche Herausforderungen entstehen daraus fiir die Soziale Arbeit,
wenn Menschen in Krisen, Armut oder psychischer Belastung nicht auto-
nom handeln konnen oder wollen? Muss Autonomie immer eingefordert
werden, oder gibt es Situationen, in denen es legitim ist, Verantwortung
abzugeben?

. Freiheit, Sicherheit oder Verantwortung?
Das Gedankenexperiment mit den drei Umschlagen stellt unterschiedliche
Formen von Freiheit dar: absolute Sicherheit ohne Selbstbestimmung, totale
Freiheit ohne Regeln oder das Leben in Selbstverantwortung mit morali-
scher Reflexion. Welche dieser Alternativen kommt der realen Erfahrung
von Autonomie in der Sozialen Arbeit am nichsten? Und wenn Kant sagt,
dass wahre Freiheit darin besteht, sich selbst moralische Gesetze zu geben,
wie ldsst sich das mit Menschen denken, die Unterstiitzung bendtigen?
Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung — und wer tragt die Konse-
quenzen, wenn sie tiberfordert?

. Jenseits von Kant und Nedelsky - Braucht es ein neues Autonomiekon-
zept?
Kant versteht Autonomie als Fahigkeit, mithilfe der eigenen Vernunft selbst-
bestimmte Entscheidungen zu treffen. Nedelsky hingegen sagt, dass Selbst-
bestimmung erst in Beziehungen zu anderen Menschen méglich wird. Beide
Ansitze haben wichtige Stirken, aber erkldren sie wirklich alle Formen von
Autonomie?
Treffen wir manche Entscheidungen nicht auch intuitiv - etwa aus einem
Gefiihl heraus oder weil wir korperlich spiiren, was fiir uns richtig ist? Was
bedeutet es fiir die Soziale Arbeit, wenn Autonomie nicht nur rational oder
sozial, sondern auch emotional, korperlich bzw. intuitiv verstanden wird?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Epiktet (1994): Handbiichlein der Moral. Griechisch/Deutsch. Ubers. und
hrsg. von K. Steinmann. Stuttgart: Reclam.

Kant, 1. (1781): Critik der reinen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart-
knoch.

Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? In: Berlini-
sche Monatsschrift, Dezember 1784, S. 481—-494. Online verfligbar un-
ter: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
(abgerufen am 30.01.2025).

93

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html

4. Autonomie: Immanuel Kant

94

Kant, I. (1788): Critik der practischen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart-
knoch.

Kant, I. (1790): Critik der Urtheilskraft. Berlin und Libau: Lagarde und
Friedrich.

Kant, I. (1977): Werkausgabe in 12 Binden. Hrsg. von W. Weischedel. Frank-
furt am Main: Suhrkamp Verlag.

Nedelsky, J. (2013): Law’s Relations: A Relational Theory of Self, Autonomy,
and Law. Reprint ed. New York: Oxford University Press.

von Aquin, T. (2020): Summa theologiae. 3. Aufl. Stuttgart: Alfred Kréner
Verlag.

Weiterfiihrende Literatur
Gabriel, G. (2024): Kant: Eine kurze Einfiihrung in das Gesamtwerk. 2.,
durchges. Aufl. Tiibingen: UTB.

Willaschek, M. (2024): Kant: Die Revolution des Denkens. 4., durchges.
Aufl. Miinchen: C. H. Beck.

am 17.01.2026, 19:28:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4. Autonomie: Immanuel Kant
	4.1. Autonomie als Thema der Philosophie
	Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker
	Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von Aquin
	Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklärung

	4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext
	4.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus
	Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis
	Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ
	Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

	4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

	4.5. Anregungen zum Weiterdenken


