> VII. SCHLUSSREFLEXIONEN
Die wissenschaftliche Ausstellung

Die wissenschaftliche Ausstellung ist ein Medium, das Lernen und Begreifen
auf der einen, Staunen, Ergriffenheit und auch Vergniigen auf der anderen
Seite ermdoglicht. Sie bietet einerseits Weltwissen und Orientierung in einer
uniibersichtlich gewordenen Zeit an. Andererseits vermittelt sie spezifische
Erfahrungen emotionaler Art, die andere Medien nicht bieten konnen. Auf
diese spezifischen Erfahrungen miissen sich die Autoren und Organisatoren
von Ausstellungen umso eher besinnen, als die Besonderheit von ausstellen-
den Institutionen heute weniger denn je in der Funktion des permanenten
Zeigens liegt. Zeigen will sich heute alles, moglichst permanent, und mog-
lichst von der besten Seite.

Uber das Alte Objekt vermittelt die wissenschaftliche Ausstellung nicht
nur Geschichte. An ihm wird die Zeitlichkeit der Zeit und die Geschichtlichkeit
des personlichen Daseins selbst erfahrbar und sinnlich prasent. Interaktive
Experimente und naturwissenschaftliche Modelle dagegen verweisen auf die
physikalische Welt und reprdsentieren diese, indem sie Naturgesetze de-
monstrieren und die Funktionsweise technischer Systeme zeigen. All diese
Gattungen von Exponaten — sowohl die mit historischer, als auch die mit na-
turwissenschaftlicher Aussage —inserieren Wirklichkeit, die ansonsten unver-
flighar ware, in das Medium Ausstellung und in den Erfahrungshorizont des
Besuchers. So wird die Ausstellung zu einem Brennglas, in dem die Uber-
schaubarkeit und Verstehbarkeit der Welt ansatzweise méglich wird. In der
Begegnung mit dem Unverfligbaren libersteigt der Besucher seine personli-
chen, ihn im Alltag fesselnden Beschrankungen, und bleibt doch er selbst.
Kein anderes Medium kann dies leisten.

Musealisierung

In welchem Licht erscheint nun heute die Musealisierung, der Prozess, der
dem wissenschaftlichen Ausstellen ebenso wie dem modernen Museum zu-
grunde liegt und beide ermdglicht hat? Es greift zu kurz, Musealisierung als
eine zerstorerische Perversion modernen Denkens aufzufassen, welche die
Gegenstdnde aus ihrem lebendigen Zusammenhang reifie und dadurch quasi

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tote." Musealisierung erdffnet gerade dadurch die Chance, die Welt besser
zu verstehen, dass sie Gegenstdande versetzt und in einem neuen Licht er-
scheinen ldsst. Ausstellende Institutionen sind daher keine Orte der Agonie
des Realen, wie Baudrillard sich ausdriickt, sondern des besseren Verstand-
nisses der Welt, in der wir leben. Wenn man die Welt verstandlich machen
will, dann miissen die Gegenstdnde gezeigt werden, aus denen sie besteht.
Ein Verstdndnis der Gegenstdnde, ohne sie anschauen zu kénnen, bliebe un-
vollstandig und unglaubwiirdig. Ohne die ausstellungsspezifische Verset-
zung und Fixierung der Dinge, die gewiss ihren Tod voraussetzen, kann man
sie nicht so zeigen, wie ihre komplexe Bedeutung es verdient. Es mag stim-
men, dass haufig das Museum selbst die Dinge umbringt, indem es sie mu-
sealisiert und ausstellt. Ebenso richtig ist es, dass die Dinge in der Ausstel-
lung wieder auferstehen kénnen.

Die Ausstellung als Wirklichkeitsspiel

Als versetzendes Medium lebt die Ausstellung von der Differenz zur Welt, die
sie umgibt. Diese Differenz kommt dadurch zustande, dass sich die Wirklich-
keit, von der jeweils die Rede ist, in der Ausstellung nicht als lebendige, pri-
mare Wirklichkeit, sondern in der Brechung des Bildes, des Restes, des Mo-
dells oder des Experiments zeigt. Das heif3t, die Ausstellung ist Wirklichkeit
nicht nur auf Grund des Materials, das in ihr arrangiert wird. Sie ist dariiber
hinaus auch eine zeigende Wirklichkeit, die gerade von der Abwesenheit des
Gezeigten lebt.

Ahnlich wie Tempel und Kirchen, so sind auch Ausstellungen Konver-
genzpunkte von Wirklichkeiten. Drei Wirklichkeitsebenen treffen in einer
Ausstellung beziehungsweise im Ausgestellten zusammen: die Wirklichkeit,
die sie kraft ihrer erscheinenden Materialitat selbst ist, die Wirklichkeit, die
sie kraft ihrer Bedeutung ist, und die Referenzwirklichkeit, auf die sie ver-
weist. Das Alte Objekt ist ein Punkt, wo sich diese drei Ebenen besonders na-
he kommen. Zeigendes und Gezeigtes beriihren sich in seiner erscheinenden
Materialitat.

Dariiber hinaus ist die Ausstellung aber auch ein Wirklichkeitsspiel, mit
dem sich erproben ldsst, wie sich die verschiedenen Wirklichkeits- und Be-

1 Diese negative Sicht der Musealisierung findet sich vor allem bei Baudrillard,
Agonie des Realen; ferner bei Jeudy, der dhnlich wie Baudrillard die zerstéreri-
schen Aspekte der Musealisierung betont. Ders., Welt als Museum.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Schlussreflexionen

deutungsebenen miteinander verweben lassen. Der Prozess der Vergegen-
standlichung, der den Dingen Bedeutung verleiht, kann in einer Ausstellung
selbst zu einem Bestandteil der phanomenalen Welt, und damit sinnlich er-
fahrbar werden. Die Ausstellung ist der einzige sakulare Ort, wo man Bedeu-
tung antreffen kann.

Was nun die modernen Informationswissenschaften betrifft, so sind sie
auf Grund der Uneindeutigkeiten der Verweisungszusammenhange, die sich
beim Ausstellen ergeben, nur bedingt in der Lage, die Besonderheiten des
Mediums Ausstellung und ihr komplexes Verhaltnis zur Wirklichkeit zu erfas-
sen. Denn das Alte Objekt ist mehr als ein Zeichen, da es Spur beziehungs-
weise Spurenkomplex ist. Als Spur aber verweist es nicht nur auf das, was es
nicht mehr und noch nicht ist, sondern auch auf sich selbst als anwesenden
Rest und Teil einer entschwundenen Ganzheit.

Riickverzauberung?

Mit Blick auf die transrationale Dimension der Kommunikationsform Ausstel-
lung hat Wyss von der »Riickverzauberung entzauberter Dinge«* durch das
Museum gesprochen, was unter anderem eine Riicknahme der von Max We-
ber diagnostizierten Entzauberung der Welt im Zuge der friihneuzeitlichen
Rationalisierung unterstellt. Dies ist insofern zutreffend, als das ausstellende
Museum nicht nur kiihl-rational agiert, sondern auch hoch emotional und auf
eine Weise, welche die Unauslotbarkeit, Ratselhaftigkeit und fragmentari-
sche Natur des Exponates offenbar werden lasst. Das Museum lebt gerade
vom nicht Gewussten, das sich dem empirisch-rationalen Zugriff entzieht,
von der Liicke, die nur von der Vorstellungskraft des Besuchers und seinen
Emotionen gefiillt werden kann. Andererseits: Ausstellungen stellen keinen
vergangenen Zustand wieder her. Sie sind in sich selbst Wirklichkeiten be-
sonderer Art und aus eigenem Recht; neue, synthetische und fingierte Wel-
ten. Diese ermdglichen dem Besucher eine besondere, spielerische und vor-
ibergehende Art der Weltverhaftung. Fiir den Zustand des permanenten Ge-
zeigtwerdens trifft es zu, dass das Zeugsein der Dinge in der objektivierten
Gegenstandlichkeit der Exponate tiberwunden worden ist. In dieser Hinsicht
ist eine Ausstellung eher eine Vorwegnahme eines den Gegenstdnden ge-
recht werdenden Idealzustandes als die Wiederherstellung eines Urzustan-
des, der mit dem Begriff »Riickverzauberung« suggeriert wird.

2 Wyss, das Museum, S. 74-83.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Der Begriff der Verzauberung aber — ohne das Prafix »Riick« — trifft We-
sentliches. Denn die Mdglichkeiten einer Ausstellung erschdpfen sich eben
nicht darin, eine Informationsplattform oder ein volkspdadagogisches Instru-
ment zur Hebung des Bildungsniveaus zu sein. Neben dem rationalen Kern
des Ausstellungserlebnisses gibt es auch einen dionysischen Kern, dessen
Wesen der Rausch ist, und nicht der Erkenntnisgewinn.? Der Rausch, um
den es sich dabei handelt, ist ein Verschmelzungsrausch, der sich bei der
scheinbaren Erfiillung des Wunsches einstellt, Vergangenheit und Gegen-
wart, Fernes und Nahes im erlebenden Individuum zusammenzufiithren und
zu vereinen. Der Verschmelzungsrausch stellt sich bei der Illusion ein, dass
das Unverfiigbare tatsdchlich verfiigbar geworden sei — unabhéngig davon,
ob es sich um Gewesenes, oder um Naturgesetzliches handelt.

Die Eigenstdndigkeit der Gegenstdnde

Andererseits zeigt sich gerade an den ausgestellten Gegenstdnden deren
Eigenstdandigkeit, und es wird deutlich, dass sie als Exponate nicht ver-
stummt sind — und auch keineswegs immer mit der Stimme ihres Herrn, das
heiRt des Museums oder des Kurators sprechen. Nicht einmal die syntheti-
sche Welt einer Ausstellung vermag es, die Bedeutung des Gegenstandes
vollstandig festzuschreiben oder gar vorzuschreiben. Letztlich entzieht sich
der Gegenstand solchen Versuchen und bleibt unauslotbar. Daher ist das
Medium Ausstellung auch nicht das Grab der Wirklichkeit. Vielmehr ist sie ein
Ort, durch den Wirklichkeit hindurch geht.

In einer Ausstellung werden die Grenzen einer Einstellung deutlich, wel-
che die Welt lediglich als Material oder Resultat menschlicher Handlungen
begreift. Eben aus diesem Grunde ist es nicht angebracht, die Qualitat kura-
torischer Arbeit allein daran zu messen, ob sie einer bestimmten Besucher-
erwartung zu entsprechen in der Lage ist. So unbestreitbar es ist, dass die
Entdeckung beziehungsweise Aufwertung des Besucherinteresses das Mu-
seumswesen revolutioniert und auf ein neues qualitatives Niveau gehoben
hat, so bedauerlich ist doch das gelegentliche Abhandenkommen der Fahig-
keit, den Gegenstand »sein zu lassen« und ihn im urspriinglichen Sinne als
Phdanomen, als Sich-an-ihm-selbst-Zeigendes, zu denken und zu behandeln -
anstatt ihn letztlich so zu sehen, wie man ihn zu sehen wiinscht. Ein solcher

3 Zum Dionysischen und Apollinischen des Museums vgl. Scheiner, The Ontologi-
cal Bases, S. 135 ff.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Schlussreflexionen

Wunsch verbirgt sich haufig hinter radikal konstruktivistischen Theorien. Das
Sein-Lassen des Gegenstandes ist gleich bedeutend mit der Anerkennung
einer auBersubjektiven Realitat; es hat nichts mit einem naiven Realismus zu
tun. Erkennt man eine solche auBersubjektive Realitdt an, so wird der subjek-
tive Faktor nur relativiert, nicht aber beseitigt, da er im Begriff des Gegen-
standes notwendigerweise enthalten ist.

Die Ausstellung ist ein Platz, wo sinnlich erfahrbar wird, dass Gegenstédn-
de und Welten, die aus ihnen bestehen, offen fiir Umwertungen bleiben, das
heilt fiir kommende, heute noch nicht absehbare Bedeutungen. Die Wirk-
lichkeit erweist sich als nicht feststellbar. Ein solcher Platz kann die Wahr-
nehmung von Prozessen der Vergegenstandlichung scharfen. Er kann die
Transparenz dieser Prozesse erhéhen und zur Teilnahme an ihnen anregen,
so dass die Erfahrungen des Wirklichkeitsspiels »Ausstellung« als Inspiration
fiir den Alltag fruchtbar werden. Dabei kann das Medium Ausstellung jeden
dazu einladen, tiber die Bedeutung der Gegenstande mitzuverhandeln - frei-
lich ohne die Illusion zu erwecken, diese Bedeutung »machen« oder »produ-
zieren« zu konnen.* Die Ausstellung eignet sich dafiir besser als andere
Medien, weil es die Gegenstdnde selbst prasentiert und schon dadurch aus-
driickt, dass die Bedeutung der Dinge immer an Materialitdat und Gegenstédnd-
lichkeit gebunden ist, dass man daher eine Sache selbst in Augenschein
nehmen, ihr aufs Maul schauen muss, um sie deuten und bei ihrer Auslegung
mitzureden zu kdnnen. Die Bedeutung der Gegenstande wird dann nicht als
etwas Feststehendes, in den Objekten schon vollstédndig Angelegtes erfah-
ren, sondern als das Resultat eines standig neu auszuhandelnden Kompro-
misses zwischen Zeigendem, Betrachter und Gezeigtem. Gerade in dieser
Hinsicht tritt zutage, dass das Museum als bloBer Zufluchtsort fiir Alltagsmii-
de, als eine Art Bildungsreeperbahn oder als Renommierobjekt statusbe-
wusster Personen unter seinen Mdoglichkeiten bleiben wiirde. Das Museum
kann eine »Passage« sein,® nach deren Durchquerung der Alltag und des-
sen Bedeutungsgeflecht in einem neuen, kritischen Licht gesehen werden

4 Vor allem Roswitha Muttenthaler betont die Rolle des Museums als eines Ortes,
an dem iiber Symbolisierung verhandelt wird. Vgl. dies.: »Kultur ist deshalb 6f-
fentlich, weil Bedeutung etwas offentliches ist«. Referat im Rahmen der Enquete
»Aufgaben und Ziele stadtischer Museen im 21. Jahrhundert« zum Historischen
Museum der Stadt Wien, 10.04.2002. Im Internet unter der Adresse: http://www.
univie.ac.at/ittroec/museologie/lesezimmer/Historisches_Museum_Wien.html.

5 Waldenfels, der herausgeforderte Blick, S. 233.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

ALEXANDER KLEIN
Expositum

kann, in einem Licht, das jeden dazu einlddt, sich in die Prozesse des Bedeu-
tungswandels einzuschalten.

Echtheit als Droge des Ausstellens

Vergangenheit und Gegenwart beriihren sich im Echtheitserlebnis, das sich
einstellt, wenn die Gewordenheit des Bestehenden sinnlich erfahrbar wird. In
naturwissenschaftlichen Ausstellungen vermitteln interaktive Elemente ein
anderes Echtheitserlebnis. Es stellt sich ein, wenn man glaubt, die Natur
selbst steuern und beherrschen zu kénnen. Hier wie dort ist Echtheit die Dro-
ge des Ausstellens. Diese Droge ist Trumpf in einer Zeit, da viele andere Bil-
dungsinstitutionen und Medien einen Verlust an Reputation haben hinneh-
men miissen, weil man ihnen Echtheit ebenso wenig zutraut wie Ehrlichkeit.

Echtheit wird eine Leitidee musealen Arbeitens bleiben. Dies gilt unge-
achtet der Tatsache, dass ein Denken, welches Echtheit an den duf3erlichen
Merkmalen des Exponates festmacht, den medialen Realitdten des heutigen
Ausstellungswesens und dem gewandelten Verstdandnis von Exponat nicht
mehr entspricht.

Die Bedeutung von Echtheit wird sich in Zukunft verlagern. Echtheit wird
sich mehr als bisher auf die Konstellation beziehen, in der ein Exponat — bei-
spielsweise ein Computerprogramm — entstanden oder dabei gewesen ist.
Zweitens wird der Begriff der Echtheit starker auf das Authentizitatserlebnis
des Besuchers abheben, fiir den authentische Informationen mehr zédhlen als
die nur schwer liberpriifbare Originalitat der Exponate. Kurzum: Wichtiger als
Erlebnisse des Authentischen werden in Zukunft authentische Erlebnisse
sein.

Zukunft des Museums?

Was aber ist das Museum heute, und was wird es in Zukunft noch sein kon-
nen? Es hat viele Versuche gegeben, die Institution Museum zu definieren.
Sie reichen von sarkastischen Formulierungen, die das Museum in die Ndhe
des Gefdngnisses riicken oder es mit einem Kulturfriedhof gleich setzen, bis
zu Benennungen wie Schule des Befremdens, Musentempel, Lernort, Opfer-
hohle, Laboratorium, Ort der permanenten Konferenz oder Science Centre.
Solche Begriffsbhildungen sind immer angreifbar gewesen, da sie Einzelaspek-
te, Moden oder Traditionen verabsolutieren. Eines aber haben fast alle Defi-
nitionsversuche gemeinsam: Sie setzen voraus, dass das Museum ein Ort ist,
das heifdt eine fest umrissene, physisch-physikalisch begrenzte Einheit, de-
ren topographische Lage auf einer Landkarte oder einem Stadtplan ausfindig

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Schlussreflexionen

gemacht werden kann. Auch wird das Museum als ein Raum gesehen, der
durch die Differenz zwischen einem Innen und einem Aufen bestimmt wird.
In der Regel hat ein Museum Wénde, Boden, Decke, Ein- und Ausgang. Der
Besucher muss zum Museum hin, das Museum kommt nicht zum Besucher.
Der Besucher betritt und verldsst das Museum mit seinem Korper.® Fast
mochte man ein solches Museum als einen locus amoenus der Moderne be-
zeichnen, als einen ummauerten, eingefriedeten und idyllischen Ort, in dem
der Alltag, ja die Zeit ihre Macht verliert.

Es ist gerade dieses Beharren auf der Idee des Ortes, der Lokalisierbar-
keit des Museums, die heute als Modernisierungshemmnis wirkt. Denn es ist
ja das Revolutiondre an den modernen Medien, insbesondere am Internet,
dass sie ihren Benutzern eine Art von Omniprdsenz erméglichen. Als Surfer
ist man {berall und nirgends. Es ist sinnlos zu sagen, dass man mit einem
internetfahigen Computer geographische Entfernungen {iberwinden kann,
wenn man beispielsweise die Website einer Universitat in Florida aufruft.
Statt sich hinweg zu bewegen, bleibt der Surfer —im konkret physischen Sin-
ne — ja an seinem Platz. Die Zuganglichkeit der Daten ist radikal und global
ausgeweitet worden. Die Daten sind sozusagen nicht mehr irgendwo, son-
dern {iberall.

Demgegeniiber sieht das traditionelle Museum natiirlich, im Jugendjar-
gon ausgedriickt, »alt aus«. Allerdings stellt sich die Frage, ob das Museum
einen Wettlauf mit den modernen Medien {iberhaupt beginnen sollte, einen
Wettlauf um Aktualitat, Schnelligkeit und Massenwirksamkeit der so genann-
ten Informationen, die ja, wie oben ausgefiihrt worden ist, zunachst einmal
keine Informationen sind, sondern nur Daten. Dies muss verneint werden. Die
nicht zu leugnende Verpflichtung des Museums zur Aktualitat wird immer
wieder in Konflikt mit der berufsimmanenten Tendenz aller Museumsleute
geraten, erst einmal die Historisierung beziehungsweise Musealisierung ei-
nes aktuellen Geschehens abzuwarten, bevor man es als Sammlungs- oder
Ausstellungsthema ernst nimmt. Diese konservativ-abwartende Grundhal-
tung entspricht den Grundsdtzen des Historismus, dem nach wie vor die
meisten Museen verpflichtet sind. Erst zeitliche Distanz, so der Historismus,

6 Ausnahmen wie beispielsweise das Museum im Koffer in Niirnberg oder die
zahlreichen im Internet auffindbaren »Virtuellen Museen« ziehen ihre Rechtferti-
gung daraus, dass sie sich negativ auf eben dieses Museum als Ort beziehen. Sie
bekréftigen das, von dem sie sich unterscheiden. Ob neue Ansédtze wie die fran-
zosischen Ecomusées sich durchsetzen werden, bleibt abzuwarten.

14.02.2026, 22:11:15. ==

169


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

ALEXANDER KLEIN
Expositum

verhelfe zum Adlerblick des lber der Zeit Stehenden und ermégliche das
iberlegene Ordnen der Dinge im Sinne einer Rekonstruktion des Gewesenen.
Dieser Auffassung entspricht die Tatsache, dass das Museum ein relativ tra-
ges Medium ist. Schneller als die Zeitung, das Fernsehen oder gar das Inter-
net kann es nicht sein in einer Zeit, da einem der Boden der Aktualitat, auf
dem man zu stehen glaubt, immer schneller entzogen wird.

Doch muss die Tragheit des Museums keine Schwache sein. Museen sind
kulturelle Institutionen, die das vorschnelle Ad-Acta-Legen von Wichtigem
verhindern kénnen oder umgekehrt dafiir sorgen, dass beiseite Geschobenes
wieder im Vordergrund zu sehen ist. Ein Museum vermag Gegenstdande im
kulturellen Gedachtnis festzuhalten, die zu tibergehen unverantwortlich wa-
re. Es ist eine Starke des Museums, den immer hektischer werdenden Strom
der Neuigkeiten dort, wo es nétig ist, auch zu bremsen, dhnlich wie ein Ruba-
to den Fluss eines Musikstiickes bremst. Wie wichtig solch ein kulturelles
Bremsen wadre, zeigt der Verlauf der &ffentlichen Diskussion zu Themen wie
Treibhauseffekt, AIDS oder Klonen. Seitdem die Massenmedien das Interesse
an diesen Themen weitgehend verloren haben, werden sie auch nicht mehr
so zur Kenntnis gekommen, wie sie es verdienten. Sowohl Ausstellungen als
auch Sammlungen sind retardierende Momente im kulturellen Geschehen.
Darin liegt ihre Chance, vor allem aber ihre Verantwortung.

Andererseits halt ein Museum nicht nur Erinnerungen fest, sondern er-
zeugt auch Vergessen. Indem es definiert, was bewahrens-, erinnerns- und
sehenswert, aber auch, was lernenswert ist, befordert es das Vergessen von
dem, was als tiberholt und nutzlos eingestuft worden ist. Dabei ist die Ge-
fahr, kulturelles Erbe unwiederbringlich zu verlieren, die Kehrseite der Not-
wendigkeit, sich von altem Zeug zu trennen. Ohne Vergessen gdbe es auch
keine Erinnerung und kein An-denken. Museen kdnnen das Vergessen zu
einer positiven kulturellen Kraft werden lassen.”

7 Zu diesem Aspekt vgl. Michael Fehr: Das Museum als Ort des Vergessens. In:
Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung. Das Verschwinden der
Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S. 220-223.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Schlussreflexionen

Museum als Bedeutungsraum

Freilich ist damit die Frage nach der Zukunft des Museums noch nicht hinrei-
chend beantwortet. Denn wie wird das Museum die ganz unterschiedlichen
Forderungen, die an es herangetragen werden, miteinander in Einklang brin-
gen konnen: Aktualitit und historische Tiefe, synoptischer Uberblick, visiona-
re Kraft und detailscharfe Analyse dicht an der Gegenwart? Ich denke, das
Museum der néchsten Jahrzehnte wird sich zu einer Institution entwickeln,
die nicht mehr auf einem Ort, sondern auf Prinzipien fuflt. Das heif3t: Die
ldentitdt eines Museums wird sich durch das bestimmen, was es tut, und
nicht durch seine Tradition oder die topographische Lage seines Gebiudes.?

Der Zweck des Museumshandelns wird weiter darin liegen, An-denken
durch Vergegenstdndlichung, Fixierung und Versetzung von Dingen zu er-
moglichen. Dadurch werden Museen weiterhin die Erinnerungen einer Ge-
sellschaft aufheben, die Welt verstehbarer machen und dem Einzelnen die
Moglichkeit bieten, sich dem Gewesenen, Gegenwartigen und Zukiinftigen im
Denken anzundhern. Es ist jedoch zu bezweifeln, dass die eigentliche Starke
der Museen, die Erméglichung von authentischen Erlebnissen beim Umgang
mit Dingen, notwendigerweise an einen topographisch stabilen Raum ge-
bunden bleiben wird. Ein Museum kann den physikalischen Raum iiberwin-
den und ihn durch eine besondere Art von Raum ersetzen, ndamlich einen Be-
deutungsraum. Ein solcher Bedeutungsraum ist ein permanent gezeigter Zu-
sammenhang von Daten, der so strukturiert und gestaltet ist, dass man die-
se Daten weitgehend ortsunabhangig fiir sich zur Information werden lassen
kann.

Einen Konigsweg zur Erfiillung der museumsspezifischen Aufgaben wird
es aber nicht mehr geben. Einige Museen werden Arche Noahs fiir dreidimen-
sionale Gegenstande bleiben und sind gut beraten, dies zu tun, wenn sie
nicht den Verlust ihrer Identitéat riskieren wollen. Andere Museen werden sich
als flexibler Medienverbund verstehen, der sich einem bestimmten Themen-
kreis methoden- und medienpluralistisch anndhert. Auf das Museum insge-
samt bezogen gilt, dass es nur dann im 21. Jahrhundert bestehen kann, wenn

8 Der Gedanke, dass ein Museum die Begrenzungen seines Gebaudes duch neuar-
tige Methoden tiberwinden kdnne, ist von André Malraux 1947 in die museologi-
sche Diskussion gebracht worden. Malraux bezog sich dabei auf das Kunstmuse-
um und die Méglichkeiten des Buches und der Fotografie. Vgl. ders.: Das imagi-
ndre Museum. Frankfurt a.M./New York 1987.

14.02.2026, 22:11:15. ==

171


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

ALEXANDER KLEIN
Expositum

es sich als eine der Méglichkeit nach heteromediale und heterotope Einrich-
tung versteht. Auf diese Weise konnte die Allgegenwart der Musealisierung
zu einer neuen Chance fiir das Museum werden.

Die Zukunft des wissenschaftlichen Ausstellens

Denkt man das Museum als Bedeutungsraum, so wird dies auch den Begriff
der Ausstellung in Richtung einer gréf3eren Flexibilitat erweitern. Das dreidi-
mensionale Exponat ist nur eines von vielen Ausstellungsmedien, wenn auch
ohne Zweifel ein Medium mit zentraler Bedeutung fiir die Kontinuitdt unserer
materiellen Kultur. Der Bedeutungsraum Museum kann eine konventionell
rdumliche Ausstellung oder Sammlung umfassen, sie muss es aber nicht
notwendigerweise. Museum ist {iberall moglich, wo sich Wirklichkeit perma-
nent zeigen lasst. Dabei kann Museum aus ganz verschiedenen Medienamal-
gamierungen entstehen. Damit soll keineswegs die alte Forderung wieder
aufgegriffen werden, die Schwellen zu beseitigen, die das Museum bezie-
hungsweise die Ausstellung vom Alltag trennt. Wenn ein geschlossener Raum
nicht erforderlich ist, um den Besucher zu faszinieren, so muss sich eine sol-
che Faszination durch die prazise und nachvollziehbare Bestimmung eines
Themas, die Art der Darstellung und der Gestaltung einstellen. Die Intensitét
des Erlebnisses schafft die Distanz zum Alltag, und nicht die Tatsache einer
geschlossenen Raumlichkeit. Museale Erlebnisse aber kann man vor einer
Website, in einer Fabrik, in einer Kirche oder bei einem Denkmal, ja sogar auf
dem eigenen Speicher haben — sofern die Méglichkeit zum permanenten Zei-
gen, zur distanzierten Betrachtung oder zur interaktiven Erkundung gegeben
ist.

Die wissenschaftliche Ausstellung kann sich heute wieder in einem Licht
der Modernitat und Flexibilitat prasentieren, nachdem sie sich lange Zeit eher
im Abseits der medientheoretischen Diskussion befunden hat. Sie bietet
Méglichkeiten, mit der »Krise der Linearitidt«®, die fiir das zeitgendssische
Denken charakteristisch ist, produktiv umzugehen. Denn die wissenschaftli-
che Ausstellung ist ein nicht lineares Informationsfeld. Der Besucher muss
dieses Feld nicht ablaufen, sondern kann den Weg, der durch es hindurch
fiihrt, selbst wahlen. Das heif3t, er kann sich selbst sein Besuchserlebnis zu-
sammen komponieren. Diese charakteristische Nichtlinearitdt des Mediums

9 Vilém Flusser: Krise der Linearitat. Bern 1988.

14.02.2026, 22:11:15. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Schlussreflexionen

Ausstellung miisste heute durch eine Neubestimmung des musealen Raums
im Sinne eines Bedeutungsraums erganzt werden.

In der Formenlehre der klassischen Musik wird der erste Teil eines Sona-
tensatzes »Exposition« genannt. In der Exposition wird das motivische Mate-
rial der Komposition entfaltet, ehe es in den darauf folgenden Abschnitten,
der Durchfiihrung, der Reprise und der Coda, verarbeitet wird. Expositionen
als Ausstellungen kénnten Ahnliches im gesellschaftlichen Umfeld leisten wie
Expositionen in einem Musikstiick. In wirkungsméachtigen Bildern vermdgen
sie es, kulturelle Stromungen, gesellschaftliche Dissonanzen und wissen-
schaftliche Umwalzungen fiir den Einzelnen, der ansonsten tiberfordert ware,
wahrnehmbar und verstehbar zu machen, so dass sie angemessen verarbei-
tet werden kénnen. Dadurch kénnen Ausstellungen weit mehr leisten als ei-
nen Beitrag zur Popularisierung akademischen Wissens. Ahnlich wie die
Werbung, aber ohne kommerzielles Handlungsmotiv, kdnnen sie neue Bild-
welten und Mythen schaffen, das heif3t: kollektiv lesbare Erinnerungsfiguren,
welche die Wirklichkeit eichen und — dhnlich wie musikalische Motive, die
sich in der Durchfiihrung eines Sonatensatzes bewahren miissen — zum Kris-
tallisationspunkt von Weltwissen und Lebensklugheit, aber auch von Lebens-
freude werden kénnen.

14.02.2026, 22:11:15. e

173


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 22:11:15.


https://doi.org/10.14361/9783839401743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

