Selige Musliminnen oder marginalisierte
Migrantinnen?

Das Osterreichische Paradox der geringen
Teilhabe von Kopftuchtragerinnen bei

>toleranter« Kopftuchpolitik'

NORA GRESCH UND LEILA HADJ-ABDOU

Muslimische Zuwanderung ist in den letzten Jahren vermehrt Gegenstand von
offentlichen Diskussionen als auch staatlicher Politik geworden, wobei der
Islam zunehmend als die vorrangige Bedrohung der Zukunft Europas ver-
standen wird (Bunzl 2007: 37). Insbesondere die Auseinandersetzung iiber
das muslimische Kopftuch gilt als paradigmatisch fiir Fragen beziiglich der
Integration von muslimischen Migrantinnen und Migranten in europiischen
Einwanderungsgesellschaften (Read 2007: 232; Parekh 2006). Hierbei stehen
das Kopftuch und damit auch dessen Tréigerinnen oftmals fiir »everything that
is thought to be wrong with Islam« (Amiraux 2007: 125).

Obwohl das Tragen des Kopftuchs schon seit Mitte der 1980er Jahre in
einigen Léandern offentlich thematisiert wurde, haben die Debatten wihrend
der letzten Jahre eine Intensivierung erfahren, so dass gegenwirtig in den
meisten europdischen Lidndern regulierende Politiken fiir das Tragen von
muslimischer Korperbedeckung in der offentlichen Sphire diskutiert bzw.
umgesetzt wurden (Sauer 2008). Sozialwissenschaftliche Untersuchungen fo-
kussierten in jiingerer Zeit auf die Erkldrung dieser unterschiedlichen Regu-
lierungsmodelle (Gresch et al. 2008; Berghahn 2008; Saharso 2007) sowie auf

1 Der Artikel basiert auf Ergebnissen des durch das 6. Rahmenprogramm der Eu-
ropdischen Union geforderten Forschungsprojekts > VEIL — Values, Equality and
Differences in Liberal Democracies<, abrufbar: http://www.veil-project.eu,
20.02.2009.

73

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Analysen von >Kopftuchdebatten<, welche diese Politiken begleiteten (Amir-
Moazami 2007). Wihrend mit dieser Perspektive Prozesse der (Re-) Produktion
nationaler und europdischer Identitdt aufgezeigt werden konnten (Scott 2007;
Rostock/Berghahn 2008), wurde bislang die Frage nach der Bedeutung national-
staatlicher Politiken und Kontexte fiir Kopftuchtrégerinnen selbst kaum gestellt.
Die Thematik realer Teilhabechancen von muslimischen Frauen bleibt sowohl
im wissenschaftlichen als auch im politisch-6ffentlichen Diskurs weit gehend
ausgeblendet.

Die osterreichische Situation stellt dafiir ein paradigmatisches Beispiel
dar. So wird Osterreich in der Regel im Hinblick auf die Inkorporation islami-
scher Praxen im Allgemeinen und das Tragen des Kopftuchs im Speziellen als
weit gehend >tolerant< beschrieben. Gleichzeitig zeigt sich bei niherer Be-
trachtung, dass Kopftuchtrigerinnen in Osterreich nur marginal in offent-
lichen Funktionen, in politischen Amtern oder am Arbeitsmarkt wahrnehmbar
sind (Hofstitter 2004: 18; Heine 2005: 105; Kalb et al. 2003: 632).

Tatséchlich ist der Islam seit 1912 als Religionsbekenntnis anerkannt und
die >Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich« (IGGiO) besitzt seit
1979 als Vertretung aller Muslime und Musliminnen den Status einer >Kor-
perschaft 6ffentlichen Rechts< (Heine 2005). Das Tragen des Kopftuchs wird
in Osterreich als religiose Praxis verstanden und unterliegt keinerlei Ein-
schrinkungen.” Im Gegenteil — in bedeutsamen 6ffentlichen Sphiren wie zum
Beispiel in der Schule wurde das Recht auf das Tragen von Kopftiichern
wiederholt von verantwortlichen Autorititen bekréftigt. Anlehnend an Hege
Skjeie (2007), die zwischen »>nicht regulativenc, »selektiven< und >restriktiven<
nationalen Regulierungen unterscheidet, ist Osterreich damit dem >nicht re-
gulativen< Modell zuzuordnen.’ So positioniert sich das Land auch im euro-
pdischen Kontext als »Sondermodell« (Sticker 2006) im Hinblick auf den
Umgang mit Muslimen und Musliminnen. In ihrer Er6ffnungsrede der Kon-
ferenz »Islam in Europa«® beschrieb die osterreichische AuBenministerin

2 Dies betrifft den Hijab, andere Formen der Bedeckung entsprechen in Osterreich
kaum der Praxis. In einem Fall, in dem eine angeklagte Frau einen Nigab vor
Gericht trug, wurde dies nicht toleriert; sie wurde vom Richter ausgeschlossen.
Diese Entscheidung wurde vom Obersten Gerichtshof bestétigt (Seeh 2008).
Dies deutet an, dass Vollverschleierung in Osterreich weniger toleriert ist und
auch Einschrinkungen unterliegen kann. Bisher ist das jedoch der einzige Fall,
in dem der Staat prohibitiv entschied.

3 Ein >restriktives< Modell zeichnet sich durch das Verbot von jeglichen Arten re-
ligioser Korperbedeckung aus (z.B. Frankreich, Tiirkei). Das >selektive< Modell
ist durch Verbote von bestimmten Formen der Korperverhiillung charakterisiert,
wie zum Beispiel Verbotsmoglichkeiten fiir Burka oder Nigab. >Nicht-
regulative« Modelle haben keine Regulierungen, die das Tragen religioser Kor-
perbedeckungen verbieten (Skjeie 2007: 138).

4 Die Konferenz wurde im Frithjahr 2007 von der Diplomatischen Akademie
Wien organisiert. Bereits im Vorfeld der Osterreichischen EU-Ratsprisident-

74

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Ursula Plassnik die Inkorporation des Islams als zukunftstrichtiges europé-

isches Modell: »In this way it is possible to create a contemporary, future-

oriented Islamic life model that draws its strength from a successful com-
bination of Muslim religious identity and a solid foundation of European

values and acts as an example in Europe and far beyond« (Plassnik 2007).
Wie konnen wir vor diesem Hintergrund die paradoxe Osterreichische

Konstellation erklidren, dass in dem Land auf der einen Seite explizit musli-

mische Praxen, wie das Tragen des Kopftuchs, anerkennt und auf der anderen

Seite muslimische Migranten und Migrantinnen dennoch vielfach von Aus-

schluss betroffen sind?

Dieser Untersuchungsfrage mochten wir uns zunéchst anhand der Dar-
stellung von fiir die Erkldrung von Kopftuchpolitiken relevanten Faktoren
annihern. In Bezug auf die Frage, wie die sehr unterschiedlichen Kopftuch-
regulierungen im Speziellen sowie die Politiken zur Integration von musli-
mischen Gruppen in europdischen Lindern im Allgemeinen erkldrt werden
konnen, haben bisherige, zumeist vergleichende Studien vor allem die Be-
deutung von vier Erklirungsfaktoren herausgearbeitet (Gresch et al. 2008;
Read 2007):

(1) Der erste Erkldarungsfaktor fokussiert auf >Citizenship Regime« eines Lan-
des. »Citizenship Regime« vollziehen Grenzziehungen und definieren da-
durch, wer zur Nation gehort und wer nicht (Baubock 2005: 12), wobei
sie gleichzeitig Teilhabemoglichkeiten an einer Gesellschaft strukturieren.
In Bezug auf die Erklarung der unterschiedlichen Kopftuchregulierungen
wird in Studien argumentiert, dass Lénder, die eine multikulturelle Aus-
richtung haben — also sowohl kulturelle Differenz als auch relativ un-
gehinderte Einbiirgerung ermoglichen — das Kopftuch im offentlichen
Raum eher anerkennen als Linder, die »ethno-kulturelle< Regime besitzen,
also durch restriktive Staatsbiirgerschaftpolitiken und weit gehend kultu-
rell homogene Vorstellungen der Nation gekennzeichnet sind. Diese Di-
agnose trifft auch im Kontrast zu >republikanischen< Regimen zu, welche
bei gleichzeitiger Erwartung der Abstraktion von (kultureller) Differenz
der Biirger und Biirgerinnen im 6ffentlichen Raum relativ ungehinderten
Zugang zu Staatsbiirgerschaft gewihren (Saharso 2007).

(2) Ein zweiter Erkldrungsansatz betont die Relevanz und Tradition von
Gleichstellungsinstitutionen und Antidiskriminierungsregelungen. Es wird

schaft in der ersten Hilfte des Jahres 2006, organisierte das Auflenministerium
eine Konferenz zu dem Thema »Islam in a pluralistic world«, in dem es auf »die
osterreichische Tradition des Briickenbaus mit der islamischen Welt« hinwies;
abrufbar: http://www.bmeia.gv.at/aussenministerium/aktuelles/reden-und-interviews/
2005/aussenministerin-ursula-plassnik-anlaesslich-der-eroeffnung-der-konferenz-
islam-in-a-pluralistic-world.html, 05.11.2008. Das Thema blieb auch wihrend
der Ratsprisidentschaft ein Schwerpunkt.

75

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

davon ausgegangen, dass Linder mit einer vergleichsweise stark institu-
tionalisierten Antidiskriminierungspolitik die Sichtbarkeit religioser Dif-
ferenzen im offentlichen Raum eher anerkennen als Lénder ohne eine
ausgeprégte Institutionalisierung von Antidiskriminierungsgesetzen. Denn
so wiirde eine Einschrinkung oder ein Verbot von muslimischer Korper-
verhiillung selbstverstindlicher als Diskriminierung beurteilt werden
(McGoldrick 2006; Perchinig 1999).

(3) Der dritte wichtige Erkldrungsfaktor, um die unterschiedlichen staatlichen
Implementierungen zur >Regierung« kultureller und religioser Differenzen
zu verstehen, bezieht sich auf die verschiedenen Institutionalisierungen
der Kirche-Staat-Beziehungen. So betonen zum Beispiel Joel Fetzer und
Christopher Soper, dass »the development of public policy on Muslim re-
ligious rights is mediated [...] by the different institutional church-state
patterns« (Fetzer/Soper 2005: 7).

(4) Ein letzter Erkldarungsfaktor stellt die jeweilige soziookonomische und
demographische Zusammensetzung der muslimischen Bevolkerung in ei-
ner Gesellschaft dar. Jen’nan Ghazal Read betont in diesem Zusam-
menhang, dass die Anerkennung von religiosen Praktiken auch von Mog-
lichkeiten und Ressourcen zur Selbstorganisation und des politischen
Lobbying abhingig ist (Read 2007: 233).

Diese Faktoren fiir sich genommen konnen jedoch die Kopftuchpolitik in
Osterreich kaum umfassend erkliren. Obwohl Osterreich einem >ethno-kultu-
rellen Citizenship Regime« zuzuordnen ist sowie keine Antidiskrimi-nierungs-
tradition aufweist und die Mehrheit der Muslime und Musliminnen tatséichlich
nur schwach durch politische oder zivilgesellschaftliche Gruppen reprisen-
tiert sind, gilt die Kopftuchregulierung als eine der »tolerantesten< in Europa.

Um dieses Paradox erkldren zu konnen, werden wir im Folgenden die
genannten Faktoren in ihrem wechselseitigen Aufeinanderbezogensein analy-
sieren, um zu untersuchen, inwieweit die jeweiligen Erklarungsfaktoren die
eher geringen Partizipationsmoglichkeiten von Muslimen und Musliminnen in
Osterreich bei >nicht-regulativem« Modell plausibel machen.

Wir konzentrieren uns somit auf die Analyse der Regulierung von
Partizipations- oder Teilhabemoglichkeiten, da die Zugehorigkeit und Teil-
nahme an politischen Gemeinschaften neben individuellen Rechten und
Pflichten eine wesentliche Komponente des Verhéltnisses von Staat und In-
dividuen ansprechen (Siim 2000: 1). Dieser Fokus lédsst auf der einen Seite die
Ungleichheiten in den Gestaltungsmoglichkeiten von Lebensbedingungen
deutlich werden und stellt auf der anderen Seite die aktuellen Diskussionen
um Anerkennung von kulturellen und religiosen Differenzen in den groBeren
Kontext der gegenwirtigen »politics of belonging« (Yuval-Davis 2007: 561).
Dabei geht es um die Analyse der Beziehungen von >Citizenship< und der

76

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Formierung von Identititen und Zugehdorigkeiten. Gleichzeitig ermdglicht uns
dieser Fokus auf die Regulierung von Teilhabechancen die Beziehungen
zwischen den Erkldrungsfaktoren in den Blick zu bekommen. Wie Bernhard
Perchinig ausfiihrt, ist »die Gleichberechtigung aller auf einem Territorium
Lebenden und die Anerkennung der prinzipiellen Legitimitidt von Interessen-
artikulation und Interessenkonflikten« (Perchinig 1999: 64) eine Vorausset-
zung fiir die Entwicklung von progressiven Losungsansitzen in pluralen Ge-
sellschaften. Diese Gleichberechtigung bezieht sich auf residentielle, okono-
mische, soziale und politische Bereiche, »bedeutet also Aufenthaltssicherheit,
gleichberechtigter Zugang zu allen Mirkten, insbesondere den Arbeitsmarkt,
Gleichheit im sozialrechtlichen Bereich sowie politische Partizipation« (ebd.).

Fiir die Betrachtung, inwieweit die Voraussetzungen fiir eine so ver-
standene Gleichberechtigung in Osterreich gegeben sind, werden wir in einem
ersten Teil auf die Osterreichische Situation eingehen, ehe wir in einem
zweiten Teil die Analyse dieser Situation mit Hilfe der genannten Faktoren
niher beleuchten. In einem dritten und letzten Teil werden wir der Frage
nachgehen, warum die faktische Teilhabe von muslimischen Frauen dennoch
so gering ist und welche Bedingungen fiir eine gleichberechtigte Partizipation
aus dieser Perspektive relevant werden.

Fir das Recht auf Kopftuch:
>Tolerantes« Kopftuchregime
bei fehlendem Konflikt

Verglichen mit anderen europdischen Einwanderungslidndern, ist die Oster-
reichische Situation von einem weit gehenden Fehlen ausgetragener Konflikte
beziiglich des Kopftuchs gekennzeichnet. Einige wenige Streitfille bezogen
sich vor allem auf den schulischen Raum. Vorrangig entstanden diese Fille,
da sich Schulleitungen gegen das Tragen des Kopftuchs durch Schiilerinnen
auf Grund schulinterner Kleidungsvorschriften aussprachen (Gresch et al.
2008). Die Konflikte wurden jedoch von verantwortlicher staatlicher Stelle im
Sinne einer Zulassung des Kopftuchs beigelegt, so dass sich daraus kein an-
haltender >Kopftuchstreit< ergab. Von Bedeutung ist hier ein 2004 verdffent-
lichter Erlass des damaligen >Ministeriums fiir Bildung, Wissenschaft und
Kultur< (BMBWK), welcher nach einer Auseinandersetzung an einer Schule
das Recht auf Kopftuch auf Basis der freien Religionsausiibung festhielt
(BMBWK 2004). Der Erlass wurde auf Initiative der IGGiO versffentlicht
und stellt einen Referenzrahmen fiir die rechtliche Handhabung der >Kopf-
tuchfrage« dar.’

5 Die Presse v. 17.05.2004.

77

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Die mangelnde Konflikttrichtigkeit zeigt sich auch daran, dass sich zum
einen bislang kaum Reprisentanten und Reprisentantinnen aus relevanten ge-
sellschaftlichen, politischen und 6konomischen Feldern, wie Kirche, Parteien,
Frauenbewegung oder Arbeitnehmer und Arbeitnehmerinnen bzw. Arbeitge-
ber und Arbeitgeberinnen offentlichkeitswirksam zur >Kopftuchfrage<« duflerten.
Zum anderen begegnete die politische Elite Osterreichs den Versuchen das
Kopftuch zu problematisieren primér mit der Verteidigung und Bestitigung der
osterreichischen Position einer zulassenden Haltung. Als die feministische
Journalistin Elfriede Hammerl das Kopftuch als frauenunterdriickende Praxis
medial thematisierte, wandten sich Vertreterinnen der IGGiO an den dama-
ligen zweiten Nationalratspriasidenten und heutigen Osterreichischen Bun-
desprisidenten Heinz Fischer. Daraufhin schrieb Fischer an die Journalistin:

»Unldngst haben wir im Nationalratssitzungssaal eine Anhorung von Vertretern der
Religionsgemeinschaften fiir den Osterreichischen Verfassungskonvent durchgefiihrt
und die Vertreterin der muslimischen Gemeinschaft war eine Frau [...] und ich war
eigentlich ziemlich stolz auf diesen Anblick und habe mir gedacht, es ist schon, dass
Osterreich ein Land ist, wo eine Frau mit dem Kopftuch (als Ausweis ihrer Reli-
gionszugehorigkeit) sogar im Osterreichischen Nationalratssitzungssaal ungestort und
ohne dass irgend jemand daran Anstofl nimmt, sitzen kann« (Fischer 2003).

Als erstmalig Offentlichkeitswirksam die Nationalratsabgeordnete der
sFreiheitlichen Partei Osterreichs< (FPO) Helene Partik Pablé im Jahre 2003
ein Kopftuchverbot in Schulen forderte, reagierte der damalige Bundeskanzler
von der >Osterreichischen Volkspartei< (OVP) Wolfgang Schiissel mit der
Aussage: »Wir miissen nicht jede Diskussion aus Deutschland importieren«
(ORF 0.J.).

Die OVP richtete sich immer wieder gegen Forderungen nach Verboten
und rekurrierte dabei vor allem auf die Anerkennung des Islams, aber auch
auf die Rolle von Religion in Osterreich. Die Frage beziiglich islamischer
Symbole im offentlichen Raum wurde mit der Frage von christlichen Sym-
bolen verkniipft. »Deren Kopftuch [der Nonnen, Anm. d. Verf.] lasse ich mir
von niemandem verbieten. Wenn Kopftuchverbot, dann fiir alle. Doch diese
guten Frauen sollen ruhig ihren Schleier tragen konnen« (Erzdidozese Wien
2003), unterstrich zum Beispiel der damalige OVP-Nationalratsprisident
Andreas Khol. Ebenso trat das von der FPO abgespaltete >Biindnis Zukunft
Osterreich< (BZO) in der Phase der Regierungsbeteiligung gegen ein mog-
liches Kopftuchverbot ein. Die damalige Justizministerin und Vizepartei-
vorstindin Eva Miklautsch duBlerte sich gegen ein Kopftuchverbot mit der
Argumentation: »Dann miissten wir auch Osterreichischen Frauen verbieten,
ihr Kreuz zu tragen« (zit. nach OTS 2005).

78

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Auch Vertreterinnen und Vertreter der >Sozialdemokratischen Partei Oster-
reichs< (SPO) duBerten sich mehrheitlich gegen ein Kopftuchverbot. In diesen
AuBerungen kamen ebenfalls der Stellenwert von Religion im 6ffentlichen
Raum und der Bezug zu christlichen Symbolen zum Ausdruck. So definierte
etwa die langjdhrige Nationalratsprisidentin und Bundesfrauensprecherin der
SPO, Barbara Prammer, das Kopftuch zwar als Symbol der Unterordnung von
Frauen, trat aber gleichzeitig gegen ein Kopftuchverbot auf: »Sicher nicht,
sonst miissten wir religiose Symbole generell diskutieren. Ich glaube, dass das
in Osterreich nicht gewollt wird« (zit. nach Dannhauser 2007). Eine Posi-
tionierung gegen Verbote verlief innerhalb der SPO zudem entlang einer Be-
tonung der Selbstbestimmung migrantischer Frauen und deren Partizipation in
der Aufnahmegesellschaft. Die in der letzten Regierung amtierende Frauen-
ministerin der SPO, Doris Bures, hielt fest: »Wir miissen den Migrantinnen
mit Ausbildung und Jobs alle Moglichkeiten fiir ein konomisch unab-
hingiges Leben geben. Denn nur dann kénnen die Frauen auch leichter all-
falligem familidgrem Druck widerstehen, sich gegen ihren Willen zu verschlei-
ern« (zit. nach Ortner/Weissensteiner 2007).

>Die Griinen< wiederum sprachen sich ebenso im Sinne von Erméchtigung
und Partizipation von Frauen gegen Kopftuchverbote aus. Eine Problema-
tisierung des Islams als frauenunterdriickend wurde von der Partei zudem u.a.
als euro-zentristisch und instrumentalisierend prisentiert (vgl. Gresch/Hadj-
Abdou 2008). Osterreich ist somit mehrheitlich von einem Konsens im Hin-
blick auf die >Kopftuchfrage< gekennzeichnet, der sich fiir das Recht auf
Kopftuch ausspricht.

Einhergehend mit einem mangelnden Konflikt wird die Situation in
Osterreich in der Diskussion auch von Vertreterinnen und Vertretern muslimi-
scher Organisationen vorrangig als positiv dargestellt. So definiert etwa die
>Muslimische Jugend Osterreich« (MJO) das Land »als potentielles Vorbild
aller EU-Linder im Umgang mit den Musliminnen« (MJO 2007). Diese Posi-
tion wurde schlieBlich u.a. auch vom Prisidenten der IGGiO Anas Schakfeh
unterstrichen: »Die Muslime in Osterreich genieBen volle rechtliche Gleich-
stellung mit den iibrigen Staatsbiirgern und honorieren ihrerseits diese
Gleichstellung mit der unbedingten Loyalitdt zum Osterreichischen Staat und
seinem Rechtssystem« (Schakfeh 2005a: 88).

Konjunkturen wider das Kopftuch
bei anhaltender Kontinuitat
eines »>toleranten« Kopftuchregimes

Trotz des vorherrschenden weit gehenden Konsenses im Hinblick auf die

Ausiibung von Religion im 6ffentlichen Raum und damit auch auf das Tragen
des Kopftuchs kam es jedoch immer wieder zu einer konjunkturellen Proble-

79

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

matisierung. Vor allem Medien bildeten die Hauptarena einer kontroversen
Diskussion, wobei die Kopfbedeckung vorrangig als der Geschlechtergleich-
heit widersprechend interpretiert und der Islam als Bedrohung fiir demokra-
tische Werte dargestellt wurde.’

Eine erste Konjunktur der Debatte in den Osterreichischen Medien fand
Mitte der 1990er Jahre statt: 1995 forderte der damalige Prisident der IGGiO,
Ahmed Abdelrahimsai, dass Schiilerinnen wihrend des islamischen Reli-
gionsunterrichts Kopftuch zu tragen hitten. Diese Anordnung wurde kontro-
vers diskutiert, und auch eine Reihe von Parteivertretern und -vertreterinnen
meldete sich dagegen zu Wort. Das Problem wurde damals als eine Frage der
Anpassung, des islamischen Fundamentalismus, der Unterdriickung von
Frauen und der negativen Religionsfreiheit diskutiert.

Eine weitere Konjunktur erlebte die Debatte im Zuge der AuBerungen der
damaligen Innenministerin der OVP, Liese Prokop. Sie beschrieb das Kopf-
tuch als »anstoBig« (zit. nach John/Klenk 2005) und nicht mit den »Werten
unserer Gesellschaft vereinbar« (ebd.). Gleichzeitig markierte sie muslimi-
sche Minner als gewalttitig und sprach sich fiir ein Verbot des Kopftuchs im
offentlichen Schuldienst aus. Alle Parteien inklusive der OVP und dem Re-
gierungspartner BZO duBerten sich jedoch offiziell gegen den Vorschlag der
Ministerin. Sie musste ihre Aussagen darauthin umgehend zuriickziehen. In
einer gemeinsamen Presseerklidrung mit der IGGiO erklirte sie, dass das Tra-
gen des Kopftuchs als religiose Praxis auler Frage stehe und prizisierte, dass
die von ihr zuvor in diesem Zusammenhang konstatierten Probleme wie
Zwangsehen, Ehrenmorde und Gewalt gegen Frauen nichts mit dem Islam zu
tun hitten (Hadj-Abdou 2008).

Eine weitere Konjunkturphase erfuhr die Debatte im Rahmen von
innenpolitischen Parteienwettbewerben seit 2005/2006. War die FPO in Re-
gierungsverantwortlichkeit dazu angehalten, Positionen im Hinblick auf Zu-
wanderung zu de-radikalisieren, kam es 2005 mit der Abspaltung eines Teils
der Partei in das BZO sowie dem damit einhergehenden Austritt der FPO aus
der Regierungsverantwortlichkeit zu einer verstéirkten Politisierung und Pro-
blematisierung muslimischer Einwanderung. In der Nationalratswahl 2006
nahm das Thema >Kopftuch« einen zentralen Stellenwert in der FPO-Kam-
pagne unter dem Parteiobmann Heinz Christian Strache ein, welcher mit dem
Motto >Freie Frauen statt Kopftuchzwang< Wihler und Waihlerinnen mobi-
lisierte. Das Thema >Kopftuchs, aber auch andere Themen im Hinblick auf
den Islam (wie Moscheenbau, Islamischer Religionsunterricht, Zwangsehen),
nehmen seither einen breiten Stellenwert in der politischen Agenda der Partei
ein. Die FPO thematisiert das Kopftuch anhaltend in instrumenteller Weise

6 Aber auch Kontroversen iiber das Kopftuch in Deutschland und in Frankreich
fithrten in der Folge im Hinblick auf die »Kopftuchfrage< in Osterreich zu einer
vermehrten o6ffentlichen und medialen Diskussion.

80

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

als kulturell differente, frauendiskriminierende Praxis, die Midchen und
Frauen zur Unterordnung unter minnliche Familienmitglieder zwinge. Ein
von der FPO gefordertes Kopftuchverbot wird sowohl als MaBnahme zur
Erhaltung einer von Modernitdt und Christentum geprégten >Leitkultur< Eu-
ropas als auch zur Befreiung von Frauen dargestellt, wobei das Kopftuch als
Gegensymbol zu Europa eingesetzt wird. So verwendete das von der FPO lan-
cierte Volksbegehren »QOsterreich bleib frei« unter anderem das Kampagnen-
sujet einer mit der europdischen Flagge verschleierten Frau als Symbol fiir die
Entwicklungen, gegen welche die Initiative auftrat (Hadj-Abdou/Rosenberger
2009).

Wihrend sich das BZO hingegen in der Regierung noch gegen ein Kopf-
tuchverbot aussprach, integrierte die Partei die Forderung nach einem Verbot
2007 in ihr politisches Programm. Die Position und Darstellungsweise des
BZO im Hinblick auf die >Kopftuchfrage< gleicht nunmehr derjenigen der
FPO.

Musste die OVP-Innenministerin 2004 von ihren Kopftuchverbotsforde-
rungen noch Abstand nehmen, ist inzwischen auch in der OVP eine vermehrte
Positionierung gegen das Kopftuch zu bemerken. So erklirte etwa der Ge-
neralsekretir der OVP, Hannes Missethon, im Herbst 2007 in einem Inter-
view, in welchem er die Unterdriickung von Frauen in Migrantenfamilien be-
tonte, dass er gegen das Kopftuch an Universititen und Schulen sei: »Das
Kopftuch ist im Gegensatz zu anderen Religionen ein politisches Signal« (zit.
nach Linsinger/Schmid 2007: 27).” Des Weiteren sprach sich auch der OVP-
Wissenschaftsminister Johannes Hahn in einem Interview fiir ein Kopftuch-
verbot im Offentlichen Dienst sowie fiir ein Burkaverbot im o6ffentlichen
Raum aus (Salomon 2008).

Zwar ist in den letzten Jahren eine verstirkte Problematisierung vor allem
in der politischen Arena zu vermerken, jedoch hat dies bis zum gegenwirtigen
Zeitpunkt nach wie vor keinen Konflikt generiert, vielmehr existiert eine
Kontinuitit einer »toleranten< Regelung.

Wie kann nun diese Bestitigung der >toleranten< Kopftuchregulierungen
fiir die osterreichische Situation erkldrt werden und welche Bedeutung hat
dies hinsichtlich der Teilhabechancen von muslimischen Frauen?

7 In Salzburg loste zudem ein Erlass des Landesschulratsprisidenten Herbert
Gimpl (SPO), welcher die Moglichkeit des Tragens des muslimischen Kopf-
tuchs im Turnunterricht bestitigte, politische Auseinandersetzungen aus. Die
OVP-Landespartei wandte sich gegen die Anordnung und interpretierte das
Kopftuch als frauenunterdriickend und riickwirts gewandt (Witzmann 2008).

81

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Erklarungsfaktoren fiir das
>tolerante« Kopftuchregime und
Partizipationschancen von Musliminnen

Der >Citizenship« Faktor:
Ist Osterreich ein Einwanderungsland?

In Osterreich weisen 16 Prozent der Gesamtbevolkerung einen Migrations-
hintergrund auf. Damit hat das Land einen der hochsten Anteile an Zuwan-
derung in der EU (Lebhart/Marik-Lebeck 2007: 181). Die Bedeutung von Mi-
gration und die Migrationsgeschichte spiegeln sich jedoch kaum in kollek-
tiven Selbstbildern oder einer aktiven Integrationspolitik wieder. Osterrei-
chische Migrations- und Integrationspolitiken sind vielmehr weit gehend
durch das Prinzip des Ausschlusses gekennzeichnet. Dieser exklusionistische
Ansatz zeichnet sich durch eine Verweigerung von Aufenthaltssicherheit und
eine restriktive Vorgangsweise beziiglich des Familiennachzugs sowie der
Verleihung der Staatsbiirgerschaft aus. Vor allem aber existiert die Uberzeu-
gung kein Einwanderungsland zu sein (Cinar et al. 1999: 67).

Die jiingere Migrationsgeschichte in Osterreich setzte mit der Arbeits-
krafterekrutierung von Gastarbeitern und Gastarbeiterinnen in den 1960er
Jahren ein. Im westeuropéischen Vergleich waren Rechte wie >sicherer Auf-
enthalt« und >Freiziigigkeit der Beschiftigung< fiir diese Gruppen jedoch
schwach ausgebaut. Der Aufenthalt der Gastarbeiter/innen war vom Osterrei-
chischen Staat nur als tempordr konzipiert, Integration wurde nicht als Ziel
verfolgt. Im Zuge von Familiennachzug kam es jedoch zu einer langfristigen
Niederlassung der eingewanderten Gruppen. Der Staat fiihrte indessen die
Gastarbeiterpolitik weiter, was zu einer ethnischen Segmentierung des Ar-
beitsmarkts fiithrte und spezifische Abhingigkeiten zugewanderter Menschen
von Arbeitgebern und Arbeitgeberinnen verstirkte (Baubock/Perchinig 2006:
730 f). Insbesondere in den 1990er Jahren war die Osterreichische Migra-
tionspolitik eine »Politik anhaltender Ausgrenzung, in der es zwar stindig zu
Anpassungen, aber zu keinem Wechsel zu einem Inklusionsparadigma« (Pil-
gram/Steinert 2000: 24) kam.

Mit der Implementierung von neuen Fremdenrechtsbestimmungen in den
Jahren 2002 und 2003 kam es teilweise zu weiteren Verschirfungen (Ko-
nig/Stadler 2003). Die Errichtung strikter Einwanderungskontrollen seit Be-
ginn der 1990er Jahre fiihrte nicht zur Ausformulierung aktiver Integra-
tionspolitiken (Cinar/Waldrauch 2007: 50). Entgegen dem Trend in westeuro-
piischen Einwanderungsgesellschaften hilt Osterreich nach wie vor an einem
>ius sanguinis<-basierten Modell fest: Rechtsanspriiche auf Staatsangehorig-
keit bei Geburt im Inland und Wahlrecht fiir Ausldnder und Auslédnderinnen
auf kommunaler Ebene werden nach wie vor kategorisch ausgeschlossen

82

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

(Baubock/Perchinig 2006: 731). Osterreichs Politiken zihlen damit nach wie
vor zu den restriktivsten in Europa (British Council/Migration Policy Group
2007). Dilek Cinar und Harald Waldrauch bemerken jedoch, dass Osterreich
zwar auf Grund seines restriktiven Zugangs im Hinblick auf Integrations-
mafnahmen als »>latecomer< bzw. »outsider< galt, die erwdhnten Reformen im
Bereich Migration und Staatsbiirgerschaft in Osterreich aber mittlerweile dem
gegenwirtigen restriktiven Trend in einer Reihe von anderen europiischen
Einwanderungsgesellschaften entsprichen (Cinar/Waldrauch 2007: 54). Zu-
sammenfassend ist zu bemerken, dass die Osterreichische Migrationspolitik
Migrantinnen und Migranten und damit den Grofiteil der Osterreichischen
Muslime und Musliminnen als Nicht-Staatsbiirger und Staatsbiirgerinnen von
einer Reihe von Rechten ausschlieBt, somit Partizipation in entscheidenden
Bereichen strukturell erschwert und Menschen auf unteren sozialen Positio-
nen fixiert, wie auch die im Folgenden dargelegte sozikonomische Positio-
nierung der muslimischen Bevolkerung zeigt.

Sozio6konomischer Faktor:
Muslimische Bevoélkerung in Osterreich

Ausgehend von der letzten Volkszdhlung, die 2001 durchgefiihrt wurde, leben
in Osterreich 338.988 Muslime, was einem Anteil an der Bevolkerung von 4,2
Prozent entspricht; rund 44 Prozent davon sind Frauen (Statistik Austria 2006:
55).% Der Islam stellt damit nach dem Katholizismus und dem Protestantismus
die drittgrofte Religionsgemeinschaft dar.’

Der GroBteil der muslimischen Bevolkerung weist einen Migrations-
hintergrund auf, wobei die Tiirkei und das ehemalige Jugoslawien die Haupt-
herkunftsldnder darstellen. Bis heute besitzen 72 Prozent der Muslime und
Musliminnen keine 6sterreichische Staatsbiirgerschaft (Schakfeh 2005b: 155).

Die beschriebene exklusive Ausprigung des >Citizenship Regimes« trigt
dazu bei, dass die Beteiligung am Arbeitsmarkt und die soziale Absicherung
fir Musliminnen und Muslime weit weniger gegeben ist als fiir Personen oh-
ne Migrationshintergrund.

8 Es existieren keine Daten dariiber, wie viele Musliminnen und Muslime tatsidch-
lich ihre Religion ausiiben bzw. das Kopftuch tragen. Laut Angaben der IGGiO
sind jedoch 75 Prozent der Muslime und Musliminnen als gldubig einzustufen,
50 Prozent besuchen das Freitagsgebet und 80 Prozent halten Ramadan ab (IG-
GiO 2006).

9 74 Prozent der Osterreicher und Osterreicherinnen sind katholisch, 12 Prozent
bekenntnislos und 4,7 Prozent evangelisch; siehe Statistik Austria 2006: 54.

83

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Tabelle I: Muslimische Bevilkerung in Osterreich

Nationalitit Total %
Tiirkei 123.028 36,2
Osterreich 96.052 28.3
Bosnien-Herzegovina 64.628 19,1
Serbien und Montenegro 21.594 6,4
Mazedonien 10.969 3,2
Andere Staaten 22.217 6,7
Gesamt 338.488 100

Quelle: Statistik Austria 2002, zit. nach Khorchide 2007: 221.

Die osterreichische Migrationsbevolkerung ist insgesamt von einer niedrigen
Qualifikationsstruktur gekennzeichnet. Speziell tiirkische Migrantinnen
weisen eine schlechte Ausbildung auf. So haben 77 Prozent der Tiirken und
89 Prozent der Tirkinnen nur eine Pflichtschule absolviert, was einem dop-
pelt so hohen Wert im Vergleich zu Osterreichischen Staatsbiirgern und
Staatsbiirgerinnen entspricht. Bei Migranten und Migrantinnen aus Ex-Jugos-
lawien betréigt der Prozentsatz an Absolventen und Absolventinnen von (nur)
Pflichtschulen 55 Prozent (Ménnern) bzw. 69,9 Prozent (Frauen). Die geringe
Schulbildung fiihrt wiederum zu einer entsprechend niedrigen Platzierung am
Arbeitsmarkt. Rund drei Viertel aller Erwerbstidtigen aus dem ehemaligen
Jugoslawien und der Tiirkei sind Arbeiter/innen. Vor allem Frauen verrichten
dabei oft Hilfs- und angelernte Arbeiten. Auf Grund des niedrigen Einkom-
mens ist die Armutsgefihrdung von Personen, die keine oOsterreichische
Staatsbiirgerschaft besitzen, zweimal so hoch wie fiir die Gesamtbevolkerung
(Fassmann/Reeger 2007: 190 ff). Zudem weist der Osterreichische Arbeits-
markt eine hohe ethnische Segmentierung auf. Selbst Nachfahren der Gastar-
beiter/innen haben kaum Chancen beruflich aufzusteigen (Fassmann et al.
1999). Insbesondere Frauen, die Kopftuch tragen, haben in Osterreich
Schwierigkeiten beim Eintritt in den Arbeitsmarkt (Heine 2005: 105; Hof-
stitter 2004: 18) oder werden auf Grund des Kopftuchs aus der Beschiftigung
entlassen (Potz/Schinkele 2006: 632). Im Falle der Erwerbstitigkeit arbeiten
sie zumeist in geradezu unsichtbaren Funktionen (Abid 2000). Dies betrifft
auch die zweite Generation bzw. junge Migrantinnen. Eine Studie im Auftrag
des >Wiener Arbeitsmarktservices< im Hinblick auf Jugendliche mit Migra-
tionshintergrund ergab, dass sich insbesondere Hautfarbe und Kopftuch ne-
gativ auf die Verwirklichung des Berufswunschs auswirken (Heckl 2007: 33).

Trotz der Marginalisierung von Frauen mit Kopftuch am Arbeitsmarkt
haben sich daraus bisher kaum offentlichen Konflikte ergeben. Dies weist
darauf hin, dass die Nichtthematisierung dieser Situation in einem Zusam-
menhang mit dem mangelndem Status oder der mangelnden Reprisentation

84

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

von betroffenen Musliminnen steht. An dieser Situation @nderten bislang auch
Antidiskriminierungsregelungen kaum etwas.

Das Antidiskriminierungsregime
als verpasste Moéglichkeit zur
Férderung von Partizipationschancen

Damit die Artikulation von Interessen wahrnehmbar sowie Interessenskon-
flikte als legitim angesehen und progressive Losungsvorschlige entwickelt
werden konnen, ist es nach Perchinig notwendig, dass es in einer Gesellschaft
etablierte »Formen der Interessenvertretung als Andere sowie ein bestimmtes
Ausmal der Institutionalisierung und Sichtbarmachung der Differenz« (Per-
chinig 1999: 65) gibt. Um dies zu verwirklichen seien Antidiskriminierungs-
regelungen und deren Institutionalisierung von wesentlicher Bedeutung. So ent-
wickelt zum Beispiel GroBbritannien, das iiber eines der ausgeprigtesten Anti-
diskriminierungsregime in Europa verfiigt, bereits seit den 70er Jahren des 20.
Jahrhunderts weit gehende Mechanismen, um gegen mittelbare oder unmittelbare
Formen der Diskriminierung auf dem Wohnungs- und Arbeitsmarkt sowie im
Erziehungs- und Vereinswesen rechtlich vorzugehen (Konig/Stadler 2003: 165;
Perchinig 1999: 65 ff). In Osterreich stellen institutionalisierte Formen der Teil-
habe und explizite Anerkennungsforderungen von Differenz jedoch erst eine neue
Entwicklung dar, die zudem weitaus weniger ausgeprégt ist als in Staaten wie dem
Vereinigten Konigreich (vgl. Raxen 2004). So gibt es in Osterreich erst seit 2004
das »Gleichbehandlungsgesetz<, dass jede Form von Diskriminierung auf der Basis
von Geschlecht, ethnischer Zugehorigkeit, der Religion oder Weltanschauung, des
Alters oder der sexuellen Orientierung in der Arbeitswelt sowie der ethnischen
Zugehorigkeit in sonstigen Bereichen verbietet.'® Gleichzeitig schuf das Gesetz im
Rahmen der >Gleichbehandlungskommission< und der >Gleichbehandlungsanwalt-
schaft« Institutionen, welche die Verwirklichung der Bestimmungen in Konflikt-
féllen durchsetzen sollen.

Bislang zeigten diese Antidiskriminierungsregelungen jedoch nur be-
grenzt Erfolge bei der Verbesserung der Teilhabechancen von Migrantinnen
und Migranten. Der jiingste »Migrant Integration Policy Index« (MIPEX)"
kritisiert, dass in Osterreich die beschriebenen Gleichbehandlungsinstitu-
tionen nicht von sich aus einem Fall nachgehen und auch nicht als Institution
einen Fall selbstindig vor Gericht bringen konnen. Einen weiteren we-

10 Bundesgesetzblatt der Republik Osterreich (BGBI (A)) I 66/2004.

11 Der MIPEX wird von der Migration Policy Group und dem British Council ge-
leitet. Dieser Index misst Integrationspolitiken in 25 EU Mitgliedsstaaten und
drei Nicht-EU Lindern hinsichtlich verschiedener Dimensionen wie Zugang
zum Arbeitsmarkt und Staatsbiirgerschaft, aber auch Antidiskriminierung; ab-
rufbar: http://www.integrationindex.eu, 20.01.2009.

85

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

sentlichen Kritikpunkt stellt die Untétigkeit des Staats dar, Informationen iiber
die Antidiskriminierungsregelungen bereitzustellen, sich in Dialogen zu enga-
gieren sowie offentliche Institutionen dazu zu drdngen, Gleichbehandlungs-
mafnahmen zu verwirklichen oder BeispielmaBnahmen beziehungsweise Pro-
jekte zu entwickeln (British Council/Migration Policy Group 2007).

Die individualrechtliche Institutionalisierungsform von Differenz bzw. der
bewussten Inklusion von Differenz in moglichst vielen Bereichen der Gesell-
schaft ist in Osterreich sehr schwach ausgebildet und eréffnet nur marginal
gleichberechtigte Lebensgestaltungsmoglichkeiten. Wihrend Antidiskriminie-
rung als rechtliches Instrument bislang kaum in Bezug auf das Kopftuch
genutzt wurde, nehmen Beschwerden bei der >Gleichbehandlungsanwalt-
schaft< jedoch gegenwirtig zu (Renner 2008). Zudem wurde im November
2008 eine erste Klage seitens einer Kopftuchtrigerin durch den >Klagsver-
band« zur Durchsetzung der Rechte von Diskriminierungsopfern eingebracht
(Klagsverband 2008).

Die insgesamt jedoch schwache Ausprigung und bisher mangelnde An-
wendung von Antidiskriminierung bedeutet, dass neben dem >Citizenship Re-
gime< und soziookonomischen Faktoren auch das Antidiskriminierungsregime
die >toleranten< Kopftuchregulierungen nicht addquat erkldren kann. Daher
werden wir nun den Erkldrungsfaktor Kirche-Staat-Beziehung erldutern.

Die 6sterreichische Kirche-Staat-Beziehung
als Sondermodell

Wie die bisherige Darstellung der Osterreichischen Kopftuchdebatte verdeut-
lichte, ist es insbesondere die IGGiO, der eine bedeutsame Rolle in den Aus-
einandersetzungen um die Anerkennung von islamischen Praktiken zukommt.
So war es ihr Président, Anas Schakfeh, der nach den genannten Konflikt-
fallen in Schulen auf die rechtliche Situation verwies, die auf Forderung der
IGGIO durch einen Erlass des BMBWK beispielhaft verdeutlicht wurde:

»Das Tragen von Kopftiichern durch muslimische Médchen (bzw. Frauen) fillt als
religiés begriindete Bekleidungsvorschrift unter den Schutz des Art. 14 Abs. 1 des
Staatsgrundgesetzes 1867 bzw. Art. 9 der MRK [Européische Menschenrechtskonven-
tion; Anmerkung der Verfasserinnen]. [...] Eine Einschrinkung religioser Gebote
steht auBerkirchlichen Stellen nicht zu. Daher wire auch ein allfélliger Beschluss des
Schulgemeinschaftsausschusses bzw. des Schulforums, welcher das Tragen von Kopf-
tiichern durch muslimische Médchen im Unterricht per Hausordnung bzw. durch eine
Verhaltensvereinbarung verbietet, rechtswidrig« (BMBWK 2004; Hervorhebungen
der Verfasserinnen).

86

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Diese Formulierung sowie die Art und Weise des Ablaufs und der Kldrung
der Konfliktfille verweisen auf die zentrale Bedeutung und die Rechte der
IGGiO als einer anerkannten Religionsgemeinschaft in Osterreich, was die
Relevanz der Unterscheidung von anerkannten und nicht anerkannten Reli-
gionsgemeinschaften einerseits und der damit einhergehenden Rechte ande-
rerseits impliziert. Dass genau diese spezifische Kombination der Anerken-
nung des Islams als >Korperschaft 6ffentlichen Rechts< und der daran gekop-
pelten Gewidhrung von weit reichenden korporativen Rechten hochst bedeut-
sam fiir die Teilhabemdoglichkeiten an der Osterreichischen Gesellschaft ist,
werden wir im folgenden Abschnitt erldutern.

Als eines der wenigen Linder Europas hat Osterreich schon 1874 die
Bedingungen der Anerkennung von Religionen durch das >Gesetz [...]
betreffend die gesetzliche Anerkennung von Religionsgesellschaften< defi-
niert und normiert (Kalb et al. 2003: 93), so dass die Anerkennung von
Religionsgemeinschaften als >Korperschaften 6ffentlichen Rechts< einen »an-
tragsbediirftige[n] Verwaltungsakt« (ebd.: 105) darstellt, der von jeder Reli-
gionsgesellschaft beantragt werden kann, die diese Voraussetzungen meint zu
erfiillen. Interessant fiir unsere Fragestellung ist nun, dass der Islam nicht auf
Grund dieses >Anerkennungsgesetzes<, sondern mit Hilfe eines speziellen
Gesetzes, des >Islamgesetzes<, schon 1912 anerkannt wurde, was historisch
den

»erste[n] Versuch [darstellte], den europdischen Islam in einen multikonfessionellen
Rechtsstaat mit einem speziellen religionsrechtlichen System zu integrieren, dem das
Konzept zu Grunde lag, den Religionsgemeinschaften eine offentlich-rechtliche
Stellung einzurdumen« (Potz/Schinkele 2005: 185).

Des Weiteren ist es wichtig zu erwihnen, dass diese Form der Anerkennung
noch nicht die Gewéhrleistung der »Korporationsrechte« (Schima 1989: 548)
mit sich brachte, welche die bis zu diesem Zeitpunkt anerkannten Religions-
gemeinschaften fiir sich in Anspruch nehmen konnten. Vielmehr bedeutete
die Anerkennung nach dem >Islamgesetz< lediglich die Schaffung eines ge-
setzlich anerkannten »Religionsbekenntnisses« (Schima 1989: 548), da es auf
Grund der Annexion von Bosnien-Herzegowina durch die Osterreichisch-
ungarische Monarchie 1908 zu einem erheblichen und wachsenden Bevolke-
rungsanteil von Musliminnen und Muslimen in der Monarchie gekommen
war (Potz 1993: 137 f; Pintz 2006: 41 ff). Jedoch bildeten die Bestimmungen
dieses Gesetzes sowie des >Anerkennungsgesetzes< von 1874 die Grundlage
fiir die spétere korporative Institutionalisierung (Schima 1989: 546).

Der Antrag auf Anerkennung zur Errichtung einer islamischen Religions-
gemeinde und damit zur Gewéhrung der Korporationsrechte wurde zum
ersten Mal 1971 von dem Verein >Muslimischer Sozialdienst«< gestellt, der

87

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

karitative Téatigkeiten ausfiihrte (Sticker 2006: 40; Pintz 2006: 177). Nach fast
einem Jahrzehnt der Verhandlungen und Prizisierungen der Organisations-
struktur der kiinftigen Religionsgemeinde wurde im Mai 1979 die Geneh-
migung zur Konstituierung einer ersten >Islamischen Religionsgemeinde< von
dem zustidndigen Bildungsministerium erteilt (Pintz 2006: 177 ff). Gemil der
Verfassung der IGGiO gehéren ihr alle Angehérigen des Islams, die in Osterreich
leben, an und zwar unabhéngig von ihrem jeweiligen Staatsbiirgerschaftsstatus
(Schima 1989: 546 ff).'? Der Antrag des >Muslimischen Sozialdienstes< bezog sich
also auf den Anerkennungsstatus und die an diesen Status gekoppelten korpora-
tiven Rechte, deren Gewihrleistung insbesondere fiir die offentlichen Gestal-
tungsmoglichkeiten von Musliminnen und Muslimen eine entscheidende Rol-
le einnimmt und die IGGiO den anderen anerkannten Kirchen und Glaubens-
gemeinschaften rechtlich gleichstellt (Kalb et al. 2003: 112)."

Fiir die Erldauterung unserer Untersuchungsfrage, ob und inwieweit die
genannten Faktoren die »toleranten< Kopftuchregulierungen sowie die Partizi-
pationsmoglichkeiten von Muslimen und Musliminnen erklidren konnen, ist es
in Bezug auf den Faktor Kirche-Staat-Beziehung relevant, eine Ausdifferen-
zierung der bisherigen religionsrechtlichen Typologie vorzunehmen.

Osterreich wird in der bisherigen religionsrechtlichen Typologisierung des
Verhiltnisses von Staat und Religion wie Deutschland dem >Kooperations-
oder Koordinationssystem< zugeordnet, das sich in Abgrenzung zu dem
>Trennungs- und Staatskirchensystemc« als neutral gegeniiber den anerkannten
Religionen versteht, religiose Vereinigungen aber als zivilgesellschaftliche
Akteure im offentlichen Raum akzeptiert (Potz 2007: 345; Brocker et al.
2003: 14). Diese Kategorisierung bleibt jedoch gerade im Hinblick auf unsere
Frage nach gesellschaftlichen Gestaltungsmoglichkeiten von muslimischen
Migrantinnen und Migranten sehr unspezifisch. Dies kann anhand eines ersten
Vergleichs der Kooperationssysteme in Osterreich und Deutschland verdeut-
licht werden.

Ahnlich wie in Osterreich besitzen in Deutschland einige Religionsge-
meinschaften den Status einer >Korperschaft 6ffentlichen Rechtss, der sie u.a.
dazu berechtigt Kirchensteuern zu erheben (Robbers 1995: 65 ff). Des Wei-

12 Zu den Spezifika und Diskussionen beziehungsweise Konfliktlinien, die sich auf
Grund einer allumfassenden Organisation und Reprisentation von aktiven und
passiven Mitgliedern sowie aller islamischen Denominationen ergeben haben
siehe Sticker 2006: 43 ff.

13 Bis zum heutigen Zeitpunkt sind in Osterreich neben der IGGiO noch 13 weitere
Glaubensgemeinschaften, wie die >Evangelische Kirche< oder die >Osterrei-
chische Buddhistische Religionsgesellschaft< als Kirchen und Religionsgesell-
schaften anerkannt (Potz/Schinkele 2005). Zu der Novellierung des >Aner-
kennungs-gesetzes< 1998 und den erschwerenden neu eingefiihrten Voraus-
setzungen fiir eine Anerkennung als Religionsgemeinschaft siehe Kalb et al.
2003: 93 ff; ebenso Schima 2005: 117.

88

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

teren kniipfen sich besondere Rechte an diesen Status, die wie viele Aspekte
der Kirche-Staat-Beziehungen hauptséichlich von dem jeweiligen Bundesland
gewidhrleistet werden (ebd.). Zur Festlegung der besonderen Kooperation zwi-
schen dem Staat, den Bundesldndern und den groien Kirchen und Religions-
gemeinschaften, die >Korperschaften offentlichen Rechts< sind, werden
»Staatskirchenvertriage« geschlossen. Bislang hat in der Bundesrepublik
Deutschland jedoch noch keine der muslimischen Organisationen den Status
einer >Korperschaft offentlichen Rechts« erlangen konnen (siehe auch Berg-
hahn in diesem Band). Die >Staatskirchenvertrige< der Kirchen in Deutsch-
land regeln so unter anderem die Gewihrleistung und Ausgestaltung des Reli-
gionsunterrichts an offentlichen Schulen oder die Mitwirkung des Staats bei
der Bischofsbestellung (Robbers 1995: 63). Religion ist in den meisten
Bundesldndern Deutschlands ordentliches Lehrfach; anerkannte Religionsge-
meinschaften bestimmen nach Art. 7 Abs. 3 des Grundgesetzes (GG) im
Wesentlichen dariiber, wie er erteilt wird, allerdings in Absprache bzw. unter
Aufsicht des jeweiligen Bundeslands.

Ahnlich wie in Deutschland bedeutet der Status einer anerkannten Sffent-
lichen Korperschaft in Osterreich, dass den Religionsgemeinschaften abge-
sehen von verschiedenen Steuerbefreiungen und -vergiinstigungen (Kalb et al.
2003: 434 ff), die alleinige Organisation und Verwaltung von >inneren An-
gelegenheiten«< zugestanden wird (Potz 1995: 262). Neben den iiblichen in-
neren Angelegenheiten einer anerkannten Assoziation, wie die Erstellung der
Verfassung oder die Vermdgensverwaltung, wird in Osterreich auch die Lehr-
amtsbeauftragung als eine >innere Angelegenheit< angesehen (Kalb et al.
2003: 68). Das bedeutet, dass die Leitung, die Besorgung sowie die Beauf-
sichtigung des jeweiligen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen in der
Verantwortung der entsprechenden Religionsgemeinschaft liegen (Potz 1995:
265). Der Staat hat lediglich das Recht, »durch seine Schulaufsichtsorgane
den Religionsunterricht in organisatorischer und schuldisziplindrer Hinsicht
zu beaufsichtigen« (ebd.). Auch die Erstellung der Lehrpline fiir den Reli-
gionsunterricht obliegt nur der jeweiligen Religionsgemeinschaft. Fiir die An-
stellung von Religionslehrerinnen bzw. -lehrern an 6ffentlichen Schulen ist
auch hier die Genehmigung der Religionsgemeinschaft einzuholen; sie kon-
nen auch von derselbigen bestellt werden (ebd.). So ist die IGGiO seit 1982
fir die Organisation des islamischen Religionsunterrichts an offentlichen
Schulen sowie die Bestellung und Ausbildung des Lehrpersonals verantwort-
lich (ebd.). AuBer diesen Gestaltungsmoglichkeiten im Bereich der offent-
lichen Ausbildung gewihrt der Status einer anerkannten Religionsgemein-
schaft ebenso die Involviertheit in den Bereichen der Seelsorge in Haftan-
stalten und Spitilern, der staatlichen Medien sowie im Begutachtungsrecht fiir
staatliche Gesetzgebungen (Strobl 1997: 40; Sticker 2006: 55 f).

89

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Auf Grund des beschriebenen rechtlich institutionalisierten Anerkennungs-
systems von religiosen Gemeinschaften sowie den damit einhergehenden
recht weit gehenden Autonomiebereichen wird Osterreichs Kirche-Staat-Be-
ziehung wohl am pridgnantesten als »pluralistische Hereinnahme von Religion
in die gesellschaftliche Offentlichkeit« (Kalb et al. 2003: 16) beschrieben. In
diesem Zusammenhang ist jedoch zu erwihnen, dass, obwohl der >Gleich-
heitssatz« fiir die anerkannten Religionsgesellschaften gilt (ebd.: 112), die ka-
tholische Kirche auf Grund historischer und politischer Kirche-Staat-Be-
ziehungen sowie der Tatsache, dass die Mehrheit der Osterreicher und Oster-
reicherinnen sich zum katholischen Glauben bekennt, eine dominante Stellung in
der Offentlichkeit einnimmt (Suppanz 2003). So schreibt zum Beispiel das >Re-
ligionsunterrichtsgesetz< von 1962'* in § 2b vor, dass in allen Klassenzimmern
offentlicher Schulen vom Schulerhalter ein Kreuz angebracht werden muss, wenn
die Mehrheit der Schiilerinnen und Schiiler einer christlichen Religion angehort
(Potz/Schinkele 2005: 121). Anderungen dieses Zustands miissen zudem vom
>Heiligen Stuhl< akzeptiert werden (Kalb et al. 2003: 372 f und 457).

Die beschriebene Konstellation der Anerkennungsregulation von religio-
sen Gruppen sowie die damit einhergehenden Rechte sind also zentrale Erkli-
rungsfaktoren fiir die Beobachtung, dass das Thema >Kopftuch« bisher wenig
konflikttrichtig war und Osterreich als Staat mit >toleranter< Kopftuchpolitik
zu kategorisieren ist. Die Anerkennung des Islams als >Korperschaft offent-
lichen Rechts« verleiht der IGGiO eine starke Verhandlungsmacht in religic-
sen Belangen. Gerade die >Kopftuchfrage« zeigt, dass sie diese auch immer
wieder nutzt und dabei auf die Unterstiitzung politischer Eliten zédhlen kann.
Zudem gilt, was der Historiker Werner Suppanz ausgedriickt hat, dass in
Osterreich das Verhiltnis von Staat und Religion in der politischen Debatte
tabuisiert wird und der Religion, insbesondere der katholischen Kirche, eine
konstitutive Funktion in der symbolischen Imagination von >Gemeinschaft«
zukommt (Suppanz 2003: 43). Letzteres wird auch in den dffentlichen Debat-
ten deutlich, indem an zentraler Stelle stets auf die Stellung von Religion in
Osterreich hingewiesen wird."> Gleichzeitig zeigt die >Kopftuchdebatte< in
Osterreich jedoch, dass mit Ausnahme der IGGiO kaum andere muslimische
Akteure und Akteurinnen eine aktive oder sichtbare Rolle in der Offent-
lichkeit eingenommen haben.

14 BGBI (A) 243/1962.

15 Mit der wesentlichen Bedeutung der >pluralistischen< und >korporativen< Kir-
che-Staat-Beziehung in Osterreich ist auch eine dominante Interpretation des
Kopftuchs durch politische Eliten als religioses und damit unproblematisches
Symbol verbunden. Demnach wird das Kopftuch dort, wo es verteidigt wird,
hiufig religios gedeutet, bei einer Problematisierung hingegen treten Deutungen
des Kopftuchs als kulturell different, frauenunterdriickend oder politisch in den
Vordergrund (Hadj-Abdou 2008).

90

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Ermdglichen >tolerante< Kopftuchregime
Partizipation von Frauen?

Das osterreichische Beispiel macht deutlich, dass die Anerkennung des Islams
und die damit einhergehenden Rechte auf der einen Seite zentral fiir die
Erkldrung der >toleranten< Kopftuchpolitik wie auch der relativ konfliktfreien
Anerkennung der diesbeziiglichen Forderungen von Musliminnen und Mus-
limen sind. Unsere Analyse zeigt jedoch auch, dass dieser kooperative Um-
gang mit Anerkennungsforderungen nicht unmittelbar dazu fiihrt, dass Mus-
liminnen auch in anderen Bereichen die Moglichkeit zur Partizipation haben.
Trotz kollektiver Anerkennung ihrer Religionsgemeinschaft und des Kopf-
tuchs als eines ihrer Symbole, verfiigen Musliminnen nicht iiber eine ent-
sprechende Okonomisch-soziale Verhandlungsmacht, um angemessen fiir
ihre eigenen Teilhabechancen einzutreten. Wenngleich fiir die Erklarung der
>toleranten< Kopftuchregulierung die Kirche-Staat-Beziehung von entschei-
dender Relevanz ist, sind auch die anderen Faktoren wie das Antidiskri-
minierungsregime, das >Citizenship Regime< und soziotkonomische Fak-
toren von Bedeutung, um die relativ geringen Teilhabemdoglichkeiten an der
osterreichischen Gesellschaft zu erkldren. Erst im Zusammenspiel der ver-
schiedenen Faktoren ldsst sich die Osterreichische Situation umfassend
verstehen. So wird deutlich, dass die kontinuierliche Betonung des vorbildli-
chen Umgangs mit Musliminnen und Muslimen die bestehenden Probleme
und Ungleichbehandlungen unthematisiert ldsst, womit gleichzeitig die Chan-
ce auf offentliche Aushandlungen von gleichberechtigter Teilhabe sinkt.

Wir mochten an dieser Stelle einen erweiterten und préziseren Analyse-
rahmen fiir zukiinftige Untersuchungen des Kopftuchregimes vorschlagen:
das >Kopftuchdispositiv¢, in Anlehnung an die Foucault-Interpretation von An-
drea Bithrmann und Werner Schneider (2008). Im Vergleich zu der alleinigen
Analyse von Diskursen fokussiert eine »Dispositivanalyse< auf die Beziehungen
und Interdependenzen zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praxen. Mit
diesem Analyseparadigma werden zum einen die Effekte von Alltagswissen und
Alltagspraxen der Akteurinnen und Akteure miteinbezogen. Zum anderen kon-
nen damit aber auch die Effekte dieses Zusammenspiels in Relation zu den be-
stechenden Machtformationen und Herrschaftsstrukturen betrachtet werden
(Bithrmann/Schneider 2008: 127). Mit diesem Ansatz wird es somit moglich, die
Verkniipfungen von medialen oder Expertendiskursen mit der nicht-diskursiven
Praxis des Kopftuchtragens sowie den darin eingewobenen Subjektpositionie-
rungen'® und Subjektivierungsweisen'” zu erfassen. Eine >Dispositivanalyse< be-

16 Eine im medialen Diskurs hiufig zu findende Subjektpositionierung ist die der
passiven, nicht emanzipierten muslimischen Frau.

17 Eine in den >Kopftuchdebatten< virulente Subjektivierungsweise ist zum Bei-
spiel die Kritik von Kopftuch tragenden Frauen, dass das Kopftuch eine Wider-

91

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

riicksichtigt also immer das gegenseitige Aufeinanderbezogensein von Struk-
turen oder institutionalisierten Regelungen und deren Herstellung oder An-
wendung. Dabei geht es zudem um eine Analyse des historisch spezifischen
Zusammenspiels von »Strategien von Krifteverhdltnissen, die Typen von
Wissen stiitzen und von diesen gestiitzt werden« (Foucault 1978: 123). Ein
Dispositiv erfasst damit immer die Untersuchung von Struktur und Prozess
zugleich.

Fasst man dementsprechend unter >Kopftuchdispositiv< nicht nur die
Gesamtheit rechtlicher Regulierungen, sondern auch die gelebten Erfahrungen
von Kopftuchtrigerinnen zusammen, ist das dsterreichische >Kopftuchregime«
demnach als >rechtlich tolerant bei weit gehendem Ausschluss< zu bezeich-
nen. So sind Kopftuchtrigerinnen trotz religioser Rechte vor allem auf Grund
ihres Status als Migrantinnen in einem exkludierenden >Citizenship Regime«
und schwachen Antidiskriminierungsregime von wesentlichen und gleichbe-
rechtigten Partizipationsmoglichkeiten ausgeschlossen.

Anerkennung im Widerspruch zu Teilhabe?

Nancy Fraser hat vermehrt darauf hingewiesen, dass in einer Zeit, in der
okonomische Ungleichheit zunimmt, die Anerkennung von kultureller Diffe-
renz an Bedeutung gewinnt. Anspriiche auf Anerkennung werden nicht durch
Umverteilung und soziale Gerechtigkeit ergénzt. Vielmehr ersetzen Diskurse
der Anerkennung diejenigen der Umverteilung (Fraser 2003: 22). So liegt
auch in der Osterreichischen Selbstreprisentation von Musliminnen und
Muslimen der Fokus auf der existierenden Anerkennung und dem >tolerantenc
Kopftuchregime. Ein weit gehender Ausschluss aus wesentlichen gesell-
schaftlichen Bereichen wie dem Arbeitsmarkt hat bisher kaum Konflikte zur
Folge. Aktive staatliche Manahmen gegen den Ausschluss von Kopftuch tra-
genden Frauen fehlen.

Eine zweite Problematik, die Fraser im Hinblick auf die Anerkennung von
Differenzen anspricht, bezieht sich auf die auf Grund von Anerkennung statt-
findende Vergegenstindlichung von Gruppenidentititen, welche wiederum zu
einer Verstirkung der Dominanzstrukturen innerhalb einer Gruppe fithren
kann (ebd.: 26). So ist auch in Osterreich anhand der >Kopftuchdebatten< —
abgesehen von Vertreterinnen der IGGiO — ein weit gehendes Fehlen 6ffent-
lichkeitswirksamer Stimmen von Musliminnen festzustellen. Bedeutet dies
schlieBlich, dass es im Sinne der Teilhabe von muslimischen Frauen eine
Verlagerung der Aufmerksamkeit weg von der Anerkennungsebene braucht?

standsform gegen die Sexualisierung und Vergegenstidndlichung des weiblichen
Korpers darstelle.

92

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Versteht man Partizipation von (bisher) benachteiligten Gruppen als eine
wesentliche Frage von Gerechtigkeit, ist anlehnend an das Postulat von Fraser
und anderen festzuhalten, dass es beides braucht: Umverteilung und Anerken-
nung (Fraser 2003; Lister et al. 2007: 49). So verdeutlicht auch Parekh, dass
Anerkennung und Umverteilung miteinander in einem Wechselverhéltnis
stehen. So sei etwa eine Grundvoraussetzung fiir Umverteilung, dass die
Forderungen von Gruppen iiberhaupt in einem dialogischen Verhiltnis gehort
werden, wofilir wiederum Anerkennung notig ist. Parekh verdeutlicht dies
anhand des (teilweise metaphorischen) Beispiels von differenten Sprachen:
»If it were to require all participants in a single language, it would not only
fail to render other languages their due but also enshrine the domination of the
group or culture it represents« (Parekh 2004: 207). Andererseits werden auch
kulturelle Identitdten erst dann wertgeschitzt und in Folge anerkannt, wenn
sie bestimmte gesellschaftliche Konventionen von Erfolg erfiillen, und diese
sind in zeitgenossischen westlichen Gesellschaften wesentlich durch eine
okonomische Position bestimmt (ebd.: 208). Parekh betont schlieBlich, dass
Gerechtigkeit nicht nur den Staat, sondern die Gesellschaft als Ganzes betrifft.
So kann Umverteilung zwar vom Staat ausgehen, aber Anerkennung bedarf
auch der praktischen Anerkennung durch andere Gesellschaftsmitglieder.
Selbstachtung und Selbstbewusstsein konstituieren sich in sozialen Prozessen.
Der Staat kann dabei unterstiitzend wirken, indem er die Wiirde und Rechte
seiner Biirgerinnen und Biirger schiitzt, jedoch ist dies nicht als hinreichend
zu erachten (ebd.: 211).

In Bezug auf Osterreich ist daher schlieBlich festzuhalten, dass sowohl der
Staat in zentralen Bereichen, wie Integrations- und Antidiskriminierungspo-
litik, als auch die Gesellschaft gefragt sind, um tiber religiose Anerkennung
hinaus ein >Kopftuchregime« zu schaffen, das von Teilhabe und gleichberech-
tigtem Status muslimischer Frauen gekennzeichnet ist.

Literatur

Abid, Lise (2000): »Uber Probleme und Chancen bei der Integration von
Muslimen in Wien, Islam heute, abrufbar: http://www.islamheute.ch/
abid.html, 07.11.2008 [urspriinglich erschienen in der Wiener Zeitung].

Amiraux, Valérie (2007): »The Headscarf Question: What is really the
issue?«. In: Samir Amghar/Amel Boubekeur/Michael Emerson (Hg.):
European Islam. Challenges for Public Policy and Society, Brussels:
Centre for European Policy Studies, S. 124-143, abrufbar: http://shop.
ceps.eu/BookDetail.php?item_id=1556, 07.11.2008.

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

93

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Baubock, Rainer (2005): »Migration and Citizenship. Legal Status, Rights
and Political Participation. State of the art report«. International
Migration, Integration and Social Cohesion (IMISCOE). Working paper
6, abrufbar: http://www.imiscoe.org/publications/workingpapers/docu
ments/migration_and_citizenship.pdf, 07.11.2008.

Baubock, Rainer/Perchinig, Bernhard (2006): »Migrations- und Integrations-
politik«. In: Herbert Dachs/Peter Gerlich/Herbert Gottweis/Helmut Kramer/
Volkmar Lauber/Wolfgang C. Miiller/Emmerich Talos (Hg.), Politik in Oster-
reich, Wien: Manz, S. 726-743.

Berghahn, Sabine (2008): »Regelungsregime zum islamischen Kopftuch in
Europa: Standard und Abweichung«. Osterreichische Zeitschrift fiir Poli-
tikwissenschaft 37, S. 435-450.

BMBWK (2004): Erlass des Bundesministeriums fiir Bildung, Wissenschaft
und Kultur vom 23.06.2004, ZI 20.251/3-111/3/2004.

British Council/Migration Policy Group (2007): »Migrant Integration Policy
Index (MIPEX)«, abrufbar: http://www.integrationindex.eu, 08.07.2008.

Brocker, Manfred/Behr, Hartmut/Hildebrandt, Mathias (2003): »Einleitung:
Religion — Staat — Politik: zur Rolle der Religion in der nationalen und in-
ternationalen Politik«. In: Manfred Brocker/Hartmut Behr/Mathias Hilde-
brandt (Hg), Religion — Staat — Politik: zur Rolle der Religion in der na-
tionalen und internationalen Politik, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag,
S. 9-30.

Bithrmann, Andrea D./Schneider, Werner (2008): »Mehr als nur diskursive
Praxis? Konzeptionelle Grundlagen und methodische Aspekte der Dis-
positivanalyse«. Historical Social Research 1, S. 108-141.

Bunzl, Matti (2007): »Anti-Semitism and Islamophobia«. In: Matti Bunzl
(Hg.), Anti-Semitism and Islamophobia: Hatreds Old and New in Europe,
Chicago: Prickly Paradigm Press. S. 1-46.

Cinar, Dilek/Davy, Ulrike/Waldrauch, Harald (1999): »Rechtliche Instru-
mente der Integration von Einwanderern im europdischen Vergleich«. In:
Heinz Fassmann/Helga Matuschek/Elisabeth Menasse (Hg.), Abgrenzen,
Ausgrenzen, Aufnehmen. Empirische Befunde zu Fremdenfeindlichkeit
und Integration, Klagenfurt/Celovec: Drava, S. 43-74.

Cinar, Dilek/Waldrauch, Harald (2007): »The Acquisition of Nationality in
Austria: Legal and Political Overview«. In: Rainer Baubock/Eva
Ersboll/Kees Groenendijk/Harlad Waldrauch (Hg.), Acquisition and Loss
of Nationality. Policies and Trends in 15 European states, Amsterdam:
Amsterdam University Press, S. 19-61.

Dannhauser, Claudia: »Prammer: Kopftuch als >Symbol untergeordneter
Frauenrolle<«. Die Presse v. 26.09.2007.

Die Presse (2008) (ohne Autor/in): »Wien: Terror-Prozess beginnt mit
Schleierdebatte«. Die Presse v. 03.03.2008.

94

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Erzdivzese Wien (2003): »Nationalratsprasident Khol gegen Kopftuchverbot
und fiir ein neues Asylgesetz«. stephanscom.at, abrufbar: http:/
stephanscom.at/artikel/a4094, 6.11.2003 [Originalinterview in: Falter 45,
S.9].

Fassmann, Heinz/Miinz, Rainer/Seifert, Wolfgang, (1999): »Auslindische
Arbeitskriifte in Deutschland und Osterreich«. In: Heinz Fassmann/Helga
Matuschek/Elisabeth Menasse (Hg.), Abgrenzen, Ausgrenzen, Aufneh-
men. Empirische Befunde zu Fremdenfeindlichkeit und Integration, Kla-
genfurt/Celovec: Drava, S. 95-114.

Fassmann, Heinz/Reeger, Ursula (2007): »Lebensformen und soziale
Situation von Zuwanderinnen«. In: Heinz Fassmann (Hg), 2. Osterreichi-
scher Migrations- und Integrationsbericht, Klagenfurt/Celovec: Drava, S.
183-200.

Fetzer, Joel S./Soper, Christopher J. (2005): Muslims and the state in Britain,
France, and Germany, Cambridge: Cambridge University Press.

Fischer, Heinz (2003): Brief an Elfriede Hammerl, 11.12.2003, Unveroffent-
lichter Brief in der Funktion des zweiten Nationalratsprisidenten [unver-
offentlichtes Dokument].

Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Michel Foucault tiber Sexua-
litdt, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve.

Fraser, Nancy (2003): »Rethinking recognition: Overcoming Displacement
and reification in cultural policies«. In: Barbara Hobson (Hg.), Recog-
nition Struggles and Social Movements. Contested Identities, Agency and
Power, Cambridge: Cambridge University Press, S. 21-34.

Gresch, Nora/Hadj-Abdou, Leila (2008): »Kopftuchprovokationen. Implika-
tionen der Hierarchisierung von Gleichheitsimperativen in kontemporiren
feministischen Diskursen«. In: Birgit Sauer/Sabine Strasser (Hg.),
Zwangsfreiheiten. Multikulturalitit und Feminismus. Wien: Promedia/
Siidwind, S. 97-113.

Gresch, Nora/Hadj-Abdou, Leila/Rosenberger, Sieglinde/Sauer, Birgit (2008):
»Tu felix Austria? The headscarf and the politics of >non-issues<«. Social
Politics 15, S. 411-432.

Hadj-Abdou, Leila (2008): »Das muslimische Kopftuch und die Geschlech-
tergleichheit: eine Frage der Kultur oder der Religion«? Femina Politica
12, S. 68-80.

Hadj-Abdou, Leila/Rosenberger, Sieglinde (2009): »Anti-Islamic discourse of
the Far Right in Austria«. In: Andrea Mammone/Brian Jenkins (Hg.), The
far right in Europe [im Erscheinen].

Heckl, Eva (2007): »Analyse der Kundinnengruppe Jugendliche mit Migra-
tionshintergrund am Wiener AMS [Arbeitsmarktservice] Jugendliche«.
KMU [Kleine und Mittlere Unternehmen] Forschung Austria. For-

95

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

schungsbericht, Wien, abrufbar: http://www kmfa.at/de/Projekte/ AMS %2
0Jugendliche/Endbericht_ AMSBeratung.pdf, 07.11.2008.

Heine, Susanne (2005): »Islam in Austria: Between Integration Policies and
Persisting Prejudices«. In: Giinter Bischof/Anton Pelinka/Hermann Denz
(Hg.), Religion in Austria, New Brunswick/London: Transaction, S. 100-
124.

Hofstitter, Tina (2004): »Intoleranz Islamophobie 2003-2004«. In: Human
Rights without frontiers international (Hg.), Religionsfreiheit, Intoleranz,
Diskriminierung in der Europiischen Union. Osterreich 2003-2004, Briis-
sel, abrufbar: http://www.hrwf.net/html/Osterreich.pdf, 29.08.2008.

IGGiO (2006): Auskunft nach Anfrage der Autorin Leila Hadj-Abdou per e-mail,
06.10.2006.

John, Gerald/Klenk, Florian (2005): »Kopftuchverbot«. Interview mit Liese
Prokop. In: Falter 10; S. 8-9.

Kalb, Herbert/Potz, Richard/Schinkele, Brigitte (2003): Religionsrecht. Wien:
WUV Universititsverlag.

Klagsverband (2008): »Klage wegen religioser Diskriminierung: Kein Job fiir
Arztin mit Kopftuch!«, abrufbar: http://www klagsverband.at/archives/
862, 04.11.2008.

Koenig, Matthias (2003): Staatsbiirgerschaft und religiose Pluralitit in post-
nationalen Konstellationen. Zum institutionellen Wandel europiischer Re-
ligionspolitik am Beispiel der Inkorporation muslimischer Immigranten in
Grofbritannien, Frankreich und Deutschland. Unverdffentlichte Disser-
tation am Fachbereich Gesellschaftswissenschaften und Philosophie der
Philipps-Universitit Marburg, Marburg, abrufbar: http://archiv.ub.uni-
marburg.de/diss/z2003/0139/pdf/dmk.pdf, 07.11.2008.

Khorchide, Mouhanad (2007): »Die Bedeutung des Islams fiir Muslime der
zweiten Generation«. In: Hilde Weiss (Hg.), Leben in zwei Welten. Zur
sozialen Integration ausldndischer Jugendlicher der zweiten Generation,
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 217-244.

Konig, Karin/Stadler, Bettina (2003): »Entwicklungstendenzen im 6ffentlich-
rechtlichen und demokratiepolitischen Bereich«. In: Heinz, Fassmann/
Irene Stacher (Hg.), Osterreichischer Migrations- und Integrationsbericht,
Wien: Drava, S. 226-260.

Lebhart, Gustav/Marik-Lebeck, Stephan (2007): »Bevolkerung mit Migrati-
onshintergrund«. In: Heinz Fassmann (Hg), 2. Osterreichischer Migra-
tions- und Integrationsbericht, Klagenfurt/Celovec: Drava, S. 165-182.

Linsinger, Eva/Schmid, Ulla (2007): »Ich knie vor Alice Schwarzer«. Inter-
view mit Hannes Missethon. In: Profil v. 29.10.2007, S. 26-27.

Lister, Ruth/Williams, Fiona/Anttonen, Anneli/Bussemaker, Jet/Gerhard,
Ute/Heinen, Jacqueline/Johansson, Stina/Leira, Arnlaug/Siim, Birte/
Tobio, Constanza/Gavanas, Anna (2007): Gendering Citizenship in We-

96

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

stern Europe. New Challenges for citizenship research in a cross-national
context, Bristol: The Policy Press.

McGoldrick, Dominic (2006): Human Rights and Religion — The Islamic
Headscarf Debate in Europe, Oxford/Portland: Hart-Publishing.

Muslimische Jugend Osterreich (MJO) (2007): »Kein Kopftuchverbot in
Deutschland«. Brief an die deutsche Botschaft v. 01.07.2007, abrufbar:
http://www.mjoe.at/downloads/kopftuchverbot/brief_de_botschaft.pdf,
10.08.2008.

ORF (0. J.): »Alle Extreme auf einem Kontinent«, Online Nachrichten des
osterreichischen Rundfunks (ORF), abrufbar: http://orf.at/050308-84549/
84551txt_story.html, 21.08.2008.

Ortner, Julia/Weissensteiner, Nina (2007): »Ich mache keine Umwege«.
Interview mit Doris Bures. In: Falter 10, S. 16.

OTS (2005): »BZO-Vizechefin Miklautsch in NEWS: >Ich bin liberalx.
Justizminitserin Karin Miklautsch bedauert mangelnde Aufarbeitung der
NS-Zeit, begriift Gleichstellung homosexueller Partnerschaften und ist
gegen Kopftuch-Verbot«. Presseaussendung der Verlagsgruppe News v.
15.06.2005, OTS 0 163.

Parekh, Bikhu (2004): »Redistribution or recognition? A misguided debate«.
In: Stephen May/Tariq Modood/Judit Squires (Hg.), Ethnicity, Natio-
nalism and Minority Rights, Cambridge: University Press, S. 199-213.

Parekh, Bikhu (2006): »Europe, Liberalism and the Muslim Question«. In:
Tarig Modood/Ricard Zapata-Barrero/Anna Triandafyllidou (Hg.), Mul-
ticulturalism, Muslims and Citizenship. London/New York: Routledge, S.
179-203.

Perchinig, Bernhard (1999): »Institutionelle Voraussetzungen des Miteinan-
derlebens — Erfahrungen aus Europa«. In: Walter Dostal/ Helmuth A.
Niederle/Karl R. Wernhart (Hg), Wir und die Anderen. Islam, Literatur
und Migration, Wien: WUV Universitétsverlag, S. 57-69.

Pilgram, Arno/Steinert, Heinz (2000): Sozialer Ausschluss- Begriffe, Prakti-
ken und Gegenwehr. Jahrbuch fiir Rechts- und Kriminalsoziologie, Ba-
den-Baden: Nomos.

Pintz, Oliver (2006): Vom Moslemischen Sozialdienst zur Islamischen Glau-
bensgemeinschaft (IGGiO). Ein Beitrag zur Genese des institutiona-
lisierten Islam in Osterreich. Unverdffentlichte Dissertation der Philoso-
phie aus dem Fachgebiet Geschichte der Universitdt Wien, Wien.

Plassnik, Ursula (2007): »Dealing with diversity in a responsible manner,
Rede auf der Konferenz »Islam in Europe«, abrufbar: http://austriacmb
.org.au/view.php3?f:id=12840&LNG=en&version=text, 23.03.2007.

Potz, Richard (1993): »Die Anerkennung der islamischen Glaubensge-
meinschaft in Osterreich«. In: Johannes Schwartlinder (Hg), Freiheit der

97

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NORA GRESCH/LEILA HADJ-ABDOU

Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschen-
rechte, Mainz: Matthias Griinewald, S. 135-146.

Potz, Richard (1995): »Staat und Kirche in Osterreich«. In: Gerhard Robbers
(Hg), Staat und Kirche in der Europdischen Union, Baden-Baden: Nomos,
S. 251-280.

Potz, Richard (2003): »Der islamische Religionsunterricht in Osterreich«. In:
Heinricht de Wall/Michael Germann (Hg.), Biirgerliche Freiheit und
christliche Verantwortung. Festschrift fiir Christoph Link, Tiibingen:
Mohr Siebeck, S. 345-369.

Potz, Richard/Schinkele, Brigitte (2005): Religionsrecht im Uberblick, Wien:
Facultas.

Potz, Richard (2007): »Islam, Migration und Integration«. In: Heinz Fass-
mann (Hg), 2. Osterreichischer Migrations- und Integrationsbericht, Kla-
genfurt/Celovec: Drava, S. 337-350.

RAXEN [Netzwerk der Europdischen Agentur fiir Grundrechte] National
Focal Point Austria (2004): »Analytical Report on Legislation«, abrufbar:
http://fra.europa.eu/fra/material/pub/RAXEN/4/edu/R4-EDU-AT .pdf,
15.07.2008.

Read, Jen’nan Ghazal (2007): »Introduction: The Politics of Veiling in
Comparative Perspective«. Sociology of Religion 3, S. 231-236.

Renner, Georg (2008): Kopftuch-Trigerinnen wehren sich. Die Presse v.
23.09.2008.

Robbers, Gerhard (1995): »Staat und Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land«. In: Gerhard Robbers (Hg), Staat und Kirche in der Europiischen
Union, Baden-Baden: Nomos. S. 61-78.

Rostock, Petra/Berghahn, Sabine (2008): »The Ambivalent Role of Gender in
Redefining the German Nation«. Ethnicities 8, S. 345-364.

Saharso, Sawitri (2007): »A Comparison of Public Thought and Public Policy
in Germany and the Netherlands«. Critical Review of International Social
and Political Philosophy 4, S. 513-530.

Sauer, Birgit (2008): »Headscarf Regimes in Europe. Diversity Policies at the
Intersection of Gender, Culture and Religion«. Comparative European
Politics 6 [im Erscheinen].

Salomon, Martina (2008): »Hahn will Burka-Verbot in der Offentlichkeit«.
Die Presse v. 08.04.2008.

Schakfeh, Anas (2005a): »Die rechtliche Situation der Muslime in Oster-
reich«. In: Thorsten Gerald Schneiders/Lamya Kaddor (Hg.), Muslime im
Rechtsstaat, Miinster: LIT Verlag, S. 79-88.

Schakfeh, Anas (2005b): »Islam in Austria«. In: Giinter Bischof/Anton
Pelinka/Hermann Denz (Hg.), Religion in Austria, New Brunswick and
London: Transaction, S. 151-160.

98

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELIGE MUSLIMINNEN ODER MARGINALISIERTE MIGRANTINNEN?

Schima, Johann (1989): »Das Islamgesetz und die Grenzen der Verfassungs-
gerichtsbarkeit«. Osterreichische Juristen-Zeitung 18, S. 545-554.

Schima, Stefan (2005). »Zwei Werke zur oOsterreichischen Geschichte und
ihre Bedeutung aus religionsrechtlicher Sicht«. Osterreichisches Archiv
fiir Recht und Religion 51, S. 107-123.

Scott, Joan Wallach (2007): The Politics of the Veil. Princeton et al.:
Princeton University Press.

Seeh, Manfred (2008): »Terror-Prozess: OGH fixiert Burkaverbot vor Ge-
richt«, Die Presse v. 14.09.2008.

Siim, Birte (2000): Gender and Citizenship. Politics and Agency in France,
Britain and Denmark, Cambridge: Cambridge University Press.

Skjeie, Hege (2007): »Headscarves in schools. European comparisons«. In:
Jenny Goldschmidt/Titia Loenen (Hg), Religious Pluralism and Human
Rights in Europe. Where to draw the Line? Antwerpen/Oxford: Inter-
sentia, S. 129-146.

Statistik Austria (2006): Statistisches Jahrbuch Osterreichs, Wien: Verlag
Osterreich.

Sticker, Maja (2006): Sondermodell Osterreich? Die Beziehungen von Staat
und Religion am Beispiel der Islamischen Glaubensgemeinschaft
(IGGi0O), Unverdffentlichte Diplomarbeit an der Fakultit fiir Sozial-
wissenschaften der Universitit Wien [unverdffentlichtes Dokument].

Strobl, Anna (1997): Islam in Osterreich. Eine religionssoziologische Un-
tersuchung. Bern/Berlin/Briissel/Frankfurt am Main/New York/Oxford/
Wien: Peter Lang.

Suppanz, Werner (2003): »Wir haben nun keine Tradition des sédkularen
Textes<: Religion, Politik und ihre Kompetenzen in der politischen Kultur
Osterreichs«. In: Manfred Brocker/Hartmut Behr/Mathias Hildebrandt
(Hg.), Religion-Staat-Politik. Zur Rolle der Religion in der nationalen und
internationalen Politik, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, S. 33-46.

Witzmann, Erich (2008): »Schule: Religiose Symbole darf man tragen«. Die
Presse v. 05.02.2008.

Yuval-Davis, Nira (2007): »Intersectionality, Citizenship and Contemporary
Politics of Belonging«. Critical Review of International Social and
Political Philosophy 4, S. 561-574.

99

- am 14.02.2026, 08:12:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 08:12:01.


https://doi.org/10.14361/9783839409596-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

