Verzeihung des Unverzeihlichen?
Ein philosophischer Versuch im Spannungsfeld politischer

und gesellschaftlicher Herausforderung

HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

VORWORT

Jankélévitch brachte vor einigen Jahrzehnten das Thema einer »unvergebbaren
Schuld« zuriick ins Gespriach: Vergebung sei mit den Opfern in den Lagern
gestorben. Damit habe die Bitte um Verzeihung keine Adressaten mehr; keines-
wegs konne der Staat an deren Stelle den Tétern »verzeihen«, am wenigsten in
wirksamer Tilgung von Schuld. Derrida wiederum erwog im Gegenzug ein
Denken des pardon pur, das die »abrahamitische Kultur« formuliert habe. So
entwickelt er die mogliche Absolution von Schuld ausdriicklich im Blick auf
eine unbedingte, nicht durch Gegenleistung ausgeloste Vergebung, beruhe sie
doch, phinomenologisch »rein« gedacht, nicht auf der Okonomie des »Gleich-
gewichts« von Schuld und Siihne. Ebenso stehe sie auflerhalb aller juristischen
»Entsprechung«: Begnadigung hebt als pure »Ausnahme« das Recht auf — Ver-
gebung »verrate« also keineswegs die Gerechtigkeit.

Ist damit nur eine »Absolution im Absoluten, also religios, vertretbar, oder
146t sich — davon ausgehend — auch eine »Absolution im Relativen« denken? Ins
Gesprach kommen Schestow, Augustinus und Kierkegaard.

1. REINE VERGEBUNG

Im Riickblick des Milleniums auf das vergangene européische Jahrhundert des
Mordens hat Jacques Derrida (1930-2004) ein Denken des pardon pur erwogen,

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

in Auseinandersetzung mit den »Bedingungen des Vergebens«, die Vladimir
Jankélévitch mit seinem bitteren Essay Pardonner? 1971 eingeleitet hatte
(Jankélévitch 2003). Derrida sieht in solcherart Argumentation zwei schiefe
Ebenen: einmal den Widerspruch zwischen einer — wie behauptet — unvergebba-
ren, durch den Tod des Opfers »eingefrorenen« Tat und der mittelbar erhobenen
Forderung nach Reue und Entschuldungs-Bitte der Téter. Was konnte Reue
jedoch postmortal auf der unhintergehbaren Zeitachse wirksam verdndern? Fiihrt
sie als Bedingung nicht unbedacht in einen Raum zeitenthobener Vergebung,
wie ihn eine (einzige) religiose Tradition denkt, die abrahamitische?

Die zweite Fragwiirdigkeit liegt nach Derrida darin, dass es »ontologische«
Verbrechen gebe, deren enthumanisierte MaBlosigkeit iiberhaupt keine Verge-
bung, nicht einmal durch Reue des Henkers im Angesicht des Opfers, mehr
zuliefen.

Derrida greift in Jankélévitchs erster These an, Vergebung sei — wenn iiber-
haupt — nur unmittelbar und zeitnah, in einer solitude a deux zu gewahren. Wiir-
de diese Mdglichkeit tatsdchlich mit dem Tod des Opfers enden, kdme die Reue
des Taters regelmdBig zu spdt fiir eine aktive Tilgung. Reue und Vergebung
wiirden logisch getrennt: Vergebung trife den Schuldner nicht, sie wére tatséch-
lich »in den Lagern gestorben«. Kann Vergebung so zeitfixiert, so endlich ge-
dacht werden? (Und im Grunde: Wére sie doch eintauschbar gegen Reue?)

Auch in der zweiten These wirkt nach Derrida eine sich selbst unkenntliche
Tauschlogik, nur diesmal in negativer Form: Gegen eine bestimmte Art von
Verbrechen, nimlich die Aberkennung des Menschlichen schlechthin wie im
Genozid, kdnne kein »Gegenwert« mehr angeboten werden.

So entwickelt Derrida die mogliche Absolution von Schuld ausdriicklich im
Blick auf eine unbedingte, nicht durch Gegenleistung ausgeldste Vergebung,
beruhe sie doch, phanomenologisch »rein« gedacht, nicht auf der Okonomie des
»Gleichgewichts« von Schuld und Siihne. Ebenso stehe sie auflerhalb aller juris-
tischen »Entsprechung«: Begnadigung hebt als pure »Ausnahme« das Recht auf
— Vergebung »verrit« also keineswegs die Gerechtigkeit (wie Jankélévitch
meinte), sie beriihrt sie nicht einmal, fillt sie doch aus den Rechtskategorien
heraus. Das juristisch Unverjéhrbare ist damit keineswegs das ethisch Unver-
gebbare; und: das juristisch Abgesessene ist keineswegs das ethisch Erledigte.
Insgeheim werde schon mit dem Unverjéhrbaren ein Kriterium in das Recht
eingefiihrt, das genau betrachtet jenseits des Rechts, weil jenseits der Zeit stehe:
als Unvergleichliches, was durch keine symmetrische »BuBe« des Téters abzu-
gelten ist. Auch die Begnadigung liegt demnach in einem transzendenten Be-
reich; Derrida spricht iiberraschend vom »mystischen Grund« der Gerechtigkeit,
die vom Gesetz nicht einzuholen ist (Derrida 1991).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 21

Streng gedanklich ist es jedoch mdglich (sogar zwingend?), mit der Idee der
Vergebung jede Aufrechnung, jede Bezahlung, jede Bedingung aufer Kraft zu
setzen. Auch als Agnostiker greift Derrida dazu erstaunlicherweise auf die bibli-
sche Tradition zuriick, weifl sie doch von einer Siinde im Vorhinein (Gen 3),
aber um so provokanter auch von der Gnade Jahwes im Vorhinein (Ex 6—10):

»Es handelt sich um eine apriorische Vergebung — erbeten, gewéhrt oder auch nicht —, die
schon immer erbeten wird, gewissermaflen eine urspriingliche und unendliche Bitte auf-
grund einer urspriinglichen, unendlichen oder unbestimmten Schuld oder Schuldhaf-
tigkeit, einer Zurechnungsfahigkeit oder Strafbarkeit« (Derrida 2005: 70).

Vergebung, rein konzipiert, miisste nach Derrida im Radius solchen Begreifens
bis zur Verzeihung des Unverzeihlichen gehen:

»Wenn man nur bereit wire zu verzeihen, was verzeihbar scheint, was die Kirche »1aBli-
che Siinde« nennt, dann wiirde sich die Idee der Vergebung verfliichtigen. Wenn es etwas
zu verzeihen gibt, dann wire es das, was in der religiosen Sprache >Todsiinde« heif3t, das
Schlimmste, das unverzeihbare Verbrechen oder Unrecht. Daher die Aporie, die man in
ihrer trockenen und unerbittlichen, gnadenlosen Formalitdt folgendermafBlen formulieren
kann: Das Vergeben verzeiht nur das Unverzeihbare. [...] Es kann nur moglich werden,
wenn es das Un-Mogliche tut« (Derrida 2000: 11 f.).

Diese Forderung driickt sich im Horizont des »Unmoglichen« aus, des nur Er-
wiinschten, nicht in der Erfahrungswelt Realisierbaren; gleichwohl entspricht sie
— bis in die Formulierungen hinein — dem Angebot biblischer Neuwerdung des
Taters, nicht nur des Opfers. Derrida bezieht sich auf die »abrahamitische Tradi-
tion«, derer sich mittlerweile andere Kulturen bedienten, ohne — wie er kritisch
bemerkt — ihren Kern, eben jenes Unverrechenbare, zu gewahren. Vielmehr
werde an seine Stelle ein Polittourismus der gegenseitigen Entschuldung gesetzt;
aber der Horizont zwischenmenschlichen Harmoniebediirfnisses greift ausdriick-
lich nicht bis zu den Toten zuriick, befriedet nur die Nachgeborenen, die Selbst-
beschwichtigung der Politiker in Ritualen eines taktisch beschworenen Neuan-
fangs. Kultur aber miisste, um Kultur zu bleiben, die Stelle fiir den mehr als
sozialen und politisch zwecklichen Pardon offenhalten.

Fiir Derrida ist Vergebung in der notwendigen Reinheit erst zutreffend frei-
gelegt, wenn auch die unmittelbare Konfrontation von zweien nicht mehr mog-
lich ist, vielmehr in die klirende Anwesenheit eines Dritten miindet, in eine
zeitunabhéngige Stelle der Vergebung. Der Raum des Dritten {ibersteigt die

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

menschlichen Mdglichkeiten, reifit sie mit in den Horizont des Unmoglichen —
und doch wiederum Denknotwendigen:

»Ist die Vergebung eine Sache des Menschen, das dem Menschen Eigene, ein Vermogen
des Menschen — oder ist sie Gott vorbehalten? Und ist sie bereits die Offnung der Erfah-
rung oder der Existenz auf eine Ubernatur als Ubermenschlichkeit: gottlich-jenseitig oder
diesseitig; geweiht, heilig oder nicht? Alle Auseinandersetzungen um die Vergebung
handeln auch von dieser >Grenze< und dem Uberschreiten dieser Grenze« (Derrida 2005:
74 £.).

Wie lésst sich die Kiihnheit der Behauptung gedanklich einholen: » Verworfenen
hat er die Verherrlichung versprochen« (Augustinus 2003, 110, 1-3)? Kann eine
solche Dimension der Vergebung fiir die Henker aufgehellt werden? Sie theore-
tisch, aufgrund des Postulates unverzichtbarer Rache, liberhaupt auszuschlieBen
wie Jankélévitch, ist nach Derrida fragwiirdig, oder anders: Rache kennzeichnet
jemanden, dem jener »Dritte« im Verhiltnis von Téter und Opfer nicht zuging-
lich ist.

Wie also kann Vergebung gegen die Zeit, diachron, in jenem »Dritten« voll-
zogen werden? Die Frage ist entscheidend, um mit der europdischen Unheilsge-
schichte des 20. Jahrhunderts auch als Nachgeborene umgehen zu konnen.

2. UNGULTIGKEIT DER GESCHICHTE?

Eine hochst eigenwillige These vertritt der russisch-jiidische, zur Orthodoxie
konvertierte Religionsphilosoph Leo Schestow (1866—1939) im Blick auf die
Tilgung von Unrecht. In Athen und Jerusalem (1937) baut er eine strenge Schei-
delinie auf zwischen einer kausallogisch argumentierenden (griechischen) Philo-
sophie und einem akausalen (christlichen) Glauben. In der Nachfolge Tertullians
prangert Schestow an — aber auch Luther, Pascal und Kierkegaard gehdren zu
seinen Gewdéhrsleuten —, » Athen« habe an entscheidender Stelle den Gottesge-
dankens pervertiert: nimlich in der Unterwerfung Gottes unter die unauthebbare
Ablaufigkeit der Zeit. Mit bedenkenloser Radikalitét richtet er das Augenmerk
auf das Unvermogen der »reinen« Philosophie, am Faktischen etwas zu &ndern
oder in der personlichen Geschichte neuen Anfang zu setzen, ohne das Zerstorte
mitzuschleppen. Die Kraft des volligen Neuanfangs aber — als ernstgenommene
Forderung der Offenbarung — liegt nach Schestow im Geheimnis der Léschung
von Geschichte.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 23

»Die >Tatsache<, das »Gegebene«, das »>Wirkliche< dominieren uns nicht, determinieren
unser Schicksal nicht, weder in der Gegenwart noch in der Zukunft noch in der Vergan-
genheit. Was gewesen ist, ist nicht gewesen [...] Die religiose Philosophie heif3t sich
abwenden von dem Wissen und, mit Hilfe des Glaubens, in einer maflosen Anspannung
aller seiner Krifte die trigerische Angst vor dem Willen des Schopfers, den nichts be-

grenzt, iberwinden« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 208).

Der Logik der Tatsachen nach ist Geschichte unumkehrbar — dennoch pléadiert
Schestow fiir die Vernichtung des Verhallten. Schon das empirische Nicht-
Begreifen des Entsetzlichen verweigert auf unbewusste Weise dessen Wirklich-
keit, tragen doch Augenblicke des tiefsten Erschreckens den Stempel der Un-
wirklichkeit an sich.

»Und wenn wir, anstatt uns mit der Verurteilung des Sokrates abzufinden und sie auf
diese Weise in ewige Wahrheit zu verwandeln, unser Entsetzen und unsere Verweigerung
herausschreien wiirden, dann konnte das also das grofe »Nein< des Menschen, wie der
spitze Schrei sein, der die Albtrdume beendet — mit dem lebendigen und freien Sokrates
bei unserem Erwachen. [...] Wenn nichts diese Tranen aufheben soll, nun, dann sollen sie
nicht gewesen sein, und dies moge Gott vollbringen« (Schestow, zit. nach Bonnefoy
1994: 202 u. 207).

Fiir Schestow impliziert der lineare Ablauf der Zeit eine Téduschung iiber Gottes
zeitfreies Wirken; diese falsche Sicht stiitzt die Versuchung, Gott gegeniiber der
Geschichte zu entmichtigen. An die Stelle schopferischer Allmacht tritt die
erstarrte und Erstarren machende Allmacht des Faktischen. »Der Mensch ist es,
der diese schweren Ketten der Endlichkeit und des Todes, die wir tragen, ge-
schaffen hat.« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 207)

Der das Denken lihmende Gétze ist jener Typus von aufgeklarter Vernunft,
der nur eine kausal-unumkehrbare Zeitform zuldBt. Solcherart verkiirzte Ver-
nunft begniigt sich mit Ersatz durch ein Zweitrangiges (die Notwendigkeit), wo
das Erstrangige (die gottlich-schopferische Freiheit) verloren ist. Schestow spielt
ein dhnliches Spiel wie Kierkegaard in Furcht und Zittern, wo das Unmogliche
gefordert wird: Trotz Isaaks Opferung hielt Abraham daran fest, gerade in die-
sem Sohn sei ihm der Segen fiir alle Generationen zugesagt. Ebenso hartnéckig
besteht Schestow auf der Selbigkeit des Verlorenen und Wiedergefundenen. Der
Schmerz {iber ein zerstortes Gestern wird nicht durch ein besseres Heute ersetzt
oder aufgewogen — sonst wére das Vergangene, vor allem in Gestalt geliebter
toter Menschen, entwiirdigt zum Gespenst des Gewesenen.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

»Und Schestow hatte [...] kaum einen Nachbarn auBler Luther [...] bei ihm hat er den Mut
gefunden, die Notwendigkeit zu verweigern, die Vernunft, lex et ratio, [...] bellua qua non
occisa homo non potest vivere. Das Recht und die Vernunft sind das Tier, das man téten
muB, um leben zu kénnen. Auch Luther begreift das Ungliick, das Gott uns zuteil werden
1aBt, als Versuch, in uns das Interesse an dieser Welt zu wecken. Aber er folgert nicht, daf3
man sogar wachend das Tier téten kann: man verharrt in einer unheilvollen Umarmung
geldhmt, und nur in der Gnade Gottes besteht die Hoffnung auf eine Befreiung. Die Frei-
heit ist jenseits dieser Welt, von der man nichts retten kann. — Im Gegensatz zu Luther
spielt Schestow, dessen Hoffnung vermessener ist, auf gliickliche Weise die Rolle eines
Partisanen der Wirklichkeit. Er bekdmpft ihre >Schrecken¢, aber es geschieht im Namen
ihrer Freuden.« (Schestow, zit. nach Bonnefoy 1994: 205)

Handelt es sich bei solchen Aussagen um iiberanstrengte Glaubensakte, um
intellektuelle Spitzfindigkeiten, oder 148t sich tatséchlich ein Verhiltnis zur
Geschichte anschaulich machen, das Geschichte revidiert, anders: das die Ungiil-
tigkeit der Zeit offenbart? Welcherart Loschung von Geschichte gibt es durch
Vergebung?

3. RUCKSENDUNG VON SCHULD

Gerade die absichtliche Herausforderung solcher Aussagen — nicht zufillig aus
dem Raum Osteuropas — muss das Denken anregen. LBt sich Geschehenes
ungeschehen machen? Ist es sinnvoll dies zu denken?

Zu den intellektuellen Leistungen des biblischen Glaubens gehort zweifellos
das Geschichtsbewusstsein als solches — unstrittig kennt Israel zum erstenmal
eine real fortlaufende Geschichte und nicht zyklisch wiederkehrende Ablédufe
des Immer-Gleichen (vgl. Voegelin 2005). Insofern kann die Loschung von
Geschichte, das Nicht-Geschehen-Sein, nicht die Losung des mysterium iniqui-
tatis (2 Thess 2, 7) sein. Dennoch liegt ein Fingerzeig in der Bemerkung
Schestows, dass Siinde nie eine Wirklichkeit war oder vielmehr eine triigerische
Schablone aufbaute. Liige, pseudos, liegt in der eigentiimlichen Aufbldhung des
Bosen, das noch in seinem Zuwiderwirken gegen das Gute von dessen Kraft,
und nur davon, zehrt. Damit ist die grausame Realitdt von Schuld, das Unwie-
derbringliche auch des Verschleuderten, Vernichteten keineswegs geleugnet
oder verkleinert, wie gegen die »Beraubung des Guten durch das
Bose« (privatio boni) eingewendet wird. Es trifft vielmehr den Kern des Bésen,
dass es seine Macht nur unter »gelichener Maske« des Guten ausiiben kann. Die
»Enttarnung« des Vorgespiegelten kann einzig versucht werden, indem die
Hohlheit des Bosen als solche durchschaut und durch Nichtanerkennung gebro-

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 25

chen wird, »auf daf} in das Nichts iibergehen die Leidenschaften« (Nyssa 1992:
PG 44, 1157 A).

Soll das Nichtigsein des Bosen also offenbar werden — wenn man Schestows
eigentiimliche »Ldschung der Geschichte« aus guten Griinden nicht teilt —, so ist
zu sagen: Vergebung bedeutet weder ein Ungeschehenmachen noch ein Kleinre-
den des Verbrechens — dies wire eine selbst schuldhafte Ausflucht —, sondern
seine Entmachtung. Das wirklich Geschehene wird nicht unwirklich, es wird
unwirksam. Die Prizision des Lateinischen unterscheidet zwischen absolutio,
Lossprechung, und remissio, Verzeihung! — wértlich aber Riicksendung?, und
betont damit den objektiven Charakter des Vorgangs: das Riicksenden des Bosen
in seine Nichtswiirdigkeit, die Riickfiihrung des Scheins auf sein Fast-Nichts.

Angesichts der Vergebung kommt es also zur Entlarvung des Unniitzen, Un-
sinnigen, sogar Kldglichen des Bosen, aus dem es sich aufgeblasen hat. Kraft der
remissio verschwindet das Bose im Nichts seiner usurpierten Gewalt, in seinem
Anspruch geldscht, »etwas« zu sein.

Was meint das fiir den Begriff der Zeit und der Vergangenheit?

Sofern Dasein verhaftet gedacht wird in der unumkehrbaren Zeit, kann die
Zeitachse nur in einer Richtung abschiissig sein: auf Zukunft hin, mit einer dahin
dringenden, stoBenden Vergangenheit, die vom Gewicht der Schuld noch ver-
mehrt wird. Wiederum ist es Derrida, der auf der Spur einer Entgrenzung des
Zeitverstehens denkt (Derrida 1993). Wie das Prisens (das Gebende: die Ge-
genwart) auf das Présent (die Gabe des Daseins) hinlenkt, so lenkt die Verge-
bung auf die Vergangenheit — wortwortlich: um sie vergangen sein zu lassen. Sie
nimmt ihr die Macht der Gegenwart, das furchtbare »ewige Jetzt« von
Jankélévitch. Vergebung befreit Gegenwart und Zukunft von der Leiche des
Gewesenen. Sie verfligt iiber den Zeitenlauf, indem sie seine Dynamik nutzt und
umkehrt: Sie 148t die Vergangenheit in ihr selbst verschwinden. Vergebung
erinnert nicht einfach und hilt damit Vergangenes ewig gegenwirtig, sondern im
»Riicksenden« 16st sich Vergangenes in seinem »Nichts« auf. Vergebung wird
so zur gesteigerten Gabe: zur Riickgabe (remissio) der ablaufigen Zeit an die
Zeit, des Todlichen an seinen eigenen Tod.

Solche Zusammenhinge erdffnen die biblischen Texte — nur fir den Glau-
ben, nicht aber fiir das Denken?

1 Indulgentiam, absolutionem et remissionem peccatorum nostrorum erbittet der Mess-
Kanon der romischen Liturgie.
2 Ahnlich: dimittere an prominenter Stelle im Paternoster: »et dimitte nobis debita

nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris«.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

4. ABSOLUTION IM ABSOLUTEN

Vergebung erscheint in den zwei provokanten Vertretern je aus West- und Ost-
europa durchaus am Horizont philosophischer Rede. Dennoch kann Philosophie
die Frage nach dem Geber der Vergebung abweisen, auch wenn der Ubergang
dahin (fast) unabweislich scheint. Absolution fiihrt zum Absoluten — (fast) not-
wendig, nicht nur als etymologische Wortspielerei. Kann aber das Absolute, gar
der Absolute einfach ins philosophische »Spiel« gebracht werden?

Dieses Spiel wird phdnomenologisch einsichtig, wenn statt einer neutralen,
subjektlosen Vergebung eine personale Mitte der Vergebung freigelegt wird. Ein
Stein vergibt nicht einem anderen Stein, und dieser bereut nichts, obwohl sie
einander ihre Schuld »in der Ordnung der Zeit zuriickzahlen«, wie der Vorsokra-
tiker Anaximander in dem beriihmten Fragment 110 sagt.* Bereuen und Verge-
ben sind aber kein mechanisches Ableisten oder Getilgtwerden durch Ver-
schwinden. Plausibel werden sie erst als personale Vollziige. Mit Augustinus
lautet Personsein, wenn man bis auf seinen Grund geht: videntem videre — den
ansehen, der mich immer schon ansieht. »Dein Sehen ist Lebendigmachen. Dein
Sehen bedeutet Wirken.« (Cusanus 1967: 105 ff.) Und solches Sehen und uner-
séttliche Zuriickschauen ist anders wirksam und wirklich als der abstrakte Bezug
auf subjektlose Prozesse: auf ein neutrales »Es« der Gerechtigkeit oder eine
anonyme Vergebung. Sehen und sich ansehen lassen ist groBeres Gliick als
Verschmelzen oder Untergehen im namenlosen Eins und Alles oder Nichts eines
ungreifbaren »Urgrundes«. Vergebung im Raum des »lebendigen Gottes« ist
gerade nicht Versinkenlassen ins Unbeteiligte; sie wahrt die konkrete Gestalt des
Entschuldeten, bindet sie aber in eine begliickende Beziehung. Obwohl man
dieses gegenseitige Ansehen in seiner Dichte kaum ertrdgt, wére davon wegzu-
schauen endgiiltig Vernichtung.

Der »verzeihende Blick« stoft jenen reuevollen Schmerz an, mit dem die
Einsicht in Bewegung kommt. Paradigmatisch: »Und der Herr wandte sich um
und sah Petrus an [...] er ging hinaus und weinte bitterlich.« (Lk 22, 61 f.) Als
Paradox ist dem Denken aufgegeben das »Voraus« absoluter Vergebung, worin
die Scham iiber sich selbst aufschieBt. Die »normale« Reihenfolge: erst Schuld,
folglich Vergebung schlieB3t, wie Derrida scharfsichtig bemerkt, Vergebung in
notigende Bedingungen ein, nicht zuletzt in die Lebenszeit von Téter und Opfer,
jedenfalls aber in die Reue. Doch ist reine Vergebung anders zu denken: Zeitfrei,
»jederzeit« verfligt sie iiber die Zeit, kraft des Guten schlechthin, der ldngst vor

3 Vgl. die Deutung von Martin Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in: DERS.
(1972: 296-343).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 27

aller Schuld den Raum geoftnet hat, worin sie sich duBlern und eingestanden
werden darf — und das Eingestehen damit die erste Frucht der Vergebung ist.
Endgiiltige Abkehr und Reinigung, Schutz vor der seelischen Verwesung in der
eigenen Schuld, Wiedergewinn des Selbst sind nur im Raum apriorischer Verge-
bung moglich. So lautet der entscheidende Satz: Schuld gibt es nur, wo es Ver-
gebung gibt.

Im Exsultet der Osternacht wird alljdhrlich eine Formulierung des Augusti-
nus gesungen: »O wahrhaft heilbringende Siinde des Adam, du wurdest uns zum
Segen, da Christi Tod dich vernichtet hat. O gliickliche Schuld (felix culpa),
welch groBen Erloser hast du gefunden« — weil sie von ihrem Verrat »geldst«, in
eine bis dahin unvorstellbare Tiefe der Liebe hineingezogen wurde.

Mit der »gliicklichen Schuld« wird ein Gedanke auf die Spitze getrieben, der
nur im Rahmen einer umfassenden Analyse des Bosen zu denken ist. Blieb
bisher die Frage offen, wie denn der Anspruch der Gerechtigkeit einzuldsen sei,
ob Reue nicht ausdriicklich die rechtméBige »Bedingung« fiir Vergebung bilde,
dann hieB diese Logik: Bereute Schuld wird vergeben, unbereute Schuld bleibt
bestehen. Wie konnte auch Vergebung gegen den Willen des Schuldigen »auf-
gezwungen« werden?

Der Gedanke der felix culpa wirft auf diese verknduelte Frage ein kldrendes
Licht. Freiheit ist nicht nur jene zum bosen Tun, sondern auch Freiheit zur An-
erkennung der notwendigen Gerechtigkeit: Sie dringt zur Bufle = zu Besserung
und Ausgleich. Darin treffen sich Reue und Gerechtigkeit: Reue erstattet — so-
weit moglich — der Gerechtigkeit ihren Anteil wenigstens willensméafig zuriick.
Reue ist in der Tat ein einzufordernder Ausdruck der Freiheit des Menschen: zur
Selbsterkenntnis, zur Kehre, zur Wiedergutmachung.

Wird damit Reue doch insgeheim zur »Bedingung« der »reinen Verge-
bung«? Bringt sie nicht ein Unreines, den abgelisteten Tausch zuriick?

Die »gliickliche Schuld« 16st dieses Kalkiil nicht nur auf, sie stellt das reue-

volle Schuldigsein auf eine andere Grundlage. Wenn die apriorische Glite selbst
Grund der Umkehr des B6sen ist, dann fiihrt das biblische Wissen zu dem Para-
dox: dass die Schuld im Eingesténdnis bereits am Schwinden ist, weil sie nur
angesichts der Vergebung wirklich eingestanden werden kann.

Daher »iiberholt« Vergebung die Reue unbedingt. Sie wird nicht durch Reue
hervorgelockt; sie lockt umgekehrt Reue hervor — als Folge abgenommener Last.
In diesem Augenblick wird Schuld gliicklich: hat sie doch den Loser gefunden.
Dafiir bleibt paradoxal ein anderes: »DaBl Du vergessen und vergeben hast, will
ich Dir ewig gedenken.« (Kierkegaard, zit nach K.-M. Kodalle 2002: 71-86)

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ

5. ABSOLUTION IM RELATIVEN

Wo bleibt in diesem vergebenden (gottlichen) Du und der Freude des entschul-
deten Schuldners das Opfer mit seiner Vergebung, und sei sie noch so wenig
»rein«?

Folgt man Kierkegaards »Theorie des verzeihenden Blicks« (Kierkegaard,
zit nach Kodalle 2002: 71-86), so stehen Opfer und Téater insofern einander
nahe, als sie gleichermaBen auf das schlechthin Gute angewiesen sind. Das
Gutsein des Opfers ist nur relativ, daher darf es keine verschwiegene Uberlegen-
heit und Demiitigung des anderen in einer geheimen Asymmetrie aufbauen.
Beide kdmpfen im Angesicht des Guten, von dem sie unterschiedlich tief oder
flach ergriffen sind — und dessen sie beide bediirfen. Kierkegaards Theorie der
Vergebung meint ein Freilassen ohne vorheriges Anklagen, und zwar durch die
Hinfiihrung des anderen auf die »strenge Wahrheit«. Sie ist das fertium zwischen
beiden, der MaBstab ihrer Entfernung, und das Opfer mag ihr néher sein als der
Henker, doch bleibt es eine asymptotische Néherung, denn auch das Opfer steht
nicht einfach in der Wahrheit selbst.

Dass der Bose die Wahrheit iiber sein Tun begreift, geschieht nur {iber
dieses Freilassen, liber die Bescheidung des Guten. Die Giite selbst ist Grund
der Um-kehr des Bosen — nicht dass der Gute »rechthat«. Und so gilt auch hier:
Der ver-gebende Blick aus den Augen des Demiitig-Guten ermdglicht das
Gutwerden des anderen. Nicht aufgrund der Anklage, sondern aufgrund der
aufleuchtenden Wahrheit stellt sich der Téter seiner Verfehlung.

Der scheinbare Dialog ist in Wirklichkeit ein Trialog — nur die Distanz der
Wabhrheit zwischen Opfer und Téter erlaubt den Freiraum der Reue, der Umkehr.
Wabhrheit (iiber die Schuld) ist das wirkliche und wirksame Medium der Verge-
bung.

Wo nur in der Struktur von Zweien gedacht wird, kann diese Freigabe nicht
auftauchen. Entweder bleibt das Opfer dem Téter entgegengesetzt, verhindert
aber damit dessen Freiwerden aus eigener Einsicht; oder es tangiert selbst das
Bose, beide spielen changierend ineinander. Wann wire schon das Opfer nur
gut, der Téter nur bose? In solchen kreisenden Polaritdten des Halb-Guten, Halb-
Bosen bleibt die ontische Schuldverfangenheit oder harmloser die Un- und Vor-
bewusstheit von Schuld unentrinnbar. Bei Kierkegaard trennt die Wahrheit un-
erbittlich Schuld von der Unschuld, aber nur sie ermdglicht aufgrund der klaren
Scheidung die Riickkehr in die Unschuld.

So bleibt auch die Vergebung im Menschlich-Relativen an ein Drittes, den
Dritten gebunden. Immer {ibersteigt reine Vergebung die Féhigkeit des blof
Menschlichen, das wirklich Geschehene unwirksam zu machen. In der rein

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERZEIHUNG DES UNVERZEIHLICHEN? | 29

gedachten Vergebung selbst liegt der Hinweis auf das Transzendierende: »Das
Problem der Gabe ist ursdchlich verkniipft mit ihrer von vornherein exzessiven, a
priori iibertriebenen Natur. Eine Gabenerfahrung, die sich nicht a priori irgend-
einem UnmaB iiberlieBe, eine geméBigte oder maBvolle Gabe wire keine Gabe.«
(Derrida 1993: 55)

LITERATUR

Augustinus (2003): Enarratio in Psalmos 101-150, Pars 2, Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum 95/2: Verlag der dsterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 110, 1-3.

Bonnefoy, Yves (1994): Der Eigensinn Chestovs, in: Ders, Das Unwahrscheinli-
che oder die Kunst, Miinchen: Fink, S. 200-210.

Cusanus, Nikolaus von (1967): De visione Dei/Die Gottesschau, in: ders. Philo-
sophisch-theologische Schrifien, Bd. 3, hg. u. eingel. v. Leo Gabriel, Wien:
Herder.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritdt«,
Frankfurt: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1993): Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Fink.

Derrida, Jacques (2000): Das Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht
— unbedingt und jenseits der Souverénitit. Interview mit Michel Wieviorka,
in: Lettre international 48, S. 11f.

Derrida, Jacques (2005): Pardonner. L’impardonnable et l'impréscriptible,
Paris: Ed. Galilée.

Jankélévitch, Vladimir (2003): Pardonner?, in: Ders., Das Verzeihen. Essays zur
Moral und Kulturphilosophie, mit einem Vorwort von J. Altwegg, hg. v. R.
Konersmann, Frankfurt: Suhrkamp, S. 243-282.

Heidegger, Martin (1972): Holzwege, 5. Aufl. Frankfurt: Klostermann.

Kodalle, Klaus-Michael (2002): Gabe und Vergebung. Kierkegaards Theorie des
Verzeihenden Blicks, In: Ders./Anne Steinmeier (Hrsg.), Subjektiver Geist.
Reflexion und Erfahrung im Glauben. Festschrift zum 65. Geburtstag von
Traugott Koch, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann, S. 71-86.

Nyssa, Gregor von (1992): De oratione dominica. Leiden: Brill.

Voegelin, Eric (2005a): Ordnung und Geschichte. Bd. II: Die Geburt der Ge-
schichte, Miinchen: Fink.

Voegelin, Eric (2005b): Ordnung und Geschichte. Bd. III: Israel und die Offen-
barung, Miinchen: Fink.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839436516-004 - am 14.02.2026, 06:11:35. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

