I. Kapitel - Raum und Zeit

1.  Was ist Architektur?

Die Baukunst ist eine, mit vielerley Kenntnissen und mannichfaltiger Gelehrsamkeit
ausgeschmiuckte, Wissenschaft, die sich mit Geschmack die Werke aller tibrigen Kiins-
te zu eigen macht. (Vitruv, B1:12)

Platon, unser bedeutendster Erzfeind der Kunst (KSA7, $ 3[47]), bezeichnete die Ar-
chitektur ganz selbstverstindlich als die »Wissenschaft des Bauens« oder »Bauwissen-
schaft« (Platon 3:164). Ein traditionsbewusster Theoretiker wie Vitruv wird sich solch
einer ehrwiirdigen Bezeichnung und Untermauerung seitens der Akademie (Platons
Hain des Akademos) natiirlich nicht widersetzen. Er wird mit allen Mitteln versuchen,
den scheinbaren Widerspruch zwischen dem Wesen der Kunst und der Wissenschaft zu
iiberwinden, oder, wie es vielleicht der Schrift der Baukunst Vitruvs niherkommt, auf
den platonischen Widerspruch erst gar nicht niher eingehen. Doch liegt hier vielleicht
eben nur ein philosophisches Problem vor, ein lediglich platonisches. Vielleicht stellt
die sich tiber zwei Jahrtausende verselbststindigt habende Praxis der Baukunst einen
sblendenden< Wink fiir uns Spitgeborenen dar. Vielleicht haben wir moderne Platoniker
hier den Text Vitruvs nicht ernst genug genommen! Vielleicht benétigen wir dazu noch
jener Hilfe unseres Erzfeindes der Moderne, seiner Architektur der Erkennenden.
Ahnlich wie in vielen anderen Fachbereichen wird auch die Architektur grundsitz-
lich in Theorie und Praxis unterteilt. Schon Vitruv betonte, eine einseitige Beschrinkung
auf Theorie oder Praxis sei zweifellos dem avertierten Baukiinstler unwiirdig. Architek-
turtheorie ist dabei augenscheinlich etwas anderes als die (wissenschaftliche) Vertiefung
der einzelnen komplementiren >Gelehrsamkeiten«< der Baukunst (Vitruv, B1: 13). Sie geht
weit iber die von Vitruv erwihnte Erklirung und Erliuterung der Gebdude hinaus, und
entfaltet eher das Wesen der »gelehrsamen Baukunst« im Unterschied zum >einfachen
Bauenc« (vgl. Vitruv, B1:12). Doch ist schon dieser oft erwihnte Unterschied (zwischen
wildem Bastler und akademischem Ingenieur) durchaus fragwiirdig! Denn das Wesen
der Gestaltung unserer Umwelt ist in einen >itbergeordnetenc Sinn einzubinden und als
Teil des Bauens einer Welt zu begreifen. »Ich geniefle das Vergniigen, sagt Kant, ohne
Beihiilfe willkirlicher Erdichtungen, unter der Veranlassung ausgemachter Bewegungs-

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Nietzsches Architektur der Erkennenden

gesetze, sich ein wohlgeordnetes Ganze erzeugen zu sehen, welches demjenigen Welt-
systeme, das das unserige ist, so dhnlich sieht, dafd ich mich nicht entbrechen kann, es
fiir dasselbe zu halten. Mich diinkt, man kénnte hier, in gewissem Verstande, ohne Ver-
messenheit sagen: gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen!« (Kant, in: GT: 218)

1.1 Was ist Asthetik?

Man darf aber diese Unmittelbarkeit des Bauens nicht mit einer rein materialistischen
Weltauffassung verwechseln. Auch Vitruvs berithmte Kategorien der »firmitas, »utili-
tas« und »venustas« (Festigkeit, Nutzbarkeit und Schonheit [Vitruv, B1: 31]) decken nur
die augenfilligsten Anspriiche der Architektur ab und gehéren zu den dariiber hinaus
entwickelten, gezielt vermittelbaren »Geschicklichkeiten«, wie beispielsweise die ent-
werferische Bezugnahme auf den Ort, mit denen man konkret »den Gebrechen der Na-
tur durch Hiilfe der Kunst« (Vitruv, B2: 7) abhilft. Man ist des Ofteren verleitet, die »ve-
nustas« beispielsweise dem Gebiet der von Le Corbusier beschriebenen »puren geistigen
Schopfung« (Le Corbusier 5: 163) der Modenatur anzunihern (der Ornamentik oder Plas-
tik der Fassade) und sie damit als die dsthetische Aufbereitung des Lebens zu begreifen,
was wiederum dem fatalen Vergreifen unserer allgemeinen Kunstauffassung entspricht.

Aber verbleiben wir voriibergehend bei der (etwas problematischen) Unterscheidung
von Baukunst und primitivem Bauen. Wihrend man Letzteres vorerst rein hypothetisch
als die bauliche Umsetzung eines profanen Bediirfnisses (und einer daraus abgeleite-
ten materiellen Notwendigkeit) definieren kénnte, geht die Architektur dariiber hinaus:
mit der baulichen Umsetzung einer Idee. Diese erweitert das Aufgabenfeld des »einfa-
chen Bauens<, um einem iibergreifenden Bediirfnis zu entsprechen, einem geistigen An-
spruch an die gebaute Umwelt. »Form ist Ausdruck des geistigen Gehaltes. [...] Archi-
tektur ist Einhilllung und Bergung und damit eine Erfiilllung und Vertiefung des Indi-
viduums« (R. Gieselmann, O. M. Ungers, in: Conrads: 158f.). Der geistige Anspruch an
die Architektur geht weit iiber das verstindliche Zeichen und Zeugnis einer Epoche oder
Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist hinaus. Le Corbusier nennt das die Seele der Ar-
chitektur (der Stadt), »dieses, fiir die praktischen Gesten der Existenz unnétige Spek-
takel, welches ganz einfach die Poesie ist« (Le Corbusier 4: 54) und die weit iiber ihrer
Mechanik (itber dem reinen Materialismus) steht.

Die Architektur der Stadr liest sich somit als Spiegel der Gesellschaft, als gebauter
Zeuge unserer Geschichte, Entwicklung und Ideen, oder wie es Victor Hugo formulierte,
als das »grofRe Buch der Menschheit« (in: Choay 2: 404). Wie es schon Vitruv in der Bau-
kunst hervorhob (B1:30), sind dazu Architektur und Stidtebau selbstverstindlich wie-
der als untrennbare Fachbereiche zu begreifen, bzw. noch markanter von Snozzi gesagt,
kann man »sich Architektur iiberhaupt nur als Stidtebau denken« (in: Bachmann: 101).
Das Denken der menschlichen Ansiedlungen oder Orte iiberspannt alle Maf3stibe, von
der kleinsten Einheit der Architektur bis weit iiber die »Architektur der Stadt« (Rossi)
hinaus.

Halten wir fest: Form folgt nicht nur der Funktion (»Form follows function«), sondern
vornehmlich einer Idee (»Form follows idea«). Aber >to follow« nicht als logische Ableitung
angenommen, sondern nur zeitlich gedacht, der Voraussetzung einer Idee folgend, ver-
standen als Sprung ins Konkrete nach einer aufkommenden Idee, selbst wenn der erfah-

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

rene Entwerfer genau weif3, dass der iterative Entstehungsprozess der konkreten Form
bzw. der abstrakten Idee, immer in reziproken Richtungen abliuft. Vitruvs »venustas«
istnicht als dsthetische Aufbereitung der »utilitas« und »firmitas« zu verstehen, sondern
als die bescheidene Schwelle zur eigentlichen Dimension der Architektur: die Asthetik.
Aber: Was ist Asthetik?

In seinen, mit Verlaub gesagt, etwas diirren Darlegungen zur Asthetik der Architektur,
hat Schopenhauer dennoch den entscheidenden Zusammenhang von »venustas« und
>Idee« klargestellt: »Das dsthetische Wohlgefallen beruht, wie im Text ausfithrlich dar-
gethan, iiberall auf der Auffassung einer (Platonischen) Idee.« Rein Geometrisches, al-
so Form, Proportion und Symmetrie, simtliche Eigenschaften des Raumes, sind keine
Ideen und deshalb nicht Thema einer schénen Kunst (Schopenhauer: 480). Die Form ist
keine Idee;sie steht, im besten Fall, lediglich in Zusammenhang mit einer Idee. Zwischen
Form und Idee liegt aber immer der Sprung. Ausschliefilich Ideen sind Thema der Asthe-
tik, indessen ist die Form nur indirekt der Asthetik angehérend, eben lediglich iiber ih-
ren sprunghaften Zusammenhang mit einer Idee. Aber: Was sind Ideen? Und: Was sind
Erkenntnisse?

Schopenhauer unterstreicht die Abhingigkeit der dsthetischen Rezeption von den
philosophischen Ideen, damit aber wiederum die Abhingigkeit unserer Konzeption die-
ser Ideen von den, allen voran, platonischen Ansichten und allgemeiner ausgedriicke,
von dem der traditionellen Auffassung des Seins unterworfenem Denken. In dieser
Tradition besteht ein klarer Unterschied zwischen kiinstlerischen Ideen und philoso-
phischen Konzepten bzw. den wissenschaftlichen Erkenntnissen. Mit dieser Tradition,
als deren Bedingung, wurde der Geist entwurzelt und die Kunst entmenschlicht: Man
erfand die Sachlichkeit und das uninteressierte (selbstlose, teilnahmslose, kiihle) reine
Denken. Man erfand heifdt ganz konkret: »Platos Erfindung vom reinen Geiste und
vom Guten an sich«, der »schlimmste, langwierigste und gefihrlichste aller Irrtiimer«
(JGB:4).

Distanziertheit, Interesselosigkeit, Gleichgiiltigkeit — dsthetische Theorie hat derart
oftverkiindet, sie allein ermoglichten, das Kunstwerk als das zu erkennen, was es wahr-
haft sei, nimlich autonom, selbststindig, dafl am Ende in Vergessenheit gerit, daf sie
tatsachlich bedeuten: sich nicht einzulassen, distanziert und gleichgiiltig zu bleiben,
die Weigerung also, »sich einzubringen, (etwas) ernstzunehmen. (Bourdieu 1: 68)

Ausgehend von der Notwendigkeit der konkreten Bauaufgabe, gingen wir zur architek-
tonischen Idee iiber, die das isthetische Wohlgefallen bedingt. Es liegt durchaus ein ar-
chitektonischer Wink in der alten Weisheit »Not macht erfinderisch«. Mit Deleuze ge-
sprochen heif’t dies, dass es Ideen gibt, wenn (und nur wenn) es Notwendigkeiten gibt.
Ideen sind nicht vom Baume der Erkenntnis zu pfliicken, genauso wenig wie die Pro-
blemstellungen oder die hinter der konkreten Bauaufgabe stehenden, tieferen Notwen-
digkeiten einer Zeit. Es gibt keine Ideen an sich, keine freien Konzepte, die wie Friich-
te reifen und auf ihre Entdeckung zur gegebenen Zeit warten. Es gibt in diesem Sinne
nur Ideen als Lebensmoglichkeiten, >geistigen Gehalt« nur auf das konkrete Leben bezo-
gen und Asthetik nicht als Verschénerung des Lebens, sondern schlicht und ergreifend
als dessen Bedingung. Die Trennung von Geist und Kérper ist aufzuheben wie auch die

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T

45


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Trennung der Welt abstrakter Ideen von der konkreten Welt (Platon 5: 225). Das Abstrak-
te und das Konkrete existiert nur als (durchaus wichtiges) Denkmodell fiir den lebenser-
haltenden Entwurfsprozess.

1.2 Was heiBt Denken?

Aber diese Auffassung der wissenschaftlichen Methode bedeutet, daf} es in Wissen-
schaft kein »Wissen« in dem Sinn gibt, in dem Platon und Aristoteles das Wort ver-
standen haben, in dem Sinn ndmlich, in dem es Endgultigkeit einschliet. In der Wis-
senschaft besitzen wir nie einen hinreichenden Grund zu der Annahme, daf} wir die
Wabhrheit erreicht haben. (Popper 3:19)

Wie schon in der Einfithrung dargelegt, stellt dieses Buch den Versuch dar, »das Wesen
der Baukunst« nicht aus dem »Ursprung der Hiuser« und deren weiterer Entfaltung zu
erklaren (Vitruv, B1: 25/63), also nicht anhand einer Genesis und geschichtlichen Evoluti-
on der Architektur, sondern aus der Mitte ihres Entstehungsprozesses, dem zwischen
Programm und Bau geschaltetem Entwerfen. Diese zentrale Stellung des Entwerfens
wird somit zum Ausgangspunkt und Ziel des Nachdenkens iiber die Kultur gemacht. Die
Frage nach dem »Wesen der Baukunst« bzw. die Frage »Was ist Architektur?« (ver)fithrt
uns (platonische Seinsforscher)' itber die weiter greifenden Fragen nach der »venustasc,
der Idee und der Asthetik schliefflich zur iibergreifenden Frage nach der Erkenntnis.

Das zentrale Geschehen der Architektur ist also das Entwerfen, so, wie ganz allge-
mein die offensichtliche Bedingung jeder (beispielsweise philosophischen) Erkenntnis
das mehr oder weniger methodische Denken ist.

Die Abwicklung unserer Untersuchung versteht sich als Kreislauf oder besser gesagt:
als Spirale im Sinne einer offenen, >zirkuliren Linearitit« zusammenhingender Fragen
mit dem Entwurf als Kondensator (Ausgangspunkt und Ziel bzw. Triger der gesamten
Untersuchung). Denn alle Kultur scheint sich im Entwerfen zu verdichten. Als hoher-
gestelltes Prinzip wird das Denken hiermit, wie wir im zweiten Teil sehen werden, zur
entscheidenden Kritik des (teils noch mystisch angehauchten) Entwerfens als Kristallisa-
tionspunkt (als »poetisch-existenzielle Katalyse«, »Intensititskristallisation« oder »un-
endliches Schnittstellenspiel« [Guattari 1: 31 u. 43f.]) unser allzumenschlichen Kultur?.
Analog der Methode einer klassischen Herleitung von Lehrsitzen aus hoher stehenden
Pramissen beabsichtigen wir dabei lediglich, die relativleicht nachvollziehbaren Zusam-
menhinge der verschiedenen Fragen hervorzuheben und insbesondere deren Anhingig-

1 Die traditionelle Aufgabe der Philosophie ist das Fragen nach dem Sein oder dem Wesen der Din-
ge: Was ist... (Gerechtigkeit, Gut, Bose, Schonheit...)? (Deleuze 7: 86)

2 Wir verwenden also die einfachere Struktur der offenen Spirale als rein operationelle Alternative
zumviel perfekteren Bild des Denkens als des aus der Mitte wachsenden Grases von Deleuze (1: 51).
Wir experimentieren mit einem »logischen« Ubergang zur Unlogik und Unwahrheit als Lebensbe-
dingung. Alles Denkbare wird nicht »im Reiche des Logischen« an der (sinnlosen) Wahrheit ge-
messen, sondern an dessen Lebenstauglichkeit im Reiche des ewigen, allumfassenden Werdens
(JGB:135). Zudem lehnt sich die offene Spirale auch an das Verstehen der ewigen Wiederkunft
Nietzsches als Garant der ewigen Wiederholung der Differenz an und eben nicht als Wiederkehr
des Identischen. (Deleuze 2 u. 7)

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

keiten oder iibergreifenden Bedingungen offenzulegen. Wir Idsen also die Frage »Was ist
Architektur der Erkennenden?« in die einzelnen Fragen nach der Architektur, der »ve-
nustas«, der Idee, der Asthetik, der Erkenntnis bzw. dem Erkennen, auf, die uns iiber
die verdichtende, dies scheinbar alles tragende Frage »Was heif3t Entwerfen?« schlief3-
lich zur iibergeordneten Frage »Was heifdt Denken?« fithrt. Nur iiber diese allumfassen-
de, nahezu ultimative Frage nach dem Denken kénnen wir der alten Frage nachgehen,
ob Architektur etwas mit Erkenntnis zu tun hat und inwiefern sich entwerfen, denken
oder erkennen unterscheiden.

Wie alle Wissenschaft fithrt auch dieses Ableiten von Lehrsitzen aus grundlegende-
ren Primissen die Idee der héchsten Wahrheit ad absurdum,? nur dass eben mit Nietz-
sche folgerichtig dieser selbstverstindliche Irrtum zur Lebensbedingung wird. Denn die
wirkliche Absurditit des Denkens existiert nur unter dem Begriff der Wahrheit; sie al-
lein bedingt diese Absurditit. Aber wozu denn eigentlich Wahrheit? »Warum nicht lieber
Unwahrheit?«, fragt Nietzsche (in) Jenseits von Gut und Bise? Man steht in diesem fast end-
losen Spiel der Primissen immer irgendwann vor der Mauer des Glaubens; und »der
Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die Gegensitze der Werte« (JGB: 7£.). Jenseits
von Gut und Bose ist eben kein Buch jenseits der Moral (oder nicht nur), sondern jenseits
des Glaubens an die Gegensitzlichkeit (von wahr und falsch); es ist als direkte (auch zeit-
liche) Fortsetzung der Frohlichen Wissenschaft jenseits ihrer selbstverstindlichen Grund-
satze zu verstehen. Es ist »der folgenreichste Akt einer zweitausendjihrigen Zucht zur
Wahrheit« (FW, § 357), der sich schliefilich, in letzter Konsequenz gegen die Wahrheit
selbstrichtet. Doch was heifdt hier Lebensbedingung? Ziel der kompletten Untersuchung
ist es, schon mit einer ersten Schleife der Spirale (oder des offenen Kreislaufs) moglichst
weit iiber den Ausgangspunkt hinauszugelangen. Das Messen des Denkens am Leben
fithrt uns also noch zur letzten, allumfassenden Frage: »Was ist Leben?«

Hinter dem Schema der offenen Spirale steckt der selbstverstindliche Begriff des ite-
rativen Entwurfsprozesses. Man kann diese Herangehensweise auch auf die beiden — fir
uns wichtigsten — Aufgaben der Philosophie beziehen (PHG, § 5): das Tribunal der Ver-
nunft und das Schaffen von Konzepten. Beides geht flief}end ineinander iiber, beides ist
mitunter schon in beidem enthalten. So, wie in der Architektur mit der Analyse (und In-
terpretation) des Kontextes oft schon das Entwerfen beginnt und die nie fertige Analyse
schon von den ersten Entwurfsideen gefirbt ist, ist auch das Vernunftstribunal oftmals
schon der Keim der Konzepte, und umgekehrt spielt das (entstehende) Konzept entschei-
dend in die Sichtweise des Tribunals mit hinein. Hier nur irgendwie von einer unbeding-
ten Objektivitit zu sprechen, wire nicht nur naiv, sondern vor allem kontraproduktiv.*

3 »Die Ableitung verschiebt das Problem der Wahrheit zuriick auf die Pramissen, die Definition ver-
schiebt das Problem des Sinns zuriick auf die definierenden Begriffe [...]. Aber diese definierenden
Begriffe werden aus vielen Griinden hochstwahrscheinlich ebenso vage und verwirrend sein wie
die Begriffe, von denen sie ausgegangen sind; und auf jeden Fall miften wir nun sie selbst defi-
nieren, was zu neuen Begriffen fiihrt, die gleichfalls definiert werden miissen. Und so weiter ad
infinitum. Man sieht, dafs die Forderung der Definition aller unserer Begriffe ebenso unhaltbar ist
wie die Forderung des Beweises aller unserer Behauptungen.« (Popper 3: 24)

4 »Wir werden nicht mit einem passiv reprisentativen Bild konfrontiert, sondern mit einem Sub-
jektivierungsvektor. Da sind wir also mit einem pathischen, nicht-diskursiven Erkennen konfron-
tiert, das sich als eine Subjektivitat gibt, zu deren Begegnung man sich aufmacht, eine absorbie-

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T

47


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nicht nur, dass mit dem Wunsch nach Objektivitit ein fataler Verdringungsprozess der
Relativitit bzw. gegenseitigen Abhingigkeit entsteht, sondern mit dieser Illusion wird
auch der entscheidende Bezug des Denkens zum Leben illusorisch. Es entsteht damit ein
Messen des Denkens (und noch der Erde) an der Hinterwelt und kein Messen des Den-
kens am Leben. Darin lag die grofRe Kritik Nietzsches an unserer platonisch-christlichen
Kultur.

Doch wollen wir hypothetisch das Untrennbare trennen und das Getrennte neu zu-
sammensetzen. Denn das Tribunal der Vernunft ist eben auch das Tribunal des Schaf-
fens. Schematisch forciert haben wir auf der einen Hilfte der Spirale die Analyse des
Kontextes, das Tribunal der Vernunft bzw. der Kultur, zusammenfassend also das prizi-
se Erstellen der Problematik, und auf der anderen Hilfte den daraus entstehenden Ent-
wurf bzw. das Schaffen von Konzepten. Nun ist aber, um den zweiten Teil des Buches
schon vorwegzunehmen, das Analysieren schon das Entwerfen, das Fragen schon das be-
ginnende Antworten. Somit wird die schaffende zweite Hilfte der Spirale ebenfalls zum
Tribunal, die verniinftige erste Hilfte des wertenden Hinterfragens schon zum Schaf-
fen. Man kann dieses Spiel nun bis zum Wahnsinn treiben. Und dies geschah auch mit
dem SchliefRen des Kreises zum Teufelskreis der sich in den Schwanz beifienden Schlan-
ge (Uroboros) des europaischen Nihilismus. Mit diesem Perfektionswahn des geschlos-
senen Ringes des Seins wurde das alles entscheidende Leben aus dem Denken gehaucht.
Das Denken wurde nicht mehr aus dem Leben abgeleitet und auch nicht mehr an ihm ge-
messen. Der goldene Ring, der Heilige Gral, die absolute Sphire reflektierten das ewige
unbedingte Sein als Ausgangs- und Endpunkt der menschlichen Kultur. Letztere diente
horig der Verwirklichung des Weltgeistes in der Geschichte der Menschheit. Das Schaf-
fen wurde zum Dienen eines héheren Sinns; es wurde zum Entdecken eines Sinns und
zu dessen Entfalten degradiert. Kurz: Mit dem ausschlieflenden Ring wurden Schaffen
und Leben zweierlei. Man ahnt die existentielle Bedeutung des Hammers Nietzsches fir
das Schicksal des nostalgischen Ringes (Gotzen-Dimmerung oder wie man mit dem Hammer
philosophiert) und die schopferische Vitalitit des Tierpaares Zarathustras: nicht mehr je-
ne fabulierte Geschlossenheit des Uroboros, sondern die offene Dynamik der Schlange,
die sich um den Hals des fliegenden Adlers ringelt (Z: 22).

1.3 Was ist Leben?

Auf welchen Standpunkt der Philosophie man sich heute auch stellen mag: von jeder
Stelle aus gesehn ist die Irrtiimlichkeit der Welt, in der wir zu leben glauben, das Si-
cherste und Festeste, dessen unser Auge noch habhaft werden kann. (JGB: 45)

»Ich denke, also bin ich«, sprach ein kurioser Franzose (ein unter Parmenides’ Sein ste-
hender unpriziser Satz, den wir spiter noch prizisieren wollen). Denken, philosophie-
ren, hiefle, den Weg zum Sein, zur Wahrheit begehen. Beginge auch die Architektur so-
mit diesen unwegsamen Weg der Wahrheit? Ein seltsamer Vorschlag, doch leider ein

rende, von Beginn an in ihrer Komplexitit gegebene Subjektivitit. [..] Die Wissenschaft baut auf
einem Einklammern dieser Subjektivierungsfaktoren auf, die nur zum Ausdruck kommen, wenn
bestimmte diskursive Kettenglieder ihrer Bedeutung enthoben werden.« (Guattari 1: 38f.)

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

durchaus begangener Weg und Umweg, natiirlich ein wahrer Holzweg (nicht im Sinne
Heideggers gesprochen)! Auch heute nochist es die grofie Ambition der Architekturtheo-
rie, mit Architektur Erkenntnis, d.h. eine spezifische Form von Wissen, zu schaffen oder,
mit anderen Worten, auf verschiedenen Wegen die Architektur an die Wissenschaft an-
zulehnen. Und auch die Architekturphilosophie befindet sich fast schon per Definition
auf einem dieser zweifelhaften Wege, wenn man mit Nietzsche daran erinnert, dass die
edle Disziplin der Philo-Sophie (unsere Liebe zur Weisheit, die fiir so manchen nost-
algischen Denker gleichbedeutend mit dem Weg zur Wahrheit ist) den Ursprung aller
Wissenschaften darstellt, ausgenommen die Mathematik und die Astronomie (KSA7, §
19[96]).

Fragen wir nochmals viel direkter: Kénnte Nietzsches Architektur der Erkennenden
nicht filschlicherweise suggerieren, die Architektur als eine Form der Erkenntnis zu ver-
stehen, des Wissens oder vielleicht zumindest dessen Reprisentation, dessen Zeichen?
Doch was witrden wir dann durch die Architektur wissen oder erfahren? Auf welche Er-
kenntnis wiirde die Architektur direkt oder auch nur indirekt verweisen kénnen? Und in
letzter Konsequenz: Muss denn Erkenntnis oder Wissen, muss denn die Wissenschaft
wie selbstverstindlicherweise auch nur irgendetwas mit Wahrheit zu tun haben? Fragen
wir, dem Leben zuliebe, nochmals mit Nietzsche (JGB: 7): »Warum nicht lieber Unwahr-
heit? Und UngewifRheit? Selbst Unwissenheit?«

Sollte eine Architektur fiir den Menschen, eine menschliche allzumenschliche Archi-
tektur, nicht vielmehr vor allem die den >Menschen als solchen«< auszeichnende Charak-
teristik geradezu manifestieren, also das »Menschliche« bei Rossi (Rossi: 20), Seinsfor-
scher wiren geneigt zu sagen, das Menschliche an sich?! Und wenn man nicht wenigen
Philosophen Glauben schenken sollte (ein wahrhaft gefihrliches Unterfangen der >Irr-
tiimlichkeit<), kénnte dies eigentlich Menschliche eben vielleicht das Denken sein. Man
konnte dann durchaus vom Denken her auf die Architektur schliefden und umgekehrt
von der Architektur wiederum auf das Denken. Wenn das Denken aber das Menschliche
»an sich«darstellen wiirde, hief3e dies dann nicht, eine nachdriickliche Analogie zwischen
Denken und Leben herzustellen?! Die Frage »Was heifdt Denken?« wire dann fiir uns ku-
riose Logiker, als Fragment oder Fraktal des Lebens, verwandt oder vielleicht sogar na-
hezu iquivalent mit der Frage »Was ist Leben?«. Doch was versprechen wir uns von der
Frage nach dem Leben?

Die Philosophie entstand aus dem >Schauen des Himmels<, aus der Astronomie, aus
der Suche nach dem Urstoff, dem Urgesetz (vgl. Pythagoras, in: Werner: 25) oder Welt-
gesetz. Seit spitestens Platon ist Philosophie praktisch gleichbedeutend mit dem Begrift
der Metaphysik. Physik (Naturphilosophie) und Metaphysik standen stets in regem Aus-
tausch. Abervon der himmlischen Sphire der Metaphysik herunter zu den irdischen Zel-
len zu steigen ist selbst heute noch fitr manchen Philosophen kein leichtes Unterfangen
(wie dies beispielsweise noch bei Heidegger der Fall war®), und doch tite eine ernsthaf-
te Lebensphilosophie nicht schlecht daran, sich intensiv der oft geschmihten Biologie
anzundhern, den »biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens« (Maturana/Varela).

5 »Er 1aRt sich in seinem anti-vitalistischen und anti-biologistischen Affekt zu nahezu hysterischen
AuRerungen hinreiften, etwa wenn er erklirt, es scheine, »als sei das Wesen des Gottlichen uns
naher als das Befremdende der Lebe-Wesen« (Sloterdijk 5: 25; Heidegger 4:18).

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T

49


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Jenseits eines naheliegenden Wortspiels kénnte die Ontogenese der Metazeller die On-
tologie der Metaphysik entscheidend bereichern und Letztere sich damit einer exempla-
rischen Priifung des Zusammenhanges von Sein und Werden ausliefern (hingt man aber
bedingungslos an der alten Metaphysik, an Gott und Welt-Geist, sollte man dies natiir-
lich nach wie vor vermeiden).

Auch Descartes’ Zusammenspiel von Geist und Korper stand noch immer im Schat-
ten von deren metaphysischer Trennung. Erst mit Kant riicken die diesseitigen Bedin-
gungen des Denkens ins Auge der Kritik und bilden fiir Nietzsche den Ausgangspunkt
seiner physiologischen Untersuchungen des Denkens: ein neues >Lesen« (Instrumentali-
sieren) von Descartes und Kant im Lichte der kognitiven Wissenschaften!

Die Frage »Was ist Leben?« fithrt uns also im zweiten Teil, unter dem Joch des Wer-
dens, zu den biologischen Wurzeln des Denkens.

1.4  Sinn oder Unsinn?

Das Problem vom Werte der Wahrheit trat vor uns hin, — oder waren wir’s, die vor das
Problem hintraten? JGB: 7)

»Stile nennt man jene in Zeit und Raum angehaltene Visionen« (A. Giacometti, in: De-
leuze 10: 201). In diesem Sinne versteht sich Architektur als Ausdruck des Zeitgeistes®,
wie beispielsweise die Architektur Palladios in ihrer ganzheitlichen Erfassung von Stadt
und Land véllig im Einklang mit dem neuen Bewusstsein der Kultur der Renaissance in
Italien stand, wihrend beispielsweise der Norden in seiner Raumvision noch vollig vom
sSchleier<des Mittelalters geprigt war (Burckhardt). Architektur kann natiirlich auch das
Gegenteil darstellen, so wie beispielsweise der Tessiner Luigi Snozzi seine Architektur
eher als einen aktiven Resistenzakt gegen zeitgemifle (gesellschaftliche, kiinstlerische,
politische etc.) Stromungen verstand, aber auch als Instrument der Erkenntnis, der Ver-
anderung und neuen Wertschitzung (Bachmann: 93ff.). Sie ist aber in gewisser Weise
immer Zeichen, immer Symbol, immer Ausdruck von einem Bezug des Menschen zu sei-
ner Umwelt. Diesen Bezug, diesen Sinn, diese Ordnung zu kliren ist die eigentliche Auf-
gabe der Architekturphilosophie: Aufklirung und Sinngebung der Beziehung des Men-
schen zur Welt.

Ein»Ding an sich«ebenso verkehrt wie ein»Sinn an sich«, eine»Bedeutung an sich«. Es
gibt keinen »Thatbestand an sich, sondern ein Sinn mufd immer erst hineingelegt werden,
damit es einen Thatbestand geben kinne. Das »was ist das?« ist eine Sinn-Setzung von et-
was Anderem aus gesehen. Die »Essenz«, die »Wesenheit« ist etwas Perspektivisches
und setzt eine Vielheit schon voraus. Zu Grunde liegt immer »was ist das fiir mich?« (fir
uns, fiir alles, was lebt usw.). (KSA12, § 2[149])

Die Frage »Was ist Architektur?«, die Frage nach ihrem Wesen oder Sinn, kann dem-
nach so eigentlich gar nicht gestellt werden. Die provisorische und provokative Antwort

6 »Auch Bauen dient wie jede Kunst dem Genius, um seine Zeit durch diese auszudriicken und um
eine lebendige Entwicklung in Flufd zu halten« (R. Gieselmann, O. M. Ungers, in: Conrads: 158f.).

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

»Nichts als Liige!« beriicksichtigt lediglich die sehr alte Tradition dieser Frage, um so-
zusagen mit der Tradition kommunizieren zu kénnen. Seit Vitruv versucht man die Ar-
chitektur aus ihrem Ursprung heraus zu definieren (Vitruv, B1: 63). Man war von Anfang
jenem teleologischen Denken Platons, oder, mit Nietzsche gesprochen, der postsokrati-
schen Moderne ausgeliefert. Man glaubte an den logischen Prozess, an die nachvollzieh-
bare Schépfung und Entwicklung der Welt (KSA13, § 14[188]). Man nahm eben die ganze
Mathematik, als Fundament und >Reprisentant« des Denkens, nicht ernst genug (nicht
menschlich genug), man wurde, spiter via Christentum, nur zum Glauben an sie erzo-
gen. Selbst die ganze Psychologie ist noch von diesem prozesshaft-idealistischen Den-
ken geprigt (Wotling 1). Weiter bleibt das Denken tyrannisch der Kausalitit unterwor-
fen. Alles andere grenzt an Wahnsinn. Reduktion der Variablen anhand linearer Glei-
chungssysteme, semantischer Folgerungen, Deduktionstheorem der Ableitung etc. Nun
gut, man hat das Gesetz der Vereinfachung gelernt, wieso sollte man aber gleich im Ge-
setz oder hinter dem Gesetz einen (hoheren) Sinn erkennen, hinter unserer Logik eine
Logik der Welt, schlimmer noch: einer Hinterwelt sehen? Warum sollte Mathematik mit
einem Sinn (an sich) in Verbindung gebracht werden, warum sollte sie noch einen ande-
ren als einen rein menschlichen, perspektivischen Sinn haben?

Architektur wird vorzugsweise in seinen drei Dimensionen analysiert (Grundriss,
Aufriss und Volumen), also als gebauter, besser noch umbauter Raum im Sinne Ze-
vis gesehen und verstanden (Zevi: 91), d.h. als gebaute Zeichensprache gelesen und
interpretiert (ausgehend von der riumlichen unterteilt Zevi noch acht weitere Inter-
pretationsmoglichkeiten in politisch, philosophisch und religiés, wissenschaftlich,
wirtschaftlich und sozial, materialistisch, technisch, psycho-physiologisch, formalis-
tisch). Mit dem Verstindnis der Architektur als Zeichen (und Sprache) sehen wir uns
aber sofort mit dem iltesten Problem der Metaphysik konfrontiert, denn der Begriff
des Zeichnens setzt scheinbar selbstverstindlich wie jeder andere Begriff voraus, dass
dieses zeigt, d.h. auf etwas anderes als sich selbst verweist. Das Zeichen steht und fillt
somit mit der Existenz einer anderen Wirklichkeit. Nun ist diese andere Wirklichkeit
nicht nur bei Platon die Sphire der Ideen, sondern vor allem bei uns Architekten (wenn
auch nicht im gleichen Sinne). Hinter dem Zeichen steht eine Idee. Traditionell steht
beispielsweise hinter der Waage die Idee der Justiz, der Gerechtigkeit. Ausgeglichenheit
der Baumassen und/oder Symmetrie in Grund- und Aufriss finden nicht selten in die-
ser Idee ihre formale oder formalistische Rechtfertigung. Man sieht schon an diesem
Beispiel, wie die verschiedenen (bei Zevi neun: 111) Interpretationsmoglichkeiten inein-
anderspielen. Denn die Waage ist nicht nur unmittelbar im sozialen, politischen Sinne,
sondern insbesondere tiefenpsychologisch als eines der iltesten anthropomorphen
Zeichen unverginglich und noch immer dufSerst prigend fiir unser allgemeines istheti-
sches Messen (M: 182), mit Schopenhauer gesprochen (Schopenhauer: 480): platonisches
Empfinden (selbst mancher Dekonstruktivist ist noch von Palladios [Palladio: 19 u. 118]
Ausgewogenheit der verschiedenen Gebiudeglieder fasziniert; nicht umsonst nennt ihn
Goethe uniibertroffen in der Fiction [Goethe, Baukunst (1795): 72]).

Architektur als Zeichensprache zu verstehen ist an sich schon duf3erst problematisch
(verwandt dem Problem des Strukturalismus), aber eben nicht weniger, als Architektur
an das Wissen annihern zu wollen, als aus der Architektur eine Form der Erkenntnis

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T

51


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Nietzsches Architektur der Erkennenden

machen zu wollen. Dennoch wollen wir dies in der Tat, jedoch ist unser Wollen diesmal
als Wille zur Macht zu verstehen!

Nehmen wir ein anderes gebautes Zeichen zur Hand: eine Kombination weit aus-
kragender horizontaler Dicher, eine differenzierte Tragstruktur unzusammenhingen-
der Mauern und Decken als statische Scheiben, aufgeldster Ecken und verstellter Wiande
(teils als Mobel verhiillt) etc. Hinter diesem frithen Konzept der aufgeldsten Kiste eines
Prairie House von F. L. Wright steht die moderne Idee des Raumes oder eine neue Raum-
auffassung der Moderne, die man unter anderen mit den Schlagwortern der Offenheit
und des Flief3ens greifbar machen kann. Nichts ist konkreter als die (abstrakte) Idee des
modernen Raumes. Nehmen wir das nicht weniger berithmte Beispiel von Pessac, um
anhand des Widerstandes der Bewohner eben das Wesen, das Wesentliche, der moder-
nen Architektur zu illustrieren. Man baute zuriick, zuriick zur Geschlossenheit und Ruhe
der alten Welt. Le Corbusier akzeptierte die Kritik der Bewohner, da er sie als Bestiti-
gung seiner Absichten verstand, der konkret wirkenden Schaffung einer neuen Lebens-
moglichkeit. Anders ausgedriickt, eine Revolution, die nicht auf Widerstand st6f3t, ist
keine Revolution, sowie eine Philosophie, die niemanden bestiirzt, keine Philosophie ist
(Deleuze 7:120f.). Schon frith sondert diese Akzeptanz Le Corbusier von so manchem
anderen Vater der modernen Architektur ab. Nicht wenige Male beschuldigten ihn seine
Kollegen des Verrates an den scheinbar schliissigen Ideen der Moderne (ein spites Bei-
spiel hierzu war seine Kapelle von Ronchamp, 1955). Hier schieden sich eben die Geister.
Hier schied sich auch der Geist Le Corbusiers, des zwiespiltigen Menschen »mit hundert
Gesichtern« (Cohen, Benton: 7), zwischen seinem modernen Denken bzw. manifestar-
tig-teleologischem Schreiben und seinem, im Sinne Nietzsches, klassisch-griechischen
Bauen und >praktischen« Forschen.

Was sind aber Ideen und Konzepte? Sie sind zumindest, wie die obigen Beispiele es
zu erliutern versuchten, das Entscheidende, das Wesentliche der Architektur. Hat man
aber den tieferen Sinn, das Wesen von Ideen, ja von Erkenntnis wirklich verstanden?
Denn nehmen wir einmal die erwihnte kuriose Ambition, die Architektur der Wissen-
schaft anzunihern, durchaus ernst, dann heif’t das nichts anderes, als die Ideen und
Konzepte der Architektur einer Form der Erkenntnis gleichzusetzen. Der Sinn von Ideen
entspriche dann dem Wesen der Erkenntnis. Wie weiter oben schon abgeleitet, wird so-
mit die Frage »Was ist Architektur?« mit der >allgemeineren< Frage nach dem Sinn der
Erkenntnis erliutert. Anders ausgedriickt leitet sich Nietzsches Architektur der Erken-
nenden somit aus der Architektonik der Erkenntnis ab.

Unser Ansatz, die Architektur aus der Mitte ihres Entstehungsprozesses, aus der Un-
mittelbarkeit des Entwerfens heraus zu verstehen (d.h. ohne Anfang und Ende, ohne
logisch nachvollziehbare Gesetzen, ohne jegliche Kausalitit im traditionell modernen
Sinne, ohne jegliche Teleologie oder Transzendenz)’, fithrt uns mit Nietzsche zu dem
direkten Zusammenhang von Denken und Leben im Entwurfsprozess. Mit der Integra-
tion der Architektur in ein ganzheitliches Denken wie dem von Nietzsches Willen zur

7 »Das Wahre, das Gute, das Schone sind Kategorien der >Normierung<von Prozessen, die sich der
Logik der umschriebenen Mengen entziehen. Es sind leere Referenzen, die die Leere herstellen,
die in den Représentationsbeziehungen Transzendenz errichten.« (Guattari 1: 42)

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

Macht, kommen wir also nicht umher, die Frage nach der Architektur an die allumfas-
sendere, philosophisch orientierte Frage »Was ist Leben?« zu kniipfen, wie sie beispiels-
weise Schrodinger gestellt hat (Schrodinger: 17). Konzeptuell ausgedriickt, soll die Kultur
wieder aus der Natur abgeleitet werden, die Natur als Bedingung der Kultur verstanden
sein, um erneut vom Leben auf das Denken zu >schliefRen< und schliefilich vom Denken
auf die Kultur im Allgemeinen und die Architektur im Speziellen (als eine der verschie-
denen, potenziell reichhaltigen kulturellen Ausformungen des Denkens).® Die »innere
Logik« (welch schauerlicher Begriff!) dieser Immanenzebene, oder etwas primitiver skiz-
ziert, die wieder zuriicklaufende zweite Hilfte unserer Spirale, wire damit wie folgt ab-
zuwickeln:

»Was ist Leben?« » »Was ist Denken?« » »Was ist Kultur (Architektur, Wissenschaft
oder Kunst)?«

Synthese und Perspektive: Wir bespielen die ewig offene Spirale der selektiven Irr-
timlichkeit, um auf die alles entscheidenden Lebensbedingungen zu stofRen. Die ulti-
mativen Fragen nach dem Denken bzw. dem Leben fithren zur entscheidenden Dimensi-
on unserer philosophischen Disziplin der Asthetik! Im Denken der Ideen als Erkenntnis
(der Erkenntnis als Ideen) kommen wir zu einer wirkenden Zukunft der metaphysischen
Hlusion (Freud 4) als Metaphysik der Kunst, zu einer wahrhaftigen Erkenntnis unserer
Existenz, zu einer exklusiv dsthetischen Rechtfertigung des Daseins (KSA12, § 2[110]).

2. Architektur und Politik

Die michtigsten Menschen haben immer die Architekten inspiriert; der Architekt war
stets unter der Suggestion der Macht. (GD:137)

Die grofden logischen Krafte erweisen sich z.B. im Ordnen der Kultsphéren der einzel-
nen Stadte. (KSA7, § 19[110])

Die Nietzscheforschung hat ausfiihrlich den politischen Missbrauch seines Werkes auf-
gearbeitet, hat eingehend auf die apolitische Dimension seiner Philosophie hingewie-
sen (die jegliche politisch orientierte Berufung auf oder Apologie mit Nietzsche zu pu-
rer Verunglimpfung verkommen lisst). Man mdéchte meinen (und dies bleibt in der Tat
zu diskutieren), die gewonnene Distanz zu aktuellem politischem Geschehen gehére zu
den entscheidenden Kriterien jeder gelungenen philosophischen Arbeit. Anders steht es

8 Vitruv sprach noch von unseren Geschicklichkeiten, »den Gebrechen der Natur durch Hulfe der
Kunst« abzuhelfen (Vitruv, B2: 7), dahingegen sah Freud die Hauptaufgabe der Kultur darin, »uns
gegen die Natur, gegen deren »Ubermacht« zu verteidigen (Freud 4:119). Spiter schlug er noch
einen>besseren< Weg vor, »indem man als ein Mitglied der menschlichen Gemeinschaft mit Hilfe
der von der Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur Gbergeht und sie mensch-
lichem Willen unterwirft. Man arbeitet dann mit allen am Glick aller« (Freud 2: 76). Es scheint uns
an der Zeit, diesen >biblischen< Ansatz der Moderne (oder moderne Interpretation des »domini-
um terrae«, Genesis 1, 28) heute wieder etwas zu differenzieren, eben ganz im Sinne Freuds die
>Unvollkommenheit dieser Kultur< zu betonen, und das Vorbild der Plastizitat, einer Kultur des
Werdens, der Kreativitat und Schaffung neuer Lebensmaglichkeiten, eben in der Natur zu sehen.

13.02.2026, 21:45:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T

53


https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

