
I. Kapitel – Raum und Zeit

1. Was ist Architektur?

Die Baukunst ist eine, mit vielerley Kenntnissen und mannichfaltiger Gelehrsamkeit

ausgeschmückte,Wissenschaft, die sichmit Geschmack dieWerke aller übrigen Küns-

te zu eigen macht. (Vitruv, B1: 12)

Platon, unser bedeutendster Erzfeind der Kunst (KSA7, § 3[47]), bezeichnete die Ar-

chitektur ganz selbstverständlich als die »Wissenschaft des Bauens« oder »Bauwissen-

schaft« (Platon 3: 164). Ein traditionsbewusster Theoretiker wie Vitruv wird sich solch

einer ehrwürdigen Bezeichnung und Untermauerung seitens der Akademie (Platons

Hain des Akademos) natürlich nicht widersetzen. Er wird mit allen Mitteln versuchen,

den scheinbarenWiderspruch zwischen demWesen der Kunst und derWissenschaft zu

überwinden, oder, wie es vielleicht der Schrift der Baukunst Vitruvs näherkommt, auf

den platonischen Widerspruch erst gar nicht näher eingehen. Doch liegt hier vielleicht

eben nur ein philosophisches Problem vor, ein lediglich platonisches. Vielleicht stellt

die sich über zwei Jahrtausende verselbstständigt habende Praxis der Baukunst einen

›blendenden‹Wink für uns Spätgeborenen dar. Vielleicht habenwirmoderne Platoniker

hier den Text Vitruvs nicht ernst genug genommen! Vielleicht benötigen wir dazu noch

jener Hilfe unseres Erzfeindes der Moderne, seiner Architektur der Erkennenden.

Ähnlich wie in vielen anderen Fachbereichen wird auch die Architektur grundsätz-

lich inTheorie undPraxis unterteilt. SchonVitruv betonte, eine einseitige Beschränkung

aufTheorie oder Praxis sei zweifellos dem avertierten Baukünstler unwürdig. Architek-

turtheorie ist dabei augenscheinlich etwas anderes als die (wissenschaftliche) Vertiefung

der einzelnen komplementären ›Gelehrsamkeiten‹ der Baukunst (Vitruv, B1: 13). Sie geht

weit über die von Vitruv erwähnte Erklärung und Erläuterung der Gebäude hinaus, und

entfaltet eher das Wesen der ›gelehrsamen Baukunst‹ im Unterschied zum ›einfachen

Bauen‹ (vgl. Vitruv, B1: 12). Doch ist schon dieser oft erwähnte Unterschied (zwischen

wildem Bastler und akademischem Ingenieur) durchaus fragwürdig! Denn das Wesen

der Gestaltung unserer Umwelt ist in einen ›übergeordneten‹ Sinn einzubinden und als

Teil des Bauens einer Welt zu begreifen. »Ich genieße das Vergnügen, sagt Kant, ohne

BeihülfewillkürlicherErdichtungen,unter derVeranlassungausgemachterBewegungs-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Nietzsches Architektur der Erkennenden

gesetze, sich ein wohlgeordnetes Ganze erzeugen zu sehen, welches demjenigen Welt-

systeme, das das unserige ist, so ähnlich sieht, daß ich mich nicht entbrechen kann, es

für dasselbe zu halten.Mich dünkt, man könnte hier, in gewissem Verstande, ohne Ver-

messenheit sagen: gebtmirMaterie, ich will eineWelt daraus bauen!« (Kant, in: GT: 218)

1.1 Was ist Ästhetik?

Man darf aber diese Unmittelbarkeit des Bauens nicht mit einer rein materialistischen

Weltauffassung verwechseln. Auch Vitruvs berühmte Kategorien der »firmitas«, »utili-

tas« und »venustas« (Festigkeit, Nutzbarkeit und Schönheit [Vitruv, B1: 31]) decken nur

die augenfälligsten Ansprüche der Architektur ab und gehören zu den darüber hinaus

entwickelten, gezielt vermittelbaren »Geschicklichkeiten«, wie beispielsweise die ent-

werferische Bezugnahme auf den Ort, mit denen man konkret »den Gebrechen der Na-

tur durch Hülfe der Kunst« (Vitruv, B2: 7) abhilft. Man ist des Öfteren verleitet, die »ve-

nustas« beispielsweise demGebiet der von LeCorbusier beschriebenen »puren geistigen

Schöpfung« (LeCorbusier 5: 163) derModenatur anzunähern (derOrnamentik oder Plas-

tik der Fassade) und sie damit als die ästhetische Aufbereitung des Lebens zu begreifen,

waswiederumdemfatalenVergreifenunserer allgemeinenKunstauffassung entspricht.

Aber verbleibenwir vorübergehendbei der (etwas problematischen)Unterscheidung

von Baukunst und primitivemBauen.Währendman Letzteres vorerst rein hypothetisch

als die bauliche Umsetzung eines profanen Bedürfnisses (und einer daraus abgeleite-

tenmateriellen Notwendigkeit) definieren könnte, geht die Architektur darüber hinaus:

mit der baulichen Umsetzung einer Idee. Diese erweitert das Aufgabenfeld des ›einfa-

chenBauens‹, umeinemübergreifendenBedürfnis zu entsprechen, einemgeistigenAn-

spruch an die gebaute Umwelt. »Form ist Ausdruck des geistigen Gehaltes. […] Archi-

tektur ist Einhüllung und Bergung und damit eine Erfüllung und Vertiefung des Indi-

viduums« (R. Gieselmann, O. M. Ungers, in: Conrads: 158f.). Der geistige Anspruch an

die Architektur geht weit über das verständliche Zeichen und Zeugnis einer Epoche oder

Auseinandersetzungmit dem Zeitgeist hinaus. Le Corbusier nennt das die Seele der Ar-

chitektur (der Stadt), »dieses, für die praktischen Gesten der Existenz unnötige Spek-

takel, welches ganz einfach die Poesie ist« (Le Corbusier 4: 54) und die weit über ihrer

Mechanik (über dem reinenMaterialismus) steht.

Die Architektur der Stadt liest sich somit als Spiegel der Gesellschaft, als gebauter

Zeuge unserer Geschichte,Entwicklung und Ideen, oderwie es VictorHugo formulierte,

als das »große Buch der Menschheit« (in: Choay 2: 404). Wie es schon Vitruv in der Bau-

kunst hervorhob (B1: 30), sind dazu Architektur und Städtebau selbstverständlich wie-

der als untrennbare Fachbereiche zu begreifen, bzw. nochmarkanter von Snozzi gesagt,

kann man »sich Architektur überhaupt nur als Städtebau denken« (in: Bachmann: 101).

Das Denken der menschlichen Ansiedlungen oder Orte überspannt alle Maßstäbe, von

der kleinsten Einheit der Architektur bis weit über die »Architektur der Stadt« (Rossi)

hinaus.

Haltenwir fest: FormfolgtnichtnurderFunktion (»Formfollows function«), sondern

vornehmlicheiner Idee (»Formfollows idea«).Aber ›to follow‹nicht als logischeAbleitung

angenommen, sondern nur zeitlich gedacht, der Voraussetzung einer Idee folgend, ver-

standen als Sprung ins Konkrete nach einer aufkommenden Idee, selbst wenn der erfah-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 45

rene Entwerfer genau weiß, dass der iterative Entstehungsprozess der konkreten Form

bzw. der abstrakten Idee, immer in reziproken Richtungen abläuft. Vitruvs »venustas«

ist nicht als ästhetischeAufbereitungder »utilitas« und »firmitas« zu verstehen, sondern

als die bescheidene Schwelle zur eigentlichen Dimension der Architektur: die Ästhetik.

Aber: Was ist Ästhetik?

In seinen,mit Verlaub gesagt, etwas dürren Darlegungen zur Ästhetik der Architektur,

hat Schopenhauer dennoch den entscheidenden Zusammenhang von »venustas« und

›Idee‹ klargestellt: »Das ästhetische Wohlgefallen beruht, wie im Text ausführlich dar-

gethan, überall auf der Auffassung einer (Platonischen) Idee.« Rein Geometrisches, al-

so Form, Proportion und Symmetrie, sämtliche Eigenschaften des Raumes, sind keine

Ideen und deshalb nicht Thema einer schönen Kunst (Schopenhauer: 480). Die Form ist

keine Idee; sie steht, imbestenFall, lediglich inZusammenhangmit einer Idee.Zwischen

Formund Idee liegt aber immer der Sprung.Ausschließlich Ideen sindThemaderÄsthe-

tik, indessen ist die Form nur indirekt der Ästhetik angehörend, eben lediglich über ih-

ren sprunghaften Zusammenhang mit einer Idee. Aber: Was sind Ideen? Und: Was sind

Erkenntnisse?

Schopenhauer unterstreicht die Abhängigkeit der ästhetischen Rezeption von den

philosophischen Ideen, damit aberwiederumdie Abhängigkeit unserer Konzeption die-

ser Ideen von den, allen voran, platonischen Ansichten und allgemeiner ausgedrückt,

von dem der traditionellen Auffassung des Seins unterworfenem Denken. In dieser

Tradition besteht ein klarer Unterschied zwischen künstlerischen Ideen und philoso-

phischen Konzepten bzw. den wissenschaftlichen Erkenntnissen. Mit dieser Tradition,

als deren Bedingung, wurde der Geist entwurzelt und die Kunst entmenschlicht: Man

erfand die Sachlichkeit und das uninteressierte (selbstlose, teilnahmslose, kühle) reine

Denken. Man erfand heißt ganz konkret: »Platos Erfindung vom reinen Geiste und

vom Guten an sich«, der »schlimmste, langwierigste und gefährlichste aller Irrtümer«

(JGB: 4).

Distanziertheit, Interesselosigkeit, Gleichgültigkeit – ästhetische Theorie hat derart

oft verkündet, sie allein ermöglichten, das Kunstwerk als das zu erkennen,was eswahr-

haft sei, nämlich autonom, selbstständig, daß am Ende in Vergessenheit gerät, daß sie

tatsächlich bedeuten: sich nicht einzulassen, distanziert und gleichgültig zu bleiben,

die Weigerung also, »sich einzubringen«, (etwas) ernstzunehmen. (Bourdieu 1: 68)

Ausgehend von der Notwendigkeit der konkreten Bauaufgabe, gingen wir zur architek-

tonischen Idee über, die das ästhetischeWohlgefallen bedingt. Es liegt durchaus ein ar-

chitektonischer Wink in der alten Weisheit »Not macht erfinderisch«. Mit Deleuze ge-

sprochen heißt dies, dass es Ideen gibt, wenn (und nur wenn) es Notwendigkeiten gibt.

Ideen sind nicht vom Baume der Erkenntnis zu pflücken, genauso wenig wie die Pro-

blemstellungen oder die hinter der konkreten Bauaufgabe stehenden, tieferen Notwen-

digkeiten einer Zeit. Es gibt keine Ideen an sich, keine freien Konzepte, die wie Früch-

te reifen und auf ihre Entdeckung zur gegebenen Zeit warten. Es gibt in diesem Sinne

nur Ideen als Lebensmöglichkeiten, ›geistigen Gehalt‹ nur auf das konkrete Leben bezo-

gen und Ästhetik nicht als Verschönerung des Lebens, sondern schlicht und ergreifend

als dessen Bedingung. Die Trennung von Geist und Körper ist aufzuheben wie auch die

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Trennung derWelt abstrakter Ideen von der konkretenWelt (Platon 5: 225).Das Abstrak-

te und das Konkrete existiert nur als (durchauswichtiges) Denkmodell für den lebenser-

haltenden Entwurfsprozess.

1.2 Was heißt Denken?

Aber diese Auffassung der wissenschaftlichen Methode bedeutet, daß es in Wissen-

schaft kein »Wissen« in dem Sinn gibt, in dem Platon und Aristoteles das Wort ver-

standen haben, in dem Sinn nämlich, in dem es Endgültigkeit einschließt. In der Wis-

senschaft besitzen wir nie einen hinreichenden Grund zu der Annahme, daß wir die

Wahrheit erreicht haben. (Popper 3: 19)

Wie schon in der Einführung dargelegt, stellt dieses Buch den Versuch dar, »das Wesen

der Baukunst« nicht aus dem »Ursprung der Häuser« und deren weiterer Entfaltung zu

erklären (Vitruv, B1: 25/63), also nicht anhand einer Genesis und geschichtlichen Evoluti-

on der Architektur, sondern aus der Mitte ihres Entstehungsprozesses, dem zwischen

Programm und Bau geschaltetem Entwerfen. Diese zentrale Stellung des Entwerfens

wird somit zumAusgangspunkt undZiel desNachdenkens über dieKultur gemacht.Die

Frage nach dem »Wesen der Baukunst« bzw. die Frage »Was ist Architektur?« (ver)führt

uns (platonische Seinsforscher)1 über die weiter greifenden Fragen nach der »venustas«,

der Idee und der Ästhetik schließlich zur übergreifenden Frage nach der Erkenntnis.

Das zentrale Geschehen der Architektur ist also das Entwerfen, so, wie ganz allge-

mein die offensichtliche Bedingung jeder (beispielsweise philosophischen) Erkenntnis

das mehr oder weniger methodische Denken ist.

Die AbwicklungunsererUntersuchung versteht sich als Kreislauf oder besser gesagt:

als Spirale im Sinne einer offenen, ›zirkulären Linearität‹ zusammenhängender Fragen

mit dem Entwurf als Kondensator (Ausgangspunkt und Ziel bzw. Träger der gesamten

Untersuchung). Denn alle Kultur scheint sich im Entwerfen zu verdichten. Als höher-

gestelltes Prinzip wird das Denken hiermit, wie wir im zweiten Teil sehen werden, zur

entscheidendenKritikdes (teilsnochmystischangehauchten)EntwerfensalsKristallisa-

tionspunkt (als »poetisch-existenzielle Katalyse«, »Intensitätskristallisation« oder »un-

endliches Schnittstellenspiel« [Guattari 1: 31 u. 43f.]) unser allzumenschlichen Kultur2.

Analog der Methode einer klassischen Herleitung von Lehrsätzen aus höher stehenden

Prämissenbeabsichtigenwir dabei lediglich,die relativ leicht nachvollziehbarenZusam-

menhängeder verschiedenenFragenhervorzuhebenund insbesonderederenAnhängig-

1 Die traditionelle Aufgabe der Philosophie ist das Fragen nach dem Sein oder demWesen der Din-

ge: Was ist… (Gerechtigkeit, Gut, Böse, Schönheit…)? (Deleuze 7: 86)

2 Wir verwenden also die einfachere Struktur der offenen Spirale als rein operationelle Alternative

zumviel perfekterenBild desDenkens als des aus derMittewachsendenGrases vonDeleuze (1: 51).

Wir experimentierenmit einem »logischen« Übergang zur Unlogik und Unwahrheit als Lebensbe-

dingung. Alles Denkbare wird nicht »im Reiche des Logischen« an der (sinnlosen) Wahrheit ge-

messen, sondern an dessen Lebenstauglichkeit im Reiche des ewigen, allumfassenden Werdens

(JGB: 135). Zudem lehnt sich die offene Spirale auch an das Verstehen der ewigen Wiederkunft

Nietzsches als Garant der ewigen Wiederholung der Differenz an und eben nicht als Wiederkehr

des Identischen. (Deleuze 2 u. 7)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 47

keiten oder übergreifendenBedingungenoffenzulegen.Wir lösen also die Frage »Was ist

Architektur der Erkennenden?« in die einzelnen Fragen nach der Architektur, der »ve-

nustas«, der Idee, der Ästhetik, der Erkenntnis bzw. dem Erkennen, auf, die uns über

die verdichtende, dies scheinbar alles tragende Frage »Was heißt Entwerfen?« schließ-

lich zur übergeordneten Frage »Was heißt Denken?« führt. Nur über diese allumfassen-

de, nahezu ultimative Frage nach dem Denken können wir der alten Frage nachgehen,

ob Architektur etwas mit Erkenntnis zu tun hat und inwiefern sich entwerfen, denken

oder erkennen unterscheiden.

Wie alle Wissenschaft führt auch dieses Ableiten von Lehrsätzen aus grundlegende-

ren Prämissen die Idee der höchstenWahrheit ad absurdum,3 nur dass eben mit Nietz-

sche folgerichtig dieser selbstverständliche Irrtumzur Lebensbedingungwird.Denndie

wirkliche Absurdität des Denkens existiert nur unter dem Begriff der Wahrheit; sie al-

lein bedingt diese Absurdität. Aber wozu denn eigentlich Wahrheit? »Warum nicht lieber

Unwahrheit?«, fragtNietzsche (in) Jenseits vonGutundBöse?Man steht in diesem fast end-

losen Spiel der Prämissen immer irgendwann vor der Mauer des Glaubens; und »der

Grundglaube derMetaphysiker ist derGlaube andieGegensätze derWerte« (JGB: 7f.). Jenseits

von Gut und Böse ist eben kein Buch jenseits der Moral (oder nicht nur), sondern jenseits

desGlaubens an die Gegensätzlichkeit (vonwahr und falsch); es ist als direkte (auch zeit-

liche) Fortsetzung der FröhlichenWissenschaft jenseits ihrer selbstverständlichen Grund-

sätze zu verstehen. Es ist »der folgenreichste Akt einer zweitausendjährigen Zucht zur

Wahrheit« (FW, § 357), der sich schließlich, in letzter Konsequenz gegen die Wahrheit

selbst richtet.Dochwasheißt hier Lebensbedingung?Ziel der komplettenUntersuchung

ist es, schonmit einer ersten Schleife der Spirale (oder des offenen Kreislaufs) möglichst

weit über den Ausgangspunkt hinauszugelangen. Das Messen des Denkens am Leben

führt uns also noch zur letzten, allumfassenden Frage: »Was ist Leben?«

HinterdemSchemaderoffenenSpirale stecktder selbstverständlicheBegriff des ite-

rativenEntwurfsprozesses.MankanndieseHerangehensweise auch auf die beiden–für

uns wichtigsten – Aufgaben der Philosophie beziehen (PHG, § 5): das Tribunal der Ver-

nunft und das Schaffen von Konzepten. Beides geht fließend ineinander über, beides ist

mitunter schon in beidem enthalten. So, wie in der Architekturmit der Analyse (und In-

terpretation) des Kontextes oft schon das Entwerfen beginnt und die nie fertige Analyse

schon von den ersten Entwurfsideen gefärbt ist, ist auch das Vernunftstribunal oftmals

schonderKeimderKonzepte,undumgekehrt spielt das (entstehende)Konzept entschei-

dend indie Sichtweise des Tribunalsmit hinein.Hier nur irgendwie von einer unbeding-

ten Objektivität zu sprechen, wäre nicht nur naiv, sondern vor allem kontraproduktiv.4

3 »Die Ableitung verschiebt das Problem derWahrheit zurück auf die Prämissen, die Definition ver-

schiebt das Problemdes Sinns zurück auf die definierenden Begriffe […]. Aber diese definierenden

Begriffe werden aus vielen Gründen höchstwahrscheinlich ebenso vage und verwirrend sein wie

die Begriffe, von denen sie ausgegangen sind; und auf jeden Fall müßten wir nun sie selbst defi-

nieren, was zu neuen Begriffen führt, die gleichfalls definiert werden müssen. Und so weiter ad

infinitum. Man sieht, daß die Forderung der Definition aller unserer Begriffe ebenso unhaltbar ist

wie die Forderung des Beweises aller unserer Behauptungen.« (Popper 3: 24)

4 »Wir werden nicht mit einem passiv repräsentativen Bild konfrontiert, sondern mit einem Sub-

jektivierungsvektor. Da sind wir also mit einem pathischen, nicht-diskursiven Erkennen konfron-

tiert, das sich als eine Subjektivität gibt, zu deren Begegnung man sich aufmacht, eine absorbie-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nicht nur, dassmit demWunsch nach Objektivität ein fataler Verdrängungsprozess der

Relativität bzw. gegenseitigen Abhängigkeit entsteht, sondern mit dieser Illusion wird

auchder entscheidendeBezugdesDenkens zumLeben illusorisch.Es entsteht damit ein

Messen des Denkens (und noch der Erde) an der Hinterwelt und kein Messen des Den-

kens amLeben.Darin lag die großeKritikNietzsches an unserer platonisch-christlichen

Kultur.

Doch wollen wir hypothetisch das Untrennbare trennen und das Getrennte neu zu-

sammensetzen. Denn das Tribunal der Vernunft ist eben auch das Tribunal des Schaf-

fens. Schematisch forciert haben wir auf der einen Hälfte der Spirale die Analyse des

Kontextes, das Tribunal der Vernunft bzw. der Kultur, zusammenfassend also das präzi-

se Erstellen der Problematik, und auf der anderen Hälfte den daraus entstehenden Ent-

wurf bzw. das Schaffen von Konzepten. Nun ist aber, um den zweiten Teil des Buches

schonvorwegzunehmen,dasAnalysieren schondasEntwerfen,dasFragen schondasbe-

ginnende Antworten. Somit wird die schaffende zweite Hälfte der Spirale ebenfalls zum

Tribunal, die vernünftige erste Hälfte des wertenden Hinterfragens schon zum Schaf-

fen. Man kann dieses Spiel nun bis zumWahnsinn treiben. Und dies geschah auch mit

demSchließen des Kreises zumTeufelskreis der sich in den Schwanz beißenden Schlan-

ge (Uroboros) des europäischen Nihilismus. Mit diesem Perfektionswahn des geschlos-

senenRinges des Seinswurde das alles entscheidende Leben aus demDenken gehaucht.

DasDenkenwurdenichtmehr ausdemLebenabgeleitet undauchnichtmehr an ihmge-

messen. Der goldene Ring, der Heilige Gral, die absolute Sphäre reflektierten das ewige

unbedingte Sein als Ausgangs- und Endpunkt der menschlichen Kultur. Letztere diente

hörig der Verwirklichung desWeltgeistes in der Geschichte der Menschheit. Das Schaf-

fen wurde zum Dienen eines höheren Sinns; es wurde zum Entdecken eines Sinns und

zu dessen Entfalten degradiert. Kurz: Mit dem ausschließenden Ring wurden Schaffen

und Leben zweierlei.Man ahnt die existentielle Bedeutung desHammersNietzsches für

das Schicksal des nostalgischen Ringes (Götzen-Dämmerung oder wiemanmit demHammer

philosophiert) und die schöpferische Vitalität des Tierpaares Zarathustras: nicht mehr je-

ne fabulierte Geschlossenheit des Uroboros, sondern die offene Dynamik der Schlange,

die sich um den Hals des fliegenden Adlers ringelt (Z: 22).

1.3 Was ist Leben?

Auf welchen Standpunkt der Philosophie man sich heute auch stellen mag: von jeder

Stelle aus gesehn ist die Irrtümlichkeit der Welt, in der wir zu leben glauben, das Si-

cherste und Festeste, dessen unser Auge noch habhaft werden kann. (JGB: 45)

»Ich denke, also bin ich«, sprach ein kurioser Franzose (ein unter Parmenides’ Sein ste-

hender unpräziser Satz, den wir später noch präzisieren wollen). Denken, philosophie-

ren, hieße, denWeg zum Sein, zurWahrheit begehen. Beginge auch die Architektur so-

mit diesen unwegsamen Weg der Wahrheit? Ein seltsamer Vorschlag, doch leider ein

rende, von Beginn an in ihrer Komplexität gegebene Subjektivität. […] Die Wissenschaft baut auf

einem Einklammern dieser Subjektivierungsfaktoren auf, die nur zum Ausdruck kommen, wenn

bestimmte diskursive Kettenglieder ihrer Bedeutung enthoben werden.« (Guattari 1: 38f.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 49

durchaus begangener Weg und Umweg, natürlich ein wahrer Holzweg (nicht im Sinne

Heideggersgesprochen)!Auchheutenoch ist esdiegroßeAmbitionderArchitekturtheo-

rie,mit Architektur Erkenntnis, d.h. eine spezifische FormvonWissen, zu schaffen oder,

mit anderenWorten, auf verschiedenenWegen die Architektur an dieWissenschaft an-

zulehnen. Und auch die Architekturphilosophie befindet sich fast schon per Definition

auf einem dieser zweifelhaftenWege, wennmanmit Nietzsche daran erinnert, dass die

edle Disziplin der Philo-Sophie (unsere Liebe zur Weisheit, die für so manchen nost-

algischen Denker gleichbedeutend mit dem Weg zur Wahrheit ist) den Ursprung aller

Wissenschaften darstellt, ausgenommen die Mathematik und die Astronomie (KSA7, §

19[96]).

Fragen wir nochmals viel direkter: Könnte Nietzsches Architektur der Erkennenden

nicht fälschlicherweise suggerieren,die Architektur als eine FormderErkenntnis zu ver-

stehen, des Wissens oder vielleicht zumindest dessen Repräsentation, dessen Zeichen?

Doch was würden wir dann durch die Architektur wissen oder erfahren? Auf welche Er-

kenntnis würde die Architektur direkt oder auch nur indirekt verweisen können? Und in

letzter Konsequenz: Muss denn Erkenntnis oder Wissen, muss denn die Wissenschaft

wie selbstverständlicherweise auch nur irgendetwasmitWahrheit zu tun haben? Fragen

wir, dem Leben zuliebe, nochmals mit Nietzsche (JGB: 7): »Warum nicht lieber Unwahr-

heit? Und Ungewißheit? Selbst Unwissenheit?«

Sollte eine Architektur für denMenschen, einemenschliche allzumenschliche Archi-

tektur, nicht vielmehr vor allem die den ›Menschen als solchen‹ auszeichnende Charak-

teristik geradezu manifestieren, also das »Menschliche« bei Rossi (Rossi: 20), Seinsfor-

scher wären geneigt zu sagen, das Menschliche an sich?! Und wenn man nicht wenigen

Philosophen Glauben schenken sollte (ein wahrhaft gefährliches Unterfangen der ›Irr-

tümlichkeit‹), könnte dies eigentlich Menschliche eben vielleicht das Denken sein. Man

könnte dann durchaus vom Denken her auf die Architektur schließen und umgekehrt

von der Architektur wiederum auf das Denken.Wenn das Denken aber dasMenschliche

›an sich‹ darstellenwürde,hießediesdannnicht,einenachdrücklicheAnalogie zwischen

Denken und Leben herzustellen?! Die Frage »Was heißt Denken?« wäre dann für uns ku-

riose Logiker, als Fragment oder Fraktal des Lebens, verwandt oder vielleicht sogar na-

hezu äquivalent mit der Frage »Was ist Leben?«. Doch was versprechen wir uns von der

Frage nach dem Leben?

Die Philosophie entstand aus dem ›Schauen des Himmels‹, aus der Astronomie, aus

der Suche nach dem Urstoff, dem Urgesetz (vgl. Pythagoras, in: Werner: 25) oder Welt-

gesetz.Seit spätestens Platon ist Philosophie praktisch gleichbedeutendmit demBegriff

derMetaphysik. Physik (Naturphilosophie) undMetaphysik standen stets in regemAus-

tausch.Aber vonder himmlischenSphärederMetaphysik herunter zuden irdischenZel-

len zu steigen ist selbst heute noch für manchen Philosophen kein leichtes Unterfangen

(wie dies beispielsweise noch bei Heidegger der Fall war5), und doch täte eine ernsthaf-

te Lebensphilosophie nicht schlecht daran, sich intensiv der oft geschmähten Biologie

anzunähern, den »biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens« (Maturana/Varela).

5 »Er läßt sich in seinem anti-vitalistischen und anti-biologistischen Affekt zu nahezu hysterischen

Äußerungen hinreißen, etwa wenn er erklärt, es scheine, ›als sei das Wesen des Göttlichen uns

näher als das Befremdende der Lebe-Wesen‹« (Sloterdijk 5: 25; Heidegger 4: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Jenseits eines naheliegenden Wortspiels könnte die Ontogenese der Metazeller die On-

tologie derMetaphysik entscheidend bereichern und Letztere sich damit einer exempla-

rischenPrüfungdesZusammenhanges vonSeinundWerden ausliefern (hängtmanaber

bedingungslos an der alten Metaphysik, an Gott und Welt-Geist, sollte man dies natür-

lich nach wie vor vermeiden).

Auch Descartes’ Zusammenspiel von Geist und Körper stand noch immer im Schat-

ten von deren metaphysischer Trennung. Erst mit Kant rücken die diesseitigen Bedin-

gungen des Denkens ins Auge der Kritik und bilden für Nietzsche den Ausgangspunkt

seiner physiologischenUntersuchungen des Denkens: ein neues ›Lesen‹ (Instrumentali-

sieren) von Descartes und Kant im Lichte der kognitivenWissenschaften!

Die Frage »Was ist Leben?« führt uns also im zweiten Teil, unter dem Joch des Wer-

dens, zu den biologischenWurzeln des Denkens.

1.4 Sinn oder Unsinn?

Das Problem vomWerte der Wahrheit trat vor uns hin, – oder waren wir’s, die vor das

Problem hintraten? (JGB: 7)

»Stile nennt man jene in Zeit und Raum angehaltene Visionen« (A. Giacometti, in: De-

leuze 10: 201). In diesem Sinne versteht sich Architektur als Ausdruck des Zeitgeistes6,

wie beispielsweise die Architektur Palladios in ihrer ganzheitlichen Erfassung von Stadt

und Land völlig im Einklang mit dem neuen Bewusstsein der Kultur der Renaissance in

Italien stand, während beispielsweise der Norden in seiner Raumvision noch völlig vom

›Schleier‹ desMittelalters geprägtwar (Burckhardt).Architektur kannnatürlich auchdas

Gegenteil darstellen, so wie beispielsweise der Tessiner Luigi Snozzi seine Architektur

eher als einen aktiven Resistenzakt gegen zeitgemäße (gesellschaftliche, künstlerische,

politische etc.) Strömungen verstand, aber auch als Instrument der Erkenntnis, der Ver-

änderung und neuen Wertschätzung (Bachmann: 93ff.). Sie ist aber in gewisser Weise

immerZeichen, immerSymbol, immerAusdruck voneinemBezugdesMenschenzu sei-

nerUmwelt.DiesenBezug,diesen Sinn,dieseOrdnung zu klären ist die eigentliche Auf-

gabe der Architekturphilosophie: Aufklärung und Sinngebung der Beziehung des Men-

schen zurWelt.

Ein »Ding an sich« ebenso verkehrt wie ein »Sinn an sich«, eine »Bedeutung an sich«. Es

gibt keinen »Thatbestand an sich«, sondern ein Sinn muß immer erst hineingelegt werden,

damit es einen Thatbestand geben könne.Das »was ist das?« ist eine Sinn-Setzung von et-

was Anderem aus gesehen. Die »Essenz«, die »Wesenheit« ist etwas Perspektivisches

und setzt eine Vielheit schon voraus. Zu Grunde liegt immer »was ist das fürmich?« (für

uns, für alles, was lebt usw.). (KSA12, § 2[149])

Die Frage »Was ist Architektur?«, die Frage nach ihrem Wesen oder Sinn, kann dem-

nach so eigentlich gar nicht gestellt werden. Die provisorische und provokative Antwort

6 »Auch Bauen dient wie jede Kunst dem Genius, um seine Zeit durch diese auszudrücken und um

eine lebendige Entwicklung in Fluß zu halten« (R. Gieselmann, O. M. Ungers, in: Conrads: 158f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 51

»Nichts als Lüge!« berücksichtigt lediglich die sehr alte Tradition dieser Frage, um so-

zusagen mit der Tradition kommunizieren zu können. Seit Vitruv versucht man die Ar-

chitektur aus ihremUrsprung heraus zu definieren (Vitruv, B1: 63).Manwar von Anfang

jenem teleologischen Denken Platons, oder,mit Nietzsche gesprochen, der postsokrati-

schenModerne ausgeliefert.Man glaubte an den logischen Prozess, an die nachvollzieh-

bare Schöpfung und Entwicklung derWelt (KSA13, § 14[188]).Man nahm eben die ganze

Mathematik, als Fundament und ›Repräsentant‹ des Denkens, nicht ernst genug (nicht

menschlich genug), man wurde, später via Christentum, nur zum Glauben an sie erzo-

gen. Selbst die ganze Psychologie ist noch von diesem prozesshaft-idealistischen Den-

ken geprägt (Wotling 1). Weiter bleibt das Denken tyrannisch der Kausalität unterwor-

fen. Alles andere grenzt an Wahnsinn. Reduktion der Variablen anhand linearer Glei-

chungssysteme, semantischer Folgerungen,Deduktionstheoremder Ableitung etc.Nun

gut,man hat das Gesetz der Vereinfachung gelernt, wieso sollte man aber gleich im Ge-

setz oder hinter dem Gesetz einen (höheren) Sinn erkennen, hinter unserer Logik eine

Logik derWelt, schlimmer noch: einer Hinterwelt sehen?Warum sollteMathematikmit

einem Sinn (an sich) in Verbindung gebracht werden,warum sollte sie noch einen ande-

ren als einen rein menschlichen, perspektivischen Sinn haben?

Architektur wird vorzugsweise in seinen drei Dimensionen analysiert (Grundriss,

Aufriss und Volumen), also als gebauter, besser noch umbauter Raum im Sinne Ze-

vis gesehen und verstanden (Zevi: 91), d.h. als gebaute Zeichensprache gelesen und

interpretiert (ausgehend von der räumlichen unterteilt Zevi noch acht weitere Inter-

pretationsmöglichkeiten in politisch, philosophisch und religiös, wissenschaftlich,

wirtschaftlich und sozial, materialistisch, technisch, psycho-physiologisch, formalis-

tisch). Mit dem Verständnis der Architektur als Zeichen (und Sprache) sehen wir uns

aber sofort mit dem ältesten Problem der Metaphysik konfrontiert, denn der Begriff

des Zeichnens setzt scheinbar selbstverständlich wie jeder andere Begriff voraus, dass

dieses zeigt, d.h. auf etwas anderes als sich selbst verweist. Das Zeichen steht und fällt

somit mit der Existenz einer anderen Wirklichkeit. Nun ist diese andere Wirklichkeit

nicht nur bei Platon die Sphäre der Ideen, sondern vor allem bei uns Architekten (wenn

auch nicht im gleichen Sinne). Hinter dem Zeichen steht eine Idee. Traditionell steht

beispielsweise hinter derWaage die Idee der Justiz, der Gerechtigkeit. Ausgeglichenheit

der Baumassen und/oder Symmetrie in Grund- und Aufriss finden nicht selten in die-

ser Idee ihre formale oder formalistische Rechtfertigung. Man sieht schon an diesem

Beispiel, wie die verschiedenen (bei Zevi neun: 111) Interpretationsmöglichkeiten inein-

anderspielen. Denn dieWaage ist nicht nur unmittelbar im sozialen, politischen Sinne,

sondern insbesondere tiefenpsychologisch als eines der ältesten anthropomorphen

Zeichen unvergänglich und noch immer äußerst prägend für unser allgemeines ästheti-

schesMessen (M: 182),mit Schopenhauer gesprochen (Schopenhauer: 480): platonisches

Empfinden (selbst mancher Dekonstruktivist ist noch von Palladios [Palladio: 19 u. 118]

Ausgewogenheit der verschiedenenGebäudeglieder fasziniert; nicht umsonst nennt ihn

Goethe unübertroffen in der Fiction [Goethe, Baukunst (1795): 72]).

Architektur als Zeichensprache zu verstehen ist an sich schon äußerst problematisch

(verwandt dem Problem des Strukturalismus), aber eben nicht weniger, als Architektur

an das Wissen annähern zu wollen, als aus der Architektur eine Form der Erkenntnis

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Nietzsches Architektur der Erkennenden

machen zu wollen. Dennoch wollen wir dies in der Tat, jedoch ist unser Wollen diesmal

als Wille zur Macht zu verstehen!

Nehmen wir ein anderes gebautes Zeichen zur Hand: eine Kombination weit aus-

kragender horizontaler Dächer, eine differenzierte Tragstruktur unzusammenhängen-

derMauern undDecken als statische Scheiben, aufgelöster Ecken und verstellterWände

(teils als Möbel verhüllt) etc. Hinter diesem frühen Konzept der aufgelösten Kiste eines

PrairieHouse vonF.L.Wright steht diemoderne Idee desRaumes oder eine neueRaum-

auffassung der Moderne, die man unter anderen mit den Schlagwörtern der Offenheit

und des Fließens greifbar machen kann.Nichts ist konkreter als die (abstrakte) Idee des

modernen Raumes. Nehmen wir das nicht weniger berühmte Beispiel von Pessac, um

anhand des Widerstandes der Bewohner eben das Wesen, das Wesentliche, der moder-

nenArchitektur zu illustrieren.Manbaute zurück,zurück zurGeschlossenheit undRuhe

der alten Welt. Le Corbusier akzeptierte die Kritik der Bewohner, da er sie als Bestäti-

gung seiner Absichten verstand, der konkret wirkenden Schaffung einer neuen Lebens-

möglichkeit. Anders ausgedrückt, eine Revolution, die nicht auf Widerstand stößt, ist

keine Revolution, sowie eine Philosophie, die niemanden bestürzt, keine Philosophie ist

(Deleuze 7: 120f.). Schon früh sondert diese Akzeptanz Le Corbusier von so manchem

anderen Vater dermodernen Architektur ab.Nicht wenigeMale beschuldigten ihn seine

Kollegen des Verrates an den scheinbar schlüssigen Ideen der Moderne (ein spätes Bei-

spiel hierzu war seine Kapelle von Ronchamp, 1955).Hier schieden sich eben die Geister.

Hier schied sich auchderGeist LeCorbusiers,des zwiespältigenMenschen »mit hundert

Gesichtern« (Cohen, Benton: 7), zwischen seinem modernen Denken bzw. manifestar-

tig-teleologischem Schreiben und seinem, im Sinne Nietzsches, klassisch-griechischen

Bauen und ›praktischen‹ Forschen.

Was sind aber Ideen und Konzepte? Sie sind zumindest, wie die obigen Beispiele es

zu erläutern versuchten, das Entscheidende, das Wesentliche der Architektur. Hat man

aber den tieferen Sinn, das Wesen von Ideen, ja von Erkenntnis wirklich verstanden?

Denn nehmen wir einmal die erwähnte kuriose Ambition, die Architektur der Wissen-

schaft anzunähern, durchaus ernst, dann heißt das nichts anderes, als die Ideen und

Konzepte der Architektur einer Formder Erkenntnis gleichzusetzen.Der Sinn von Ideen

entspräche dann demWesen der Erkenntnis.Wieweiter oben schon abgeleitet,wird so-

mit die Frage »Was ist Architektur?« mit der ›allgemeineren‹ Frage nach dem Sinn der

Erkenntnis erläutert. Anders ausgedrückt leitet sich Nietzsches Architektur der Erken-

nenden somit aus der Architektonik der Erkenntnis ab.

Unser Ansatz,die Architektur aus derMitte ihresEntstehungsprozesses, aus derUn-

mittelbarkeit des Entwerfens heraus zu verstehen (d.h. ohne Anfang und Ende, ohne

logisch nachvollziehbare Gesetzen, ohne jegliche Kausalität im traditionell modernen

Sinne, ohne jegliche Teleologie oder Transzendenz)7, führt uns mit Nietzsche zu dem

direkten Zusammenhang von Denken und Leben im Entwurfsprozess. Mit der Integra-

tion der Architektur in ein ganzheitliches Denken wie dem von Nietzsches Willen zur

7 »Das Wahre, das Gute, das Schöne sind Kategorien der ›Normierung‹ von Prozessen, die sich der

Logik der umschriebenen Mengen entziehen. Es sind leere Referenzen, die die Leere herstellen,

die in den Repräsentationsbeziehungen Transzendenz errichten.« (Guattari 1: 42)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 53

Macht, kommen wir also nicht umher, die Frage nach der Architektur an die allumfas-

sendere, philosophisch orientierte Frage »Was ist Leben?« zu knüpfen, wie sie beispiels-

weiseSchrödingergestellt hat (Schrödinger: 17).Konzeptuell ausgedrückt, soll dieKultur

wieder aus der Natur abgeleitet werden, die Natur als Bedingung der Kultur verstanden

sein, um erneut vom Leben auf das Denken zu ›schließen‹ und schließlich vom Denken

auf die Kultur im Allgemeinen und die Architektur im Speziellen (als eine der verschie-

denen, potenziell reichhaltigen kulturellen Ausformungen des Denkens).8 Die ›innere

Logik‹ (welch schauerlicherBegriff!) dieser Immanenzebene,oder etwas primitiver skiz-

ziert, die wieder zurücklaufende zweite Hälfte unserer Spirale, wäre damit wie folgt ab-

zuwickeln:

»Was ist Leben?« → »Was ist Denken?« → »Was ist Kultur (Architektur, Wissenschaft

oder Kunst)?«

Synthese und Perspektive: Wir bespielen die ewig offene Spirale der selektiven Irr-

tümlichkeit, um auf die alles entscheidenden Lebensbedingungen zu stoßen. Die ulti-

mativenFragennachdemDenkenbzw.demLeben führen zur entscheidendenDimensi-

on unserer philosophischen Disziplin der Ästhetik! ImDenken der Ideen als Erkenntnis

(der Erkenntnis als Ideen) kommenwir zu einerwirkendenZukunft dermetaphysischen

Illusion (Freud 4) als Metaphysik der Kunst, zu einer wahrhaftigen Erkenntnis unserer

Existenz, zu einer exklusiv ästhetischen Rechtfertigung des Daseins (KSA12, § 2[110]).

2. Architektur und Politik

Die mächtigsten Menschen haben immer die Architekten inspiriert; der Architekt war

stets unter der Suggestion der Macht. (GD: 137)

Die großen logischen Kräfte erweisen sich z.B. im Ordnen der Kultsphären der einzel-

nen Städte. (KSA7, § 19[110])

Die Nietzscheforschung hat ausführlich den politischenMissbrauch seinesWerkes auf-

gearbeitet, hat eingehend auf die apolitische Dimension seiner Philosophie hingewie-

sen (die jegliche politisch orientierte Berufung auf oder Apologie mit Nietzsche zu pu-

rer Verunglimpfung verkommen lässt). Man möchte meinen (und dies bleibt in der Tat

zu diskutieren), die gewonnene Distanz zu aktuellem politischem Geschehen gehöre zu

den entscheidenden Kriterien jeder gelungenen philosophischen Arbeit. Anders steht es

8 Vitruv sprach noch von unseren Geschicklichkeiten, »den Gebrechen der Natur durch Hülfe der

Kunst« abzuhelfen (Vitruv, B2: 7), dahingegen sah Freud die Hauptaufgabe der Kultur darin, »uns

gegen die Natur«, gegen deren »Übermacht« zu verteidigen (Freud 4: 119). Später schlug er noch

einen ›besseren‹ Weg vor, »indemman als ein Mitglied der menschlichen Gemeinschaft mit Hilfe

der von der Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur übergeht und sie mensch-

lichemWillen unterwirft. Man arbeitet dannmit allen amGlück aller« (Freud 2: 76). Es scheint uns

an der Zeit, diesen ›biblischen‹ Ansatz der Moderne (oder moderne Interpretation des »domini-

um terrae«, Genesis 1, 28) heute wieder etwas zu differenzieren, eben ganz im Sinne Freuds die

›Unvollkommenheit dieser Kultur‹ zu betonen, und das Vorbild der Plastizität, einer Kultur des

Werdens, der Kreativität und Schaffung neuer Lebensmöglichkeiten, eben in der Natur zu sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

