Arme Tiere: die Option fir die Armen als moglicher
Anschlusspunkt einer christlichen Tierethik

Julia Blanc

1. Ruf nach christlicher Tierethik und theologischer Beachtung von Tieren ist
vernehmbar!

»Also ich habe, ich habe halt Haustiere gehabt, habe mich fiir Natur-
ethik und generell fiir Philosophie interessiert. Dadurch habe ich ge-
merkt — das ist meine personliche Uberzeugung — dass wir in Deutsch-
land einen Zustand haben, tiber den wir in 30 Jahren traurig sein wer-
den. Sage ich jetzt einfach mal. Das ist meine personliche Uberzeu-
gung. In 30, 40 Jahren werden wir dartiber sprechen, wie wir Tiere ge-
halten haben, wie wir mit der Umwelt umgegangen sind und werden
sagen ,Wie kann man nur so verantwortungslos umgehen mit der
Schépfung, mit den Lebewesen, mit der Erde die uns gegeben ist fir
einen bestimmten Zeitraum?*

Das kommt aus meiner personlichen Biografie.

Ich merke aber, dass wenn ich mit Pastoren, also mit [theologisch] ge-
bildeten Leuten in unseren Kreisen spreche, dass die sagen ,Ja wir ha-
ben da definitiv ein Defizit® (Samuel, Interview 15, 02.10.20182).

So ein evangelikaler Pastor, der im Rahmen des Forschungsprojekts Urban
Green Religions’ interviewt worden ist.

Ahnliche Antworten ergaben sich auch bei Gesprachen mit vorwiegend
anderen christlichen Akteuren: Katholische Verantwortliche fiir die Orga-

1 Die qualitativen Daten, welche diesem Beitrag zu Grunde liegen, wurden im Rah-
men des SNF-geforderten Forschungsprojekts Urban Green Religions an der Univer-
sitat Basel erhoben.

2 Name durch Autorin anonymisiert. Satzzeichenfehler im Original.

3 Das durch den Schweizerischen Nationalfonds (SNF) finanzierte, an der Universi-
tat Basel beheimatete Forschungsprojekt erhob seit April 2018 Gber 70 qualitative
Leitfadeninterviews mit Vertreter*innen von Kirchen, religiésen Gemeinschaften,
spirituellen Zentren, Stadtverwaltungen und Akteuren aus Wirtschaft und Politik
in den beiden Benchmark-Cities in Stiddeutschland und der Innerschweiz. Diese
wurden mit Hilfe der Datenanalysesoftware MAXQDAs ausgewertet.

219

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

nisation und Durchfithrung von Jugendlagern verwiesen auf die bewusst
fleischarme, dafiir biologisch und regional produzierte Erniahrung, welche
auch durch finanzielle Anreize geférdert wurde. Ein protestantischer Pfar-
rer sprach sich fir den Erhalt und weiteren Ausbau von Streuobstwiesen
als natirliches Habitat von Insekten, Vogeln und anderen Tieren aus.
Hierfir tragt er beispielsweise Sorge, indem er ausschlieflich die im Ort
produzierten Sifte beim Pfarrfest anbietet. Von Seiten der Deutschen Bi-
schofskonferenz (DBK) wie auch der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD und ihrer vor Ort beheimateten Gliedkirche wurde auf mannigfalti-
ge Veroffentlichungen zum Thema Tierwohl und Mitgeschopflichkeit —
meist im Rahmen von in landwirtschaftlichen Belangen veréffentlichten
Schreiben — verwiesen. Besonders der von der EKD vero6ftentlichte Text
Nutztier und Mitgeschopf! Tierwohl, Erndbrungsethik und Nachhaltigkeit aus
evangelischer Sicht* greift die tierethische Diskussion auf und miiht sich um
eine Verankerung in der Theologie.

Trotzdem oder gerade wegen des ,irgendwie“ bestehenden Interesses
oder auch der Offenheit fir theologische Begriindungen beziiglich einer
vermehrten Achtung vor nicht-menschlichem Leben sind Tiere bislang im
theologischen Diskurs insbesondere als Individuen, als Gegenuber, nur
sehr marginal vertreten (Julia Blanc 2011). Die zentrale Interrogation des
Textes ist es deshalb, ob sich in der Option fiir die Armen ein Anschluss-
punkt fir eine — dann logischerweise christliche — Tierethik, besser Tier-
theologie, findet. Die Unterscheidung tut deshalb not, weil sich die immer
noch sehr geringe Auseinandersetzung mit Tieren in der Theologie, der
theologischen Ethik und der theologisch gepragten Tierphilosophie haupt-
sachlich auf moralisch-ethische Argumente stiitzt (klassisch Andrew Lin-
zey 2009 a und 2009 b; im deutschen Sprachraum: Jochen Ostheimer 2018;
Kurt Remele 2016; Markus Vogt 2019). Manch andere gehen noch den
Weg tiber den klassischen Ansatz des Artenschutzes (Markus Vogt 2018;
Clemens Wustmans 2015). Michael Rosenberger (2015) bezieht theologi-
sche Argumente in seinen auf ein Gegeniiber konzentrierten Ansatz mit

4 EKD-Text 133 ,Nutztier und Mitgeschopf! Tierwohl, Erndhrungsethik und Nach-
haltigkeit aus evangelischer Sicht“ (https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte
133_2019.pdf; abgerufen am 05.05.2020) verweist unter anderem auf verschiedene
Bibelstellen, die Mensch und Tier nebeneinander stellen: Menschen und Tiere sind
Geschopfe Gottes, sie tragen beide den gleichen von Gott geschenkten Lebensatem
(Ps 104,10-18). Menschen und Tiere stehen beide unter den Segens- und Schutzver-
heiSungen Gottes (Gen 9,16). Die biblischen Friedensvisionen fiir eine neue Welt
schlieflen die Tiere ausdriicklich mit ein (Jes 65,1-25).

220

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_133_2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_133_2019.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_133_2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_133_2019.pdf

Arme Tiere

ein, fokussiert dabei aber, Linzey folgend, auf die Mitgeschopflichkeit® der
nicht-menschlichen Tiere. Den Tieren oder dem einzelnen Tier zugespro-
chene Wirde stellt den zentralen Ansatz bei Martin M. Lintner (2017) dar,
der dabei in Bezug auf Fleischkonsum bzw. Tierproduktverzicht ahnlich
wie Eberhard Schockenhoff (?2013) argumentiert. Simone Horstmann
u. a. und wiederum gehen einen ,theologischeren® Weg, bei dem sie ins-
besondere biblische und frithchristliche Zeugnisse von Tierwertschatzung
zusammentragen, einordnen und bewerten (Simone Horstmann et al.
2018; Simone Horstmann 2020).

Als Antwort auf das eingangs vom evangelikalen Pastor formulierte De-
siderat soll in den folgenden Seiten ein mdglicher Ansatz angedacht und
vorgestellt werden.

Dafiir wird erst die lehramtliche Meinung, insbesondere die in vielen
Ansitzen ,neue“ Position von Papst Franziskus naher beleuchtet. Danach
wird sie in einen Zusammenhang mit der dafiir grundlegenden Lehrmei-
nung der katholischen Kirche zur Situation nicht-menschlichen Lebens ab-
geglichen. Hierauf erfolgt eine vertiefte Auseinandersetzung mit der Opti-
on fiur die Armen, wie sie von Ignacio Ellacuria (1996), im deutschen
Sprachraum auch durch Giancarlo Collet (1992) in den letzten Jahrzehn-
ten gepragt worden ist. Die Zusammenschau dieser beiden Blocke sollte es
ermdglichen, die Potentiale und ihre Grenzen einer solchen ,Ausweitung®
der Option fiir die Armen grofflichig einzuordnen.

2. Kirchliches Lebramt

Mit der Wahl Jorge Mario Bergoglios 2013 zum Papst und dessen pro-
grammatischer Namenswahl als Franziskus wurde dessen fir sein Pontifi-
kat tragend werdende Hinwendung zu den am Rande Lebenden bereits
vorweggenommen. Dabei wird von vielen seine nicht-europaische Her-
kunft als Grund fir sein ,untypisches“ Verhalten angefiihrt. Diese Offen-
heit fiir unkonventionelle Ansatze, die nicht nur dem klassisch Erwarteten
bei papstlichen Auferungen nur sehr bedingt folgt, sondern dabei auch
noch tradierte Vorstellungen zum Primat des Menschen nachhaltig in Fra-
ge stellt, verdeutlicht seine neue Herangehensweise.

5 Tierschutz-ethischer Ansatz, der auf die gemeinsame Geschopflichkeit der Natur
fokussiert, also das Wissen um das gemeinsame Kommen und Gewolltsein von
Gott betont.

221

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

Ebenfalls durch seine Herkunft und seinen theologischen Hintergrund
bedingt ist fraglos seine grofere Offenheit gegeniiber zumeist aus Sidame-
rika stammenden Ansatzen der Option fiir die Armen, wie er sie an ver-
schiedensten Stellen rezipiert; sprichwortlich wurde diesbeziiglich bereits
sein Wunsch nach einer ,armen Kirche fir die Armen®, so Papst Franzis-
kus bei seiner ersten Audienz fiir Medienvertreter am 16. Mérz 2013. Die-
sem Ruf nach einer Riickbesinnung auf urchristliche Wurzeln wurde in-
nerhalb der katholischen Kirche unter anderem mit seiner Hervorhebung
und Revalorisierung des Katakombenpakts pinktlich zu dessen fiinfzigs-
tem Jahrestag Achtung gezollt. Auch seine die Flexibilitit bzw. Reformbe-
reitschaft seiner Amtsvorginger bei weitem ubersteigende Bereitschaft,
sich mit den unterschiedlichen Herausforderungen der Gegenwart ausein-
anderzusetzen und neuen Ideen nicht grundlegend abgeneigt gegentiber-
zustehen, lasst auf eine weitergehende Uberarbeitung der kirchlichen Posi-
tion vis-a-vis nicht-menschlicher Mitgeschdpfe hoffen. Diesbeziiglich sei
auf den innerkirchlich-lehramtlichen Fortschritt im Bereich der Umwelt-
ethik verwiesen, die zwar keinesfalls mit der Diskussion um eine adiquate
Behandlung nicht-menschlichen Lebens gleichgesetzt verstanden werden
soll, deren Entwicklung in den letzten 50 Jahren aber durchaus Ankniip-
fungspunkte, Parallelen und Inspiration bietet: wihrend Paul VI. zwar mit
seiner Entwicklungsenzyklika Populorum progressio (1967) einerseits heute
kaum mehr nachvollziehbare Elogien auf den Fortschritt und damit auf
den Menschen im Fortschritt verfasste, naherte er und damit die katholi-
sche Kirche sich in ihrer fast 2000-jahrigen Geschichte erstmals dem The-
menkomplex ,,Umwelt“. Da sowohl der Bericht des Club of Rome mit sei-
nem Hinweis auf die Grenzen des Wachstums (Donella Meadows et al.
1972) als auch das zum Teil darauf aufbauende Bewusstsein der Mensch-
heit fir Erddlknappheit und Artensterben nicht ginzlich vom Vatikan
und den Pépsten ignoriert wurde (oder ignoriert werden konnte?), sah sich
Papst Johannes Paul II. gezwungen, auch die kirchliche Position zu tber-
denken bzw. diese in einen zeitlich bedingten Kontext zu setzen. Dies ge-
schah mit der Einfihrung bzw. Ubernahme des Konzepts der ,Human-
Okologie“ durch das papstliche Lehramt.® Durch diesen multiperspektivi-
schen Ansatz, der Gber Jahrzehnte hinweg stark von Soziologie und Biolo-
gie, aber auch von Anthropologie, Ethnologie, Geographie, Psychologie

6 Namentlich die erste Erwdhnung erfolgt 1991 in Centesimus annus, Nr.38. Das
Konzept lasst sich aber bereits in Redemptor hominis, Nrn. 8, 14, 15, 16, Sollicitudo
ret socialis, Nrn. 26, 29, 30, 34 und der Botschaft zum Weltfriedenstag 1990 mit
dem Titel ,Friede mit Gott, dem Schépfer — Friede mit der ganzen Schépfung®
nachweisen (Markus Vogt 2013).

222

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

und Medizin gepragt wurde, gelang es, weiterhin den Primat des Men-
schen aufrecht zu erhalten und gleichzeitig den Aspekt der aggressiven Do-
minanz zu mindern (Markus Vogt 2013). Eine weiterfithrende Rezeption
im kirchlichen lokalen Leben jedoch scheiterte besonders im deutschspra-
chigen Raum. Daran nicht unschuldig durfte die ,schillernde Vielschich-
tigkeit und Heterogenitit* (Markus Vogt 2013, 251) des Begriffs sein. Mit
Letzterem ist die einseitige Konzentration auf den Vorteil des Menschen,
wie sie im deutschsprachigen Raum vor allem von Carl Amery (1972) an-
geprangert wurde, gemeint. Diese als dominium-terrae-Vorwurf bekannt ge-
wordene Position macht sich an dem Verb kabasch, genauer an dessen ein-
seitiger Ubersetzung in Gen 1,28 fest. Denn entgegen der heute gingigen
Interpretation, die den Fokus auf ,dienstbar/urbar machen® legt, wurde es
lange Zeit ausschlieflich als ,unterwerfen® verstanden. Dies fiithrte zu
einer ibermafigen Fokussierung auf den Menschen als Krone der Schop-
fung.

Hierdurch wurde es nur sehr bedingt geschafft, die international durch
Lynn White (1967) erfolgte Brandmarkung des Christentums bzw. der ka-
tholischen Kirche als Ursprung allen 6kologischen Ubels auszuradieren.
Der von Letzterem formulierte Vorwurf resultiert aus der Technikbegeiste-
rung mittelalterlicher Mdnche, ohne die eine industrielle Revolution, wie
sie Europa und in Folge dessen auch die USA im ,langen® 19. Jahrhundert
erlebt haben, nicht denkbar gewesen wire, so das zentrale Argument Whi-
tes. Erst die Uberzeugung der Monche, bei der Anwendung neuester wis-
senschaftlicher Erkenntnisse ,gottgefillig® zu handeln, fithrte zur rasanten
Verbreitung unterschiedlichster Hilfsmittel zur ,Unterwerfung® der Erde
und letztlich zur ,aktuellen 6kologischen Krise®, so der Autor weiter. Die-
sem Vorwurf wurde in den letzten Jahren und Jahrzehnten aus histori-
scher, biblischer und systematischer Sicht (die deutschsprachige Kritik
setzt u. a. bei Hans J. Mink 1987 und Simone Rappel 1996 ein) nach-
dricklich widersprochen. Gleichwohl kann und muss der Text auch als Fa-
nal fir das gesamte Interesse kirchlicher und religiéser Akteure, aber auch
der gesamten religionswissenschaftlichen Beschiftigung mit dem Umwelt-
bereich verstanden werden: Bron Taylor, der Grinder der ISSRN (Interna-
tional Society for the Study of Religion and Nature)”, wie auch Mary Eve-

7 Vgl. www.religionandnature.com (abgerufen am 04.05.2020), mit einem Fokus auf
»The Encyclopedia of Religion and Nature® aus dem Jahr 2006.

223

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


http://www.religionandnature.com
https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.religionandnature.com

Julia Blanc

lyn Tucker und John Grim?® haben sich auf Lynn Whites Beschuldigungen
des Christentums bei der Begrindung eines vollkommen neuen For-
schungsfeldes bezogen bzw. reagieren mit ihrer Arbeit auf seine Vorwiirfe.

Kritisch kann, muss und sollte an dieser Stelle fraglos auf die ,kurze®
theologische, vor allem katholische Tradition seit dem 2. Vatikanischen
Konzil verwiesen werden, deren Ergebnisse in der Pastoralkonstitution
Gaudium et spes und letztlich auch im Katechismus der Katholischen Kirche
(KKK) Niederschlag gefunden haben. Diese stellt potentiell eine Ver-
schlechterung des tierischen Status Quo, wie er sich aus der Bibel ableiten
lasst, dar. Camosy und Kopp verweisen nachdriicklich auf die Tatsache,
dass die unterschiedlichen Tiere am vierten und am fiinften Schopfungstag
— also vor dem Menschen — geschaffen wurden und auch ohne diesen be-
reits ,gut® waren (Charles Camosy/Susan Kopp 2014, auch Simone Horst-
mann et al. 2018, 50). Schwierig ist in diesem Zusammenhang fraglos
KKK, Nr. 356, in dem explizit auf GS 24,3 Bezug genommen wird:

»Von allen sichtbaren Geschopfen ist einzig der Mensch ,fihig, seinen
Schopfer zu erkennen und zu lieben (GS 12,3); er ist ,auf Erden das
einzige Geschopf ... das Gott um seiner selbst willen gewollt hat* (GS
24,3); er allein ist berufen, in Erkenntnis und Liebe am Leben Gottes
teilzuhaben. Auf dieses Ziel hin ist er geschaffen worden, und das ist
der Hauptgrund fir seine Wirde [...].”

Dem gegentber sprechen KKK, Nrn. 2415-2418, eine zumindest auch an-
ders deutbare Sprache. So ist zwar das Nutzen von Tieren innerhalb von
yverntnftigen Grenzen sittlich zuldssig® (Nr. 2417), ihr Quilen wird aber
verworfen (Nr. 2418). Franz von Assisi und Philip Neri werden als Vorbil-
der im ricksichtsvollen Umgang mit Tieren explizit erwihnt (Nr. 2416).

Diese Bandbreite (und noch mehr) der dargestellten Bewertung nicht-
menschlicher Tiere im theologischen Kontext spiegelt sich (auch) im Werk
von Papst Franziskus wider.

8 Vgl. https://fore.yale.edu/Event-Listings/Religions-World-and-Ecology-Conference-
Series/Religions-World-and-Ecology-Archive (abgerufen am 04.05.2020), wo auf
die Konferenzen, welche zwischen 1996-1998 stattgefunden haben, und die daraus
entstandene und von ihnen herausgegebene Buchreihe (Religions of the World
and Ecology, 1997-2004) verwiesen wird.

224

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://fore.yale.edu/Event-Listings/Religions-World-and-Ecology-Conference-Series/Religions-World-and-Ecology-Archive
https://fore.yale.edu/Event-Listings/Religions-World-and-Ecology-Conference-Series/Religions-World-and-Ecology-Archive
https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://fore.yale.edu/Event-Listings/Religions-World-and-Ecology-Conference-Series/Religions-World-and-Ecology-Archive
https://fore.yale.edu/Event-Listings/Religions-World-and-Ecology-Conference-Series/Religions-World-and-Ecology-Archive

Arme Tiere

2.1 Evangelii gaudium

Das Apostolische Schreiben Evangelii gaudium (Franziskus 2013) ist nicht
die erste Verdffentlichung von Franziskus, aber zumindest die erste, wel-
che ausschliefSlich seine Handschrift tragt. Programmatisch und wegwei-
send wie seine Namenswahl lesen sich aus heutiger Sicht die Schwerpunk-
te: Auswiichse der globalen Wirtschaftsordnung werden angeprangert und
erste Linien fir eine zeitgemifle Verkiindigung der christlichen Botschaft
sowie fur eine Reform der Kirchenstrukturen skizziert. Wenn auch okolo-
gische Themen immer wieder anklingen, steht der Mensch noch immer
im Zentrum der Reflexion, insbesondere jene Menschen am Rande der
Gesellschaft. In Evangelii gaudium, Nr. 53, formuliert Franziskus:

»Der Mensch an sich wird wie ein Konsumgut betrachtet, das man ge-
brauchen und dann wegwerfen kann. Wir haben die ,Wegwerfkultur*
eingefiithrt, die sogar gefoérdert wird. Es geht nicht mehr einfach nur
um das Phinomen der Ausbeutung und der Unterdrickung, sondern
um etwas Neues: Mit der AusschlieSung ist die Zugehorigkeit zu der
Gesellschaft, in der man lebt, an ihrer Wurzel getroffen, denn durch
sie befindet man sich nicht in der Unterschicht, am Rand oder gehort
zu den Machtlosen, sondern man steht draufSen. Die Ausgeschlossenen
sind nicht ,Ausgebeutete’, sondern Mill, ,Abfall*.”

Diese Interpretation der Armen als ,,Ausgeschlossene der Gesellschaft ist
nicht neu, sondern wurde beispielsweise durch die Idee der ,,Nichtperson®
(Gustavo Gutiérrez 1°1992) oder der Illegalen® (Milton Schwantes 2002)
vorweggenommen. Bislang hatte sich die Kirche bzw. das Lehramt immer
um eine dezidierte Unterscheidung zwischen Menschen und Nicht-Men-
schen bemitht. Nun bietet dieses Aufbrechen der klassischen Kategorien
auch Chancen, vor allem fiir den bislang ,vernachlissigten® Teil des nicht-
menschlichen Lebens. Dabei mochte vorliegender Beitrag keineswegs
menschliches und nicht-menschliches Leben gleichsetzen. Vielmehr soll
der Blickwinkel, unter dem nicht-menschliches Leben betrachtet wird, ver-
schoben werden. Hierzu konnte eine veranderte theologische Wahrneh-
mung von Tieren beitragen.

9 ... dasie illegal wohnen, arbeiten, leben etc.

225

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

2.2 Laudato si’

Ebenfalls diesem nicht-menschlichen Leben widmet Franziskus 2015 seine
zweite Enzyklika Laudato si’ (LS), der als ,Umweltenzyklika“ auch und vor
allem von nicht-theologischer Seite groffte Bedeutung zugemessen wird
(Mariano Pasquale Barbato 2018; Katharina Glaab et al. 2019).1° Die EKD
hat sich dieser positiven Beurteilung explizit in Bezug auf Tiere angeschlos-
sen (EKD 2019 u. a. 7, 17 und 121).

Die nicht-katholische Wirdigung ist besonders in Hinblick auf die
theologische und sozialethische wie auch pastorale Bewertung der Umwelt
als eigener Kultursachbereich bedeutend; letztlich kann und muss eine Pa-
rallele zur Bedeutung von Rerum novarum (Leo XIII. 1891) als Initialdoku-
ment romischen Interesses in und an der Arbeiterfrage erkannt werden
(Julia Blanc 2017). In der Literatur wird dieser Wandel auch als sogenann-
ter Francis Effect (Edward Maibach et al. 2015) bezeichnet. Maibach et al.
beziehen sich damit auf die in der greening-of-religions-Debatte prominente
Meinung, dass Religion, im vorliegenden Fall der katholischen Kirche,
von aufen Potential im Umgang mit 6kologischen Herausforderungen zu-
gestanden wird, das sie in sich selbst nicht zwingend vermutet und férdert.

Was aber unter ,Umwelt* subsummiert wird, macht Franziskus schnell
deutlich: Bewusst lasst er den rein naturalistischen Rahmen hinter sich
und macht den Zusammenhang aktueller Fehlentwicklungen deutlich. ,Es
gibt nicht zwei Krisen nebeneinander, eine der Umwelt und eine der Ge-
sellschaft, sondern eine einzige und komplexe sozio-6kologische Krise® (LS
139). Dabei ist bedeutsam, dass der Mensch die Natur und in Folge dessen
die Natur — bzw. das, was davon tbrig ist — auch den Menschen krank
macht. AufSerdem gibt es fir ihn keinen Anlass, ,einen despotischen An-

10 Natiirlich hatte die Auseinandersetzung — vor allem explizit mit Tieren — noch
sehr viel mehr umfassen und ins Detail gehen konnen, sollen und miissen. Ande-
rerseits ist das Gber nicht-menschliches Leben Gesagte (und die diesem meist ent-
gegengebrachte Achtung) so viel weitergehend, als es vor allem die katholischen
Positionsbeziige des vergangenen Jahrhunderts (v. a. KKK und GS) hoffen lieBen.
Camosy (2015) fasste die Ergebnisse folglich auch als drei Hoffnungsschimmer
und drei verstrichene Moglichkeiten knapp und verstindlich zusammen. Positiv
muss nach ihm die Betonung des inneren Werts auch von Tieren (u. a. in den
Nrn. 33, 36, 67, 140), die strikte Zuriickweisung von grofen landwirtschaftlichen
Einheiten (Nr.129) und die explizite Erwihnung von Tierversuchen bewertet
werden. Mangel sieht er in der Nicht-Unterscheidung und -Spezifizierung des Le-
bens (sind Bakterien, Pilze und Saugetiere wirklich gleich schiitzenswert?), dem
nicht stirker ins Detail Gehen in Bezug auf industrielle Landwirtschaft und die
nicht ausgefiihrte Unterscheidung der Schopfungsstufen.

226

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

thropozentrismus, der sich nicht um die anderen Geschopfe kiimmert®
(ebd., 68), weiter aufrecht zu erhalten und zu verfolgen. Dieser weiche
bzw. ,geziichtigte® (chastened nach Bernard Haring 1981, 180-181, zitiert
nach Anatoly Angelo R. Aseneta 2017, 240) Anthropozentrismus zieht
zwar immer noch eine deutliche Grenze zu biozentrischen Ansatzen, geht
aber weit Gber die (teilweise) im Katechismus vertretene Qualifizierung
nicht-menschlichen Lebens hinaus (Anatoly Angelo R. Aseneta 2017).
Nach Kurt Remele (2016) wendet sich diese Formulierung gegen die Igno-
ranz, mit welcher der Mensch seine nicht-menschlichen Mitgeschopfe be-
handelt. Schlieflich sei es nach Desmond Tutu ,eine Art theologischer
Schwachsinn zu glauben, dass Gott die gesamte Welt nur fir die Men-
schen gemacht habe oder dass Gott nur an einer Spezies unter den Millio-
nen Lebewesen, die Gottes gute Erde bevolkern, interessiert sei®, so Reme-
le (2016, 13; er bezieht sich auf Desmond Tutu 2013) weiter. Denn ,,[w]ah-
rend wir die Dinge in verantwortlicher Weise gebrauchen diirfen, sind wir
zugleich aufgerufen zu erkennen, dass die anderen Lebewesen vor Gott
einen Eigenwert besitzen® (LS 69). Dass dies fiir belebte und nicht-belebte
Umwelt gilt, daran besteht kein Zweifel. Folgerichtig formuliert Franzis-
kus weiter unten in seiner Schrift:

,Wenn andererseits das Herz wirklich offen ist fir eine universale Ge-
meinschaft, dann ist nichts und niemand aus dieser Geschwisterlichkeit
ausgeschlossen. Folglich ist es auch wahr, dass die Gleichgtltigkeit oder
die Grausamkeit gegeniiber den anderen Geschopfen dieser Welt sich
letztlich immer irgendwie auf die Weise Gibertragen, wie wir die ande-
ren Menschen behandeln. Das Herz ist nur eines, und die gleiche Er-
barmlichkeit, die dazu fiihrt, ein Tier zu misshandeln, zeigt sich unver-
ziglich auch in der Beziehung zu anderen Menschen. Jegliche Grau-
samkeit gegenuber irgendeinem Geschopf ,widerspricht der Wirde
des Menschen‘. Wir kénnen uns nicht als groffe Liebende betrachten,
wenn wir irgendeinen Teil der Wirklichkeit aus unseren Interessen
ausschlieen® (ebd., 92; Hervorhebungen durch die Autorin).

Die Zusammenschau der verschiedenen Veréffentlichungen von Franzis-
kus!! zur Bewertung nicht-menschlichen Lebens in der heutigen Theolo-
gie lassen sich als der Beginn eines Umdenkens lesen. Dabei bilden die ein-

11 Erginzend sei auf folgende Veroffentlichungen von Papst Franziskus verwiesen,
in denen er Tiere positiv erwiahnt: Botschaft des Heiligen Vaters Papst Franziskus
zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 2016, in: http://www.vatican.va/cont
ent/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio
«xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html (abgerufen am 06.04.2020); Botschaft von

227

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html

Julia Blanc

gangs bereits erwahnten Verallgemeinerungen und zum (Grof)Teil zu un-
differenziert ausgefallenen Positionsbeziige (Charles Camosy 2015) eine
Angriffsfliche. Auch ein Jahr spater bleibt Camosy jedoch seiner Position
treu: Die Tatsache, dass Franziskus eine Enzyklika unter anderem dem
nicht-menschlichen Leben widmet, wiege die durchaus gravierenden Mén-
gel im Detail allemal auf. Diesem Aspekt kommt vor allem groffe Bedeu-
tung zu, da ein Ruckschritt dahinter als quasi unmoglich ausgeschlossen
wird (Charles Camosy 2016). Diese Ambivalenz in der Beurteilung nicht-
menschlicher Tiere in Laudato si’ sicht auch Anatoly Angelo R. Aseneta
(2016; ebenso Martin M. Lintner 2020) und bezieht eine ahnliche Position,
wenn er das Gewicht der Valorisierung dieses Lebens tiber die Behandlung
von ,Detailfragen stellt.

Der Ansatz, ,das Tier und nicht ,die Tiere“ in das Zentrum vorliegen-
der Untersuchung zu stellen, legt es nahe, im néchsten Schritt den Bereich
der Bewertung des einzelnen Tieres stirker aus dem Konglomerat rund
um Umweltethik und Artenschutz zu befreien. Dieser Zugang sollte mit
seiner Konzentration auf ,das“ Tier als Gegeniiber einem weiterhin (zu)
anthropozentrisch ausgerichteten , Tierschutz zum Wohl des Menschen®
einen erginzenden Aspekt hinzuftigen. Vor allem aber zeigen Untersu-
chungen aus dem Bereich Environment/Nature and Religion, dass religidse
Motivation mehr/andere Menschen zu erreichen weif§ als ein rein wissen-
schaftlicher oder auch ethischer Diskurs (John Grim 2011; Martin Palmer
2013; Maryam Dimaghani 2018). Dieses Potential gilt es nun auch im Sin-
ne der Tiere wie auch der Relevanz religioser Positionsbeziige in der Of-
fentlichkeit zu nutzen.

Eine theologische Begriindung soll deshalb mit Hilfe der Option fiir die
Armen gesucht werden.

Papst Franziskus zum Welternahrungstag 2016 am 14. Oktober 2016, in: http://w
ww.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20
161014_messaggio-giornata-alimentazione.html (abgerufen am 06.04.2020);
Nachsynodales apostolisches Schreiben Christus vivit von Papst Franziskus am
25. Marz 2019, in: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/d
ocuments/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html (abgeru-
fen am 06.04.2020); Botschaft von Papst Franziskus zum Weltgebetstag fiir die Be-
wahrung der Schépfung am 1. September 2019, in: http://www.vatican.va/conten
t/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901
_messaggio-giornata-cura-creato.html (abgerufen am 06.04.2020); Nachsynodales
apostolisches Schreiben Querida Amazonia von Papst Franziskus am 2. Februar
2020, in: http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/docume
nts/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html (abgerufen
am 06.04.2020).

228

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/food/documents/papa-francesco_20161014_messaggio-giornata-alimentazione.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html

Arme Tiere

3. Due Option fiir die Armen

Medard Kehl qualifiziert die Option fiir die Armen als einen bedeutsamen
Perspektivenwechsel:

,Die Armen kénnen nicht mehr als ,Objekte’ einer paternalistisch sich
zu ihnen herablassenden Kirche behandelt werden. In einer Kirche
mit den Armen, die sich in die Welt der Armen hineinbegibt und de-
ren Bedingungen freundschaftlich-solidarisch teilt, werden die Armen
selbst zu tragenden Subjekten der Kirche und ihres gemeinsamen
Glaubens“ (Medard Kehl 31994, 244-245).

Den Seligpreisungen des Matthdus-Evangeliums folgend, sind die Armen
somit nicht mehr nur die moral patients, also Empfinger, sondern die mo-
ral agents, diejenigen, die damit titig werden. Prominente Vertreter*innen
der Option fiir die Armen sprechen in Hinblick auf das versteckte, struktu-
rell bedingte Leiden statt von den Armen vom ,gekreuzigten Volk®, das
im Schweigen leidet (Ignacio Ellacuria 1996). Diese theologische Interpre-
tation soll im vorliegenden Beitrag auf ihre potentielle Tragfahigkeit fiir
den Bereich des nicht-menschlichen Lebens hin untersucht werden. Be-
wusst werden Fragen der Hierarchisierung des Lebens — zum Beispiel be-
zliglich der Intelligenz, des Schmerzempfindens oder der Ahnlichkeit an
sich — ausgeklammert. Wichtig nun an der oben vorgestellten Interpretati-
on ist die Tatsache, dass Armut keineswegs (mehr) ausschlieflich an mate-
riellen Mitteln festgemacht wird. Diesen Umstand haben sich bereits ande-
re Teilbereiche, insbesondere mithilfe Martha Nussbaums Capabilities-An-
satzes (Martha Nussbaum 1999 und 2010), nutzbar gemacht.!?

Unter Anbetracht der Tatsache, dass Papst Franziskus darauf verweist,
dass, wenn ,das Herz wirklich offen ist fiir eine universale Gemeinschaft
[...], nichts und niemand aus dieser Geschwisterlichkeit ausgeschlossen®
(LS 92) werden konne, mussen auch Tiere in ihrem Leiden beachtet wer-
den. Hierfiir wird vorausgesetzt, dass sich die hier thematisierten Tiere
menschbedingt langfristig in einer Situation befinden, die es ihnen nicht
erlaubt, ihren Bedurfnissen nachzukommen und ihre ,,Winsche“ zu reali-
sieren.

12 Im deutschsprachigen theologischen Raum sei an dieser Stelle auf den Schulbe-
reich (Anna Noweck 2013 und 2014), Menschen- und Frauenrechte (Cornelia
Migge 2017) und Modernisierungsverlierer*innen (Roland Mierzwa 2016) als
moderne Anwendungsbereiche verwiesen.

229

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

3.1 Zwischen Paternalismus und Anwaltschaft

Der Spagat, den die Option fiir die Armen heute in all seiner Perfektion
beherrschen muss, wird zwischen Paternalismus und Anwaltschaft geschla-
gen. Gemeinhin bezeichnet ersterer eine (iibergebuihrliche) Bevormun-
dung, bei letzterem dagegen wird mehr auf eine Kooperation auf Augen-
hohe geachtet. Dabei steht das politische Schlagwort des ,aktivierenden
Sozialstaats“ hdufig im Zentrum der Diskussion. Dass dieser Graben aber
auch in andere Bereiche, namentlich die hier angedachte Inklusion nicht-
menschlichen Lebens in das Konzept der Option fiir die Armen hinein
weist, zeigt, dass es sich nicht nur um ein Problem aus dem Feld der Sozi-
alpolitik handelt, sondern um eine sehr viel fundamentalere Frage, nim-
lich, wie gut etwas sein kann, das gut gemeint ist.

Denn wenn sich im allgemeinen Sprachgebrauch auch heute der Kon-
sens verbreitet hat, dass Paternalismus abzulehnen sei, gibt es doch ver-
schiedene Bereiche des taglichen Lebens, die sehr wohl nach seinen Regeln
gestaltet sind: so stehen neben der klassischen Erziehungsverantwortung
von Eltern gegeniiber ihren (minderjahrigen) Kindern auch staatliche Re-
gelungen, wie beispielsweise die Anschnallpflicht. Als weitergehendes Bei-
spiel wird haufig die strafrechtliche Verfolgung von Menschen, die dem
Totungswunsch einer anderen Person nachgekommen sind, erwahnt.

Wichtig ist diese Infragestellung der oft vorschnellen Kritik an paterna-
listischen Regelungen, weil tber sie die Hauptargumentationslinie bei der
Anwendung der Option fir die Armen fir nicht-menschliche Tiere geht:
die institutionell-advokatorische Verantwortungsibernahme und Bevor-
mundung wird gemeinhin auch von Vertreter*innen der Option fiir die
Armen abgelehnt, stellt aber im vorliegenden Fall eine sehr viel gangbare-
re Moglichkeit dar als die anwaltschaftliche Vertretung, bei welcher der
perspektivischen Voraussetzung natirliche Grenzen gesetzt sind. Diese
Grenzen konnen aber bedingt, mit Riickgriff auf Peter Singer (1996), auf
Sauglinge oder schwer demente Personen verwischt werden, denen in sei-
nem Konzept weniger ,,Personsein® zukommt als ausgewachsenen, gesun-
den Primaten.

Tom Regan (2003) 16st dieses Problem durch die Unterscheidung zwi-
schen moral agents (moralisch Handelnden) und moral patients (moralisch
Behandelten). Moral agents sind hierbei diejenigen, von denen eine Hand-
lung oder auch Macht ausgeht. Systembedingt also in diesem Zusammen-
hang Menschen. Moral patients hingegen sind diejenigen, denen eine Be-
handlung widerfihrt.

Analog zu dem selbstverstindlichen Grundsatz, dass Individuen, die we-
der Moral begreifen, gestalten oder im Umgang mit anderen berticksichti-

230

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

gen konnen, dennoch einen elementaren Schutz durch diese Regeln erfah-
ren, sei dies auch fiir Tiere einzufordern (Markus Vogt 2019, 341).

Deshalb sollte in Bezug auf nicht-menschliche Tiere zwar weiterhin be-
achtet werden, dass Anwaltschaft auch aus der Perspektive der Option fiir
die Armen der vorzuziehende Blickwinkel ist (Katja Winkler 2014), ein
tier-theologischer Ansatz aber auch einer gewissen Interpretationsoffenheit
bedarf bzw. seine Anwendung die Vorzeichen bertcksichtigen muss, unter
denen er formuliert wird. Beispielsweise kann und muss die Erziehung ei-
nes Tieres, sofern es denn mit Menschen zusammenleben soll, auch re-
spektvoll geschehen. Unzahlige Beispiele ,sozial nicht vertraglicher® Hun-
de in Tierheimen machen dies deutlich. Auferdem werden besonders
Hunde haufig als Familienmitglieder wahrgenommen, was sie in ihrer
Qualitat als zu erzichende Teile der Familie in die Nihe der eingangs er-
wihnten Kinder rickt und somit aus dem Feld der Paternalismus-Kritik
befreit.

3.2 Ausgestaltung in unterschiedliche Kategorien

Giancarlo Collet (1992) bemiihte sich vor allem in den 1990er-
und 2000er-Jahren als Direktor des Instituts fir Missionswissenschaften an
der Universitait Minster intensiv um die Systematisierung der (vorrangi-
gen) Option fir die Armen im deutschsprachigen Bereich. Dabei lag sein
Fokus auf der Berticksichtigung der je unterschiedlichen kontextualen Zu-
ginge, weshalb er die Rede von den ,,Christentiimern® pragte (aufgegriffen
unter anderem durch Arndt Bunker et al. [Hg.] 2010). Mit diesem Neolo-
gismus wollte er dem auch im Christentum noch zu stark verbreiteten Eu-
rozentrismus entgegentreten und der u. a. in der Option fiir die Armen
grundgelegten Orientierung am einzelnen Leidenden Referenz zollen.
Seine Analyse der ,Ursprungstexte der Option fir die Armen ergab,
dass letztlich mit den Texten von Medellin (1968), namentlich Nr. 14 der
Veroffentlichung, ein Rickgriff auf Lumen gentium, Nr. 8, vorliegt, ohne
dass dieser deutlich gemacht wiirde!3: die zwingend wahrzunehmende Ar-

13 Giancarlo Collet 1992, 73, verweist hierfiir auf: Dokument 14: ,Armut der Kir-
che®, Nr. 7, wo LG 8 jedoch nicht zitiert wird. Der Text findet sich in: Die Kirche
Lateinamerikas. Dokumente der II. und III. Generalversammlung des Lateiname-
rikanischen Episkopates in Medellin und Puebla, hrsg. vom Sekretariat der Deut-
schen Bischofskonferenz, Bonn ohne Jahr (Stimmen der Weltkirche 8). Zum her-
meneutischen Stellenwert vor allem dieses Dokumentes fiir das Verstandnis von
Medellin vgl. Josef Amstutz 1989, 174-178.

231

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

mut einzelner Glieder der Kirche wird einmal von oben, Rom, und einmal
von unten, arme Ortskirche, aufgegriffen. Das Ergebnis wird durch den
pastoraltheologischen Dreischritt Sehen — Urteilen — Handeln in der Rei-
henfolge Analyse — Theologische Reflexion — Pastorale Leitlinien darge-
stellt (Giancarlo Collet 1992, 74). Mithilfe dieser Reflexion lassen sich vier
unterschiedliche Kernelemente der Option fiir die Armen deduzieren,
oder, anders gewendet, kann die Option fiir die Armen hierdurch aus vier
unterschiedlichen Zugingen heraus begriindet werden: theologal, analy-
tisch, politisch und partizipativ (Giancarlo Collet 1992; Andreas Fisch
2001).

Grundsatzlich bedeutet theologal in diesem Zusammenhang, dass Gott
aus sich selbst heraus die Armen erwéhlt und in seine besondere Gnade
aufgenommen hat. Analytisch hat eine doppelte Stoffrichtung: einerseits
soll die Gesellschaft allgemein auf ihr armmachendes Konfliktpotential
hin untersucht werden, andererseits stehen die Christen sowie die Kirche
in ihrem Verhalten gegentiber Armen im Zentrum der Betrachtung. Im
Fokus der politischen Option steht ganz klar, die Grinde der Armut zu be-
kimpfen. Dazu gehort beispielsweise die Verianderung der der Armut zu-
traglichen Faktoren, aber auch die Kooperation mit unterschiedlichen
(Laien-)Organisationen mit einem dhnlichen Ziel. Der partizipative Aspekt
nun bezieht sich auf die subjekthafte Annahme des Anderen unter gleich-
zeitiger Akzeptanz seines Andersseins. Erginzend kommt noch hinzu, dass
die Betroffenen sich erneut ihres Glaubens auch gegeniiber den sie Unter-
drickenden ermichtigen sollen. Dies umfasst sowohl die Deutung der
Glaubensinhalte als auch die Verkindigung des Wortes Gottes aus der un-
terdriickten Position heraus: Verkiindende*r und Hérende*r missen sich
hierfir als Teile der unterdriickten Gesellschaftsschicht verstehen.

Auf den hier vertretenen Ansatz, die Option fiir die Armen auf ihre
mogliche Ubertragbarkeit auf nicht-menschliche Arme zu untersuchen, er-
gibt sich fiir die vier dargestellten Aspekte folgendes Bild: theologal kann
argumentiert werden, dass genauso wie Gott menschliche Arme erwahlt
und in seiner besonderen Gnade aufgenommen hat, dies auch mit nicht-
menschlichen Armen der Fall ist. Neben klassischen Beispielen aus dem
Alten und dem Neuen Testament (Ex 1-15; Ps 34,7; Lk 4,18-19; Mt
25,35-36) kann und muss an dieser Stelle nattrlich auf den franziskani-
schen Sonnengesang verwiesen werden. Die Analyse der Situation und
heutigen Beachtung von nicht-menschlichen Tieren — es sei nur auf die
eingangs erwihnten Interviewabschnitte verwiesen — lasst darauf hoffen
und auch realistisch schliefSen, dass ein Umdenken zumindest ansatzweise
stattfindet. Auch gesamtgesellschaftlich lassen die aktuelle Diskussion um
vegane Ernahrung und das leider nicht sehr weit gediehene Tierwohllabel

232

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

gleichwohl darauf schliefSen, dass sogar die einseitige Sicht von Nutztieren
als Lebensmittellieferanten langsam zumindest in gewissen Milieus tiber-
holt ist. Politisch gibe es ein breites Feld moglicher Ansatzpunkte, nicht-
menschliche Tiere in ganz unterschiedlichen Situationen, die aus verschie-
densten Grinden unter Menschen leiden, zu schitzen, zu stirken und zu
respektieren.

Im Gegensatz zu den anderen drei Kernelementen der Option fir die
Armen scheint die Umsetzung der Forderung bzw. die Anwendung der
Partizipation fir und auf Tiere am schwierigsten. So kann die Idee der Ak-
zeptanz des Anderen in seiner Andersartigkeit letztlich auch auf nicht-
menschliche Tiere tbertragen werden. An der Forderung jedoch, nicht-
menschliche Tiere sich selbst wieder ihres Glaubens bemichtigen zu las-
sen, scheiden sich die Geister. Biblisch konnte auf Bileams Eselin, die Got-
tes Priasenz sehr viel frither als er selbst spirt/sieht, verwiesen werden
(Num 22,21-34). Gregor Taxacher (2018, 66) verweist auf verschiedene
Stellen der Legenda aurea, in denen Tieren ein ,Sensorium* fiir das Gottli-
che und Ubernatiirliche zugeschrieben wird. Es konnte aber auch dafiir
pladiert werden, dass es bereits zwischen Menschen schwierig ist, den Grad
des Glaubens des anderen nachzuvollzichen und unterschiedliche kulturel-
le Kontexte diese Einordnung (oder Beurteilung?) noch weiter verzerren.
Wieviel schwerer ist dann eine objektive Beurteilung der Glaubensfihig-
keit von Tieren? Da die letzte Forderung jedoch ein Recht darstellt, kdnnte
in Bezug auf nicht-menschliche Tiere argumentiert werden, dass ein Recht
nicht ausgetiibt werden muss, um Giltigkeit zu haben. Deshalb sollte es
potentiell zumindest nicht vorschnell abgesprochen werden.

Die skizzierte Anwendung der vier Bereiche auf nicht-menschliche Tie-
re zeigt Grenzen und Moglichkeiten auf, wo und wie die Ausweitung der
Forderungen der Option fiir die Armen auch fir nicht-menschliche Arme
fruchtbar gemacht werden konnte. Dabei muss die Forderung Collets stér-
ker beriicksichtigt werden, die Kontextualitit der Option fiir die Armen
mitzudenken. Es gilt, den einzelnen Armen, sei er nun menschlicher oder
nicht-menschlicher Natur, zu sehen und wahrzunehmen mit allem, was er
kann, und auch mit all dem, was er nicht kann.

4. Ruf nach christlicher Tierethik und theologischer Beachtung von Tieren muss
beantwortet werden
Die im Verlauf des Artikels vorgebrachten Argumente und Verbindungen

zeigen, wie wichtig und auch im Sinne der Option fiir die Armen drin-
gend notig eine weitere Reflexion nicht-menschlichen Lebens vor dem ak-

233

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

tuellen Hintergrund ist. Dass sie bereits stattfindet, zeigen die Interviewer-
gebnisse zu Beginn des Beitrags nachdricklich. Warum diese weiterver-
folgt werden muss, ergibt sich aus der sich aus naturwissenschaftlichen
Studien und Untersuchungen her- und abzuleitenden Erkenntnis, dass die
Trennung zwischen Tier und Mensch nicht existiert. Wie jedoch diese Be-
griundung auch einerseits theologisch verortet werden kann und dadurch
eine fiir manche Menschen vielleicht noch weitergehende Schlagkraft ent-
falten kann, sollte durch die Zusammenfithrung der Aufsprengung des im-
mer noch dominanten Anthropozentrismus in der katholischen Kirche
und der Christenheit im allgemeinen als auch der Wahrnehmung des Tie-
res an sich als ein unter ,,arm® zu subsummierenden Wesens erreicht wer-
den.

Dass es unterschiedliche Stufen von Schmerzempfinden, Bewusstsein,
Intelligenz und Kommunikation innerhalb und zwischen unterschiedli-
chen Tierarten gibt, kann in diesem Zusammenhang auier Acht gelassen
werden, denn letztlich geht es dem hier vorgestellten Ansatz darum, das
Tier als Gegentiber wahrzunehmen und damit in seinem Sein und eben
nicht nur in seinem Nutzen wahrzunehmen (Julia Blanc 2011). Dieser An-
satz folgt der vertieften modernen Auseinandersetzung mit dem menschli-
chen Gegeniiber: initial durch Johannes XXIII. geprigt, wird die Option
fur die Armen nachdriicklich besonders in Lateinamerika — Medellin
(1968)'* und Puebla (1979)'5 mussen als die wohl wichtigsten Versamm-
lungen in diesem Zusammenhang genannt werden — gepragt. Durch das
Werk von Papst Franziskus wurde die anthropozentrische Fixierung, wie
sie vor allem im Zuge des 2. Vatikanischen Konzils etabliert wurde, in Tei-
len aufgeweicht. Die erneute Betonung der Mitgeschopflichkeit — hierbei
vor allem aus dem Wissen indigener Volker und deren Umgang mit der
Schopfung abgeleitet — sollte es ermoglichen, klare Abgrenzungen zwi-
schen dem Menschen als ,Krone der Schopfung® und dem Rest der Schop-
fung als ihm ,dienende Erganzung®, wie es die Forschung aus unterschied-
lichsten Bereichen nahelegt, zu tiberwinden. Dies sollte es auch dem theo-

14 Obwohl der Ausdruck ,,Option fir die Armen® hier noch keine namentliche Er-
wihnung fand, wurde das Konzept durch das dortige Treffen der lateinamerikani-
schen Bischofskonferenz geprigt. Die Abschlussdokumente wurden vom Latein-
amerikanischen Bischofsrat (CELAM) 1968 veroffentlicht.

15 Der Lateinamerikanische Bischofsrat spricht 1979 diesbeziiglich von der ,,vorran-
gigen Option fir die Armen*.

234

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

logischen Diskurs ermoglichen, die Idee der Grenzen zugunsten von Uber-
gingen und Abstufungen weiterzuentwickeln.'¢

Literatur

Amery, Carl 1972, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christen-
tums, Reinbek.

Amstutz, Josef 1989, Medellin: Die eine Absicht in den vielen Beschlissen, in:
Neue Zeitschrift fir Missionswissenschaft 45, 174-197.

Aseneta, Anatoly Angelo R. 2017, Laudato S” on Non-Human Animals, in: Journal
of Moral Theology 6 (2), 230-245.

Barbato, Mariano Pasquale 2018, Keep the Faith: Progress, Social Justice and the
Papacy, in: Smith, Peter J./Glaab, Katharina/Baumgart-Ochse, Claudia/Smythe,
Elizabeth (Hg.) 2018, The Role of Religion in Struggles for Global Justice. Faith
in justice?, Abingdon, 1157-1171.

Blanc, Julia 2011, Nachhaltige Entwicklung — fiir wen?, in: Demele, Markus/Hart-
lieb, Michael/Noweck, Anna (Hg.) 2011, Ethik der Entwicklung. Sozialethische
Perspektiven in Theorie und Praxis, Minster, 73-79.

Blanc, Julia 2017, Okokatholizismus. Sozialethische Analysen zu ausgewihlten
Lindern und Institutionen in Europa, Marburg.

Biinker, Arndt/Mundanjohl, Eva/Weckel, Ludger/Suermann, Thomas (Hg.) 2010,
Gerechtigkeit und Pfingsten. Viele Christentiimer und die Aufgabe der Mis-
sionswissenschaft, Ostfildern.

Camosy, Charles C. 2015, ,Laudato Si” on Non-Human Animals: Three Hopeful
Signs, Three Missed Opportunities“ (25.06.2015), in: https://catholicmoraltheol-
ogy.com/laudato-si-on-non-human-animals-three-hopeful-signs-three-missed-op-
portunities/ (abgerufen am 05.05.2020).

Camosy, Charles C. 2016, ,Locating Laudato Si’ along a Catholic Trajectory of
Concern for Non-Human Animals®, in: Lex Naturalis 2, 1-20.

Camosy, Charles/Kopp, Susan 2014, ,,The Use of Non-Human Animals in Biomedi-
cal Research: Can Moral Theology Fill the Gap?®, in: Journal of Moral Theology
3 (2), 5471.

CELAM 1968, 2a Conferencia General del Episcopado Latinoamericano (Puebla),
Bogota.

16 Ich mochte mich fiir die Moglichkeit bedanken, dass ich diese Gedanken erstmals
beim 39. Fachkongress der internationalen Vereinigung fir Moraltheologie und
Sozialethik in Brixen vorstellen durfte. Mein besonderer Dank gilt Martin M.
Lintner mit den anderen Organisatoren fir die Annahme des Papers, Kerstin
Schlégl-Flierl fir die Moderation und Markus Vogt und Sigrid Miiller fiir ihre
Nachfragen und DenkanstoRe.

235

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

CELAM 1979, 3a Conferencia General del Episcopado Latinoamericano
(Medellin), Bogota.

Collet, Giancarlo 1992, Europa in der Verantwortung gegeniber Lateinamerika
500 Jahre nach der Eroberung des Kontinents, in: Jahrbuch fir Christliche So-
zialwissenschaften 34, 67-84.

Deutsche Bischofskonferenz (Hg.) 1979, Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente
der II. und III. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopates in
Medellin und Puebla (Stimmen der Weltkirche 8), Bonn.

Dimaghani, Maryam 2018, Which is greener: secularity or religiosity? Environmen-
tal philanthropy along religiosity spectrum, in: Environmental Economics and
Policy Studies 20 (2), 477-502.

Ellacuria, Ignacio 1996, Das gekreuzigte Volk, in: Ellacuria, Ignacio/Sobrino, Jon
(Hg.) 1996, Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theologie der Befreiung
2, Luzern, 823-850.

Fisch, Andreas 2001, Option fir die Armen konkret: zur sozialethischen Kompe-
tenz der Kirche in Deutschland (Forum Religion und Sozialkultur, Abt. B Profi-
le und Projekte 4), Miinster.

Franziskus 2013, Evangelii gaudium. Apostolisches Schreiben tber die Verkiindi-
gung des Evangeliums in der Welt von heute (24.11.2013).

Franziskus 2015, Laudato si’. Enzyklika iber die Sorge fiir das gemeinsame Haus
(24.05.2015).

Glaab, Katharina/Fuchs, Doris/Friedrich, Johannes 2019, Religious NGOs at the
UNFCCC. A specific contribution to global climate politics?, in: Baumgart-
Ochse, Claudia/Wolf, Klaus-Dieter (Hg.) 2019, Religious NGOs at the United
Nations. Polarizers or Mediators, Abingdon, 47-63.

Grim, John 2011, The roles of religions in activating an ecological consciousness,
in: International Social Science Journal 62, 255-269.

Gutiérrez, Gustavo 1°1992, Theologie der Befreiung. Mit der neuen Einleitung des
Autors und einem Vorwort von Johann Baptist Metz, Mainz.

Haring, Bernard 1981, Free and Faithful in Christ: Moral Theology for Priests and
Laity, vol. 3, Light to the World, Salt of the Earth, New York.

Horstmann, Simone 2020, Was fehlt, wenn uns die Tiere fehlen? Eine theologische
Spurensuche, Regensburg.

Horstmann, Simone/Ruster, Thomas/Taxacher, Gregor 2018, Alles, was atmet: Eine
Theologie der Tiere, Regensburg.

Johannes Paul II. 1979, Redemptor hominis. Enzyklika iber den Erloser des Men-
schen (04.03.1979).

Johannes Paul 1. 1987, Solicitudo rei socialis. Enzyklika Gber die Sorge tber die so-
zialen Anliegen (30.12.1987).

Johannes Paul II. 1990, Friede mit Gott, dem Schopfer — Friede mit der ganzen
Schopfung. Botschaft zum Weltfriedenstag (01.09.1990).

Johannes Paul II. 1991, Centesimus annus. Enzyklika zum hundertsten Jahrestag
von Rerum novarum (01.05.1991).

236

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

Kehl, Medard #1994, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg.
Leo XIII. 1891, Rerum novarum. Enzyklika iber die Arbeiterfrage (15.05.1891).

Lintner, Martin M. 2017, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Um-
gang mit Tieren. Mit Beitrdgen von Christoph J. Amor und Markus Moling,
Innsbruck.

Lintner, Martin M. 2020, Respect for the Proper Value of each Creature. An Ani-
mal-ethical Rethinking of the Encyclical Laudato si°, in: Louvain studies 42 (1),
26-48.

Linzey, Andrew 2009 a, Creatures of the Same God: Explorations in Animal Theol-
ogy, New York.

Linzey, Andrew 2009 b, Why Animal Suffering Matters: Philosophy, Theology, and
Practical Ethics, Oxford.

Maibach, Edward/Leiserowitz, Anthony/Roser-Renouf, Connie/Myers, Theresa/
Rosenthal, Seth/Feinberg, Geoff 2015, The Francis effect: How Pope Francis
changed the conversation about global warming, Fairfax, VA; online: https://
climatecommunication.yale.edu/wp-content/uploads/2015/11/The_Fran-
cis_Effect.pdf (abgerufen am 29.01.2021).

Meadows, Donella/Meadows, Dennis/Randers, Jorgen/Behrens, William 1972, The
limits to growth. A report for the Club of Rome’s project on the predicament of
mankind, New York.

Mierzwa, Roland 2016, ,,Option fiir die Armen® angesichts der Globalisierung: Der
Konsultationsprozess der deutschen Kirchen zu wirtschaftlichen und sozialen
Fragen (1994-1997), Norderstedt.

Mugge, Cornelia 2017, Menschenrechte, Geschlecht, Religion. Das Problem der
Universalitit und der Fahigkeitenansatz von Martha Nussbaum, Bielefeld.

Miink, Hans J. 1987, Umweltkrise — Folge und Erbe des Christentums? Historisch-
systematische Uberlegungen zu einer umstrittenen These im Vorfeld 6kologi-
scher Ethik, in: Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissenschaften 28, 133-206.

Noweck, Anna 2013, Katholische Schulen — beteiligungsgerecht? Eine sozialethi-
sche Untersuchung unter besonderer Berticksichtigung des Capabilities Ap-
proach, Bielefeld.

Noweck, Anna 2014, Schule mit den Armen. Die Option fiir die Armen als Kriteri-
um gerechter Gestaltung von Bildung, in: Blanc, Julia/Brinkschmidt, Maria/
Krauf$, Christoph/Reichert, Wolf-Gero (Hg.) 2014, Armgemacht — ausgebeutet —
ausgegrenzt? Die ,,Option fir die Armen® und ihre Bedeutung fiir die Christli-
che Sozialethik (Forum Sozialethik 14), Munster, 107-126.

Nussbaum, Martha 1999, Gerechtigkeit oder Das gute Leben, herausgegeben von
Herlinde Pauer-Studer, Frankfurt a. M.

Nussbaum, Martha 2010, Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationalitit,
Spezieszugehorigkeit, Berlin.

237

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Julia Blanc

Ostheimer, Jochen 2018, Der Wert des Tieres und sein Nutzen fiir den Menschen.
Tierethische Reflexionen zur Xenotransplantation, in: Sautermeister, Jochen
(Hg.) 2018, Tierische Organe in menschlichen Korpern. Biomedizinische, kul-
turwissenschaftliche, theologische und ethische Zuginge zur Xenotransplanta-
tion, Paderborn, 429-449.

Palmer, Martin 2013, The quiet revolutionaries: why the faith-based environmental
movement has become the largest civil society movement in the conservation
world, in: Biodiversity 14 (3), Abingdon, 180-182.

Paul VI. 1967, Populorum progressio. Enzyklika tber den Fortschritt der Volker
(26.03.1967).

Rappel, Simone 1996, ,Macht euch die Erde untertan®. Die 6kologische Krise als
Folge des Christentums, Paderborn.

Regan, Tom 2003, Animal Rights, Human Wrongs: An Introduction to Moral Phi-
losophy, Lanham/USA.

Remele, Kurt 2016, Die Wiirde des Tieres ist unantastbar. Eine neue christliche
Tierethik, Kevelaer.

Rosenberger, Michael 2015, Der Traum vom Frieden zwischen Mensch und Tier.
Eine christliche Tierethik, Miinchen.

Schockenhoff, Eberhard 22013, Ethik des Lebens. Grundlagen und neue Herausfor-
derungen, Freiburg i. Br. etc.

Schwantes, Milton 2002, Es flieSe das Recht der Armen. Die Armen und die Bibel,
in: Ordensnachrichten 41 (5), Wien, 3-10.

Singer, Peter 1996 [1975], Animal Liberation. Die Befreiung der Tiere, Reinbek.

Taxacher, Gregor 2018, Den Drachen t6ten und die Spatzen fiittern. Die Heiligung
der Natur in der Legenda Aurea, in: Horstmann, Simone/Ruster, Thomas/Taxa-
cher, Gregor 2018, Alles, was atmet. Eine Theologie der Tiere, Regensburg,
63-78.

Taylor, Bron 2006, The Encyclopedia of Religion and Nature, London/New York
City.

Tucker, Mary Evelyn/Grim, John (series editors) 1997-2004, Religions of the World
and Ecology Book Series, London.

Tutu, Desmond 2013, Extending Justice and Compassion. Foreword, in: Linzey,
Andrew (Hg.) 2013, The Global Guide to Animal Protection, Urbana etc., xv.
Vogt, Markus 2013, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer

Perspektive, Miinchen.
Vogt, Markus 2018, Die Zehn Gebote des Bodenschutzes. Schopfungsethische Leit-
linien zum Umgang mit Land, in: Stimmen der Zeit 143, 265-275.

Vogt, Markus 2019, Tierethik. Philosophische und theologische Ansatze des gegen-
wirtigen ,animal turn®, in: Minchener Theologische Zeitschrift 70, 333-354.
White, Lynn 1967, The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, in: Science, New

Series 155, No. 3767, 1203-1207.

238

- am 13.01.2026, 11:49:57. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Arme Tiere

Winkler, Katja 2014, Armut und Paternalismus, in: Blanc, Julia/Brinkschmidt, Ma-
ria/Kraufi, Christoph/Reichert, Wolf-Gero (Hg.) 2014, Armgemacht — ausgebeu-
tet — ausgegrenzt? Die ,,Option fir die Armen“ und ihre Bedeutung fiir die
Christliche Sozialethik (Forum Sozialethik 14), Munster, 89-106.

Wustmans, Clemens 2015, Tierethik als Ethik des Artenschutzes. Chancen und
Grenzen (Ethik — Grundlagen und Handlungsfelder 9), Stuttgart.

239

am 13.01.2026, 11:48:57. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 11:49:57.


https://doi.org/10.5771/9783748907084-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Ruf nach christlicher Tierethik und theologischer Beachtung von Tieren ist vernehmbar
	2. Kirchliches Lehramt
	2.1 Evangelii gaudium
	2.2 Laudato si’

	3. Die Option für die Armen
	3.1 Zwischen Paternalismus und Anwaltschaft
	3.2 Ausgestaltung in unterschiedliche Kategorien

	4. Ruf nach christlicher Tierethik und theologischer Beachtung von Tieren muss beantwortet werden
	Literatur

