
4  Zur Prozessualität des Sozialen

Das Haus als Fokus auf Verwandtschaft

Ein aktueller Forschungsstrang, der von Lévi-Strauss (1969 [1949], 1983a, 1983b, 1987) 
initiiert wurde und in einem hohen Maße der indigenen Konzeption von Verwandt-
schaft bei den Tao entspricht, ist die symbolische, räumliche und sozioökonomische 
Aufgliederung in Häuser als zentrale Einheiten der Gesellschaft. Eine wachsende An-
zahl von Publikationen belegt, dass der Fokus auf das Haus sich gerade für Südost-
asien als ein äußerst fruchtbares Konzept erweist (Macdonald 1987; Waterson 1990; 
Fox 1993; Carsten & Hugh-Jones 1995a; Joyce & Gillespie 2000; Sparkes & Howell 2003). 
Carsten und Hugh-Jones (1995b: 2) gehen davon aus, dass in der Kindheit eine »konti-
nuierliche Interaktion zwischen Haus, Körper und Geist (mind)« stattfindet. Sie be-
zeichnen das Haus deshalb als einen »prime agent of socialization«. Die Fokussierung 
auf das Haus führt zu einer grundsätzlich neuen Perspektive, die nicht mehr zwangs-
läufig auf den früheren Paradigmen der Abstammung und Allianz basiert. Es ist viel-
mehr das »holistische Potenzial bei der Betrachtung des Hauses in seiner Gesamtheit«, 
das es erlaubt, »Aspekte des sozialen Lebens, die früher vernachlässigt oder separat 
behandelt wurden«, in einem neuen Licht zu sehen (Carsten & Hugh-Jones 1995b: 20).

Der Fokus der Tao auf das »Haus« (vahey) ist auch in terminologischer Hinsicht 
bedeutsam, denn ein Haushalt wird ebenso wie die darin lebenden Menschen als asa 
kavahey bezeichnet, was am besten mit »diejenigen aus einem Haus« übersetzt wer-
den kann.1 Auch das Wort für »Eheleute« (tovong do vahey; wörtlich: »zusammen in 
einem Haus«) stellt einen Bezug zum Wohnhaus der Tao her. Die genderspezifischen 
Bezeichnungen für »heiraten« verweisen ebenfalls auf die vahey als eine Gebäudeein-
heit und soziale Gemeinschaft: Bei Frauen sagt man, dass sie »in einem Haus zusam-
men (wohnen)« (macivahvahey), bei den Männern hingegen, dass sie »ein Haus bauen«  
(mapavahvahey).

1 � Das Tao-Wort für »Haus« (vahey) ist in ka-vahey enthalten. Wie schon erwähnt, wird die asa kavahey 
heute von den Chinesisch sprechenden Tao als 家庭 (jiating) bezeichnet, was sowohl das »Haus« als 
auch den »Haushalt«, also die im Haus residierenden Bewohner, mit einschließt. Sowohl das ciriciring 
no tao als auch das Chinesische dif ferenzieren an dieser Stelle nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit92

Die traditionelle Siedlungsform der Tao
Heute gibt es nur noch in Ivalino und Iraraley Restbestände der traditionellen semi-
terrestrischen Behausungen der Tao, die ausschließlich von älteren Personen bewohnt 
werden. Die traditionellen Tao-Häuser verfügten (bzw. verfügen) eine lange Lebens-
dauer, ihre hölzernen Bauelemente wurden teils über mehrere Generationen hinweg 
an die männlichen Nachkommen vererbt. Die semiterrestrische Bauweise der vahey 
war 2 optimal an die ökologische Umwelt Lanyus angepasst: Taifune konnten dem 
Haus nichts anhaben und die im Winterhalbjahr auftretenden starken Regenfälle ver-
sickerten in den Steinfundamenten. Normalerweise verfügte ein Haushalt über drei 
unterschiedliche Gebäudetypen, die neben dem »Wohnhaus« (vahey) einen »Arbeits-
schuppen« (makarang) und eine »erhöhte überdachte Plattform« (tagakal) umfassten. 
Letztere wurde vor allem im Sommer als Aufenthaltsort bevorzugt.

Zwischen 1966 und 1978 ließ die taiwanesische Regierung ohne Einwilligung der 
Tao die traditionellen semiterrestrischen Behausungen abreißen und durch Zement-
bauten minderer Qualität ersetzen (Yu 1991; Chen 1992). Jede Familie bekam unab-
hängig von der Anzahl ihrer Mitglieder dieselbe Wohnf läche in den reißbrettartig 
angelegten Neubauten zugewiesen. Die sozialräumliche Intervention der taiwanesi-
schen Regierung kann zu Recht als eine Form des Topozides bezeichnet werden (Sutej 
Hugu & Syaman Vongayan 2012), da durch die gravierende bauliche Umstrukturie-
rung eine Vielzahl kultureller Praktiken zum Erliegen gekommen ist. Der Topozid 
an der traditionellen Wohnsiedlung der Tao führte zu einer eklatanten Störung des 
Verhältnisses der Lebenden zu ihren Ahnen. Das Verschwinden der Ahnenheim-
stätten, die Zerstörung und Entweihung heiliger, den Ahnen vorbehaltener Räume 
und Gebäudeelemente, etwa des zentralen Hauspfahls tomok, haben auf gewaltsame  
Weise ein modernes Zeitalter auf Lanyu eingeleitet, was unwiderruf lich mit einer 
Entfremdung von den Ahnen einhergeht.3

Die Schutzfunktion der vahey
Neben ihrer Schutzfunktion vor Sonne, Regen und Wind dient die vahey – egal ob in 
der traditionellen oder modernen Bauweise errichtet – als Zuf luchtsort vor den Anito-
Geistwesen sowie den Angehörigen der Outgroup. Säuglinge verbringen auch heute 
noch die ersten Lebensmonate im Inneren der vahey, in der ihre noch ungefestigten 
Seelen keinen irritierenden oder frustrierenden Situationen ausgesetzt sind, die zu 
einem »Erschrecken« (maogto) und somit zu einem »Angst«-Zustand (maniahey) der 
kindlichen Seele führen könnten. Erst mit etwa 6 Monaten, wenn Kinder zu sitzen  
gelernt haben, werden sie ab und an von ihren Bezugspersonen mit nach draußen  
genommen.

2 � Da heute die meisten Tao in modernen Zementbauten leben, habe ich mich aus Gründen der Lesbar-
keit entschlossen, von der traditionellen vahey in der Vergangenheitsform zu schreiben.

3 � Die traditionelle vahey verfügte über verschiedene Bereiche, die jeweils den lebenden Menschen oder 
Ahnen vorbehalten waren: Im tiefer gelegenen vorderen Teil des Hauses befand sich der Wohn- und 
Schlafbereich, im höher gelegenen hinteren Teil wurden die mit den Ahnen assoziierten Schmuckstü-
cke sowie die als eine göttliche Gabe angesehenen Fliegenden Fische aufbewahrt. In der Bauweise der 
vahey manifestierte sich so der höhere Status der Ahnen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 93

Die rituelle Einheit der vahey
Körperliche Entleerungen werden von den Tao als etwas sehr Unreines angesehen und 
dürfen nur zu Hause (oder an bestimmten dafür vorgesehenen Stellen an der Küste) 
stattfinden.4 Das Urinieren und Defäkieren auf dem Territorium fremder Dörfer gilt 
als ein »Affront« (jyasnesnekan). Auch bestimmte als negativ empfundene Emotionen 
haben nach Auffassung der Tao einen verunreinigenden Einf luss. Hierzu zählt »un-
kontrollierter Ärger« (somozi), der sich für gewöhnlich durch lautes Schreien artiku-
liert und nicht selten mit Handgreif lichkeiten einhergeht. Wenn eine Person einen 
derartigen Kontrollverlust erlitten hat, muss sie sich zu Hause für zwei bis drei Tage 
in Quarantäne begeben. Erst wenn kein kontaminierender Einf luss mehr von ihr 
ausgeht, darf sie wieder wie gewohnt mit den Dorf bewohnern verkehren. Natürlich 
kann der soziale Rückzug in die vahey auch als ein Ausdruck empfundener »Scham«  
(masnek) über das eigene Fehlverhalten aufgefasst werden. Meine Beobachtungen le-
gen zusammen mit dem generellen Verhalten der Tao im Umgang mit Fäkalien nahe, 
dass separate Haushalte bzw. Dorfeinheiten im Sinne von Douglas (1966) als rituelle 
Grenzen aufgefasst werden, innerhalb derer Reinheit bewahrt werden muss.

Das lebendige Haus
Waterson (1990, 2003) ist es zu verdanken, dass ein zentraler Aspekt des Hauses in 
südostasiatischen Gesellschaften herausgearbeitet wurde, nämlich seine »Beseelt-
heit« bzw. »Lebendigkeit«. Vielleicht ist es der westlichen anthropozentrischen Auf-
fassung geschuldet, dass Seelenvorstellungen in Südostasien (und anderswo) bislang 
vornehmlich in Hinblick auf Menschen untersucht wurden. Dabei besteht in allen Tei-
len des Archipels die Auffassung, dass neben menschlichen Wesen auch Boote, Häuser, 
Kleidungsstücke sowie Juwelen über eine Seele verfügen. Wenn die »Seele« (pahad) 
den Körper eines Menschen verlassen hat, führt dies zu seiner Erkrankung und – soll-
te sie sich nicht wieder bei ihm einfinden – schließlich zum Tod. Ebenso verhält es sich 
auch mit der Vitalität des Hauses: Wenn die Seele des Hauses verloren gegangen ist, 
geht es kaputt. Denn erst durch ihr Vorhandensein kann die rituelle Reinheit der va­
hey erzeugt werden, die notwendig ist, um »schlechte Einf lüsse« (marahet ta vazvazey) 
von einem Eindringen ins Innere des Hauses abzuhalten. Somit ist das Wohlbefinden  
seiner Bewohner aufs Engste mit der Beseeltheit des Hauses verbunden.

Die Vitalität der vahey wurde5 außerdem durch bestimmte Rituale, die während 
des Bauprozesses durchgeführt wurden, erzeugt. Die Tao f lößten dem Haus Leben 
ein, indem sie die wilden Kräfte des Kosmos ordneten und seine diversen Bauteile 
unter Beachtung der anzestralen Tabuvorschriften auf eine bestimmte Weise anord-
neten, die »zivilisiertes«, d. h. menschliches Leben hervorbrachte. Bevor die Pfähle 
eines Hauses errichtet wurden, opferte man Schweine, mit deren Blut das Funda-
ment benetzt wurde. Auf diese Weise bat man die Ahnen um ihren Segen und eine 
lange Lebensdauer des Hauses. Nach seiner Fertigstellung fand eine Einweihungs-
zeremonie statt, bei der die Seiten des Hauses sowie das Hausdach mit Taroknollen  

4 � Die Wohnhäuser der Tao verfügen seit den 1980er-Jahren über separate Toiletten.
5 � Da es sich hierbei um ein Phänomen handelt, das überwiegend in der Vergangenheit angesiedelt ist, 

verwende ich aus Gründen der Lesbarkeit die Vergangenheitsform. Die Errichtung moderner Bauten 
wird in vielen Fällen nach wie vor von ritueller Aktivität begeitet – auch wenn sich aufgrund der ande-
ren Bauweise und der heute benutzten Materialien die rituellen Formen verändert haben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit94

bedeckt wurden und die geladenen Gäste den Bauherren und das Haus »lobpriesen« 
und »segneten« (azwazwain). Am Abend zogen sich die »respektablen Alten« (rarakeh) 
aus der Verwandtschafts- und Freundesgruppe des Hausbauers in das neu erbaute 
Haus zurück, um abwechselnd rituelle Gesänge anzustimmen, die bis zum Morgen-
grauen andauerten (Lin 2021).

Eine spezielle Verbindung zwischen den Lebenden und ihrem Haus bestand bei 
den Tao in der Bestattung der Plazenta unterhalb des Hauses (Arnaud 1994). In vielen 
austronesischen Gesellschaften wird die Plazenta als ein (jüngerer) »Zwilling« auf-
gefasst, bei dem die Seele des Nachts verweilt. Häuser sind Orte, an denen die Zyk-
len von Leben und Tod zusammentreffen (Waterson 2003: 40f.; Carsten 2004 [1995]: 
312). Auch heute noch ist es für die Tao von zentraler Bedeutung, zu Hause zu sterben. 
Erleidet eine Person außerhalb des Dorfes einen »schlimmen Tod«, der auf die Ma-
chenschaften der anito zurückzuführen ist, so wird der Leichnam nicht erst zurück 
ins Haus geholt, sondern direkt zum Friedhof gebracht, wo er sofort bestattet wird. 
Dies ist notwendig, um die Hausgemeinschaft vor »schlechten Dingen« zu schützen. 
Nach einem Todesfall wird in Iranmeylek mit Seilen, Holzbrettern und Elektrokabeln 
ein sogenannter »Geisterweg« (鬼路 guilu) von der vanwa bis hin zum Haus des Toten 
gelegt. Man nimmt an, dass die mit dem Haus assoziierten Geistwesen den Toten rie-
chen können und sich deswegen bald im Dorf einfinden. Der »Geisterweg« dient dazu, 
die eintreffenden Geistwesen in geordneten Bahnen zu lenken; es soll unbedingt ver-
hindert werden, dass sie im Dorf umherirren und in nicht zugehörigen Haushalten 
Schaden anrichten.

Das Haus als »Ehe im Prozess«
In vielen sozialen Kontexten wird die Gruppe der Haushaltsmitglieder als eine sozio-
ökonomische Einheit betrachtet. Dies ist etwa der Fall, wenn »rituelles Schweine-
f leisch« (viney) an die Verwandten der zipos verteilt wird. Es ist immer der Mann, der 
das Fleisch erhält und dann mit den übrigen Haushaltsmitgliedern konsumiert. Auch 
Feindschaften bestehen immer auf Haushaltsbasis und sind nicht auf einzelne Indivi-
duen ausgerichtet (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Hierarchische, egalitäre und antagonistische 
Gruppen). Selbiges gilt für die Beteiligung an Arbeitseinsätzen.6

Vieles von dem, was Bloch (1995) über die Prozesshaftigkeit des Hauses bei den 
madagassischen Zafimaniry berichtet, trif ft in ähnlicher Weise auf die Tao und 
Paiwan7 (Chiang 1992, 1993, 1995; Tan 1992, 2001) zu. Blochs ethnografisches Ma-
terial bestätigt Lévi-Strauss’ (1969 [1949], 1983a, 1983b, 1987) Annahme, dass Häu-
ser durch Heirat begründet werden. Die Entwicklung der ehelichen Gemein-
schaft geht bei den Zafimaniry (sowie bei den Tao und Paiwan) Hand in Hand 
mit einer fortschreitenden allmählichen Fertigstellung des Hauses: In dem Maße, 
in dem die Ehe an Stabilität und Fruchtbarkeit gewinnt, also dem Paar Kin-
der geboren werden, nimmt auch das Haus immer mehr Gestalt an und wird  

6 � Als mein Vermieter aufgrund einer Verletzung verhindert war, einem Mitglied der presbyterianischen 
Kirchengemeinde beim Hausbau zu helfen, wurde ich stellvertretend für seinen Haushalt hinge-
schickt. D. h., ich und meine Familie bildeten in gewisser Weise eine sozialräumliche Einheit mit dem 
Haushalt unseres Vermieters, auch wenn wir in zwei seperaten Stockwerken wohnten.

7 � Die Paiwan sind eine TYZM-Gruppe, die im Süden der Hauptinsel Taiwan lebt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 95

größer und elaborierter. Aus einer temporären Behausung wird im Laufe der Zeit eine 
Hauskonstruktion, die dem Paar zu sozialem Ansehen und Status verhilft.

Bei den Tao ist die Größe des Wohnhauses ein Indikator für den Status eines Haus-
haltes. Die traditionelle vahey wurde im Prozess der Ehe sukzessive um immer weitere 
Eingänge bzw. Schiebetüren erweitert, bis – wenn alles gut lief – eine maximale An-
zahl von fünf erreicht wurde (Huang 1995). Die Erweiterung der vahey war kein leich-
tes Unterfangen, sie erforderte die Integration in ein soziales Netzwerk bestehend aus  
zipos und kagagan. Das verheiratete Paar musste mehrere Jahre im Voraus die Erweite-
rung des Hauses bzw. die zusätzliche Errichtung eines makarang oder tagakal planen, 
um die für die Einweihungszeremonie erforderliche große Menge an Taro und »ritu-
ellem Schweinef leisch« (viney) bereitstellen zu können. Das Anlegen neuer Tarofelder 
konnte jedoch nur erfolgen, wenn ein Haushalt über genügend Arbeitskräfte verfügte, 
um diese zusätzliche Arbeit zu bewerkstelligen. Auch musste er genügend Nahrung 
und Abfälle produzieren, um die für das Ritual benötigten Schweine großzuziehen (vgl. 
Yu 1991: 36).

Nur wer sein Leben vollständig an den normativen Regeln des iwawalam so tao 
ausrichtete, konnte mit der Zeit zu einem »angesehenen Dorf bewohner«, einem  
meynakem a tao, werden. Der Begrif f meynakem verweist dabei zum einen auf den 
erlangten materiellen Wohlstand (großes Wohnhaus, Schweine, Ziegen, Tarofelder, 

Abbildung 8: Der Mann in der Bildmitte vorne ist der »Kapitän« (船長 chuanzhang) eines cined­
keran, das er zusammen mit seinen Verwandten gebaut hat. Das Foto zeigt ihn bei der rituellen 
Einweihung des »großen Kanus«. Nach traditioneller Auffassung hat er durch den Bootsbau den 
Status eines meynakem a tao, eines »einf lussreichen Mannes« erreicht. Er ist sichtlich »stolz«  
(mazwey) auf die kollektive Leistung seiner Verwandtschaftsgruppe – auch wenn er dies niemals 
of fen zugeben würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit96

Gold, Boot), zum anderen aber auch auf die Quelle dieses Reichtums, der auf einer 
»guten Denk- und Fühlweise« bzw. einer »rechtschaf fenen Gesinnung« (apiya so  
nakenakem) basierte. Am Beispiel des Hauses lässt sich aufzeigen, dass Körperkraft, 
Fleiß, normative Anpassung, Rechtschaf fenheit, Einbettung in soziale Netzwerke 
und eigener reproduktiver Erfolg direkt mit sozialem Status und indirekt auch der 
mit Erzeugung von Sicherheit verbunden waren und nach wie vor sind. Die im Laufe 
eines Lebens begangenen »rituellen Aktivitäten« (mamaring so kanen), die ein Mann in 
seiner Funktion als Haushaltsvorstand stellvertretend für die asa kavahey ausführte, 
bleiben auf sichtbare Weise in Erinnerung, indem die Ziegenhörner und Schweine-
kiefer der von ihm geopferten Tiere an prominenter Stelle im Haus aufgehängt wer-
den.8 Auf diese Weise wird der rituelle Bezug zum Haus und der in ihm lebenden 
Gemeinschaft dauerhaft dokumentiert.

Zusammenleben auf Probe
Bis vor wenigen Dekaden wurde eine partnerschaftliche Beziehung erst nach der  
Geburt des ersten oder zweiten Kindes sozial anerkannt, zuvor wurde das Zusam-
menleben der beiden Partner als eine »Ehe auf Probe« betrachtet.9 Auch heute noch 
durchlaufen junge Paare eine liminale Phase ohne Anspruch auf eigene Behausung. Sie 
wohnen zu Beginn ihrer Beziehung vorübergehend im »Arbeitsschuppen« (makarang) 
des Vaters des Ehemannes oder in einer temporären Hütte, die sie sich im Extremfall 
aus Treibgut und Verpackungsmaterial selber zusammenzimmern.10 Bei den Tao geht 
der Familiengründung häufig eine Phase anfänglicher Deprivation voraus, die aus 
eigener Kraft überwunden werden muss und nur beendet werden kann, wenn eine 
neue, sichtbare sozialräumliche Einheit (vahey bzw. asa kavahey) geschaffen wird. Um 
die notwendigen Geldmittel für den Bau eines eigenen Hauses aufzubringen, müssen 
junge Tao-Familien heute viele Jahre in Taiwan arbeiten. Häufig sind Rückkehrende 
um die 40 Jahre alt, bevor sie ihren Traum vom eigenen Haus verwirklichen können. 
Nach Auskunft meiner Feldassistentinnen schafft es nur etwa die Hälfte eines Jahr-
ganges, sich in einer späteren Lebensphase dauerhaft auf Lanyu niederzulassen. Viele 
Tao sind nicht in der Lage, in Taiwan die Ressourcen für einen Hausbau auf Lanyu zu 
erwirtschaften. Aus »Scham« (masnek), versagt zu haben, trauen sie sich nicht wieder 
zurück in ihre Heimatdörfer.

8 � Auch die Schwanzflossen der von ihm gefangenen »großen Fische« (rako o among) werden auf diese 
Weise aufbewahrt.

9 � Früher wurden die ersten Kinder eines jungen Paares nicht selten an Verwandte abgegeben, die sich 
fortan als Zieheltern um sie kümmerten. Auf diese Weise konnten in Zeiten hoher Kindersterblich-
keit demografische Ungleichgewichte ausgeglichen werden. Auch konnte sichergestellt werden, dass 
sich das junge Paar dauerhaf t verstand und gewillt war, eine lebenslange Einheit zu bilden. Diese Si-
tuation hat sich bei genauerem Hinsehen auch heute nicht grundlegend verändert, da gegenwärtig 
etwas mehr als ein Drittel der erstgeborenen Kinder in Iranmeylek bei den Großeltern aufwächst. 
Die Eltern leben und arbeiten in Taiwan, um für den Unterhalt zu sorgen und den Bau eines Hauses 
zu finanzieren.

10 � Der Topozid an der traditionellen Siedlungsform der Tao hat dazu geführt, dass heute nicht alle 
Haushalte über den notwendigen Platz verfügen, um einen makarang zu errichten, der für den  
Bau der traditionellen Boote benötigt wird – und der dazu dient, junge kinderlose Paare temporär 
unterzubringen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 97

Abhängigkeit
Früher, als die Tao noch ihre traditionellen Wohnhäuser errichteten, war die Abhän-
gigkeit von den Personen der Ingroup bedeutend größer. Schon allein die Beschaffung 
der für den Hausbau geeigneten Hölzer aus den Bergwäldern war ein »Knochenjob«, 
da die vor Ort mit Äxten in Form geschlagenen schweren Hölzer über weite Entfer-
nungen ins Dorf getragen werden mussten. Ein Mann war darauf angewiesen, dass 
die väterlichen Verwandten seiner asa so inwawan ihm geeignete Hartholzbäume zur 
Bauholzgewinnung zur Verfügung stellten. Auch benötigte er ein Stück Bauland in-
nerhalb der Siedlung, das in der Regel ebenfalls über die väterliche Verwandtschaft 
vererbt wurde. Die mannigfachen Abhängigkeiten förderten eine sozial-relationale 
Orientierung, denn nur wer sich als »rechtschaffener« und »gewissenhafter« (apiya 
so nakenakem) Arbeiter präsentierte, konnte mit der Hilfe anderer rechnen und seine 
eigenen Ziele – wie den Bau eines Hauses – verwirklichen.

Die kulturelle Logik des Hinzufügens
Die kulturelle Logik des Hinzufügens bzw. des allmählichen Ausbaus des Hauses ist 
trotz der heute erschwerten Bedingungen nicht zum Erliegen gekommen. Yu (1991: 37) 
erwähnt, dass die Bewohner von Iraraley zum Zeitpunkt seiner Feldforschung hin-
ter den von der taiwanesischen Regierung errichteten Zementhäusern Küchen oder  
tagakal errichteten und die Fertigstellung dieser Gebäudeeinheiten rituell zelebrier-
ten. »Etwas, das bereits gut ist, noch besser machen« wird von den Tao ikapiya genannt 
(»adding on« bei Yu). Auch mein Vermieter erweiterte seine Herberge im Frühjahr und 
Sommer 2011 um ein Zimmer, das auf einer Stelzenkonstruktion dem Haus vorgela-
gert war und in gewisser Weise an einen modernen tagakal erinnerte.11 Aus meiner 
Sicht handelt es sich hierbei um ein modernes Phänomen des oben beschriebenen 
Prozesses einer allmählich an Status gewinnenden ehelichen Gemeinschaft durch die 
»Vergrößerung« oder »Verbesserung« (ikapiya) ihres Hauses.

Kommensalität und Nahrungstausch

Ein weiterer innerhalb der südostasiatischen Region verbreiteter Forschungsschwer-
punkt, der ebenfalls soziale Prozesse und soziale Praktiken vermehrt wahrnimmt und 
sie als »Verwandtschaft« bzw. relatedness konstituierend auffasst, beschäftigt sich mit 
Kommensalität und dem Teilen von Substanzen (Carsten 1995, 1997; Janowski 2007) 
sowie der Herstellung und Revitalisierung (enactment) »sozialer«12 Beziehungen durch 
Nahrungstausch (Ziegler-Remme 2014). Der Fokus auf das Haus und das Geben und 
Empfangen von Nahrung sind zusammenhängende Themen, da in beiden Fällen die 
Hausgemeinschaft als zentrale soziale Einheit in Erscheinung tritt.

Das Teilen von Körpersubstanzen
Die biologischen »Tatsachen« von Verwandtschaft sind bei den Tao keinesfalls ausrei-
chend, um einer Person einen gesicherten Platz innerhalb ihres verwandtschaftlichen 
Gefüges zuzuweisen. Die Geburt eines Menschen initiiert lediglich den Prozess der 

11 � Er beabsichtigte, dieses Zimmer in den Sommermonaten an taiwanesische Touristen zu vermieten.
12 � Hier schreibe ich »sozial« in Anführungsstrichen, um darauf aufmerksam zu machen, dass supra

natürliche Akteure beim Nahrungstausch eine Rolle spielen können.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit98

Personwerdung, der durch kontinuierliches »Teilen von Nahrung« (maciakan so kanen) 
und das Zusammenleben in einem Haus fortgesetzt wird.13 Das vitale Prinzip des Le-
bens besteht in dem geregelten Fluss des »Blutes« (bei den Tao: rara), das durch die Zu-
fuhr an Nahrung immer wieder aufs Neue generiert werden kann. Hieraus folgt, dass 
das Teilen von Nahrung (sharing of substances) an sich lebensfördernd, d. h. blutbildend, 
ist und dass Personen, die gemeinsam essen, auch über dieselbe Blutqualität verfügen, 
also miteinander verwandt sind (Carsten 2004 [1995]: 310).14

Bei den Tao gab es bis in die jüngere Vergangenheit hinein die Institution der 
»Milchverwandtschaft«: Wenn ein Säugling von einer anderen Frau als der eigenen 
Mutter gestillt wurde, erwuchs daraus die Verpf lichtung, sich später um seine in die 
Jahre gekommene »Milchmutter« zu kümmern und diese ebenfalls mit Nahrung zu 
versorgen. Da Nahrung bestimmte Eigenschaften (darunter auch Emotionen) über-
trägt, nehmen die Art der Nahrung und ihre qualitative Zusammensetzung einen 
hohen Stellenwert im Denken und Fühlen der Tao ein. Aus der Einnahme qualitativ 
unterschiedlicher Nahrung resultieren nicht nur die Unterschiede zwischen Ingroup 
und Outgroup, sondern in gewisser Weise auch die unterschiedlichen Eigenschaften 
von Männern und Frauen (siehe Abschnitt Genderrelationen).15

Personenkonzept und Nahrungstausch
Nach Auffassung von Marcel Mauss (1990 [1922]) unterscheiden sich die in »archai-
schen Gesellschaften« existierenden Gaben-Ökonomien fundamental von westlichen 
Waren-Ökonomien, da die »Seele der Gabe« (bei den Maori, auf die er sich bezieht, als 
hau bezeichnet) in den Empfängern die Verpf lichtung erzeugt, die erhaltene Gabe zu 
erwidern. Wenn Transakteure etwas geben, geben sie etwas von sich selbst, und genau 
hieraus resultiert die Verpf lichtung zur späteren Gegengabe. Auch Marilyn Strathern 
(1988) geht davon aus, dass in (melanesischen) Gaben-Ökonomien Objekte sozial-rela-
tional zirkulieren. Objekte (bzw. Gaben) werden demnach personifiziert, beim Prozess 
ihrer Produktion wird in ihnen eine animistische Qualität erzeugt. Allerdings werden 
Objekte von den Melanesiern nicht als independente »Personen« aufgefasst, sondern 
vielmehr als Entitäten, die aus den Gebern extrahiert und dann von den Empfängern 
(in sich)16 aufgenommen werden. Objekte (bzw. Gaben) sind nach diesem Verständ-
nis Teile von Personen, die nicht von diesen losgelöst existieren (Strathern 1988: 178). 

13 � Da die Identität einer Person nicht von Geburt an festgelegt ist, spricht Fox (1987: 174) von einer  
»Fluidität sozialer Identität« in austronesischen Gesellschaf ten.

14 � Bei vielen Gruppen innerhalb der südostasiatischen Region ist vor allem eine bestimmte kulturell 
hervorgehobene Nahrung für die Blutbildung bedeutsam. Häufig handelt es sich hierbei um Reis 
(z. B. bei den Bewohnern von Langkawi in Malaysia). Die Tao führen die Blutbildung jedoch auf den 
Verzehr von Taro zurück, der in vielen Ritualen eine wichtige Rolle spielt.

15 � Die auf Kommensalität basierenden lokalen kulturellen Modelle von relatedness bewirken, dass Per-
sonen der Outgroup in ontologischer Hinsicht als qualitativ anders angesehen werden. So wurde mir 
von verschiedenen Tao erzählt, dass die Han-Taiwaner (dehdeh) über einen anderen Körper verfügen 
als die Tao. Hier bestehen interessante Parallelen zu amerindischen Gruppen des Amazonasbeckens, 
die ebenso wie die Tao davon ausgehen, dass »fremde Leute« über qualitativ distinkte Körper ver-
fügen und somit beim Denken und Fühlen andere Perspektiven einnehmen (vgl. Viveiros de Castro 
2012 [1998]).

16 � Wenn es sich wie im vorliegenden Fall um Nahrung handelt, die ausgetauscht wird, findet ein Inter-
nalisierungsprozess statt, da die Nahrung von den Empfängern verzehrt und verdaut wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 99

Die von Mauss und Strathern beschriebenen Besonderheiten des Gabentauschs und 
Personenkonzepts der Maori und Melanesier treffen auch auf die Tao zu, wie ich an 
einer Reihe von Beispielen illustrieren möchte. Die Tao sehen einen Zusammenhang 
zwischen Blut, Schweiß und den von ihnen produzierten Nahrungsmitteln. Wenn 
eine Frau sich mühsam auf den Feldern abgeplagt hat, um Taro zu produzieren, sagt 
man, dass sie ikazikna (»ermattet« oder »erschöpft«) sei. Damit will man ausdrücken, 
dass sie ihre Lebenskraft für die Empfänger der Nahrung geopfert hat. Sie hat durch 
Kraftanstrengung ihr Blut in Schweiß transformiert und einen Teil ihrer selbst auf 
den Feldern zurückgelassen. Auch sind durch ihre Arbeit Schrammen an ihrem Kör-
per entstanden, sodass sie in kleinen Mengen Blut verloren hat.17 Aus diesem Grund ist 
der von ihr produzierte Taro auf untrennbare Weise mit ihr verbunden, er ist zu einem 
erweiterten Teil ihrer selbst geworden.

Kommunikation zwischen den Lebenden und den Ahnen
Im Folgenden gehe ich auf die Vergabe von »rituellem Schweinef leisch« (viney) ein, 
da diese Substanz maßgeblich an Gruppenbildungsprozessen beteiligt ist und da-
rüber hinaus die Beziehung zu den »Ahnen« (inapowan) gestaltet. Typische rituelle 
Anlässe für die Verteilung von viney sind Bootseinweihungen und Hauserweiterun-
gen.18 Die Menge der geopferten Schweine kann stark variieren: Bei der Einweihung 
eines »großen Bootes« (cinedkeran) im Februar 2011 in Iraraley wurden nicht weniger 
als 78 Schweine geschlachtet, bei kleineren Anlässen genügen normalerweise ein 
bis drei Schweine. Das gemeinsame Verspeisen und Verdauen (sharing of substances) 
des rituellen Schweinef leisches erzeugt eine besondere Verbindung zwischen Ge-
ber- und Empfängerhaushalten, die durch diesen korporativen Akt eine physische 
und af fektive Einheit bilden. Durch die Vergabe oder Nichtvergabe von rituellem 
Schweinef leisch werden soziale Beziehungen neu etabliert, revitalisiert oder aber 
als nicht mehr existent markiert.

Rituelles Schweinef leisch fungiert bei den Tao als ein Medium, durch das die Be-
ziehungen zwischen Gebern und Empfängern19 auf sichtbare Weise zum Ausdruck ge-
bracht werden. Das, was die Transakteure beim Gabentausch in der Hand halten, ist 
nichts anderes als das Äquivalent ihres eigenen »sozialen Funktionswertes« (moyat) in 
Nahrungsmitteln. Der soziale Nutzen eines Menschen leitet sich von seinem Arbeits-
f leiß, seiner Leistungsfähigkeit und seinem (sichtbaren und greif baren) Produktions-
erfolg ab. Er basiert letztendlich auf der Energie und Vitalität eines Individuums, auf 
seiner Körperkraft, Rechtschaffenheit und Willensstärke.

17 � Throop (2010) beschreibt in seiner Monografie Suf fering and Sentiment ein ähnlich gelagertes Perso-
nenkonzept für die Bewohner von Yap (Mikronesien), das sich jedoch von den Vorstellungen der Tao 
darin unterscheidet, dass nicht Blut bedeutsam erscheint, sondern akute und chronische Schmerzen.

18 � Auch nach der Genesung von schweren Krankheiten, dem Schulabschluss eines Kindes, der überstan-
denen dreijährigen Militärzeit der Söhne sowie an traditionellen Festtagen werden Schweineopfer 
erbracht.

19 � An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass sich der Gabentausch bei den Tao auf gen-
derspezifische Weise vollzieht. Transaktionen finden in der Regel entweder unter Männern oder aber 
unter Frauen statt, wobei die empfangenen Nahrungsmittel vom gesamten Haushalt geteilt werden 
(mit Ausnahme genderspezifischer Nahrungsmittel wie bestimmter Fische).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit100

Abbildung 10: Männer aus Iranmeylek teilen ihren Fang auf. Alle an der Fischereiaktion beteiligten 
Personen erhalten unabhängig von ihrer jeweiligen individuellen Leistung den gleichen Anteil, der 
an diesem Tag 77 Fliegende Fische beträgt.

Abbildung 9: Verteilung von »rituellem Schweinef leisch« (viney)

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 101

Während meiner Feldforschung bei den Tao hat mich der ausgesprochene Arbeits-
eifer einzelner Personen an die »protestantische Ethik« von Max Weber (2010 [1904 / 05] 
erinnert. Die Absicherung der eigenen Person (bzw. der in einem Haushalt zusam-
menlebenden Personen) kann nur erfolgen, wenn kontinuierlich ein großes soziales 
Netzwerk aufgebaut und am Leben erhalten wird. Die Akteure konkurrieren um die 
fähigsten, f leißigsten und kräftigsten Mitstreiter, um mit diesen soziale Tauschbezie-
hungen aufzunehmen. »Faule« (malma) Personen hingegen, die sich dem Müßiggang 
hingeben und essen, ohne dafür zu arbeiten, sind andauernder »Verachtung« (ikaoya) 
ausgesetzt und müssen selbst zusehen, wie sie über die Runden kommen.

Je mehr Tauschbeziehungen ein Haushalt unterhält und je mehr Nahrung von ihm 
vergeben und wieder empfangen wird, desto sicherer können sich seine Mitglieder in 
ihrer Existenz fühlen.20 In Zeiten »familiärer Krise« (alalow) werden ihnen die Ver-
bündeten aus der Ingroup beistehen und sie (zumindest eine Zeit lang) mit Nahrung 
versorgen. Allerdings kann sich niemand länger ausruhen und der Arbeit fernbleiben, 
da sich die mühsam aufgebauten sozialen Tauschnetzwerke ansonsten aufzulösen 
drohen. In ihrer Funktion als Haushaltsvorstände müssen Männer regelmäßig »Op-
ferrituale durchführen« (mamaring so kanen), um Schweinef leisch an die Mitglieder 
ihrer Ingroup zu verteilen. Die Nichtbegleichung der transaktionalen Schuld führt 
dazu, dass ein Haushalt künftig bei der Vergabe von viney ausgeschlossen wird.21

Wenn ein »jüngerer Bruder« (wari) von seinem »älteren Bruder« (kaka) bei einem 
Ritual kein viney erhält – den von mir aufgezeichneten emotionalen Geschichten nach 
zu urteilen kein seltenes Ereignis –, wird dadurch der Abbruch der sozialen Beziehung 
zum Ausdruck gebracht. Er ist zu einem kadwan tao degradiert worden, zu einer Per-
son, zu der kein aktives Verwandtschaftsverhältnis mehr besteht. Er erfährt zugleich 
eine extrem negative Evaluierung seiner Gesamtperson, denn durch die Nichtberück-
sichtigung bei der Vergabe des rituellen Schweinef leischs wird ihm unmissverständ-
lich ausgedrückt, dass er aus Sicht des Fleischgebers »zu nichts zu gebrauchen ist«  
(jyapsepsek). Typischerweise fühlen sich die Betroffenen marahet so onowned, ein diffu-
ses unangenehmes Gefühl, das »Traurigkeit«, »Ärger«, »Scham« und »Angst« umfasst. 
Letztere Emotion kommt ins Spiel, weil durch das Vorenthalten des viney der Segens-
f luss der Ahnen unterbrochen ist. Der »jüngere Bruder« ist nicht nur sozial isoliert, 
sondern nun auch in spiritueller Hinsicht schutzlos. Bösartige Geistwesen wie die 
anito können sich ihm ungehindert nähern. Seine körperliche Existenz ist in Gefahr.

Die Bande der Blutsverwandtschaft allein reichen nicht aus, um lebendige Sozial-
beziehungen zu unterhalten; sie bilden lediglich einen Orientierungsrahmen für den 
Auf bau von Tauschbeziehungen. Von Verwandten, zu denen man keine Tauschbe-
ziehungen unterhält, ist weder praktische Hilfeleistung zu erwarten noch kommt es 

20 � Die Tao sagen in diesem Zusammenhang, dass sie sich »gut fühlen« bzw. »über ein gutes Inneres ver-
fügen« (apiya so onowned). Ihr Inneres befindet sich in solchen Momenten in einem ruhigen Zustand, 
was mit einem »Gefühl der Sicherheit« (mahanang so onowned) übersetzt werden kann.

21 � Ohne ein passendes Gastgeschenk kann ein Mann rituellen Anlässen, etwa einer Haus- oder Boots-
einweihung, nicht beiwohnen – auch wenn er hierzu vom Gastgeber eingeladen wurde. Soziale Be-
ziehungen bedürfen einer materiellen Basis, durch die das Soziale und Af fektive erst hervorgebracht 
wird. Mittellose Haushalte sind sozial isoliert, weil sie weder neue Sozialbeziehungen aufnehmen 
noch bestehende aufrechterhalten können. In Iranmeylek lebten zur Zeit meiner Feldforschung etwa 
10 bis 20 Prozent der Dorfbewohner in prekären Verhältnissen ohne Hof fnung auf sozialen Wieder-
aufstieg.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit102

zu einer Berücksichtigung beim Erbe. In diesem f luiden und f lexiblen System kön-
nen nicht verwandte Personen größere Bedeutung erlangen als die eigenen Blutsver-
wandten.

Viney 22 leitet sich von viay ab, was so viel wie »lebendig« oder »am Leben« bedeutet 
(Rau & Dong 2006: 557). Das Opfertier und sein Fleisch viney ist also etwas höchst Le-
bendiges, eine Substanz, die mit Leben und Vitalität angereichert ist.23 Schweine (und 
Hühner) als domestizierte Tiere eignen sich aufgrund ihrer Zugehörigkeit zum Haus-
halt in besonderer Weise als ein Ersatzopfer an die »Ahnen« (inapowan).24 Während 
Menschen vornehmlich vom visuellen Sinn Gebrauch machen, können Geistwesen 
nach Auffassung der Tao übermenschlich gut riechen und hören. Die Zuordnung der 
verschiedenen Sinneskanäle erfolgt in Übereinstimmung mit den entgegengesetzten 
Eigenschaften von Geistwesen und Menschen: Erstere führen eine weitestgehend kör-
perlose und somit unsichtbare Existenz, das Leben der Letzteren ist vom Vorhanden-
sein eines sicht- und tastbaren Körpers abhängig. Das Sichtbare des Schweins, also 
sein Fleisch, ist den Menschen vorbehalten, während das Unsichtbare des Schweins, 
also die Laute und Gerüche, die es von sich gibt, mit den Geistwesen (in diesem Fall 
den Ahnen) in Verbindung stehen: Die inapowan eilen herbei, wenn sie das Todesquie-
ken der zu schlachtenden Schweine und den Geruch versengter Schweinehaare ver-
nehmen (vgl. Ziegler-Remme 2014: 67 und 73 über die philippinischen Ifugao).25 Durch 
den Akt des Tötens wird die Lebensenergie des Tieres freigesetzt und den Ahnen über-
mittelt. Für die inapowan ist die Lebenskraft des geopferten Schweines eine spirituel-
le Nahrung, etwas, das ihnen zugutekommt und sie stärkt. Sie nähern sich den Tao 
aufgrund des Opfers, aber auch, weil sie mit ihnen »Mitleid« (makarilow) empfinden.26 

22  �Viney wird an der Westküste von Lanyu als vinay ausgesprochen. Da die linguistischen Studien größ-
tenteils an der Westküste stattfanden, folgt das Wörterbuch von Rau & Dong (2006) der dortigen 
Sprechweise. Ich gebe jedoch alle lokalen Begrif fe in der an der Ostküste und hier speziell in Iranmey-
lek üblichen Sprechweise an.

23 � Vor der Errichtung einer medizinischen Grundversorgung auf Lanyu benutzten die Tao verflüssigtes 
Schweinefett als eine Art Allheilmedizin, die sowohl bei Knochenbrüchen als auch bei hohem Fieber 
zum Einsatz kam. Während der oder die Kranke damit eingerieben und massiert wurde, beteten die 
Ältesten zu den Ahnen, um deren Segen zu erflehen. Diese Maßnahmen dienten der Vertreibung der 
anito, die nach Auf fassung der Tao von der Seele der erkrankten Person Besitz ergrif fen hatten und 
danach trachteten, deren Körper zu zerstören.

24 � Es ergibt keinen Sinn, wilde Tiere zu opfern, da diese Teil der Geisterwelt sind und von verschiede-
nen Geistwesen, u. a. den anito, besessen werden. Man würde bei der Schlachtung eines wilden Tieres  
lediglich den Geistwesen etwas zurückgeben, das ihnen zuvor bereits gehörte.

25 � Interessanterweise besteht diese Auf fassung auch in Ostasien, wo durch das Verbrennen von Räu-
cherstäbchen die Anwesenheit von Gottheiten in den Tempeln herbeigeführt wird (Sangren 1993) 
oder die Ahnen durch den Geruch der Opfergaben zum Altar geleitet werden (Watson 1982).

26 � Die Tao rufen ihre ihre Ahnen herbei, um ihnen für empfangene Wohltaten zu danken (z. B. nach 
der bestandenen Prüfung eines Kindes) oder aber sich nach einem »schlechten Ereignis« (z. B. einem  
Unfall) um ihren (erneuten) Schutz zu bemühen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 103

Sozioökonomischer Erfolg und Moralverständnis
Rechtschaffene Personen sind nach Auffassung der Tao nur deshalb in der Lage, 
»kulturelle Reichtümer« (meynakem) anzuhäufen, weil sie gute Beziehungen zu den 
inapowan unterhalten und ihnen regelmäßig opfern.27 Die Kongruenz von sozioöko-
nomischem Erfolg und dem Empfang des anzestralen Segens hat Auswirkungen auf 
das Moralverständnis der Tao, da der Istzustand zugleich auch als eine moralische 
Evaluation aufgefasst wird. Da Hässlichkeit und Schlechtigkeit auf der Konzeptebene 
nicht differenziert werden können, ist nach dieser Logik ein »hässlicher Mensch« zu-
gleich auch ein »schlechter Mensch« (marahet a tao). Ebenso ist der Befall eines Taro-
feldes mit Ungeziefer auf moralische Verwerf lichkeit (z. B. einen Tabubruch) zurück-
zuführen. Während einf lussreiche Verwandtschaftsgruppen und ihre Gefolgschaften 
die eigene Prosperität als ein Indiz für eine gute, ungestörte Beziehung zu den Ahnen 
interpretieren, werden meynakem a tao und ihre Haushalte aus der Perspektive der we-
niger Bemittelten als »gierig« (magom) und »überheblich« (mazwey) wahrgenommen. 
Ihnen wird unterstellt, dass sie sich auf unrechtmäßige Weise an den zahlenmäßig 
schlechter aufgestellten Gruppen bereichert haben. Antagonistische Gegenspieler 
neigen zu »übler Nachrede« (tamwaden) und sind immerzu bestrebt, die Fehlvergehen 
ihrer Feinde hinter deren Rücken »öffentlich zu besprechen« (ikazyak).

Emotionale und affektive Ebene sozialer Grenzziehung
Nachdem ich die sozialen, ökonomischen und spirituellen Aspekte der Kommensali-
tät und des Nahrungstauschs bei den Tao beschrieben habe, werde ich zuletzt die 
emotionale und af fektive Ebene sozialer Grenzziehungen behandeln. Generell gilt, 
dass Situationen, in denen die Grenze zwischen Ingroup und Outgroup verwischt 
oder infrage gestellt wird, af fektiv aufgeladen sind. Die Etikette sieht vor, dass sozia-
le Kontakte immer mit einem Akt der Kommensalität einhergehen müssen. Ohne et-
was miteinander zu teilen, fühlen sich die meisten Tao »verlegen« (manig), sie nehmen 
nicht zusammen Platz, sondern tauschen ihre Neuigkeiten im Vorbeigehen aus.28 
Wenn entfernte Verwandte lange nicht mehr miteinander geredet haben, sind sie  
macikakanig oder »gegenseitig gehemmt«. Ich habe oft beobachtet, dass Personen eine 
Einladung zum Essen ablehnten, weil sie sich manig fühlten. Bei geselligen Festessen 
muss man Kinder die dargebotenen Leckerbissen geradezu in die Hand drücken, weil 
diese viel zu »gehemmt« (kanig) sind, um sich selbst davon zu nehmen. Kinder sitzen 
fast nie zusammen mit den Erwachsenen bei Tisch, sie verzehren ihr Essen im Stehen 
und spielen mit ihren Altersgenossen in der Nähe der Tischgruppe.29 Es handelt sich 
in all diesen Fällen um Gefühlszustände, die in einem Spektrum zwischen »Scham« 
(masnek) und »Angst« (maniahey) angesiedelt sind. Eine trennscharfe Differenzierung 

27 � Nach Auf fassung christlich orientierter Tao wird sozioökonomischer Wohlstand durch eine Hin-
wendung zu Jesus (耶穌 Yesu) erzielt. Viele Haushalte spenden regelmäßig Geldbeträge an die  
Kirche, die unter Angabe der Spendernamen im Gemeindebrief veröf fentlicht werden.

28 � Die kulturelle Notwendigkeit der sozialen Konsumption hat mit der Einfuhr von Alkohol auf Lanyu 
seit den 1970er-Jahren maßgeblich dazu beigetragen, dass heute viele Tao alkoholabhängig sind. Wer 
nicht mit den anderen zusammen trinkt, ist häufig außen vor und nicht imstande, ein großes soziales 
Netzwerk aufrechtzuerhalten.

29 � Die extreme Schüchternheit von Kindern im Umgang mit fremden Personen wurde auch von anderen 
Forschenden in austronesischen Gesellschaf ten beobachtet (siehe z. B. Levy 1973; Geertz 1961).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit104

zwischen beiden Emotionen ist in vielen Situationen jedoch nicht möglich; sie ver-
schmelzen zu einer sich gegenseitig überlappenden affektiven »Angst- und Scham-
Disposition«, die bereits im frühkindlichen Alter herausgebildet wird (siehe Teil IV, 
vor allem Kapitel 11).

Im Folgenden werde ich mich auf die Erörterung von masnek / kasnek, manig / kanig 
und mamo / kamo beschränken, die allesamt im Kontext von Kommensalität und Ga-
bentausch auftreten und im alltäglichen Diskurs häufig vorkommen.30 Ein zentraler 
Punkt bei der Besprechung der oben genannten Emotionswörter ist die Unterschei-
dung in Agens und Patiens, die ein allgemeines Merkmal austronesischer Sprachen 
darstellt. Eine gegebene Wortwurzel kann im ciriciring no tao durch die Voranstellung 
eines ma- oder ka-Präfixes als eine aktive, autonome oder aber passive, fremden Ein-
f lüssen ausgesetzte Einheit oder Handlung gekennzeichnet werden. Aus der Perspek-
tive einer westlich geprägten Psychologie wird durch die Wahl der grammatikalischen 
Marker die interne oder externe Kontrolle über ein bestimmtes Verhalten oder einen 
bestimmten Zustand angezeigt.

Masnek / kasnek: Der Oberbegriff des »Scham«-Clusters im ciriciring no tao ist masnek, 
ein Konzept, das neben »Scham« (慚愧 cankui, »beschämt / verschämt sein«; 羞愧 xiu­
kui, »Beschämung«; 羞恥 xiuchi, »Schamgefühl«) im eigentlichen Sinn auch »Schmach« 
(可恥 kechi) und Körperscham beinhaltet. In der Regel wird masnek durch eigenes oder 
fremdes Fehlverhalten, persönliches Unvermögen oder normabweichendes Verhalten 
ausgelöst. Da Emotionen bei den Tao aus einer soziozentrischen Perspektive heraus 
evaluiert werden, bietet sich in vielen Fällen eine Übersetzung von masnek mit »es ist 
beschämend« an. Die bei der ma-Form gegebene innere Ergriffenheit und Überwäl-
tigung durch »Scham« wird im Falle von kasnek durch die Präsenz respektabler an-
derer von außen induziert. In den von mir erhobenen emotionalen Geschichten wird 
kasnek zumeist mit 尊重 (zunzhong; »achten«, »respektieren«) übersetzt. Wenn früher 
eine junge Person ihren Eltern (oder verwandten Angehörigen der Elterngeneration) 
im Dorf begegnete, »beugte sie den Kopf und grüßte respektvoll« (kasnek inapowan). 
Kasnek ist folglich nicht so sehr an einen inneren Gefühlszustand, sondern vielmehr 
an ein »praktisches Verhalten« (iyangey) gekoppelt.

Manig / kanig: Sowohl manig als auch kanig leiten sich von der Wurzel anig (»Höf lich-
keit«; 禮貌 limao) ab (Rau & Dong 2006: 465). Die mit dem Manig / Kanig-Zustand ver-
bundene »Höf lichkeit« drückt sich vor allem auf der Verhaltensebene aus und ist in 
ihrem Aufmerksamkeitsfokus auf respektable andere gerichtet, die eine bevorzugte 

30 � Im Alltag werden die Emotionswörter masnek  / kasnek, manig / kanig und mamo / kamo von den Tao häu-
fig als austauschbar behandelt, ein besonderes Bewusstsein über ihre spezifischen semantischen Be-
deutungen besteht of tmals nicht. Erst nach einer systematischen Auswertung von 38 emotionalen 
Geschichten zu masnek  / kasnek, 23 Geschichten zu manig / kanig und 29 Geschichten zu mamo / kamo ist 
es mir gelungen, diese drei Emotionswörter in ihren diversen Bedeutungen und Anwendungen zu ver-
stehen. Die systematische Auswertung der emotionalen Geschichten erfolgte in Anlehnung an Sche-
rers (2000) Komponenten-Modell auf der Grundlage von 18 verschiedenen Codierungen (1. Subjekt; 
2. Interaktionspartner; 3. Ort; 4. Anlass; 5. Appraisal; 6. Handlungstendenz; 7. Körperreaktion; 8. Aus-
druckszeichen; 9. Appell; 10. Emotionsregulation; 11. Bewertung der Emotion; 12. Verhältnis zu anderen 
Emotionskonzepten; 13. Chinesische Übersetzung; 14. Deutsche Übersetzung; 15. Grammatikalische 
Formen; 16. Subjektive Gefühlsebene; 17. Negation; 18. Sonstiges).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 105

Behandlung erfordern. Personen, die manig / kanig empfinden, stellen ihre eigenen  
Impulse und Bedürfnisse zurück, weil es sich in der interpersonalen Relation nicht 
ziemt, die eigene Befindlichkeit zu betonen. Jemand, der manig ist, hat bereits ver-
standen, dass er sich in Gegenwart geschätzter anderer gut benehmen muss. Er gibt 
besonders acht darauf, keinen Fehler zu begehen, der von seinem Gegenüber als »un-
höf lich« (jyaninnigan) oder »respektlos« / »schamlos« (jyasnesnekan) aufgefasst werden 
könnte.31 Er ist von »Höf lichkeit« (anig) ergriffen, wie die Verwendung der ma-Form 
anzeigt. Ich übersetze manig deshalb mit »Verlegenheit«. Der Kanig-Zustand wird 
hingegen durch ältere, körperlich überlegene und somit »angsteinf lößende« (masozi) 
andere hervorgerufen. Die frühkindliche affektive »Angst- und Scham-Disposition« 
der Tao-Kinder basiert im Wesentlichen auf der Evozierung des Kanig-Gefühls, das 
ältere Säuglinge und Kleinkinder dazu bringt, sich »ruhig« (mahanang) zu verhalten 
und ihren »Blick abzuwenden« (jiozayan). Kinder »respektieren / fürchten ihre Eltern« 
(kanig inapowan) ein Leben lang. Ich übersetze kanig mit »Hemmung«, »Schüchtern-
heit« oder »Eingeschüchtertsein«. Eine reifere Form von kanig ist ikaglow (»Respekt«). 
Ikaglow setzt jedoch die Aneignung »kulturellen Wissens« (katentengan) voraus und 
tritt deshalb erst beim Übergang ins Erwachsenenalter auf. Manig und kanig sind 
nicht immer klar voneinander abgrenzbare affektive Zustände, sie bilden eine diffuse 
Schnittmenge, aus der sie gelegentlich hervortreten, um auf spezifische Weise Gestalt 
anzunehmen. Selbiges gilt auch für kasnek und kanig, die beides »Respekt«-Bekundun-
gen sind und als Unterwerfungsgesten gegenüber Statushöheren aufgefasst werden 
können.

Mamo / kamo: Rau und Dong (2006: 463) übersetzen die Wurzel amo mit embarras­
sed, also mit »in Verlegenheit gebracht werden« oder »verlegen sein«. Die eigentliche  
Bedeutung von mamo / kamo erschließt sich jedoch aus den situativen Bezügen, in denen 
dieses Emotionswort vornehmlich verwendet wird. Wenn Personen mit den Angehö-
rigen ihrer zipos oder den kagagan zusammen essen, gehen sie die unausgesprochene 
Verpf lichtung ein, den Gastgeber zu einem späteren Zeitpunkt zu bewirten. Aufgrund 
der Haushaltszusammensetzung und der jeweiligen ökonomischen Situation sind aber 
viele Tao nicht in der Lage, selbst Festessen zu geben32, weshalb sie dergleichen Ein-
ladungen lieber ausschlagen. Sie fühlen sich in solchen Situationen nicht nur masnek 
und manig, sondern auch mamo. Letzteres Emotionswort bezeichnet ein Gefühl, das 
sich einstellt, wenn man etwas annimmt, das man erwidern muss, jedoch nicht weiß, 
wie man diese Gegenleistung erbringen kann.33 Je entfernter die soziale Beziehung,  

31 � Durch die Negationsform jy- (bzw. ji-) werden die Werte der »Höflichkeit« und der »Schamhaf tig-
keit« / des »Respektes« verneint. Interessanterweise leiten sich jy-aninnig-an und jy-asnesnek-an von 
denselben (wenn auch reduplizierten) Wurzelformen ab, die auch bei manig / kanig und masnek /  
kasnek auf treten. D. h., eine »unhöfliche« Person zeichnet sich dadurch aus, dass sie eben gerade 
nicht manig ist und »schamlos« / »respektlos« aufgrund ihres fehlenden Masnek-Bewusstseins. So-
wohl manig als auch masnek erfahren hierdurch eine positive gesellschaf tliche Konnotation.

32 � Aufgrund der genderspezifischen Arbeitsteilung benötigt ein Haushalt sowohl männliche als auch 
weibliche Mitglieder in arbeitsfähigem Alter, um eine Versorgung mit Fisch, Fleisch und Knollen-
früchten (z. B. Taro) zu garantieren (siehe Abschnitt Genderrelationen).

33 � Man kann das Mamo-Gefühl auch als eine emotionale Reaktion interpretieren, die durch die »Seele 
der Gabe« (Mauss (1990 [1922]) hervorgerufen wird. Ein anderes Emotionswort, makto bzw. makakto, 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit106

desto intensiver wird mamo empfunden. Das Mamo-Gefühl tritt vor allem im Kontext 
des Nahrungstausches oder von Hilfeleistungen auf.34 Das Kamo-Gefühl stellt sich 
zumeist in der Interaktion mit respektablen älteren Personen ein, denen gegenüber 
man sich auf »respektvolle« Weise verhalten muss. Da es zu »unhöf lich« wäre, ihre 
Gaben abzulehnen, besteht keine andere Wahl, als diese widerstrebend anzunehmen. 
Mamo / kamo enthält wie alle »Scham«-Emotionen Komponenten der »Angst«, die hier 
jedoch besonders ausgeprägt sind, da ein Versagen in den sozialen Tauschnetzwerken 
unweigerlich zur sozialen Isolation führt. Transaktionen sind deshalb unmittelbar mit 
Gefühlen der »Sicherheit« (mahanang so onowned) oder »Unsicherheit« (jimahanang so 
onowned) verbunden.

Übergreifend ist bei allen oben genannten Emotionswörtern festzuhalten, dass die 
ka-Form auf einen Gefühlszustand verweist, der eher mit dem Erleben von »Angst« 
verbunden ist, während die ma-Form auf einen Zustand verweist, der eher als 
»Scham« im eigentlichen Sinne aufzufassen ist. Den »Angst« / »Scham«-Emotions-
wörtern ist ferner gemeinsam, dass sie allgemein ein vorsichtiges und achtsames Ver-
halten fördern. In der soziokulturellen Entwicklungsnische der Tao stellt überlegtes 
und vorausschauendes Handeln einen Entwicklungsvorteil dar. Volitionale Kontrolle 
ist notwendig, um keine Fehler zu begehen und sich die anito vom Leibe zu halten.

Lebenslaufperspektive

Die Tao verwenden ein System der Teknonyme, aus dessen Analyse und Interpreta-
tion viele Rückschlüsse hinsichtlich ihres Personenkonzeptes und der verschiedenen 
Stationen des Lebenslaufes gewonnen werden können. Die Namen lebender Personen 
werden mit der Vorsilbe Si versehen. Hat ein Kind (egal ob Junge oder Mädchen) den 
Namen Mataneng erhalten, so lautet sein vollständiger Name Si Mataneng. Sofern es 
sich um das erste Kind handelt, verändern seine Eltern ihre Namen zu »Vater von 
Mataneng« (Siaman Mataneng) und »Mutter von Mataneng« (Sinan Mataneng). Die El-
tern legen ihre individuellen Geburtsnamen für immer ab, niemand wird sie jemals 
wieder mit diesen Namen bezeichnen. Die Geburt des ersten Kindes hat aber nicht 
nur für die Namen der Eltern weitreichende Konsequenzen, sondern überhaupt für 
alle älteren Generationen in direkter aufsteigender Linie. Denn auch beide Groß-
elternteile verändern – sofern es sich um ihr erstes Enkelkind handelt – ihre Namen 
in Siapen Mataneng – dies wohlgemerkt ungeachtet ihrer Geschlechtszugehörigkeit. 
Bei den Urgroßeltern lautet der neu anzunehmende Name dann Siapen Kotan (wieder  
unabhängig vom Geschlecht). Sollte eine Person so lange leben, dass sie die  

bezeichnet die »Bereitschaf t, einem anderen etwas Kostbares zu geben« (捨得 shede). Üblicherweise 
handelt es sich hierbei um Nahrungsmittel wie Fische, Süßkartof feln oder Taros.

34 � Auch der Austausch von Informationen wird als eine Transaktion angesehen, durch die ein Mamo /  
Kamo-Gefühl hervorgerufen werden kann. Eine Frau kann sich beispielsweise mamo fühlen, weil sie 
vergessen hat, ihrer Tante etwas Wichtiges mitzuteilen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 107

Ururgroßelternschaft erreicht, würde sie mit der Geburt von Si Mataneng als erstem 
Ururgroßenkel von nun an als Si Legey bezeichnet werden.35

Welche Schlüsse lassen sich aus der Praxis der Namensgebung bei den Tao zie-
hen ? Zunächst ist festzustellen, dass die Individualität einer Person qua Namen so 
lange betont wird, bis sie die Elternschaft erreicht hat. Von kinderlosen Personen wird 
kein »erwachsenes« Verhalten erwartet, man betrachtet sie als »Jugendliche«, auch 
wenn sie bereits die 40 überschritten haben. Hieraus wird ersichtlich, dass in der Tao- 
Gesellschaft nicht das chronologische, sondern vielmehr das soziale Alter bedeutsam 
ist. Die Vorstellung vom Kind als »sozialem Einzelwesen«, das noch in kein soziales 
System eingebunden ist, findet sich auch in anderen austronesischen Gesellschaften, 
z. B. bei den madagassischen Zafimaniry (Bloch 2006: 103).

Die Übernahme der sozialen Rolle der Elternschaft kann als eine zweischneidige 
Angelegenheit aufgefasst werden: Zum einen erfahren die Betroffenen eine Statusauf-
wertung, zum anderen müssen sie ihre Individualität dieser neuen Rolle unterordnen.36 
Wird kinderlosen jungen Personen bei den Tao noch eine gewisse Emotionalität zu-
gestanden – sofern diese nicht gegen die »normativen Regelungen der Gemeinschaft« 
(iwawalam so tao) verstößt –, so wird von Eltern erwartet, dass sie in allen Situationen 
des Lebens emotional kontrolliert auftreten. Ein wichtiges Merkmal der Elternschaft 
ist die Markierung des Geschlechterunterschiedes durch die Teknonyme für »Vater« 
(Siaman) und »Mutter« (Sinan), die nur in dieser reproduktiven Lebensphase erfolgt 
und nach der Geburt des ersten Enkelkindes verschleiert wird. Mit dem Beginn der 
Großelternschaft nehmen beide den Namensvorsatz Siapen an und sind terminolo-
gisch nicht mehr voneinander zu unterscheiden.37 Im Stadium der Urgroßelternschaft 
wird die durch das Teknonym gegebene Verbindung zum Urenkelkind vollständig auf-
gelöst; anstelle von Mataneng taucht nun lediglich der Zusatz Kotan auf. In der letzten 
Phase, dem Eintritt in die Ururgroßelternschaft, werden hochbetagte Alte – zumin-
dest was die Betrachtung der Teknonyme angeht – mit neugeborenen Kindern auf 
eine Stufe gestellt, da den Namen beider die Silbe Si vorangestellt wird. Die erneute 
Verwendung von Si deutet auf ein zyklisches Zeitverständnis der Tao hin (siehe Kapi-
tel 5, Abschnitt Freiseele).

Der mit Großelternschaft, Urgroßelternschaft und Ururgroßelternschaft einher-
gehende fortschreitende Deindividualisierungsprozess führt zu einem immer ruhi-
geren und beherrschteren Auftreten der betreffenden Personen. Die »Ältesten«, die 
rarakeh, gehen täglich auf ihre Felder, um sich mit Nahrung zu versorgen, nehmen 
jedoch immer weniger am Dorf leben teil. Ihre Desexualisierung zeigt sich darin, dass 
sie manchmal in geschlechtergemischten Gruppen beisammensitzen, was in jünge-
ren Jahren undenkbar wäre. Beim Eintritt ins hohe Alter verringern sich ihre sozialen 
Kontakte, sie verschwinden nach und nach in ihrer sichtbaren körperlichen Form und 

35 � Die Bedeutungen von Kotan und Legey konnten mir von meinen Tao-Gesprächspartnern nicht näher 
erläutert werden.

36 � Bereits bei der Besprechung des Tao-Hauses wurde deutlich, dass nicht Heirat an sich markiert ist, 
sondern die Zeugung von Nachkommen innerhalb einer häuslichen Ehegemeinschaf t. Erst wenn das 
erste Kind eines Paares geboren wurde, beginnen die Eltern, soziale Verantwortung zu übernehmen.

37 � Bei genauerer Betrachtung handelt es sich hier nicht um eine Desexualisierung, sondern viel-
mehr um eine Maskulinisierung der Frauen, da Siapen sich aus der Vorsilbe Si und dem Wort apo für 
»Großvater« herleitet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit108

verbringen die meiste Zeit allein im Inneren der vahey. Die rarakeh durchlaufen einen 
Transformationsprozess, der sie allmählich zu unsichtbaren »Ahnen« (inapowan) bzw. 
zu Mitgliedern eines diffusen und anonymen »Ahnen-Kollektivs« (iniynyapowan38) 
werden lässt. Sie beginnen, in dem weiterzuexistieren, was sie zu Lebzeiten hervor-
gebracht haben: Das Haus, das sie gebaut haben, wird mit ihnen assoziiert, ebenso 
die Felder, die sie angelegt, und die Bäume, die sie gepf lanzt haben. Das Leben der 
Nachkommen verläuft sorglos, weil sich die rarakeh in ihren produktiven Jahren um 
das Wohl ihrer »Kinder« gekümmert haben (vgl. Bloch 2006: 106). Im Alter weihen die 
rarakeh folgsame Nachkommen in die Geheimnisse des »kulturellen Wissens« (katen­
tengan) ein, das auf generationsübergreifenden Erfahrungen basiert und ökologische 
Zusammenhänge repräsentiert.39

Das System der Teknonyme bei den Tao skizziert auf modellhafte Weise den Le-
benslauf einer Person und die damit verbundenen kulturspezifischen Entwicklungs-
ziele und affektiven Praktiken. Die Tao sind davon überzeugt, dass eine Person im 
Laufe ihres Lebens aufgrund ständiger Akkumulation von »Wissen« zunehmend 
»furchtloser« (jimaniahey) wird. Die Zeugung vieler Nachkommen, der Erwerb »kul-
turellen Wissens« und »moralische Rechtschaffenheit« (apiya so nakenakem) müssen 
in einem Zusammenhang gedacht werden, da sie alle zu einer andauernden Betonung 
des Sozialen führen und das menschliche Leben in sicheren Bahnen lenken. Kinder als 
»soziale Einzelwesen« gelten hingegen als »unwissend« (abo so katentengan) und somit 
»ängstlich« (maniahey). Auch sind sie zu »schwach« (jimoyat), um »schlechten Einf lüs-
sen« wie den anito zu widerstehen, weshalb sie sich häufig in einem moralischen Sinne 
»fehlverhalten« (marahet so nakenakem).

Perspektivwechsel im Alter
Junge und mittelalte Tao haben wenig Umgang mit den rarakeh, die mit zunehmen-
den Jahren immer unnahbarer werden. Bestimmte Aspekte des kulturellen Wissens 
werden erst mit 60 Jahren oder später erworben, wenn Personen nach modernem 
Verständnis zum Kreise der rarakeh gehören und leitende Positionen bei rituellen Ak-
tivitäten übernehmen.40 Der nur langsam voranschreitende Wissenserwerb bewirkt, 
dass die Perspektive der Ahnen erst im Alter eingenommen werden kann. Zum Ende 

38 �  In der heutigen Sprechweise von Iranmeylek sind die Begrif fe »Eltern« und »Ahnen« gleichlautend, 
beide werden als inapowan bezeichnet. Der Begrif f leitet sich von apo ab, was so viel wie »abstam-
men« / »herkommen« bedeutet. Der Begrif f iniynyapowan ist eine reduplizierte Form hiervon und sagt 
aus, dass es sich um viele »Eltern« / »Ahnen« handelt, die jedoch keine Dif ferenzierung erfahren (vgl. 
Rau & Dong 2006: 467).

39 � Eine weitere Form der Fortexistenz der rarakeh besteht in der Vererbung kultureller Besitztümer 
an ihre Nachkommen. Perlen, Silberhelme, Webrahmen, Gold- und Silberschmuck sowie Rattan- 
Rüstungen und Waf fen werden als beseelte Objekte aufgefasst, in denen sich die Lebenskraf t der 
Ahnen manifestiert. Perlen und Goldbleche verfügen über Heilkräf te, man kann mit ihnen das Blut 
von Wunden gerinnen lassen oder Schlangenbisse kurieren. Perlen dienen zudem als Talismane, um 
Unheil bringende anito abzuwehren.

40 � Nach dem chinesischen Volksglauben bilden 60 Jahre im System der Himmelsstämme und Erd
zweige einen aus 5 x 12 Jahren bestehenden Lebenskreis. Personen, die das 60. Lebensjahr vollendet 
haben, haben demnach bereits einen vollständigen Zyklus des Universums durchlebt. Im darauf-
folgenden zweiten Zyklus verfügen sie deshalb über einen gehobenen sozialen Status, der dem der 
Ahnen gleicht (siehe Liang 2004: 83).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 109

des Lebens hin verändert sich bei vielen Tao – vor allem bei Männern – allmählich 
die Einstellung zur erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe zipos, die aus ver-
schiedenen Gründen gegenüber der Abstammungsgruppe asa so inawan immer mehr 
an Einf luss und Bedeutung verliert. Wenn alternde Personen zunehmend von Gebre-
chen geplagt werden und allmählich ihre Körperfunktionen einbüßen, kommt der 
Tag, an dem sie nicht mehr zum Arbeiten auf ihre Felder gehen können. Da sie schon 
länger keinen Überschuss an Nahrungsmitteln mehr produzieren konnten, sind ihre 
Tauschnetzwerke über die Jahre zum Erliegen gekommen.41 Durch die abnehmenden 
sozialen Interaktionen verlieren die Lebenden aus Sicht der Alten allmählich an Be-
deutung; ihre »sozialen Kontakte« bestehen nun vornehmlich in der Erinnerung an 
vergangene Jahre. Jüngere Angehörige meiden die in Abgeschiedenheit lebenden und 
langsam sterbenden rarakeh. Sie empfinden ihnen gegenüber »Respekt« (ikaglow), der 
sich aus Gefühlen der »Zuneigung« (ikakey), aber auch der »Angst« (maniahey) speist. 
Wenn rarakeh sich Zeit ihres Lebens als »gütig« (apiya) erwiesen haben, nicht unbe-
rechtigterweise »wütend« (somozi) geworden sind und bereitwillig mit anderen geteilt 
haben, werden sie von ihren Nachkommen gelegentlich mit Nahrung versorgt; Per-
sonen mit »auf brausendem Charakter« (marahet so iyangey) werden hingegen sowohl 
von ihren Angehörigen als auch den übrigen Dorf bewohnern »nicht weiter beachtet« 
(jiozayan) und ihrem Schicksal überlassen.42 Das Meidungsverhalten der Dorf bewoh-
ner im Umgang mit hochbetagten Alten stellt einen Desozialisationsprozess dar, der 
Ähnlichkeiten mit den sozialen Praktiken der Bewohner der polynesischen Insel Niue 
aufweist (Barker 1997).

Die erweiterte bilaterale Verwandtschaftsgruppe zipos ist ein Gebilde, in dem die 
Beziehungen unter den Lebenden geregelt werden. In ihrer diesseitigen Ausrichtung 
unterschiedet sie sich von der Abstammungsgruppe asa so inawan, in der die Bezie-
hungen zwischen den Lebenden und den Toten – den Ahnen also – ausgehandelt 
werden. Erstere ist auf der horizontalen Achse der Gesellschaft angesiedelt, Letztere 
auf der vertikalen (vgl. Astuti 2000: 92f. über die madagassischen Velo). Die diesen 
beiden Verwandtschaftsgruppen zugrunde liegende kulturelle Logik zeigt sich auf 
fundamentale Weise nach dem Tod, wenn der Leichnam bestattet werden muss. Die 
Kontamination des Leichnams basiert auf dem Verlust des »Blutes« (rara) und letztlich, 
wenn der Verwesungsprozess fortschreitet, des Fleisches. Man nimmt an, dass sofort 
nach Eintritt des Todes der Leichnam verunreinigendes Blut freisetzt, auch wenn 
man dies nicht direkt sehen kann. Zugleich ist das Verschwinden des Blutes und des 
Fleisches das Ende der Zipos-Beziehungen, denn das durch die Mutter Gegebene, das 
»körperliche Selbst« (kataotao), hört auf zu existieren. Was bleibt, sind Knochen, die 

41 � Gelegentlich erhalten alte Männer, sofern sie in ihrer körperlich aktiven Phase meynakem a tao wa-
ren, die an viele Haushalte Nahrung verteilt haben, aus sentimentalen Gründen noch viney, dies aber 
zunehmend seltener, weil die Personen ihrer Altersgruppe ebenfalls das hohe Alter erreicht und die 
jüngeren sie nicht mehr als aktive Tauschpartner kennengelernt haben.

42 � In der traditionellen Zeit wurde Senizid praktiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit110

auf dem kanitowan (dem »Naturfriedhof« der Tao)43 ihre letzte Ruhe finden. Blut und 
Fleisch existieren in der Gegenwart, die Knochen dagegen in der »Ewigkeit«.44

Nach Vorstellung der Tao ist das Grab zugleich der Ort, an dem die bösartige Kör-
perseele, die mit den anito assoziiert wird, nach Zerstörung des »körperlichen Selbst« 
bevorzugt verweilt (siehe Kapitel 5, Abschnitt Körperseele). Die am Leichenzug beteilig-
ten Männer45 müssen wegen der ihnen drohenden Verunreinigung vom Haushalt des 
oder der Toten durch die Vergabe von Blattgold und Tarofeldern entschädigt werden. 
Die Zusammensetzung des Leichenzugs orientiert sich an den soziopolitischen Inte-
ressen der hinterbliebenen Ältesten eines Haushaltes.46 Die Notwendigkeit, über eine 
ausreichend große männliche Gefolgschaft zu verfügen, um antagonistische Gruppen 
in ihre Schranken zu verweisen, führt bei der Verteilung des Erbes in der Regel zu 
einer Begünstigung patrilateraler Verwandter, sodass die Leichenbestattung einen 
Zusammenhalt der asa so inawan bewirkt. Man kann weder sagen, dass die Praxis der 
Leichenbestattung die asa so inawan als soziale Institution hervorruft, noch, dass die 
Praxis der Vererbung oder die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung hierfür maßgeb-
lich wären; alle diese Aspekte bedingen sich vielmehr gegenseitig und erzeugen in Kri-
senzeiten oder im Todesfall – also immer dann, wenn das physische Leben in seiner 
Existenz bedroht wird – eine patrilineare Tendenz innerhalb der Tao-Gesellschaft.

Die simple Tatsache, dass eine Person nur an einem Ort bestattet werden kann und 
nicht an mehreren zugleich, führt dazu, dass die Angehörigen einer asa so inawan nach 
dem Tod im gleichen Abschnitt des kanitowan begraben liegen. Bäume und Sträucher 
dienen als Markierungen, sodass die Männer des Leichenzugs nicht Gefahr laufen, 
beim Ausheben eines Grabes auf die Gebeine zuvor bestatteter Personen zu stoßen.47 
Aus den diversen zu Lebzeiten bestehenden Beziehungen verbleiben nach dem Tod 
nur noch die Bande zur väterlich-männlichen Verwandtschaftsgruppe. Die ausgehei-
rateten Töchter und Schwestern liegen hingegen in den Friedhofsabschnitten ihrer 
Ehemänner. Frauen (bzw. »Mütter«) verstreuen sich nach dem Tod an viele Orte. Man 
könnte sagen, sie verschwinden, wie auch das mit ihnen assoziierte Fleisch sich nach 
dem Tode auf löst. Sie verschmelzen aufgrund ihrer multiplen Bestattungsorte weni-
ger stark zu einem anonymen Kollektiv als dies bei den Männern (bzw. »Vätern«) der 

43 � Trotz der Konvertierung der überwiegenden Mehrheit der Tao zum Christentum existieren bis heute 
auf Lanyu keine christlichen Gräber. Alle Dörfer auf Lanyu sind in der Nähe von Flussläufen gebaut, in 
denen das Regenwasser von den Bergen ins Meer geleitet wird. Die Flüsse sind zugleich Markierun-
gen zwischen der Welt der Lebenden und der Toten, d. h. zwischen menschlicher Ansiedlung und dem 
in einem Dickicht an der Küste untergebrachten »Naturfriedhof« (kanitowan). Wie aus der Etymologie 
dieser Bezeichnung ersichtlich wird, ist der k(a)-anito-(w)an der »Ort, an dem die anito verweilen«.

44 � Die Tao lassen sich in eine auf Blut / Fleisch und Knochen basierende Ideologie einreihen, die eine  
große regionale Verbreitung erfährt und vom Himalaya (Hsu 1998) bis nach Taiwan (Thompson 1988) 
anzutref fen ist. Hierbei verhält es sich so, dass Blut und Fleisch mit Frauen (bzw. Müttern) in Verbin-
dung gebracht werden und Knochen mit Männern (bzw. Vätern).

45 � Frauen ist das Betreten des kanitowan untersagt.
46 � Der Wille des Verstorbenen wird berücksichtigt, sofern dieser unmittelbar vor seinem Tod eine Ver-

teilung des Erbes vorgenommen hat.
47 � Aus Gründen des Respekts (und auch um keine Dorfbewohner zu gefährden) habe ich den kanitowan 

nie betreten und kann deshalb an dieser Stelle nur wiedergeben, was mir einige Männer über diesen 
Ort erzählt haben. Da es sich hierbei um ein Thema handelt, das nicht of fen angesprochen werden 
konnte, basiert mein Wissen auf wenigen Bemerkungen und Fingerzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 111

Fall ist. Da auch die übrigen matrilateralen Verwandten in anderen Gräbern bestattet 
liegen, kann die horizontale Achse der zipos nicht über den Tod hinaus bestehen blei-
ben. Das einzig Bleibende sind die Knochen, die mit den Ahnen und dem väterlichen 
Prinzip der vertikalen Achse assoziiert werden.

Erlebte Mangelzustände von Kindern und jungen Erwachsenen

Ein spezieller, im Zusammenhang mit der Lebenslaufperspektive zu behandelnder 
Aspekt sind die diversen Entbehrungen, denen (ältere) Kinder und junge Erwachsene 
bei den Tao ausgesetzt sind. Aus westlicher psychologischer Sicht wird Angehörigen 
dieser Altersgruppen eine Erfüllung grundlegender Bedürfnisse vorenthalten, worü-
ber sich die Betroffenen jedoch im Unklaren sind. Bei meiner Besprechung der mit der 
vahey verbundenen prozessualen Dynamiken war bereits davon die Rede, dass junge 
Paare am Anfang ihrer Beziehung unter teils prekären Umständen leben müssen, be-
vor es ihnen gelingt, aus eigener Kraft ein festes Wohnhaus zu errichten. An dieser 
Stelle möchte ich auf zwei weitere Themen eingehen, die ebenfalls mit einem Gefühl 
existenzieller Bedrohung verbunden sind: die unregelmäßige Versorgung älterer Kin-
der mit Nahrung sowie die Tatsache, dass jüngere Tao-Kinder noch bis vor wenigen 
Jahrzehnten keine Kleidung trugen. Es handelt sich in beiden Fällen um Sozialisa-
tionsfaktoren, die in der Vergangenheit stärker ausgeprägt waren, aber nichtsdesto-
trotz auch heute noch fortdauern – wenn auch nicht unbedingt auf den ersten Blick 
erkennbar.

Unregelmäßige Versorgung mit Nahrung
In der Säuglings- und Kleinkindphase achten Bezugspersonen sehr genau darauf, dass 
ihre Kinder ausreichend essen und trinken. Jüngere Kinder dürfen auf keinen Fall 
Hunger leiden, da dieser Zustand zu einer Schwächung der Seele führt (siehe Kapitel 
5 und 6). Die proaktive Betreuung kommt zu einem jähen Ende, wenn sich Tao-Kinder 
mit ca. 3,5 Jahren vermehrt ihren Peers zuwenden. Grund hierfür ist der wachsen-
de kindliche Explorationsdrang, der nur zusammen mit den Gleichaltrigen ausgelebt 
werden kann, nicht aber im Beisammensein mit den Angehörigen der hierarchisch 
organisierten Verwandtschaftsgruppe, in der respektvoller Gehorsam und emotio-
nale Kontrolliertheit erwartet werden. Spätestens mit 4 Jahren schweifen Tao-Kinder 
in Altersgruppen weitestgehend autonom im Dorf und seiner näheren Umgebung 
umher und klären ihre Angelegenheiten vorrangig ohne Einmischung der Erwachse-
nen. Da sie ihre Freunde nicht zum Essen mit nach Hause bringen dürfen, bleiben sie 
den Mahlzeiten oft fern und essen und trinken unregelmäßig. Nicht wenige Kinder  
ernähren sich neben der kostenlosen Schulspeisung fast ausschließlich von Süßigkei-
ten, die sie im Dorf laden erwerben oder von ihren Freunden zugesteckt bekommen.

Die meisten Bezugspersonen sehen in den gegenwärtigen kindlichen Ernährungs-
gewohnheiten keinen akuten Notstand, da sie selbst unter Entbehrungen groß ge-
worden sind.48 Ihre damalige Unterversorgung mit Nahrung basierte nicht auf einem 

48 � Spätere Generationen kamen in den Genuss der bis heute unentgeltlichen Schulspeisung, sodass für 
sie kein »Hungerproblem« mehr bestand. Die Schulspeisung wird auch heute noch von den meisten 
Tao gelobt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit112

Mangel an »Zuneigung« (ikakey), sie war vielmehr den Notwendigkeiten des traditio-
nellen Lebens geschuldet, das auf Subsistenzwirtschaft basierte. Den betreuenden 
Personen war es in der Regel nicht möglich, den Kindern eine Mittagsmahlzeit zu-
zubereiten, da sie tagsüber auf den Feldern oder an der Küste arbeiteten. Bis in die 
1980er-Jahre hinein aßen viele Familien nur ein- bis zweimal am Tag: In den frühen 
Abendstunden wurde die Hauptmahlzeit des Tages zubereitet49 und sofern Reste vor-
handen waren, wurden diese am nächsten Morgen erwärmt.50 Um die Mittagszeit 
empfanden Tao-Kinder deshalb regelmäßig Hunger, den sie zu stillen suchten, indem 
sie in Kindergruppen die nähere Umgebung des Dorfes auf der Suche nach Essbarem 
durchstreiften (siehe Kapitel 8, Abschnitt Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung für andere 
produzieren).

Aber auch bei den regulären Mahlzeiten erlebten Kinder immer wieder aufs Neue, 
welchen geringen gesellschaftlichen Status sie innerhalb der asa kavahey bzw. inner-
halb der zipos einnahmen. Die Essensvergabe erfolgte nach dem Senioritätsprinzip. 
Kinder durften sich das zubereitete Essen nicht selbst nehmen, sondern bekamen 
ihren Anteil als Letzte zugeteilt.51 Sie mussten sich beim Essen »ruhig« (mahanang) 
verhalten und durften das Wort nicht ungefragt an ihre Bezugspersonen richten. 
Auch mussten sie sich nach den Mahlzeiten bei den älteren, am Produktionsprozess 
beteiligten Personen für das Essen bedanken, indem sie sich vor ihnen verneigten und 
zu jedem einzelnen »Ayoy !« (»Danke !«) sagten. Auf diese Weise wurde die Abhängig-
keit jüngerer Kinder von ihren Bezugspersonen kulturell hervorgehoben. Sie sollten 
erfahren, dass ihr Überleben von der Fürsorge der Älteren und von ihrem eigenen 
normkonformen Verhalten abhängig war.

In der traditionellen Lebensweise war es nicht möglich, jeden Tag frische Nah-
rungsmittel zu beschaffen. Regen, Sturm und hoher Wellengang ließen die Subsis-
tenztätigkeiten immer wieder vorübergehend zum Erliegen kommen. Auch kam es in 
periodischen Abständen von Zeit zu Zeit zu Nahrungsmittelknappheiten oder sogar 
Hungersnöten. Letztere traten ein, wenn die Sommerregen ausblieben und die Felder 
aufgrund des anhaltenden Seewindes versalzten. Da das Anlegen von Vorräten tabui-
siert war (bzw. nach wie vor ist)52, konnten sich die Tao an vielen Tagen im Jahr nicht 

49 � Eine traditionelle Mahlzeit besteht bei den Tao aus kanen (stärkehaltige Taros oder Süßkartof feln) 
sowie iyakan (eiweißhaltige Fische, Krustentiere oder Fleisch).

50 � Yu (1991) weist zurecht darauf hin, dass dieser Gesichtspunkt von früheren Ethnografen schlichtweg 
übersehen wurde. Alle gingen davon aus, dass die Tao dreimal am Tag essen würden – was aber frü-
her definitiv nicht der Fall war.

51 � In der traditionellen Zeit war die Auf teilung der Fliegenden Fische – eines rituell bedeutsamen 
Hauptnahrungsmittels – genauestens geregelt: Die Großeltern erhielten den Kopf, die Eltern das 
vordere Mittelstück, die älteren Geschwister, die sich bereits an der Nahrungsmittelproduktion be-
teiligten, das hintere Mittelstück und die kleinen Kinder den Schwanz. Ich erkläre mir die Zuteilung 
der kalorienreicheren Fischstücke an die älteren Geschwister und die Elterngeneration aus der Not-
wendigkeit, produktive Familienmitglieder mit ausreichend Nahrung zu versorgen, um ihre Arbeits-
fähigkeit zum Wohle aller aufrechtzuerhalten.

52 � Die Tao konservieren im Frühjahr Fliegende Fische, indem sie diese in der Sonne trocknen. Allerdings 
müssen die Vorräte bis zum Herbst an andere Haushalte verteilt oder aufgebraucht werden, eine  
Lagerung im Winter verstößt gegen die anzestralen Gesetze. In den vergangenen Jahren sind eini-
ge Tao-Haushalte dazu übergegangen, die nicht aufgebrauchten Fliegenden Fische an Touristen zu  
verkaufen – ein Vorgang, der noch vor wenigen Jahren undenkbar war.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 113

»satt essen« (mabsoy). In der Kindheit erlernte affektive Dispositionen und Verhaltens-
muster sind vergleichsweise resistent gegenüber äußerlichen Transformationsprozes-
sen und werden in vielen Fällen – so wie derzeit auch bei den Tao – von Generation zu 
Generation weitervererbt. Auch wenn sich die Ernährungssituation auf Lanyu heute 
gravierend verändert hat und die allermeisten Tao ausreichend zu essen haben, wir-
ken die Sozialisationserfahrungen der Eltern- und Großelterngenerationen weiterhin 
nach.

Vulnerabilität durch fehlende Kleidung
In der traditionellen Lebensweise verfügten die Tao weder über Decken noch über 
wärmende Kleidung, um sich vor den eisigen Winterwinden zu schützen. Obwohl die 
Temperaturen auf Lanyu selten unter 15 Grad Celsius fallen, kam es in der Vergangen-
heit häufig vor, dass alte und kranke Personen auf den Feldern erfroren oder an Ent-
kräftung starben. Männer trugen einen Lendenschurz und eine Weste, Frauen einen 
kurzen Rock und eine ärmellose Bluse.53 Jüngere Kinder liefen bis ca. 1960 außerhalb 
des schulischen Kontextes unbekleidet herum. In der traditionalen Zeit erhielten sie 
erst mit etwa 8 Jahren Kleidung, wenn sie sich aktiv an der Nahrungsmittelproduktion 
zu beteiligen begannen.

Die Versorgung von Kindern mit Kleidung stellt heute in den meisten Tao- 
Familien kein ernsthaftes Problem dar. Bei jüngeren Kindern wird sehr darauf ge
achtet, dass sie weder frieren noch zu warm angezogen sind. Wenn Tao-Kinder mit  
ca. 3,5  Jahren beim Übergang in die Kindheitsphase zunehmend autonom agieren, 
wird von ihnen allerdings erwartet, dass sie sich selbst passend zur Witterung an-
ziehen. Die im Vergleich zu westlichen oder chinesischen Gesellschaften sehr früh  
einsetzende kindliche Autonomie führt mitunter dazu, dass Kinder mit verdreckter 
Wäsche herumlaufen oder sich aufgrund mangelnder Kleidung im Winter unterküh-
len. Dies ist insbesondere der Fall, wenn Tao-Kinder bei ihren Großeltern aufwach-
sen.54 Der Kontrast zwischen proaktiver Kindespf lege im Säuglings- und Kleinkind-
alter und relativer Vernachlässigung zu Beginn der Kindheitsphase muss im Rahmen 
einer längerfristigen Entwicklung betrachtet werden, die am Ende bei den meisten 
Individuen zum gewünschten Ergebnis der Achtsamkeit und Reinlichkeit führt.55

53 � Dergleichen Kleidung wird auch heute noch bei wichtigen Ritualen angelegt. Wegen des ständigen 
Regens auf Lanyu ist es von Vorteil, Arme und Beine nicht zu bedecken, sodass der Körper bei nasser 
Kleidung nicht auskühlt.

54 � Vom Beginn der Kindheitsphase an wird Körperhygiene als eine Angelegenheit der Kinder betrach-
tet. Dies führt dazu, dass viele Kinder im Alter von 4 oder 5 Jahren vergleichsweise ungepflegt her-
umlaufen, bevor sie selbst eine größere Achtsamkeit in diesen Dingen entwickeln. Die Erwachsenen 
beschämen das Dreckigsein der Kinder, indem sie anderen gegenüber immer wieder erwähnen, 
dass »die Kinder sich nicht waschen wollen«. Ein weiteres großes Problem stellt heute der ständige 
Süßigkeitenkonsum vieler Tao-Kinder dar, die auf sich selbst gestellt keine adäquate Mundhygie-
ne betreiben und folglich kariöse Zähne bekommen. Die Bezugspersonen sind sich dieser Zusam-
menhänge bewusst, wollen sich von gelegentlichen »Ermahnungen« (nanaon) abgesehen jedoch 
nicht in die kindlichen Angelegenheiten einmischen. Einer anderen Person genaue Vorschrif ten zu  
machen und deren Umsetzung zu erzwingen, wird von den Tao als grausam und menschenver
achtend empfunden.

55 � Es handelt sich bei der Sequenz »Betonung eines bestimmten Merkmals« – »Vernachlässigung 
desselben Merkmals« um ein vielseitig angewandtes Mittel der Erziehung, das bei den Tao auf  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit114

Ein wesentlicher Aspekt traditioneller Kleidung bestand in ihrer magischen 
Schutzfunktion: Die eingewebten Muster wurden von den Frauen während des Ferti-
gungsprozesses mit magischen Formeln zum Leben erweckt und dienten der Abwehr 
»schlechter Einf lüsse«. Diese Vorstellungen sind nicht zum Erliegen gekommen und 
bestehen (vor allem bei älteren Tao) fort. Während meiner Forschung habe ich gesehen, 
wie eine Mutter ihrem beinahe ertrunkenen Sohn eine traditionelle Weste über die 
Brust legte, um dessen Seele vor den anito zu »beschützen« (apzatan). Auch Säuglinge 
werden aus diesem Grunde mit traditioneller Kleidung bedeckt. Tao-Männer trugen 
bis in die 1970er-Jahre hinein bei Aktivitäten außerhalb des Dorfes eine aus Helm und 
Brustpanzer bestehende Rüstung aus Rottang, die dazu diente, ihre Seelen zu festi-
gen und (spirituelle) Gefahren abzuwehren. Auch versuchten sie, sich die anito vom 
Leibe zu halten, indem sie diesen mit Speeren und Ritualdolchen »drohten« (aniannia­
hin).56 Die bösartigen Geistwesen manifestierten sich damals wie heute auf manigfa-
che Weise, aus der Perspektive der Tao waren (bzw. sind) sie von »Naturphänomenen« 
wie kalten Winden nicht zu unterscheiden (siehe Kapitel 5). Da jüngere Tao-Kinder 
immer wieder mitverfolgten, wie erwachsene Personen diverse Schutzmaßnahmen 
im Umgang mit spiritueller Bedrohung ergriffen, ist davon auszugehen, dass sie sich 
aufgrund ihres ungeschützten Nacktseins der eigenen Vulnerabilität bewusst wurden.

Das Infragestellen grundlegender Bedürfnisse und das Vorenthalten ihrer Befriedi-
gung in der Kindheit und Jugend ist von essenzieller Bedeutung für die emotionale 
Entwicklung bei den Tao. Auch wenn sich die Lebensweise der Tao aufgrund eines an-
dauernden und dynamischen sozialen Transformationsprozesses in den letzten Jahr-
zehnten gravierend verändert hat, ist der traditionelle Entwicklungspfad nach wie 
vor klar erkennbar, da bestimmte Sozialisationsmuster konstant geblieben sind und 
sich nur allmählich verändern. Die zu Beginn des Lebens erfahrene unregelmäßige 
oder mangelhafte Versorgung mit Nahrung und Kleidung sowie die bei der Grün-
dung eines eigenen Haushaltes bestehende prekäre Wohnsituation bewirken in vie-
lerlei Hinsicht, dass Heranwachsende aufgrund ihrer Vulnerabilität und ihres gerin-
gen gesellschaftlichen Status »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) empfinden.57 
Im Verlauf der Sozialisation erfolgt (idealerweise) eine sukzessive Überwindung der 
affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig), die jedoch nicht vollständig ver-
schwindet, sondern im Verborgenen und Unbewussten weiterexistiert. Traumatische 
frühkindliche Erfahrungen, die in Form wiederkehrender affektiver Erregungszu-
stände in die Körper der Tao eingeschrieben wurden (vgl. Quinn 2005), können unter 
bestimmten Umständen auch in späteren Lebensphasen reaktiviert werden. Dies ist 

mehreren Ebenen anzutref fen ist. Eben dieses sequenzielle Muster findet sich bei der Versorgung 
mit Nahrung und bei den durch die Bezugspersonen erfolgenden »Belehrungen« (nanaon), die vom 
Kindesalter an nur wenige Male wiederholt werden, um es dann den Kindern selbst zu überlassen, 
ob sie »gehorchen« (mangamizing) wollen oder nicht.

56 � Die Tao gehen davon aus, dass sich bösartige Geistwesen vor Metallklingen gleich welcher Art »fürch-
ten« (maniahey).

57 � In der traditionellen Zeit war das Unbekleidetsein der Kinder an sich kein »schambehaf teter« (ma
snek) Zustand. Die Tao besaßen vor dem Kulturkontakt mit Japan und Taiwan ein anderes Verständ-
nis von »Körperscham«. Die in der traditionellen Zeit empfunde »Scham« bezog sich vor allem auf den 
Zustand kindlicher körperlicher »Schwäche« (jimoyat), der zugleich mit gravierenden Abhängigkeiten 
von anderen Personen verbunden war.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 115

z. B. der Fall, wenn erwachsene Personen »Seelenverlust« (somalap so pahad) einher-
gehend mit »panischer Angst« (maniahey so pahahd) erleiden.

Ein zentraler Schritt bei der Überwindung der frühkindlichen »Angst- und Scham-
Disposition« ist der Wechsel vom passiven Nahrungsempfänger hin zum aktiven Nah-
rungsgeber. Das Eindringen in die als »gefährlich« (ikeynanawa) wahrgenommene 
Halbwildnis der Felder und Obstgärten erfordert einen gewissen »Mut« (mavohwos), 
eine demonstrativ zur Schau gestellte »Aggressivität« (masozi), die den im Verborge-
nen lauernden Anito-Geistwesen imponieren und sie in ihre Schranken verweisen soll. 
Ohne Kleidung waren (bzw. sind) Tao-Kinder spirituellen Attacken schutzlos ausge-
liefert. Jüngeren Kindern ist sehr wohl bewusst, dass ihre eigene »Seele noch nicht 
hinreichend gefestigt ist« (abo so panaptan so pahad) und dass eine aktive Beteiligung 
an der Nahrungsmittelproduktion für sie deshalb nicht infrage kommt.

Weiter oben (vgl. Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaf t) habe ich dar-
gestellt, dass die Errichtung eines eigenen Wohnhauses eine Grundvoraussetzung für 
ein anerkanntes soziales Leben darstellt. Personen, die an dieser Hürde scheitern, sind 
Zeit ihres Lebens nicht in der Lage, den Makel der Kindheit von sich abzustreifen. Bei 
Tao-Männern besteht die Notwendigkeit, immer wieder aufs Neue zu demonstrieren, 
dass sie »stark« (moyat) und »durchsetzungsfähig« (masozi) sind. Durch die Akku-
mulation und Produktion »kultureller Reichtümer« (meynakem), die als sicht- und 
greif bare Zeugnisse des eigenen Erfolges dienen, gelingt ihnen eine fortschreitende 
Überwindung ihres kindlichen Traumas. Eigenständiges, autonomes Handeln be-
wirkt, dass kindliche Gefühle der »Angst« und »Scham« im Verlauf der Sozialisation 
und während des gesamten produktiven Lebens zunehmend in ein soziales »Sicher-
heitsgefühl« (mahanang so onowned) und »Stolz« (mazwey)58 transformiert werden (z. B. 
durch das Eingebundensein in Tauschnetzwerke).

Im Wesentlichen stimmen meine Ergebnisse mit den Aussagen überein, die  
Michelle Rosaldo (1980: 88 f.) in ihrer Monografie Knowledge and Passion bezüglich der 
emotionalen Entwicklung der nordphilippinischen Ilongot getroffen hat. Ilongot- 
Kinder wachsen ebenfalls in einem Zustand der »Scham« (bētang) auf, der im Laufe 
des Lebens sukzessiv durch den Erwerb »kulturellen Wissens« (bēya) überwunden 
wird. Wie ich in Kapitel 6 noch darstellen werde, ist die Akkumulation von »Wissen« 
(katentengan) im Brustorgan nakenakem auch bei den Tao ein wesentlicher Schritt des 
Erwachsenwerdens. Zumindest aus etischer, d. h. westlicher Sicht ist die Kindheit 

58 � Alle Tao, die ich nach Gefühlen des »Stolzes« befragte, gaben an, diese Emotion selbst nicht zu emp-
finden. In den 30 erhobenen emotionalen Geschichten zu mazwey dominieren negative Zuschreibun-
gen, die andere Personen betref fen. Bereits kleinste Anzeichen von »Stolz« (mazwey) werden als eine 
nicht zulässige Form der »Überheblichkeit« interpretiert. Um den Eindruck des »Prahlens« (mazwey) 
zu vermeiden, dürfen positive eigene Taten von einem selbst nicht hervorgehoben werden. Personen, 
die »viel reden« (mazyak), und junge Frauen, die in der Öf fentlichkeit »herumstolzieren« (miyoyohyo), 
müssen aufgrund ihres »stolzen« Verhaltens mit sozialer Ausgrenzung rechnen. Die Emotion mazwey 
ist nur dann zulässig, wenn die gesamte Ingroup über einen antagonistischen Gegner triumphiert 
(z. B. bei Sportveranstaltungen, bei denen verschiedene Tao-Dörfer gegeneinander antreten). In die-
sem Fall übersetze ich mazwey mit »Ruhm« (光榮 guangrong). Nahrungsgeber maskieren ihr »Stolz«-
Gefühl in der Regel mit »(gegenseitiger) Freude« (masarey). Sowohl Geber als auch Empfänger ver-
fügen eigenen Bekundungen zufolge in transaktionalen Momenten über ein »angenehmes Inneres« 
(apiya so onowned).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit116

bei den Tao nicht die »schönste Zeit im Leben«, sondern ein Zustand kontinuierlicher  
Abhärtung, der viele (wenn nicht sogar alle) Teilbereiche des Lebens umfasst.

Altershierarchie

Soziale Beziehungen werden bei den Tao vornehmlich durch das sozialräumliche Ver-
halten strukturiert und evaluiert. Das Wechselspiel zwischen räumlicher Nähe und 
Distanz sowie zwischen Zuwendung und Abwendung hat verschiedene Ursachen, die 
sich im Wesentlichen auf Hierarchie, Dif ferenz und Verunreinigung zurückführen 
lassen.59 Die Tao haben kein anthropozentrisches Weltbild, sie begreifen ihre kör-
perliche Daseinsform als eine unter vielen innerhalb eines komplexen Universums, 
das von verschiedenen Wesenseinheiten beseelt wird. Die Art und Weise, wie andere 
Lebensformen miteinander interagieren, dient als eine Schablone für allgemeines 
»soziales« Verhalten. Die af fizierende Wirkung der Stärkeren löst in der spezies-
übergreifenden Kommunikation einen Rückzug oder ein Fluchtverhalten bei den 
Schwächeren aus: Kleine Fische »f liehen« (miyoyohyo) vor großen Raubfischen, Ziegen 
vor Menschen, die sie fangen und essen wollen. Auch die Interaktionen mit Geistwe-
sen unterliegen einem räumlichen Schema, das sich u. a. darin ausdrückt, dass die 
anito Menschenansammlungen fernbleiben.60 Im Folgenden werde ich die sozialen 
Umgangsformen innerhalb der Altershierarchie behandeln, um dann im nächsten  
Abschnitt auf Genderrelationen zu sprechen zu kommen, die ebenfalls eine sozial-
räumliche Ausprägung aufweisen.

Das wichtigste strukturierende Element innerhalb der sozialen Organisation der Tao 
ist das Alter einer Person.61 Männer fungieren als Haushaltsvorstände, nicht einzig 
und allein deshalb, weil sie Männer sind, sondern weil Männer bei den Tao für ge-
wöhnlich älter sind als ihre Frauen. Die Priorisierung des Alters wird auch an den 
Adresstermini kaka und wari ersichtlich, die auf geschlechtsneutrale Weise »ältere 
Geschwister« von »jüngeren Geschwistern« differenzieren. Die Richtlinien normati-
ven Verhaltens unterbinden in vielen Situationen ein ungefragtes Ansprechen Älte-
rer durch Jüngere, sodass Interaktionen vornehmlich von Ersteren initiiert werden.62 

59 � Meine Analyse der Muster sozialräumlichen Interaktionsverhaltens basiert in erster Linie auf syste-
matischen Beobachtungen und Feldtagebuchaufzeichnungen, aus denen hervorgeht, wer wann mit 
wem wo und wie interagiert oder auch nicht interagiert. Auch in den Erhebungen zum emotionalen 
Vokabular der Tao sowie in den Interviews zu den Sozialisationspraktiken, Erziehungsmethoden und 
Erziehungserinnerungen finden sich Hinweise zu den von mir festgestellten Interaktionsmustern.

60 � Die Tao gehen davon aus, dass die Anwesenheit vieler Personen den anito imponiert und dass die-
se sich dann nicht trauen, näher an die Menschen heranzurücken. Wenn die Tao sich aufgrund des 
sozialen Zusammenhalts »sicher fühlen« (mahanang so onowned), können die bösartigen Geistwesen 
ihnen nichts anhaben. Das Beispiel zeigt auf, dass bestimmte Gefühlszustände von den Tao nicht als 
intrapsychische Vorgänge aufgefasst werden, sondern als intersubjektive af fektive Aushandlungs-
prozesse.

61 � Weitere Strukturmerkmale sind Generationszugehörigkeit, Geschlecht, Af filiation mit einer be-
stimmten Verwandtschaf tsgruppe oder Gefolgschaf t sowie sozialer Status.

62 � Eine Ausnahme stellt das »Grüßen« (manaraley) dar, das idealerweise immer von den Jüngeren aus-
geht und von den Älteren erwidert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 117

Kinder sollen sich im Beisammensein mit ihren Bezugspersonen »ruhig« (mahanang) 
verhalten und achtsam »zuhören« (mangamizing), wenn diese das Wort an sie richten. 
Wichtige Inhalte werden für gewöhnlich nur ein einziges Mal besprochen, das Stellen 
von Fragen ist unüblich.63 »Respekt« (ikaglow; kanig) vor älteren Personen drückt sich 
auch heute noch darin aus, dass Kinder und jüngere Erwachsene von ihrem Stuhl auf-
stehen müssen, wenn Ältere sich hinsetzen wollen. Wenn sie nicht sofort reagieren, 
werden sie angeblafft.64

Die auf Dorfebene organisierten Aktivitäten und Feste verdeutlichen auf para-
digmatische Weise, welche Statuspositionen die Angehörigen der verschiedenen 
Generationen innerhalb der sozialen Ordnung der Tao einnehmen. Einer gewissen 
Beliebtheit erfreuen sich »langsame Läufe« (慢跑 manpao), zu denen sich Jung und Alt 
versammeln, um wenige Kilometer zu joggen oder vielmehr schnellen Schrittes zu 
gehen. Die manpao laufen jedes Mal nach dem gleichen Muster ab: Vorneweg rennen 
die »Kinder« (小孩子 xiaohaizi), dann die »Jugendlichen« (年輕人 nianqingren) – zu de- 
nen die Tao Personen bis Mitte 40 rechnen, dann »Personen mittleren Alters« (中年人 
zhongnianren) und schließlich die »Alten« (老人 laoren). Je älter die Teilnehmenden 
sind, desto gesetzter und langsamer gehen sie. Das Rennen ist einzig und allein den 
Kindern vorbehalten.65

Die dieser Formation zugrunde liegende Logik ist folgende: Bei den Tao »laufen« 
die Statusniedrigeren (bzw. Jüngeren) vor den Statushöheren (bzw. Älteren) »davon« 
(miyoyohyo), sie werden von ihnen »herumkommandiert« (pakamotdeh) und sind die-
jenigen, die sich bewegen, während Letztere Zentren der Ruhe bilden. Im Idealfall 
verfügen statushöhere Alte über viele Nachkommen, die für sie Erledigungen aus-
führen. Ruhe und Bewegung sind somit Ausdruck von Statuspositionen innerhalb des 
Systems der Altershierarchie. Das oben beschriebene sozialräumliche Interaktions-
muster lässt sich auch im Sozialisationskontext beobachten: Wenn jüngere Tao-Kin-
der sich fehlverhalten, werden sie von ihren Bezugspersonen häufig durch Anblaffen 
und Androhen von Schlägen vertrieben (siehe Teil IV). Das Weglaufen der Kinder ist 

63 � Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen älterer Personen geht hervor, dass Eltern bis in 
die 1950er-Jahre kaum oder nur sehr selten das Wort an ihre Kinder richteten. Einige der zum Zeit-
punkt meiner Forschung 65- bis 84-Jährigen gaben an, dass sie sich als Kinder »gefreut« (masarey) ha-
ben und »dankbar« (isarey) waren, wenn sie von ihren Eltern »belehrt« (nanaon) oder ausgeschimpf t 
wurden. Das Verhalten der Bezugspersonen wurde von ihnen als fürsorglich aufgefasst, denn es 
signalisierte ihnen, dass die Eltern nach wie vor Interesse an ihnen hatten und sie zu »besseren«  
(ikapiya) Menschen erziehen wollten.

64 � Als in den 1960er- und 1970er-Jahren das Alkoholtrinken bei den Tao in Mode kam, wurde den Äl-
testen als erstes eingegossen, dann ging man entsprechend des Lebensalters vor, d. h. die Jüngsten 
bekamen zuletzt eingeschenkt. Als jüngerer Mensch konnte man nur so lange trinken, wie auch die 
Ältesten ihren Becher erhoben – spätestens, wenn diese absetzten, musste man selbst seinen Becher 
wieder auf den Boden stellen. Die Jüngeren mussten demnach beim Trinken die ganze Zeit über auf 
das Verhalten der Ältesten achtgeben. Heute haben sich die Trinkregeln bei den jüngeren Leuten ge-
lockert, doch Personen über 50 Jahren fallen dergleichen Verstöße nach wie vor negativ auf.

65 � Beim manpao erfolgt innerhalb der genannten Statusgruppen eine weitere Dif ferenzierung nach 
Geschlecht. Mädchen und Jungen starten getrennt und auch die Erwachsenen teilen sich in gleich-
geschlechtliche Gruppen auf, die vor- und hintereinander oder auch nebeneinander laufen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit118

eine Evaluation ihres niedrigeren Status, es gleicht einer Unterwerfungsgeste.66 Kin-
der, die vor ihren Eltern davonlaufen, empfinden »Angst vor den Eltern« (kaniahey so 
inapowan). Innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe tritt ein 
emotionaler Nexus von »Ärger« (somozi) und »Angst« (maniahey) in Erscheinung (siehe 
Kapitel 6, Abschnitt Ärger-Regulation); wer welche Emotion empfindet, ist durch die 
Altershierarchie vorgeschrieben und bedarf keiner Aushandlung. Es sind immer Er-
wachsene, die »Ärger« empfinden (oder vorgeben, »Ärger« zu empfinden) und Kinder, 
die davor »Angst« haben. Dass ein Kind auf seine Eltern »wütend« wird, ist dagegen 
undenkbar.67

Bei den Tao besteht zwischen Kindern und Angehörigen der (Ur-)Großelterngene-
ration ein Meidungsverhalten, das verstärkt einsetzt, wenn die »Alten« (rarakeh) die 
Schwelle zur Senilität erreicht haben und allmählich ihre körperlichen Funktionen 
einbüßen.68 Die Tao glauben, dass hochbetagte rarakeh Kindern gefährlich werden 
können, weil sie im Stadium des einsetzenden körperlichen und geistigen Verfalls 
diesen ihre Körper »neiden« (ikeynanahet). Sie tun dies teils unbewusst, sodass eine 
räumliche Trennung zwischen Kindern und hochbetagten Alten als die beste Lösung 
erscheint. Die Tendenz zum »böswilligen Neid« ist bei kinderlosen Alten und solchen, 
deren Kinder schon zu Lebzeiten gestorben sind (was früher nicht selten vorkam), 
nach Auffassung der Tao besonders ausgeprägt.69 Bei Tao-Kindern besteht ausgepräg-
te »Angst« (maniahey) vor marginalisierten Alten aus der Outgroup, vor allem, wenn 
es sich hierbei um Personen aus verfeindeten Verwandtschaftsgruppen handelt. Ihre 
»Angst« ist nicht ganz unbegründet, denn zumindest in der Vergangenheit kam es 
immer wieder zu Fällen von Kindesmisshandlung durch rarakeh aus antagonistischen 
Gruppen (siehe Kapitel 9).

Während meiner Feldforschung planten die beiden christlich beeinf lussten Erzie-
herinnen der GYB-Klasse aus Iranmeylek eine Exkursion zu den Haushalten hochbe-
tagter Dorf bewohner, um den Kindern beizubringen, dass sie von den Alten nichts zu 
befürchten haben.70 Die meisten Vorschulkinder hatten sichtlich »Angst«, die Haus-
halte der rarakeh zu betreten. Ein Kind setzte sich vor dem Eingang auf den Boden 
und war nur durch gutes Zureden dazu zu bewegen, in die Wohnung hineinzugehen. 

66 � Bezeichnenderweise forderte der Pastor der presbyterianischen Kirchengemeinde von Iranmeylek 
die jüngeren Gemeindemitglieder auf, zahlreicher zum Gottesdienst zu erscheinen und »nicht im-
mer vor den »Alten« (rarakeh) »wegzulaufen« (miyoyohyo). Der Altersdurchschnitt bei einem Gottes-
dienst lag während meiner Forschung bei etwa 60 Jahren.

67 � Gelegentlich kommt es bei Kleinkindern und jüngeren Kindern zu »Trotzreaktionen« (masosolien). 
Wenn Kinder »wütend« werden, reagieren ihre Bezugspersonen hierauf in der Regel mit Auslachen.

68 � Die Übernahme christlicher Vorstellungen und die aufgrund der Arbeitsmigration nach Taiwan be-
stehende Notwendigkeit einer Kinderbetreuung durch die Großeltern hat heute in vielen Tao-Fami-
lien (aber nicht in allen) zu einer Aufweichung des Meidungsverhaltens zwischen Kindern und ihren 
(Ur-)Großeltern geführt.

69 � Nicht zuletzt aus diesem Grund gelten alleinstehende Alte als moralisch schlecht.
70 � Einigen Kindern wurde von ihren Erziehungsberechtigten untersagt, am Ausflug teilzunehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 119

Während des Besuches kehrten die Kinder den Alten den Rücken zu und wagten nicht, 
sie anzusehen.71

Das rigide System der Altershierarchie bei den Tao lässt kaum zu, dass Jüngere Älteren 
»helfen« (semidong). Um ihre höhere Statusposition beizubehalten, müssen rarakeh bis 
ins hohe Alter als Selbstversorger auftreten. Es wirkt für westliche Augen befremdlich, 
wenn sehr alte Menschen, die gerade eben noch laufen können, unter größten körper-
lichen Schwierigkeiten auf ihre Felder humpeln, um Süßkartoffeln zu ernten. Im kul-
turellen Setting der Tao wäre es jedoch grausam und erniedrigend, autonomen Alten 
die Arbeit abzunehmen, da dies ihren »sozialen Funktionswert« (moyat) infrage stellen 
würde. Die auf Alter basierende Hierarchie der Tao ist absolut, sie besitzt Züge eines 
totalitären Systems, das unidirektional ausgerichtet ist und keine spätere Verkehrung 
der Statuspositionen vorsieht. Für die jüngere Generation besteht das Problem, dass 
sie das empfangene Geschenk des Lebens nicht direkt erwidern kann. Der »Fluss des 
Lebens« ( f low of life; Fox 1980) erfolgt ausschließlich von den Ahnen zu den Lebenden 
und von den Älteren zu den Jüngeren.

Genderrelationen

Tao-Kinder werden in eine soziokulturelle Entwicklungsnische hineingeboren, in der 
die zwischen den Geschlechtern bestehenden biokulturellen Differenzen eine star-
ke Betonung erfahren. Die Hierarchie zwischen den Geschlechtern, ihre distinkten 
Eigenschaften und genderspezifischen Aufgabenstellungen beeinf lussen das affek-
tive und emotionale Empfinden und Verhalten von Männern und Frauen und somit 
auch die jeweiligen emotionalen Entwicklungsverläufe.72 Bestimmte biologische  
Tatsachen, wie der unterschiedliche Muskelauf bau und die Beschaffenheit der Haut 
bei Männern und Frauen, spielen bei der lokalen Genderkonzeption eine wichtige  
Rolle. Die Tao gehen davon aus, dass Männer aufgrund ihrer körperlichen Konstitu-
tion normalerweise »widerstandsfähiger« (masozi) sind als Frauen, deren physische 

71 � Die Kinder wollten durch ihre Blickvermeidungsstrategie eine Kontamination mit »schlechten Ein-
flüssen« (marahet ta vazvazey) verhindern. Ich wurde Zeuge dieser Begegnungen, weil ich die GYB-
Klasse, die auch von meinem älteren Sohn Johann besucht wurde, auf Bitten der han-taiwanesischen 
Erzieherinnen während der Exkursion begleitete.

72 � Für mich als Mann war es schwierig, Einblicke in weibliche Lebenswelten zu erhalten, da ich auf-
grund der bestehenden Geschlechterseparation nur eingeschränkt mit Tao-Frauen interagieren 
konnte. Aus der Analyse und Gegenüberstellung meines Datenmaterials lassen sich jedoch fun-
dierte Aussagen darüber tref fen, was es bei den Tao bedeutet, eine Frau oder ein Mann zu sein. Als 
wichtige Erkenntnisquellen erwiesen sich hierbei die Erhebungen zum emotionalen Repertoire der 
Tao, diverse alltägliche und systematisch durchgeführte Beobachtungen, die Interviews zu den Er-
ziehungserinnerungen von Kindern und älteren Tao sowie die enge Zusammenarbeit mit meinen 
beiden Assistentinnen. Während der Feldforschung wurde ich zudem des Öf teren Zeuge, wie die 
Dorfbewohnerinnen und Dorfbewohner von Iranmeylek mit meiner Frau interagierten. Auch  
berichtete sie mir, wie sich diese Begegnungen für sie anfühlten. Ihre Bemerkungen halfen mir, 
einen Zugang zu den genderspezifischen sozialen Interaktionsmustern der Tao zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit120

und seelische73 Verfassung für gewöhnlich als »weich« oder »schnell ermattend«  
(maomei) bezeichnet wird.74

Starke Männer, schwache Frauen und Kinder
Ein Problem, dem ich mich im nächsten Kapitel zuwenden werde, betrif ft die Permea-
bilität des menschlichen Körpers, in den bei »Schwäche« (jimoyat) und Unachtsamkeit 
bösartige Anito-Geistwesen eindringen können, um dort Schaden anzurichten. Die 
Abwehr »schlechter Dinge« erfolgt durch kulturspezifische Strategien der Muskelan-
spannung, des forschen Gehens, der Konzentration und Achtsamkeit, der Demonstra-
tion von »Ärger« (somozi) sowie durch diverse Formen des »Drohens« (anianniahin), u. a. 
mit Ritualdolchen und Speeren. Die genannten Verhaltensweisen gehören zu einem 
Komplex, der von den Tao als masozi bezeichnet wird und vor allem als eine männli-
che Kompetenz aufgefasst werden muss. Die Subsistenztätigkeiten der Tao basierten 
auf harter körperlicher Arbeit, bei der »Kraft« und »Ausdauer« (moyat) sowie »Mut«  
(mavohwos) unabdingbar waren. Ein zentraler Aspekt ritueller männlicher Aktivität 
war und ist das Zurschaustellen des muskulösen Körpers. Beim kollektiven Hirse-
stampfen demonstrieren junge Männer, wie »kräftig« und »schwungvoll« sie zustoßen 
können. Die Einweihung eines cinedkeran ist auch heute noch ein willkommener An-
lass, um beim manwawey75 und anschließendem In-die-Luft-Werfen des Bootes die 
eigene »Körperkraft« und »Muskelstärke« unter Beweis zu stellen.76

Männer dürfen unter keinen Umständen zugeben, dass sie »Angst« (maniahey) 
empfinden, denn »Furchtlosigkeit« (jimaniahey) ist die wichtigste Facette ihres  
Masozi-Seins.77 Innerhalb der sozialen Ordnung des Dorfes sind Männer aufgrund 
ihrer »Durchsetzungsfähigkeit« und vitalen »Aggressivität« den Frauen an Status über-
legen. Der emotionale Nexus von »Ärger« und »Angst« ist ein konstituierendes Element 
der Genderrelationen: Männer sind masozi, Frauen empfinden vermehrt »Angst« und 
»Scham« (masnek), weshalb sie in Gefahrensituationen zum Rückzug neigen.

73 � Mit seelisch meine ich hier nicht »psychisch«, sondern beziehe mich buchstäblich auf die »Seele«  
(pahad).

74 � Auch kleine Kinder sind in diesem Sinne mit einem »weichen« Körper ausgestattet, der »schlechten 
Einflüssen« vergleichsweise schutzlos ausgeliefert ist. Die bis in die 1970er-Jahre bestehende hohe 
Kindersterblichkeit trug zu einer Bestätigung dieser Auf fassung bei. Wenn man sich auf historischen 
Fotografien die durch Parasitenbefall aufgeblähten Bäuche von Tao-Kindern ansieht (siehe z. B. Chao 
2008: 106), wird einem die ontologische Andersartigkeit damaliger Kinder bewusst.

75  �Manwawey ist eine rituelle Tätigkeit der Männer, die nicht übersetzt werden kann, sondern einer Be-
schreibung bedarf. Während der Einweihung eines cinedkeran umringen die an diesem Ritual teilneh-
menden Männer das Boot, wobei sie auf eindrucksvolle Weise mit den Augen rollen und ihre Fäuste 
schütteln. Manwawey ist ein Ausdruck von »Aggressivität« (masozi), »Kraf t« und »Stärke« (moyat), der 
dazu dient, die anito zu vertreiben und vom Boot fernzuhalten.

76 � In der Vergangenheit wählten junge Frauen ihre zukünf tigen Partner aufgrund ihres »Arbeitseifers« 
und ihrer »Muskelkraf t« aus. Auf diese Weise konnten sie sichergehen, dass sie und ihre Kinder sich 
später »satt essen« (mabsoy) würden.

77 � Aus der Auswertung von 50 emotionalen Geschichten zu maniahey wird ersichtlich, dass »Angst« vor-
nehmlich von Subjekten empfunden wird, die nicht mit dem Sprecher bzw. der Sprecherin identisch 
sind. Auf fällig hierbei ist, dass das Erleben von maniahey vornehmlich weiblichen und jüngeren Per-
sonen, speziell Kindern, zugeschrieben wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 121

Je weiter sich die Tao von ihrem Dorf entfernen, desto tiefer dringen sie in als ge-
fährlich wahrgenommene Gebiete vor. Die menschliche Siedlung ist ein zivilisatori-
sches Zentrum, in das vergleichsweise wenig »schädliche Einf lüsse« gelangen (bzw. 
von unvorsichtigen Individuen eingeschleppt werden)78. An der Peripherie des Dor-
fes beginnt eine transitorische Zone, eine Halbwildnis bestehend aus Tarofeldern 
und Obstgärten, die bis an die »tiefe Wildnis« (kahasan) der Bergwälder heranreicht. 
Hier hausen gefährliche Geistwesen, denen nur die Männer aufgrund ihrer erhöhten 
Widerstandsfähigkeit gewachsen sind. Selbiges gilt für das Meer, das ebenfalls als 
eine den Tao-Männern vorbehaltene Wildnis aufgefasst wird. Männer, die über eine 
größere Seelenfestigkeit als Frauen verfügen, sind als Einzige in der Lage, in die spiri-
tuelle Domäne der Wildnis vorzudringen, um Nahrung zu beschaffen und Harthölzer 
für den Bootsbau zu schlagen. Durch bewusste Fokussierung ihrer Aufmerksamkeit 
gelingt es ihnen, den »Verführungen der anito« (manivet so anito) zu widerstehen. Sie 
verfügen über die Fähigkeit, ihre Seelen auch in Schreckmomenten am Körper zu  
fixieren, sodass ein panikartiges Wegf liegen derselben unterbunden werden kann.

Die Arbeitsaktivitäten der Frauen sind landwärts gerichtet und finden innerhalb 
der Halbwildnis statt. Sie gehen – sofern es das Wetter erlaubt – täglich auf die Felder, 
um Taro und Süßkartoffeln zu pf lanzen sowie Unkraut zu jäten. Außerdem sammeln 
sie an der Küste Muscheln, Krebse und essbare Seegräser. Neben der schwächeren 
weiblichen Konstitution ist die von den Frauen ausgehende Verunreinigung ein weite-
rer bestimmender Faktor für die genderspezifische Arbeitsteilung bei den Tao. Wäh-
rend der Fischerei-Saison ist ihnen jeglicher Kontakt mit dem Meerwasser untersagt. 
Unter keinen Umständen darf das Menstruationsblut der Frauen ins Wasser gelangen, 
weil es als unreine Substanz die heiligen Fliegenden Fische »beleidigen« (jyasnesnekan) 
und somit vertreiben würde.

Genderspezifische Ernährung
Bei den Tao werden Geruch und Geschmack (die nicht voneinander unterschieden 
werden) allgemein mit Geistwesen in Verbindung gebracht, wobei Wohlriechen-
des / Wohlschmeckendes »gutartigen« (apiya) und streng Riechendes / Schmeckendes 
»schlechten« (marahet) Einf lüssen zugerechnet wird. Da Frauen über vergleichsweise 
geringe Abwehrkräfte verfügen, dürfen sie keine scharf oder intensiv schmeckenden 
Speisen zu sich nehmen. Die Klassifikation des lokalen Fischbestandes79 folgt dem 
oben beschriebenen Kriterium und unterscheidet sogenannte »Frauen-Fische« (among 
no avakes) von »Männer-Fischen« (among no mahakey). Erstere verfügen über einen  
angenehmen Geruch / Geschmack und wenige Gräten, sind allgemein bekömmlich und 

– wie der Name impliziert – die einzige Fischkategorie, die von Tao-Frauen verspeist 
werden darf. Das Essen der weniger mild schmeckenden »Männer-Fische« ist ihnen 
aus Tabugründen strengstens untersagt. Wenn Frauen (wissentlich oder unwissent-

78 � Die Tao gehen davon aus, dass sich die anito »unwissenden« (abo so katentengan) und unachtsamen 
Personen anhef ten und auf diese Weise von ihnen ins Dorf getragen werden, wo sie sich ausbreiten 
und Schaden anrichten.

79 � In den Gewässern vor Lanyu finden sich etwa 200 essbare Arten von Fischen sowie anderem Meeres-
getier (Shao et al. 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit122

lich) einen »Männer-Fisch« verspeisen, werden sie – so die Annahme der Tao – ernst-
haft krank und / oder entwickeln bleibende Hautausschläge.80

Der Verzehr genderspezifischer Nahrungsmittel bewirkt nach Auffassung der Tao 
längerfristig betrachtet eine andere Zusammensetzung weiblichen und männlichen 
»Blutes« (rara). Männer regulieren ihr Blut – und somit auch ihr überlebenswichtiges 
Masozi-Sein – über den Verzehr von Ziegenf leisch, das von Tao-Frauen aufgrund sei-
ner streng riechenden Eigenschaften gemieden wird. Die in der Wildnis grasenden 
Ziegen81 fressen Gräser und Pf lanzen, denen eine vitalisierende Wirkung nachgesagt 
wird.82 Durch den Verzehr von Ziegenf leisch sind Männer in der Lage, ihre spirituel-
len Abwehrkräfte zu stärken und ihr moyat vital zu erhalten.

Komplementarität der Geschlechter
Die geringe Widerstandsfähigkeit der Frauen drückt sich außerdem darin aus, dass 
sie sich vor bestimmten Gerüchen wie z. B. dem getöteter Schweine oder Ziegen 
»ekeln« (mangaora).83 Wenn Männer Tiere schlachten, entfernen sich Frauen mit vor 
die Nase gehaltenen Händen. Ihr »Ekel«-Gefühl steht im engen Zusammenhang mit 
einem Tabu, das es Frauen verbietet, während des Tötungsaktes und des darauffol-
genden Zerschneidens des Fleisches anwesend zu sein. Beim Töten und Hantieren 
mit dem Messer handelt es sich um genuin männliche Tätigkeiten, durch welche die 
»Seele« (pahad) vom Körper des Tieres abgetrennt und somit freigesetzt wird. Frauen 
dürfen der Schlachtung nicht beiwohnen, weil ihre Leben generierende Fruchtbarkeit 
ansonsten Schaden nehmen könnte.

Der spirituell-formgebende Aspekt männlicher Tätigkeit findet sich auch beim 
Vorbereiten der Fliegenden Fische für das Trocknen auf den hierfür vorgesehenen Ge-
stellen. Jeder einzelne Arbeitsschritt ist bis ins Detail durch Tabuvorschriften geregelt. 
Während Männer die Fische aufschneiden und das Fleisch zum Trocknen einkerben 

– allesamt Tätigkeiten, die mit einem Messer ausgeführt werden –, nehmen Frauen 
die Fische aus und drücken ihnen die Augen aus. Bei der Verarbeitung der Fische sind 
Männer formgebende Gestalter, während Frauen Arbeiten verrichten, die sich auf die 
Substanz beziehen. Das Hantieren mit dem Messer bedarf großer Vorsicht, da die See-
len der Fliegenden Fische eine respektvolle Behandlung ihrer Körper verlangen.

Die Fruchtbarkeit der Frauen besteht in ihrer Fähigkeit, Kinder zu gebären und 
diese zu ernähren, sei es mit ihrer Milch oder gekochter Nahrung. Auch sind Frau-
en in der Lage, Tarosetzlinge zu vermehren, wobei ihnen das Feld als eine erweiterte 
»Gebärmutter« dient. Taroknollen sind in gewisser Weise wie Kinder, da sie in stän-
diger weiblicher Produktion zu neuen, sichtbaren Körpern heranreifen. Der von den 
Männern betriebene Fischfang unterliegt hingegen anderen Gesetzmäßigkeiten, denn 
aus männlicher Perspektive wachsen Fische nicht heran, sondern tauchen plötzlich 

80 � Jüngere Männer dürfen »Frauen-Fische« zwar zu sich nehmen, nicht aber eine dritte Kategorie, die 
als »Alte-Männer-Fische« (among no rarakeh) bezeichnet wird. Der Verzehr dieser schwer verdaulichen 
und mitunter leicht toxischen Fische ist nach Auf fassung der Tao für alte Männer unbedenklich, da 
diese über die stärksten Widerstandskräf te verfügen.

81 � Ziegen sind bei den Tao ein Symbol für Männlichkeit, spirituelle Kraf t und Langlebigkeit.
82 � Der strenge Geruch des Ziegenfleisches ist zugleich ein Hinweis auf seine Potenz.
83 � Auch hier besteht eine biologische Fundierung, da viele Frauen während der Schwangerschaf t auf 

Gerüche besonders stark reagieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 123

vor den sie fangenden Männern im Wasser auf. Männer sind außerstande, die Frucht-
barkeit der Fische zu kontrollieren, doch ist es ihnen auf rituelle Weise möglich, deren 
Seelen zu lenken.

Wenn Tao-Männer aufs Meer zum Fischen hinausfahren, bleiben die Frauen im 
Dorf zurück und sehen ihnen keinesfalls hinterher. Der Grund hierfür besteht nicht 
nur in der genderspezifischen Arbeitsteilung, wonach Frauen landwärts gewandte 
Tätigkeiten verrichten, sondern auch in einem bewussten Zurückbehalten der weib-
lichen Seelen, die sich aufgrund ihrer »Weichheit« beim Anblick der auf dem offenen 
Meer zu erwartenden bösartigen Anito-Geistwesen derart »erschrecken« (maogto) 
könnten, dass sie »panikartig davonf liegen« (somalap so pahad). Umgekehrt verhält es 
sich aber auch so, dass Männer bei den Fruchtbarkeitsritualen der Frauen auf den Fel-
dern nicht anwesend sein dürfen.84

Töten und Generieren neuen Lebens sind diametral entgegengesetzte Potenziale von 
Männern und Frauen, die zwingend den Ausschluss des jeweils anderen Geschlechts 
erfordern. Durch das gegenseitige Fernbleiben bei den Aktivitäten des anderen Ge-
schlechts erlangen Tao-Frauen Macht über Tao-Männer und umgekehrt. Die kom-
plementären Welten von Männern und Frauen verbinden sich zu einer kulturspezi-
fischen Metaphorik, in der das eine durch das andere hervorgerufen wird und sich 
beide gegenseitig bedingen. Diese stilistische Methode findet eine rege Anwendung 
in den traditionalen Gesängen älterer Männer, die anlässlich von Haus- und Bootsein-
weihungen vorgetragen werden. Die Gesänge machen von einer allegorischen Sprache 
Gebrauch, in der Meer und Land, Boot und Feld oder auch Fisch und Taro miteinander 
gleichgesetzt werden (Tai 2008; Lin 2021). Auf diese Weise wird die gegenseitige Ab-
hängigkeit und somit Einheit männlicher und weiblicher Prinzipien zum Ausdruck 
gebracht.85

Die komplementären Geschlechterrelationen finden ihren Ausdruck sowohl in der 
sozialen Organisation als auch in den kosmologischen Vorstellungen der Tao.86  
Innerhalb der zipos werden diverse Tauschbeziehungen aufrechterhalten, sodass alle 

84 � Die langen Haare der Frauen werden mit Fruchtbarkeit assoziiert. Es gibt einen traditionellen Tanz  
(頭髮舞 toufawu), bei dem Frauen mit ihrem of fen getragenen Haar den Boden berühren und es 
dann hinauf in die Luf t schleudern. Als in Iranmeylek zu Ehren des 100. Geburtstag der Republik China 
ein toufawu abgehalten wurde, durf ten Tao-Männer hierbei nicht zusehen.

85 � Die oben genannte Metaphorik findet sich auch in den rituellen Aktivitäten der Tao: So ist es erfor-
derlich, ein Boot vor seiner rituellen Einweihung vollständig mit Taro zu bedecken. Durch die riesige 
Menge an Taro soll ein ebenso großer Fischfang auf magische Weise herbeigeführt werden, d. h. auch 
hier findet eine komplementäre Gleichsetzung von »Taro« und »Fisch« statt.

86 � Im Folgenden bediene ich mich eines strukturalistischen Ansatzes, um aufzuzeigen, wie gender-
spezifische binäre Oppositionen Gesellschaf t und Kultur der Tao in ihrer prozessualen Gesamtheit 
durchdringen. Ich bin mir im Klaren darüber, dass meine Interpretationen einen spekulativen Cha-
rakter besitzen, da sie sich der Möglichkeit einer direkten Erhebung, z. B. durch Informantenbe-
fragungen, entziehen. Aus einer holistischen Perspektive heraus betrachtet, erscheinen die von 
mir aufgeführten binären Strukturen jedoch plausibel. Im Unterschied zu Lévi-Strauss (1969 [1949]) 
begreife ich die dem Denken, Fühlen und Handeln zugrunde liegenden Oppositionen nicht als uni-
versale und zeitlose Strukturen, sondern als kulturspezifische Potenziale von Männern und Frauen, 
die sich innerhalb des animistisch geprägten Bezugsrahmens der Tao immer wieder auf prozess-
haf te Weise neu entfalten (und somit ggf. auch verändern können).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit124

produktiven Haushalte über ausreichend Nahrung verfügen und gegenseitige Hilfe 
in Anspruch nehmen können. Der Fluss dieser Nahrung erreicht das Kind über die 
Mutter, die als seine Ernährerin fungiert. Da es an der prompten Befriedigung seiner 
Bedürfnisse interessiert ist, sind die lebensweltlichen Bezüge der zipos in den ersten 
Jahren von größerer Relevanz als die durch die asa so inawan vorgegebenen struk-
turellen Implikationen, deren Bedeutung es noch nicht fassen kann. Hinzu kommt, 
dass die Aufmerksamkeit des kleinen Kindes von Geburt an auf die Mitglieder der 
Zipos-Verwandtschaft gelenkt wird. Eine seiner ersten Entwicklungsaufgaben be-
steht im »korrekten Grüßen« (manaraley) der engsten bilateralen Verwandten. Auch 
wenn Tao-Männer in die Kinderbetreuung involviert sind (z. B. wenn Mütter das Es-
sen zubereiten), ist das Netz der engsten kindlichen Bezugspersonen in erster Linie 
ein weibliches.87 Die zipos entsteht durch Ausheirat der Frauen, die als Vermittlerin-
nen zwischen verschiedenen asa so inawan fungieren. Da Schwestern im Gegensatz 
zu Brüdern nicht um die knappen Ressourcen Land und Haus konkurrieren müssen, 
verstehen sie sich untereinander oft besser als männliche Geschwister. Der stärkere 
Zusammenhalt unter Schwestern schweißt die bilaterale Verwandtschaftsgruppe zu-
sammen und verhindert eine Abspaltung der einzelnen Haushalte. Die zipos als solche 
kann nur aufgrund der Intervention der Frauen existieren, weshalb sie – aus Kinder-
perspektive – mit dem mütterlichen Prinzip in Verbindung steht.

Bei den Erhebungen zu den Emotionswörtern des ciriciring no tao wurden sehr 
viele Beispiele genannt, in denen ältere Brüder das Land ihres Vaters »an sich rissen«  
(teymagom) und ihre jüngeren Brüder (die sich zu Arbeits- oder Ausbildungszwecken 
in Taiwan auf hielten) nicht über deren rechtmäßigen Besitz informierten. Der Kon-
f likt zwischen männlichen kaka und wari widerspricht dem Ideal der Tao von einer 
Kooperation unter Brüdern, die nur zustande kommt, wenn alle Beteiligten einen Vor-
teil in diesem Zusammenschluss sehen.88 Dies ist z. B. in Krisenzeiten der Fall, wenn 
Gruppen ihren Besitz gegenüber antagonistischen anderen verteidigen müssen (vgl. 
Kapitel 3). Während Männer bestehende Verbindungen durch ihr egoistisch motivier-
tes Verhalten ggf. trennen (»töten« / »zerschneiden«), sind es Frauen, die Verwandt-
schaftsgruppen miteinander verbinden (»Leben generieren«).89 In der männlichen Fo-
kussierung auf Eigentum, die mit sozialer Grenzziehung einhergeht, manifestiert sich 
das väterliche Prinzip.

Die asa so inawan ist aufgrund ihres »einen Atems« eine die Generationen über-
dauernde soziale Institution, die sowohl die Lebenden als auch die Toten umschließt. 
Das mit der asa so inawan verbundene väterliche Prinzip unterliegt einer strikten Hie-
rarchie, die darauf basiert, dass sich die Lebenden nach den überlieferten Worten 
der Ahnen richten müssen, um deren Segen zu erlangen. Die Ausrichtung der asa so  

87 � In die väterliche Lebenswelt erhält das Kind zunächst kaum Einblicke, da die Mutter für seine soziale 
Erziehung zuständig ist und es an den geheimnisvollen Ritualen der Männer nicht teilnimmt.

88 � Die männliche Notwendigkeit, sich auf »forsche« und »energische« (masozi) Weise gegen andere 
durchzusetzen, begünstigt einen gewissen Egoismus, der das eigene Überleben und das der Haus-
haltsgruppe zum Ziel hat.

89 � Früher durf ten die Nabelschnüre neugeborender Tao-Kinder nur mit einem Bambusmesser durch-
trennt werden, jedoch keinesfalls mit einem Messer aus Metall, das dem Schlachten und Töten  
diente. Das verbindende weibliche Element zeigt sich ferner beim Weben, einer Tätigkeit, die tradi-
tionell den Frauen vorbehalten ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 125

inawan ist somit eine jenseitige. Sie ist eine Vergangenheit und Zukunft umfassende 
Institution, die prinzipiell ewig fortexistiert. Der zipos hingegen fehlen die spirituellen 
Bezüge von Vergangenheit, Zukunft und Ewigkeit, sie ist in der Gegenwart des Dies-
seits angesiedelt. Im Mittelpunkt stehen lebende Menschen mitsamt ihren physischen 
Bedürfnissen. Die Ego-Zentriertheit der zipos bewirkt eine Fokussierung auf den  
Körper, der durch das Geben und Empfangen von Nahrung gedeiht und am Leben  
erhalten wird.

Nahrung kann aber nur angebaut oder erbeutet werden, wenn die Tao über das 
hierfür notwendige »kulturelle Wissen« (katentengan) verfügen. Auch der Bau der 
Boote – des entscheidenden Produktionsmittels beim Fischfang – basiert auf an-
zestralen Überlieferungen. Ein Großteil des kulturellen Wissens ist den Männern 
vorbehalten. Es beinhaltet viele rituelle Elemente und wird innerhalb der asa so  
inawan an diejenigen Söhne weitergereicht, die über eine »moralisch rechtschaf fene 
Gesinnung« (apiya so nakenakem) verfügen. Das kulturelle Wissen der Frauen ist auf 
Feldarbeit und Kinderpf lege fokussiert und häufig weniger umfangreich. Während 
die Vermittlung väterlichen Wissens über »Sprache« (ciring) erfolgt, ist mütterliches 
Wissen auf die Substanzhaf tigkeit der Dinge ausgerichtet, auf die Generierung 
sicht- und tastbarer Körper, allem voran von Kindern und (pf lanzlicher) Nahrung. 
Das Lernen innerhalb der zipos erfolgt durch Beobachtung und verläuf t weitest
gehend nonverbal (siehe Kapitel 5, Abschnitt Bösartige Geistwesen).

Meidungsverhalten im Alltag
In der Öf fentlichkeit separieren sich Männer und Frauen räumlich voneinander. 
Bei Dorffesten speisen Männer draußen vor dem makarang, Frauen hingegen in der 
vahey. Während der Gottesdienste sitzen Frauen auf der den Bergen zugewandten 
Seite und Männer auf der dem Meer zugewandten Seite der Kirche. Es schickt sich 
für (nicht nah verwandte) Männer und Frauen nicht, länger als einen kurzen Augen-
blick zusammen zu verweilen.90 Als problematisch erweist sich ferner das gemischt-
geschlechtliche Einnehmen von Mahlzeiten, das bei den Tao – sowie auch anderen 
Gruppen innerhalb der Region – als intimes und quasisexuelles Verhalten aufgefasst 
wird (vgl. Janowski 2007: 16). Von der Geschlechtertrennung in der Öf fentlichkeit 
sind selbst Ehepaare nicht ausgenommen. Es war für mich ein langwieriger und 
schwieriger Prozess zu verstehen, wer mit wem im Dorf liiert ist, da man hierüber 
nicht spricht und auch durch Beobachtung nur wenig Einsicht gewinnt. Wenn sich 
Ehepartner auf der Straße begegnen, grüßen sie sich in der Regel nicht und laufen 
oftmals ohne Notiz zu nehmen aneinander vorbei. Beim Gottesdienst oder bei einer 
Hochzeit ist es üblich, dass der Mann als erstes eintrif ft und seine Frau etwa drei Mi-
nuten später. Durch dieses taktische Verwirrspiel sollen Frauen vor potenziellen Ge-
fahren beschützt werden. Auch soll verhindert werden, dass antagonistische Gegner 
Kenntnis über die Zusammensetzung eines Haushaltes sowie die aktuellen Aufent-
haltsorte seiner Mitglieder erlangen. In der Vergangenheit schlichen sich nicht selten 
Diebe in die Häuser der Tao, um Essensvorräte sowie Gold und Silber zu entwenden. 

90 � Als ich mit meinen Assistentinnen im Dorf unterwegs war, um Interviews zu führen, ging ich im  
Abstand von 5 bis 10 Metern vor oder hinter ihnen, damit kein Verdacht aufkam, dass wir auf unan-
gemessene Weise kommunizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit126

Auch kam es während der periodisch auftretenden Hungersnöte immer wieder zu 
Diebstählen auf den Feldern. Intransparenz erwies sich deshalb als Vorteil.

Das Meidungsverhalten der Ehepartner (bzw. der Geschlechter) in der Öffent-
lichkeit basiert auf intensiven »Scham«-Empfindungen (masnek), da das Zeigen von 
Intimität der sozial-relationalen Orientierung der Tao zuwiderläuft. Aufgrund ihrer  
sexuellen Konnotierung müssen Paarbeziehungen innerhalb der »Geschwister«grup-
pe verschleiert werden. Die kulturbedingte Gleichsetzung der Altersgenossen mit 
»Geschwistern« lässt jegliche Form des sexuellen Kontaktes unter Peers als problema-
tisch erscheinen.

Die Ehegattenachse erfährt keine kulturelle Hervorhebung, stattdessen werden 
gleichgeschlechtliche Filialbeziehungen betont.91 Die Art der Paarbindung bei den 
Tao ist eine andere als in gegenwärtigen westlichen Gesellschaften. Emotionale Wär-
me wird nicht primär als etwas Psychisch-Emotionales aufgefasst, sondern vielmehr 
durch die Erfüllung genderspezifischer Aufgaben erzeugt. Männer scheuen für ge-
wöhnlich keine Mühe, für ihre Frauen (bzw. die weiblichen Haushaltsmitglieder) 
Frauen-Fische zu fangen, sodass auch diese in den Genuss eiweißhaltiger Nahrung 
kommen.92 Frauen hingegen bringen ihren Männern (bzw. den männlichen Haus-
haltsmitgliedern) schöne, großgewachsene Knollenfrüchte von den Feldern mit nach 
Hause, um ihnen durch die Darbietung stärkehaltiger Nahrung ihre »Liebe« (ikakey) 
zu erweisen. Erst durch die Komplementarität männlicher und weiblicher Arbeitswel-
ten sowie strebsames Arbeiten kann eine gegenseitige Befriedigung der Bedürfnisse 
erzielt werden.

Eine genderspezifische Komponente der »Scham« besteht in der Definition sozial-
räumlicher Aktionsbereiche für Männer und Frauen: Während Männer in vielerlei 
Hinsicht außerhalb der vahey agieren, ist die kulturell vorbestimmte Domäne der 
Frauen innerhalb des Wohnhauses.93 Wenn Männer Rituale durchführen, Gäste emp-
fangen oder Fische für das Trockengestell vorbereiten, tun sie dies normalerweise vor 
dem Haus, wohingegen Frauen im Haus Nahrung zubereiten und Säuglinge betreuen.

In den Sommermonaten »stolzieren« (miyoyohyo) männliche Jugendliche in den frü-
hen Abendstunden die Inselrundstraße entlang. Mädchen tun dies deutlich seltener, 
weil viele Dorf bewohner entsprechendes weibliches Verhalten hinter dem Rücken der 
jungen Frauen »öffentlich besprechen« (ikazyak) und ihnen »Hochmut« (mazwey) und 

91 � Traditionellerweise schlafen die jüngsten Kinder zwischen den Eltern, die Mädchen neben der  
Mutter und die Jungen neben dem Vater. Während die Mutter für die soziale Erziehung aller Kinder 
(und somit der Mädchen und Jungen) verantwortlich ist, erfolgt die kulturelle Erziehung über eine gen-
derspezifische Vermittlung kulturellen Wissens vom Vater auf die Söhne und von der Mutter auf die 
Töchter.

92 � Frauen, die keinen Mann haben, können keinen Fisch essen, es sei denn, sie bekommen ihn von an-
deren Männern geschenkt. Es muss an dieser Stelle außerdem erwähnt werden, dass Männer, die 
nur selten Frauen-Fische fangen, von ihren Altersgenossen verspottet werden. »Scham« (masnek) 
und »Angst« (maniahey) vor sozialer Ausgrenzung fördern somit ein bestimmtes fürsorgliches Sozial
verhalten bei Tao-Männern.

93 � Der genderspezifische Dualismus von draußen und drinnen erscheint als eine Variante der westlichen 
Unterscheidung von öf fentlich und privat. Das lokale sozialräumliche Interaktionsmuster kann jedoch 
nicht mit dem westlichen gleichgesetzt werden, da es auf anderen sozialen und kulturellen Annah-
men beruht, als dies in nordatlantischen Gesellschaf ten der Fall ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Zur Prozessualität des Sozialen 127

»Faulheit« (malma) vorwerfen. Moralisch rechtschaffene Frauen sollen Haushaltstätig-
keiten nachgehen und sich keinesfalls dem Müßiggang hingeben, so die Ansicht vieler 
Tao. Nach dem Einsetzen der Pubertät sind junge Frauen häufig anzüglichen Bemer-
kungen der Männer ausgesetzt, die in unbeobachteten Momenten deren körperliche 
Veränderungen kommentieren. Die durch Gerüchte und männliches chauvinistisches 
Gehabe induzierte »Scham« (masnek) treibt junge Frauen zunehmend ins Innere der 
Häuser, wo sie sich nun auch in ihrer Freizeit vornehmlich auf halten.

Männer heben gelegentlich durch abwertende Bemerkungen die geringere Sta-
tusposition von Kindern und Frauen hervor. Aus männlicher Sicht ist das sozial-
relationale Denken und Fühlen von Kindern (und in gewisser Weise auch Frauen) 
ungenügend ausgereif t, da sie mit ihrem Verhalten gegen die normative Etikette 
verstoßen. Frauen wird angelastet, dass sie »ständig reden« (mazyak) und »falsches 
Zeug erzählen« (亂講話 luan jiang hua). Mehrmals wurde mir gesagt, dass Frau-
en »wie Wasser« seien. Meines Erachtens werden in diesen Bemerkungen gewisse 
männliche Ängste zum Ausdruck gebracht. Frauen sind aus männlicher Perspektive 
gefährlich, weil sie zwischen den verschiedenen asa so inawan »hin- und herwandern« 
und ggf. durch unvorsichtige Bemerkungen interne Belange nach außen tragen. Um 
männliche Interessen nicht zu gefährden, bedarf es einer Kontrolle der weiblichen 
Haushaltsmitglieder. Vor diesem Hintergrund könnte man argumentieren, dass die 
»Schwäche« (maomei; jimoyat) und Schutzbedürf tigkeit der Frauen als Vorwand die-
nen, um ihren Rückzug ins Innere der vahey zu rechtfertigen. Allerdings begreifen 
viele Frauen ihr eigenes »Schweigen« (jimizyak) und sozialräumliches Rückzugsver-
halten als eine weibliche Form der Tugendhaf tigkeit. Es wäre somit falsch zu sagen, 
dass einzig und allein die Männer die Frauen in ihre Genderrolle hineinzwängen 
würden.94

Genderspezifische Emotionalität
Während meiner Feldforschung traf meine Frau in Iranmeylek eine aus Taidong an-
gereiste Psychologin, die regelmäßig nach Lanyu kam, um Personen, bei denen »Schi-
zophrenie« diagnostiziert war, zu betreuen (siehe Tsai 2009). Meine Frau fragte sie, ob 
es im Dorf viele Fälle von »Depression« gäbe, da sie vermehrt mit Verhaltensweisen 
konfrontiert worden war, die ihrer Meinung nach auf »Depressionen« schließen lie-
ßen.95 Die Psychologin antwortete auf Englisch (in der Wiedergabe meiner Frau): »The 
men have a problem with alcoholism and the women tend to be in a state of depres-
sion.« Diese Aussage beschreibt meines Erachtens treffend, unter welchen genderspe-
zifischen psychischen Probleme die Tao heute leiden. Der verbreitete Alkoholkonsum 

94 � Auch wenn Frauen in der Ehe eine passive Rolle einnehmen, sind sie nicht gänzlich ohne Agency, da sie 
ihren Partnern ggf. durch »Nichtbeachtung« ( jiozayan) ihre »Unzufriedenheit« (mindok; ni kayan) signa-
lisieren können. Sie werden dann nach wie vor ihren genderspezifischen Aufgaben gerecht, sprechen 
aber nicht mehr mit den Männern, die ihnen nichts anlasten können, da sie sich gemäß der soziozen-
trischen Orientierung der Tao korrekt verhalten. Die Partner können diese Form des passiven Wider-
stands zumeist nicht lange ertragen und versuchen zu einer Problemlösung beizutragen.

95 � An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass das Erstellen von psychopathologischen Dia-
gnosen bei den Tao aufgrund der andersartigen Kultur dieser Gruppe höchst problematisch ist und 
dass keinesfalls westliche Konzepte auf verhaltensauf fällige Tao übertragen werden können. Ich be-
nutze Bezeichnungen wie »Schizophrenie« oder »Depression« deshalb nur als Beschreibungen, nicht 
aber als Diagnosen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit128

der Männer dient dazu, sich in einen affektiven Zustand zu versetzen, in dem sie sich  
apiya so onowned und masozi fühlen können. Denn ihre »Kraft« und »Stärke« (moyat), 
ihr vitaler »Ärger« hilft ihnen, Gefühle der »Angst« (maniahey), »Hemmung« (kanig) 
und »Mutlosigkeit« (jimavohwos) zu überwinden.96 Bei Frauen ist hingegen festzu-
stellen, dass sie sich bei Problemen häufig »psychisch und räumlich zurückziehen«  
(jiozayan). Aufgrund ihrer den Männern untergeordneten Stellung bleiben ihnen in 
vielen Fällen nur passive Strategien der Emotionsregulation. Ihre Situation ist teil-
weise mit der von Kindern vergleichbar, die sich den »Ermahnungen« (nanaon) ihrer 
Bezugspersonen ebenfalls nicht widersetzen dürfen.

Wenn Personen bei den Tao auf »nicht respektvolle Weise behandelt werden«  
(jyasnesnekan), kommt dies einer negativen Statusevaluation und somit Beschämung 
gleich. Männer wie Frauen zeigen klar erkennbare genderspezifische Tendenzen in 
ihren emotionalen Reaktionen auf zugefügte Beschämung: Während Männer auf  
induzierte »Scham« (masnek) in der Regel mit »Ärger« / »Wut« (somozi) reagieren, lässt 
sich bei den meisten Frauen ein soziales Rückzugsverhalten feststellen, das auf das 
Empfinden von »Traurigkeit« (marahet so onowned) hindeutet. Die hier beschriebe-
nen genderspezifischen Verhaltensweisen weisen Parallelen zu den von Lewis (1995: 
138–162) im westlichen Kontext untersuchten Scham-Abwehr-Reaktionen von Män-
nern und Frauen auf, die er zum einen als shame-rage (»Scham-Ärger-Reaktion«) und 
zum anderen als shame-depression (»Scham-Traurigkeit-Reaktion«) benennt (siehe 
auch Scheff 1988, 1990; R. Rosaldo 1984; Robarchek & Robarchek 2005; Casimir 2009;  
Röttger-Rössler 2013).97

96 � Ich habe während meines Feldaufenthaltes of t erlebt, dass betrunkene Tao-Männer plötzlich 
wie ausgewechselt waren, auf mich zugingen, mich ansprachen und ihre ansonsten vorhandene 
»Hemmung« komplett abgelegt zu haben schienen. Sicherlich ist eine enthemmende Wirkung bei 
Alkoholkonsum normal bzw. auch in westlichen Gesellschaf ten festzustellen, doch das Ausmaß 
der Veränderung zwischen nüchternem und betrunkenem Zustand hat mich bei einigen Tao-Män-
nern immer wieder aufs Neue überrascht. Ich spreche hier von gravierenden Unterschieden im 
Verhalten, von Blickvermeidung und gebeugtem Gehen im Alltag und von einer ausgesprochenen  
Kontaktfreudigkeit und Gelöstheit nach entsprechendem Alkoholkonsum.

97 � Die genderspezifischen Unterschiede im emotionalen Reaktionsverhalten von Tao-Männern und -Frau-
en bei der Induktion von »Scham« finden sich sowohl in den von mir auf systematische Weise protokol-
lierten Emotionsepisoden als auch in den emotionalen Geschichten, die ich im Rahmen der Erhebungen 
zum emotionalen Vokabular der Tao gesammelt habe. Auch eine Analyse der Interviews zu den kind-
lichen Erziehungserinnerungen kommt zu demselben Schluss.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006 - am 13.02.2026, 15:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

