4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

4.2 »Die kommen ins Paradies«
>Unheimlich heimliche« Gefliichtete und das Eigene im Fremden

A: Die Mauer iiber gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-
weise erlernen und respektieren, dann hat keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis. [...]

I: Wenn die Gefliichteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A:JA!

A: Das begreifen die Wessis aber nicht. [...]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht dariiber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-
zukommen...die Ossis SCHON. [...]

A: Deshalb lisst sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen. [...] [D]enn er hat ja schon
mal 1990 geschwiegen!!!

Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In dieser kurzen Chat-Passage kiindigt sich eine vage — von Andreas Richter so empfun-
dene - Ahnlichkeit zwischen den Erfahrungen der Menschen Ostdeutschlands und de-
nen gefliichteter Menschen an: »[W]ie es ist, was es bedeutet im neuen System klarzukommen.
Nach seiner Auffassung teilen beide Personengruppen den Erfahrungshintergrund, das
eigene Leben in einem anderen gesellschaftspolitischen und wirtschaftlichen System
neu arrangieren zu miissen. Andreas Richter verkiindet sodann, dass der Aufschrei im
Osten iiber eine potenziell mangelhafte »Integration« der Gefliichteten abebben werde,
sobald jene erfolgreich in Arbeit finden.” In dieser spontanen, affektgeladenen Aufie-
rung und semantisch >fehlleistend« (in Anlehnung an Freud 1922) schleicht sich dabei
»die Mauer« (moglicherweise anstelle von »der Streit«) in seine Erklirung »iiber gelungene
Integration«. Er lisst die Rezipierenden mit der Frage zuriick, inwieweit sich hier eine
Absicht »unter der Schwelle des Bewuf3tseins« (ebd.: 67) zu verstehen gibt: Welche
Mauer? Die Mauer zwischen BRD und DDR?

Wir erfahren unter beifSendem Zynismus, dass wohl in Deutschland nur »der Ossic
wisse, wie ungerecht und beschwerlich eine - vor allem berufliche — Systemintegration
vonstatten- oder auch nicht vonstattengehen kénne. Nicht mehr vollumfinglich prisen-
te Erinnerungen und ein seit 1990 schwelendes Leid keimen auch hier wieder auf, beun-
ruhigen und stochern in den doch noch nicht ganz ausgebluteten Wunden des >Kollektiv-
korpers«. Es entsteht der Eindruck, als wiirden hier un/bewusst die eigenen beruflichen
Ausschlusserfahrungen an die >Fremden< gebunden, damit einst schmerzliche Affekte
projiziert und an ihnen stellvertretend abgelehnt.

19 Dasssich hierbei gleichsam hierarchisierende, als rassistisch zu bewertende Wissensbestande of-
fenbaren (»unsere Arbeitsweise« als anstrebenswerte etablierte — westliche — Norm; die Arbeits-
weise der gefliichteten>Anderencals vermeintlich integrationsbediirftig), méchte ich im Rahmen
dieses Kapitels zur Komplexitatsreduktion vorerst ausklammern. lhnen widmet das anschliefRen-
de Kapitel 5 seine Aufmerksamkeit. Insofern veranschaulicht diese kurze Chat-Unterhaltung ein-
driicklich, wie eng miteinander verwoben die einzelnen in dieser Arbeit gewihlten interpretativen
Zuginge fiir ein komplexes Verstehen der Situation und damit des Ausschlusses gedacht werden
missen.

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

101


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

In Anlehnung an den Psychoanalytiker Sigmund Freud kann das >Unbewusste« zu-
nichst erst einmal als ein widerspriichlicher und beunruhigender Ort des Fremden in-
nerhalb der menschlichen Psyche verstanden werden (Bronfen 2011: X-XII). Dabei kon-
nen die Prozesse des Unbewussten eine Ursache fiir Rassismus abbilden (Mbembe 2019:
70). So erkennt der Postkolonialititstheoretiker Mbembe Rassismus als Platzhalter fiir
eine »Erinnerung an ein ungestilltes Verlangen oder ein Trauma, dessen Ursachen oft
nichts mit den Opfern des Rassismus zu tun haben« (ebd.), als eine »psychische Storung,
durch die das Verdringte brutal an die Oberfliche zuriickkehrt« (ebd.: 71) und als den
»Ort der Begegnung mit der Schattenseite und den dunklen Regionen des Unbewuss-
ten« (ebd.: 72). Die rassistische Logik misst demnach, so zitiert Mbembe Georges Batail-
le, »einem dufleren Zeichen einen Wert [bei], der keine andere Bedeutung hat als seine
eigenen Angste, sein schlechtes Gewissen und das Bediirfnis, andere hasserfiillt fiir ei-
nen Schrecken verantwortlich zu machen, der unserem Dasein anhaftet« (Bataille 1988:
98, zitiert nach Mbembe 2019: 78).

Das von Mbembe skizzierte ungestillte Verlangen und die erfahrenen Traumata, die
in der Schattenseite des Unbewussten schlummern, bieten fiir den hier relevanten Kontext
ein Verstehenspotenzial. Denn das Verlangen nach einem besseren Leben, >westlichemx
Wohlstand, Konsum und Reisefreiheit sollte mit der Wiedervereinigung getilgt werden.
Was sich hingegen fiir viele als Realitit einstellte, waren Enttiuschungen und unbefrie-
digte Sehnsiichte als Folge beruflicher wie betrieblicher Desintegration und Subalter-
nisierungsprozesse (vgl. etwa Kollmorgen/Hans 2011; Kollmorgen 2008). Die Januskdp-
figkeit des Ersehnten offenbarte sich im Erleben nur »[scheinbarer] Maglichkeiten«, sodass
nicht nur Manuela Vierstiick bilanziert: »[O]b Migrant hin oder her, [...] [dies ist] nicht das
eigentliche Problem«.

Ich meine, die armen Menschen [Gefliichtete] kinnen ja von der Sache her gar nichts dafiir [fiir
diese Ablehnung], [...]. Ja, der Migrant ist ja, der Migrant selber ist ja eigentlich Opfer von dem
Ganzen [etwa >ostdeutscher< Politikverdruss]. Also ich sag mal so, wir Ossis suchen ja jetzt nie
die Schuld nur bei denen, das ist ja im Prinzip nie der Fall. Wenn die, ich sag es mal so, wenn
die den Arsch in der Hose hitten und sagen wiirden, die Politiker, und wiirden sagen, hort mal
zu: »Liebe Deutschex, ich rede jetzt mal von gesamtdeutsch, »wir haben hier 1990 und 2015
einen Fehler gemacht.« Andreas Richter

Dass Rassismus, wie Andreas Richter anmerkt, nur indirekt mit den Opfern von Rassis-
mus in Verbindung stehen kann (Mbembe 2019: 70), spiegelt die Position Naika Forou-
tans im Kontext ihrer Analysen zur »postmigrantische[n] Gesellschaft« (Foroutan 2019).
Nach dieser miissen wir hinter die >Migrationsfrage«schauen und den Fokus auf dadurch
verdeckte »gesellschaftspolitische Kernkonflikte um Anerkennung, Chancengerechtig-
keit und Teilhabe« (Foroutan 2019: 14) — als die »zentrale[n] Versprechen der modernen
Demokratien« (ebd.:13) — und damit auch auf die Sicherung eigener Privilegien und Res-
sourcen legen (ebd.: 13—18). Jene »Konfliktfelder« sind auch ohne Migration »virulent«,
sodass Zuwanderung als ein »Katalysator« begriffen werden kann, der die benannten
Konflikte befordert, ungeldste soziale Fragen gleichsam aber auch verdeckt und de-the-
matisiert (ebd.:17-18): »Die Migration ist dabei der Spiegel, in dem wir diese Gewissheit

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

erkennen: Wir sind hisslich geworden und wir schieben die Wut auf den Boten, der uns
das iibermittelt« (ebd.: 13).%°

So ist vor dem Hintergrund der hier sprechenden Ostdeutschen und dem Unbeha-
gen gegeniiber gefliichteten >Anderen« zu fragen, ob darin nicht auch ein Hadern mit
den eigenen nichterfiillten Normen der Chancengleichheit und dem Gleichheitsverspre-
chen seit 1990 zum Ausdruck kommt (ebd.: 45). Die Migration erinnert die Gesellschaft
an den im Raum stehenden und eingeforderten Gleichheitsanspruch fiir alle Menschen
(ebd.) und an die »Unvollstindigkeit der Demokratie« (Kalpaka/Rithzel 2017a: 22), die
auch Kalpaka und Rithzel als eine Quelle rassistischer Praktiken thematisieren. Daran,
sokann abgeleitet werden, erinnern die Gefliichteten seit 2015 so manche Ostdeutsche in
besonderem Mafe. Die Fluchtmigration hat diese Debatten nicht verursacht, wohl aber
verschirft, und so erinnert das Gleichheitsversprechen bestindig

schmerzlich an den Verrat oder die Unerreichbarkeit der eigenen Norm und fiihrt bei
einem Teil der Bevolkerung zu Aggressionen gegeniiber den migrantisierten Anderen
[..]. Es miisste Platz geschaffen werden fiirjene, die bis dato als nicht zugehérig galten
und nun den Anspruch erheben, Teil nicht nur der demokratischen Gesellschaft auf
materieller Ebene, sondern auch des nationalen Kollektivs auf emotionaler Ebene zu
sein [..]. (Foroutan 2019: 45—46)

Die von Andreas Richter zunichst nur beiliufig eréffneten — potenziellen — Parallelen
zwischen der erlebten Erfahrung der weiflen, deutschen Sprecher*innen und der der ge-
fliichteten >Anderenc sind demnach nicht unerheblich. Beide Lebenswirklichkeiten kén-
nen als von Prozessen des Othering (Said 2003) durchzogen verstanden werden, die —
Foroutan und Daniel Kubiak (2018) adressieren nachfolgend muslimische Migrant*in-
nen —

auflerhalb eines Normalitatsparadigmas platziert werden, das westlich codiert ist
und sich selbst als tolerant, demokratisch und zukunftsoffen begreift. Diesem posi-
tiven Selbstbild stehen die genannten Gruppen [Ostdeutsche und Muslim*innen, M.
R.] gegeniiber, die als intolerant, antidemokratisch und vergangenheitsorientiert gel-
ten. Beiden Gruppen wird unterstellt, sie seien unproduktiv und hitten nie gelernt,
richtig zu arbeiten. [...] Die einen schafften es aufgrund ihrer antidemokratischen
Religion nicht dazuzugehoren und die anderen aufgrund ihrer Sozialisation in einem
antidemokratischen System. (Foroutan/Kubiak 2018: 95-96)

Beide nichtdominanten Personengruppen der (muslimischen) >Gefliichteten< und der
»>Ostdeutschen« (gemessen am gesellschaftlichen Gesamtgefiige) sind also hegemonia-
len Deutungs- und Abwertungsdiskursen unterworfen, was die Spezifik der einzelnen

20 Diese Uberlegungen sind umso relevanter, da die Anzahl der von Deutschland aufgenommenen
Geflichteten in den Jahren 2015/2016 unter einem Prozent der Gesamtbevolkerung lag, folglich
den vermeintlichen rechtspopulistisch proklamierten Identitatsverlust kaum legitimieren kann.
Auch vor der so genannten >Fliichtlingskrise< konnten bereits rechtspopulistische Parteien Wih-
ler*innenstimmen gewinnen (Foroutan 2019: 13).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

103


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Erfahrungen nicht negiert. Die DDR bzw. >Ostdeutschland< und seine Biirger*innen tra-
ten mit der Wiedervereinigung als Veranderte, »als seigene Fremde« oder sunbekannte
Bekanntes, als von der westdeutschen Norm Abweichende in den diskursiven Markie-
rungsprozess ein« (Kollmorgen/Hans 2011: 139).* Zuginge zu reprisentativen Positio-
nen und gesamtgesellschaftlicher Anerkennung blieben oft verwehrt, wodurch gesell-
schaftliche Spannungen ausgel6st wurden und werden (Foroutan 2019: 73—76). Foroutan
versteht demnach die kontemporiren Kimpfe um Anerkennung und Chancengerech-
tigkeit als exemplarisch tiber die >Migrationsfrage« verhandelt und ausgetragen, womit
diese zu einer grundlegenden sozialen Frage unserer Zeit avanciert (ebd.: 19). So dringt
sich auch die Frage auf, ob nicht breite Teile der ostdeutschen Bevélkerung — mit DDR-
Sozialisation — eine Form von de-thematisierter Migrationserfahrung mit sich tragen,
ohne selbst mobil gewesen zu sein; fithrte doch die Systemtransformation trotz anfing-
licher Jubelrufe bald zu migrationsihnlichen Fremdheits- und Herabsetzungsgefiihlen
in der >»neuens, deutsch-deutschen Gesellschaft und damit zu »Bindestrichidentititenc
(Assmann 2018: 251).%*

Vor diesem Hintergrund werde ich nun der Frage nachgehen, was passiert, wenn ge-
fliichtete Menschen die ostdeutsche Erinnerungsgemeinschaftcan die dargestellten An-
erkennungs- und Teilhabedefizite erinnern und alte Ungerechtigkeitsthemen aufwith-
len. In Anlehnung an Julia Kristevas Ausfithrungen in »Fremde sind wir uns selbst, die
an die Perspektiven Freuds anschliefien, soll erkundet werden, ob das Fremde auf un-
heimliche Weise in den hier sprechenden Ostdeutschen selbst ist und sie sich so auch
ihre eigenen Fremden sind (Kristeva 2016: 198).

Zunichst moéchte ich dazu mit dem Psychoanalytiker Freud Zusammenhinge erof-
nen, die auf die ostdeutsche Situation tibertragen werden kénnen:

21 Zurdiskursiven Abwertung >Ostdeutscher<siehe Ahbe (2004), Hollenstein (2012: 79-98).

22 In der Studie zu »Ost-Migrantischen Analogien I. Konkurrenz um Anerkennung« arbeiten Forou-
tan etal. heraus, dass>Ostdeutsche<und >Muslim*innen<mit dhnlichen Abwertungen und symbo-
lischen Ausschliissen konfrontiert sein konnen, beispielsweise Opferstilisierung, Extremisierung
und Migrantisierung (>noch nicht angekommen sein<) (Foroutan et al. 2019: etwa 16—18, 37). Bei-
de Personengruppen teilen Gefiihle von Hoffnung, Fremdheit, Heimatverlust, Deprivation und
des >Biirger*innen-zweiter-Klasse-Seins< und damit Ungleichbehandlung (ebd.: 22). Sie kennen
Lebenswirklichkeiten von mangelhafter intersubjektiver Anerkennung, besonderen Leistungshiir-
den und Positionsschranken bis hin zu einer geringen Reprisentation in Elitenpositionen (Vogel/
Zajak 2020). »Der»>Ossi< als symbolischer Ausldnder«, heif’t es bei Pates (2013: 7). So haben Men-
schen Ostdeutschlands mit der gesamtgesellschaftlichen Absprache >westlicher< Fahigkeiten und
>westlichen« Wissens auch ihre eigenen Erfahrungen in den Nachwendejahren gemacht. Ahnlich
zu den kontemporaren Erfahrungen der Gefliichteten, oder genauer: den an sie von den ostdeut-
schen Sprecher*innen gerichteten Imaginationen —»die wissen wirklich von nichts« (Doris Jung) und
sie seien »ruhige Abldufe gewohnt« (ebd.) —fithlten und fihlen sich manche Ostdeutsche im hege-
monialen Diskurs nicht nur als »minderbetiidelt« (Andreas Richter), »verzwergt« und »unbrauch-
bar« (Pates 2013: 7, Arnulf Baring rezipierend), sondern zugleich als »faul« (Isolde Kahlbach) insze-
niert—»Arbeiten wie bei Honecker, leben wie bei Kohl, spottete einst Thomas Roethe (1999). Aus-
fithrlicher zu Analogien zwischen Ostdeutschen und (muslimischen) Migrant*innen siehe auch
Kubiak (2019), Foroutan/Kubiak (2018), Pates/Schochow (2013). Zu DDR-Transformation und ge-
fithlter>Migrationserfahrung<bzw.>Migrationsgedachtnisc<siehe auch Foroutan/Kubiak (2018) und
Haag (2019).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Sie haben sie [die Wiinsche] zwar aus dem Bewufitsein und aus der Erinnerung getrie-
ben und sich anscheinend eine grofe Summe Unlust erspart, aber im Unbewufiten
besteht die verdrangte Wunschregung weiter, lauert auf eine Gelegenheit, aktiviert
zu werden, und versteht es dann, eine entstellte und unkenntlich gemachte Ersatz-
bildung fiir das Verdrangte ins Bewuftsein zu schicken, an welche sich bald diesel-
ben Unlustempfindungen kntpfen, die man durch die Verdrangung erspart glaubte.
(Freud 1947: 24—25)3

Eine eigene und/oder kollektive berufliche Integration, Wohlstand sowie Anerkennung
und Gleichstellung kénnen als verdringte Wunschregungen der in diesem Kapitel spre-
chenden Ostdeutschen verstanden werden, die nun in Form einer Ersafzbildung — in
der Figur der gefliichteten Menschen — an Stelle der erlittenen Ungerechtigkeiten und
Affekte (»Unlust«) abgelehnt werden. Das eigene Fremde verbleibt dabei unangetastet
und muss keiner Anstrengung gebithrenden Aufarbeitung unterzogen werden. Die
»Fremden« hingegen, die das seelische Gleichgewicht angreifen, werden stellvertretend
fiir die eigenen unliebsamen Anteile zur Verantwortung gezogen. lhnen wird misstraut,
weil sie an das eigene »innere[...] Ausland« (Bohleber 2007: 229) erinnern; gleichsam
entlasten sie das Subjekt, indem sie ermdglichen, einen inneren Konflikt in einen dufle-
ren zu transformieren. Das eigene und kollektive Ungerechtigkeitserleben, die eigene
Fremdheit erlangt sodann in der Gegenwart abermals keine Auss6hnung, denn die
>Fremdenc«sind nicht tolerabel, ohne sich selbst als fremd zu erfahren.

Nun thematisierte bereits Freud, dass das Fremde nicht grundsitzlich als beingsti-
gend oder bedrohlich erlebt wird. Stattdessen macht es das Individuum iiber emotionale
Besetzungen zum Unheimlichen. So betrachtet Freud die semantische Bedeutung des
Wortes sheimlich< und konkludiert, dass sich darin das Vertraute und Intime verbergen
kann (Freud 1919: 301-303). Das Antonym >unheimlich« wird dann mit der gegensitz-
lichen Bedeutung von beunruhigender Fremdheit assoziiert: »Unheimlich sei alles,
was ein Geheimnis, im Verborgenen bleiben sollte und hervorgetreten ist« (ebd.: 302).
Das Fremde ist dem Vertrauten also immanent, wonach das Unheimliche »jene Art des
Schreckhaften [sei], welche auf das Altbekannte, Lingstvertraute zuriickgeht« (ebd.:
298), eben eine »Art von heimlich« (ebd.: 303):

23 Den hier relevanten Signifikanten des sUnbewussten< méchte ich nicht ausschliefilich als von
Triebwiinschen und damit dem besonderen Interessenschwerpunkt Freuds bevolkert verstanden
wissen, sondern auch von einer ganzen Reihe »anderer Wiinsche, die sich um die Erhaltung des
Narzissmus, um das Sicherheitsempfinden, um die Vermeidung von unangenehmen Affekten
usw. drehen« (Bohleber 2013: 810). Ich hatte bereits darauf hingewiesen, dass ich den seelischen
Bereich mit Bohleber (ebd.: 813) nicht als in scharf voneinander abgegrenzte bewusste, vor- oder
unbewusste Bereiche verstehe, sondern als ein Kontinuum (FN 26, Kapitel 1). Dabei handelt es sich
um eine Perspektive, die bereits bei Freud angelegt ist: »Der Eigenart des Psychischen kénnen wir
nicht durch lineare Konturen gerecht werden wie in der Zeichnung oder in der primitiven Malerei,
eherdurch verschwimmende Farbenfelder wie bei den modernen Malern« (Freud 1978: 67). Grund-
sétzlich bleiben Freuds Ausfithrungen zum Unbewussten und zur Psychoanalyse aber ambivalent.
So mochte er die Psychoanalyse einerseits primar durch die Technik, mit der diese arbeitet, und fir
das Gesprach zwischen Analytiker*in und Patient*in verstanden wissen, andererseits (ibertragt er
selbst die Begriffe der Psychoanalyse auf die alltagliche soziale Realitit, beispielsweise auf die des
Witzes und die der Fehlleistungen (Schmitt 1992: 68—70).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

105


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Was unheimlich ist, wire also das, was vertraut gewesen ist (man beachte die Vergan-
genheit) und unter bestimmten Bedingungen (welchen?) hervortritt. Ein erster Schritt
ist getan, der das Unheimliche aus dem Auferen, in das es die Angst fixiert, heraus-
nimmt, um es ins Innere nicht eines Vertrauten als eigenem, sondern eines potentiell
mit Fremden behaftetem und (iiber seine imaginare Herkunft hinaus) in eine nicht-
eigene Vergangenheit zurlickverwiesenen Vertrauten zu verlagern. Das andere, das
ist mein (»eigenes«) Unbewufites, mein unbewuftes (»Eigenes«). (Kristeva 2016: 199,
Hervh. im Orig.)

Das Unheimliche kann folglich auch als das heimlich Vertraute, aber Verdringte ver-
standen werden, das dem Individuum als eigener Anteil im Fremden — angstbesetzt —
wiederbegegnet. Kristeva fragt sodann, unter welchen Bedingungen das, was vertraut
gewesen ist, wieder hervortritt. In jhrer Antwort wendet sie sich gegen die von Freud
selbst vorgenommenen Einschrinkungen seiner Uberlegungen zur Anwendung des Un-
heimlichen auf idsthetische Probleme und die Texte Hoffmanns (Kristeva 2016: 199) sowie
auf die Angste, die »der Tod, das weibliche Geschlecht oder der entfesselte >unheilvolle
Trieb hervorrufen« (ebd.: 208). Von dem*der >Fremdencist im »Unheimliche[n]« (Freud
1919) nie die Rede, stellt Kristeva fest: »Und wenn die >politischen« Gefiihle der Xenopho-
bie nun doch, oft unbewuflt, diese Trance triumphierenden Schreckens enthalten, die
man unheimlich genannt hat, die die Englinder uncanny nennen und die bei den Griechen
ganz einfach ... xenos, >fremds, hief$?« (Kristeva 2016: 208, Hervh. im Orig.). In der durch
die sFremden< hervorgerufenen Ablehnung steckt, so Kristeva, ein Moment eben dieses
Unheimlichen, im Sinne der Freud’schen Entpersonalisierung — eine Ablehnung, die zu
den eigenen Wiinschen und Angsten zuriickfiihrt (ebd.).** Mit der Distanzierung vom
eigenen Schmerzlichen vereitelt das Individuum folglich eine Bearbeitung, wodurch es
die Feindseligkeit gegen sich selbst auf die sFremdenc iibertrigt (Rommelspacher 1997:
154). Die Wiederkehr des Verdringten selbst konstruiert dann letztendlich das Frem-
de (Kristeva 2016: 201). So konnen wir mit Freud verstehen, dass »dies[es] Unheimliche
[...] wirklich nichts Neues oder Fremdes [ist], sondern etwas dem Seelenleben von alters
her Vertrautes, das ihm nur durch den Prozef} der Verdringung entfremdet worden ist«
(Freud 1919: 314). Unter bestimmten Bedingungen, so durch plétzliche Analogien, tritt
nun das, was »im Verborgenen hitte bleiben sollen« (ebd.: 315), wieder hervor und lést
das Unheimliche, hier das Unbehagen vor den Gefliichteten, »als paroxysmale Metapher
des psychischen Geschehens« (Kristeva 2016: 200) aus, da eine vollkommene Verdrin-
gung selten ist (ebd.): »Erinnerungen an Erlebnisse, in denen man mich fallengelassen

24 Auch Ulrich Bahrke denkt die »Xenophobie«im Osten Deutschlands vor dem Hintergrund des Wir-
kens einer »Traumaabwehr«: »Die Gefliichteten sind in aller Regel Traumatisierte, die an eigene
Traumata erinnern konnten. Schlepper gab es auch von Ost nach West, gefliichtete Ertrunkene in
der Ostsee. Nun kommen Geflohene, wahrend >wir<damals hinter der Mauer nicht haben fliehen
konnen. Im Kontakt mit den Fremden kdnnte etwas in Berithrung kommen mit Schmerzlichem aus
ferner Kriegs- und dann doch nicht so ferner DDR-Zeit« (Bahrke 2020:178). Abgewehrte Traumata
kénnen sich zudem in einen »Opferstolz« verkehren, fihrt Bahrke fort (ebd.: 178—179), was — wie
Kapitel 4.4 herausarbeiten wird — einmal mehr habituelle sOpferrollen<und so das Ausschlussbe-
gehren verfestigen kann.

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

hat, iiberfluten mich, ich verliere die Haltung. Ich fithle mich »verlorens, skonfus« (ebd.:
203), bebildert Kristeva eine solche Wiederkehr des Verdringten.

Enttiuschungs- und Wuterleben der Sprecher*innen kénnen sich demnach ver-
schieben und einen nachholenden Aufstand in Gang setzen, der die >Anderenc fiir die
einst verdringte Herabsetzung, Illoyalitit und das >Alleingelassensein« straft: »Des-
halb lisst sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen [...], denn er hat ja schon mal 1990
geschwiegen!!!« (Andreas Richter). Hinzu kommt die >Willkommenskultur< in Form ge-
samtgesellschaftlicher >Integrationsbemithungenc fiir Gefliichtete: Helfende Hinde, die
sich nun fur andere Leidenswege interessieren, obschon das Gleichheitsversprechen in
Bezug auf sich selbst als ausstehend erlebt wird. Diese Bemithungen geraten mit den
sensiblen Ungerechtigkeitsantennen mancher Ostdeutscher aneinander: »In dem Otto
Normal das Gefiihl hat, dass die es [bei der Systemintegration] viel leichter haben«, echauffiert
sich Andreas Richter. Auch Doris Jung bemiiht — an diesen Nexus anschlieRend - die
Metapher des Hofierens hinsichtlich eines Umgangs des deutschen Staates mit den
Gefliichteten: »[S]ie [die Gefliichteten] [werden] ja erst mal hofiert [...], sie kriegen ja erst einmal
eine Anlaufmaglichkeit. Die kriegen eine Wohnung. Wer kriegt denn bei uns eine Wohnung?«. Zu
einem fritheren Gesprichszeitpunkt verwendete sie selbige Metapher wohlwollend mit
Bezug auf die Ostdeutschen — und transferiert damit ein potenziell ungestilltes Verlan-
gen—, die eigentlich von denen da driiben hitten hofiert werden miissen, nicht zuletzt aufgrund
bisher gesamtgesellschaftlich nicht ausreichend anerkannter Errungenschaften aus der
DDR, wie sie empfindet: »Von der Filtertiite, iiber die Zahncreme, kommt doch alles von hier.
Da spricht blofs niemand driiber« (Doris Jung). Uber einen Umweg und eine Analogie kann
sich hier wiederkehrend der Wunsch nach gesamtdeutscher Anerkennung und einer
héheren bzw. den >Westdeutschenc gleichgestellten Position auf der imaginierten Zuge-
hérigkeitsskala abbilden.” Die sFremden< werden so zu einer »verborgene[n] Seite« der
Identitit, zu einem »Raum, der unsere Bleibe zunichte macht [sic!], die Zeit, in der das
Eiverstindnis und die Sympathie zugrunde gehen« (Kristeva 2016: 11).

Diese verborgene Seite der Identitit kann in den Ausfithrungen meiner Gesprichs-
partner*innen auch hinsichtlich oft geheim gehaltener Wiinsche, aus der DDR auszu-
wandern, in die BRD zu fliichten oder — nach der Wende - in die »alten< Bundeslinder
abzuwandern, interpretiert werden. Die Sprecher*innen, die in der Gegenwart den so-
genannten >Wirtschaftsfliichtling« ablehnen (hierzu siehe Kapitel 5.3), haben mitunter
selbst mit dem Gedanken gespielt, sWirtschaftsfliichtling« zu werden bzw. ihr Gliick
swestlicher« zu suchen. De facto kennen sie damit jenes Verhalten, das sie nun dem Gros
der gefliichteten Menschen vorhalten:

25  Auch Foroutan et al. fragen im Anschluss an ihre Studienergebnisse zu »Ost-Migrantische Analo-
gien I. Konkurrenz um Anerkennung, ob eine erhdhte Abwehr anderer benachteiligter Gruppen
mit einer mangelnden kollektiven Anerkennung und einem Ceringschatzungserleben in Verbin-
dung stehen kann (Foroutan et al. 2019: 33). »Resultieren der Identitatsstress und die Zunahme
identitatspolitischer Forderungen also vielleicht — neben 6konomischen und strukturellen Grin-
den —stérker aus symbolischen Ausschliissen? Aus fehlender Anerkennung und dem Einschluss in
ein negatives Stereotyp, das zunehmend Abwehr erzeugt und identitatspolitische Fragen in den
Vordergrund riickt« (Foroutan/Kubiak 2018: 93)?

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

107


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Dem [in salte< Bundeslinder umziehen] muss ein Riegel vorgeschoben werden, dass ganze
Regionen ausbluten. Es war nach der Wende auch so gewesen, als viele in den Westen ge-
zogen sind. Ich hdtte es auch beinah gemacht, da kamen die Stuttgarter, haben guten Lohn
angeboten. Ich bin aber geblieben, es kann nicht sein, dass die Wessis hierherkommen und
Lockangebote machen und unsere Region hier vereinsamt, verarmt, da ist ja dann niemand
mehr da [..]. Doris Jung

[l1ch war ja auch so ein Verfechter, bin ich ja ehrlich. Ich wollte immer, ich wiire, ich wire auch
abgehauen, ich wire mit Sicherheit nie hier geblieben in der DDR, ich wire weggewesen. Ich
wire sozusagen ein Fliichtling geworden (schmunzelt verlegen). Andreas Richter

Sowerden von Angesicht zu Angesicht mit den gegenwirtigen >Wirtschaftsflichtlingen,
die Mut und Entschlossenheit zur Flucht aufbringen konnten, auch unbehagliche Ana-
logien gegeniiber einst gefliichteten DDR-Biirger*innen hergestellt:

[A]ls unsere Leute in den Westen machten, iiber die Mauer [...], [das] waren auch nur die Ver-
brecher, das waren die Asozialen, die Trinker, die Arbeitsscheuen, [..] die gedacht haben, die
kommen ins Paradies, die gebratenen Tauben fliegen ihnen in den Mund [...]. Die haben eben
immer gedacht, die kriegen dort alles und alles ist schon. Margarethe Peters

Ein kritischer, neidbehafteter Blick fillt also ebenso auf die »ostdeutschen Verriter<, die
den innerlichen Zwiespalt anders I8sten, die fiir das >grofie Gelds, den »Uberfluss<in den
Westen fliichteten, ihrer Heimat den Riicken kehrten und den >heimatverbundenen Os-
si« —wurden doch in der DDR eine patriotische Erziehung und damit eine gewisse Liebe
zur Heimat ideologiestiitzend wertgeschitzt (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 7) - erneut
auf sein Dilemma zuriickwarfen: Sollte ich auch gehen? Das sich selbst Versagte kann
auch hier dazu tendieren, im Auflen abgelehnt zu werden, denn gerade Margarethe Pe-
ters strebte nach einem >weltmeisterlichen Auftreten<in Budapest in>westlichem Glanz,
wie sogleich festzustellen sein wird.?® Gleichsam beantwortet sie die im Raum stehen-
de Frage nach eigenen Fluchtiiberlegungen ungefragt selbst mit dem Verweis auf ihre
familiale Loyalitit und damit einst ausgefochtene Dilemmata: »[I]ch hdtte kinnen nie mei-
ne Eltern hierim Stich lassen«. Der unheimlich heimliche >Wirtschaftsfliichtling« kann nun
aber an jenem ungestillten Verlangen riitteln:

[W]arum kommen die [Gefliichteten] alle hier her? Sind das Kriegsfliichtlinge? Nee, die kon-
nen nie alle Angst haben, dass sie umgebracht werden, das sind auch viele Wirtschaftsfliicht-
linge und welche die denken, Deutschland ist das Schlaraffenland, hier fliegen die gebratenen
Tauben [..]. Margarethe Peters

Bemerkenswerterweise wird der -Westen« sowohl fiir das Gestern als auch das Heute mit
denselben Metaphern - paradiesisch als »Schlaraffenland«, in dem die »gebratenen Tauben«

26  Inwiefern>DDR-(Wirtschafts-)Fliichtlinge<bereits frither von Margarethe Peters abgelehnt und so
auch heimlich bewundert wurden, kann hier nicht erschlossen werden. Gegebenenfalls hat sich
die Erinnerung auch an aktuelle Bedrfnisse und Bedingungen angepasst (vgl. Halbwachs 1985:
158—162), um eine Gruppenzugehdrigkeit zu jenen, die in der Gegenwart sWirtschaftsfliichtlinge<
ablehnen, zu stabilisieren.

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

in den Mund fliegen —* imaginiert und inszeniert. Uber diese Metaphorik schliefRen die

»unbewufiten, verdringten Momente des Begehrens« (Jain 2001: 39)*® an die alten >ver-

sprochenen Moglichkeiten< wieder an und iibertragen diese in die Gegenwart. Das Un-

gestillte und Unaussprechbare, das wieder ins Gedichtnis Strebende »verschliefit sich

offensichtlich direkter Beschreibung und dringt in die Metaphorik« (Assmann 1993: 13):

27

28

Das Phantasma >Schlaraffenlands, das das Deutsche Wérterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm
»als das land miihelosen sinnlichen genusses jeder art, wo der miiszige belohnt und der fleiszi-
ge bestraft wird« (GDW 1899b/IX: 495) beschreibt, in dem die >gebratenen Tauben<in den Mund
fliegen, die Menschen nicht arbeiten miissen und alle vom Besten haben, kann hier als ein utopi-
scher Sehnsuchtsort, als Hoffnungsbild des guten Lebens verstanden werden (Richter1984: 9—10).
Zumindest aus einer eurozentrischen Perspektive kann das Schlaraffenland als ein uralter Mensch-
heitstraum ausgemacht werden, der in der Mythologie und den Religionen tief verwurzelt ist.
Bereits die seefahrenden Griechen hielten Ausschau nach »weit entfernten Wunderlindern« (ebd.:
17, Hervh. im Orig.). Aber auch die Religionen des Christen- und Judentums sowie des Islams
kniipfen — so Dieter Richter (ebd.: 21—23) — mit den Vorstellungen von einem Paradies an diesen
Menschheitstraum, an einen verlorenen Urzustand der Menschen im Garten Eden, an einen Zu-
stand ohne Arbeit an. So kann fiir den vorliegenden Kontext interpretiert werden, dass die Spre-
cher*innen selbst — miide von der arbeitszentrierten Ideologie des DDR-Staates, der Produktion
im Marx’schen Sinne oder von den Aufreibungen und beruflichen Integrationsbemiithungen nach
1990 im kapitalistischen Staat—ein tberflieRendes, paradiesisches Leben ohne eigenes Zutun su-
chen, wie sie es den>Gefliichteten<zuweisen. Hierbei handelt es sich also auch um ein (ungestill-
tes) Verlangen und Traume, die in einem kapitalistischen System zum Unaussprechbaren gehéren,
die sich aber iber den Weg der Metapher doch Ausdruck verleihen kénnen (vgl. Jain 2001: 41). So
verdammte der sich mit der Neuzeit verbreitende Kapitalismus diese Fantasien zunehmend und
unterzog sie der moralischen Kritik; ist es doch sprichwortlich — zumindest in Europa — bekannt,
dass die>gebratenen Tauben<einem im Leben gerade nicht in den Mund fliegen (Richter 1984: 12,
90). Und so fiel die soziale Utopie des >Schlaraffenlands< zusehends dem biirgerlichen Puritanis-
mus, den neuen Maximen des Fleifes und der Vorsorge zum Opfer (ebd.: 90). Fir die aufstrebende
Kultur der Arbeit, insbesondere in der arbeitszentrierten Ideologie der SED, galtimmer mehr»der
Tatige als Held« (ebd.: 91) oder im vorliegenden Kontext als >Held der Arbeit< und »der faule Ge-
niefSer als Narr« (ebd.).

Die Metapher kann als ein »Ubertriger« (Jain 2001: 35) verstanden werden, die zur Interpretati-
on aufruft; sie transportiert — imaginiert — Bedeutung von einem Bereich auf einen anderen, wo-
bei das Bezeichnete eine abweichende»>Cestaltcannimmt (ebd.). Ihr»Subversionspotential« (ebd.:
36) ermoglicht das Unaussprechliche, latent Strukturierendes deutend heranzuziehen. Aus der
psychoanalytischen Perspektive kann die Metapher als eine »Traumarbeit der Sprache« (Davidson
1998: 49) verstanden werden, die ein>schlummerndes< Wissen, sowohl im Urheber als auch beim
Deutenden, zutage fordert. Anil K. Jain erkennt sodann in der Psychoanalyse eine Form von Meta-
phernanalyse, denn die in der »Psychoanalyse so zentrale Kategorie der>Ubertragungcist schlie-
lich geradezu ein Synonym fiir die dem Begriff der >Metapher< zugrunde liegende urspriingliche
Bedeutung« (Jain 2001: 37). Die Erwdhnung des »Schlaraffenland[s]« und der »gebratenen Tauben«
sind »also gewissermafien [..] Metapher[n] fiir die unbewufiten, verdraingten Momente des Be-
gehrens«(ebd.: 38—39). In der Metapher kann sich das Un/bewusste verschliisselt und komprimiert
duflern, da ansonsten »seine Regungen der Strenge des Uber-Ichs [..] zum Opfer fallen wiirden«
(ebd.: 41). Das Subjekt muss die »unbewuften Gedanken auf eine symbolische Ebene verschieben
und in Bildern verdichten [..], wenn [es] das Uber-Ich, jenen Hort des (sozialen) AuRRen im Selbst,
Uberlisten will, um seiner Latenz, den Stimmen des UnbewufSten, Ausdruck verleihen zu kénnen«
(ebd.).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

109


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Fiir einen Moment als ich [aus dem Zug] ausgestiegen bin [in der BRD in den 8oer-Jahren],
fand ich das gut, [..] bis ich dann gesehen habe, dass es auch Bettler und Obdachlose gab
[...]. Wie kann es sein, dass in so einem Schlaraffenland Menschen auf der Strafde leben und
betteln und von niemanden beachtet werden? Heike Richter

Ich meine, die armen Menschen [Gefliichtete] kinnen ja von der Sache her gar nichts da-
fiir, die denken, hier kommen sie ins Schlaraffenland und jetzt kommt so was. Andreas
Richter

Viele von den Gefliichteten sind ja gekommen und [..] die haben gesagt: »)a, jetzt krie-
gen wir gleich ein Haus.« Und dies und jenes. Ja, Hallo? Sind wir hier im Schlaraffenland?
Doris Jung

Und sie denken aber hier, Schlaraffenland, er [der Cefliichtete] kriegt alles. Margarethe
Peters

Die eigenen neidbehafteten oder beschimenden - verbotenen — Erlebnisinhalte kénnen
also auf mogliche Erlebnisinhalte gefliichteter Menschen projiziert werden. Auf diese
Weise wird »der Migrant [...] zum Reprisentanten einer >Welt aus den Fugens, die an die
eigene Haustiir klopft« (Mau 2021b: 371).” Und der alte, paradiesisch anmutende Traum
von der Erlésung, den>blithenden Landschaftens, der — wie nun deutlich geworden ist —,
sich fir die hier sprechenden Ostdeutschen in der Realitit nie vollends eingestellt hat,
orchestriert noch immer kontemporire Praktiken. Aus dem »Einrichten in den Verhalt-
nissen, das mit einer Transformierung der eigenen Bediirfnisse erkauft wurdex, stellt
sich so »eine Ambivalenz gegeniiber dem >Fremden« ein; die Gefliichteten »zeigen die
Moglichkeit eines anderen Lebens, von Erfahrungen, die man sich versagt hat« (Kalpa-
ka/Rathzel 2017b: 89-90), befragen dieses Versagen und bringen damit die Stabilitit der
Lebensweise ins Wanken (ebd.).

Alltaglich mit dem Anderen konfrontiert zu sein, erffnet zudem die unangenehme
Frage, »ob es moglich ist [oder gewesen wire, M. R.], ein anderer zu sein« (Kristeva 2016:
23, Hervh. im Orig.):

Mit meinem zweiten Mann war ich [zu DDR-Zeiten] jedes Jahr in Ungarn und das war fiir
uns dann die grofie weite Welt, da gab es auf den Mdrkten schon ein bisschen westliches Zeug.
Du warst frei, bisschen Striptease-Show (schwdrmt). Margarethe Peters

Wir sind immer aufgefallen, wir hatten gute Kleidung, ein tolles Auto. In Budapest sa-
hen wir aus wie die Weltmeister[,...] unsere West-Bekannten haben bis zuletzt nie gewusst,
dass wir aus dem Osten waren (spricht stolz). Margarethe Peters

29 Ahnliche Ubertragungseffekte zeigen sich auch bei den Metaphern der >Arschgeigen< und des
»Schrotts«. Erstere verwendete Andreas Richter zunichst gegeniiber den >Gefliichteten«< post 2015,
spater gegeniiber den >Westdeutschen«. Letztere verwendete Heike Richter zunichst als Repra-
sentation westdeutscher Einschitzungen gegeniiber ostdeutscher Produktion und anschliefend
gegeniiber den Gefliichteten nach 2015.

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Die verheifiungsvolle Chance, jemand anderes sein zu konnen, fand Margarethe Peters
zu DDR-Zeiten im Reiseland Ungarn — als Ansatz eines Schlaraffenlands. Dort, wo sie
sich mit ihrem Mann gern wie die »Weltmeister« kleidete, schien sie der »grofe[n], weite[n]
Welt« ein Stiick niher zu kommen. In dem nach ihrem Empfinden etwas westlicher ge-
pragten Land war es fiir sie relevant, in der Gegenwart >westdeutscher« Bekanntschaft
nicht wie eine >Ostdeutsche« aufzufallen. Eine swestliche« Inszenierung schien ihr an-
gebracht, ihr>ostdeutscher<« Habitus (Bourdieu 2012) sollte mittels »gute[r] Kleidung« und
eines »tolle[n] Auto[s]« nicht zutage treten. Wenigstens im Urlaub strebte sie an, den »ha-
bituelle[n] Stallgeruch« (Kollmorgen 2008: 10) der DDR abschiitteln.** Man ahnte offen-
kundig, dass sich das bisher gelebte Leben, die soziale Praxis, der repressiv formierte
Geschmack und das politische System an den Koérper gebunden hatten. War sie mit ih-
ren Bemithungen so erfolgreich, wie in ihren Erinnerungsnarrativen inszeniert? Oder
gab es einen >westlichen Blick, der sie doch dann und wann (schmerzlich) an ihre Her-
kunft erinnerte?

Nichtsdestoweniger handelt es sich um Praktiken, die den gefliichteten >Anderen<
in der Gegenwart vorgeworfen werden, denn psychoanalytisch perspektiviert kann die
einst unvollstindige eigene Tarnung von Angesicht zu Angesicht mit den gefliichteten
Menschen wieder zu stacheln beginnen:

[W]enn du sie [die Gefliichteten] dann auf der StrafSe siehst, die jetzt so da sind. Erstklassige
Fahrrider, die schonsten Sachen, mein [Bekannter Volkmar], der mich immer so ein bisschen
besucht, der sagt: »Die gehen wie aus dem Ei gepellt und kriegen alles« [...]. Der muss mit
700 € Rente auskommen, ist ein Deutscher [..] und die kriegen es in den Hals gesteckt. Das
ist das, was die Deutschen drgert. Margarethe Peters

Den nun in Dresden lebenden sGefliichteten« gesteht also Margarethe Peters die gelebten
Superlative aus Ungarn, ihr>Schauspiel«westlicher Identitit oder auch das Bediirfnis, je-
mand anderes sein zu wollen, nicht zu. Stattdessen spiirt sie Arger, wenn die gefliichteten
Menschen sich mit den »schinsten Sachen« und »wie aus dem Ei gepellt« in der Offentlich-
keit zeigen und so auch am verdringten Eigenen riitteln;* ist doch gerade die Projektion
und damit die Ablehnung im Aufien als Ersatzhandlung die einfachere Entlastungsmog-
lichkeit verglichen mit einer (erneuten) Verdringung oder einer Aufarbeitung (Erdheim
2011:103). Anstatt also etwas von sich selbst in den beobachteten und bereits interpretier-
ten Praktiken vermeintlich gefliichteter Menschen zu erkennen, ist die entlastende und

30 Siehe auch Foucault (1994) zu Kérpern als Feld des Politischen.

31 Hierbei offenbart sich en passant eine abwertende Verweiblichung der >Gefliichteten, die kolo-
niale Kontinuitdten einer Feminisierung des Orients seit dem 18. und 19. Jahrhundert fortschreibt.
Bereits damals wurde der*die >Orientale<als negative, weil feminine Natur in Relation zum >mas-
kulinen Okzident<subjektiviert (Schmitz 2006: 45). So zeichnet sich ab, dass die diskursiven Ein-
bettungen der hier analysierten historischen Kontinuitaten in der Interpretation des Unbehagens,
des »aber«, nicht vernachlassigt werden dirfen (ausfiihrlich siehe Kapitel 5). De facto kann das
sFremde<nicht ausschlielich als Produkt psychoanalytischer Konstruktionen verstanden werden,
denn es ist nicht gleichgtiltig, wer zum Objekt der Projektion gemacht wird und mit welchen Pro-
jektionen die>Objekte«behaftet werden (Rommelspacher1997:156), siehe z.B. auch divergierende
Stereotypisierungen zwischen Osteuropier*innen und Muslim*innen (siehe Kapitel 5.3).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

freisprechende Erklirung, die sich zudem auf ein >gesamtdeutsches Kollektiv« stiitzen
mochte, im Auflen schnell gefunden: »[D]ie kriegen [alles] in den Hals gesteckt«, >kassierenc
Sozialhilfe. Andreas Richter schliefRt entsetzt daran an: »Dann kommen sie mit den schons-
ten, grifSten Smartphones, siehst du sie schon auf den Booten sitzen, die sind ungefihr Minimum
so gekleidet wie wir jetzt«. Dies dufdert Andreas Richter, obwohl gerade er eine westliche
Inszenierung mit Levis-Jeans zum Empfang des Begriifungsgeldes verfolgte und einen
grofziigigen Kauf sogenannter Luxusgiiter (Film, Fast Food, Alkohol) im »Schlaraffen-
land Westberlin<vornahm, um das auch zu haben, etwas Besonderes zu sein, dazuzugehiren:

I: Du hast vorhin gesagt, der Fliichtling, der trigt Markenkleidung, der trigt ein Smartphone.
Wie war deine Bemiihung dich zu kleiden in Westdeutschland zum ersten Mal?

A: Das war genauso. Ja.

I: Wolltest du nicht als Ostdeutscher auffallen?

A: N6, wollte ich nicht, aber wir waren es trotzdem, komischerweise.

[..] Der erste Besuch war mit dem Trabant nach Westberlin dort gab es BegriifSungsgeld. [...]
Ich hatte schon zu DDR-Zeiten meine West-Jeans, die Levis, die 501er (spricht stolz), die hab ich
damals angehabt, ich war nun nicht wie die letzte Feuerfrau gekleidet, allerdings war ich im
Trabant, war ja nun so, gab ja nichts anderes [...]. Na und dann sind wir durch Westberlin, der
Mund ging gar nicht mehr zu, das war so die erste Beriihrung, es war alles anders, es war alles
viel schdner, es war ja alles viel geiler und das wollen wir auch haben. Mein erster Gang ging in
eine Videothek und ich habe mir den Film Red Heat von Arnold Schwarzenegger gekauft von
einem Teil des BegriifSungsgeldes, das waren, glaub ich, 150 oder 200 Mark, ich weifs nicht
mehr wie viel das war. Jedenfalls das hab ich mir davon gekauft, dann sind wir noch mal essen
gegangen, so auf einen kurzen Snack [Fast-Food-Kette], das haben wir uns dann auch gegonnt
und dann sind wir wieder nach Hause gefahren und dann wurde das abends ausgeschlachtet,
begossen. [...]

I: [UInd du hast sogar gesagt, ihr wart essen im Imbiss.

A: Der war teuer. Der war richtig teuer. [...] dort hast du einen Whopper fiir 6, 7 Mark be-
kommen, dann noch was zu trinken dazu, da war gleich ein Zehner weg, aber es war etwas
Besonderes (spricht stolz).

I: Und du hast vielleicht den Gedanken gehabt, ich mach das jetzt auch, ich gehor jetzt dazu.
A:Ja, zu100 %, [...].

Andreas Richter

Der im rassistisch strukturierten Alltagsdiskurs ohnehin fluktuierende Gefliichteten-
Topos vom parasitiren undankbaren Gast (Friese 2017: 36) — »dem Gastgeber [...] zeigen, wie
bescheuert ihr eigentlich seid«, wie Andreas Richter fortsetzt — ist hier schnell bemiiht. Ein
mogliches leises Klopfen der Erinnerungen an das eigene >Schauspiel, die »Berithrung«
mit dem Ersehnten, dem »[G]Jeilen« und der darauffolgenden Schmach post 1990 - die
Krinkung, doch nicht alles so wie im ertriumten Mafle erreicht zu haben — wird tiber
den Weg des geringeren Widerstands gelost und in einen Verteilungskampf eingeschrie-
ben bzw. projiziert. In der Ablehnung der Figur des dufSerlich nicht Notleidenden, son-
dern adretten Gefliichteten — »[D]ie sind ungefihr Minimum so gekleidet wie wir jetzt« (An-
dreas Richter) - kann also auch das eigene, unvollstindige Streben nach dem*der gut
integrierten Biirger*in abgewehrt werden, der*die man selbst gern vor knapp 30 Jah-
ren gewesen wire. Projektion und Verteidigung von oder der Kampf um Privilegien kén-

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

nen in der Ablehnung gefliichteter Menschen wirksam zusammenfliefien, wihrte doch
das Gefiihl dazuzugehdoren, besonders zu sein fiir manche Ostdeutsche im wiedervereinten
Deutschland recht kurz.

So hat sich in diesem Kapitel die Figur des*der Gefliichteten als fremder und doch
»altbekannter< Doppelginger entpuppt, an dem das abgelehnte Eigene verfolgt und ge-
ahndet werden kann. Das Unbehagen der Sprecher*innen gegeniiber gefliichteten Men-
schen kann damit (auch) als Produkt einer kollektiven Selbstentfremdung verstanden
werden, was von individueller Verantwortung nicht freispricht und nicht als entschul-
digende >Ersatzdebatte« zur Plausibilisierung rassistischer Praktiken fungieren darf. In
diesem Gewebe, ohne »schmerzvolle[s] Wieder-Eingliedern« der Erinnerungen und ein
»Zusammenfiigen der zerstiickelten [...] Vergangenheit, um das Trauma der Gegenwart
verstehen zu kénnen« (Bhabha 2011: 93), lisst das Eigene keine Entwicklung mehr zu,
»der Zugang zum Fremden [bleibt] vermauert« (Erdheim 1992b: 733) und das schmerz-
lich Verdringte droht eine Lebenszitadelle zu zementieren.

Und dennoch forderte dieses Eigene, so habe ich nachgezeichnet, post 2015 seinen
Tribut. Uber die gesellschaftspolitischen Entwicklungen und eine potenziell unheim-
liche Heimlichkeit der >Gefliichteten« stellte sich ein Erinnerungsrahmen ein, »in dem
diese abgespaltenen und unterdriickten Erinnerungen« (Assmann 2018: 95) — die eige-
ne Unsichtbarkeit, so Foroutan (Heft 2020: 426) — erneut nach Mitteilung, einem Héren
und einem Platz im nationalen Gedichtnis dringten. Wie der Postkolonialititstheoreti-
ker Homi Bhabha treffend formuliert, werden diese Entwicklungen »zu Orten der ver-
worrensten Heimsuchungen der Geschichte« (Bhabha 2011: 14), sodass nun besser nach-
vollzogen werden kann, warum Doris Jung in der Eingangsnarration die Ereignisse des
Jahres 2015 an die des Jahres 1990 band. Das Unheimliche, das eine »paradigmatische
koloniale und postkoloniale Lage« (ebd.) abbildet, wie Bhabha feststellt, wird hier zu ei-
nem »verbindende[n] Element zwischen den traumatischen Ambivalenzen einer person-
lichen« und auch kollektiven »psychischen Geschichte und den umfassenderen Briichen
der politischen Existenz« (ebd.: 16).%>

Um Ablehnung und Ausschluss in Empathie und Einschluss zu transformieren,
konnte es sich nun als ein lohnenswerter Weg erweisen, der Fluchtzuwanderung »als
einer einheimischen Narrative [zu] begegnenc, die der »nationalen Identitit inhdrent ist«
(Bhabha 2011: 9, Hervh. im Orig.). Die Fremdheit in sich selbst aufzuspiiren, wire eine
Moglichkeit, um sie im Aufden nicht zu verfolgen: »[AJuf dafy wir die Fremden nicht

32 Dasssichsoziopolitische Verhiltnisse und psychische Tiefenstrukturen iiberlagern konnen—wenn
auch mit subjektiven Brechungen —, zeigen Mario Erdheim (1991; 2011) und Alfred Lorenzer (1986;
einfithrend zur tiefenhermeneutischen Kulturanalyse und materialistischen Sozialisationstheorie
Lorenzers siehe Konig et al. 2020) auf. Erdheim, der sein Augenmerk auf ein »gesellschaftliches
Unbewusstes« (Erdheim 2011: 95) richtet, verweist auf einen Zusammenhang zwischen dem Un-
bewussten bzw. dem unbewusst Gemachten und den herrschenden gesellschaftlichen Verhaltnis-
sen und unterstreicht, dass die Prozesse des Erinnerns und Verdrangens nie auerhalb von Macht-
strukturen stattfinden (ebd.: 96): »Was man in einer Gesellschaft nicht wissen darf, weil es die
Auslbung von Herrschaft stort, mufl unbewuft gemacht werden. Das Wissen von Realititen, das
unbewufst geworden ist, ist darum aber nicht unwirksam — es entwickelt sich zur Ideologie, die,
im Subjekt verankert, als falsches Bewufitsein wieder herrschaftsstabilisierend wirkt« (Erdheim
1992a: 38).

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces

3


https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

mehr integrieren und noch weniger verfolgen, sondern sie in dieses Unheimliche, diese
Fremdheit aufnehmen, die ebenso ihre wie unsere ist« (Kristeva 2016: 209). Kristeva
erkennt hierzu in den Ausfihrungen Freuds in »Das Unheimliche« (1919) eine stille
Aufforderung:

[Dlen Fremden nicht zu verdinglichen, ihn nicht als solchen zu fixieren, uns nicht als
solche zu fixieren, sondern das Fremde und den Fremden zu analysieren, in dem wir
uns analysieren. [..] Wenn wir unsere Fremdheit erkennen, werden wir draufien weder
unter ihnen leiden noch sie geniefden. Das Fremde ist in mir, also sind wir alle Fremde.
Wenn ich Fremder bin, gibt es keine Fremden. (Kristeva 2016: 209, Hervh. im Orig.)

Diese »Ethik der Psychoanalyse«, wie Kristeva interpretiert, schlie3t eine Politik ein, ei-
nen »Kosmopolitismus neuer Art«, der »an einer Menschheit arbeitet, deren Solidaritit
in dem Bewuf3tsein ihres Unbewufiten griindet« (ebd.). »Wenn wir ihn [den Fremden]
in uns erkennen, verhindern wir, dafl wir ihn selbst verabscheuen. [..] [E]r hort auf zu
bestehen, wenn wir uns alle als Fremde erkennen« (ebd.: 11) und akzeptieren, »dafd unser
Heim immer schon unheimlich war« (Bronfen 2011: XIV).

Ausgehend von diesen eréffneten und interpretierten >unheimlich heimlichens
Analogien und psychoanalytischen Theoretisierungen werde ich fiir das beschriebe-
ne Phinomen nachfolgend weitere Perspektivierungen anbieten. Hierzu werde ich
zunichst das bereits in Ansitzen thematisierte Unterdriickungs- und Subalternisie-
rungserleben einiger Ostdeutscher eingehender betrachten. Dieses bringe ich in einen
Dialog mit postkolonialen Perspektiven. Letztere verstehe ich im nachfolgenden Teil-
kapitel weniger als »Analyse von race relations«, sondern lese sie vielmehr mit einer
Betonung auf »Machtkritik bzw. Machtanalyse«, wie Foroutan im Gesprich mit Kathle-
en Heft fiir den ostdeutsch-westdeutschen Zusammenhang vorschligt (Heft 2020: 428).
Den Beginn bildet abermals die Chat-Unterhaltung zwischen Andreas Richter und mir.

hittps://dol.org/1014361/9783839470833-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

