
4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 101

4.2 »Die kommen ins Paradies«
›Unheimlich heimliche‹ Geflüchtete und das Eigene im Fremden

A: Die Mauer über gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-

weise erlernen und respektieren, dann hat keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis. […]

I: Wenn die Geflüchteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A: JA!

A: Das begreifen die Wessis aber nicht. […]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht darüber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-

zukommen…die Ossis SCHON. […]

A: Deshalb lässt sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen. […] [D]enn er hat ja schon

mal 1990 geschwiegen!!!

Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In dieser kurzen Chat-Passage kündigt sich eine vage – von Andreas Richter so empfun-

dene – Ähnlichkeit zwischen den Erfahrungen der Menschen Ostdeutschlands und de-

nen geflüchteterMenschen an: »[W]ie es ist, was es bedeutet imneuenSystemklarzukommen«.

Nach seiner Auffassung teilen beide Personengruppen den Erfahrungshintergrund, das

eigene Leben in einem anderen gesellschaftspolitischen und wirtschaftlichen System

neu arrangieren zu müssen. Andreas Richter verkündet sodann, dass der Aufschrei im

Osten über eine potenziell mangelhafte »Integration« der Geflüchteten abebben werde,

sobald jene erfolgreich in Arbeit finden.19 In dieser spontanen, affektgeladenen Äuße-

rung und semantisch ›fehlleistend‹ (in Anlehnung an Freud 1922) schleicht sich dabei

»dieMauer« (möglicherweise anstelle von »der Streit«) in seine Erklärung »über gelungene

Integration«. Er lässt die Rezipierenden mit der Frage zurück, inwieweit sich hier eine

Absicht »unter der Schwelle des Bewußtseins« (ebd.: 67) zu verstehen gibt: Welche

Mauer?DieMauer zwischen BRD und DDR?

Wir erfahren unter beißendem Zynismus, dass wohl in Deutschland nur ›der Ossi‹

wisse, wie ungerecht und beschwerlich eine – vor allem berufliche – Systemintegration

vonstatten- oder auch nicht vonstattengehen könne.Nichtmehr vollumfänglich präsen-

te Erinnerungen und ein seit 1990 schwelendes Leid keimen auch hier wieder auf, beun-

ruhigen und stochern in den doch noch nicht ganz ausgeblutetenWunden des ›Kollektiv-

körpers‹. Es entsteht der Eindruck, als würden hier un/bewusst die eigenen beruflichen

Ausschlusserfahrungen an die ›Fremden‹ gebunden, damit einst schmerzliche Affekte

projiziert und an ihnen stellvertretend abgelehnt.

19 Dass sich hierbei gleichsam hierarchisierende, als rassistisch zu bewertendeWissensbestände of-

fenbaren (»unsere Arbeitsweise« als anstrebenswerte etablierte – westliche – Norm; die Arbeits-

weise der geflüchteten ›Anderen‹ als vermeintlich integrationsbedürftig), möchte ich im Rahmen

dieses Kapitels zur Komplexitätsreduktion vorerst ausklammern. Ihnen widmet das anschließen-

de Kapitel 5 seine Aufmerksamkeit. Insofern veranschaulicht diese kurze Chat-Unterhaltung ein-

drücklich, wie engmiteinander verwobendie einzelnen in dieser Arbeit gewählten interpretativen

Zugänge für ein komplexes Verstehen der Situation und damit des Ausschlusses gedacht werden

müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

In Anlehnung an den Psychoanalytiker Sigmund Freud kann das ›Unbewusste‹ zu-

nächst erst einmal als ein widersprüchlicher und beunruhigender Ort des Fremden in-

nerhalb der menschlichen Psyche verstanden werden (Bronfen 2011: X–XII). Dabei kön-

nen die Prozesse des Unbewussten eine Ursache für Rassismus abbilden (Mbembe 2019:

70). So erkennt der Postkolonialitätstheoretiker Mbembe Rassismus als Platzhalter für

eine »Erinnerung an ein ungestilltes Verlangen oder ein Trauma, dessen Ursachen oft

nichtsmit denOpfern desRassismus zu tun haben« (ebd.), als eine »psychische Störung,

durch die das Verdrängte brutal an die Oberfläche zurückkehrt« (ebd.: 71) und als den

»Ort der Begegnung mit der Schattenseite und den dunklen Regionen des Unbewuss-

ten« (ebd.: 72).Die rassistische Logikmisst demnach, so zitiertMbembeGeorges Batail-

le, »einem äußeren Zeichen einen Wert [bei], der keine andere Bedeutung hat als seine

eigenen Ängste, sein schlechtes Gewissen und das Bedürfnis, andere hasserfüllt für ei-

nen Schrecken verantwortlich zu machen, der unserem Dasein anhaftet« (Bataille 1988:

98, zitiert nachMbembe 2019: 78).

Das von Mbembe skizzierte ungestillte Verlangen und die erfahrenen Traumata, die

in der Schattenseite des Unbewussten schlummern, bieten für den hier relevanten Kontext

ein Verstehenspotenzial. Denn das Verlangen nach einem besseren Leben, ›westlichem‹

Wohlstand, Konsumund Reisefreiheit sollte mit derWiedervereinigung getilgt werden.

Was sich hingegen für viele als Realität einstellte, waren Enttäuschungen und unbefrie-

digte Sehnsüchte als Folge beruflicher wie betrieblicher Desintegration und Subalter-

nisierungsprozesse (vgl. etwa Kollmorgen/Hans 2011; Kollmorgen 2008). Die Janusköp-

figkeit des Ersehnten offenbarte sich im Erleben nur »[scheinbarer]Möglichkeiten«, sodass

nicht nur Manuela Vierstück bilanziert: »[O]b Migrant hin oder her, […] [dies ist] nicht das

eigentliche Problem«.

Ich meine, die armenMenschen [Geflüchtete] können ja von der Sache her gar nichts dafür [für

diese Ablehnung], […]. Ja, der Migrant ist ja, der Migrant selber ist ja eigentlich Opfer von dem

Ganzen [etwa ›ostdeutscher‹ Politikverdruss]. Also ich sag mal so, wir Ossis suchen ja jetzt nie

die Schuld nur bei denen, das ist ja im Prinzip nie der Fall. Wenn die, ich sag es mal so, wenn

die den Arsch in der Hose hätten und sagen würden, die Politiker, und würden sagen, hört mal

zu: »Liebe Deutsche«, ich rede jetzt mal von gesamtdeutsch, »wir haben hier 1990 und 2015

einen Fehler gemacht.« Andreas Richter

Dass Rassismus, wie Andreas Richter anmerkt, nur indirekt mit den Opfern von Rassis-

mus in Verbindung stehen kann (Mbembe 2019: 70), spiegelt die Position Naika Forou-

tans im Kontext ihrer Analysen zur »postmigrantische[n] Gesellschaft« (Foroutan 2019).

Nachdiesermüssenwirhinterdie ›Migrationsfrage‹ schauenunddenFokusaufdadurch

verdeckte »gesellschaftspolitische Kernkonflikte um Anerkennung, Chancengerechtig-

keit und Teilhabe« (Foroutan 2019: 14) – als die »zentrale[n] Versprechen der modernen

Demokratien« (ebd.: 13) –unddamit auch auf die Sicherung eigenerPrivilegienundRes-

sourcen legen (ebd.: 13–18). Jene »Konfliktfelder« sind auch ohne Migration »virulent«,

sodass Zuwanderung als ein »›Katalysator‹« begriffen werden kann, der die benannten

Konflikte befördert, ungelöste soziale Fragen gleichsam aber auch verdeckt und de-the-

matisiert (ebd.: 17–18): »DieMigration ist dabei der Spiegel, in demwir diese Gewissheit

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 103

erkennen:Wir sind hässlich geworden und wir schieben dieWut auf den Boten, der uns

das übermittelt« (ebd.: 13).20

So ist vor dem Hintergrund der hier sprechenden Ostdeutschen und dem Unbeha-

gen gegenüber geflüchteten ›Anderen‹ zu fragen, ob darin nicht auch ein Hadern mit

deneigenennicht erfülltenNormenderChancengleichheit unddemGleichheitsverspre-

chen seit 1990 zum Ausdruck kommt (ebd.: 45). Die Migration erinnert die Gesellschaft

an den im Raum stehenden und eingeforderten Gleichheitsanspruch für alle Menschen

(ebd.) und an die »Unvollständigkeit der Demokratie« (Kalpaka/Räthzel 2017a: 22), die

auch Kalpaka und Räthzel als eine Quelle rassistischer Praktiken thematisieren. Daran,

so kannabgeleitetwerden,erinnerndieGeflüchteten seit 2015 somancheOstdeutsche in

besonderemMaße. Die Fluchtmigration hat diese Debatten nicht verursacht, wohl aber

verschärft, und so erinnert das Gleichheitsversprechen beständig

schmerzlich an den Verrat oder die Unerreichbarkeit der eigenen Norm und führt bei

einem Teil der Bevölkerung zu Aggressionen gegenüber den migrantisierten Anderen

[…]. Esmüsste Platz geschaffen werden für jene, die bis dato als nicht zugehörig galten

und nun den Anspruch erheben, Teil nicht nur der demokratischen Gesellschaft auf

materieller Ebene, sondern auch des nationalen Kollektivs auf emotionaler Ebene zu

sein […]. (Foroutan 2019: 45–46)

Die von Andreas Richter zunächst nur beiläufig eröffneten – potenziellen – Parallelen

zwischender erlebtenErfahrungderweißen,deutschenSprecher*innenundder der ge-

flüchteten ›Anderen‹ sind demnach nicht unerheblich. Beide Lebenswirklichkeiten kön-

nen als von Prozessen des Othering (Said 2003) durchzogen verstanden werden, die –

Foroutan und Daniel Kubiak (2018) adressieren nachfolgend muslimische Migrant*in-

nen –

außerhalb eines Normalitätsparadigmas platziert werden, das westlich codiert ist

und sich selbst als tolerant, demokratisch und zukunftsoffen begreift. Diesem posi-

tiven Selbstbild stehen die genannten Gruppen [Ostdeutsche und Muslim*innen, M.

R.] gegenüber, die als intolerant, antidemokratisch und vergangenheitsorientiert gel-

ten. Beiden Gruppen wird unterstellt, sie seien unproduktiv und hätten nie gelernt,

richtig zu arbeiten. […] Die einen schafften es aufgrund ihrer antidemokratischen

Religion nicht dazuzugehören und die anderen aufgrund ihrer Sozialisation in einem

antidemokratischen System. (Foroutan/Kubiak 2018: 95–96)

Beide nichtdominanten Personengruppen der (muslimischen) ›Geflüchteten‹ und der

›Ostdeutschen‹ (gemessen am gesellschaftlichen Gesamtgefüge) sind also hegemonia-

len Deutungs- und Abwertungsdiskursen unterworfen, was die Spezifik der einzelnen

20 Diese Überlegungen sind umso relevanter, da die Anzahl der von Deutschland aufgenommenen

Geflüchteten in den Jahren 2015/2016 unter einem Prozent der Gesamtbevölkerung lag, folglich

den vermeintlichen rechtspopulistisch proklamierten Identitätsverlust kaum legitimieren kann.

Auch vor der so genannten ›Flüchtlingskrise‹ konnten bereits rechtspopulistische Parteien Wäh-

ler*innenstimmen gewinnen (Foroutan 2019: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Erfahrungennicht negiert.DieDDRbzw. ›Ostdeutschland‹ und seine Bürger*innen tra-

ten mit der Wiedervereinigung als Veranderte, »als ›eigene Fremde‹ oder ›unbekannte

Bekannte‹, als von der westdeutschen Norm Abweichende in den diskursiven Markie-

rungsprozess ein« (Kollmorgen/Hans 2011: 139).21 Zugänge zu repräsentativen Positio-

nen und gesamtgesellschaftlicher Anerkennung blieben oft verwehrt, wodurch gesell-

schaftliche Spannungen ausgelöst wurden undwerden (Foroutan 2019: 73–76). Foroutan

versteht demnach die kontemporären Kämpfe um Anerkennung und Chancengerech-

tigkeit als exemplarisch über die ›Migrationsfrage‹ verhandelt und ausgetragen, womit

diese zu einer grundlegenden sozialen Frage unserer Zeit avanciert (ebd.: 19). So drängt

sich auch die Frage auf, ob nicht breite Teile der ostdeutschen Bevölkerung –mit DDR-

Sozialisation – eine Form von de-thematisierter Migrationserfahrung mit sich tragen,

ohne selbst mobil gewesen zu sein; führte doch die Systemtransformation trotz anfäng-

licher Jubelrufe bald zu migrationsähnlichen Fremdheits- und Herabsetzungsgefühlen

in der ›neuen‹, deutsch-deutschen Gesellschaft und damit zu »Bindestrichidentitäten«

(Assmann 2018: 251).22

Vor diesemHintergrundwerde ich nunder Frage nachgehen,was passiert,wenn ge-

flüchteteMenschendie ›ostdeutscheErinnerungsgemeinschaft‹ andie dargestelltenAn-

erkennungs- und Teilhabedefizite erinnern und alte Ungerechtigkeitsthemen aufwüh-

len. In Anlehnung an Julia Kristevas Ausführungen in »Fremde sind wir uns selbst«, die

an die Perspektiven Freuds anschließen, soll erkundet werden, ob das Fremde auf un-

heimliche Weise in den hier sprechenden Ostdeutschen selbst ist und sie sich so auch

ihre eigenen Fremden sind (Kristeva 2016: 198).

Zunächst möchte ich dazumit dem Psychoanalytiker Freud Zusammenhänge eröff-

nen, die auf die ostdeutsche Situation übertragen werden können:

21 Zur diskursiven Abwertung ›Ostdeutscher‹ siehe Ahbe (2004), Hollenstein (2012: 79–98).

22 In der Studie zu »Ost-Migrantischen Analogien I. Konkurrenz um Anerkennung« arbeiten Forou-

tan et al. heraus, dass ›Ostdeutsche‹ und ›Muslim*innen‹ mit ähnlichen Abwertungen und symbo-

lischen Ausschlüssen konfrontiert sein können, beispielsweise Opferstilisierung, Extremisierung

und Migrantisierung (›noch nicht angekommen sein‹) (Foroutan et al. 2019: etwa 16–18, 37). Bei-

de Personengruppen teilen Gefühle von Hoffnung, Fremdheit, Heimatverlust, Deprivation und

des ›Bürger*innen-zweiter-Klasse-Seins‹ und damit Ungleichbehandlung (ebd.: 22). Sie kennen

Lebenswirklichkeiten vonmangelhafter intersubjektiver Anerkennung, besonderen Leistungshür-

den und Positionsschranken bis hin zu einer geringen Repräsentation in Elitenpositionen (Vogel/

Zajak 2020). »Der ›Ossi‹ als symbolischer Ausländer«, heißt es bei Pates (2013: 7). So haben Men-

schen Ostdeutschlands mit der gesamtgesellschaftlichen Absprache ›westlicher‹ Fähigkeiten und

›westlichen‹ Wissens auch ihre eigenen Erfahrungen in den Nachwendejahren gemacht. Ähnlich

zu den kontemporären Erfahrungen der Geflüchteten, oder genauer: den an sie von den ostdeut-

schen Sprecher*innen gerichteten Imaginationen – »diewissenwirklich von nichts« (Doris Jung) und

sie seien »ruhige Abläufe gewohnt« (ebd.) – fühlten und fühlen sich manche Ostdeutsche im hege-

monialen Diskurs nicht nur als »minderbetüdelt« (Andreas Richter), »verzwergt« und »unbrauch-

bar« (Pates 2013: 7, Arnulf Baring rezipierend), sondern zugleich als »faul« (Isolde Kahlbach) insze-

niert – »Arbeitenwie bei Honecker, lebenwie bei Kohl«, spottete einst Thomas Roethe (1999). Aus-

führlicher zu Analogien zwischen Ostdeutschen und (muslimischen) Migrant*innen siehe auch

Kubiak (2019), Foroutan/Kubiak (2018), Pates/Schochow (2013). Zu DDR-Transformation und ge-

fühlter ›Migrationserfahrung‹ bzw. ›Migrationsgedächtnis‹ siehe auch Foroutan/Kubiak (2018) und

Haag (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 105

Sie haben sie [dieWünsche] zwar aus dem Bewußtsein und aus der Erinnerung getrie-

ben und sich anscheinend eine große Summe Unlust erspart, aber im Unbewußten

besteht die verdrängte Wunschregung weiter, lauert auf eine Gelegenheit, aktiviert

zu werden, und versteht es dann, eine entstellte und unkenntlich gemachte Ersatz-

bildung für das Verdrängte ins Bewußtsein zu schicken, an welche sich bald diesel-

ben Unlustempfindungen knüpfen, die man durch die Verdrängung erspart glaubte.

(Freud 1947: 24–25)23

Eine eigene und/oder kollektive berufliche Integration, Wohlstand sowie Anerkennung

und Gleichstellung können als verdrängte Wunschregungen der in diesem Kapitel spre-

chenden Ostdeutschen verstanden werden, die nun in Form einer Ersatzbildung – in

der Figur der geflüchteten Menschen – an Stelle der erlittenen Ungerechtigkeiten und

Affekte (»Unlust«) abgelehnt werden. Das eigene Fremde verbleibt dabei unangetastet

und muss keiner Anstrengung gebührenden Aufarbeitung unterzogen werden. Die

›Fremden‹ hingegen, die das seelische Gleichgewicht angreifen, werden stellvertretend

für die eigenen unliebsamen Anteile zur Verantwortung gezogen. Ihnenwirdmisstraut,

weil sie an das eigene »innere[…] Ausland« (Bohleber 2007: 229) erinnern; gleichsam

entlasten sie das Subjekt, indem sie ermöglichen, einen inneren Konflikt in einen äuße-

ren zu transformieren. Das eigene und kollektive Ungerechtigkeitserleben, die eigene

Fremdheit erlangt sodann in der Gegenwart abermals keine Aussöhnung, denn die

›Fremden‹ sind nicht tolerabel, ohne sich selbst als fremd zu erfahren.

Nun thematisierte bereits Freud, dass das Fremde nicht grundsätzlich als beängsti-

gendoder bedrohlich erlebtwird.Stattdessenmacht es das Individuumüber emotionale

Besetzungen zum Unheimlichen. So betrachtet Freud die semantische Bedeutung des

Wortes ›heimlich‹ und konkludiert, dass sich darin das Vertraute und Intime verbergen

kann (Freud 1919: 301–303). Das Antonym ›unheimlich‹ wird dann mit der gegensätz-

lichen Bedeutung von beunruhigender Fremdheit assoziiert: »Unheimlich sei alles,

was ein Geheimnis, im Verborgenen bleiben sollte und hervorgetreten ist« (ebd.: 302).

Das Fremde ist dem Vertrauten also immanent, wonach das Unheimliche »jene Art des

Schreckhaften [sei], welche auf das Altbekannte, Längstvertraute zurückgeht« (ebd.:

298), eben eine »Art von heimlich« (ebd.: 303):

23 Den hier relevanten Signifikanten des ›Unbewussten‹ möchte ich nicht ausschließlich als von

Triebwünschen und damit dem besonderen Interessenschwerpunkt Freuds bevölkert verstanden

wissen, sondern auch von einer ganzen Reihe »anderer Wünsche, die sich um die Erhaltung des

Narzissmus, um das Sicherheitsempfinden, um die Vermeidung von unangenehmen Affekten

usw. drehen« (Bohleber 2013: 810). Ich hatte bereits darauf hingewiesen, dass ich den seelischen

Bereich mit Bohleber (ebd.: 813) nicht als in scharf voneinander abgegrenzte bewusste, vor- oder

unbewusste Bereiche verstehe, sondern als ein Kontinuum (FN 26, Kapitel 1). Dabei handelt es sich

um eine Perspektive, die bereits bei Freud angelegt ist: »Der Eigenart des Psychischen können wir

nicht durch lineare Konturen gerecht werden wie in der Zeichnung oder in der primitivenMalerei,

eher durch verschwimmende Farbenfelderwie bei denmodernenMalern« (Freud 1978: 67). Grund-

sätzlich bleiben Freuds Ausführungen zumUnbewussten und zur Psychoanalyse aber ambivalent.

Somöchte er die Psychoanalyse einerseits primär durch die Technik,mit der diese arbeitet, und für

das Gespräch zwischen Analytiker*in und Patient*in verstanden wissen, andererseits überträgt er

selbst die Begriffe der Psychoanalyse auf die alltägliche soziale Realität, beispielsweise auf die des

Witzes und die der Fehlleistungen (Schmitt 1992: 68–70).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Was unheimlich ist, wäre also das, was vertraut gewesen ist (man beachte die Vergan-

genheit) und unter bestimmten Bedingungen (welchen?) hervortritt. Ein erster Schritt

ist getan, der das Unheimliche aus dem Äußeren, in das es die Angst fixiert, heraus-

nimmt, um es ins Innere nicht eines Vertrauten als eigenem, sondern eines potentiell

mit Fremden behaftetem und (über seine imaginäre Herkunft hinaus) in eine nicht-

eigene Vergangenheit zurückverwiesenen Vertrauten zu verlagern. Das andere, das

ist mein (»eigenes«) Unbewußtes, mein unbewußtes (»Eigenes«). (Kristeva 2016: 199,

Hervh. im Orig.)

Das Unheimliche kann folglich auch als das heimlich Vertraute, aber Verdrängte ver-

standen werden, das dem Individuum als eigener Anteil im Fremden – angstbesetzt –

wiederbegegnet. Kristeva fragt sodann, unter welchen Bedingungen das, was vertraut

gewesen ist, wieder hervortritt. In ihrer Antwort wendet sie sich gegen die von Freud

selbst vorgenommenen Einschränkungen seiner Überlegungen zur Anwendung des Un-

heimlichen auf ästhetische Problemeunddie TexteHoffmanns (Kristeva 2016: 199) sowie

auf die Ängste, die »der Tod, das weibliche Geschlecht oder der entfesselte ›unheilvolle‹

Trieb hervorrufen« (ebd.: 208). Von dem*der ›Fremden‹ ist im »Unheimliche[n]« (Freud

1919) nie die Rede, stellt Kristeva fest: »Undwenn die ›politischen‹ Gefühle der Xenopho-

bie nun doch, oft unbewußt, diese Trance triumphierenden Schreckens enthalten, die

man unheimlich genannt hat, die die Engländer uncannynennenunddie bei denGriechen

ganz einfach … xenos, ›fremd‹, hieß?« (Kristeva 2016: 208, Hervh. im Orig.). In der durch

die ›Fremden‹ hervorgerufenen Ablehnung steckt, so Kristeva, ein Moment eben dieses

Unheimlichen, im Sinne der Freud’schen Entpersonalisierung – eine Ablehnung, die zu

den eigenen Wünschen und Ängsten zurückführt (ebd.).24 Mit der Distanzierung vom

eigenen Schmerzlichen vereitelt das Individuum folglich eine Bearbeitung, wodurch es

die Feindseligkeit gegen sich selbst auf die ›Fremden‹ überträgt (Rommelspacher 1997:

154). Die Wiederkehr des Verdrängten selbst konstruiert dann letztendlich das Frem-

de (Kristeva 2016: 201). So können wir mit Freud verstehen, dass »dies[es] Unheimliche

[…] wirklich nichts Neues oder Fremdes [ist], sondern etwas dem Seelenleben von alters

her Vertrautes, das ihm nur durch den Prozeß der Verdrängung entfremdet worden ist«

(Freud 1919: 314). Unter bestimmten Bedingungen, so durch plötzliche Analogien, tritt

nun das, was »im Verborgenen hätte bleiben sollen« (ebd.: 315), wieder hervor und löst

das Unheimliche, hier das Unbehagen vor den Geflüchteten, »als paroxysmaleMetapher

des psychischen Geschehens« (Kristeva 2016: 200) aus, da eine vollkommene Verdrän-

gung selten ist (ebd.): »Erinnerungen an Erlebnisse, in denen man mich fallengelassen

24 AuchUlrich Bahrke denkt die »Xenophobie« imOstenDeutschlands vor demHintergrunddesWir-

kens einer »Traumaabwehr«: »Die Geflüchteten sind in aller Regel Traumatisierte, die an eigene

Traumata erinnern könnten. Schlepper gab es auch von Ost nach West, geflüchtete Ertrunkene in

der Ostsee. Nun kommen Geflohene, während ›wir‹ damals hinter der Mauer nicht haben fliehen

können. ImKontaktmit den Fremden könnte etwas in Berührung kommenmit Schmerzlichemaus

ferner Kriegs- und dann doch nicht so ferner DDR-Zeit« (Bahrke 2020: 178). Abgewehrte Traumata

können sich zudem in einen »Opferstolz« verkehren, fährt Bahrke fort (ebd.: 178–179), was – wie

Kapitel 4.4 herausarbeiten wird – einmal mehr habituelle ›Opferrollen‹ und so das Ausschlussbe-

gehren verfestigen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 107

hat, überflutenmich, ich verliere die Haltung. Ich fühle mich ›verloren‹, ›konfus‹« (ebd.:

203), bebildert Kristeva eine solcheWiederkehr des Verdrängten.

Enttäuschungs- und Wuterleben der Sprecher*innen können sich demnach ver-

schieben und einen nachholenden Aufstand in Gang setzen, der die ›Anderen‹ für die

einst verdrängte Herabsetzung, Illoyalität und das ›Alleingelassensein‹ straft: »Des-

halb lässt sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen […], denn er hat ja schon mal 1990

geschwiegen!!!« (Andreas Richter). Hinzu kommt die ›Willkommenskultur‹ in Form ge-

samtgesellschaftlicher ›Integrationsbemühungen‹ für Geflüchtete: HelfendeHände, die

sich nun für andere Leidenswege interessieren, obschon das Gleichheitsversprechen in

Bezug auf sich selbst als ausstehend erlebt wird. Diese Bemühungen geraten mit den

sensiblen Ungerechtigkeitsantennen mancher Ostdeutscher aneinander: »In dem Otto

Normal das Gefühl hat, dass die es [bei der Systemintegration] viel leichter haben«, echauffiert

sich Andreas Richter. Auch Doris Jung bemüht – an diesen Nexus anschließend – die

Metapher des Hofierens hinsichtlich eines Umgangs des deutschen Staates mit den

Geflüchteten: »[S]ie [die Geflüchteten] [werden] ja erst mal hofiert […], sie kriegen ja erst einmal

eine Anlaufmöglichkeit. Die kriegen eineWohnung.Wer kriegt denn bei uns eineWohnung?«. Zu

einem früheren Gesprächszeitpunkt verwendete sie selbige Metapher wohlwollend mit

Bezug auf die Ostdeutschen – und transferiert damit ein potenziell ungestilltes Verlan-

gen –, die eigentlich von denen da drüben hätten hofiert werdenmüssen, nicht zuletzt aufgrund

bisher gesamtgesellschaftlich nicht ausreichend anerkannter Errungenschaften aus der

DDR, wie sie empfindet: »Von der Filtertüte, über die Zahncreme, kommt doch alles von hier.

Da spricht bloß niemand drüber« (Doris Jung). Über einen Umweg und eine Analogie kann

sich hier wiederkehrend der Wunsch nach gesamtdeutscher Anerkennung und einer

höheren bzw. den ›Westdeutschen‹ gleichgestellten Position auf der imaginierten Zuge-

hörigkeitsskala abbilden.25 Die ›Fremden‹ werden so zu einer »verborgene[n] Seite« der

Identität, zu einem »Raum, der unsere Bleibe zunichte macht [sic!], die Zeit, in der das

Eiverständnis und die Sympathie zugrunde gehen« (Kristeva 2016: 11).

Diese verborgene Seite der Identität kann in den Ausführungen meiner Gesprächs-

partner*innen auch hinsichtlich oft geheim gehaltener Wünsche, aus der DDR auszu-

wandern, in die BRD zu flüchten oder – nach der Wende – in die ›alten‹ Bundesländer

abzuwandern, interpretiert werden. Die Sprecher*innen, die in der Gegenwart den so-

genannten ›Wirtschaftsflüchtling‹ ablehnen (hierzu siehe Kapitel 5.3), haben mitunter

selbst mit dem Gedanken gespielt, ›Wirtschaftsflüchtling‹ zu werden bzw. ihr Glück

›westlicher‹ zu suchen.De facto kennen sie damit jenes Verhalten, das sie nun demGros

der geflüchtetenMenschen vorhalten:

25 Auch Foroutan et al. fragen im Anschluss an ihre Studienergebnisse zu »Ost-Migrantische Analo-

gien I. Konkurrenz um Anerkennung«, ob eine erhöhte Abwehr anderer benachteiligter Gruppen

mit einer mangelnden kollektiven Anerkennung und einem Geringschätzungserleben in Verbin-

dung stehen kann (Foroutan et al. 2019: 33). »Resultieren der Identitätsstress und die Zunahme

identitätspolitischer Forderungen also vielleicht – neben ökonomischen und strukturellen Grün-

den – stärker aus symbolischen Ausschlüssen? Aus fehlender Anerkennung und dem Einschluss in

ein negatives Stereotyp, das zunehmend Abwehr erzeugt und identitätspolitische Fragen in den

Vordergrund rückt« (Foroutan/Kubiak 2018: 93)?

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Dem [in ›alte‹ Bundesländer umziehen] muss ein Riegel vorgeschoben werden, dass ganze

Regionen ausbluten. Es war nach der Wende auch so gewesen, als viele in den Westen ge-

zogen sind. Ich hätte es auch beinah gemacht, da kamen die Stuttgarter, haben guten Lohn

angeboten. Ich bin aber geblieben, es kann nicht sein, dass die Wessis hierherkommen und

Lockangebote machen und unsere Region hier vereinsamt, verarmt, da ist ja dann niemand

mehr da […]. Doris Jung

[I]ch war ja auch so ein Verfechter, bin ich ja ehrlich. Ich wollte immer, ich wäre, ich wäre auch

abgehauen, ich wäre mit Sicherheit nie hier geblieben in der DDR, ich wäre weggewesen. Ich

wäre sozusagen ein Flüchtling geworden (schmunzelt verlegen). Andreas Richter

SowerdenvonAngesicht zuAngesichtmitdengegenwärtigen ›Wirtschaftsflüchtlingen‹,

die Mut und Entschlossenheit zur Flucht aufbringen konnten, auch unbehagliche Ana-

logien gegenüber einst geflüchteten DDR-Bürger*innen hergestellt:

[A]ls unsere Leute in den Westen machten, über die Mauer […], [das] waren auch nur die Ver-

brecher, das waren die Asozialen, die Trinker, die Arbeitsscheuen, […] die gedacht haben, die

kommen ins Paradies, die gebratenen Tauben fliegen ihnen in den Mund […]. Die haben eben

immer gedacht, die kriegen dort alles und alles ist schön. Margarethe Peters

Ein kritischer, neidbehafteter Blick fällt also ebenso auf die ›ostdeutschen Verräter‹, die

den innerlichen Zwiespalt anders lösten, die für das ›große Geld‹, den ›Überfluss‹ in den

Westen flüchteten, ihrer Heimat den Rücken kehrten und den ›heimatverbundenen Os-

si‹ –wurden doch in der DDR eine patriotische Erziehung und damit eine gewisse Liebe

zur Heimat ideologiestützend wertgeschätzt (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 7) – erneut

auf sein Dilemma zurückwarfen: Sollte ich auch gehen? Das sich selbst Versagte kann

auch hier dazu tendieren, im Außen abgelehnt zu werden, denn gerade Margarethe Pe-

ters strebtenach einem ›weltmeisterlichenAuftreten‹ inBudapest in ›westlichemGlanz‹,

wie sogleich festzustellen sein wird.26 Gleichsam beantwortet sie die im Raum stehen-

de Frage nach eigenen Fluchtüberlegungen ungefragt selbst mit dem Verweis auf ihre

familiale Loyalität und damit einst ausgefochtene Dilemmata: »[I]ch hätte können niemei-

ne Eltern hier imStich lassen«.Der unheimlich heimliche ›Wirtschaftsflüchtling‹ kann nun

aber an jenem ungestillten Verlangen rütteln:

[W]arum kommen die [Geflüchteten] alle hier her? Sind das Kriegsflüchtlinge? Nee, die kön-

nen nie alle Angst haben, dass sie umgebracht werden, das sind auch viele Wirtschaftsflücht-

linge und welche die denken, Deutschland ist das Schlaraffenland, hier fliegen die gebratenen

Tauben […]. Margarethe Peters

Bemerkenswerterweisewird der ›Westen‹ sowohl für dasGestern als auch dasHeutemit

denselbenMetaphern –paradiesisch als »Schlaraffenland«, in demdie »gebratenenTauben«

26 Inwiefern ›DDR-(Wirtschafts-)Flüchtlinge‹ bereits früher vonMargarethe Peters abgelehnt und so

auch heimlich bewundert wurden, kann hier nicht erschlossen werden. Gegebenenfalls hat sich

die Erinnerung auch an aktuelle Bedürfnisse und Bedingungen angepasst (vgl. Halbwachs 1985:

158–162), um eine Gruppenzugehörigkeit zu jenen, die in der Gegenwart ›Wirtschaftsflüchtlinge‹

ablehnen, zu stabilisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 109

in denMund fliegen –27 imaginiert und inszeniert.Über dieseMetaphorik schließen die

»unbewußten, verdrängten Momente des Begehrens« (Jain 2001: 39)28 an die alten ›ver-

sprochenen Möglichkeiten‹ wieder an und übertragen diese in die Gegenwart. Das Un-

gestillte und Unaussprechbare, das wieder ins Gedächtnis Strebende »verschließt sich

offensichtlich direkter Beschreibung und drängt in die Metaphorik« (Assmann 1993: 13):

27 Das Phantasma ›Schlaraffenland‹, das das Deutsche Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm

»als das land mühelosen sinnlichen genusses jeder art, wo der müszige belohnt und der fleiszi-

ge bestraft wird« (GDW 1899b/IX: 495) beschreibt, in dem die ›gebratenen Tauben‹ in den Mund

fliegen, die Menschen nicht arbeiten müssen und alle vom Besten haben, kann hier als ein utopi-

scher Sehnsuchtsort, als Hoffnungsbild des guten Lebens verstanden werden (Richter 1984: 9–10).

Zumindest aus einer eurozentrischenPerspektive kanndas Schlaraffenland als ein uralterMensch-

heitstraum ausgemacht werden, der in der Mythologie und den Religionen tief verwurzelt ist.

Bereits die seefahrenden Griechen hielten Ausschau nach »weit entfernten Wunderländern« (ebd.:

17, Hervh. im Orig.). Aber auch die Religionen des Christen- und Judentums sowie des Islams

knüpfen – so Dieter Richter (ebd.: 21–23) – mit den Vorstellungen von einem Paradies an diesen

Menschheitstraum, an einen verlorenen Urzustand der Menschen im Garten Eden, an einen Zu-

stand ohne Arbeit an. So kann für den vorliegenden Kontext interpretiert werden, dass die Spre-

cher*innen selbst – müde von der arbeitszentrierten Ideologie des DDR-Staates, der Produktion

imMarx’schen Sinne oder von den Aufreibungen und beruflichen Integrationsbemühungen nach

1990 im kapitalistischen Staat – ein überfließendes, paradiesisches Leben ohne eigenes Zutun su-

chen, wie sie es den ›Geflüchteten‹ zuweisen. Hierbei handelt es sich also auch um ein (ungestill-

tes) VerlangenundTräume, die in einemkapitalistischen SystemzumUnaussprechbaren gehören,

die sich aber über den Weg der Metapher doch Ausdruck verleihen können (vgl. Jain 2001: 41). So

verdammte der sich mit der Neuzeit verbreitende Kapitalismus diese Fantasien zunehmend und

unterzog sie der moralischen Kritik; ist es doch sprichwörtlich – zumindest in Europa – bekannt,

dass die ›gebratenen Tauben‹ einem im Leben gerade nicht in den Mund fliegen (Richter 1984: 12,

90). Und so fiel die soziale Utopie des ›Schlaraffenlands‹ zusehends dem bürgerlichen Puritanis-

mus, den neuenMaximen des Fleißes und der Vorsorge zumOpfer (ebd.: 90). Für die aufstrebende

Kultur der Arbeit, insbesondere in der arbeitszentrierten Ideologie der SED, galt immermehr »der

Tätige als Held« (ebd.: 91) oder im vorliegenden Kontext als ›Held der Arbeit‹ und »der faule Ge-

nießer als Narr« (ebd.).

28 Die Metapher kann als ein »Überträger« (Jain 2001: 35) verstanden werden, die zur Interpretati-

on aufruft; sie transportiert – imaginiert – Bedeutung von einem Bereich auf einen anderen, wo-

bei das Bezeichnete eine abweichende ›Gestalt‹ annimmt (ebd.). Ihr »Subversionspotential« (ebd.:

36) ermöglicht das Unaussprechliche, latent Strukturierendes deutend heranzuziehen. Aus der

psychoanalytischen Perspektive kann die Metapher als eine »Traumarbeit der Sprache« (Davidson

1998: 49) verstanden werden, die ein ›schlummerndes‹ Wissen, sowohl im Urheber als auch beim

Deutenden, zutage fördert. Anil K. Jain erkennt sodann in der Psychoanalyse eine Form vonMeta-

phernanalyse, denn die in der »Psychoanalyse so zentrale Kategorie der ›Übertragung‹ ist schließ-

lich geradezu ein Synonym für die dem Begriff der ›Metapher‹ zugrunde liegende ursprüngliche

Bedeutung« (Jain 2001: 37). Die Erwähnung des »Schlaraffenland[s]« und der »gebratenen Tauben«

sind »also gewissermaßen […] Metapher[n] für die unbewußten, verdrängten Momente des Be-

gehrens« (ebd.: 38–39). In derMetapher kann sich dasUn/bewusste verschlüsselt und komprimiert

äußern, da ansonsten »seine Regungen der Strenge des Über-Ichs […] zum Opfer fallen würden«

(ebd.: 41). Das Subjektmuss die »unbewußten Gedanken auf eine symbolische Ebene verschieben

und in Bildern verdichten […], wenn [es] das Über-Ich, jenen Hort des (sozialen) Außen im Selbst,

überlisten will, um seiner Latenz, den Stimmen des Unbewußten, Ausdruck verleihen zu können«

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Für einen Moment als ich [aus dem Zug] ausgestiegen bin [in der BRD in den 80er-Jahren],

fand ich das gut, […] bis ich dann gesehen habe, dass es auch Bettler und Obdachlose gab

[…]. Wie kann es sein, dass in so einem Schlaraffenland Menschen auf der Straße leben und

betteln und von niemanden beachtet werden? Heike Richter

Ich meine, die armen Menschen [Geflüchtete] können ja von der Sache her gar nichts da-

für, die denken, hier kommen sie ins Schlaraffenland und jetzt kommt so was. Andreas

Richter

Viele von den Geflüchteten sind ja gekommen und […] die haben gesagt: »Ja, jetzt krie-

gen wir gleich ein Haus.« Und dies und jenes. Ja, Hallo? Sind wir hier im Schlaraffenland?

Doris Jung

Und sie denken aber hier, Schlaraffenland, er [der Geflüchtete] kriegt alles. Margarethe

Peters

Die eigenen neidbehafteten oder beschämenden –verbotenen –Erlebnisinhalte können

also auf mögliche Erlebnisinhalte geflüchteter Menschen projiziert werden. Auf diese

Weise wird »derMigrant […] zumRepräsentanten einer ›Welt aus den Fugen‹, die an die

eigeneHaustür klopft« (Mau 2021b: 371).29 Und der alte, paradiesisch anmutende Traum

vonder Erlösung,den ›blühenden Landschaften‹, der –wie nundeutlich geworden ist –,

sich für die hier sprechenden Ostdeutschen in der Realität nie vollends eingestellt hat,

orchestriert noch immer kontemporäre Praktiken. Aus dem »Einrichten in den Verhält-

nissen, das mit einer Transformierung der eigenen Bedürfnisse erkauft wurde«, stellt

sich so »eine Ambivalenz gegenüber dem ›Fremden‹« ein; die Geflüchteten »zeigen die

Möglichkeit eines anderen Lebens, von Erfahrungen, die man sich versagt hat« (Kalpa-

ka/Räthzel 2017b: 89–90), befragen dieses Versagen und bringen damit die Stabilität der

Lebensweise insWanken (ebd.).

Alltäglich mit dem Anderen konfrontiert zu sein, eröffnet zudem die unangenehme

Frage, »ob es möglich ist [oder gewesen wäre, M. R.], ein anderer zu sein« (Kristeva 2016:

23, Hervh. im Orig.):

Mit meinem zweiten Mann war ich [zu DDR-Zeiten] jedes Jahr in Ungarn und das war für

uns dann die große weite Welt, da gab es auf den Märkten schon ein bisschen westliches Zeug.

Du warst frei, bisschen Striptease-Show (schwärmt). Margarethe Peters

Wir sind immer aufgefallen, wir hatten gute Kleidung, ein tolles Auto. In Budapest sa-

hen wir aus wie die Weltmeister[,…] unsere West-Bekannten haben bis zuletzt nie gewusst,

dass wir aus dem Osten waren (spricht stolz). Margarethe Peters

29 Ähnliche Übertragungseffekte zeigen sich auch bei den Metaphern der ›Arschgeigen‹ und des

›Schrotts‹. Erstere verwendete Andreas Richter zunächst gegenüber den ›Geflüchteten‹ post 2015,

später gegenüber den ›Westdeutschen‹. Letztere verwendete Heike Richter zunächst als Reprä-

sentation westdeutscher Einschätzungen gegenüber ostdeutscher Produktion und anschließend

gegenüber den Geflüchteten nach 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 111

Die verheißungsvolle Chance, jemand anderes sein zu können, fand Margarethe Peters

zu DDR-Zeiten im Reiseland Ungarn – als Ansatz eines Schlaraffenlands. Dort, wo sie

sichmit ihremMann gernwie die »Weltmeister« kleidete, schien sie der »große[n], weite[n]

Welt« ein Stück näher zu kommen. In dem nach ihrem Empfinden etwas westlicher ge-

prägten Land war es für sie relevant, in der Gegenwart ›westdeutscher‹ Bekanntschaft

nicht wie eine ›Ostdeutsche‹ aufzufallen. Eine ›westliche‹ Inszenierung schien ihr an-

gebracht, ihr ›ostdeutscher‹ Habitus (Bourdieu 2012) sollte mittels »gute[r] Kleidung«und

eines »tolle[n] Auto[s]«nicht zutage treten.Wenigstens imUrlaub strebte sie an, den »ha-

bituelle[n] Stallgeruch« (Kollmorgen 2008: 10) der DDR abschütteln.30Man ahnte offen-

kundig, dass sich das bisher gelebte Leben, die soziale Praxis, der repressiv formierte

Geschmack und das politische System an den Körper gebunden hatten. War sie mit ih-

ren Bemühungen so erfolgreich, wie in ihren Erinnerungsnarrativen inszeniert? Oder

gab es einen ›westlichen Blick‹, der sie doch dann und wann (schmerzlich) an ihre Her-

kunft erinnerte?

Nichtsdestoweniger handelt es sich um Praktiken, die den geflüchteten ›Anderen‹

in der Gegenwart vorgeworfen werden, denn psychoanalytisch perspektiviert kann die

einst unvollständige eigene Tarnung von Angesicht zu Angesicht mit den geflüchteten

Menschen wieder zu stacheln beginnen:

[W]enn du sie [die Geflüchteten] dann auf der Straße siehst, die jetzt so da sind. Erstklassige

Fahrräder, die schönsten Sachen, mein [Bekannter Volkmar], der mich immer so ein bisschen

besucht, der sagt: »Die gehen wie aus dem Ei gepellt und kriegen alles« […]. Der muss mit

700 € Rente auskommen, ist ein Deutscher […] und die kriegen es in den Hals gesteckt. Das

ist das, was die Deutschen ärgert. Margarethe Peters

Dennun inDresden lebenden ›Geflüchteten‹ gesteht alsoMargarethePeters die gelebten

Superlative ausUngarn, ihr ›Schauspiel‹ westlicher Identität oder auchdasBedürfnis, je-

mand anderes sein zu wollen, nicht zu. Stattdessen spürt sie Ärger, wenn die geflüchteten

Menschen sich mit den »schönsten Sachen« und »wie aus dem Ei gepellt« in der Öffentlich-

keit zeigen und so auch amverdrängtenEigenen rütteln;31 ist doch gerade die Projektion

unddamit die Ablehnung imAußen als Ersatzhandlungdie einfachere Entlastungsmög-

lichkeit verglichenmit einer (erneuten) Verdrängung oder einer Aufarbeitung (Erdheim

2011: 103).Anstatt also etwas von sich selbst indenbeobachtetenundbereits interpretier-

ten Praktiken vermeintlich geflüchteter Menschen zu erkennen, ist die entlastende und

30 Siehe auch Foucault (1994) zu Körpern als Feld des Politischen.

31 Hierbei offenbart sich en passant eine abwertende Verweiblichung der ›Geflüchteten‹, die kolo-

niale Kontinuitäten einer Feminisierung des Orients seit dem 18. und 19. Jahrhundert fortschreibt.

Bereits damals wurde der*die ›Orientale‹ als negative, weil feminine Natur in Relation zum ›mas-

kulinen Okzident‹ subjektiviert (Schmitz 2006: 45). So zeichnet sich ab, dass die diskursiven Ein-

bettungen der hier analysierten historischen Kontinuitäten in der Interpretation des Unbehagens,

des »aber«, nicht vernachlässigt werden dürfen (ausführlich siehe Kapitel 5). De facto kann das

›Fremde‹ nicht ausschließlich als Produkt psychoanalytischer Konstruktionen verstanden werden,

denn es ist nicht gleichgültig, wer zum Objekt der Projektion gemacht wird und mit welchen Pro-

jektionen die ›Objekte‹ behaftet werden (Rommelspacher 1997: 156), siehe z.B. auch divergierende

Stereotypisierungen zwischen Osteuropäer*innen und Muslim*innen (siehe Kapitel 5.3).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

freisprechende Erklärung, die sich zudem auf ein ›gesamtdeutsches Kollektiv‹ stützen

möchte, im Außen schnell gefunden: »[D]ie kriegen [alles] in den Hals gesteckt«, ›kassieren‹

Sozialhilfe. Andreas Richter schließt entsetzt daran an: »Dann kommen sie mit den schöns-

ten, größten Smartphones, siehst du sie schon auf den Booten sitzen, die sind ungefähr Minimum

so gekleidet wie wir jetzt«. Dies äußert Andreas Richter, obwohl gerade er eine westliche

Inszenierung mit Levis-Jeans zum Empfang des Begrüßungsgeldes verfolgte und einen

großzügigen Kauf sogenannter Luxusgüter (Film, Fast Food, Alkohol) im ›Schlaraffen-

landWestberlin‹ vornahm, um das auch zu haben, etwas Besonderes zu sein, dazuzugehören:

I: Du hast vorhin gesagt, der Flüchtling, der trägt Markenkleidung, der trägt ein Smartphone.

Wie war deine Bemühung dich zu kleiden in Westdeutschland zum ersten Mal?

A: Das war genauso. Ja.

I: Wolltest du nicht als Ostdeutscher auffallen?

A: Nö, wollte ich nicht, aber wir waren es trotzdem, komischerweise.

[…] Der erste Besuch war mit dem Trabant nach Westberlin dort gab es Begrüßungsgeld. […]

Ich hatte schon zuDDR-ZeitenmeineWest-Jeans, die Levis, die 501er (spricht stolz), die hab ich

damals angehabt, ich war nun nicht wie die letzte Feuerfrau gekleidet, allerdings war ich im

Trabant, war ja nun so, gab ja nichts anderes […]. Na und dann sind wir durch Westberlin, der

Mund ging gar nicht mehr zu, das war so die erste Berührung, es war alles anders, es war alles

viel schöner, es war ja alles viel geiler und das wollen wir auch haben.Mein erster Gang ging in

eine Videothek und ich habe mir den Film Red Heat von Arnold Schwarzenegger gekauft von

einem Teil des Begrüßungsgeldes, das waren, glaub ich, 150 oder 200 Mark, ich weiß nicht

mehr wie viel das war. Jedenfalls das hab ich mir davon gekauft, dann sind wir noch mal essen

gegangen, so auf einen kurzen Snack [Fast-Food-Kette], das haben wir uns dann auch gegönnt

und dann sind wir wieder nach Hause gefahren und dann wurde das abends ausgeschlachtet,

begossen. […]

I: [U]nd du hast sogar gesagt, ihr wart essen im Imbiss.

A: Der war teuer. Der war richtig teuer. […] dort hast du einen Whopper für 6, 7 Mark be-

kommen, dann noch was zu trinken dazu, da war gleich ein Zehner weg, aber es war etwas

Besonderes (spricht stolz).

I: Und du hast vielleicht den Gedanken gehabt, ich mach das jetzt auch, ich gehör jetzt dazu.

A: Ja, zu 100 %, […].

Andreas Richter

Der im rassistisch strukturierten Alltagsdiskurs ohnehin fluktuierende Geflüchteten-

Topos vomparasitären undankbarenGast (Friese 2017: 36) – »demGastgeber […] zeigen,wie

bescheuert ihr eigentlich seid«, wie Andreas Richter fortsetzt – ist hier schnell bemüht. Ein

mögliches leises Klopfen der Erinnerungen an das eigene ›Schauspiel‹, die »Berührung«

mit dem Ersehnten, dem »[G]eilen« und der darauffolgenden Schmach post 1990 – die

Kränkung, doch nicht alles so wie im erträumten Maße erreicht zu haben – wird über

denWegdes geringerenWiderstands gelöst und in einenVerteilungskampf eingeschrie-

ben bzw. projiziert. In der Ablehnung der Figur des äußerlich nicht Notleidenden, son-

dern adretten Geflüchteten – »[D]ie sind ungefähr Minimum so gekleidet wie wir jetzt« (An-

dreas Richter) – kann also auch das eigene, unvollständige Streben nach dem*der gut

integrierten Bürger*in abgewehrt werden, der*die man selbst gern vor knapp 30 Jah-

ren gewesenwäre. Projektion undVerteidigung von oder der Kampf umPrivilegien kön-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 113

nen in der Ablehnung geflüchteter Menschen wirksam zusammenfließen, währte doch

das Gefühl dazuzugehören, besonders zu sein für manche Ostdeutsche im wiedervereinten

Deutschland recht kurz.

So hat sich in diesem Kapitel die Figur des*der Geflüchteten als fremder und doch

›altbekannter‹ Doppelgänger entpuppt, an dem das abgelehnte Eigene verfolgt und ge-

ahndetwerden kann.DasUnbehagen der Sprecher*innen gegenüber geflüchtetenMen-

schen kann damit (auch) als Produkt einer kollektiven Selbstentfremdung verstanden

werden, was von individueller Verantwortung nicht freispricht und nicht als entschul-

digende ›Ersatzdebatte‹ zur Plausibilisierung rassistischer Praktiken fungieren darf. In

diesem Gewebe, ohne »schmerzvolle[s] Wieder-Eingliedern« der Erinnerungen und ein

»Zusammenfügen der zerstückelten […] Vergangenheit, um das Trauma der Gegenwart

verstehen zu können« (Bhabha 2011: 93), lässt das Eigene keine Entwicklung mehr zu,

»der Zugang zum Fremden [bleibt] vermauert« (Erdheim 1992b: 733) und das schmerz-

lich Verdrängte droht eine Lebenszitadelle zu zementieren.

Und dennoch forderte dieses Eigene, so habe ich nachgezeichnet, post 2015 seinen

Tribut. Über die gesellschaftspolitischen Entwicklungen und eine potenziell unheim-

liche Heimlichkeit der ›Geflüchteten‹ stellte sich ein Erinnerungsrahmen ein, »in dem

diese abgespaltenen und unterdrückten Erinnerungen« (Assmann 2018: 95) – die eige-

ne Unsichtbarkeit, so Foroutan (Heft 2020: 426) – erneut nach Mitteilung, einemHören

und einem Platz im nationalen Gedächtnis drängten.Wie der Postkolonialitätstheoreti-

ker Homi Bhabha treffend formuliert, werden diese Entwicklungen »zu Orten der ver-

worrenstenHeimsuchungen der Geschichte« (Bhabha 2011: 14), sodass nun besser nach-

vollzogen werden kann, warum Doris Jung in der Eingangsnarration die Ereignisse des

Jahres 2015 an die des Jahres 1990 band. Das Unheimliche, das eine »paradigmatische

koloniale und postkoloniale Lage« (ebd.) abbildet, wie Bhabha feststellt, wird hier zu ei-

nem»verbindende[n]Elementzwischenden traumatischenAmbivalenzeneinerpersön-

lichen« und auch kollektiven »psychischen Geschichte und den umfassenderen Brüchen

der politischen Existenz« (ebd.: 16).32

Um Ablehnung und Ausschluss in Empathie und Einschluss zu transformieren,

könnte es sich nun als ein lohnenswerter Weg erweisen, der Fluchtzuwanderung »als

einer einheimischen Narrative [zu] begegnen«, die der »nationalen Identität inhärent ist«

(Bhabha 2011: 9, Hervh. im Orig.). Die Fremdheit in sich selbst aufzuspüren, wäre eine

Möglichkeit, um sie im Außen nicht zu verfolgen: »[A]uf daß wir die Fremden nicht

32 Dass sich soziopolitischeVerhältnisse undpsychische Tiefenstrukturen überlagern können –wenn

auch mit subjektiven Brechungen –, zeigen Mario Erdheim (1991; 2011) und Alfred Lorenzer (1986;

einführend zur tiefenhermeneutischen Kulturanalyse undmaterialistischen Sozialisationstheorie

Lorenzers siehe König et al. 2020) auf. Erdheim, der sein Augenmerk auf ein »gesellschaftliches

Unbewusstes« (Erdheim 2011: 95) richtet, verweist auf einen Zusammenhang zwischen dem Un-

bewussten bzw. demunbewusst Gemachten und den herrschenden gesellschaftlichen Verhältnis-

sen und unterstreicht, dass die Prozesse des Erinnerns und Verdrängens nie außerhalb vonMacht-

strukturen stattfinden (ebd.: 96): »Was man in einer Gesellschaft nicht wissen darf, weil es die

Ausübung von Herrschaft stört, muß unbewußt gemacht werden. DasWissen von Realitäten, das

unbewußt geworden ist, ist darum aber nicht unwirksam – es entwickelt sich zur Ideologie, die,

im Subjekt verankert, als falsches Bewußtsein wieder herrschaftsstabilisierend wirkt« (Erdheim

1992a: 38).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

mehr integrieren und noch weniger verfolgen, sondern sie in dieses Unheimliche, diese

Fremdheit aufnehmen, die ebenso ihre wie unsere ist« (Kristeva 2016: 209). Kristeva

erkennt hierzu in den Ausführungen Freuds in »Das Unheimliche« (1919) eine stille

Aufforderung:

[D]en Fremden nicht zu verdinglichen, ihn nicht als solchen zu fixieren, uns nicht als

solche zu fixieren, sondern das Fremde und den Fremden zu analysieren, in dem wir

uns analysieren. […] Wenn wir unsere Fremdheit erkennen, werden wir draußen weder

unter ihnen leiden noch sie genießen. Das Fremde ist in mir, also sind wir alle Fremde.

Wenn ich Fremder bin, gibt es keine Fremden. (Kristeva 2016: 209, Hervh. im Orig.)

Diese »Ethik der Psychoanalyse«, wie Kristeva interpretiert, schließt eine Politik ein, ei-

nen »Kosmopolitismus neuer Art«, der »an einer Menschheit arbeitet, deren Solidarität

in dem Bewußtsein ihres Unbewußten gründet« (ebd.). »Wenn wir ihn [den Fremden]

in uns erkennen, verhindern wir, daß wir ihn selbst verabscheuen. […] [E]r hört auf zu

bestehen,wennwir uns alle als Fremde erkennen« (ebd.: 11) und akzeptieren, »daß unser

Heim immer schon unheimlich war« (Bronfen 2011: XIV).

Ausgehend von diesen eröffneten und interpretierten ›unheimlich heimlichen‹

Analogien und psychoanalytischen Theoretisierungen werde ich für das beschriebe-

ne Phänomen nachfolgend weitere Perspektivierungen anbieten. Hierzu werde ich

zunächst das bereits in Ansätzen thematisierte Unterdrückungs- und Subalternisie-

rungserleben einiger Ostdeutscher eingehender betrachten. Dieses bringe ich in einen

Dialog mit postkolonialen Perspektiven. Letztere verstehe ich im nachfolgenden Teil-

kapitel weniger als »Analyse von race relations«, sondern lese sie vielmehr mit einer

Betonung auf »Machtkritik bzw.Machtanalyse«, wie Foroutan im Gespräch mit Kathle-

enHeft für den ostdeutsch-westdeutschen Zusammenhang vorschlägt (Heft 2020: 428).

Den Beginn bildet abermals die Chat-Unterhaltung zwischen Andreas Richter undmir.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013 - am 13.02.2026, 10:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

