Crossroads between Latin Europe
and the Near East:
Corollaries of the Frankish Presence

in the Eastern Mediterranean
(12%* — 14" centuries)

Orient-Institut Istanbul Istanbuler Texte und Studien 24

hitps://dol.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Crossroads between Latin Europe
and the Near East:

Corollaries of the Frankish Presence

in the Eastern Mediterranean
(12" - 14™ centuries)

https://dol.ora/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, , 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

HERAUSGEGEBEN VOM
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 24



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Crossroads between Latin Europe
and the Near East:

Corollaries of the Frankish Presence

in the Eastern Mediterranean
(12" - 14™ centuries)

Edited by
Stefan Leder

WURZBURG 2016

ERGON VERLAG WURZBURG
IN KOMMISSION

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian

Umschlagbild: Basin, called ,font of Saint Louis*
Gefertigt von Muhammad Ibn al-Zain (14. Jh.)
Es befindet sich im Musée du Louvre, Paris.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet @iber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-197-5
ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschliefllich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung des
Werkes auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts
Istanbul. Dies gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmung sowie fir die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter-
stiitzung des Orient-Instituts Istanbul, gegriindet von der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH
Keesburgstr. 11, D-97074 Wiirzburg

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Contents

Lt O AU IOttt et e ete e e e e e ae e e e e eeeeeesenaeseneeeanseesaseesaneesaneesane 7

Latin Europe and Byzantium: Shift of Power

David Abulafia
The Kingdom of Sicily: From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom.......... 15

Ralph-Jobannes Lilie
Die Auswirkungen der Kreuzziige auf die Gesellschaft
des Byzantinischen Reiches ........cccovivieueueiinininiiieiinnicecereeeee s 41

Sara Nur Yildiz

Manuel Komnenos Mavrozomes and His Descendants

at the Seljuk Court:

The Formation of a Christian Seljuk-Komnenian Elite ........cccccvevinireciniecennee. 55

Islamic Near East: Policies in Face of the Frankish Presence

Stefan Leder
Sunni Resurgence, Jibad Discourse and the Impact

of the Frankish Presence in the INear East ....cccoocvivviiviiiniiieeiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeenes 81

Yehoshua Frenkel
Jibad in the Medieval Mediterranean Sea:
Naval War and Religious Endowment under the Mamluks..........cccccovvuruenneeee 103

Reuven Amitai
Dealing with Reality:
Early Mamluk Military Policy and the Allocation of Resources.......c.coceuevveeeee. 127

Frankish Presence in the Near East: Ambivalent Interests and Alliances

Marie-Luise Favreau-Lilie
Die italiepischen Seestidte und die islamische Levante
(Syrien, Agypten) im Zeitalter der Kreuzztige (11.-13. Jh.) eveveveeeiiinnnieicennes 147

Hubert Houben
The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights
in the Eastern MediteITanean ........oovivieveiiveieneiieeieeeeeeeeteseeeseeesesesasesssesssesssesseas 179

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 CONTENTS

Peter Bruns
Franken und Syrer in der Kirchenchronik

des Gregor Barhebraus (1 1286) .....cccouvueueueininireeeerreeeeeee

Peter Herde
The Relations of the Papacy with Mongol

and Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century.........cccuevenenn..e.

Europe and the Crusades: Ideologies and Insight

Georg Gresser
Hagarener, Sarazenen, Mauren, Tiirken, Moabiter -
Wahrnehmung und Wertung der Araber und Muslime

in papstlichen Dokumenten bis zum 12. Jahrhundert.....................

Maria Vitioria Molinar:

Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang..........cocoeuvee..

Dietrich Lobrmann
Die Rolle Antiochiens bei der Einfiihrung

der scientia Arabum in Westeuropa (11.-12. Jh.) c.cecevvnneiennrreccenreeene 269

ADOUL the AUNOIS..c..iieiieeiieeeeeeeeeeeeeeeeteee ettt seaesene s

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Introduction

The Eastern Mediterranean world witnessed the expansion of Latin Europe dur-
ing the time of the crusades. From Sicily in the West to the Syrian coast and be-
yond, to Mesopotamia and Transjordan, and from Constantinople to the Nile
delta, Frankish presence was effective in taking over political rule, establishing
dominions, carrying out military campaigns and intensifying trade. After a little
less than two hundred years, the crusaders’ rule came to an end in face of a po-
litically more united and militarily empowered Near East which was strong
enough to also withstand the Mongol threat. However meaningful or marginal
local milieus of confessionally mixed societies may have been during that time,
there was obviously no ideological foundation for a lasting cohabitation of Mus-
lims and Christians under Latin rule, neither in Sicily nor in the Near East. In
the overall perspective, their strategic alliances and political objectives remained
committed to confessional concerns and were nourished by the rivalry towards
Greek dominance in the East.

The crusades instigated the formation of a Muslim antibody, against which
the Franks, their allies in the region and the weakening support from the Euro-
pean homeland could not resist. However, despite conflict and ideological con-
straints, the impact of the events, directly and indirectly, gave rise to political
alignments cutting across regional and cultural boundaries. The Frankish alliance
with Eastern Christianity, the consequences of the Latin presence in Byzantium,
which incited a Byzantine elitist reaction and finally induced new alliances with
the Seljuks, illustrate such policies. The presence of the Franks in the region also
left its imprint on the image of Muslims in Latin Europe: Although the cultur-
ally alien and heretical character of Muslims remained an unchallenged attribu-
tion, Latin Europe’s perception of Muslims gradually liberated itself from invalid
stereotypes, and the crusades were identified more as a political than a religious
movement. The multi-faceted processes of change in the social and political fab-
ric of Muslim society should also be seen as interrelated with the Frankish pres-
ence in the region. The Muslim side, often quite pragmatic in their dealings with
the Franks of the Levant, transformed the challenge into a more activist vision of
Islam and Islamic institutions. The crusades indeed prompted an increase of
contact, commerce, and fostered, even if limited, a growth of discernment and
mutual impulse between the agents divided by creed and political alignment. In
this vein, the period of the crusades may be seen as heir to the Mediterranean
legacy of cross cultural contacts, controversial as this may seem in view of the
violence and suffering which they brought about.

The time of the crusades is commonly perceived as a period of confrontation,
innovation and, to an extant which remains a matter of debate, exchange. Seen
from a Western perspective, the heroic character of the enterprise, its religious

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 INTRODUCTION

motivation and political background, constraints and dynamics naturally de-
mand attention. Seen from the Muslim East, emphasis is rather on the aggressive
character of the Frankish intrusion, its effects upon local societies and political
rule, and its defeat through Muslim armies. However, the dynamics of the cru-
sades go well beyond any bi-polar constellation: Latin Europe was not united, of
course, nor was the Near East; Byzantium, the Armenian kingdom in Cilicia and
Eastern Christianity also played their role.

Modern historiography tends to contain these perspectives in an attempt to
incorporate contemporary perceptions of all sides into a comprehensive tableau.
This remains a challenging endeavour, as source material from Latin Europe,
Byzantium, the Arab Near East, as well as historiography on the Seljuks needs to
be considered; the role and vision of Armenians, Syrian Orthodox Christians,
possibly also Nestorians and Jews, later Mongols, demand due attention, too. In
response to this rather wide range of highly specialized requirements, the present
volume offers an interdisciplinary collection of studies which include most of
the aspects mentioned above.

The contributions to this volume go back to the conference entitled “The
Eastern Mediterranean between Christian Europe and the Muslim Near East
(11th to 13t centuries)” held by the Orient-Institut Beirut/Istanbul in Istanbul in
May 2007 under the auspices of its former director Professor Manfred Kropp.”
Dr. Axel Havermann, who had designed and organized the meeting, brought to-
gether experts of European and Near Eastern history with the aim of presenting a
variety of visions and approaches in different fields. Dr. Christoph Herzog, affili-
ated with the Orient-Institut at that time and now Professor of Turkish Studies at
the University of Bamberg, Germany, took the initiative of inviting the confer-
ence participants to publish their contributions. Quite some time has elapsed be-
fore this book could be brought to print, but this does not result in an outdating
of its contents. All contributions published at this instant have undergone recent
amendments and completion.

Choice and focus of the studies compiled in this volume are informed by our
interest in the processes of change which accompanied the crusades or resulted
from the Frankish presence in the Near East. Beyond the general framework of a
gradual erosion of the Frankish power and the reorganization of the Muslim
Near East, as it is set up by the course of history, manners and effects of the
Frankish engagement in the Near Eastern polities and societies are addressed.
The contributions are organized into four chapters. Chapter one deals with the
shift of power between Latin Europe and Byzantium and its repercussions on so-
cieties in Sicily and Anatolia (12t and 13t centuries). Chapter two discusses the

Since 2009, the Orient-Institut Istanbul has been an independent institution within the
Foundation of German Humanities Institutes Abroad (Deutsche Geisteswissenschaftliche Insti-
tute im Ausland).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTRODUCTION 9

ideological and political reaction of the Muslim Near East to the crusades (12t
to 14t centuries) with particular attention given to the question as to what ex-
tent we may discern an impact of the Frankish presence. Chapter three is dedi-
cated to the particular interests and strategies which guided the Frankish policies,
and their various agents, in their dealings with Near Eastern society. Chapter
four sheds light upon the ideological dimensions of the Frankish attitudes re-
garding the religion of their Muslim adversaries, depicting a gradual and timid
rationalization of attitudes moving away from the heritage of early medieval dis-
course. This chapter, and in fact the entire volume, ends by highlighting the
benefits which the encounter between Latin Europe and the Near East was able
to bring about for the study of scientific knowledge in Europe.

David Abulafia offers a panorama of Sicily in the 12t century, the famous
mosaic of ethnic groups, often living in rivalry, and home to Greek, Latin and
Muslim Arab populations. Retracing the ascent and history of the Norman king-
dom, he highlights the process of gradual Latinisation instigated by their rule.
According to the author’s careful analysis, the accounts of al-Idrisi, Benjamin of
Tudela, Ibn Jubayr, and the “letter of Peter”, indicate a growing awareness that
the ethnic balance on the island was changing and that crisis was imminent.

Ralph-Johannes Lilie describes the circumstances and impact of the increasing
presence of Franks in Byzantium during the 12t century. Their indispensable
military services and growing influence posed a threat to the Greek elite and
buttressed the deep-rooted antagonism between “cultured” Greeks and “barbarian”
Latins. This conflict was also nourished by religious rivalry and was exacerbated
by the crusaders’ rule in regions of the Near East which had been before - in
substantial parts — under Byzantine rule.

Sara Nur Yildiz carefully introduces an aspect of Byzantine-Seljuk elite interac-
tion which offers some surprise. Particularly as a result of the tumult of the Fourth
Crusade, the integration of Byzantine elites — as illustrated by the Mavrozomes
clan - into Seljuk elites came as a response to the loss of territories and positions.
As the author suggests, the assimilation of the Komnenian legacy into the Seljuk
system contributed to the “Byzantinization” of the Seljuk political culture.

Stefan Leder summarizes the recent discussion concerning the revitalization
of jibad in the wider context of the resurgence of Sunni Islam and political reor-
ganization. He suggests that the crusades indeed presented a stimulus and direct
inspiration for this process. The jihad-ideal depicted in Ibn Shaddad’s portrayal
of Saladin illustrates the religious, ethical and aesthetic mobilization by combin-
ing militant defense of Islam with inner edification. It promotes the ideal society
unified in the struggle against the Franks and also gives evidence of a new
“islamified” terminology which developed during the 12t century.

Yehoshua Frenkel depicts various areas in which mobilization was effective dur-
ing the Islamic re-conquest of the Frankish dominions (12th-13th century): Jibad-
thetoric in epigraphy and treatises, political discourse and official jihad-policy

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 INTRODUCTION

supported by the religious establishment; encouraging the establishment of pious
endowments for the safeguarding of coastal settlements, for redemption of war
prisoners, and for entertaining religious institutions; encouraging loyal Muslims
to settle in coastal towns. The author’s panoramic survey demonstrates that the
re-conquest shaped the administrative institutions in the Syrian provinces.

Reuven Amitai takes us in detail to the realities of the Mamluk state and its
most important segment: the military apparatus. He explains how the allocation
of resources was obtained — through re-conquered territories — and offers insight
into the complex organization of the armed forces including the intelligence ser-
vice and communication. The driving force behind the extraordinary efforts of
the Mamluk state was the Mongol threat and fears of a Mongol-Frankish coali-
tion, thus classifying the Frankish presence second in danger to the Muslims of
the second half of the 13t century.

Marie-Luise Favreau-Lilie offers a comprehensive survey on the extent, value
and conditions of trade organized from the rivaling Italian port cities in the Is-
lamic Levant (11t - 13th century). Trade, which predated and outlived the cru-
sades, was essential to both sides of the Mediterranean and created a diverse and
complex network of relationships: Securing the juridical status necessary for the
protection of their activity and settlements required continuous costly efforts and
adaptation to unstable conditions. The engagement in the crusaders’ enterprise,
which promised safe ports, constituted a danger to commercial interests elsewhere
in the Islamic Levant.

Hubert Houben studies the curious activity and possessions of the Teutonic
Order in the Eastern Mediterranean, particularly in the two new kingdoms of
Cyprus and Armenia, tied to the Staufen Empire by a bond of vassallage. The
Armenians of Cilicia, who were seeking support from the Western world in an
attempt to counterbalance their Byzantine and Turkish adversaries, offered the
Teutonic Order an important gateway to their expansion to the East, as they
were able to establish an Armenian bailiwick. Cyprus even remained a strong-
hold of the Teutonic Order even after the fall of the Staufen dynasty.

Peter Bruns retraces the alliance and narrow ties between Catholic Franks and
the Syrian-Orthodox Church. United by their anti-Byzantine stance, and pro-
pelled by the ambition of allying themselves against Muslim hegemony, the
Frankish role of arbitrators in Syrian Orthodox church matters was welcome, and
in fact needed, in a society characterized by factionalism. Disturbance occasion-
ally occurred through Frankish ignorance of the pragmatic rules of Christian-
Muslim cohabitation on a local level.

Peter Herde contributes a study of the efforts that the Papacy undertook for a
strategic alliance with Christianized Mongols against the Mamluks, who threat-
end the Frankish dominions in the Levant. Careful analysis of correspondence
and reports reveals that the ambitious policy was hampered by the priority of
missionary efforts, which were a purely dogmatic requirement. In contrast, the

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTRODUCTION 11

evaluation of confessional divides between Nestorians and the Latin Church
shows that differences, although important in local perspectives, were not in-
surmountable.

Georg Gressner summarizes the long history of Christian terminology and
stereotypes used to characterize Muslims, from biblical exegesis in Late Antiquity
to papal documents contemporary to the crusades. In contrast to the image of
heathendom apparent in exegesis, the second half of the 12th century recognizes
Islam as a — heretical - religion which needs to be taken seriously. The corre-
spondence with the Hammadid an-Nasir in which Gregor VII refers to Abraham
as a historical link between the religions is discussed as a particular and excep-
tional case probably informed by the Pope’s acquaintance with Jewish religion.

Maria Vittoria Molinari discusses the propagation of crusade ideology in lit-
erature distinguishing between the popular genre containing bold depictions of
the hero and the poetry of the Minnesong giving voice also to inner conflict and
individual stance. Notwithstanding these differences, she identifies a repertoire
of common ideas and images, revealing a concerted propaganda project at the
time of the Third Crusade. In contrast, the praise of the crusades by Walther von
der Vogelweide is more political in character, reflecting the conflict between Em-
peror Frederic II and the papacy.

Dietrich Lohrmann demonstrates that our reconstruction of the Western re-
ception of Arabic science needs to take the Eastern centres, particularly Antioch,
into account. The author draws attention to many details giving evidence that
Western access to knowledge was part of the culture of the crusade period. First
acquaintance with Ptolemaic Arabic astronomy seems to have taken place in An-
tioch, which thus may be seen as rivaling the importance of Spain as a centre of
the transmission of knowledge.

The editor is indebted first of all to the organizers of the conference mentioned
above. Without their inspired initiative, the present collection of contributions
would not have materialized. Antje Seeger, Martin-Luther-Universitit at Halle,
Germany, who was charged with the desktop-editing, has spared no efforts in veri-
fying references and applying a unified page style for the two languages used in
this book. The experienced assistance of Dr. Barbara Pusch, Orient-Institut Istan-
bul, guided and encouraged the editor all the way through the work on this vol-
ume. The publication was produced in cooperation between the Orient-Institut
Beirut and the newly-founded Orient-Institut Istanbul. We hope that it will con-
tribute to the good auspices of a fruitful cooperation of both institutes in the
future.

Stefan Leder, Beirut

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Latin Europe and Byzantium:
Shift of Power

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Kingdom of Sicily:
From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom

David Abulafia

The abbey and cathedral of Monreale was founded and constructed at a time of
significant political, cultural, and economic change in the Norman kingdom of
Sicily, from 1179 onwards. While the cathedral still reminds its visitors of the
complex cultural legacy that had been passed down in the kingdom of Sicily, with
its mixed population of Greeks, Muslims, Jews and Latins, it is also a statement of
the primacy of the Latin Church within the kingdom, under the protective author-
ity of the king; it is a reminder of the changes that had been taking place in the
Regno, which transformed the kingdom into a predominantly Christian, indeed,
Catholic, entity. A salient comparison would be with the Cappella Palatina in Pal-
ermo. There, we can see Latin elements in the architecture, Byzantine elements in
the mosaics and Arabic elements in the wooden roof; and, while there is no stylis-
tic element that could be described as Jewish, the presence of Old Testament
scenes and the coded references to Jerusalem that have been identified in the
building might also have put observers in mind of the fourth religious group in the
kingdom. Whether the Cappella Palatina was really a symbol of the meeting of
cultures in the kingdom, as some have supposed, or whether it was an eclectic mix
of styles that did not really match one another, is a topic that will remain contro-
versial. But what is important in Monreale is what was missing: the Arabic ele-
ment, for the cathedral possesses mosaics in a Byzantine style, encompassing
scenes from the Old and New Testaments, and there is still the Latin ground plan.
Maybe the interlacing arches traced out on the exterior betray architectural influ-
ences from Islam, but this is quite clearly an abbey church, visible from afar stand-
ing on its ridge and proclaiming the triumph of Christianity.

Probing deeper, we find that the abbey of Monreale was more than an abstract
symbol of Christian ascendancy. King William IT granted the abbey control of vast
estates on the island of Sicily that were inhabited in large measure by Muslim
peasants — areas mainly in the west of the island (the Val di Mazara) which had
proved difficult to master, and which were seen as fruitful terrain for the conver-
sion of the Sicilian Muslims to Christianity. Fortunately, lists of these peasants
have survived, and it is possible, with a reasonable degree of certitude, to argue
that at least 80% were Muslims (in some areas many more), while even among the
Christian peasantry there are signs that the use of the Arabic language was com-
mon, alongside Greek. This conclusion depends on how we read the personal
names of the peasants listed in the remarkable inventories (jarida) of Sicilian es-
tates, particularly the estates of Monreale, drawn up in Latin, Greek and Arabic;

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 DAVID ABULAFIA

here we can deduce from the peasants’ names that some were certainly Christian
(with names like Nicholas) and a majority were Muslim (with names like Muham-
mad). Some others apparently belonged to families who adopted a mixture of
names from Greek and Arabic, which may be evidence that these peasants were
suspended between the two religions, perhaps as a result of inter-marriage or as a
result of the conversion of some members but not all to Christianity, a process de-
scribed, as we shall see, by the Spanish traveller Ibn Jubayr; in the same way, fol-
lowing the Muslim conquest of Spain in the eighth century, families had found
themselves suspended between Islam and Christianity, though then the movement
had been the other way, towards Islam.!

This was, for both Muslim and Greek Sicilians, a world apart from that of the
royal court in Palermo: in rural areas, Latin priests were rarely seen — even the
bishops did not reside in their dioceses — and, if the Muslims were to convert from
Islam, it would be to Greek Orthodoxy rather than to Roman Catholicism. Many
of the Christians were undoubtedly bilingual, and some may have been primarily
Arabic-speaking, after three and a half centuries of living side by side with Mus-
lims. There is even some evidence that attempts were made to encourage the de-
velopment in Sicily of an Arabic-speaking Church, with a liturgy in Arabic, along-
side that of the Greeks and the Latins; the British Library preserved an Arabic
manuscript of the Gospels from Sicily; and in the days of King Roger the priest
Grizandus dedicated a memorial inscription in honour of his mother Anna, writ-
ten in Latin, Greek, Arabic and Judaeo-Arabic (Arabic in Hebrew letters); this
symbolised the four religious groups on the island, but it was also a sign that Latin
Christians aimed at their incorporation into a single Church.? Roger II himself; at
the end of his life, is said to have tried to lure Jews and Muslims to convert by of-
fering them gifts. And indeed an Arabic-speaking community of Christians did
survive, on the island of Malta, which was part of the Regno. The Jews too were, as
Henri Bresc has insisted, “arabi per lingua, ebrei per religione”, and the use of Ara-
bic among the Sicilian Jews persisted until the fifteenth century; so here, as in
Spain, being arabised did not mean the same thing as being islamised.> What we
can therefore say is that peasant communities, at least in western Sicily, had a
strongly arabised identity, even if they were not fully islamised.

This was, however, rather different to eastern Sicily: in the Val Demone, around
Mount Etna, Arabic influence had always been much weaker, even in the period
when the Muslims ruled the whole island (they had only conquered the last re-
doubt in eastern Sicily, Rometta, in 965). There, a Greek population long flour-

1 Metcalfe, Alex 2003, Muslims and Christians in Norman Sicily: Arabic speakers and the end of Is-
lam, London / New York; Metcalfe, Alex 2009, The Muslims of medieval Italy, Edinburgh.

2 Zeitler, Barbara 1996, “Urbs Felix Dotata Populo Trilingui’: Some Thoughts about a

Twelfth-Century Funerary Memorial from Palermo 17, Medieval Encounters 2,2, 114-139.

Bresc, Henri 2001, Arabi per lingua, ebrei per religione: ['evoluzione dell'ebraismo siciliano in am-

biente latino dal XII al XV secolo, Catania / Mesogea.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 17

ished, with its main centre of activity at Messina. Moreover, in the towns on the
southern flank of Etna, such as Randazzo, or in Patti, to the west of Messina, a
large number of Latins had settled following the Norman conquest of the island in
the eleventh century. The settlement of Patti began as far back as 1090, when a
privilege explicitly excluded other ethnic and religious groups; and Lombardi from
northern and southern Italy trickled into the island throughout the twelfth century
and after, bringing with them forms of Romance speech which became dominant
in Sicily. A particular source of these Lombardi was Savona and Liguria, coming in
the wake of Adelasia del Vasto, the wife of Roger I, the ‘Great Count’, and mother
of the future King Roger I1.# The island was thus a mosaic of ethnic groups by the
time of the foundation of Monreale, and they lived in rivalry: in the 1160s Roger
Sclavus, a relative of the king, launched fearsome pogroms:
They made unprovoked attacks on nearby places [wrote Hugo Falacandus], and massa-
cred both those who lived alongside the Christians in various towns as well as those
who owned their own estates, forming distinct communities. They made no distinction
of sex or age. The number [...] of those of that community who died is not easy to
reckon, and the few who experienced a better fate (either by escaping by secret flight or
by assuming the guise of Christians), fled to less dangerous Muslim towns in the south-

ern part of Sicily. To the present day they hate the Lombard race so much that they have
not only refused to live in that part of Sicily again, but even avoid going there at all.’

The polarisation of the communities in the countryside led eventually to the rising
of the Muslims in the west, which continued with no long breaks until Frederick IT
suppressed their independent emirate in Iato and Entella and deported the survi-
vors of his tough campaigns to the isolated outpost of Lucera in Puglia, where they
lingered until 1300.6

A similar story could be told of the cities, of tensions at the time of the assassi-
nation of Maio of Bari by his rivals in 1160, and of violence between Christians
and Muslims on the streets of Palermo. The much-vaunted harmony of peoples
and religions in Sicily should not, then, be exaggerated. It is tempting, all the
same, to stress that there was one area where Sicilians of different backgrounds
lived side by side and worked together: the royal court, which was capable of pro-
ducing charters in three languages, was staffed by Greeks, Arabs and Latins, and
was also the focus of patronage of the arts and letters. Yet the court represented an
alien world, almost literally: just as several of the best-known cultural figures came
from abroad, for instance the geographer al-Idrisi, so too many of the most suc-
cessful royal officials, Latin, Greek and Muslim, were born outside the island.
These figures included Roger IT’s great admiral, George of Antioch; the bureaucrat

4 Abulafia, David 1983, “The Crown and the Economy under Roger II and his Successors”,
Dumbarton Oaks Papers 37, 1-14.

Translation adapted from that by Loud, Graham A. and Thomas Wiedemann, eds. and
trans. 1988, The History of the Tyrants of Sicily by ‘Hugo Falcandus’, 1154-69, Manchester 1998,
121f.

6 Abulafia, David 2007, “The Last Muslims in Italy”, Dante Studies 126, 271-287.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 DAVID ABULAFIA

and naval commander, later burned as a renegade to Islam, Philip of Mahdia; the
controversial Emir of Emirs Maio of Bari; Frenchmen such as Stephen de la
Perche; Englishmen such as Robert of Selby, the last of whom contributed much
to the building of an effective administration, and was also known for the delight
he took in drinking parties.

I have spelled out these aspects of the Norman kingdom because there has been a
tendency to understand its ethnic and religious diversity in entirely positive and
rather romantic terms. Court and country differed in important respects; and what
happened on the mainland, in the vast swathes of Calabria, Basilicata, Apulia,
Molise, Abruzzo and Campania ruled by the Norman king was very different from
the experience of the island of Sicily, for Islam was largely absent from the
mainland and there the Greek population was concentrated mainly in Calabria
and Apulia. In fact, the whole historiography of the Norman kingdom divides at
the Straits of Messina. Those historians who have examined the kingdom from the
perspective of the south Italian lands have tended to underplay the significance of
the meeting of cultures in Sicily, presenting the Regno as essentially a western
kingdom implanted on the frontiers that joined Latin Europe to Byzantium and
the Islamic world. This was often the perspective of Léon-Robert Ménager in
France, or of Mario Caravale in Italy.” Historians of the Norman expansion across
eleventh-century Europe, have sought to identify similarities between the govern-
ment of Norman Italy and Sicily and that of Norman states further to the north,
beginning with the American historian Charles Homer Haskins and the English
historian Evelyn Jamison, both writing early in the twentieth century; traces of
these views can be found in modern works by Salvatore Tramontana, Donald Mat-
thew and others, though no one nowadays would wish to lay too much stress on
the ‘Norman’ identity of the rulers of the Regno.® Another school of historians has
absorbed itself in the study of Islamic aspects of the Regno; Jeremy Johns in Eng-
land and Hiroshi Takayama in Japan have mastered the Arabic documentation and
have sought to understand the origins of its elaborate bureaucracy, and Takayama
has written a number of books in Japanese which present Sicily as a “medieval
kingdom of mystery” characterised by the meeting of cultures.® Art historians, too,
have their own perspective, drawn to Sicily by the simple fact that Palermo, Mon-

7 Ménager, Leon-Robert 1981, Hommes et institutions de I'ltalie normande, (Variorum Collected

Studies Series 136), London; Caravale, Mario 1966, Il regno normanno di Sicilia, Milan.

8 Matthew, Donald 1992, The Norman Kingdom of Sicily, Cambridge et. al; Tramontana,
Salvatore 1970, I Normanni in Italia. Line di ricerca sui primi insediamenti, Messina.

9 Takayama Hiroshi 1993, The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Leiden 1993,
followed by prolific production in Japanese; Johns, Jeremy 2002, Arabic Administration in
Norman Sicily: the Royal Diwan, Cambridge.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 19

reale and Cefalu present to view the largest quantity of twelfth-century Byzantine
mosaics, far in excess of what survives from the heartlands of the Byzantine empire
from the same period. Thus scholars such as Otto Demus and Ernst Kitzinger
brought their enormous command of Byzantine art to bear on their interpretation
of the Sicilian mosaics. Finally, economic historians have a distinctive and highly
instructive perspective of their own. The twelfth century is seen as the period in
which Sicily lost its distinctive character as a nodal point in the trading networks of
the Islamic world; Sicily, under the impetus of Genoese and Pisan merchants, was
drawn into new networks which linked the island increasingly to the shores of con-
tinental Europe. At the same time, Sicily (including the Monreale estates) lost its
traditional role as a source of specialised crops such as sugar and indigo, and be-
came increasingly a source of wheat, though it remained for a while an important
supplier of cotton on the international stage. Within this interpretation, which has
been advanced in different ways by Illuminato Peri, Henri Bresc and myself (in my
book The Two Italies), one can perceive an attempt to measure the impact of the
changes that were taking place in Sicilian society and culture, as the island lost its
‘oriental’ character and was increasingly occidentalised.1?

What then was this kingdom? It had come into existence only in 1130, more
than a century after the first Norman adventurers arrived in southern Italy, seeking
employment as mercenaries. The family of Tancred de Hauteville was able to es-
tablish its predominance in Apulia, under Robert Guiscard (d. 1085), and it was
with his help that his younger brother (and, often, his rival) Roger, ‘the Great
Count’, conquered Sicily from the 1060s onwards. But even then the conquest was
a slow process, which most historians would say was only completed when Noto
fell in 1090. But in an important sense this is to misunderstand what was in fact
happening as Count Roger’s men gained control of the island. Muslim leaders
such as Ibn al-Thimnah in Catania invited the Normans to help them defeat rivals
who were competing for power on the island. Conquest was accompanied by sur-
render on agreed terms, with a guarantee that the Muslims would be able to prac-
tise their religion. This was simply a reversal of the old arrangements which the
Muslims had imposed on Christians and Jews as they swept through north Africa,
Spain and, ultimately, Sicily in the seventh to ninth centuries. It seems that taxes
similar to the jizyah, imposed by the Muslims on Christian and Jews, were now
collected from the Muslims; the very name gesia actually appears in documents of
Frederick II in the early thirteenth century. Payment of this tax was a guarantee
that the ruler would protect his subjects of another faith.

But, even after Noto fell, the life of the islanders was not greatly disrupted by
Norman rule. The terms of the surrender treaties meant that the Muslim commu-
nities continued largely to govern their own affairs. They had lost the freedom to

10 Bresc, Henri 1986, Un monde méditerrannéen: économie et société en Sicile 1300-1450, 2 vols.,
Rome/Palermo; Abulafia, David 1977, The Two Italies: Economic relations between the Norman
Kingdom of Sicily and the Northern Communes, Cambridge.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 DAVID ABULAFIA

become involved in the internecine strife that had consumed the island in the
mid-eleventh century; but peace brought dividends of its own. Across Sicily, the
economy began to recover, after several decades of disorder which had damaged
production and had led to the abandonment of some settlements. Messina flour-
ished as it had not done since antiquity, attracting Latin merchants, and acting as a
staging-post on the trade routes linking Genoa and Pisa to the crusader kingdom
of Jerusalem, created in 1100, to the great spice port of Alexandria, and sometimes
to Constantinople. The Great Count benefited from taxes on the trade in wheat
sent to north Africa. Using the expertise of Byzantine Greeks from Calabria, the
count’s administration gradually became more efficient, so that tax revenues in-
creased and records were kept in Arabic and Greek. Roger entered into a special re-
lationship with Pope Urban II, who granted him authority equivalent to that of a
papal legate in Sicily, apparently in the hope that he would organise the Church
effectively on the island, setting up dioceses and encouraging Latin settlement (as
he did at Patti in 1090); this authority over the insular Church was a distinguishing
feature of Norman rule in Sicily throughout the twelfth century. Although Count
Roger died in 1101 before his sons were adults, his determined wife Adelasia di
Savona ensured that government did not break down before Roger II was ready to
take the reins in 1114.

Roger II’s great achievements can only be listed briefly.!! He gained control of
the mainland possessions of his Hauteville cousins, and eventually extended his
authority over other areas too, right up to Abruzzo and Molise and over the lands
of his rivals the princes of Capua. He was able by 1130 to persuade Pope Anacletus
IT to grant him a crown (with the support of his own barons); Anacletus did not
manage to hold on to Rome and the papacy, but his rival, Pope Innocent II, was
eventually forced to make the same concession, and to grant Roger his crown, sub-
ject to acknowledgement that the ‘king of Sicily, of the duchy of Apulia and of the
principality of Capua’ was his vassal and would pay the pope a tribute. His rela-
tions with the Greek world were even more complicated. Within Sicily, he fa-
voured Greek administrators and made generous grants to Greek monasteries (he
also took care, as his father had done, not to allow powerful lay landlords to gain
control of vast estates on the island). He even expressed interest in the views of the
Greek scholar Nilus Doxapater, who argued against the primacy of the Roman
Church in his History of the Five Patriarchates. It was useful to have a stick with
which he could beat the pope when disagreements with Rome arose. But Roger
was seen by metropolitan Byzantium, by the Greek emperors of the Komnenos
dynasty, as no better than a pirate and tyrant, or fyrannos, who had seized prov-
inces of the Byzantine empire, even if one of them, Sicily, had for several centuries
been lost to the Arabs. Roger responded to Byzantine hostility by raiding Greece

11 Excellent account in Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien, Darmstadt, engl. transl.
(Graham D. Loud and Diane Milburn) 2002, Roger II of Sicily: A Ruler between East and West,
Cambridge.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 21

in 1147-8, at the time of the Second Crusade; his navies attacked Corinth and his
troops carried away from Thebes dozens of Jewish silk-workers, whose skills were
much appreciated in Sicily. In the same period, he launched very effective naval
campaigns in north Africa, seizing a line of cities, notably Mahdia (the main ter-
minal of the route carrying gold across the Sahara) and Tripoli. There is no reason
to doubt that he saw this series of conquests as the first stage in the establishment
of a ‘kingdom of Africa’, and his attempts to settle Christians in Mahdia suggest
that one aim was the re-christianisation of the north African towns. But this was
also part of a wider strategic plan, aiming to gain control of the seas around his
kingdom - he had already re-occupied Malta in 1127 (after an initial occupation
by Roger I in 1090), and he was keen to establish his influence over the Ionian is-
lands. He even took an interest in plans for naval campaigns off the coast of Spain.
He was thus on the verge of creating a great thalassocracy (to use Thucydides’ de-
scription of King Minos of Crete) by the time that he died in 1154.12

Much of the credit for this must go to his admiral, George of Antioch, a Greek
who had served the emir of Mahdia before entering Roger’s service. George may
also have played a role in the way Roger presented himself to his subjects, at least
on occasion, as a ruler in the Byzantine style, for it was George who built the
church of Santa Maria del’Ammiraglio (now often called the Martorana) in Pal-
ermo, with its vivid representation in mosaic of King Roger being crowned by a
Christ who shares the same facial features as the king, while Roger wears the vest-
ments of a Byzantine emperor. The inscription POI'EPIOZ PHE ‘King Roger’ uses
a Latin term but is in Greek characters (but in the mosaics of the Palatine Chapel
there appears NERO REX, so the terms ‘king’ and ‘emperor’ were freely confused).
Also from Roger II’s time we have an astonishing survival, the king’s cape, made in
1133-34 by Muslim craftsmen or craftswomen in Palermo. Here, unlike the image
in the Martorana, we seem to see the king dressed as a Muslim potentate, except
that the theme of the design, two lions or tigers pouncing on camels, may well rep-
resent the victory of Christianity over Islam.

Roger’s success was achieved in significant measure by sheer force of personality.
The succession of his fourth son William I in 1154 marked the beginning of a time
of troubles. Efficient the government of Roger II may have been; but under less
charismatic rulers opposition began to articulate itself. One focus of discontent
was the failure of the Sicilian army and navy to hold on to Mahdia, which was lost
in 1158. No doubt the opposing forces were indeed too strong to resist, because
the Sicilians now faced the fanatical Moroccan Almohads and their allies; but this
provided a good opportunity to contrast the failures of King William’s rule with
the successes of King Roger. The elevation of the Bari patrician Maio to the office
of Emir of Emirs - in effect, the royal vizier - was matched by the king’s with-

12 Abulafia David 1985, “The Norman Kingdom of Africa and the Norman expeditions to
Majorca and the Muslim Mediterranean”, Anglo-Norman Studies 7, Woodbridge, 26-49.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 DAVID ABULAFIA

drawal from the day-to-day running of the kingdom’s affairs; whether he really
spent his time carousing in his harem is doubtful, but the bitterness at Maio’s par-
tisan rule was forcefully expressed in one of the most remarkable chronicles of the
Middle Ages, the History of the Tyrants of Sicily, the name of whose author is un-
known but is usually given as Hugo Falcandus. Falcandus was certainly very famil-
iar with the inner workings of government in Palermo, and had walked the corri-
dors of the royal palace. The assassination of Maio in the streets of Palermo in
1160, the rise and fall of Matthew Bonellus, the tensions between Muslims and
Christians were all described in elegant classical prose.!3

Although our understanding of William’s reign is strongly coloured by the
negative comments of Falcandus, there is no doubt that this king was far less suc-
cessful in holding together the fabric of the kingdom than his father. That said, he
(or his advisers) showed some skill in foreign relations, negotiating a treaty with the
Genoese in 1156 which ensured that they would not take part in a planned inva-
sion of southern Italy and Sicily, to be led by the German emperor Frederick Bar-
barossa. Another diplomatic success was achieved when the pope, Hadrian IV, was
forced against his better judgment to recognise William’s succession to his father’s
throne, and to abandon his support for the south Italian opposition, in the Treaty
of Benevento. William also defeated a Byzantine invasion of the kingdom, which
was looking for allies among disaffected south Italian barons and townsmen, and
he was able to come to terms with Manuel Komnenos, the first time a Byzantine
emperor gave grudging recognition to the kingdom’s legitimacy. The price Bari
paid for rebellion was that the city was razed to the ground. Success in these areas
was, in fact, far more important to the survival of his kingdom than the preserva-
tion of Sicilian rule over Mahdia and its neighbours. In these senses, the kingdom
was actually more secure in 1166, when William died, than his sobriquet, ‘the
Bad’, acquired some time later, might suggest.

Yet leaving a kingdom which was already under internal strain to a minor, also
named William, created a new wave of tensions in and around the court. These
tensions were accentuated by the regency of Queen Margaret of Navarre and her
favouritism towards a relative apparently of limited tact and talent, Stephen de la
Perche. Stephen was happy to bring into the kingdom a number of his followers;
it was probably for this reason, and not because Norman French speech had sur-
vived from the days of Roger I, that Falcandus stressed the importance of being
able to speak French if one wanted to succeed at court. ‘Norman’ identity was by
now an issue of little importance, a vague ancestral memory, though it was put to
use when a marriage was arranged between William and Joanna, the daughter of
the king of the Anglo-Norman realm, Henry II. This was proof that the Sicilian
monarchy had arrived on the world stage; no longer was little Navarre the chosen

13- Siragusa G. B., ed. 1897, La Historia o Liber de Regno Sicilie ¢ la Epistola ad Petrum Panormitane
Ecclesie Thesaurium di Ugo Falcando, (Fonti per la Storia d’Italia 22), Rome; see also the valu-
able information in the translation by Loud and Wiedemann cited earlier.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 23

partner of pirate Sicily in royal marriages. The Sicilians could aspire to much
more - eventually, indeed, the hand of the future German emperor, but more of
that shortly. Once William was in harness, he took a strong interest in wider
Mediterranean affairs, capitalising on the existence of a large and powerful fleet.
In 1174 he launched a massive attack on Alexandria in Egypt; in 1182 he set his
sails in the direction of Majorca; in 1185 he sent his ships to the Byzantine towns
of Durazzo, in modern Albania, and Thessalonika, and one of his naval com-
manders, his cousin Tancred, fired arrows at the walls of the Blachernai palace in
Constantinople.

There was thus something grandiose and ambitious about this king. He saw
himself as a fighter for Christ against both the Muslims and the Greeks, though
he was also willing to make peace for practical reasons with the Almohads of Tu-
nis, an event commemorated in Boccaccio’s tale of Gerbino in the Decameron.!4
And his wars against the Byzantines were officially motivated by the wish to re-
turn the legitimate Greek claimant to the imperial throne, though contemporaries
such as the archbishop of Thessalonika, Eustathios (a famous Homeric scholar)
saw the war of 1185 as a naked attempt to secure Constantinople for himself. And
that is perfectly possible. His Norman ancestor Robert Guiscard had also attacked
Durazzo and the Ionian isles a century earlier. We could think of this as part of
the dynasty’s grand master-plan: once Sicily was secure they would seek domin-
ion in other lands that were or had been part of the Roman and Byzantine em-
pire. On the other hand, he was content to come to terms with the German em-
peror. Frederick Barbarossa had never accepted the right of the Hautevilles to rule
Sicily as kings, seeing the Italian South as part of his own Regnum Italicum. But
when in 1176 he suffered defeat at the hands of the Lombard cities, who had
been subsidised by gifts of money from Sicily, he realised that the wisest course
was to assent to a pan-Italian peace. One of the outcomes was a marriage alliance
between Henry, Barbarossa’s ruthless son and heir, and Constance, the equally
strong-minded daughter of King Roger II. There is no clear indication that the
aim was to unite Sicily and Germany under the rule of a son whom Henry and
Constance would engender. William had just married Joanna of England; no one
could predict that they would have no children (Joanna did have children by her
second marriage later, to the count of Toulouse). Constance herself took a long
while to produce an heir, Constantine Roger, born on 26 December 1194, the fu-
ture Emperor Frederick II.

By then everything had unravelled. William died in 1189, as he was planning
to send relief to the crusader states in the East, overwhelmed by Saladin. Con-
stance was now the legitimate heiress to the kingdom; but the barons, who had
traditionally played a role in electing the king, did not wish to let the German

14 Abulafia David 1979, “The reputation of a Norman king in Angevin Naples”, Journal of
Medieval History 5,2, 135-147.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 DAVID ABULAFIA

prince Henry into the kingdom through the back door. Tancred, who had already
distinguished himself in 1185, but was illegitimate, became king, and had to hold
the kingdom against invading German armies led by the irate Henry. He also had
to face rising resentment among the Muslims in the west of Sicily; a long-brewing
revolt broke into the open by 1190, and royal authority in parts of the island van-
ished. In any case, Tancred had to make grand concessions to the towns and no-
bles in order to guarantee their support, which gravely weakened the monarchy
and undermined its tax base. Short-term gains were, understandably, given prior-
ity over long-term interests. After Tancred’s death and the succession of the minor
William III, Henry was at last able to conquer the kingdom, and was crowned in
Palermo the day before his wife gave birth at Jesi in the Marches. The victorious
Henry took back to Germany the lavish coronation vestments of the Norman
kings, adopting them as the imperial coronation vestments; long preserved in
Nuremberg, they can now be seen in the imperial treasury in Vienna. Henry’s vic-
tory did not mark the end of the Norman Regno, for after his death in 1197 his
widow Constance did her best to re-invigorate the Norman system of administra-
tion, which managed to hold together through the long and difficult minority of
Frederick II. And Frederick did much to restore the old system, constantly harking
back in his laws to ‘the days of King William’, which were seen as the apex of
good government and internal peace in Sicily. This was, certainly, an exaggerated
view of the reign of William ‘the Good’; but on the surface at least William II ap-
peared to have enjoyed a successful reign.

In fact, the reign marked a decisive period in the process of latinisation of Sic-
ily. In order to understand this, it is helpful to look at some travellers” accounts
which describe Norman Sicily and which can be used to demonstrate how and
when these changes were occurring.

I1

There are three windows through which we can look at the Norman kingdom of
Sicily, provided by al-Idrisi, Benjamin of Tudela and Muhammad Ibn Jubayr; a
fourth description, by the chronicler Falcandus, survives from the end of the cen-
tury. The first is the Book of King Roger by the north African scholar Muhammad
al-Idrisi, a man of high birth who probably had spent much of his life in Ceuta in
northern Morocco, but who also knew Spain well. Political pressures propelled
him eastwards, and he found an enthusiastic patron in Roger II and possibly Wil-
liam I, writing a geography of the world around 1154.15 This work was particularly

15 References here are to Bresc, Henri and Anneliese Nef, eds. 1999, Idrisi, La premiére
géographie de I’Occident, Paris; for Sicily see also Amari, M. and C. Schiaparelli, ed. 1883,
Lltalia descritta nel “Libro del Re Ruggero’ compilato da Edrisi, (Atti della Reale Accademia dei
Lincei, ser. 2a, vol. 8), Rome; all translations in the following citations are by the author.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 25

rich in detail concerning Sicily and neighbouring areas such as north Africa,
though it also extended as far as China in the east and Finland in the north.1¢
Written in Arabic, it incorporated large chunks of earlier material, which was nor-
mal practice among those writing narrative history or works of description at this
time. But this does sometimes mean that the surviving text contradicts itself, where
al-Idrisi did not iron out differences between conditions reported centuries before
and conditions in his own day. The work was not widely read; it was never trans-
lated into a western language. Perhaps one idea in Roger’s mind was to obtain de-
scriptions of lands he might attack and conquer, but the book ranged far wider
than the central Mediterranean and was clearly intended to satisfy his wider, and
genuine, curiosity about the world.!” It was accompanied by an engraved map, lost
when rioters sacked the royal palace during the reign of King William I; however,
late medieval manuscripts do contain maps which seem to reflect al-Idrisi’s view of
the shape of the continents. It is now known that these maps were themselves
based to a very large extent on earlier maps, of which one, in the Book of Curiosi-
ties, originally compiled in the eleventh century, has recently come to light after it
was purchased by the University of Oxford.!®

Al-Idrisi was well aware that his patron was King Roger and did not hold back
from praising him and his island of Sicily, which was a “pearl” blessed by its excel-
lent qualities.’” Many a traveller, he said, praised its extraordinary beauty. More-
over, those who ruled the island were famous for their success in war and for their
nobility. This encomium led al-Idrisi to describe how Roger the Great Count had
seized the island from quarrelling and tyrannical petty governors.?’ Rather than
presenting him as someone who was ever ready to arrange a surrender treaty, he
portrayed Roger I as a ruthless figure who never set down his sword, conquering
Sicily systematically zone by zone. But once the island was under his command,
he set in place a system of justice and guaranteed the practices of the different re-
ligions, as well as the right to be governed by the law-code of the group to which
one belonged. He ensured that his subjects lived in peace and safety and were able
to pass on their possessions to their children. Such praise might indeed have been

16 Dozy, R. and M. J. de Goeje, eds. and trans. 1866, Description de [Afrique et de UEspagne par
Edrisi, Leiden; Tallgren-Tuulio O. J. and A. M. Tallgren, eds. 1930, Idrisi, La Finlande et les
autres pays baltiques orientaux (Géographie, VII 4), Helsinki; Lewicki, Tadeusz 1945-54. Pols-
ka i kraje sasiednie w Swietle ‘Ksiggi Rogera’: geografa arabskiego z XII w. al-Idrisi'ego, 2 vols.,
Warszawa; Ahmad, S. Magbul, ed. and trans. 1960, India and the neighbouring territories in the
Kitab nuzhat al-mushtaq fi ikbtiraq al-afaq of al-Sharif al-Idrisi: a translation, with commentary, of
the passages relating to India, Pakistan, Ceylon, parts of Afghanistan, and the Andaman, Nicobar,
and Maldive Islands, etc., Leiden.

17" Drecoll, Carsten 2000, Idrisi ans Sizilien: Der Einflufs eines arabischen Wissenschaftlers auf die
Entwicklung der enropdischen Geographie, Egelsbach u.a.

18 Savage-Smith E., E. and Y. Rapoport, eds. 2007. The Book of Curiosities: a critical edition,
www.bodley.ox.ac.uk/bookofcuriosities, Oxford.

19 Amari and Schiaparelli 1883, 2; Bresc and Nef 1999, 305.

20 Amari and Schiaparelli 1883, 23f.; Bresc and Nef 1999, 306.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 DAVID ABULAFIA

attached to a Muslim ruler; al-Idrisi, however, side-stepped the embarrassing fact
that this Roger was a Christian conquering Muslims.

Of course, when he came to Roger II, al-Idrisi was even more enthusiastic. He
was said to have set in motion the system of government on the island, and to
have given great attention to the maintenance of justice and peace.?! This, we can
agree, is a fair enough statement of Roger’s aims, and in some degree of his
achievements. He raised the prestige of the royal throne to such a point that lesser
kings “confided to him the keys of their kingdoms”.22 It is hard to identify any such
individuals, though al-Idrisi might have been thinking of the grudging submission
of the prince of Capua, or of the submission of several north African emirs to his
authority. On balance, though, it is best to view this statement as fawning hyper-
bole. What it added up to was that “the influence, glory and grandeur of his king-
dom have not stopped growing day by day right up to the time when I write this
book”.23 In his description of the north African towns, al-Idrisi also emphasised the
great achievement of King Roger in establishing Sicilian power along the African
coast; he sought to present this Christian king as a liberator.

Yet what interested al-Idrisi most was the layout and resources of the kingdom
itself, especially its wealthy coastline. Naturally, he began his description with
Palermo, which he singled out among the cities of the world for its size and
beauty and also for its importance.?* He was impressed by the tall, solid build-
ings that lined the main street of the Cassaro quarter, by the many bath-houses,
and by the Great Mosque, though in a roundabout way he pointed out that it
had reverted to its original use — that is, it was now the Christian cathedral. The
Cassaro was very well defended, taking advantage of its elevation; at its peak was
the great fortress which Roger had repaired and which was covered in mosaics;
inside the palaces of this quarter one could find painted walls and marvellous
examples of calligraphic art.2> Taking Palermo as a whole, it was impossible not
to be impressed by the water courses that ran through the city; the suburbs also
contained extensive areas given over to shops, markets and baths, but there were
parks and gardens too, and around the town were many mills powered by the
River Oreto.?¢

Talking about the western Sicilian countryside, al-Idrisi also observed the pro-
duction of grain and something apparently similar to pasta, which was exported to
Calabria, Muslim lands and the Christian north.?” His emphasis on the richness of
the soil was consistent. Round Brucato there were mills, gardens, fine fields, and in

21 Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 306.

22 Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 306.

23 Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 307.

24 Amari and Schiaparelli 1883, 25ff.; Bresc and Nef 1999, 3071f.
25 Amari and Schiaparelli 1883, 27; Bresc and Nef 1999, 309.

26 Amari and Schiaparelli 1883, 27; Bresc and Nef 1999, 309.

27" Amari and Schiaparelli 1883, 28.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 27

the interior, lands which were “perfectly cultivated”.?® Cefalti impressed al-Idrisi for
similar reasons: rather surprisingly to a modern reader, he did not mention the ca-
thedral, but of course this was the period of its construction; he was impressed,
rather, by the great brooding rock that overhangs the town.2? Al-Idrisi also noted,
when describing Santo Stefano Vecchio, which he called “the fortress of the boats”,
that ships arrived regularly to take on board the cereals which were cultivated in
that area. Al-Idrisi thus provides precious evidence for the extent of cultivation of
cereals in Sicily at this time. Nearby, at San Marco, ships were actually built with
wood brought down from the neighbouring mountains.’® Some silk was, he says,
produced in that area, and in fact the range of products was quite varied; the land
was well watered. His encomium of the beauty and fertility of Sicily continued
along the north shore of the island, encompassing such locations as Patti, which, as
has been seen, was in fact a focus of Latin settlement (though he did not mention
this), Oliveri and Milazzo, the last two of which were famous for their tunny-
fishing industry.3! We know from royal charters that the crown tried to gain con-
trol of tunny-fishing, insisting that tunny “belonged” to the crown.32 Milazzo also
exported good-quality flax.

However, al-Idrisi reserved most praise in this part of the island for Messina. He
noted that ships arrived there from all parts of the Christian Mediterranean, and
that the town had flourishing markets, where goods were sold at attractive prices.
Messina exported iron, which was mined locally, but it was also surrounded by or-
chards and gardens which, as ever, earned al-Idrisi’s fulsome praise. It was here, he
said, that big ships would put in, carrying travellers, both Christian and Muslim,
from many lands; ships could come right up to the shoreline, making it easy to
offload goods from their holds.3* The implication of al-Idrisi’s wording is that the
ships themselves tended to be Christian-owned vessels, while those on board were
of mixed origin; and this fits well with what we know from other sources, such as
the archival records in Genoa, about navigation in these waters during the twelfth
century. The problem, he confessed, was that the Straits of Messina were danger-
ous waters, and when the sea was turbulent only God could save travellers from
disaster — later, we shall see how the pilgrim Ibn Jubayr became caught in these
cross-currents thirty years later, and was lucky to escape with his life.

Elsewhere in Sicily, al-Idrisi noted the presence of ancient remains: the baths
at Termini, where there was also a remarkable amphitheatre; the Roman amphi-
theatre at Taormina (where he says there existed a gold mine).3* The export of

28 Amari and Schiaparelli 1883, 28; Bresc and Nef 1999, 309.
29 Amari and Schiaparelli 1883, 29; Bresc and Nef 1999, 310.
30 Amari and Schiaparelli 1883, 30; Bresc and Nef 1999, 311.
31 Amari and Schiaparelli 1883, 30; Bresc and Nef 1999, 311f.
32 Abulafia 1983, 6f.

33 Amari and Schiaparelli 1883, 30f.; Bresc and Nef 1999, 312f.
34 Amari and Schiaparelli 1883, 31; Bresc and Nef 1999, 313.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 DAVID ABULAFIA

pitch from the east coast, which he described, is also mentioned in documents
from the time of Roger II; pitch featured among the products whose trade the
crown sought to control. Al-Idrisi made it plain that the export of grain was not
simply characteristic of western Sicily; large quantities were exported from the
coast near Catania as well.3> His portrait of Catania is once again an image of a
busy trading centre with warehouses, inns, mosques and bath-houses. But by the
time we reach Noto we may feel that al-Idrisi’s constant refrain about the excel-
lence of cultivation, the quantity of water available to irrigate the fields, and the
number of mills, is becoming rather monotonous. The point he is making, about
the great agricultural wealth of Sicily, is made well and made often. Al-Idrisi
himself seems to have tired of the encomium at a certain point, for he said of
Syracuse that it was not necessary to describe the city in detail, for it was already
so well known throughout the world.3¢ What is most important in his account of
south-eastern Sicily is the series of references to local trade routes, which we
cannot identify in other sources. Thus he speaks of the coast around Scicli, and
of the arrival of boats on its shore from north Africa, Calabria and Malta (else-
where, al-Idrisi notes the importance of Malta as a source of sheepskins, fruit and
honey, not mentioning its famous cotton, rather surprisingly).’” What comes
into focus, remarkably, is a whole network of short-distance connections, domi-
nated by the trade in wheat, alongside the much more celebrated long-distance
trade in grain in which the Genoese and Pisans were becoming heavily involved.

Al-Idrisi emphasizes how the middle-sized towns like Noto and Ragusa had
ports on the coast which were frequented by merchants of many lands.3® Agri-
gento was one place where he said that larger ships tended to arrive; the fertility
of the surrounding lands meant that they could rapidly be filled to the brim with
the products of its gardens and wheat-fields.?? It is therefore interesting to note
that the treaty of 1156 between King William I and Genoa singled out for atten-
tion the trade in cotton through Agrigento.*? Sciacca, al-Idrisi says, was much
visited by boats from Tripoli and north Africa (an interesting comment, because
at this time Tripoli was ruled by King Roger; indeed, the king clearly used the
dependence of the African towns on Sicilian grain as a means to ensure their
submission). But what is also remarkable is the similarity between the picture of
trade in grain from ports along the southern coast of Sicily and the clearer evi-
dence from the thirteenth century for a vibrant trade in grain from the same
ports — Licata, Agrigento, Sciacca, and then, on the western edge, Mazara.#!

35 Amari and Schiaparelli 1883, 32f.; Bresc and Nef 1999, 314.

36 Amari and Schiaparelli 1883, 33f.; Bresc and Nef 1999, 315.

37 Amari and Schiaparelli 1883, 34ff. (and 21f.); Bresc and Nef 1999, 316 (and 304f.).
38 Amari and Schiaparelli 1883, 34f.; Bresc and Nef 1999, 315f.

39 Amari and Schiaparelli 1883, 37; Bresc and Nef 1999, 320-8.

40 Abulafia 1977, 93f., 222.

41 Amari and Schiaparelli 1883, 37; Bresc and Nef 1999, 318.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 29

Most of these towns are treated as places with a long and continuous history,
rooted in the ancient buildings which one could see on every side. Marsala was a
rather different case, because Roger I had repopulated the city after its earlier de-
struction, but it was now full of flourishing markets, brought in a good tax reve-
nue, and was much visited by north African merchants.#? But what distinguished
Trapani was the enormous tunny-fish that were captured there, as well as the lo-
cal supply of coral. Because of its calm waters, Trapani was also accessible in the
winter.¥ There were other parts of western Sicily that specialised in interesting
products. Round Carini, almonds, figs and carobs were cultivated, and many of
them were exported from the island. Taken as a whole, then, al-Idrisi’s descrip-
tion of the coast of Sicily confirms the importance of the island as the granary of
the Mediterranean. It is necessary to insist on this point, since some modern re-
search has tended to stress the importance of the domestic market and has un-
dervalued the significance of the trade in Sicilian wheat and other agricultural
products.

A largely similar picture obtains for the interior.** Towns are described as
“well-fortified” and the surrounding countryside is praised for its fertility. There
is little variety in the information (though we are told that at lato there is an un-
derground dungeon in which prisoners are kept); the whole point is to show the
peaceful prosperity of the island under its Norman king. These are lands, as he
says of Raia, “blessed by God”.# Nothing is said about the inhabitants, and the
emphasis is consistently on the growing of cereals, whether he speaks of Cal-
tanissetta or Castrogiovanni, of Castelvetrano or Corleone. In the south-east, al-
Idrisi singles out Centorbi for its profitability and its wealth in cereals.* In the
north, he notes the market and impressive fortress at Petralia.4’ References to
livestock are rare; he mentions sheep and cattle at Collesano, while Montalbano
was notable not just for its flocks but for its honey.*® Caronia, with its fine castle,
was able to live off tunny, its vineyards and other agricultural produce, all of
which must have been traded with the grain-producing areas.*’ In conclusion, al-
Idrisi insisted, “we do not know of any island in the world situated in the middle
of the sea which contains more inhabited places and more inhabitants”.>° By
comparison, he passed very quickly over Sardinia, noting the existence of silver
mines and observing that the Sardinians were of Roman African origin, but that

42 Amari and Schiaparelli 1883, 38; Bresc and Nef 1999, 318f.

43 Amari and Schiaparelli 1883, 38; Bresc and Nef 1999, 319, also 320-38.
44 Amari and Schiaparelli 1883, 38-63.

45 Amari and Schiaparelli 1883, 43; Bresc and Nef 1999, 323.

46 Amari and Schiaparelli 1883, 56; Bresc and Nef 1999, 333.

47 Amari and Schiaparelli 1883, 58; Bresc and Nef 1999, 334.

48 Amari and Schiaparelli 1883, 60; Bresc and Nef 1999, 335f.

49 Amari and Schiaparelli1883, 61; Bresc and Nef 1999, 337.

50 Amari and Schiaparelli 1883, 49; Bresc and Nef 1999, 338.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 DAVID ABULAFIA

they had lived apart from other Latins and had become barbarians. He only
noted three towns on the island.>!

Al-Idrist’s account of Sicily therefore offered the Norman kings an idea of the
material resources available on the island, which was the part of their kingdom
where they possessed by far the greatest amount of land. Al-Idrisi’s book rein-
forced the existing sense that the great strength of Sicily was its fertility and the
amount of wheat the island produced. Al-Idrisi made it abundantly clear that
this wheat was not just consumed locally but was sent for export. Thus it is cer-
tain, using not just al-Idrisi but the Sicilian treaties with Genoa and many narra-
tives written by both Christian and Muslim authors, that the elaborate grain
trade from Sicily, so well documented in later centuries, was very active in the
years around 1150. Taxes on this trade clearly were one of the major sources of
the wealth of the Norman kings of Sicily.

I1I

Some reflection of this wealth can be found in the travel narratives of Benjamin
of Tudela, the Jewish traveller from Spain, and of Ibn Jubayr, the Muslim pilgrim
also from Spain. Benjamin’s aim was to describe the lands of the Mediterranean,
large areas of Europe, and Asia as far as China, for a Jewish audience; he wrote
his book in Hebrew somewhere around 1160, and the book seems to reflect
genuine travels across the Mediterranean, though Benjamin’s descriptions of
more remote areas are clearly based on report and rumour, which became more
fantastic the further his imagination ventured.’? It is likely that he enhanced his
description of his travels with material borrowed from other travel writers, in-
cluding Arab ones; on the other hand, his account can be located fairly exactly
in time. On his way to Constantinople and Jerusalem, Benjamin visited the
mainland territories of the Sicilian kingdom, noting the destruction of Bari and
the large number of Greeks in southern Puglia — the reference to Bari is one of
the indications that he made his journey around 1160.5 On his return, he
passed through Sicily, apparently arriving in Messina. Like al-Idrisi, he was aware
of the importance of Messina as the departure point for those bound on long
voyages: “Here most of the pilgrims assemble to cross over to Jerusalem, as this
is the best crossing.”* Benjamin recorded the presence of about two hundred

51 Amari and Schiaparelli 1883, 16f.; Bresc and Nef 1999, 302.

52 Benjamin of Tudela, The Itinerary of Benjamin of Tudela, Marcus Nathan Adler, ed., London
1907; other editions include that of M. Signer (Benjamin of Tudela, The ltinerary of Benja-
min of Tudela: Travels in the Middle Ages, Marcus Nathan Adler, trans., introd. by Michael A.
Signer, Marcus Nathan Adler, and A. Asher, Malibu 1983), which, however, excludes the
Hebrew text.

53 Benjamin of Tudela, Itinerary 9.

>4 Ibid. 78.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 31

Jews in Messina, which probably means two hundred households rather than in-
dividuals; but this did not compare with Palermo, where he identified 1,500 Jews
and many Christians and Muslims.>

Palermo stood in an area that abounded in water and was rich in wheat and bar-
ley, as well as being full of gardens and orchards, so that there was nothing to
compare with it anywhere in Sicily. Most remarkable was the king’s garden, sur-
rounded by walls, which contained an artificial lake filled with fish; the king main-
tained boats plated with gold and silver on this lake, and would take trips accom-
panied by the women of his court, by which we are no doubt to understand his
harem. This was the great park that extended from the royal palace towards the fu-
ture site on Monreale, and Benjamin was also astonished by the sight of the pal-
ace, with its painted and mosaic-encrusted walls, and its marble floors laid out in
amazing designs, so that “there is no building like this anywhere”.’¢ These com-
ments may well have been based on reports of the Palatine Chapel, though
whether he visited it is doubtful. In any case, there is a basic similarity between
what Benjamin says about the decorated walls of the royal palace and what al-
Idrisi, writing only a few years earlier, reports. As for the other towns of Sicily, he
mentioned a few, all but one on the coast, but singled out Trapani for its coral.>’

Finally, we come to Ibn Jubayr.”® His account of the kingdom of Sicily has
much more to say about its inhabitants, particularly the Muslims. As secretary to
the Almohad governor of Granada, he was able to gain access to important figures
on the island and to penetrate some way into the entourage of the king. Moreover,
he was writing at a time when conditions were deteriorating as far as the Muslim
population was concerned. He arrived from the kingdom of Jerusalem, where he
expressed his disgust at the conduct of the Christian rulers of the crusader state.>
In Sicily, his mood was at first not very different. He almost drowned when his
ship was wrecked in the Messina roads; even the king had come out to watch the
drama. Messina was full of “worshippers of the Cross” and was filthy, while the in-
habitants were rude.®® The city, he said, had no Muslim residents, apart from a few
craftsmen, “so the Muslim stranger there will feel lonely”.6! This is an important
point, if true; it had long been the major centre of Greek Christian settlement, and
the Latin population was also growing in this period, as merchants from Amalfi,
Liguria, Tuscany and further afield set up shops and homes in the city. Despite
Benjamin’s remark that it contained a couple of hundred Jews, it had not been a

% Tbid.

36 Tbid. 79.

7 Tbid.

58 Tbn Jubayr, The travels of Ibn Jubayr, J. C. Broadhurst, trans., London 1952, repr. New Delhi
2001.

59 Ibid. 315-25.

60 Tbid. 335-339.

61 Ibid. 340.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 DAVID ABULAFIA

significant Jewish centre in the eleventh century, when the Jewish merchants of
Cairo, many of whose letters survive in Cambridge in the Cairo Genizah collec-
tion, also thought the town dirty and believed there were far fewer Jews living
there. Only a few years after Ibn Jubayr’s visit, in 1190, tension between Greeks
and Latins in the city would boil over, exacerbated by the stay in Messina of the
English king Richard Coeur-de-Lion on his way to the Holy Land. But Ibn Jubayr
did note that the city was safe and that foreigners were not molested. Like al-Idris,
Ibn Jubayr was amazed at the way big ships came close up to the shore and good
were unloaded straight on to the shore, without having to use lighters to transport
goods to land. “You will observe ships ranged along the quay like horses lined at
their pickets or in their stables.” The port was also a major arsenal with “an un-
countable number of ships”.®?

Ibn Jubayr was so impressed by the fertility of Sicily that he was prepared to
compare it with his own homeland of al-Andalus:

the prosperity of the island surpasses description. It is enough to say that it is the daugh-

ter of Spain in the extent of its cultivation, in the luxuriance of its harvests, and in its

well-being, having an abundance of varied produce, and fruits of every kind and spe-
tac 6

cies.

On the other hand, Muslim farmers, though well treated by the Christians, had a
tax imposed on them, collected twice a year, which deprived them of some of
the wealth that they had possessed when the land was in Muslim hands. This
must be a reference to the Christian tax modelled on the jizya of the Muslims,
mentioned earlier.* Overall, the tone of Ibn Jubayr’s account oscillates between
admiration of the fair treatment of the Muslims by the Christian rulers of the is-
land, and resentment at the difficulties faced by Muslims living in Sicily. At
times, this results in contradictory viewpoints. Clearly, Ibn Jubayr was puzzled
by what he saw. He tried to make sense of Christian kings who immersed them-
selves in the glitter of an oriental court, and had Muslims, or at least people of
Muslim origin, among their courtiers; equally, as a devout Muslim, Ibn Jubayr
complained at the loss of this land to Christendom, and the erosion of Islam on
the island. He was less offensive in his comments than he was when he wrote of
“that pig” the king of Jerusalem.®> We could, indeed, take his confusion as a sign
that the Norman kings were still up to a point succeeding in their attempt to
present themselves as rulers immersed in Arabic culture, even if the trend to-
wards latinisation was now quite far advanced.

The king of Sicily spent his time in his magnificent palaces enjoying a life of
luxury, but he was also active in legislating, in administering his kingdom, and in

62 Tbid. 343.
63 Tbid.

64 Thid. 339f.
5 Ibid. 324.

o

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 33

displaying his magnificence, “in a manner that resembles the Muslim kings”.¢¢ In
fact, he even read and wrote Arabic. King William II “is admirable for his just
conduct, and for the use he makes of the industry of the Muslims”.¢” He sur-
rounded himself with eunuchs who were of Muslim origin, most of whom pre-
tended, however, to have accepted the Christian religion. William trusted his
Muslim courtiers, so that even his kitchen was run by a Muslim (trust indeed, for
if anyone were to attempt to poison the king, this was the obvious place to be-
gin); he also made use of Muslim physicians and astrologers, and when a foreign
physician or astrologer was heard to be visiting his kingdom, he would detain
him and induce him to forget his native country by showering him with gifts. He
chose ministers from the ranks of his courtiers and was protected by a guard
composed of black Muslim slaves. His Muslim courtiers fasted during Ramadan
and gave out alms, as required by Islam.®® He possessed many Muslim concu-
bines. Ibn Jubayr met the king’s embroiderer who told him that “Frankish Chris-
tian women”® working in the royal palace had even been converted to Islam by
the Muslim concubines and servants; but the king knew nothing of this. Of
course, this was mere rumour, and Ibn Jubayr’s story was double-edged: on the
one hand his faith had survived against the odds at the court of this Christian
king; on the other hand, here was a Christian king who was at best ambiguous in
his attitude to his Muslim subjects. Ibn Jubayr told how on one occasion a pow-
erful earthquake had struck Sicily, and the terrified men and women of the court
had been heard to cry out to Allah; then they saw the king in their midst and
were even more terrified, but William simply remarked: “Let each invoke the
God he worships, and those that have faith shall be comforted.””0

Ibn Jubayr met in Messina one of the king’s Muslim courtiers, named ‘Abd al-
Masih (‘slave of the Messiah’, in Greek Christodoulos). He had heard of the
dramatic arrival of Ibn Jubayr’s party and asked to see the Granadan pilgrims.
But before he spoke with Ibn Jubayr, he sent away any of his servants who might
be untrustworthy. He showed great interest in the shrines at Mecca and Medina
which Ibn Jubayr had visited. He said:

You can boldly display your faith in Islam, [...] and are successful in your enterprises
and thrive, by God’s will, in your commerce. But we must conceal our faith, and, fearful
of our lives, must adhere to the worship of God and the discharge of our religious duties
in secret. We are bound in the possession of an infidel who has placed on our necks the
noose of bondage.”!

66 Thid. 341, also 337.
67 Ibid. 341.

68 Tbid. 340f.

69 Ibid. 341.

70 Thid.

71 Ibid. 342.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 DAVID ABULAFIA

The royal eunuchs even managed to pray regularly; when the time for Muslim
prayer came, they would individually make their excuses and leave the king’s pres-
ence. It was not always easy to find somewhere out of sight where they could pray
(bearing in mind that Muslim prayer is very visible and involves prostration), but
“Almighty and Glorious God conceals them”.”? That, at least, was what Ibn Jubayr
reported; but the overall impression is that the king was content with the outward
adherence of his courtiers to Christianity and knew perfectly well that they con-
tinued to practise Islam all the while. His policy was thus a pragmatic compromise.

From Messina, Ibn Jubayr moved westwards by sea and by land to Palermo,
passing Cefalu (where like al-Idrisi he noted the great rock but not the cathedral)
and Termini, which he praised for the fertility of the surrounding countryside.”? As
they approached Palermo, Ibn Jubayr was struck by the great friendliness of the
Christians he passed on the road, but he decided that this was mere seduction
“which would offer temptation to ignorant souls”’4 an attempt, therefore, to win
Muslims to Christian manners and ultimately the Christian faith. He was clearly in
an ungenerous mood towards the Sicilian Christians, and they could do nothing
right — either they were insidiously polite or plain rude, as at Messina. In a mosque
outside Palermo, where Ibn Jubayr spent the night, he heard the Muslim call to
prayer, which, he says, he had not heard in a long while. Impressed as he was by
the facilities for Muslims, Ibn Jubayr could not help noticing the Christian hospi-
tals that lined the roads leading into Palermo; “we marvelled at such solicitude”.”
But when they reached the gates of Palermo, Ibn Jubayr and his companions were
sent down to another gate near the royal palace, so they could be questioned, “as
they do in the case of all strangers”.”® No doubt he meant strangers of importance,
because it is hard to believe all travellers were led through the palace courtyards
and gardens, past the royal dining-hall. A high official came to meet them; he
spoke good Arabic, but it does not appear that he came from the Muslim com-
munity; his “long white moustaches””’ conjure up the image of a Greek official,
perhaps, such as Admiral Eugenius, Emir of Emirs at the court of King William.”®
His main interest was apparently in news about Constantinople, for the king was
at this moment planning his great assault on the Byzantine empire, which took
place the next year and was described in harrowing detail by Eustathios,
archbishop of Thessalonika, which the Sicilians captured.”®

72 Tbid. 343; cf. 356.

73 Tbid 344f.

74 Tbid. 345.

7> Ibid. 346.

76 Tbid.

77 1bid. 374.

78 Ibid.; cf. Jamison, Bvelyn 1957, Admiral Eugenius of Sicily. His life and work, and the authorship
of the Epistola ad Petrum and the Historia Hugonis Falcandi Siculi, London.

Eustazio di Tessalonica, La espugnazione di Téssalonica, Stilpon Kyriakidis, ed., Palermo
1961; Hunger, Herbert, Hg. und Ubers. 1967, Die Normannen in Thessalonike: die Eroberung

79

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 35

Palermo excited Ibn Jubayr’s admiration, or rather his envy. “It is an ancient and
elegant city, magnificent and gracious, and seductive to look upon.” The city was
full of gardens and it possessed broad roads and avenues. The higher parts of Pal-
ermo were surrounded by royal palaces, “like pearls encircling a woman’s full
throat”.80 Here the king spent his leisure time, enjoying the gardens and court-
yards. It is thus a very similar picture to that painted by Benjamin of Tudela. But
Ibn Jubayr also mentions the churches which the king had endowed, and it is hard
not to suppose that Monreale was the main example he had in mind: “how many
fine monasteries whose monks he has put in comfort by grants of large fiefs, and
how many churches with crosses of gold and silver!”8! Typically, this observation
then prompted Ibn Jubayr to pray for the return of Sicily to the Islamic faith.

Still, there were practising Muslims in Palermo. Ibn Jubayr says that most
mosques were still operating, and contained Islamic schools; however, the Friday
sermon was banned and so there were no big gatherings on Fridays, the Muslim
holy day. This was because the sermon was accompanied by the recitation of the
name of the Caliph, an indication of the loyalty of the congregation to one or
another branch of Islam; particularly worrying to the royal court would have
been any attempt to name as Caliph the Almohad ruler in north Africa and
Spain.?? Still, it was permitted to recite the name of the Sunni Caliph in Bagh-
dad on Muslim feast days, who was so far away that loyalty to him was of little
consequence. The Muslims followed their own laws under the supervision of a
Muslim judge or gadi, but Ibn Jubayr felt that they enjoyed little real security,
and that their possessions, even their women and children, were at the mercy of
the Christians. There were suburbs where the Muslims lived separately from the
Christians. They were very active in trade: “they are the merchants of the place”,
and the market-places were full of Muslims.33

As for the Christians, Ibn Jubayr ventured into their parts of the city as well.
He visited the “Church of the Antiochian®, as has been seen. It was Christmas
Day, 1184. The church was filled with men and women. What struck Ibn Jubayr
most forcefully was the way the walls seemed to be covered with gold; he had
never seen anything like the marble and mosaics within the church, or the glass
windows, themselves gilded, “which steal all looks by the brilliance of their rays
and bewitch the soul”. Ibn Jubayr discovered that the church had been built by
“the vizier to the grandfather of this polytheist king”, that is, Admiral George of
Antioch. Ibn Jubayr begged Allah to turn the church into a mosque and to make

von Thessalonike durch die Normannen, (1185, n. Chr.) in der Augenzeugenschilderung des Erzbi-
schofs Eustathios, (Byzantinische Geschichtsschreiber 3), 2. Aufl., Graz, 1967; Eustathios of
Thessaloniki, The capture of Thessaloniki, John R. Melville Jones, ed. and trans., (Byzantina
Australiensia 8), Sydney 1987.

80 Ibn Jubayr, Travels 348.

81 Tbid.

82 Tbid.

8 Ibid.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 DAVID ABULAFIA

its beautiful bell tower into its minaret.34 But he was also struck by the behaviour
of the Christian women, who went around veiled like Muslim women, though
on this feast day they had dressed in silk robes embroidered with gold. They
wore similar jewellery to the Muslim women, and even decorated their hands
with henna in the north African fashion.%

Ibn Jubayr’s travels took him westwards through rich countryside, richer even
than that of Cérdoba (praise indeed), with its orange groves and planted fields. He
made his way to Trapani, which was alive with rumours that the king was preparing
a great fleet to raid Majorca, or Alexandria, or possibly Constantinople - in fact,
he had raided Majorca a couple of years earlier and was now turning his attention
to Byzantium, but the destination of the fleet was a closely guarded secret.3¢ Ibn
Jubayr also met Ibn Hammud, one of the leading figures in the Muslim commu-
nity in Sicily, who had been favoured at court, or rather, kept at court out of
harm’s way; but in the end he had been stripped of his office and of much of his
great wealth, and he described the lot of the Sicilian Muslims in deeply pessimistic
terms.%” Young girls were sent abroad to Muslim lands to marry for fear that they
would become Christian if they stayed in Sicily, for some had obstinately done so
against their parents’ wishes.® It was a portrait of a community in sharp decline,
demoralised, losing numbers, lacking favour at court. Of course, this was the sort
of negative report Ibn Jubayr expected and wanted to receive; on the other hand, it
is clear that the ethnic balance within the island was indeed changing, and that the
west of Sicily - including the lands granted to Monreale — was an area in which
tension was rising, as the Muslims found themselves under greater pressure. This
was soon to result in the outbreak of rebellion; and, as has been seen, it was im-
possible effectively to suppress the rebellion while the monarchy was in crisis fol-
lowing the death of King William in 1189.%

IV

The depth of this crisis can be measured from the letter sent to Peter, treasurer of
the Church in Palermo, by the author of the chronicle attributed to Hugo Fal-
candus. Here a Latin Christian bewails the fate of the island now that it is threat-
ened by the armies of the German empire. The letter combines an encomium of
the beauty and wealth of Sicily with an overpowering sense that a mighty tragedy
is about to befall the island:

84 Tbid. 349.

85 Ibid. 349f.

86 Tbid. 350fF,, 354.

87 Ibid. 358ff.

88 Tbid. 359f.

89 On this see Metcalfe 2003.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 37

But if the force of the raging storm were to strike that blessed island which deserves
above all kingdoms the privilege of wonderful gifts and great deserts, if the inexorable
clash of weapons were to disturb its pleasant peace and quiet, made more attractive by
every type of enjoyable thing, then who could stop his mind from exceeding the proper
measure of grief?%0

The writer asked what line the “Sicilians” should follow. Should they resist the
Germans, “that disgusting race”, or accept “the yoke of slavery”?°! Maybe if the
Muslims worked with the Christians, some unity in the face of the invasion could
be achieved; but the Muslims felt they had been persecuted long enough, and
there was a danger that they would act independently, perhaps seizing strongholds
in the mountains (as in fact happened) or along the coast. Still, a king could be
chosen both by Christians and by Muslims who, showing generosity to potential
supporters, would win allies in Sicily and Calabria (the rest of the mainland was
apparently regarded as lost, or not worth defending, since the Apulians, he said,
were always plotting rebellion).

Sicily was a beautiful island; but it was also an island “whose condition is
wretched, and fate damned”.? Ibn Jubayr may have been deeply pessimistic about
the Sicilian Muslims, but here was a Christian writer who was profoundly pessi-
mistic about the whole island. He felt betrayed by Constance, a Sicilian princess,
who now retuned in the invading armies — unable to predict that she would prove
very hostile to the Germans in Sicily once her husband died in 1197. So, immers-
ing himself in classical allusions, the writer called on the ancient cities of Messina,
Catania and Syracuse to resist bravely this foreign onslaught.”® But when he came
to describe Palermo, what he saw was, rather, the city as it was in his day: he saw
the Sea Castle and the royal palace, with its Pisan Tower which still survives; he
saw the sparkling decoration on the walls, alluding to the mosaics in the palace
chambers; he saw the pavilions and kiosks scattered around the royal park in
which the royal concubines and eunuchs resided, including small palaces (such as
the Cuba and Zisa, one presumes), ‘shining with great beauty, where the king dis-
cusses the state of the realm in private’ with his advisers. He saw the silk work-
shops, describing in loving detail the elaborate processes by which the different
weaves were made, and embroidery in gold and pearls was added to the silk cloth.
He saw the extraordinary mosaics of Biblical scenes in the Cappella Palatina, and
the elegant sculptures within the chapel. And then he looked down on the city it-
self to observe its great long streets, its fine churches, such as that of Admiral
George, and the houses of wealthy and powerful Latins and Muslims. He singled
out for attention the Amalfitan quarter, towards the port, where silk cloth and

90 Cited from the translation of the “Letter of Peter” in Loud and Wiedemann 1988, 252-263,
at 253.

o1 Tbid. 253f.

92 Tbid. 255.

%3 Ibid. 256-8.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 DAVID ABULAFIA

French or Flemish textiles made of wool could be bought. But there was also the
lush countryside to consider: the vineyards and orchards of the plain that stretched
for miles from Palermo, “holding in its lap every sort of tree and fruit”. Water
wheels helped irrigate the land. There were citrus groves; there were melons and
squash, pomegranates and bitter oranges, cultivated more for their fine appearance
than their usefulness. Olives, figs, walnuts, carobs and an amazing reed that pro-
duces a substance like honey, known as sugar, were all cultivated in these open
spaces.”

The tragedy Peter feared was, then, the loss of this great kingdom to rude for-
eigners from the north, with their grunting speech and bestial ways, who would
rape the Sicilian women and cut down with the sword those who resisted them:
“the madness of the Germans is not accustomed to being controlled by reason”.%?
His idealisation of Sicily before its impending fall is eloquent and moving; and yet
the changes that had been taking place in Sicily during the twelfth century had al-
ready transformed the ethnic, religious and cultural balance in the island. “Sicil-
ians” (to use his word) were now predominantly Latins, though he himself was
quite sympathetic to the Muslims. In fact, the Jews rather than the Muslims would
become the standard-bearers of the culture of the Arabic world in thirteenth-
century Sicily. The Greeks would decline in importance and lose control of the
trade of Messina to brash Latin merchants from Tuscany, Liguria and beyond.
Even without the German invasion, even without the years of disorder that
stretched from the death of King William to the decisive reassertion of royal au-
thority under Frederick II, particularly from 1220 onwards, the kingdom of Sicily
was undergoing a massive transformation. The Arab-Norman kingdom of Sicily
had become the Latin kingdom of Sicily.

Bibliography

Abulafia, David 1977, The Two Italies: Economic relations between the Norman King-
dom of Sicily and the Northern Communes, Cambridge.

Abulafia David 1979, “The reputation of a Norman king in Angevin Naples”,
Journal of Medieval History 5,2, 135-147.

Abulafia, David 1983, “The Crown and the Economy under Roger II and his
Successors”, Dumbarton Oaks Papers 37, 1-14.

Abulafia David 1985, “The Norman Kingdom of Africa and the Norman expedi-
tions to Majorca and the Muslim Mediterranean”, Anglo-Norman Studies 7,
Woodbridge, 26-49.

Abulafia, David 2007, “The Last Muslims in Italy”, Dante Siudies 126, 271-287.

94 Tbid. 258-62.
95 TIbid. 253.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE KINGDOM OF SICILY 39

Ahmad, S. Maqgbul, ed. and trans. 1960, India and the neighbouring territories in the
Kitab nuzhat al-mushtaq fi ikhtiraq al-afaq of al-Sharif al-ldrisi: a translation, with
commentary, of the passages relating to India, Pakistan, Ceylon, parts of Afghanistan,
and the Andaman, Nicobar, and Maldive Islands, etc., Leiden.

Amari, M. and C. Schiaparelli, ed. and trans. 1883, Lltalia descritta nel ‘Libro del
Re Ruggero’ compilato da Edrisi, (Atti della Reale Accademia dei Lincel, ser. 2a,
vol. 8), Rome.

Benjamin of Tudela, The itinerary of Benjamin of Tudela, Marcus Nathan Adler, ed.,
London 1907.

Benjamin of Tudela. The Iltinerary of Benjamin of Tudela: Travels in the Middle Ages,
Marcus Nathan Adler, trans., introd. by Michael A. Signer, Marcus Nathan
Adler, and A. Asher, Malibu 1993.

Bresc, Henri 1986, Un monde méditerrannéen: économie et société en Sicile 1300-1450,
2 vols., Rome/Palermo.

Bresc, Henri and Anneliese Nef, eds. 1999, Idrisi, La premiére géographie de I'Occident,
Paris.

Bresc, Henri 2001, Arabi per lingua, ebrei per religione: l'evoluzione dell'ebraismo sici-
liano in ambiente latino dal XII al XV secolo, Catania / Mesogea.

Caravale, Mario 1966, 1l regno normanno di Sicilia, Milan.

Dozy, R. and M. J. de Goeje, eds. and trans. 1866, Description de [Afrique et de
PEspagne par Edyist, Leiden.

Drecoll, Carsten 2000, Idrisi aus Sizilien: Der Einflufs eines arabischen Wissenschafilers
auf die Entwicklung der enropdischen Geographie, Egelsbach u.a.

Eustazio di Tessalonica, La espugnazione di Tessalonica, Stilpon Kyriakidis, ed., Pa-
lermo 1961.

Eustathios of Thessaloniki, The capture of Thessaloniki, John R. Melville Jones, ed.
and trans., (Byzantina Australiensia 8), Sydney 1987.

Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien, Darmstadt, engl. transl. (Graham D.
Loud and Diane Milburn) 2002, Roger I1 of Sicily: A Ruler between East and West,
Cambridge.

Hunger, Herbert, Hg. und Ubers. 1967, Die Normannen in Thessalonike: die Erobe-
rung von Thessalonike durch die Normannen, (1185, n. Chr,) in der Augenzeugen-
schilderung des Erzbischofs Eustathios, (Byzantinische Geschichtsschreiber 3), 2.
Aufl., Graz, 1967.

Ibn Jubayr, The Travels of Ibn Jubayr, J. C. Broadhurst, transl., London 1952, repr.
New Delhi 2001.

Jamison, Evelyn 1957, Admiral Eugenius of Sicily. His life and work, and the anthor-
ship of the Epistola ad Petrum and the Historia Hugonis Falcandi Siculi, London.

Johns, Jeremy 2002, Arabic Administration in Norman Sicily: the Royal Diwan,
Cambridge.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 DAVID ABULAFIA

Lewicki, Tadeusz 1945 - 54. Polska i krgje sasiednie w Swietle ‘Ksiggi Rogera’: geografa
arabskiego z X1I w. al-Idrisi‘ego, 2 vols., Warszawa.

Loud, Graham A. and Thomas Wiedemann, eds. and trans. 1988, The History of
the Tyrants of Sicily by ‘Hugo Falcandus’, 1154-69, Manchester 1998.

Matthew, Donald 1992, The Norman Kingdom of Sicily, Cambridge et. al.

Ménager, Leon-Robert 1981, Hommes et institutions de I’ltalie normande, (Variorum
Collected Studies Series 136), London.

Metcalfe, Alex 2003, Muslims and Christians in Norman Sicily: Arabic speakers and
the end of Islam, London / New York.

Metcalfe, Alex 2009, The Muslims of medieval Italy, Edinburgh.

Savage-Smith E., and Y. Rapoport, eds. 2007. The Book of Curiosities: a critical edi-
tion, www.bodley.ox.ac.uk/bookofcuriosities, Oxford.

Siragusa G. B., ed. 1897, La Historia o Liber de Regno Sicilie e la Epistola ad Petrum
Panormitane Ecclesie Thesaurium di Ugo Falcando, (Fonti per la Storia d’Italia 22),
Rome.

Takayama Hiroshi 1993, The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Lei-
den 1993.

Tallgren-Tuulio, O. J. and A. M. Tallgren, eds. 1930, Idrisz, La Finlande et les autres
pays baltiques orientaux (Géographie, VII 4), Helsinki.

Tramontana, Salvatore 1970, I Normanni in Italia. Line di ricerca sui primi insedia-
menti, Messina.

Zeitler, Barbara 1996, “Urbs Felix Dotata Populo Trilingui’: Some Thoughts
about a Twelfth-Century Funerary Memorial from Palermo 17, Medieval En-
counters 2,2, 114-139.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Auswirkungen der Kreuzziige auf die
Gesellschaft des Byzantinischen Reiches

Ralph-Johannes Lilie

Nach allgemeiner und im Endeffekt kaum zu bestreitender Auffassung ist die
Zerstorung des Byzantinischen Reiches durch die Kreuzfahrer des Vierten Kreuz-
zugs eigentlich das einzige wirklich nachhaltige Ergebnis gewesen, das die Kreuz-
ritter im Laufe ihrer rund 200 Jahre dauernden Bemithungen erreicht haben. Die
Ereignisse als solche sind bekannt und missen an dieser Stelle nicht ein weiteres
Mal wiederholt werden. Weniger bekannt diirfte sein, dass die Kreuzziige — oder
besser: die durch die Kreuzziige provozierte und mit ihr einhergehende Entwick-
lung - schon vor 1204 zu massiven Storungen in der byzantinischen Gesellschaft
gefithrt hatten, durch die die Katastrophe von 1204 eigentlich erst moglich wur-
de. Diese Einwirkungen auf die byzantinische Gesellschaft und die durch sie ver-
ursachten Folgen sollen im Folgenden in einem kurzen Uberblick behandelt
werden. Dass es sich dabei aufgrund der Vielschichtigkeit des Themas nur um ei-
nen kurzen Einblick handeln kann, ist schon angesichts des beschrinkten Um-
fangs dieses Artikels offensichtlich.!

Jedoch zunichst eine Einschrinkung: Wenn in diesem Zusammenhang von Ge-
sellschaft gesprochen wird, ist nicht die gesamte byzantinische Gesellschaft ge-
meint, sondern nur der Teil, den man heutzutage wohl als ,Eliten bezeichnen
wiirde. Uber die Gesellschaft auf dem flachen Land ist nur wenig bekannt, und
dhnliches gilt fur die ,unteren“ Schichten in den Stidten, wobei eigentlich nur
Aussagen tiber die Bevolkerung Konstantinopels moglich sind, da die Quellenba-
sis fur die anderen Stidte zu schmal ist. Allerdings fillt diese Einschrinkung
nicht so sehr ins Gewicht, da wir annehmen konnen, dass dieser Teil der Bevol-
kerung sich ohnehin an den besagten Eliten orientiert hat.?

Um zu sehen, inwieweit die Kreuzfahrer Einfluss auf die byzantinische Gesell-
schaft nehmen konnten, ist zunichst ein Blick auf diese Gesellschaft selbst not-
wendig: Was waren ihre wesentlichen Merkmale, durch die sie sich von den Ge-

Daher wire es auch unsinnig, die gesamte Literatur zu der behandelten Thematik im Ein-
zelnen anzufithren; zu dem Verhiltnis zwischen Byzanz und den Kreuzfahrern vgl. zuletzt
den Uberblick bei Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595),
Stuttgart; dort auch die neuere Literatur zum Thema.

Insofern ist die Ausrichtung der Quellen auf die ,Eliten® zwar bedauerlich, fillt hier aber
nicht so sehr ins Gewicht. Ein kurzer Uberblick mit den wichtigsten Literaturhinweisen fin-
det sich bei Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einfiihrung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB
617), Stuttgart, Kap. 5 (Gesellschaft) 111-131, sowie Kap. 11 (Bildung und Kultur) 224-238.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 RALPH-JOHANNES LILIE

sellschaften des lateinischen Europa unterschied, und machten diese Unterschie-
de sie besonders verwundbar?

Es ist klar, dass diese Fragen in einem kurzen Artikel nur angerissen werden
konnen und dass vieles hypothetisch bleiben muss: Letzteres schon deshalb, weil
fast alle Quellen, auf die wir uns stiitzen, gleichfalls aus dieser Gesellschaft
kommen, genauer: aus der intellektuellen Elite, wenn man sie denn so nennen
will. Insofern vertreten sie auch deren Standpunkt, so dass eine ,,objektive” Aus-
wertung nur unter Schwierigkeiten moglich ist.3

Das Hauptmerkmal der byzantinischen Gesellschaft scheint mir ihre prinzipielle
Offenheit — sowohl nach oben als auch nach unten - zu sein, dem auf der Ge-
genseite das Fehlen einer Absicherung durch Gesetze oder andere traditionell
festgelegte Normen entspricht. Dies ist ein Erbe der Spitantike, gilt aber, wenn
auch in etwas abgeschwichter Form, die ganze byzantinische Zeit hindurch. Das
heifdt nicht, dass es in Byzanz keinen anerkannten Geburtsadel gegeben hitte.
Zweifellos gab es ihn, aber er war nicht institutionell definiert, wie es etwa in den
germanischen Reichen mit dem Lehnswesen der Fall war. ,Man“ wusste natiirlich,
welchen Stammbaum eine Familie hatte, und es besteht kein Zweifel daran, dass
eine bessere Herkunft auch in Byzanz gunstigere Startmoglichkeiten bot. Aber
einen festgeschriebenen Anspruch auf ein Amt, einen Titel oder auf besondere
Ehrungen gab es nicht. Im Prinzip konnte auch ein absoluter Auflenseiter die so-
ziale Leiter emporklettern, und zwar bis zur absoluten Spitze: dem Kaiserthron.
Nach dem 11. Jahrhundert ist das nicht mehr vorgekommen, aber dass Leute, die
nicht aus den eingesessenen Eliten kamen, hochste Staatsimter erreichten, ist bis
ins 14. Jahrhundert belegt.*

Diese Aufsteiger konnten sowohl aus einer niederen sozialen Schicht kommen
als auch ganz von aufen, eben aus dem Ausland. Aber die Moglichkeit zum so-
zialen Aufstieg hatte natiirlich auch ihre Kehrseite: Ebenso wie man in der by-
zantinischen Gesellschaft die gesellschaftliche Leiter emporsteigen konnte, konn-
te man auch wieder von ihr herunterfallen. Zwar boten etwa ab dem 10. Jahr-
hundert die Besitzungen einer Familie in den Provinzen ein gewisses Auffang-
becken, aber hier kollidierte der Adel wiederum mit dem Kaiser, dessen Einfluss
in den Provinzen sich in dem Mafle verminderte, in dem der Adel sich dort fest-
setzen konnte. Im 11. Jahrhundert hatte der Adel sich in der Provinz mehr oder

3 Es gibt natiirlich Ausnahmen. Man denke etwa an Ptochoprodromos, der in einigen Ge-

dichten durchaus als Kritiker der Verhiltnisse auftritt, aber mit seinen Gedichten eben auch
wieder den Beifall der finanzkriftigen Kreise suchte; zu Ptochoprodromos vgl. Kazhdan,
Alexander 1991b, Art. ,Ptochoprodromos®, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, Bd. 3,
New York / Oxford, 1756, sowie ders. 1991a, Art. ,Prodromos, Theodore®, ebd., 1726f.

4 Zur Aristokratie in komnenischer Zeit vgl. Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aris-
tocracy I1X to XIII Centuries, (BAR International Series 221), Oxford; zu den Verhiltnissen in
der Provinz vgl. auch Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-
1100, Cambridge; wichtig ist auch Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997,
Laristocrazia bizantina dal principio dell’ X1 alla fine dell’ XI1 secolo, Palermo.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 43

weniger durchgesetzt, aber zugleich fihrten die dueren Bedingungen - konkret:
die Angriffe durch Petschenegen und Tiirken sowie Biirgerkrieg im Inneren - da-
zu, dass diese Basen in der Provinz an Soliditit verloren. Wollte eine Familie ih-
ren Status wirklich sichern, musste sie auch in Konstantinopel prisent sein und
sich mit dem Kaiser gut stellen, was im 11. Jahrhundert angesichts der zahlrei-
chen Kaiserwechsel nicht ohne Probleme war.’

Tatsidchlich konnen wir gerade zu der Zeit, als die Truppen des Ersten Kreuzzugs
in Byzanz erschienen, eine besonders labile Situation feststellen: Nach der Nieder-
lage von Mantzikert 1071 hatte Byzanz fast gesamt Kleinasien verloren. Damit
standen auch diejenigen Adelsfamilien, die ihre wesentlichen Besitzungen in
Kleinasien besafen, vor dem Ruin, wenn es ihnen nicht gelang, sich auf dem Bal-
kan neue Basen zu schaffen, wo sie aber auf den Widerstand der dort etablierten
Familien stieflen. Kaiser Alexios I. Komnenos profitierte in gewisser Weise von die-
ser Situation — obwohl seine Familie selbst gleichfalls ihre Giiter in Kleinasien ver-
loren hatte. Er schaffte es, die geschwichten Familien auf seine Seite zu ziehen, in-
dem er sie durch Heiratsverbindungen und sorgfiltig ausgesuchte Teilhabe an der
Macht in eine personliche Bindung zur herrschenden Dynastie der Komnenen
brachte, die in gewisser Weise dem feudalen Herrschaftssystem in Westeuropa dh-
nelte, freilich nicht wie dieses durch einen formellen Rahmen gesichert war. Jedoch
war dieses ,System“, um es einmal so zu nennen, zur Zeit des Ersten Kreuzzugs
beileibe noch nicht gesichert und problemlos in sich selbst tragfihig.

Eines der Mittel, die die Kaiser des 10. und vor allem des 11. Jahrhunderts ge-
gen den konkurrierenden Adel einsetzten, war die Anwerbung auslindischer So6ld-
ner. Diese Soldner schienen loyaler zu sein als die Einheiten, die sich aus Reichs-
bewohnern zusammensetzten und unter dem Befehl zumeist byzantinischer Adli-
ger standen. Die Lateiner galten hierbei als besonders kampfkriftig, allerdings auch
als unzuverlissig und geldgierig. Aber wie Soldner aus anderen Nationen auch -
Armenier, Petschenegen, Tiirken, Variger, um nur einige zu nennen -, waren sie
einzeln oder in kleineren Gruppen gekommen und konnten daher relativ problem-
los integriert werden. Erst in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts nahm die
Zahl von normannischen Exulanten aus Suiditalien zu, die von den Hautevilles
verdringt worden waren. Mit den Kreuzziigen aber inderten sich die Verhiltnisse

5 Zu den gesellschaftlichen Problemen im 11. Jh. vgl. immer noch Lemerle, Paul 1977, Cing

Etudes sur le X sitcle byzantin, Paris; speziell zu dem Widerstand der Aristokratie gegen die
Kaiser, soweit er sich in Verschworungen und Aufstinden zeigt, vgl. Cheynet, Jean-Claude
1990, Pouwoir et Contestations a Byzance (963-1210), Paris; s. aber auch die in der folgenden
Anm. genannten Arbeiten.

6 Lilie, Ralph-Johannes 1984a, ,Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der Zen-
tralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug®, in: Varia I, Ralph-Johannes Lilie und
Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120; zu Alexios vgl. Mullett, Margaret und
Dion C. Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast Byzantine Texts and Translations
4), Belfast; zuletzt Malamut, Elisabeth 2007, Alexis I” Comnéne, Paris (mit unzureichender
Dokumentation).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 RALPH-JOHANNES LILIE

schlagartig. Jetzt zogen auf einmal Lateiner in grofer Zahl durch das Reich, Latei-
ner, von denen man nicht recht wusste, ob es sich um Gegner oder Freunde han-
delte, und ein nicht geringer Teil dieser Fremden blieb auch in Byzanz. Wir wissen,
dass z. B. Alexios Komnenos nach der Eroberung Nikaias, als viele Kreuzfahrer
sich in finanziellen Schwierigkeiten befanden, eine ganze Reihe von Rittern in sei-
ne Dienste nahm, und auch in den folgenden Jahren nahm die Zahl der lateini-
schen Soldner im Reich zu, so dass die Eliteregimenter des Kaisers sich zu einem
nicht geringen Teil aus ,frinkischen® Rittern, wie man sie in Byzanz nannte, zu-
sammensetzten.’

Eine militdrische Karriere war in Byzanz, wie anderswo auch, ein bevorzugtes
Mittel zum sozialen Aufstieg. Das galt zum Beispiel fur die Armenier, die im
Laufe der byzantinischen Geschichte sogar eine ganze Reihe Kaiser stellten. Im
12. Jahrhundert kamen die Lateiner dazu. Nicht wenige von ihnen nahmen hohe
Positionen in der Armee und in der Verwaltung ein. Sie traten so in direkte Kon-
kurrenz zu dem byzantinischen Adel, und zwar nicht nur am Hofe, sondern bis
hinunter in die ,mittlere” Verwaltung. Es reicht, als Beispiel den byzantinischen
Niketas Choniates zu zitieren, der iiber die Bevorzugung der Lateiner unter Kai-
ser Manuel 1. Komnenos (1143-1180) schreibt: ,Von den Kimmerern, den Ver-
schnittenen und sogar von den auslindischen Dienern mit ihrer barbarischen
Aussprache, denen bei jedem Wort der Speichel aus dem Mund spritzte, lief§ sich
Manuel leicht beeinflussen und war ihnen gegeniiber sehr umginglich. Thnen
lieh er meist ein geneigtes Ohr und erfiillte bereitwillig ihre Bitten. Alle machte
er reich, einige von ihnen lebten in solchem Uberfluf, dass sich bei ihnen das
Geld hiufte und sie von herrlichem Schmuck umgeben waren wie die michtig-
sten Herren bei den grofiten Volkern, und dabei waren sie ohne jegliche Bildung
und konnten die griechische Sprache nur nachplappern, so wie das Echo das Flo-
tenspiel der Hirten vom Felsen widerhallen 1i3t. Aber Manuel vertraute ihnen
am meisten als seinen getreuesten und ergebensten Dienern. Thnen verlieh er die
hochsten Amter, ja, er iibertrug ihnen sogar Richterstellen, zu denen selbst ein
Mann mit reicher Erfahrung auf dem Gebiete des Rechtswesens erst spit gelangt.
Wenn, was hiufig vorkam, eine Provinz fiir die Steuervorschreibung neu aufzu-
nehmen war, wurde diese Bande gebildeten, angesehenen Minnern vorgezogen.
Wurde ihnen aber ein vornehmer Rhomaier beigegeben, ein Mann voll Geist und
Klugheit, dann zu dem Zweck, dass er die Aufzeichnungen mache und die Un-
terlagen bearbeite [...] Der Auslinder aber flihrte den Vorsitz [...] und er versie-
gelte die Geldsicke, die an den Kaiser geschickt werden sollten.“®

7 Zur komnenischen Armee s. zuletzt Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the
Kommnenian Army: 1081-1180, (History of Warfare 5), Leiden / Boston / Koln.

Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae Byzan-
tinae 21,1), Berlin / New York 1975, 205; hier zitiert nach der dt. Ubersetzung von Grabler,
Franz 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der Kaiser Joannes und Manuel Kom-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 45

Hier haben wir in einem Zitat das ganze Problem und zugleich einen Hinweis
darauf, wie die betroffenen Byzantiner ihm begegneten: Die Lateiner bedrohten
die byzantinische Fithrungselite sowohl unmittelbar, indem sie mit ihren Vertre-
tern um konkrete Stellen konkurrierten, als auch langfristig, indem sie die Position
des Kaisers stirkten, der sie — mit gewissen Einschrinkungen natirlich - als Gegen-
gewicht zu dem byzantinischen Adel zu nutzen suchte. Der hier zitierte Vorwurf
des Niketas Choniates ist beileibe nicht der einzige in dieser Hinsicht. Insbesonde-
re Manuel I. Komnenos galt seinen Zeitgenossen als ausgesprochen latinophil.
Hierfiir sei noch einmal ein Zitat aus Niketas Choniates angefiihrt: ,Der Kaiser
Uiberging mif3trauisch die Rhomaer, weil er sie fiir diebisch hielt, und merkte nicht,
dass er dadurch nur geldgierige Barbaren bereicherte und erbarmlichem Gesindel
Wohltaten erwies und die angeborene und anerzogene Biederkeit und Treue seines
Volkes ins Gegenteil verkehrte. Denn den Rhomiern blieb das krinkende Miss-
trauen des Kaisers nicht verborgen. Sie merkten, dass der Kaiser sie eher als Hand-
langer denn als zuverlissige Beamte betrachtete und ihnen deshalb Auslinder an
die Seite setzte und dass er sie zu zweit ausschickte, weil er sie sozusagen blof3 als
Beipferde am Staatskarren und den anderen als Leitpferd ansah.*?

Es ist nicht nur ihre hohe Anzahl und die Bevorzugung durch den Kaiser, durch
die die Lateiner in Byzanz den alteingesessenen Eliten Unbehagen bereiteten. Zwei
andere Dinge kamen hinzu: Neben der Religion, iiber die gleich noch zu handeln
sein wird, war es das Verhalten der Lateiner, das sie von anderen Einwanderern,
seien sie nun temporir oder auf Dauer ansissig, grundsitzlich unterschied. Bis da-
hin hatten Einwanderer im Prinzip die byzantinische ,Leitkultur”, um einen weite-
ren modernen Begriff zu gebrauchen, grundsitzlich akzeptiert und sich bemiiht,
sich selbst und ihre Angehorigen an diese Leitkultur anzupassen, nicht selten mit
gutem Erfolg. Es reicht aus, hier als Beispiel die makedonische Dynastie zu nennen:
Basileios 1. war noch ein weitgehend ungebildeter Aufsteiger aus der Provinz, sein
Vater ein armenischer Immigrant. Sein Sohn, Kaiser Leon VI, erhielt bereits den
Beinamen cogog (der Weise), und sein Enkel, Konstantin VII. Porphyrogennetos,
gilt bis heute geradezu als Personifikation des Gelehrten auf dem Kaiserthron.
Daneben gab es natiirlich auch Gruppen, die sich nicht anpassten, jedoch waren
dies in der Regel nur wenige, die dann zumeist auch fiir ganz bestimmte Aufgaben
gewiinscht wurden, wie etwa die Variger in der kaiserlichen Garde.!0

nenos (1118-1180) aus dem Geschichiswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichts-
schreiber 7), 2. unverind. Aufl., Graz / Wien / Kéln, 253f.

9 Ebd.

10" Grundsitzlich zu dem Problem der Fremden in Byzanz vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1995,
»Fremde im Byzantinischen Reich®, in: Mit Fremden leben. Eine Kulturgeschichte von der Anti-
ke bis zur Gegenwart, Alexander Demandt, Hg., Miinchen, 93-107. 252-257; Prinzing, Giin-
ter 1997, ,Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden®, in: Der Umgang mit dem Fremden
in der Vormoderne, Christoph Lith, Rudolf W. Keck und Erhard Wiersing, Hg., Kéln /
Weimar / Wien, 117-143; speziell zu den Lateinern in Byzanz vgl. jetzt auch Ciggaar, Krij-
nie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium, 962-1204: Cultural

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 RALPH-JOHANNES LILIE

Aber bei den Lateinern des 12. Jahrhunderts ist von einem solchen Anpas-
sungswillen so gut wie gar nichts zu spiiren. Sie blieben Lateiner, die keinerlei Wert
darauf legten, zum orthodoxen Glauben zu konvertieren oder sich der in Byzanz
herrschenden Kultur anzupassen. Im Gegenteil: Sie erwarteten, dass die Byzantiner
auf ihre Bediirfnisse Ricksicht nahmen — was auch geschah: So war es den Latei-
nern beispielsweise gestattet, eigene Kirchen im Byzantinischen Reich zu unterhal-
ten, die nicht dem Patriarchen von Konstantinopel, sondern letztendlich dem
Papst in Rom unterstanden. Hier sind vor allem die Kirchen in den Quartieren der
italienischen Kaufleute aus Venedig, Pisa und Genua zu nennen. Aber daneben
gab es auch andere lateinische Kirchen und Kloster. Selbst der Johanniterorden un-
terhielt eine Niederlassung in Konstantinopel.!!

Ein weiteres Zeichen fiir die umgekehrte Anpassung des Reiches an die Lateiner
ist die Ubernahme lateinischer Unterhaltungsformen: etwa des Turniers, das zuvor
in Byzanz unbekannt gewesen war. Selbst im Bereich der Rechtsnormen unter-
nahmen die Kaiser Anstrengungen. So schloss Alexios I. Komnenos Vertrige mit
den Teilnehmern des Ersten Kreuzzugs ab, die zumindest der Form nach Lehnsver-
trigen dhnelten. Sehr klar zeigt sich dies auch im Vertrag von Devol 1108 mit dem
Normannen Bohemund. Weitere Abmachungen dieser Art konnen wir im Laufe
des 12. Jahrhunderts feststellen, auch wenn sie noch nicht allzu zahlreich sind.
Aber sie zeigen, dass die frithere byzantinische Haltung — der Kaiser erweist Wohl-
taten, ldsst sich aber nicht durch einen beidseitigen Vertrag binden - unter dem
Druck der Verhiltnisse mehr und mehr brockelte.!2

Aber was konnten die byzantinischen Adligen dagegen tun? Fine offene Auf-
lehnung gegen den Kaiser war nicht moglich, zumindest wire sie von groflen Ge-
fahren begleitet gewesen, und aulerdem werden selbst die Feinde der komneni-
schen Anniherungspolitik begriffen haben, dass man auf die Lateiner als Soldner
in Heer und Armee nicht verzichten konnte.

Die Antwort ist relativ einfach: Man zog sich auf die Kultur zuriick! Fir die By-
zantiner war ihre Kultur seit alters her das non plus ultra, das sie tiber alle anderen
hinaushob, nicht zuletzt deshalb, weil es eben den Beweis fiir die direkte Verbin-
dung von Byzanz mit dem alten Imperium Romanum darstellte. Dartiber hinaus
war es aber auch eines der wenigen Gebiete, auf denen der Adel den Kaiser unge-

and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Leiden / New York / Koln; zu den
Varigern in Byzanz s. immer noch Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzan-
tium, London; Blondal, Sigfus 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg.
und Ubers., Cambridge.

Lilie, Ralph-Johannes 1989, ,Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vierten
Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme®, Byzantinische Zeitschrift 82, 202-220.

Zu diesen Vertrigen s. die Regesten der Kaiserurkunden des Ostromischen Reiches von 565-1453,
bearb. v. Franz Dolger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v.
Peter Wirth, mit Nachtrigen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkunden
des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), Miinchen 1995, Nr. 1196, 1200,
1202f. (1. Kreuzzug), 1243 (Vertrag von Devol); zu weiteren Lehnsvertrigen bzw. zu Ver-
trigen, die solchen hnlich sind, s. Lilie 1984a, 64-70 u. 6.

11

12

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 47

straft herausfordern konnte: Nur wer gebildet war, und zwar in byzantinischem
Sinne gebildet, war ein richtiger Byzantiner, alle anderen waren Barbaren, die
schon aus diesem Grund niemals als gleichwertig angesehen werden konnten.!3
Dieses Pochen auf Bildung als Voraussetzung fir die Anerkennung innerhalb
der byzantinischen Gesellschaft ist paradoxerweise eine Folge der oben angespro-
chenen ,offenen byzantinischen Gesellschaft. Da es keine férmliche Mitglied-
schaft in den ,besseren Kreisen® gab, musste man andere Kriterien finden, die fest-
legten, wer nun ,,dazugehorte” und wer nicht. Solche Kriterien konnten nicht vom
Kaiser oder von einer anderen Autoritit erlassen werden, sondern sie etablierten
sich im Konsens der byzantinischen Gesellschaft, die auf diese Weise selbst die
notwendigen Voraussetzungen schuf, sich auch weiterhin als Elite zu begreifen. In
diesem Rahmen konnte beruflicher Erfolg nicht die allein ausschlaggebende
Grundlage fiir Akzeptanz sein, denn diesen konnte auch ein Aufsteiger oder ein
Auslinder haben, besonders in der militirischen Hierarchie. Dasselbe galt fur
Reichtum. Ein ausschlaggebendes Kriterium war daher die Bildung, will heiflen:
die spezifisch byzantinische Bildung, die die Kenntnis sowohl der christlichen als
auch der klassischen antiken Autoren erforderte. Dies war eine Voraussetzung, die
ein Auslinder oder Aufsteiger kaum je erbringen konnte, weil es in der Regel hier-
fir mehrere Generationen brauchte. Auf diese Weise wahrte die byzantinische Ge-
sellschaft weiterhin einen gewissen Zusammenhalt und eine Abgrenzung gegen-
Uber den anderen, die eben nicht dazugehorten, vor allem gegentiber den Latei-
nern, die allerdings ihrerseits zumeist auch gar nicht danach strebten, sich diese
Bildung anzueignen, womit sie deren Wert fiir die Byzantiner nur noch attraktiver
machten. So begegnen wir wihrend des 12. Jahrhunderts einer ausgesprochenen
Renaissance der klassischen antiken und byzantinischen Autoren, die ihre Ur-
springe zumindest teilweise in der Verunsicherung hatte, der sich die byzantini-
sche Gesellschaft wihrend des 12. Jahrhunderts durch die Lateiner ausgesetzt sah.!
Der Gegensatz zwischen beiden wurde daher jetzt auch wesentlich offener und
hirter thematisiert, als es zuvor die Regel gewesen war. Uberraschend ist, dass die
Byzantiner dabei im Grundsatz nicht einmal zwischen befreundeten und verfein-
deten Lateinern unterschieden, wie wir an einem weiteren Beispiel sehen konnen:
Wohl 1148 oder kurz vorher wurde die byzantinische Prinzessin Theodora mit
dem Markgrafen Heinrich II. Jasomirgott verheiratet, der zu dieser Zeit Herzog

13 Zur klassischen Bildung in Byzanz s. den Uberblick bei Lilie 2007, Einfithrung Kap. 11
(Bildung und Kultur), 224-238.

Allgemein zum Problem der ,Renaissance” in Byzanz s. zuletzt Schreiner, Peter 2004,
»Ewige Antike oder immerwihrende Renaissance? Formen von Verstindnis und Akzeptanz
der Antike in Byzanz®, in: Die Prisenz der Antike im Ubergang vom Mittelalter zur friiben Neu-
zeit. Bericht iiber Kolloguien der Kommission zur Exforschung der Kultur des Spditmittelalters 1999
bis 2002, Ludger Grenzmann et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften
zu Gottingen, Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Gottingen, 389-412; vgl. auch die betreffen-
den Abschnitte bei Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180,
Cambridge.

14

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 RALPH-JOHANNES LILIE

von Bayern war. Heiratsbeziehungen zwischen Byzanz und dem Deutschen Reich
waren in dieser Zeit hiufig Gegenstand von Verhandlungen; selbst die Gattin des
byzantinischen Kaisers Manuel I. Komnenos war eine Deutsche, Bertha von Sulz-
bach, die in Byzanz den Namen Eirene erhalten hatte. Trotzdem wurde Theodora
in der Hofrhetorik betrauert, als wiirde man sie einer Bestie zum Fraf! vorwerfen.
Heinrich Jasomirgott war fiir die Byzantiner, selbst flir die offizielle Hofrhetorik,
im Wortlaut ,das wilde Tier aus dem Westen, das man mit diesem Opfer an die
Seite von Byzanz zu ziehen versuchte. Und diese Einschitzung konnte offenbar
sogar am Kaiserhof selbst geduflert werden, obwohl die Heirat der offiziellen Poli-
tik des Reiches und also des Kaisers entsprach. Man wird sich ohne Schwierigkeiten
ausmalen konnen, wie das Urteil in den Kreisen ausfiel, die einer Zusammenarbeit
mit den verhassten Lateinern negativ gegentiberstanden.!

Diese Ablehnung hat nicht nur rein materielle Griinde. Dann wire sie in dieser
Schirfe nur schwer verstindlich. Aber es kommen zwei weitere Punkte hinzu: die
Auflenpolitik und vor allem die religiése Komponente.

Zur Auflenpolitik: Wenn bis dahin Auslinder nach Byzanz kamen, dann ent-
weder als Feinde, als kurzzeitige Besucher - Gesandte, Hindler usw. — oder als
Immigranten, die die Briicken zu ihren Herkunftslindern abgebrochen hatten
und in Byzanz eine neue Heimat suchten. Die ersten beiden Bereiche brauchen
uns nicht weiter zu interessieren. Aber der dritte ist relevant, denn hier gibt es
einen signifikanten Unterschied zu frither: Die Lateiner, die sich im 12. Jahrhun-
dert in Byzanz aufhielten, haben zu einem tberwiegenden Teil nicht die Kontak-
te zu ihren Herkunftslindern abgebrochen. Demzufolge hatten sie auch kein
grof3es Interesse an einer Anpassung. Wir wissen z. B., dass italienische Schiffsbe-
satzungen fiir eine oder zwei Schifffahrtssaisons in byzantinische Dienste traten
und dann wieder zuriickkehrten. Ahnlich war es mit Séldnern, die im Heer dien-
ten. Da aber auf der anderen Seite die Kontakte mit den lateinischen Staaten sich
hiufig dnderten, aus Freunden Feinde wurden und umgekehrt, waren auch die
Lateiner in Byzanz mal willkommen als Angehorige befreundeter Reiche, mal
wurden sie misstrauisch beargwohnt, weil ihre Heimatlinder sich im Krieg mit
Byzanz befanden. Die italienischen Seestidte bieten hier ein gutes Beispiel.1®

Auf die byzantinische Gesellschaft wirkte dies insofern irritierend, als die La-
teiner im Reich damit eine grundlegend andere Rolle spielten, als es frithere Im-
migranten taten. Das Misstrauen ihnen gegeniiber war daher auch weitaus grofer,
als dies friher der Fall gewesen war.

15 Dazu Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, ,The ‘Wild Beast from the West’: Im-
mediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade®, in: The Crusades from the
Perspective of Byzantinm and the Muslim World, Angeliki E. Laiou und Roy Parviz Mottahe-
deh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116.

16 Zu den Beziehungen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem by-
zantinischen Reich und den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der
Kommnenen und der Angeloi (1081-1204), Amsterdam.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 49

Wichtiger noch war allerdings die religiovse Komponente, die hier natiirlich nur
kurz angerissen werden kann. Ganz kurz und simpel formuliert: Im Mittelalter -
und das heiflt, auch in Byzanz - wirkten Erfolg und Misserfolg auch als Gradmes-
ser fir die moralische Qualifikation: Ein Misserfolg kam nicht aus dem Nichts,
sondern war das Ergebnis eigenen Fehlverhaltens. Der Kreuzfahrerhistoriker Wil-
helm von Tyrus begriindete Misserfolge hiufig mit der Bemerkung, sie seien pecca-
tis nostris exigentibus geschehen.1” Ahnliche Urteile findet man immer wieder, auch
bei byzantinischen Historikern und Chronisten. Insofern war es eigentlich nicht
moglich, dass ein Siinder Erfolg hatte. In der byzantinischen Geschichtsschrei-
bung fihrte das im Extremfall so weit, dass Erfolge ,schlechter* Menschen
schlicht geleugnet oder sogar ins Gegenteil verfilscht werden, um auf diese Weise
der hoheren Wahrheit zu gentigen. Wir konnen dies beispielsweise in der Darstel-
lung Kaiser Konstantins V. bei den Geschichtsschreibern Theophanes und Ni-
kephoros im 8. Jahrhundert feststellen.!® Dem Beispiel lieflen sich beliebig viele
andere hinzufiigen.

Fur die Byzantiner des 12. Jahrhunderts aber ergab sich damit ein Problem: Die
Lateiner waren erfolgreicher als die Byzantiner, obwohl sie Schismatiker, wenn
nicht gar Hiretiker waren, die als solche eigentlich keinen Erfolg haben durften.
Dies galt noch mehr fur die Lateiner, die sich in Byzanz aufhielten und die ganz
offenkundig erfolgreich waren, obwohl sie sich weder den byzantinischen Normen
anpassten noch den Patriarchen von Konstantinopel als ihr kirchliches Oberhaupt
anerkannten und auch an den Praktiken festhielten, die im lateinischen Europa ak-
zeptiert wurden, die aber in Byzanz als fehlerhaft galten: etwa die Verwendung un-
gesduerter Brote in der Liturgie oder — noch schlimmer - das filioque: die Behaup-
tung, dass der Heilige Geist vom Vater und vom Sohne zugleich ausging.

Wie sehr hier die Diskrepanz zwischen falschem Glauben und dem trotzdem
feststellbaren wirtschaftlichen und politischen Erfolg die Byzantiner verunsicherte,
zeigt ein letztes Beispiel. Wihrend es in der Zeit vor den Kreuzziigen relativ wenig
direkte Bertthrungspunkte zwischen Byzantinern und Lateinern gegeben hatte,
nahmen sie jetzt in starkem MafSe zu, und auch lateinische Theologen hielten sich
hiufig in Byzanz auf, mit denen es nicht selten auch zu Streitgesprichen kam. Ein
bekanntes Beispiel ist Bischof Anselm von Havelberg, spiter Erzbischof von Ra-

17" Das gilt sogar fiir die byzantinische Niederlage bei Myriokephalon 1177, deren negative

Auswirkungen auf die Lage der Kreuzfahrer Wilhelm genau sah und die er daher mit den
Stiinden der Kreuzfahrer (!) begriindete; s. Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepis-
copi], Chronicon, R. B. C. Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis
LXIII), Turnhout 1986, XXI, Kap. 11, 977; zu der Niederlage und ihrem Niederschlag in
den Quellen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1977, ,Die Schlacht von Myriokephalon (1176).
Auswirkungen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert®, Revue des
Etudes Byzantines 35, 257-275.

18 Vel. dazu Rochow, llse 1991, Byzanz im 8. Jabrbundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-historischer Kommentar zu den Jabren 715-813, (Berliner Byzantinistische Arbeiten 57),
Berlin, 179.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 RALPH-JOHANNES LILIE

venna, der sich zweimal in Byzanz aufhielt, an solchen Streitgesprichen beteiligt
war und auch selbst dartiber berichtete.

In einem ersten Religionsgesprich 1136 mit dem Metropoliten Niketas von
Nikomedeia scheint es eine gewisse Anniherung der Standpunkte gegeben zu
haben, jedenfalls wenn man der Darstellung Anselms glauben will. In dem zwei-
ten Dialog 1156 mit Basileios von Ochrid hat Anselm, soweit wir wissen, keinen
Erfolg verzeichnen kénnen.!®

Ganz anders sein Kontrahent, der den Disput genau wiedergegeben hat und der
dabei Anselm Worte in den Mund legt, die diesem, hitte er sie wirklich benutzt,
sofort die Verurteilung als Hiretiker durch die Romische Kirche eingetragen hitten.
So soll Anselm angeblich Folgendes gesagt haben: ,Ich werde dir aber meine Mei-
nung nicht vorenthalten. Diejenigen scheinen mir anmaflend zu sein, die die Dy-
archia (d. h. die gleichberechtigte Herrschaft von Vater und Sohn) einfithren. Denn
ich verehre allein die Monarchia (d. h. die alleinige Herrschaft des Vaters) und
kenne nur einen einzigen Anfang und eine Ursache des Sohnes und des Geistes,
nidmlich den Vater, und niemals werde ich zwei Anfinge lehren.“ Und weiter: ,Ich
habe ein eigenes Werk zusammengestellt auf der Grundlage der heiligen Minner,
die lehren, dass der Geist von Beginn an von dem Vater ausgeht, wie auch der
Sohn aus jenem geboren wird.“0

Kurz zusammengefasst, leugnete Anselm hier — am Ende und damit sozusagen
als Fazit des Dialogs — den Ausgang des Heiligen Geistes von Vater und Sohn, wie
er von Rom gelehrt wurde, und tibernahm damit v6llig die byzantinische Position.
Das aber ist so gut wie ausgeschlossen. Wir haben es zweifelsfrei mit einer Fil-
schung durch Basileios von Ochrid zu tun, dem Dialogpartner Anselms.

Aber man konnte es, um zu unserem Thema zuriickzukommen, auch als Indiz
fur die Verunsicherung der Byzantiner nehmen: Da Basileios nicht zugeben konnte,
dass der Dialog im besten Fall zu nichts gefiithrt hatte, filschte er den Part seines
Widersachers und lief§ ihn sozusagen zur griechischen Seite Uiberlaufen. Damit
blieb die byzantinische Auffassung doch die richtige — und sei es um den Preis der
Wahrheit, die dem eigenen Anhang offenbar nicht zuzumuten war.

19 Zu Anselm vgl. zuletzt Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Tewelfth
Century, (Studies in the History of Christian Thought 79), Leiden; allgemein zur Rolle sol-
cher Unterhindler s. immer noch Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato
Romano nel secolo XII, (Orientalia Chistiana Analecta 208), Rom.

Von den beiden Disputen Anselms mit Vertretern der Ostkirche ist besonders der erste mit
Niketas von Nikomedeia bekannt und auch hiufiger untersucht worden; vgl. z. B. Russell,
Th. Norman 1978, ,,Anselm of Havelberg and the Union of the Curches“, KAnpovopuia 10,
85-120; der Dialog mit Basileios von Achrida hat weniger Aufmerksamkeit gefunden, ist
aber natiirlich gleichfalls nicht unbekannt; zu dem hier zitierten Text s. Schmidt, Josef, Hg.
1901, Des Basilius ans Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher unedierte Dialoge. Ein Beitrag
zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veroffentlichungen aus dem Kirchenhistorischen
Seminar Miinchen 7), Miinchen, 50f., eigene Ubersetzung.

20

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 51

Fassen wir zusammen: Wihrend des 12. Jahrhunderts war fur viele Byzantiner die
stirkere Prisenz von Lateinern in Byzanz beunruhigend. Insbesondere der byzan-
tinische Adel fiithlte hier eine Konkurrenz, die er in fritherer Zeit nicht gekannt hat-
te. Vor allem in der Armee, aber auch in der Verwaltung und am Kaiserhof spielten
Lateiner eine bedeutende Rolle, die naturgemif} zumindest teilweise auf Kosten
der einheimischen Aristokratie ging. Die Privilegien fiir die italienischen Kaufleute
empfand man als Beeintrichtigung der eigenen Handelsklasse und die Existenz la-
teinischer Kirchen im Reich als Einschrinkung der Autoritit des orthodoxen Kle-
rus. Zusammen mit der religiosen Komponente, die infolge der Kreuzziige fiir bei-
de Seiten die Unterschiede noch wesentlich verstirkte, fithrte das offenbar zu einer
tiefgreifenden Verunsicherung der Byzantiner, die sich auch in der Literatur und
Kunst der Komnenenzeit zeigt. Insgesamt betrachtet, scheint die byzantinische
Bildungselite in dieser Zeit noch konservativer geworden zu sein, als sie es ohnehin
schon war. Der kulturelle Bereich war der einzige, in dem man sich den herandrin-
genden Lateinern nach wie vor tiberlegen fiihlen konnte. Es ist daher nicht ver-
wunderlich, dass die byzantinischen Intellektuellen gerade in diesem Bereich die
Schranken gegeniiber den lateinischen Barbaren hoher zu ziehen suchten. Als letz-
tes Beispiel fur die griechische Einstellung sei noch einmal Niketas Choniates zi-
tiert, der schreibt: ,,[Sie — gemeint sind die Lateiner] tragen [...] die unselige Begier
nach unseren Giitern in sich und sinnen unserem Volk immer Boses und richten
immer Unheil an [...] So klafft zwischen thnen und uns die tiefste Kluft der Feind-
schaft, unser Denken und Wollen ist mit dem ihren unvereinbar, und wir stehen in
schirfstem Gegensatz zueinander.“?!

Es kann kaum ein Zweifel daran bestehen, dass dieser Gegensatz sich erst durch
die Kreuzziige so sehr verschirft und vertieft hat, dass er zu einer volligen Ableh-
nung der Lateiner im iiberwiegenden Teil der byzantinischen Gesellschaft fuhrte,
zu einer Ablehnung, die auch den Fall von Byzanz 1453 tiberdauert hat und in
gewisser Weise noch heute anhilt, selbst wenn das Schisma zwischen Rom und
Konstantinopel seit 1965 offiziell aufgehoben worden ist.?2

Bibliographie

Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aristocracy IX to XIII Centuries, (BAR
International Series 221), Oxford.

21 Niketas Choniates 301, hier zitiert nach der dt. Ubersetzung von Grabler, Franz, Hg. und
Ubers. 1958b, Abenteurer auf dem Kaiserthron, Die Regierungszeit der Kaiser Alexios I1., Andro-
nikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantini-
sche Geschichtsschreiber 8), 2. unverind. Aufl., Graz / Wien / Koln, 96.

22 Vgl. dazu Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das
Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jabre danach (1054 und 1204), (Beitrige aus
dem Zentrum fiir ckumenische Forschung Miinchen 2), Miinster.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 RALPH-JOHANNES LILIE

Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the Komnenian Army: 1081-1180,
(History of Warfare 5), Leiden / Boston / Koln.

Blondal, Sigfus 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg. und
Ubers., Cambridge.

Cheynet, Jean-Claude 1990, Pouwvoir et Contestations a Byzance (963-1210), Paris.

Ciggaar, Krijnie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium,
962-1204: Cultural and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Lei-
den / New York / Koln.

Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzantium, London.

Grabler, Franz, Hg. und Ubers. 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der
Kaiser Joannes und Manuel Komnenos (1118-1180) aus dem Geschichtswerk des Nike-
tas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 7), 2. unverind. Aufl., Graz /
Wien / Koln.

Grabler, Franz, Hg. und Ubers. 1958b, Abenteurer aunf dem Kaiserthron, Die Regie-
rungszeit der Kaiser Alexios I1., Andronikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem
Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 8), 2. un-
verind. Aufl., Graz / Wien / Koln.

Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, ,The ‘Wild Beast from the West’:
Immediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade®, in: The
Crusades from the Perspective of Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou
und Roy Parviz Mottahedeh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116.

Kazhdan, Alexander 1991a, Art. ,Prodromos, Theodore®, in: The Oxford Dictionary
of Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1726f.

Kazhdan, Alexander 1991b, Art. ,Ptochoprodromos®, in: The Oxford Dictionary of
Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1756.

Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997, Laristocrazia bizantina dal principio
dell’ X1 alla fine dell’ X11 secolo, Palermo.

Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Twelfth Century, (Stud-
ies in the History of Christian Thought 79), Leiden.

Lemerle, Paul 1977, Cing Etudes sur le XF siécle byzantin, Paris.

Lilie, Ralph-Johannes 1977, ,Die Schlacht von Myriokephalon (1176). Auswirkun-
gen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert®, Revue des
Etudes Byzantines 35, 257-275.

Lilie, Ralph-Johannes 1984a, ,,Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der
Zentralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug®, in: Varia I, Ralph-
Johannes Lilie und Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120.

Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und
den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und
der Angeloi (1081-1204), Amsterdam.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 53

Lilie, Ralph-Johannes 1989, ,Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vier-
ten Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme®, Byzantinische Zeitschrifi 82,
202-220.

Lilie, Ralph-Johannes 1995, ,Fremde im Byzantinischen Reich®, in: Mit Fremden le-
ben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexander Demandt,
Hg., Miinchen, 93-107, 252-257.

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595), Stuttgart.

Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einfiibrung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB
617), Stuttgart.

Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge.

Malamut, Elisabeth 2007, Alexis I Comnéne, Paris.

Mullett, Margaret und Dion C Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast
Byzantine Texts and Translations 4), Belfast.

Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-1100, Cam-
bridge.

Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae
Byzantinae 21,1), Berlin / New York 1975.

Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das
Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jabhre danach (1054 und 1204),
(Beitrige aus dem Zentrum fur 6kumenische Forschung Miinchen 2), Minster.

Prinzing, Giinter 1997, ,Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden®, in: Der
Umgang mit dem Fremden in der Vormoderne, Christoph Liith, Rudolf W. Keck und
Erhard Wiersing, Hg., Koln / Weimar / Wien, 117-143.

Regesten der Kaiserurkunden des Ostromischen Reiches von 565-1453, bearb. v. Franz
Dolger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v. Peter
Wirth, mit Nachtrigen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkun-
den des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), Miinchen 1995.

Rochow, Ilse 1991, Byzanz im 8. Jahrbundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-bistorischer Kommentar zu den Jabren 715-813, (Berliner Byzantinistische Ar-
beiten 57), Berlin.

Russell, Th. Norman 1978, ,,Anselm of Havelberg and the Union of the Curches®,
KAnpovouia 10, 85-120.

Schmidt, Josef, Hg. 1901, Des Basilius aus Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher
unedierte Dialoge. Ein Beitrag zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veroftentli-
chungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar Miinchen 7), Miinchen.

Schreiner, Peter 2004, ,Ewige Antike oder immerwihrende Renaissance? Formen
von Verstindnis und Akzeptanz der Antike in Byzanz®, in: Die Prisenz der Antike
im Ubergang vom Mittelalter zur frithen Neuzeit. Bericht iiber Kolloquien der Kommissi-
on zur Erforschung der Kultur des Spéatmittelalters 1999 bis 2002, Ludger Grenzmann
et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen,
Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Gottingen, 389-412.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 RALPH-JOHANNES LILIE

Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato Romano nel secolo XI1, (Orienta-
lia Chistiana Analecta 208), Rom.

Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi|, Chronicon, R. B. C. Huygens,
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Komnenos Mavrozomes and
His Descendants at the Seljuk Court:
The Formation of a Christian Seljuk-
Komnenian Elite!

Sara Nur Yildiz

“Elite interaction”, observes Keith Hopwood, “had long been a means by which
Byzantine and Turkish cultures had merged in the frontier zone.” Hopwood aptly
attributes the frontier as a space of intense intermingling and interaction between
two cultural entities of vastly different origins and identities. Byzantine-Seljuk elite
interaction, however, was not a phenomenon relegated to the frontier alone. In
fact, Seljuk rulers welcomed renegade Byzantine aristocrats at the center of Seljuk
power as members of the imperial household and court. Following the fall of Con-
stantinople to the Latins in 1204, dislocated Byzantine aristocrats such as Manuel
Komnenos Mavrozomes found unique opportunities for elite advancement in the
Seljuk realm. Drawing upon Byzantine and Seljuk sources, this paper traces the in-
tegration of the Mavrozomes clan into the highest echelons of the Seljuk elite after
Manuel Komnenos Mavrozomes assisted Ghiyath al-Din Kaykhusraw I (r. 1192-
1196; 1205-1211) in regaining the Seljuk throne in Konya in 1205. Furthermore,
the Komnenian identity of the “Seljukicized” descendants of Mavrozomes is ex-
amined as a strategy of symbolic capital for the centralizing Seljuk polity amidst
the fractionalized world of Byzantium during the 13t century.

The Byzantinists’ perspective: Mavrozomes as rebel in the frontier

Much has been written about provincial separatism in Anatolia before and after
the Fourth Crusade.? Akropolites considers the confusion ensuing from the Latin

1" This paper owes much to Scott Redford’s ideas and research, as well as to extensive discus-

sions with him and Suzan Yalman, who both brought to my attention some sources I may
have otherwise overlooked. I am likewise grateful to Niels Gaul for his expertise in Greek,
and indebted to Himmet Tagkomiir for his superb skills in Arabic.
2 Hopwood, Keith 2006, “Nicaea and Her Eastern Neighbours”, in: The Ottoman Empire:
Myths, Realities and ‘Black Holes’ Contributions in Honour of Colin Imber, Eugenia Kermeli and
Oktay Ozel, eds., Istanbul, 39-45, at 42.
See Hoffmann, Jirgen 1974, Rudimente von Territorialstaaten im Byzantinischen Reich (1071-
1210): Untersuchungen iiber Unabbingigkeitsbestrebungen und ihr Verhélinis zu Kaiser und Reich,
Munich; Brand, Charles M. 1968, Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge
(Mass.), 86ff. For the case of the local landowning magnate Sabbas Asidenos’ assertion of
independence in Sampsén (Priene), near Miletos along the Maeander in 1204, known only
from Akropolites” account, see Orgels, Paul 1935, “Sabas Asidénos, dynaste de Samps6n”,

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 SARA NUR YILDIZ

conquest of Constantinople as the main factor underlying the phenomenon of
the emergence of independent rulers, or proichontes (“prominent men”), or, as Ak-
ropolites puts it, those “who seized power for themselves, either on their own ini-
tiative or ‘summoned to the defence of the land by its inhabitants’” As Akro-
polites points out, these men either had family interests in the areas where they
seized power, or had held local office, often of a military nature.> Indeed, this
phenomenon goes back more than a decade following the death of Manuel I
Komnenos I in 1181. Byzantinists have regarded Manuel Komnenos Mavro-
zomes primarily in such terms - yet another Byzantine aristocrat asserting his in-
dependence in western Asia Minor following the deterioration of Byzantine au-
thority.* Mavrozomes’ historical importance, according to the prevailing view, de-
rives from his fleeting control of the Maeander valley as an independent or rebel-
lious ruler, supported by Seljuk power against his rivals for the legacy of Byzan-
tium, his kinsmen, the Laskarids.” Hopwood presents Manuel Mavrozomes as a
13th-century Byzantine counterpart or predecessor to the Turkish warlords or Zeys,
who later emerged as independent entities and created mini-states in the border
region, such as with the founding of the Menteshid, Aydinid and Ottoman prin-
cipalities on the Byzantine-Turkish frontier in the 14% century. According to
Hopwood, Mavrozomes’ case demonstrates how the “frontier zone would wel-
come charismatic leadership which built on personal ties of loyalty/protection
and links with the other major rulers”.® This view of Mavrozomes, nevertheless
glosses over the fact that, after 1204, Mavrozomes entered Seljuk service and, as
such, he and his descendants refashioned themselves as Seljuk elites without es-

Byzantion 10, 67-80 and Akropolites/Macrides, Ruth, trans. 2007, George Akropolites: The
History. Introduction, translation and commentary, New York, 85. The most outstanding ex-
ample of this trend is seen with Theodore Mankaphas (Mangaphas), also known as Moro-
theodoros, a local notable from a military family. Ruth Macrides surmises that he may
have been a doux (duke) of the Thrakesion theme. He assumed power twice in his native
city of Philadelphia (Alasehir). He first rebelled against Isaac II in ca. 1188-1190, minting
coins and claiming the title of emperor. He began operating independently again in 1203
(Angold, Michael 1999, “The road to 1204: the Byzantine background to the Fourth Cru-
sade”, Journal of Medieval History 25,3, 257-278, at 271; Akropolites/Macrides 2007, 85). See
also Cheynet, Jean-Claude 1984, “Philadelphie, un quart de siécle de dissidence, 1182-
1206, in: Philadelphie et antres études, (Byzantinea Sorbonensia 4), Paris, 39-54; repr. in:
idem 2006, The Byzantine Aristocracy and its Military Function, Aldershot / Burlington, IX.

4 Akropolites/Macrides 2007, 84.

Ibid.

I have not had access to Hoffmann 1974. Hoffmann treats Mavrozomes as a separatist from

Byzantium (Brand, Charles M. 1977, “Review of Jiirgen Hoffmann, Rudimente von Territo-

rialstaaten im Byzantinischen Reich (1071-1210): Untersuchungen iber Unabhingigkeitsbe-

strebungen und ihr Verhaltnis zu Kaiser und Reich”, Speculum 52,3, 698f., at 699).

Finlay, George 1877, A history of Greece, from its conquest by the Romans to the present time, B. C.

14610 A. D. 1864, vol. 3, part 2: The Byzantine and Greek Empires, 1057-1453, Oxford, 288f.

8 Hopwood 2006, 43.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 57

chewing their Byzantine and Christian identity; rather their Komnenian creden-
tials were prominently displayed in the Seljuk realm.’

Manuel Komnenos Mavrozomes, indeed, possessed an impressive lineage. He
was a descendant of the Mavrozomes (“black broth”) family, provincial magnates
believed to have emerged into prominence in the Peloponnesos in the 12t cen-
tury and who subsequently became associated with the most intimate circles of
Komnenian power. In the 1170s, his father Theodorel? rose to the post of top
general of Manuel I Komnenos (1143-1181),!! and, as a favorite of the emperor,
was granted the status of son-in-law, or gambros'? with his marriage to an un-
named daughter Manuel had with his wife, Theodora Vatatzina. Theodore Mav-
rozomes also briefly served as chief of the imperial secretaries under Andronikos
I Komnenos (1183-1185). As a result of his father’s high posts under both
Manuel I Komnenos and Andronikos I, and as a maternal relative of both the
Komnenoi and the Vatatzes, Manuel Mavrozomes must have moved within the
highest aristocratic circles of Byzantium. Furthermore, as a maternal descendant
of Manuel I Komnenos, Manuel Komnenos Mavrozomes had the right to the
Komnenos name, as was the custom of the time.!3

In contrast to his father, who remained at the heart of imperial power as a gen-
eral and son-in-law, or gambros, of Manuel I Komnenos, Mavrozomes’ role in the
Byzantine state remains obscure. One may speculate that with the rise of the
Angeloi from 1185 onwards, Mavrozomes may have distanced himself from the
imperial center. He may have withdrawn to a family estate, where he was, accord-
ing to Ibn Bibi’s testimony, when he became the host of the wayward Seljuk sul-
tan, Kaykhusraw L. It is, therefore, not surprising that the sources reveal little of

Akropolites/Macrides 2007, 84; Cumont, Franz 1895, “Note sur une inscription
d’Iconium”, Byzantinische Zeitschrift 4,1, 99-105, at 103.

Sophie Métivier raises the possibility that Manuel Mavrozomes was the son of the sebastos
John Mauvrozomes, rather than of Theodore (Métivier, Sophie 2009, “Les Mauroz6mai,
Byzance et le sultanat de Ram. Note sur le sceau de Jean Comnéne Maurozdmés”, Revue
des Etudes Byzantines 67, 197-207, at 204).

11" Kazhdan, Alexander P. 1991a, art. “Maurozomes”, in: The Oxford Dictionary of Byzantium,
vol. 2, New York / Oxford, 1319f.; Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos,
1143-1180, Cambridge, 210ff., 257f.; Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the
Komnenian Army: 1081-1180, Leiden / Boston / Koln, 129; Brand 1968, 9, 59, 61, 165. A
certain John Mavrozomes led an army from the Peloponnesos to the relief of Thessalonike
in 1185. Theodore Mavrozomes was the commander of the left wing of Manuel I’s army
during the battle of Myriokephalion (1176). Sophie Métivier raises the possibility that
Manuel Mavrozomes was the son of the sebastos John Mauvrozomes, rather than of Theo-
dore (Métivier 2009, 205).

Gambros, related to the ancient Greek term kedestes, refers to any male relative who is re-
lated through marriage, such as a son-in-law, brother-in-law or father-in-law (Miller, M.
1953, “Greek Kinship Terminology”, The Journal of Hellenic Studies 73, 46-52, at 46).

See Oikonomides, Nicolas 2001, “Pictorial propaganda in XIIth c. Constantinople”, Glas
390 de IAcadémie serbe des sciences et des arts. Classe des sciences historigues 11, 93-102; repr. in:
idem 2005, Society, Culture and Politics in Byzantium, Elizabeth Zachariadou, ed., (Variorum
Collected Studies Series 824), Aldershot / Burlington, XII.

10

12

13

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 SARA NUR YILDIZ

his earlier career, for at this time he may have been far removed from the centers
of power. It was only with the fall of Constantinople that Mavrozomes began to
play an active role in events in Asia Minor. According to Choniates, Mavro-
zomes emerged in the Maeander river valley as a rival to Theodore I Laskaris, the
son-in-law of the deposed emperor Alexios II Angelus (1195-1203) and founder
of the Byzantine empire at Nicaea in 1205. Theodore I defeated Mavrozomes in
1205, and after having been proclaimed emperor at Nicaea, he made a truce
with Mavrozomes the following year in order to avoid further clashes, allowing
him to keep the border fortresses of Chonae and Laodicea as a vassal under the
recently restored Kaykhusraw .15

Choniates’ account of Manuel Komnenos Mavrozomes

The main sources for Manuel Komnenos Mavrozomes’ activities are Choni-
ates’16 and Ibn Bibi’s accounts.!” These two sources, however, have little accord
with one another. Byzantinists assume that Choniates’ account, the Byzantine
source most contemporary to the events, provides the most reliable information
for tracing Manuel Mavrozomes’ relations with the Seljuks. Scholars of Seljuk
history, on the other hand, have primarily relied on Ibn Bibi’s narrative. The two
separate fields have thus co-existed somewhat independently of one another.
Rather than reconstructing a seamless narrative of events by extracting material
from both works,!8 I subject the written accounts to analysis with the goal of re-

14 Akropolites/Macrides 2007, 84. The individual mentioned by Choniates as wielding au-

thority in the Maeander valley and fighting against Theodore Laskaris was Manuel Mavro-

zomes, not Theodore Mavrozomes as Macrides states.
15 Treadgold, Warren 1997, A History of the Byzantine State and Society, Stanford (Cal.), 714.
16 Intimately connected with the court as secretary logothetes con sekreton and head of the sen-
ate under Alexios IIT (1195-1203), Niketas Choniates wrote the Historia, which is consid-
ered the most important Byzantine source for the 12th and early 13t centuries, covering
the late Comnenian and Angelan periods, as well as the Fourth Crusade and its aftermath,
to which he was an eyewitness. His lengthy, complex and highly elaborate account has
been praised for its penetrating insight and cultivation (Simpson, Alicia 2006, “Before and
After 1204: The Versions of Niketas Choniates’ ‘Historia™, Dumbarton Oaks Papers 60, 189-
221, at 200f.). The monumental critical edition of the Greek text of Niketas Choniates’
Historia was produced by Jan-Louis van Dieten (Choniates/van Dieten, Jan-Louis 1975,
Nicetae Choniates Historia, Berlin). I have relied on Harry J. Magoulias’ translation (Choni-
ates/Magoulias, Harry J. 1984, O City of Byzantium, Annals of Niketas Choniates, Detroit).
Ibn Bibi’s Persian dynasuc chronicle of the Seljuks of Anatolia, al-Avamir al-‘ala’i ya fi F
umitr al“al@iyya, the main source for 13%-century Seljuk Anatolia, was completed in 1282.
Ibn Bibi’s work is a notoriously difficult text composed in an ambiguous and complicated
Persian, which in some ways parallels that of Choniates, with its subtle manipulation of
the narrative for didactic purposes. For more on the ideological contours of Ibn Bibi’s his-
torical framework, see Yildiz, Sara Nur 2011, Mongol Rule in Seljuk Anatolia: the Politics of
Conquest and History Writing, 1243-1282, Leiden / Boston.
One such recent attempt to integrate the disparate Byzantine and Seljuk narratives may be
seen in Korobeinikov, Dimitri 2007, “A sultan in Constantinople: the feasts of Ghiyath al-

17

18

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 59

vealing how ideological concerns and generic considerations shaped the two
somewhat incongruent narratives of events.

Choniates’ presentation of Mavrozomes is shaped by his intent of chronicling
the fall of Byzantium. The Historia accomplishes this narrative goal by tracing
the crimes of the Komnenoi and subsequent emperors. The work culminates
with the dispersal of the empire upon the 1204 debacle, and the victorious
emergence of Theodore I Laskaris of Nicaea in 1206-07.1° Choniates completed
the final version of his history sometime after Theodore I Laskaris’ 1211 victory
over Kaykhusraw I at Antioch-on-the-Maeander. With this victory, Laskaris
thwarted the Seljuk sultan’s attempt to oust him from the throne in favor of his
father-in-law, Alexios III. Presented as a miraculous work of God, Laskaris’ vic-
tory over the Seljuks, as well as his spectacular slaying of the sultan, is loaded
with great symbolic value, with the victory granting divine legitimacy to Theo-
dore I Laskaris’ reign despite his usurpation of the emperorship from his father-
in-law. Highly conscious of the precariousness of the Laskarid claims to rulership
in its early years, Choniates likewise sought to present Mavrozomes along narra-
tive lines which emphasized Laskaris’ legitimacy affirmed by divine approval as
manifested by victory in battle. Mavrozomes is also framed according to Choni-
ates’ anti-Komnenian rhetoric. Choniates depicts Mavrozomes, together with
David and Alexios Komnenos, as one of Theodore’s three main illegitimate ri-
vals in Asia Minor. Choniates attributes the factionalizing and fragmenting of
Byzantine Anatolia to the “corrupt mind” of these men, who, as a result of their
short-sighted ambition, ignored the good of the people as well as the obligations
of their own kinship ties: “And once again Polyarchy spread over the East, a
three-headed monster constituted of the stupid.”?® Mavrozomes, thus, is just an-
other example of the general problem afflicting Byzantium, the result of Kom-
nenian rule:

“It was the Komnenos family that was the major cause of the destruction of the empire;
because of their ambitions and their rebellions, she [the empire] suffered the subjuga-
tion of provinces and cities and finally fell to her knees. These Komnenoi, who so-
journed among the barbarian nations hostile to the Romans, were the utter ruin of their
country, and whenever they attempted to seize and hold sway over our public affairs,
they were the most inept, unfit, and stupid of men.”?!

Choniates employs a wide definition for the Komnenoi, including aristocrats
from the Komnenian maternal line such as Alexios III Angelos, whom he deni-

Din Kay-Khusraw 17, in: Eat, Drink and Be Merry (Luke 12:19). Food and Wine in Byzantium.
In Honour of Professor A. A. M. Bryer, Leslie Brubaker and Kallirroe Linardou, eds., Alder-
shot / Burlington, 97-108.

19" Simpson, Alicia 2009, “Introduction, Niketas Choniates: The Historian”, in: Niketas Cho-
niates. A Historian and a Writer, Alicia Simpson and Stephanos Efthymiadis, eds., Geneva,
13-34, at 17.

20 Choniates/Magoulias 1984, 343.

21 Tbid. 290.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 SARA NUR YILDIZ

grates for trying to capitalize on Komnenian charisma: “The emperor repudiated
his patronymic of Angelos and chose that of Komnenos instead, either because
he held the former in low esteem in comparison with the celebrated name of
Komnenos, or because he wished to have his brother’s surname disappear with
him.”?? Choniates and his contemporary audience likewise must have been well
aware of Mavrozomes’ maternal Komnenian line. Thus, Choniates presents
Mavrozomes as typical of the ruinous Komnenoi, who, in order to gain the title
of empire, “contrived all kinds of plots”?* Thus, with no qualms for the ruina-
tion of Byzantium, he cast his lot with the Turks. As typical of the Komnenoi,
Mavrozomes was not averse to sojourning “among the barbarian nations hostile
to Romans”, as seen with his intimate association with Kaykhusraw 1.24 Thus, ac-
cording to Choniates, Mavrozomes was so base as to insinuate “himself into fa-
vor with Kaykhusraw”, and bestow his daughter in marriage to the sultan.2> And,
as typical of the Komnenoi, he remained unconcerned as to the consequences of
this ambition fostered by Turkish support. Mavrozomes, nevertheless, was not
strong enough to match Theodore I Laskaris. Sometime in the summer of 1205,
Laskaris overthrew Mavrozomes and was proclaimed emperor in Asia Minor.2¢

Ibn Bib7’s saga of Kaykbusraw I and Mavrozomes

We learn nothing of Mavrozomes’ activities in the Maeander valley as narrated
by Choniates in Ibn Bibi’s work. Indeed, Ibn Bibi presents us an entirely differ-
ent perspective, with Kaykhusraw I’s alliance with Mavrozomes framed accord-
ing to the sultan’s adventures at Byzantium just before the fall of Constantinople
in 1204. Deposed from the throne in 1196 by his older brother Rukn al-Din Su-
laymanshah (r. 1196-1204), Kaykhusraw I spent many years wandering in exile,
seeking military aid from neighboring rulers by which to reclaim his sultanate.
Not bothering to provide his name (most likely Alexios III Angelos), Ibn Bibi
describes the Byzantine emperor as relishing in the opportunity to offer refuge to
the Seljuk sultan in exile, regarding him as precious booty (maghnam-i buzurg)
adorning his court. He thus extended great favor to the sultan as well as his reti-
nue-in-exile of mulizims (young courtiers in attendance), khavdss (favorites), and
hujjab (chamberlains; most likely ghulam attending to the sultan).?’

22 Tbid. 252.

23 Ibid. 343.

24 Tbid. 290.

25 Ibid. 343.

26 Tbid.

27 Tbn Bibi, Nasir al-Din Husayn b. Muhammad/Erzi, Adnan Sadik and Necati Lugal, eds.
1957, Ibn-i Bibi. El-Evamiri’-Ala’iyye fi'l-Umiri’l-Ala’iyye, Ankara, 51 (translation here and
in the following by the author).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 61

Every evening the Byzantine emperor lavishly feted and feasted Kaykhusraw I
and his entourage, and in this atmosphere of intimacy, strong bonds between the
two developed. The Christian emperor even reminded his court that religion had
no bearing on his relationship with Kaykhusraw, declaring: “Do not suppose that
the difference of religion and belief will pose an obstacle to our sincere friend-
ship and bonds of alliance and unity.”?3

Conlflict with Latins at the Byzantine court, however soon brought an end to
the sultan’s sojourn at the Byzantine capital. Kaykhusraw I, as Ibn Bibi tells us,
was found brawling with the Franks after punching an unnamed knight for in-
sulting both himself and the emperor. Afterwards, lamenting to the emperor his
unhappy fate for having to endure the insults of a lowly Latin - he himself of
noble Seljuk lineage going back to Malikshah — Kaykhusraw I instilled upon the
emperor that his illustrious Seljuk lineage demanded revenge. He thus redeemed
his honor by challenging the Frank to one-on-one combat. Needless to say,
Kaykhusraw I emerged as the winner in the contest with the Latin knight, staged
in front of a large crowd in the city.? Ibn Bibi’s detailed description of the sul-
tan’s duel with the Frankish knight, composed in an artful mix of prose and
verse, likewise reveals the vestiges of an entertaining heroic epic originally meant
for oral delivery, and which may have been in circulation at the Seljuk court.

Kaykhusraw I’s victory over the Latins, however, was not without a price. Im-
mediately after the duel, the emperor urged the sultan to absent himself from the
capital city until the wrath of the Franks dissipated. The emperor recommended
that the sultan go before the lord Mavrozomes, a man “of noble lineage from
the emperors of Rum, whose moral probity and generosity of association is re-
nowned throughout the world”.30 Kaykhusraw I left with his retinue and house-
hold for the island where Mavrozomes had his estates — a heavenly spot with
lush gardens, according to Ibn Bibi, reminiscent of the Garden of Eden.3! Al-
though he does not mention the impending Latin occupation of Constantin-
ople, Ibn Bibi nevertheless emphasizes the weak position of the Byzantine em-
peror vis-a-vis the Latins, with the emperor unable to command obedience or re-
spect from Latins in his service and pay. Indeed, despite his occupation of the il-
lustrious throne of Byzantium, the emperor’s weakness and inability to assert his
imperial will are an important dynamic in Ibn Bibi’s narrative leading up to the
sultan’s acquaintance with Mavrozomes.

Ibn Bibi’s account of Kaykhusraw’s adventures in Byzantium concludes at
Mavrozomes’ estate, with the appearance of the sultan’s former chamberlain,

28 Tbid.

29 Ibid. 52-56.

30 Ibid. 57: nazd-i Maliki Mafrozom kib az najads akabir-i qaydsara-yi Rim-ast va bi-husn-i
akblaq u lutf<i mu‘asharah shubra-yi afaq shudal...].

Ibid. 57f. While Ibn Bibi gives us no clue regarding the location of this island, it may have
been somewhere between Constantinople and Nicaea.

31

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 SARA NUR YILDIZ

Hajib Zakariyya, disguised in the garb of a common monk complete with a walk-
ing stick.32 Bringing the sultan news of his brother’s death and the enthronement
of his nephew, ‘Izz al-Din Qili¢ Arslan III, the figure of Hajib Zakariyya finds a
counterpart in Akropolites’ text (yet without the location of Mavrozomes® es-
tate). Akropolites claims that, after having fled Constantinople with Alexios, a
few days later, a man secretly approached the sultan, reporting to him his
brother’s death. “And Iathatines, dressed in pitiful rags, returned with the man
and when he had made himself known to his followers, he was acclaimed ruler
of the Persians.”33

Hajib Zakariyya, according to Ibn Bibi, had been sent by the Saljuk malik al-
umard’, or commander-in-chief of the imperial armies, Muzaffar al-Din Mahmud
b. Yaghibasan, in order to deliver before the sultan the ta‘abbudnamab (letter of
oath), recalling the sultan to the throne now occupied by Rukn al-Din’s minor
son, ‘Izz al-Din Qili¢ Arslan III, with the sworn support of many followers, whose
association with Kaykhusraw I probably began when he, as a young prince, served
as imperial governor of the western frontier region centered at Uluborlu (Sozopo-
lis, Burghulu),3* a region conquered by his father in 1180-1182. Indeed, Kaykhus-
raw was anxious to return to his realm now that he had the backing of the power-
ful frontier chiefs, Muzaffar al-Din Mahmud and his brothers Zahir al-Din Ili and
Badr al-Din Yusuf — known collectively as the sons of Yaghibasan. Ibn Bibi de-
scribes Muzaffar al-Din Mahmud as the lord (malik) of the frontier provinces
(vilayat-i ), ruling over the governors (sarvar), military commanders (sarlashgar),
administrative officials (farmanrava), amirs (umara’) and cavalrymen (sarkhaylan).3

With Kaykhusraw now set on returning home, Mavrozomes decided likewise
to abandon the Byzantine realm and his own estates and join the sultan, offering
him his assistance. Although Ibn Bibi makes no mention of the Latin occupa-
tion of Constantinople and its hinterland, Mavrozomes must have feared losing
his estates to the Latins, if not to Laskaris. To seal the deal, Mavrozomes gave the
sultan his daughter in marriage, and offered his sons in service.3® As they set out

32 Ibid. 77.

33 Akropolites/Makrides 2007, §8, 124.

34 When Sultan Qili¢ Arslan divided his realm among his 12 sons sometime in the 1180s, he
granted possession of Uluborlu/Borghulu and its impressive stronghold to Kaykhusraw I
(Ibn Bibi/Erzi and Lugal 1957, 22). Lying to the southwest of Aksehir (Philomelion), and
immediately west of Egridir Lake (Limnai), the fortress of Sozopolis/Borghulu, was a ma-
jor bulwark of the Byzantine Phrygian frontier, and likewise played an important role in
Anatolian Seljuk history in defense of the western borders of the empire. Of particular sig-
nificance was its location along the ancient great road, the Pisidian Highway heading east
towards Konya (Foss, Clive 1998, “Byzantine Reponses to Turkish Attack: Some Sites of
Asia Minor”, in: AetoX: Studies in honour of Cyril Mango, Thor Sevcenko and Irmgard Hut-
ter, eds., Stuttgart / Leipzig, 154-171, at 158; Ramsay, William Mitchell 1923, “Geography
and History in a Phrygo-Pisidian Glen”, The Geographical Journal 61,4, 279-296, at 280).

35 Ibn Bibi/Erzi and Lugal 1957, 76f.

36 Ibid. 80.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 63

for Konya, the party, however, ran into trouble at Nicaea. Theodore I Laskaris
detained them, claiming that he was obliged to prevent Kaykhusraw I from re-
turning to Konya with the purpose of ousting the young sultan from the throne
according to a treaty he had just officiated with ‘Izz al-Din Qili¢ Arslan III. After
several days of negotiations, Kaykhusraw struck up a deal with Laskaris: Kayk-
husraw would be allowed free passage to the Seljuk realm on the condition that
he surrender all the recently conquered Byzantine territories stretching from
Chonai (Honas, Khunas)®’ and Ladik (Denizli)*® up to the borders of Konya.
Until all the fortresses and lands were firmly in the hands of the emperor’s repre-
sentatives, the sultan’s sons, escorted by Hajib Zakariyya, would remain with the
emperor as hostages. The sultan thus proceeded together with Mavrozomes to
the Seljuk frontier to arrange for the transfer of territories. Hajib Zakariyya’s
cunning, however, served the sultan well. Proficient in the five languages of
Ram, and “eloquent in speech and convincing in word”, Zakariyya fooled
Laskaris, bribed his men, and escaped with the princes unharmed. He sent a
messenger informing the sultan not to surrender the fortresses and surrounding
territories to the Byzantines since they had escaped the clutches of the em-
peror.3? Overjoyed by this news, Kaykhusraw directly made his way to Konya.
After securing the throne, the sultan rewarded Mavrozomes with a top military
commandership, and likewise appointed his relatives and members of his retinue
to high posts.* With this episode coming to a close, Ibn Bibi tells us nothing
further about Manuel Komnenos Mavrozomes.

The major discrepancies between the accounts of Choniates and Ibn Bibi lie
in the framing of Kaykhusraw I’s initial contact with Mavrozomes. Thus, whereas
Ibn Bibi situates Kaykhusraw I’s meeting with Mavrozomes within the context of

37 During the Byzantine period, Chonae (Khunas, Honas, Honaz) was an important highway
fortress which served as a bastion of the south-western Asia Minor theme of Thrakesion.
Located in the Lycus valley at the headwaters of the Maeander (Menderes) River, and in
the vicinity of the ancient city of Kolossae, Chonai was the neighboring town of Laodi-
caea (Ladik, Denizli). After the region fell into Seljuk control ca. 1206-07, it served as the
center of the Seljuk governateship (Foss, Clive 1991, art. “Chonai”, in: The Oxford Diction-
ary of Byzantium, vol. 1, New York / Oxford, 427; Baykara, Tuncer 1979, “Honaz Sehri ve
Selcuklu devrindeki 6nemi”, Isidm Tetkikleri Enstitiisii Dergisi 7,3-4, 207210, at 207-209;
Baykara, Tuncer 1994, art. “Denizli”, in: Tirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, vol. 9, Is-
tanbul, 155-159, at 155f.).

Ladik lies nine kilometers to the east of Laodicaea ad Lycum (Laodikeia), the ruins of
which stand at Eski Hisar. An important center for the development of early Christianity,
Laodicaea lies in the lower valley of the Lycus River (Ciiriik Su), on the fertile plain of the
Maeander (Menderes) River, some one hundred miles from the south-central Aegean coast
(Johnson, Sherman E. 1950, “Laodicea and Its Neighbors”, The Biblical Archaeologist 13,1,
1-18, at 1ff.; Darkot, Besim 1979, art. “Denizli®, in: Islam Ansiklopedisi, vol. 3, Ankara,
527-531, at 527; Mélikoff, Irene 1965, art. “Denizli”, Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 2,
Leiden, 204f., at 204; Baykara 1994, 155ft.; Gokge, Turan 2000, XVI ve XVII. Yiizyillarda
Ldzikiyye (Denizli) Kazdst, Ankara, 14-20).

39 Ibn Bibi/Erzi and Lugal 1957, 77-81.

40" Tbid. 81-83, 90.

38

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 SARA NUR YILDIZ

the sultan fleeing Alexios III’s court due to the incident with the Frankish
knight, Choniates remains silent on this point.*! Indeed, Choniates make no
mention of the exiled Seljuk sultan’s visit to Alexios III’s court. Thus, the reader
of Choniates is left to presume that, in accordance to the usual topos of the
Byzantine rebel, Mavrozomes may have approached the Seljuks at the frontier.
Although he glosses over the sultan’s stay at Alexios III’s court just before the
fall of Constantinople to the Latins in 1204, Choniates, however, tells us that the
sultan came to Constantinople in 1197 to negotiate a peace with Alexios III An-
gelos; in fact, it was during this absence from Konya that his brother Rukn al-
Din Sulaymanshah ousted him from the throne.*? Choniates makes it clear,
however, that the Seljuk sultan was not well received:

“But Kaykhusraw’s hopes were not realized, for he met with a response that was less
than anticipated. He received but few favors [...]; finding no support in his opposition
to his brother he returned home.”3

That Choniates chose to relate the earlier less friendly reception of Kaykhusraw I
by the Byzantine emperor ca. 1196, yet neglected to mention Alexios III’s sub-
sequent warm reception of him in ca. 1203, may reveal the author’s deep-seated
ideological objection to Byzantine alliances with Muslim rulers.** Choniates’ si-
lence is all the more conspicuous considering that, as secretary to the grand lo-
gothete, he must have been intimately familiar with the goings-on at Alexios III’s
court.®

Akropolites, on the other hand, partly echoes Ibn Bibi’s account, stating that
Kaykhusraw [ was received with great honor by the Byzantine emperor. He adds,
however, that the emperor had the Seljuk sultan baptized as his godson, a detail
absent from Ibn Bibi’s account. Akropolites, on the other hand, makes no men-
tion of Mavrozomes, or of his association with Kaykhusraw I. Instead he claims
that the sultan fled the city with Alexios III in September 1203, and then headed
for his own realm.4¢ Ibn Bibi’s work thus remains the sole source for Mavozomes’
and Kaykhusraw’s relationship, with the latter acting as host to the Seljuk sultan af-
ter Alexios III had been forced to abandon this role due to his impotence vis-a-vis
the Latins. Ibn Bibi’s Mavrozomes remains, nevertheless, a shadowy figure, for his

41" Dimitri Korobeinikov claims that Choniates states that Kaykhusraw I married the daughter

of the great patriokios, Manuel Mavrozomes (Korobeinikov 2007, 101).

Savvides, Alexios G. S. 2003, “Soleyman Shah of Rlim, Byzantium Cilician Armenia and

Georgia (A. D. 1197-1204)”, Byzantion 73, 96-111, at 100.

43 Choniates/Magoulias 1984, 286.

44 In an oration he delivered at court in 1190, Choniates openly opposed Isaac IT’s tactical al-
liance with Saladin in the 1190s, exhorting him instead to seize the holy land of Jerusalem
from the infidel Muslims (Angelov, Dimiter G. 2006, “Domestic opposition to Byzan-
tium’s alliance with Saladin: Niketas Choniates and his epiphany oration of 1190”, Byzan-
tine and Modern Greek Studies 30,1, 49-68, at 68).

45 Choniates/Magoulias 1984, xiv.

46 Akropolites/Macrides 2007, §8, 124.

42

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 65

narrative function is that of side-kick to the narrative’s main hero, Kaykhusraw I, in
an episode which serves to extol Seljuk dynastic glory and its rising fortunes. Here
we see Kaykhusraw I emerging triumphant against his opponents, in contrast to
Byzantium on the verge of collapse. That Mavrozomes, a displaced Byzantine aris-
tocrat of distinguished lineage, chose to join Seljuk service reaffirms the rise of for-
tunes of the Seljuk ruling house under Kaykhusraw 1.

Thus consigned by Ibn Bibi to a secondary role in the exploits of Kaykhusraw
I, Mavrozomes’ high position at the Seljuk court is intimated yet not elaborated.
Indeed, Ibn Bibi’s lack of information regarding Mavrozomes’ activities while in
Seljuk service presents the second troubling discrepancy with Choniates’ ac-
count. Choniates specifically states that after Laskaris made a peace treaty with
Kaykhusraw I, the sultan then “assigned a part of his dominion” to his father-in-
law, territory which included Chonai, Laodicaea and “the lands through which
the Maeander wends to discharge its waters into the sea”.4” The treaty must have
also been officiated in February 1205, immediately after the sultan’s enthrone-
ment in Konya that same month. Choniates also relates that sometime in 1205,%
presumably after Kaykhusraw had granted him command of the frontier, Mavro-
zomes “contrived all kinds of plots to gain the title of emperor”, and “[m]arching
out with Turks, he plundered and laid waste the land watered by the Maeander
River.” By that summer however, in 1205, Choniates tells us that Laskaris de-
feated Mavrozomes and his Turkish troops in battle.’® Presumably the lower
Maeander valley was then put under Byzantine rule again, with the border set at
Laodicaea and Chonai, which remained in Seljuk hands.

While there is nothing in Ibn Bibi that contradicts Choniates’ claim that Mav-
rozomes was assigned to the western frontier by Kaykhusraw, and put in command
of Turkish troops, and, in addition, pursued his own agenda in making claims to
the imperial title in western Anatolia, the absence of any subsequent trace of the
Mavrozomes along the frontier is curious.’® Rather than Mavrozomes or his
son(s), we see a commander of ghulam origins, Asad al-Din Ayaz b. “‘Abd Allah al-
Shihabi appointed to the post of Seljuk governor in Chonai, as epigraphic evi-
dence dating from 1214-15 testifies.’? Indeed, that there is no further association of

47 Choniates/Magoulias 1984, 350.

48 Magoulias dates the treaty as occurring sometime before March 1205 (Choniates/Magou-
lias 1984, 350). Korobeinikov dates it to March 1206 (Korobeinikov 2009, 106).

49 Choniates/Magoulias 1984, 343.

50 Ibid.

51 Based on Choniates’ Orationes (127.15-17), Korobeinikov states that Manuel Komnenos
Mavrozomes was imprisoned by Theodore I Laskaris after his defeat in 1206, and Mavro-
zomes subsequently disappeared from the political scene, presumably dying while impris-
oned (Korobeinikov 2009, 106).

52 Rogers, J. M. 1976, “Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia. The Epigraphic Evidence”,
Anatolian Studies 26, 69-103, at 89; Baykara 1994, 155ff.; Aslanapa, Oktay 1991,
Anadoln’da Ik Tiirk Mimarisi: Baglangici ve Geligmesi, Ankara, 121; Ozergin, M. Kemal 1965,
“Anadolu’da Selcuklu Kervansaraylari®, Tarih Dergisi 15, 20, 141-170, at 146f. Also known

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 SARA NUR YILDIZ

any Mavrozomes along the western frontier is curious, for one would expect that
Mavrozomes’ son(s) would have assumed the frontier lordship just as the Danish-
mandid descendants, the sons of Yaghibasan, did in the former Danishmandid
lands. The absence of any subsequent trace of the Mavrozomes on the western
frontier remains a puzzle, which, due to the lack of evidence, may prove impossi-
ble to solve.>?

Manuel Komnenos Mavrozomes at the Seljuk court

Although Ibn Bibi does not provide any information on Mavrozomes’ subse-
quent years at the Seljuk court, one may assume nevertheless that Mavrozomes,
his sons, household and retinue must have played an important role in assisting
Kaykhusraw I in reestablishing his authority at the Seljuk capital and enhancing
his power among the military and administrative elite at the Seljuk court. In ad-
dition to Kaykhusraw’s marriage to Mavrozomes’ daughter, additional kinship re-
lations were established between the Seljuk ruling house and the Mavrozomes
clan. Ibn Bibi tells us that Manuel Komnenos Maurozomes’ son, “Amir Kum-
nanos Mafruzom”>* likewise married a daughter of Kaykhusraw I:

as Asad al-Din al-Ghalibi (with the al-Ghalibi referring to his origins as a mamiik of
Kayka’ts I, who himself was known as al-sultan al-ghalibi), he was among the amirs whose
names were inscribed on the walls of Sinop following the Seljuk conquest in 1215. It may
be possible that Asad al-Din Ayaz/Ayas is the same as Ayaz al-Atabegi, known from an in-
scription at the Konya Alaeddin Camii dated 1220, and possibly the atabeg of Ala’ al-Din
Kayqubad (Parla, Canan and Erol Altinsapan 2008, “Atabak Ayaz ve Figlirlii Bezemeleriyle
Denizli Cardak Han” Erdem 51, 195-215, at 195ff.; Gun, Recep 1999, Anadoln Selcukiu
Mimarisinde Yazi Kullanimi, Ph.D. dissertation, Samsun Ondokuzuncu Mayis Universitesi,
31, 33).

53 Mikail Bayram’s misguided attempt to identify Mehmed of Denizli, the Turkmen chief
who rebelled against Seljuk sovereignty and sought Hiilegii’s confirmation of his inde-
pendent rule at Ladik in 1259, as a son of Manuel Komnenos Mavrozomes, appears to be
based on wishful thinking rather than substantial evidence and must be contested on two
points. First, in an unspecified manuscript identified as Nasir al-Din Mahmad al-Khuy?’s
Manabij-i Sayfi, Bayram reads a name written in a barely legible hand as Mehmed el-
Mevrazomi, whom he identifies as the very same Mehmed of Denizli (Bayram, Mikail
2003, “Tiirkiye Selguklulart Uc Begi Denizlili Mehmet Bey”, in: Tirkiye Selcuklular: Uzerine
Arastirmalar, Konya, 132-142, esp. 137f.). This reading is clearly incorrect. A more likely
reading would be Muhammad al-Valvaji (I would like to thank Umit Taskémiir for his as-
sistance in deciphering this name). Secondly, even if the name could be read as Bayram
proposes, the use of Mavrozomes as a #isha would indicate this individual as a ghulam of
Mavrozomes, rather than a member of that family, as Scott Redford has pointed out (per-
sonal conversation).

54 Although Claude Cahen identifies Amir Kumnands as a descendant of Isaac Komnenos,
the original unabridged text of Ibn Bibi clearly refers to this commander as both Amir
Kumnanos Mafruzom and Amir Kumnans, thus making it highly probably that he was a
son of Manuel Komenos Mavrozomes (Cahen, Claude 1968, Pre-Ottoman Turkey: A general
survey of the material and spiritual culture and bistory, c. 1071-1330, J. Jones-Williams, trans.,
London, 125). Due to his reliance on the abridged version of Ibn Bibi’s text, which leaves

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 67

“[Kaykhusraw I] himself granted him [Amir Komnends] a princess from among his
chaste womenfolk in the ties of marriage (dar hibala-yi bukm-i tazavonj, and was thus dis-
tinguished by the honor of proximity and kinship with the sultanate. Following the
martyrdom of Ghiyas al-Din Kaykhusraw, in respect to Sultan ‘Izz al-Din Kayka’us and
Sultan ‘Ala’ al-Din Kayqubad, he was regarded with honor and affection and admitted
to the source of favor.”?

Intermarriage between the Mavrozomes clan and the Seljuk ruling family thus
led to the integration of Byzantine elites in the heart of the nascent Seljuk em-
pire in the early 13t century. Prior to defecting to the Seljuks, Manuel Komne-
nos Mavrozomes appears to have been the possessor of a vast estate, which must
have provided him with the necessary financial means to keep in his employ a
large complex of aristocratic clients and servants, and possibly detachments of
mercenary soldiers.>® Since it may be presumed that Mavrozomes and his family
traveled with their household servants and entourage of dependents to the Seljuk
realm, one may surmise that the fusing of the Mavrozomes and Seljuk house-
holds through marriage likewise facilitated a significant transference of Byzantine
manpower to the Seljuk palace, court and realm. Filling high military and ad-
ministrative posts, the Mavrozomes clan thus comprised a ready-made faction of

out the designation Mafruzom as found in the original unabridged addition, Cahen was
unable to connect him with the Mavrozomes clan. There remains much confusion in the
secondary literature over the identity of Amir Kumnanos. Speros Vryonis likewise consid-
ers him to be John Comnenus, the nephew of Emperor John II Comnenus, who deserted
to the sultan at Konya, converted to Islam, and married the sultan’s daughter (Vryonis,
Speros 1975, “Nomadization and Islamization in Asia Minor”, Dumbarton Oaks Papers 29,
41-71, at 63).
55 Ibn Bibi, Nasir al-Din Husayn b. Muhammad/ Erzi, Adnan Sadik, facs. ed. 1956, El-
Evamirii’ < Al@iyye fi'l-Umiri’ I Al@’iyye, Ankara, 305: Sultan Ghiyas al-Din Kaykbusraw shahid
[anara allab burbanahu] chunankib dar sabbiqa dbikr rafia ast karimai-ra az mukbaddarat-i i dar
bibala-yi hukm-i tazavouj kbud avarda bid; bi-sharaf-i qarabat va musaharat-i saltanat ikbtisas
yafia va ba’d az ayalat-i sultan daraja-yi shabadat-ra dar nazar-i sultan ‘Izz al-Din Kayka’is va
sultan ‘Al@’ al-Din Kayqubad malbiz-i basirayi ibtiram va manzir-i ‘ayn-i ikram bidi.
Theodore Mavrozomes was sent by Manuel I Komnenos in 1169 to Acre in command of
60 ships transporting horses for the Frankish cavalry in Byzantine service as part of the
fleet sent in support of Amalric I of Jerusalem’s assault against Egypt (Pryor, John H. and
Elizabeth M. Jeffreys 2006, The Age of the APOMQN. The Byzantine Navy, ca. 500-1204,
Leiden / Boston, 415f.). Considering his father’s role in commanding the imperial Byzan-
tine Frankish cavalry, Manuel may have had his own supply of military detachments, in-
cluding Frankish mercenary cavalrymen. Furthermore, as a possessor of vast estates,
Manuel Maurozomes seems to have had the financial resources to support his own forces.
Ostrogorsky observes that “[t]he size of the pronoiar’s estate must have corresponded to
that of the suite which accompanied him on campaign. The existence of personal suites
and, indeed, of military detachments belonging to Byzantine noblemen and generals is
amply attested” (Ostrogorsky, George 1971, “Observations on the Aristocracy in Byzan-
tium”, Dumbarton Oaks Papers 25, 1-32, at 12, [emphasis in the original]). For more on the
use of Frankish mercenaries by the Byzantines, see Shepard, Jonathan 1993, “The Uses of
the Franks in Eleventh-Century Byzantium®, Anglo-Norman Studies 15, 275-305; repr. in:
Haldon, John, ed. 2007, Byzantine Warfare, Aldershot / Burlington, 189-219.

56

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 SARA NUR YILDIZ

loyal dignitaries solely dependent on their benefactor’s patronage. If one also
considers that, during his impoverished years of exile, the sultan’s supply of ghu-
lams must have dwindled, then the fresh infusion of loyal aristocratic supporters,
together with their servants and military detachments, may have been instrumen-
tal in consolidating the sultan’s authority at the Seljuk capital. Indeed, after be-
ing absent from Konya for almost a decade, Kaykhusraw I had to renew bonds
with the Seljuk elite of the capital, many of whom had previously sworn alle-
giance to his rival, Sulaymanshah, as well as to his son, Qili¢ Arslan III. Indeed,
it was the frontier lords, the sons of Yaghibasan, who called Kaykhusraw I back
to the throne - not the urban elite of Konya. Upon his return to Konya, Kay-
khusraw’s relations with the city’s Muslim community, and especially, the reli-
gious elite, appear to have been severely strained. The newly reinstated sultan felt
insecure enough to go to the extreme measure of ordering the execution of a
popular religious figure for having issued fafwas condemning him as unfit for the
throne after having led a lifestyle contrary to Islam while living in Byzantium.%’
Considering the precariousness of Kaykhusraw’s position, and opposition among
certain sectors of the urban population, the Mavrozomes clan must have pro-
vided a greatly needed additional source of elite support for the sultan at court.

The Mavrozomes clan: Christian Byzantine aristocrats in Seljuk service

While we learn nothing of the subsequent fate of Manuel Komnenos Mavro-
zomes from Ibn Bibi’s account, Mavrozomes’ son is later given an important
supporting role to the Seljuk sultan, ‘Ala’ al-Din Kayqubad (1220-1237).
Manuel’s son, Amir Kumnanos Mafruzom, is described as a powerful man “who
had land and territories in Ram, and was a lord to be obeyed (malik-i muta), a
possessor of fortresses and followers (az£a)”.>® Unfortunately Ibn Bibi neglects to
tell us which territories he governed, which fortresses he held, and which admin-
istrative posts he had been granted. As husband of a Seljuk princess, Amir Kum-
nanods was a member of the inner circle of the imperial house. In fact, he was an
intimate confidant of the sultan, ‘Ala’ al-Din Kayqubad (1220-1237), and played
a pivotal role in the newly enthroned young sultan’s plot to purge the realm of
its powerful and dangerous amir, Sayf al-Din Ay-aba chashnigir,”® and his faction

57 Ibn Bibi/Erzi and Lugal 1957, 94; Turan, Osman 1993, Selguklular Zamaninda Tiirkiye: Si-
yési Tarih Alp Arslan’dan Osman Gazi’ye (1071-1318), 3 ed., Istanbul, 276.

58 Tbn Bibi/Erzi 1956, 305: Amir Komnenos Mafrozom-ra ki dar bilad u bigai Rim malik-i mutad
va sahib-i qila‘ va atha’ bid.

Ibid. 271. Sayf al-Din Ay-aba chashnigir (imperial food-taster) was the commander of An-
kara, and was responsible for building the original structure of the Arslanhane Camii (Ahi
Serafeddin Camii) in Ankara in 1211. See Eyice, Semavi 1988, art. “Ahi Serafeddin Camii”,
in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, vol. 1, Istanbul, 531f,, at 531, and Oney, G.
1990, Ankara Arslanbhane Camii, Ankara, 1ff.

59

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 69

of senior commanders and officials. After the brutal murder of Sayf al-Din Ay-
aba (Ayba/Aybe) chashnigir, Amir Kumnanos was promoted to his post of beyler-
begi (commander-in-chief).®® Together with the seasoned commander Mubariz al-
Din Chavli, he was put in charge of the Seljuk campaign against Cilicia Armenia
in the mid-1220s.6! No further mention is made of him by Ibn Bibi, however, af-
ter this campaign.®?

The discovery of an Arabic inscription originally on the walls of Konya dating
from ca. 1220 recently deciphered by Scott Redford sheds valuable light on the
identity of Amir Kumnanos. The inscription refers to him specifically as “Kum-
nants Kaluyan Mafruzam” (more phonetically correct as Komnanos Kaloyan
Mafrozom), or as John “the Good” Komnenos Mavrozomes,® and provides
solid evidence that he was among “Ala’ al-Din Kayqubad’s entrusted amirs given
the task of rebuilding the Seljuk capital city’s walls. Indeed, this epigraphic evi-
dence of John Komnenos Mavrozomes’ association with ‘Ala’ al-Din Kayqubad
(1220-1237) resonates with Ibn Bibi’s textual portrayal. Redford points out that
the inscription, grandiose in size and expertly executed, is more on par with sul-
tanic inscriptions than the more humble inscriptions generally characteristic of
emirial buildings. This, Redford reasons, is indicative of the elevated position in
the realm that this Byzantine aristocrat held as the sultan’s favorite. Redford also
points out that the prominent display of the Komnenian designation on the city
walls of Konya may be interpreted as an “intentional act exceeding personal ties
of friendship and loyalty”®* which served to link the Seljuks to the past glory of
one of the most militarily successful Byzantine dynasties, defunct since the death
of Manuel I Komnenos in 1180.

In addition to this inscription, another clue regarding Amir Kumnanos’ iden-
tity has also recently come to light in the form of a lead seal, housed at the
Nigde Museum, which is identified by Sophie Métivier as having belonged to
John Komnenos Mavrozomes, or Amir Kumnanos. Although Métivier dates the
seal to the second half of the 13t century, it seems more likely that it was issued
in the mid-13% century, considering that John Komnenos Mavrozomes is known
to have been active only during the early part of Kayqubad’s reign.®> The portrait

60 Tbn Bibi/Erzi 1956, 266f., 271.

61 Tbid. 305, 334.

62 For more on this campaign, see Yildiz, Sara Nur 2005, “Reconceptualizing the Seljuk-
Cilician Frontier: Armenians, Latins and Turks in Conflict and Alliance during the Early
Thirteenth Century”, in: Borders, Barriers, and Ethnogenesis: Frontiers in Late Antiguity and the
Middle Ages, Florin Curta, ed., Turnhout, 91-120, at 107.

Redford, Scott 2010, “Mavrozomés in Konya”, in: I. Ulnslararas: Sevgi Goniil Bizans
Aragtirmalar: Sempozynwmu Bildiriler, Istanbul, 25-26 Haziran 2007=First International Byzan-
tine studies symposium proceedings, Istanbul 25-26 June, 2007, Ayla Odekan, Engin Akyiirek,
and Nevra Necipoglu, eds., Istanbul, 48ff.

64 TIbid.

65 Métivier 2009, 197.

63

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 SARA NUR YILDIZ

of Saint John Prodromos (loannis Prodromos), or John the Baptist, decorates
one side of the seal.®® A Greek inscription on its reverse side refers to the issuer
of the seal as John,®” of the Komnenoi from his mother’s side, and of the Mav-
rozomes from his father’s side, employing a phrasing similar to that found on
seals issued by 11th-century members of the Mavrozomes clan, as Métivier points
out.®® Thus, whereas Amir Kumnanos® inscription on the walls of Konya asserts
his Seljuk identity as an intimate associate of the sultan almost on a par in gran-
deur, this seal clearly emphasizes his Byzantine Christian identity. And both
items attest to the importance of this amir’s Komnenian identity, a feature found
in Ibn Bibr’s text as well.

With a funerary inscription executed on a marble block of a sarcophagus dat-
ing from 1297, we have evidence of members of the third and fourth generation
of the Komnenos Mavrozomes clan in the Seljuk realm. The grave is attributed
to a young boy, Michael, the Amir Arslan,®® who was “a descendant of aristo-
crats” (the Porphyrogennetos, that is, those ‘born in the purple’), and “the grandson
of the very noble grandson of the illustrious emperors born in the purple, the
Lord (Kyr) loannis Komnenos Mavrozomes, and son of this lowly one, loannis
Komnenos”.” Of additional significance is that the inscribed sarcophagus slab
was found lying before the portal of the Church of Panaghia Spiliotissa of the
monastery of St. Chariton.”! Situated under a perpendicular precipice on the
north side of a glen, and carved out of rock within what had been the mountain
stronghold of Gevele, just outside of the important Christian center of Sille (Sil-

66 This side also contains the acronymn IAEOA , which stands for id¢ 6 apvoc o0 Beov 0

aipwv v apaptiav 100 kéopov (Métivier 2009, 1981f.). This passage is from John 1:29:

“Behold the Lamb of God which taketh away the sin of the world.”

The inscription specifically states that the seal issuer is a homonym of John the Baptist,

who 1s extorted to protect him (Ou[w]vvpov okémouc pe). Although Métivier provides

the Greek text on the inscription, she deprives us of a translation.

68 Meétivier 2009, 198.

69 Wittek, Paul 1935, “Lépitaphe d’un Comnéne Konia”, Byzantion 10, 505-515; idem 1937,
“Encore I’épitaphe d’'un Comnéne Konia”, Byzantion 12, 207-211, at 207ff.; Cumont 1895,
99. Ever since the late 19th century when it was discovered, this Greek funerary inscription
has been interpreted differently by various scholars. Wittek first rendered Cumont’s read-
ing of Amir Arslan as Amir Oghlan, then corrected it back to Amir Arslan, defining the
term as a sobriquet for a young man. Wittek, however, erroneously considers the grandfa-
ther of Michael Mavrozomes, John Komnenos Mavrozomes, to be the grandson, rather
than the son of Manuel Mavrozomes. Scott Redford conclusively demonstrates that the
individual buried in this sarcophagus was indeed the grandson of Amir Komnenos, or
John Komnenos Mavrozomes (Redford 2010, 49).

70 Wittek 1935, 507 (author’s translation of Wittek’s French translation of the original Greek).

71" The monastery of St. Chariton is also known as Hagia Chariton, Dayr-i Aflatin, and Ak-
manastir. The monastery is believed to have been first built by St. Chariton in 274 A.D.
The church of Maria Spiliotissa (“Maria of the Cave”) is one of the three rock-carved
grotto churches within the walled monastic complex. The rock-carved masjid found in the
complex is believed to have been built by Mawlana Jalal al-Din al-Rami (Sarikése, Barig
2009, Sille. Bin Yillik Birliktelik. Taribgesi ve Sosyal-Ekonomik Yapisi, Konya, 179, 181).

67

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 71

laion),”2 a mountain town some eight kilometers northwest of Konya, this
church was used as a catacomb, or underground burial chamber.”? The presence
of a monastic complex within the Gevele fortress, a stronghold which played a
very important role in the defense of Seljuk Konya, points to a parallel between
the churches in the citadels of Konya and Alanya.

The presence of churches in the citadels of Konya (Church of St. Am-
philochios™), Gevele and Alanya in close vicinity to Seljuk residential palaces
served to meet the worship needs of the substantial number of Christians at-
tached to the Seljuk imperial household and court. Not only did the sultans have
Christian wives and mothers, such as Kaykhusraw I; these Christian members of
the imperial family also had entourages and retinues comprising a large number
of Christian companions, churchmen and servants.”> Although the existence of
churches or chapels in the citadels of Seljuk centers has received some attention
by scholars, the relationship between the churches, their congregations and the
Seljuk ruling elite has not been well understood. Scholars such as William Ram-
say and F. W. Hasluck have pointed to this phenomenon as indicative of the
syncretistic nature of Seljuk and Anatolian Turkish Islam.”® According to Ram-
say, who visited the Chariton monastery and noted the shrines of the Virgin
Mary, of St. Saba, and of St. Amphilochius, the monastic complex was regarded
“as holy even by the Moslems”.”” Mevlevi associations with the Chariton monas-
tery have likewise been noted.”® The relationship between the Chariton monas-
tery and the Seljuk elite should likewise be seen in the context of Sille’s relation-
ship with Konya. Ottoman records indicate that the predominantly Christian
town of Sille had the prestigious status of being an endowed property attached
to ‘Ala’ al-Din Kayqubad’s wagf in Konya.” One may assume that requirements

72 As one of the stopping points for pilgrims traveling from Constantinople to Jerusalem in

the Byzantine period, Sille has long been an important Christian center. While passing
through Sille on her way to Jerusalem on a pilgrimage, Emperor Constantine’s mother es-
tablished a church in Sille in the early 3™ century, known today as the Hagia Elena or Aya
Eleni Church. During the Seljuk period, as part of ‘Ala’ al-Din Kayqubad’s endowed
properties, the town of Sille underwent great settlement during Kayqubad’s reign (Sarikose
2009, 27, 167, 556ft.).

73 Ibid.183.

74 The church contained a tomb, identified as that of Plato or St. Amphilochios, the bishop
of Tkonion (ca. 373 A.D., d. after 394) (Tekinalp, V. Macit 2009, “Palace churches of the
Anatolian Seljuks: tolerance or necessity”, Byzantine and Modern Greek Studies 33,2, 148-167,
at 154).

75 Tekinalp, V. Macit 2009, 148, 154.

76 Hasluck, F. W. 1912-13, “Christianity and Islam under the Sultans of Konia”, The Annual of
the British School at Athens 19, 191-197.

77" Ramsay, William Mitchell 1907, The Cities of St. Paul: Their influence on His Life and Thought.

The Cities of Eastern Asia Minor, London, 375.

Eyice, Semavi 1989, art. “Akmanastir”, in: Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, vol. 2,

Istanbul, 281f.

79 Sarikdse 2009, 167, 556fF.

78

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 SARA NUR YILDIZ

of the wagfiyya date back to its establishment in the mid-13th century, including
the duty of select members of Sille’s Christian community to perform special
services for the sultan, his palace, as well as the Alaeddin Mosque in the citadel
of Konya.

What we see here, regarding the so-called syncretistic nature of early Turkish
Anatolian Islam, is a complex set of political and social networks between Chris-
tians and Muslims who served the Seljuk state. Redford raises the possibility that
the Panaghia Spiliotissa church in the Chariton Monastery may have served as a
dynastic burial ground for this branch of the Mavrozomes family.® In addition
to being servants of the Seljuk state, the Mavrozomes must have wielded much
socio-political capital among all levels of Seljuk Christian society. What kind of
intermediary role did the Mavrozomes, as Christian members of the Seljuk rul-
ing elite, play between the Seljuk state and these Christian communities? Unfor-
tunately it remains obscure how this Seljuk elite of Byzantine background con-
tinued to enact its Christianity according to the parameters of Seljuk Muslim so-
ciety. Joint research between historians, art historians and archaeologists may fur-
ther reveal the murkier aspects of this problem.

Conclusion

Uprooted from his estates in the vicinity of Constantinople or Nicaea following
the tumult in Byzantium as a result of the Fourth Crusade, Manuel Komnenos
Mavrozomes may have initially sought independence in the Maeander river val-
ley, as Choniates claims. Yet, this is only a small part of the story. Seljuk narra-
tive and epigraphic evidence reveals that Mavrozomes and his descendants re-
fashioned themselves as Seljuk courtiers and commanders, without relinquishing
their Byzantine and Christian identities. The Mavrozomes represent a particu-
larly salient case of Seljuk-Byzantine elite interaction.’! While much has been
said about the assimilation of Turks into Byzantine ruling ranks, we nevertheless
know little of the absorption of Byzantine elites by the Seljuks. The high number
of marriages of Seljuk sultans and princes to Byzantine princesses indicates an
ongoing pattern of Seljuk integration of Byzantine elites into their imperial

80 Redford 2010, 50. Unfortunately no survey or further investigation of this monastery is

now possible since it falls within a military zone (Sarikése 2009, 181). For more on Gevele,
Yildiz, Sara Nur 2009, “Razing Gevele and Fortifying Konya: The Beginning of the Otto-
man Congquest of the Karamanid Principality in South-Central Anatolia, 1468, in: The
Frontiers of the Ottoman World, A. C. S. Peacock, ed., Oxford, 307-329.

It was, however, not the first time Byzantine military and bureaucratic elites joined the Sel-
juks, as earlier isolated cases demonstrate, such as that of sebastokrator Isaak Komnenos, the
brother of the Byzantine emperor John II Komnenos (1118-1143). Not only did Isaak
Komnenos take refuge at Mas‘ad I’s (1116-1155) court in Konya in 1123, but he was later
joined by his son John in 1140, who, in turn, converted to Islam and married the daughter
of the sultan (Jurewicz, Oktawiusz 1970, Andronikos I. Komnenos, Amsterdam, 30).

81

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 73

households throughout the Seljuk period.®? Presumably the Seljuks, just like the
Byzantines, relied on fresh infusions of aristocracy from time to time to bolster
their own imperial power vis-a-vis more established notables. Integrating foreign
elites into the dynastic household through kinship ties formed an additional pro-
tective ring around the sovereign in face of dynastic competition and other dan-
gers to the authority or personhood of the ruler. Periodic infusions of new aris-
tocratic blood, regardless of religious orientation, likewise enriched the elite cul-
ture of the court, and bestowed additional prestige to its members. This is a phe-
nomenon that may be seen throughout the medieval Eastern Mediterranean.$3

The induction of the members of the Mavrozomes clan into high military and
administrative posts during the early 13th century, however, represents a new
phase of intensified integration of Byzantine elites into the Seljuk elite. Despite
their integration into the highest echelons of the Seljuk ruling elite, the Mavro-
zomes did not subsume their Byzantine and Christian identities into a Muslim
Seljuk one, for, as the 1297 inscription shows, Christian descendants of Manuel
continued to publicly display their Komnenian lineage. Post-1204 Byzantine
splinter states rivaling with the Laskarids over the legacy of Byzantium likewise
emphasized links to the Komnenian dynasty;?* indeed, Choniates found the
strategy of harkening back to one’s Komnenian credentials, as Manuel Komne-
nos Mavrozomes presumably did, quite objectionable. Indeed, by forging inti-
mate links with the Komnenoi Mavrozomoi, the Seljuks likewise participated in
this ideological strategy, finding that it had resonance among Christian subjects
of the former Byzantine lands. As Redford has argued, the prominent display of
Amir Kumnanos® inscription on the capital city walls is a salient example of the
Seljuk attempt to capitalize on their Christian kinsman’s Komnenian credentials.
The manipulation of ancestral memory by linking the illustrious name of the
Komnenoi with the Seljuks was a way of evoking the military power of the
Komnenians and of linking the Seljuks to the Komnenian age, when Byzantium
was at its height in the late medieval period.

The case of the Mavrozomes is instructive in how cultural boundaries were
negotiated in the process of becoming Seljuk, and points to the assimilation of
the Komnenian legacy into the Seljuk system as a symbolic resource. The fall of
Byzantium in 1204 presented a unique opportunity for the Seljuks to capitalize
on the symbolic capital of Byzantine aristocracy by integrating the Komnenoi
Mavrozomoi into their political and military ranks. One may consider, therefore,

82 Shukurov, Rustam 2012 (forthcoming), “Harem Christianity”, in: Court and Society in the
Medieval Middle East: The Seljuks of Anatolia, A. C. S. Peacock and S. N. Yildiz, eds., Lon-
don / New York.

83 See Brand, Charles M. 1989, “The Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth Cen-
turies”, Dumbarton Qaks Papers 43, 1-25; and Savvides, Alexios G. S. 2000, art.
“Tourkopo(u)loi”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 10, Leiden, 571f.

84 Redford 2010, 48fF.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 SARA NUR YILDIZ

the possibility that Seljuk political culture underwent a more intense “Byzantini-
zation” than previously witnessed. It is interesting to note that the “Byzantiniza-
tion” likewise coincides with Seljuk efforts to solidify rule over Anatolia. Further
research is necessary for a better understanding of how Byzantine political cul-
ture may have contributed to the reconstitution of the Seljuk state as a centraliz-
ing and unifying polity during the first half of the 13% century at a time when
Byzantine power in Anatolia and the eastern Mediterranean witnessed extreme
fragmentation.

Bibliography

Akropolites/Macrides, Ruth, trans. 2007, George Akropolites: The History. Introduction,
translation and commentary, New York.

Angelov, Dimiter G. 2006, “Domestic opposition to Byzantium’s alliance with
Saladin: Niketas Choniates and his epiphany oration of 1190”, Byzantine and
Modern Greek Studies 30,1, 49-68.

Angold, Michael 1999, “The road to 1204: the Byzantine background to the
Fourth Crusade”, Journal of Medieval History 25,3, 257-278.

Aslanapa, Oktay 1991, Anadolu’da Ilk Tiirk Mimarisi: Baslangict ve Geligmesi, Ankara.

Baykara, Tuncer 1979, “Honaz Sehri ve Selcuklu devrindeki 6nemi”, Islim Tetkikleri
Enstitiisii Dergisi 7,3-4, 207-210.

Baykara, Tuncer 1994, art. “Denizli®, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi,
vol. 9, Istanbul, 155-159.

Bayram, Mikail 2003, “Turkiye Selguklulari Uc Begi Denizlili Mehmet Bey”, in:
Turkiye Selguklular: Uzerine Aragtirmalar, Konya, 132-142.

Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the Komnenian Army: 1081-1180,
Leiden / Boston / Koln.

Brand, Charles M. 1968, Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge
(Mass.).

Brand, Charles M. 1977, ,Review of Jiirgen Hoffmann, Rudimente von Territorial-
staaten im Byzantinischen Reich (1071-1210): Untersuchungen tber Unab-
hingigkeitsbestrebungen und ihr Verhiltnis zu Kaiser und Reich®, Speculum
52,3, 698-699.

Brand, Charles M. 1989, “The Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth
Centuries”, Dumbarton Oaks Papers 43, 1-25.

Cahen, Claude 1968, Pre-Ottoman Turkey: A general survey of the material and spiritual
culture and history, c¢. 1071-1330,J. Jones-Williams, trans., London.

Cheynet, Jean-Claude 1984, “Philadelphie, un quart de siécle de dissidence, 1182-
1206”, in: Philadelphie et autres études, (Byzantinea Sorbonensia 4), Paris, 39-54;
repr. in: idem 2006,7he Byzantine Aristocracy and its Military Function, Aldershot /
Burlington, IX.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 75

Choniates/van Dieten, Jan-Louis 1975, Nicetae Choniates Historia, Berlin.

Choniates/Magoulias, Harry J. 1984, O City of Byzantium, Annals of Niketas Cho-
niates, Detroit.

Cumont, Franz 1895, “Note sur une inscription d’Iconium”, Byzantinische Zeit-
schrift 4,1, 99-105.

Darkot, Besim 1979, art. “Denizli®, in: Islam Ansiklopedisi, vol. 3, Ankara, 527-
531.

Eyice, Semavi 1988, art. “Ahi Serafeddin Camii”, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, vol. 1, Istanbul, 531-532.

Eyice, Semavi 1989, art. “Akmanastir”, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklope-
disi, vol. 2, Istanbul, 281-282.

Finlay, George 1877, A history of Greece, from its conquest by the Romans to the present
time, B. C. 146 to A. D. 1864, vol. 3, part 2: The Byzantine and Greek Empires,
1057-1453, Oxford.

Foss, Clive 1991, art. “Chonai”, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1,
New York / Oxford, 427.

Foss, Clive 1998, “Byzantine Reponses to Turkish Attack: Some Sites of Asia
Minor”, in: AetoX: Studies in honour of Cyril Mango, Thor Sevcenko and Irmgard
Hutter, eds., Stuttgart / Leipzig, 154-171.

Gokge, Turan 2000, XVIve XVII. Yiizyilarda Lazikiyye (Denizli) Kazdsi, Ankara.

Gin, Recep 1999, Anadolu Seluklu Mimarisinde Yazi Kullanimi, Ph.D. disserta-
tion, Samsun Ondokuzuncu Mayis Universitesi.

Hasluck, F. W. 1912-1913, “Christianity and Islam under the Sultans of Konia”,
The Annual of the British School at Athens 19, 191-197.

Hofftmann, Jurgen 1974, Rudimente von Territorialstaaten im Byzantinischen Reich
(1071-1210): Untersuchungen iiber Unabhingigkeitsbestrebungen und ihr Verbdltnis
zu Kaiser und Reich, Munich.

Hopwood, Keith 2006, “Nicaea and Her Eastern Neighbours”, in: The Ottoman
Empire: Myths, Realities and ‘Black Holes’ Contributions in Honour of Colin Imber,
Eugenia Kermeli and Oktay Ozel, eds., Istanbul, 39-45.

Ibn Bibi, Nasir al-Din Husayn b. Muhammad/ Erzi, Adnan Sadik, facs. ed. 1956,
El-Evamirii' I Al@iyye fi' l-Umiri’ - Al@’iyye, Ankara.

Ibn Bibi, Nasir al-Din Husayn b. Muhammad/ Erzi, Adnan Sadik and Necati
Lugal, eds. 1957, lbn-i Bibi. ELEvamiri’l<Al@iyye fi’l-Umiri’lAl@iyye, 1 vol.
Ankara.

Johnson, Sherman E. 1950, “Laodicea and Its Neighbors”, The Biblical Archaeolo-
gist 13,1, 1-18.

Jurewicz, Oktawiusz 1970, Andronikos I. Komnenos, Amsterdam.

Kazhdan, Alexander P. 1991a, art. “Maurozomes”, in: The Oxford Dictionary of
Byzantium, vol. 2, New York / Oxford, 1319-1320.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 SARA NUR YILDIZ

Korobeinikov, Dimitri 2007, “A sultan in Constantinople: the feasts of Ghiyath
al-Din Kay-Khusraw 1”, in: Eat, Drink and Be Merry (Luke 12:19). Food and Wine
in Byzantium. In Honour of Professor A. A. M. Bryer, Leslie Brubaker and Kallir-
roe Linardou, eds., Aldershot / Burlington, 97-108.

Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge.

Mélikoff, Irene 1965, art. “Denizli”, Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 2, Lei-
den, 204-205.

Métivier, Sophie 2009, “Les Mauroz6mai, Byzance et le sultanat de Ram. Note
sur le sceau de Jean Comnéne Maurozdmes”, Revue des Etudes Byzantines 67,
197-207.

Miller, M. 1953, “Greek Kinship Terminology”, The Journal of Hellenic Studies 73,
46-52.

Oikonomides, Nicolas 2001, “Pictorial propaganda in XIIth c. Constantinople”,
Glas 390 de IAcadémie serbe des sciences et des arts. Classe des sciences bistoriques 11,
93-102; repr. in: idem 2005, Society, Culture and Politics in Byzantium, Elizabeth
Zachariadou, ed., (Variorum Collected Studies Series 824), Aldershot / Bur-
lington, art. XII.

Orgels, Paul 1935, “Sabas Asidénos, dynaste de Samps6n”, Byzantion 10, 67-80.

Ostrogorsky, George 1971, “Observations on the Aristocracy in Byzantium?”,
Dumbarton Oaks Papers 25, 1-32.

Oney, G. 1990, Ankara Arslanhane Camii, Ankara.

Ozergin, M. Kemal 1965, “Anadolu’da Selcuklu Kervansaraylari”, Tarih Dergisi
15,20, 141-170.

Parla, Canan and Erol Altinsapan 2008, “Atabak Ayaz ve Figuirli Bezemeleriyle
Denizli Cardak Han”, Erdem 51, 195-215.

Pryor, John H. and Elizabeth M. Jeffreys 2006, The Age of the APOMQN. The
Byzantine Navy, ca. 500-1204, Leiden / Boston.

Ramsay, William Mitchell 1907, The Cities of St. Paul: Their influence on His Life and
Thought. The Cities of Eastern Asia Minor, London.

Ramsay, William Mitchell 1923, “Geography and History in a Phrygo-Pisidian
Glen”, The Geographical Journal 61,4, 279-296.

Redford, Scott 2010, “Mavrozomés in Konya”, in: 1. Uluslararas: Sevgi Goniil Bi-
zans Arastirmalart Sempozyumu Bildiriler, Istanbul, 25-26 Haziran 2007=First In-
ternational Byzantine studies symposium proceedings, Istanbul 25-26 June, 2007, Ayla
Odekan, Engin Akyiirek, and Nevra Necipoglu, eds., Istanbul, 48-50.

Rogers, J. M. 1976, “Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia. The Epigraphic Evi-
dence”, Anatolian Studies 26, 69-103.

Sarikose, Barig 2009, Sille. Bin Yillik Birliktelik. Taribcesi ve Sosyal-Ekonomik Yapist,
Konya.

Savvides, Alexios G. S. 2000, art. “Tourkopo(u)loi”, in: Encyclopaedia of Islam, new
ed., vol. 10, Leiden, 571-572.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 77

Savvides, Alexios G. S. 2003, “Soleyman Shah of Riim, Byzantium Cilician Ar-
menia and Georgia (A. D. 1197-1204)”, Byzantion 73, 96-111.

Shepard, Jonathan 1993, “The Uses of the Franks in Eleventh-Century Byzan-
tium”, Anglo-Norman Studies 15, 275-305; repr. in: Haldon, John, ed. 2007,
Byzantine Warfare, Aldershot / Burlington, 189-219.

Shukurov, Rustam 2012 (forthcoming), “Harem Christianity”, in: Court and Soci-
ety in the Medieval Middle East: The Seljuks of Anatolia, A. C. S. Peacock and S.
N. Yildiz, eds., London / New York.

Simpson, Alicia 2006, “Before and After 1204: The Versions of Niketas Choni-
ates’ ‘Historia’, Dumbarton Oaks Papers 60, 189-221.

Simpson, Alicia 2009, “Introduction, Niketas Choniates: The Historian”, in: Ni-
ketas Choniates. A Historian and a Writer, Alicia Simpson and Stephanos
Efthymiadis, eds., Geneva, 13-34.

Tekinalp, V. Macit 2009, “Palace churches of the Anatolian Seljuks: tolerance or
necessity”, Byzantine and Modern Greek Studies 33,2, 148-167.

Treadgold, Warren 1997, A History of the Byzantine State and Society, Stanford
(Cal.).

Turan, Osman 1993, Selcuklular Zamaninda Tirkiye: Siydsi Tarih Alp Arslan’dan
Osman Gazi’ye (1071-1318), 3 ed., Istanbul.

Vryonis, Speros 1975, “Nomadization and Islamization in Asia Minor”, Dumbar-
ton Oaks Papers 29, 41-71.

Wittek, Paul 1935, “I’épitaphe d’'un Comneéne Konia”, Byzantion 10, 505-515.

Wittek, Paul 1937, “Encore I’épitaphe d’'un Comnéne Konia”, Byzantion 12, 207-
211

Yildiz, Sara Nur 2005, “Reconceptualizing the Seljuk-Cilician Frontier: Armeni-
ans, Latins and Turks in Conflict and Alliance during the Early Thirteenth
Century”, in: Borders, Barriers, and Ethnogenesis: Frontiers in Late Antiquity and
the Middle Ages, Florin Curta, ed., Turnhout, 91-120.

Yildiz, Sara Nur 2009, “Razing Gevele and Fortifying Konya: The Beginning of
the Ottoman Conquest of the Karamanid Principality in South-Central Ana-
tolia, 1468”, in: The Frontiers of the Ottoman World, A. C. S. Peacock, ed., Ox-
ford, 307-329.

Yildiz, Sara Nur 2011, Mongol Rule in Seljuk Anatolia: the Politics of Conquest and
History Writing, 1243-1282, Leiden / Boston.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islamic Near East:
Policies in Face of the
Frankish Presence

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sunni Resurgence, Jihad Discourse
and the Impact of the Frankish Presence
in the Near East

Stefan Leder

The gradual emergence of political structures capable of integrating larger parts of
the Near East under one rule during the 12t and 13t centuries was bolstered by
religious loyalties and framed and propagated by Sunni Islam. The Muslim re-
conquest of Edessa by ‘Imad al-Din Zangi in 1144, the unification of Aleppo and
Damascus under one rule, established in 1154 under Nar al-Din, and Saladin’s
takeover of Aleppo in 1183 can be recognized as significant incidents along this
path. Whether these events were substantially sustained by a religiously motivated
resistance against the crusades is an issue discussed, or implicitly treated in nearly
every modern study of that period. Moreover, the question seems to be of unre-
lenting ideological relevance in our day, as the rhetoric of confrontation between
the imagined entities of “the West” and “Islam” cannot be ignored. Answers con-
cerning the historical period differ considerably depending on whether one wants
to concede that the Frankish presence was of particular significance at all, and
whether emphasis is given to the aspects of conflict, or to contacts and interac-
tion emerging from the confrontation between the Franks and the societies of the
Near East. Consequently, the role assigned to the concept of jibad, which serves as
a shibboleth indicating the acknowledgement of Islam as a formative element of
Near Eastern politics, is at the heart of the debate.

Historical evidence does not support an unambiguous answer, and interpreta-
tion therefore may be all the more guided by opinion. If we want to understand
the role of jihad and its specific relationship with the historical situation marked
by the presence of the Franks, we need to avoid a narrowed view as it necessarily
leads to an overestimation of single elements within the complex process of
change which occurred in the period. Several intersecting spheres of related activi-
ties have to be considered: Military confrontation and its political framework, the
broader movement of Sunni resurgence, the perception of the crusades by con-
temporary Muslims, and the discourse of jihad, i.e. reference to jihad in religious
scholarship, historiography, epigraphy and poetry in a context of glorifying and
encouraging the struggle against the Franks.

It seems helpful to dissociate, more than is done usually, the discourse of jihad
from proper military engagement against the Frankish enemy, as the latter is ex-
posed to practical constraints and part of complex political set-ups. It is also rec-
ommendable to approach the conflict situation of the crusade period as one

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 STEFAN LEDER

which allowed exchange, communication and stimulation. The discourse of jibad
is related to the Muslim perception of Frankish practices in this respect, including
the notion of a Christian jibad. It is part of the reinforcement of religious scholar-
ship and Sunni piety during this period. Under these premises, we indeed observe
an increase of jihad discourse, which was related to the Frankish presence. This is
particularly manifest in the reign of Sultan Saladin (1174-1193).

Warfare, alliances and cobabitation

Jihad was not a dominating ideology, however, shaping politics and popular atti-
tudes in reaction to the Frankish intruders. Assessments of this kind cannot be
maintained.! They fall short of recognizing historical circumstance and fail to un-
derstand the nature of jibad discourse, as it was advocated by distinct social
groups, used in particular contexts and underpinned by a wider religious-political
concept of just rule.

Military activities against the Franks were imbedded in a continuous struggle
over hegemony among competing Muslim rulers. After the death of Saladin, who
had united Egypt and Syria under his rule and established his hegemony well be-
yond,? interests of local political rule prevailed until the region was again united
in the reign of Sultan Baybars (1260-1277). Under this circumstance, resistance
against the crusaders in the name of Islam was, even if acknowledged as an obliga-
tion, not a binding rule or guiding principle. For the Mamluk state in the second
half of the 13t century, the dangers emerging from the advent of the Mongols
was more important and yet made it necessary to take a fierce stance towards the
remnants of Frankish presence in the coastal regions of Syria.3

During the last decades, research has given attention to realities which were
more complex than what a simplistic division into co-religionists and enemies can
depict. Diverse interests and compelling situations generated various stances and
reactions, including alliances, personal relationships, support and services from
Muslims for the crusaders. At least before 1183, war against the Franks was not a
political priority.* Also the Bedouin of the region, not a decisive power on their
own, but acting on their own behalf, could effectively contribute to the advantage

The most prominent voice advocating the concept of a Muslim counter crusade, based on
the ideology and practice of jihad, is the study of Sivan, Emmanuel 1968, Lislam et la
Croisade. Idéologie et Propagande dans les Réactions Musulmanes aux Croisades, Paris. The au-
thor suggests that jibad ideology gained grounds continuously from the early 12th century
onwards.

Mohring, Hannes 2005a, Saladin. Der Sultan und seine Zeit 1138-1193, Miinchen, 70ft.

See the contributions of Peter Herde and Reuven Amitai to this volume.

Kohler, Michael A. 1991, Allianzen und Veririge zwischen frinkischen und islamischen Herr-
schern im Vorderen Orient. Eine Studie iiber das zwischenstaatliche Zusammenleben vom 12. bis ins
13. Jabrhundert, Berlin / New York, 281f., 316f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 83

of one side or the other. Particularly in the early 12t century, but not limited to
this period, many cases of alliances, as well as tributary relationships between
Muslims and crusaders are noted.® As a consequence, the accommodation of the
crusaders in the Near Eastern web of political relations was as much factual as was
the resistance against their presence.’

Contact between Muslims and crusaders, civil exchange and trade, often were
woven into warfare. The siege of Antioch which lasted for almost one year, from
autumn 1097 to June 1098, is a good example of a constellation accommodating
both military confrontation and civil contacts.® Heroic struggle against the cru-
saders and friendly attitudes could in fact coexist. The double feature which is at
work in the poetry of Ibn al-Qaysarani (d. 1153) is an obvious example. He sang
the praise of Sultan Nur al-Din (d. 1174) as a hero of the struggle against crusad-
ers, described warfare against the Franks as fighting the unbelievers and idolaters;
but he also indulged in delightful descriptions of life in Antioch among the
Franks, depicting the beauty of its churches, its women and - nuns! He thus
represents the coexistence of two strands of common attitudes to the crusades -
and illustrates the cohabitation of seemingly contradictory stances.’

Cohabitation of Muslims and Christians, even under strained circumstance, is
also reported for the antecedent period. A letter written by ‘Ali b. Maglad b. Nasr

5 Abi l-A‘azz Dubays, leader of the Banu Mazyad, allied with Balduin II in an attack on
Aleppo in 1124 (Bosworth, C. E.1991, art. “Mazyad®, in: Encyclopaedia of Islam, new ed.,
vol. 6, Leiden, 965f., at 965); see also the memories of Ibn al-‘Adim’s father about this in-
cident in Ibn al-‘Adim, Bughyat al-talab fi ta’rikh Halab, Suhayl Zakkar, ed., 12 vols., Da-
mascus 1406/1988, vol. 7, 3481. In the biography of Saint Louis by Jean de Joinville (d.
1317) particular attention is paid to the Bedouin (Housley, Norman 2002, The crusaders,
German transl. (Thomas Bertram) 2004, Die Kreuzritter, Darmstadt, 108; Mouton, Jean-
Michel 2001, “Saladin et les Bédouins du Sinai”, in: Le Sinai de la conquéte arabe a nos jours,
Jean-Michel Mouton, ed., Cairo, 197-206).
Drory, Joseph 2001, “Early Muslim reflections on the Crusaders”, Jerusalem Studies in Arabic
and Islam 25, 92-101, at 95. The author concludes: “The Franks were incorporated into the
network of feuds and quarrels in such a way that some local powers looked upon them as a
legitimate military force.” See also on the disunity between Duqaq and Ridwan b. Tutush
b. Alp Arslan, ruler of Aleppo (1095-1113), who was mainly interested in extending his ter-
ritories to the expense of his Muslim rivals: Dajani-Shakeel, Hadia 1993, “Diplomatic Re-
lations Between Muslim and Frankish Rulers 1097-1153 A.D.”, in: Crusaders and Muslims in
Tawelfth Century Syria, Maya Shatzmiller, ed., Leiden / New York / Koéln, 190-215, at 191.
See also on the fidelity of the relation between Tancred and the Muslims: Eddé, Anne-
Marie 2001, “Francs et musulmans de Syrie au début du XlIle siécle d’apreés I’historien Ibn
Abi Tayyi™, in: Dei gesta per Francos. Etudes sur les croisades dédiées a Jean Richard, Michel
Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 159-169.
7 Lev, Yaacov 2008, “The ‘jihad’ of sultan Nir al-Din of Syria (1146-1174): history and dis-
course”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 35, 227-284, at 254.
France, John 2001, “The Fall of Antioch during the First Crusade”, in: Dei gesta per Francos.
Etudes sur les croisades dédiées a Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jona-
than Riley-Smith, eds., Aldershot, 13-20.
?  Ibrahim, Mahmad 1391/1971, Sada al-ghazw al-salibi fi shi‘r Ibn al-Qaysarani, Damascus /
Amman, 92-102, 140-146.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 STEFAN LEDER

b. Munqidh informs us about how he took possession of the fortress of Shayzar
in central Syria from the Byzantine conquerors in 474/1081-82. He mentions his
fair treatment of the Christian population and his conviviality with them.!® His
famous grandson, warrior, courtier, diplomat and man of letters, Usama b. Mun-
qidh (d. 1188), spoke of his engagement in warfare against the Franks in the same
breath with hunting. He had hardly any consideration for jibad, and might have
viewed fighting the Franks as one of the things which were expected from noble
men like him.!! Usama indeed visited Frankish territories, and Frankish merchants
sold their ware to the Muslim population.!? In addition to this circumstance
which clearly speaks against an unquestionable dominance of jihad ideology, it
must be noted that in military practice, jihad as a pious practice was not of deci-
sive importance.!3> Campaigns were carried out and battles fought mainly by regu-
lar troops, organized by political powers. This does not mean, however, that there
was no engagement by pious and scholarly people in jihad, of course. Usama’s
brother Abu I-Hasan Al for instance, poet and scholar and lord of Shayzar, par-
ticipated in the campaign defending Ashkelon in 1153. His volunteer engagement
was preceded by the audition of a reading of Ibn al-Mubarak’s work on jihad,
conducted by Ibn “Asakir.14

Mobilization and militant piety

In the light of the complex political realities, the image of Sultan Nur al-Din,
commonly known for his engagement in jibad, has undergone a revision. Consid-
ering the relatively limited number of military campaigns exclusively directed
against the Franks by Sultan Nar al-Din, Yaacov Lev suggests that “war against the
Franks neither dominated his reign, nor his public image”.!> In this view religious
and social politics were more important to Nar al-Din’s rule than jibad.

10 Ibn Khaldan, Kitab al<ibar wa diwan al-mubtada’® wa-l-khabar, vol. 2, 9, Yahya Mustafa
Kamil and Ahmad Abd al-Sattar ‘Abd al-Halim, ed., Tunis 2008, 715f. He quotes Ibn
Khallikan, whose work Wafayat al-ayan does not include the text. Cf. Sivan 1968, 18.

11" Cobb, Paul M. 2007, “Infidel Dogs: Hunting Crusaders with Usama ibn Mungidh”, Cra-
sades 6, 57-68, at 67.

12 Drory 2001, 96.

13 Cf. Chabbi, Jacqueline 1995, art. “Ribat”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 8, Leiden,

493-506.

Shukri Faysal in his edition of ‘Imad al-Din al-Isfahani, Kbharidat al-qasr wa-jaridat al-asr,

qism shu‘ar@ al-Sham, 1-2, Damascus 1955-59, vol. 1, 549, refers for this information to

the Muntakhab Ta’rikh Dimashq of Ibn ‘Asakir. The version accessible to me does not men-

tion ‘Ali b. Mungqidh, however; cf. Mottahedeh, Roy Parviz and Ridwan al-Sayyid 2001,

“The Idea of the Jihad in Islam before the Crusades®, in: The Crusades from the Perspective of

Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou and Roy Parviz Mottahedeh, eds.,

Washington D.C., 23-29, at 29.

15 Lev 2008, 277.

14

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 85

Reference to jihad was present in public representation, of course, and the ruler’s
titles referring to his struggle against the enemies of God are rich and varied. The
famous inscription on the minbar at the Great Mosque of Aleppo ordered by him
in 1169, refers to him as, among other epithets, “the one who strives for the sake
of God (lit.: in His path; mujahid fi sabilibi), “the warrior against the enemies of His
religion” (murabit li-a"da@’i dinibi)”.'® But this can hardly be taken as a proof for a
paramount significance of his championship in war against the crusaders, as it is
often advocated,!” since the term mujahid is part of a sequence of titles listed, and
is not of outstanding importance at other occasions either.!8

Evidence of fear, hatred and religious disdain which Frankish warfare instigated
among contemporary Muslims does not contradict the conclusions concerning
Nur al-Din’s image as a ruler. There can be no doubt that the depiction of the
enemies’ malefaction in reaction to Frankish hostilities contributed to the forma-
tion of an Islamic defiance. Whereas Fatimid Egypt did not develop a jibad re-
sponse to the crusades,!® Syria was much more affected by the crusaders’ aggres-
sion, and the testimony of complaints as well as references to the jibad ideal
abound. References to the Frankish enemy, from the earliest sources on the period
onwards, emphasized the violence and destruction emanating from them. The
poet Ibn al-Khayyat (d. 1123), for instance, complained about the lawless violence
of the “polytheists” who came from the lands of Ifranja like a strong torrent: “They
keep in distance to those who opt for violence, and allow to defer payment to
those who prefer to pay tribute;? [...] to the one who is the worst in malice, ha-
tred for unbelief does not occur; the people of polytheism do not reject evil doing,
and do not know restraint in tyranny; they do not spare anyone from being slain,
and spend any effort to commit atrocities.”?! The poet’s allusion to their lenience
for those who submit to paying tribute reflects the scattered fronts of his time.

16 Berchem, Max von 1925, Matériaux pour un Corpus Inscriptiorum Arabicum, part 2: Syrie du

Sud, vol 10: Jerusalem ‘Haram’, Cairo, 394.

17 Tyerman, Christopher 2006, A New History of the Crusades, London, 269, referring to Hil-
lenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh,150ff.

18 Lev 2008, 271f.

19 Lev, Yaacov 2009, “From revolutionary violence to state violence; the Fatimids (297-
567/909-1171)”, in: Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline, and the Construction of
the Public Sphere, 7th -19th Centuries CE, Christian Lange and Maribel Fierro, eds., Edin-
burgh, 67-86.

20 Christie, Niall 2006, “Religious Campaign or War of Conquest? Muslim Views of the Mo-
tives of the First Crusade”, in: Noble Ideals and Bloody Realities. Warfare in the Middle Ages,
Niall Christie and Maya Yazigi, eds., Leiden, 57-72, at 62. The verse seems to have been
misunderstood here: “they treat well whoever gives way to adversity, and are pleasant to
whoever criticizes war”, turakbina man yajtari shiddatan, wa-tunsina man yajaln -harba
naqdan (naqda).

2l Tbn al-Khayyat, Diwan Ibn al-Khayyat, riwayat al-Qaysarani, Khalil Mardum Bek, ed., Da-
mascus 1377/1958, 184f., translation by the author.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 STEFAN LEDER

The historian Ibn al-Qalanisi (d. after 1161), one of the first to deal with the
crusades’ intrusions, gives testimony of their terrible deeds and cruelty, as well as
to the destruction and criminal crushing (mustabsha®) of Islamic rights effected by
them.22 He regularly uses the term jibad for warfare against the Franks,?? or in his
terms, unbelievers (al-kafara)** and polytheists,?> and refers to the Frankish warriors
as the miserable army,?® or, at the occasion of a general description of their inva-
sion of the land of Islam, with many invective attributes.?” Expressions highlight-
ing the abyss of unbelief which the Franks represented, as well as descriptions of
atrocities which they committed, reflect anger and fear and the mobilizing effects
of depicting these emotions. Participation of the civilian population in the defence
of cities under attack was a common phenomenon. When attacking Damascus
during the second crusade in 1148, the Franks, who outnumbered the Muslim de-
fenders by far, were confronted with defence forces composed of regular troops,
militia and volunteers from the city. Ibn al-Qalanisi, who witnessed the successful
organisation of resistance and the reorganisation of regional political rule in the
fragmented political environment of pre-Ayyubid Syria undertaken by the Zangid
ruler Nur al-Din Mahmud, describes how the prince appealed to the untrained
population of different social strata, militias and volunteers, scholars and pious as-
cetics, to participate in an attempt to re-conquer the fortified city of Baniyas, de-
clared as a jihad against unbelief in 1157. He systematically gathered irregular “ghazi
warriors [who aspired to fighting the infidels and looting the intruders], mujahbids,
militias and volunteers from the population of Damascus and surrounding vil-
lages, as well as foreigners; [...] a large number of militias, volunteers, religious
scholars, Sufis, and pious people” responded to his call.?

This report is characteristic of both the ruler’s systematic policy of accommodat-
ing popular expectations in his jihad propaganda, and the author’s conviction ex-
pressed at that occasion by evoking his firm believe in God’s compensation by
granting victory. This is a rhetorical formula, of course, as the author must have
known that the attempt had failed when he wrote this, as Baniyas was seized from
the Franks in 559/1164 only; it is at the same time his explication of the event:
The righteous prince called for support of jihad and many people obliged with the
conventional pious belief that their readiness to sacrifice for the righteous cause
would not fail to incite God’s benevolent support.

22 Drory 2001, 96.

23 Tbn al-Qalanisi, Dhayl ta’rikh Dimashq, H. F. Amedroz, ed., Leiden / Beirut 1908, 140.

24 bid. 148, 200.

25 Ibid. 146, 149.

26 Tbid. 159, 162: al-askar al-makhdbil which is the opposite of al-askar al-mansir, the victo-
rious army, supported by God, of the Muslims.

27 Ibid. 200.

28 Tbid. 340.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 87

In a comparable manner, the historian Ibn al-Athir from Mosul (1160-1233),
presents in his chronicle “The shining history of the Atabak dynasty” prince Nur
al-Din’s father, Imad al-Din Zangi (d. 1146), founder of the dynasty, as an instru-
ment of God’s unfathomable plans.?’ In his account he unfolds a panorama of the
miserable state of Muslims in northern and central Syria, as they were subdued by
the Franks, victims of their infamous and cruel tyranny, until God decided to stop
them in discontentment about what the enemy had done wicariously to the Mus-
lims - i.e. as a God inflicted punishment — and thus sent the heroic prince. Ibn al-
Athir underlines in his depiction of the hero that just rule and benevolent deeds
will certainly be compensated and provide a framework of righteousness to jibad
activities. His account post eventum may give witness to the attitudes of Saladin’s
époque more than it depicts common perceptions of Zangi’s time. It remains,
however, a document of perceiving jihad as a legitimizing practice.

Jihad activity particularly related pious scholars to militant activity and Muslim
campaigns against the Franks. When Yusuf al-Fandalawi,0 a scholar who origi-
nated from Morocco, for instance, was killed during the second crusade’s attack on
Damascus in 1148, because he neither withdrew from the front nor sought shelter,
Ibn al-Qalanisi comments that he was martyred while applying the prescriptions of
the Quran in an exemplary manner.3! Participation of scholars remained during all
of the 12t century a proof of piety and an attestation of the dignity of the jihad.
Muwaffaq al-Din al-Maqdisi, a famous Hanbali jurist, together with his brother
Abu “Umar, the saintly scholar, accompanied Saladin’s campaign against Jerusalem
in 118732 and Ahmad b. ‘Abd al-Rahman b. Abi ‘Umar participated at the re-
conquest of Tripoli.?3

Religious scholars and the perception of jihad

Scholars of course were also the most important element of a movement which
often was described as Sunni resurgence: Rulers and the military class, religious
officials and experts, as well as lay people, i.e. wide parts of the population, par-
ticipated in accommodating, developing, and furthering pious practices and reli-
gious scholarship together with its institutions. The expansion of Sunni religious
education strengthened ideological bonds within Sunni Muslim society, redefined
delineations and increased the authority and public presence of religious officials:

29 Tbn al-Athir, Tzz al-Din, al-Trikh al-bahir fi l-dawla al-atabikiyya, “Abd al-Qadir Ahmad
Tulaymat, ed., Cairo 1963, 32ff.

30 Al-Safadi, al-Wafi bi-lwafayat, vol. 29, Mahir Jarrar, ed., Beirut 1418/1997, 195f.

31 Tbn al-Qalanisi, Dhayl, 298.

32 Ibn al-Jawzi, Sibt, Mir'at al-zaman fi tarikh al-a%yan, vol. 8,1-2, Hyderabad 1370/1951-52,
548.

33 Ibn Tulan, Shams al-Din Muhammad, Qudat Dimashq. Al-thaghr al-bassam fi dbikr man wul-
liya qad@’ al-Sham, Salah al-Din al-Munajjid, ed., Damascus 1956, 273.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 STEFAN LEDER

“In their capacities as khatibs [official preachers|, qadis, muffis, and jurisconsults, as
well as prayer leaders, popular preachers, reciters of the Qur’an, and humble
transmitters of hadith in mosques, cemeteries, open public spaces, and the courts
of rulers, ulama’ secured the place of the shari’a [sic!] as the symbol of the proper
social order in the public sphere.”?* The process of Sunni self definition and the
beginning of institutionalization of Sunni education in madrasas can be traced
back to the 11t/12th centuries in Bagdad,’® but the movement gained unprece-
dented momentum during the crusaders’ period, especially from the time of Nur
al-Din onwards. This development was buttressed by the multiplication of pious
waqf donations in Ayyubid Syria, the spread of institutions of religious learning
and the resulting urban and social development.3®

Muslim defence against the Franks and the enforcement of Sunni Islam against
other sects thus were interrelated. In this respect one may subscribe to the assess-
ment of the Frankish presence and rule serving “as a significant stimulus in the
process of the intensification of religious fidelity and the setting forward of higher
inter-religion barriers that were the prime characteristics of the movement often
called the ‘Sunni revival’.”37 Confrontation certainly was an engine propelling this
movement. But the complexity of the process to which the encounter between
Muslims and Franks contributed, demands a consideration of the heterogeneity
of experiences and the reactions in the wake of the crusades, the dynamics of so-
cial political and religious reorganization, as well as the impulses which arose
from what Muslims perceived from the crusades.

The perception of the crusades by some contemporary authors was discussed
recently as evidence of their insight into the matter and as an argument for incor-
rect and in fact apologetic Western assessments concerning the Muslims’ igno-
rance of the nature of the crusade.’® In fact, awareness that the crusades were part
of a larger effort aiming at conquering Muslim territories in the West and in the
East, as well as the notion of a Christian jibad, or religiously justified war, deserve
attention. The fact that this insight is absent in the majority of our sources, does
not invalidate the extant evidence.

34 Talmon-Heller, Daniella 2002, “Religion in the Public Sphere: Rulers, Scholars and Com-
moners in Syria under Zangid and Ayyubid Rule (1150-1260)”, in: The Public Sphere in Mus-
lim Societies, Miriam Hoexter, Shmuel N. Eisenstadt, and Nehemia Levtzion, eds., Albany,
49-63, at 591, emphasis in the original.

35 Ephrat, Daphna 2000, A Learned Society in a Period of Transition. The Sunni Ulama’ of Ele-
venth-Century Baghdad, Albany, 3.

36 Leder, Stefan 2005, ,Damaskus: Entwicklung einer islamischen Metropole (12.-14. Jh.) und
ithre Grundlagen®, in: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Sprache und Literatur,
Thomas Bauer and Ulrike Stehli-Werbeck, eds., Wiesbaden, 233-250.

37 Ephrat, Daphna and Mustafa Daud Kabha 2003, “Muslim Reactions to the Frankish Pres-
ence in Bilad al-Sham: Intensifying Religious Fidelity within the Masses”, Al-Masaq 15,1,
47-58, at 56f.

38 Chevedden, Paul E. 2006, “The Islamic Interpretation of the Crusade: A New (Old) Para-
digm for Understanding the Crusades”, Der Islam 83, 90-136.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 89

One may first note that crusade and jihad concepts, although developing inde-
pendently, indeed show some affinity. Both are meant to overcome discord and
internal strife; they sustain faith; they are defensive in nature; an obligation to all;
the adversaries are enemies of faith; there is a common focus on Jerusalem (the
extent of which can be discussed of course); engagement promises spiritual re-
wards; both seem to know martyrdom for the right cause; and jihad and crusades
legitimate political rule.?? It may thus not come as a surprise that the crusaders’
activity could be deciphered by Muslims. However humble this may seem, when
compared to knowledge about Muslims in Latin Europe at the beginning of the
crusades and during the first campaigns, which remained stereotyped and errant,
it remains a remarkable fact.4?

The earliest document of a Muslim interpretation of the crusades is related to
the Muslim concept of jihad. The treatise is by ‘Ali b. Tahir al-Sulami (431/1039-
40 - 500/1106-07), known mainly for his expertise of Arabic grammar,*! who read
his treatise on jibad to audiences in mosques in Damascus and a neighbouring vil-
lage during the years 1105 and 1106, as we know from notes on the margins of
the manuscript.*? Al-Sulami’s work is a direct reflection of the first crusade, as he
reports, for instance, the words of an inhabitant of Antioch from the time of the
siege of the city by the crusaders, explaining that jibad, from the position of Is-
lamic law, contains the obligation to come to the help of those who are defence-
less, such as the inhabitants of Antioch who cannot resist the enemy.*?

Jihad was rather a slumbering tradition, dozing in the textbooks of Islamic Tra-
dition than a vital religious ideal at the time of the crusaders’ intrusion. Its revival
was not a reflex, but a constructive reaction to a specific situation, which required
the recognition of the crusaders’ motivation and intentions. In the treatise, which
explains the jibad obligation with the support of citations from the teachings of
Islamic Tradition, al-Sulami refers to the crusades as an endeavour of conquest
and, most interestingly, as a Christian holy war inflicted upon Muslims by God
because of their neglect of the religious duties.

“So God dispersed their unity and incited their enemies to wrest from them their terri-
tories and to cure their heart of them. A group of them invaded the island of Sicily -
while the Muslims were in discord, and in this manner they took possession of many
territories in Muslim Spain. When reports were confirmed that the rulers of these coun-
tries were quarrelling with each other, and that the attention of their leaders was ab-

39 Christie, Niall and Deborah Gerish 2003, “Parallel Preachings: Urban II and al-Sulami”,

AFMasaq, 15,2, 139-148.

Jaspert, Nikolas 2007, “Die Wahrnehmung der Muslime im lateinischen Europa der spiten

Salierzeit”, in: Salisches Kaisertum und neunes Europa. Die Zeit Heinrichs IV. und Heinrichs V.,

Bernd Schneidmiiller and Stefan Weinfurter, eds., Darmstadt, 307-340.

41 Al-Safadi, al-Wafi bi-Lwafayat, vol. 21, Muhammad al-Hujayri, ed., Beirut 1408/1988, 154f.

42 Al-Sulami, “Ali b. Tahir, “Kitab aljihad”, in: Arba‘atu kutubin fi Ijibhid min “asr al-burib al-
salibiyya, Suhayl Zakkar, ed., Damascus 2007, 41-182, at 169ff.

43 TIbid. 170.

40

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 STEFAN LEDER

sorbed by disorder and trouble, they directed their resolve towards setting out, Jerusalem
being their highest wish. They looked out to isolated principalities of Syria, to the dis-
cord which dominated the hearts of people, the divergence of opinions which were tied
to hidden stratagems. So their appetite intensified and extended to what their ambitious
imagination could reach, and they did not cease to strive on their jibad against the Muslims,
while the latter were sluggish, allying against fighting the enemy and were proud of be-
ing in peaceful contact with them.”#4

The notion of a Christian jibad deserves attention. In a critical vein, we may assert
that tangible historical proof for al-Sulami’s acquaintance with the ideological
dimension of the crusade idea does not exist. Already the Byzantine emperor Ni-
kephoros Phocas (963-969), in charge of the eastern frontier since 953, had tried
to extend the concept of martyrdom to the soldier who lost his life in war against
Islam, but his approach was opposed by the clergy.*> Apparently there was no no-
tion of a Byzantine jibad among the Muslims. Whether ideas propagated by Ur-
ban II in 1095 at Clermont might have spread to the east, can hardly be estab-
lished; the transmission of his famous preaching is in itself problematic. It must
also be taken into consideration that the encyclical of Pope Eugenius III which
circulated widely in the Latin West half a century later, between 1146 and 1147,
calling for the Second Crusade, was more elaborate with respect to objectives and
spiritual rewards.*¢ It would offer firm grounds for al-Sulami’s recognition of the
Jihad-scheme, but did not yet exist when he wrote his treatise.

However, Urban’s call has to be situated in the context of a Christian re-
conquest, even if Jerusalem might not yet have been aimed at from the begin-
ning, as has been recently argued.*’ Al-Sulami’s reference to this aspect is thus
justified by the conceptual background of the crusades. There is also good reason
to believe that al-Sulami may have identified the first wave of the crusades as a
Christian jihad: It is true: The devotional aspect of the Christian engagement, par-
ticularly the idea of pilgrimage promising redemption from sin, which was quite
prominent at the time of the First Crusade, is not explicitly mentioned by him.
But his use of the term jibad was surely not restricted to the military aspects of the
Frankish enterprise. It implicitly recognizes the spiritual dimension of the crusade,
of which he must have had an idea. It thus seems reasonable to argue that he
must have learned about the religious enthusiasm of the Franks from oral sources,
which were Frankish or reported about them from a close-by perspective.

44 Tbid. 45, translation by the author; cf. Christie 2006, 64.

4 Canard, Marius 1936, “La guerre sainte dans le monde islamique et dans le monde chré-
tien”, Revue Africaine 79,2, 605-623, at 617f; repr. in: idem 1973, Byzance et les musulmans
du Proche Orient, (Variorum Collected Studies Series 18), London, VIIIL.

46 Asbridge, Thomas 2010, The Crusades, London, 199-204.

47 Becker, Alfons 1964-1988, Papst Urban II. (1088-1099), 2 vols., Stuttgart; Gresser, Georg
2005, “Die Kreuzzugsidee Papst Urbans II. im Spiegel der Synoden von Piacenza und
Clermont”, in: Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-1204, Peter Bruns and Georg Gresser,
eds., Paderborn, 133-154.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 91

Al-Sulam{’s insight was exceptional. The historian Ibn al-Qalanisi (d. 555/1160),
a court official and eyewitness of the second crusade, notes for the year 490/1097
that news was beginning to arrive about the forthcoming arrival of a large number
of Frankish troops who were believed to approach from the sea of Constantin-
ople.*® His report seems to indicate that information about an invasion of Frank-
ish warriors spread quickly. As he correctly refers to their siege of Antioch in the
same year, we may infer that his report is chronologically accurate and that news
about the approach of Frankish troops preceded their actual appearance in Syria.
This report of a contemporary perception of the arrival of the Franks is confirmed
by the historian of Aleppo, al-‘Azimi (483/1090 — after 556/1161), who lived at
about the same time as Ibn al-Qalanisi. He notes for the same year that Frankish
ships appeared in the harbour of Constantinople.*’ Like Ibn al-Qalanisi, he also
had a vague notion of the strained relationship between the Franks and the Byzan-
tine emperor: “They promised the Byzantine king that they would pass on to him
(yusallimu) the first fortress they would conquer, but they did not fulfil their prom-
ise”.50 They were clearly perceived as being a separate force and disloyal allies of
the Byzantines. As for the reasons and intention of the crusades, he only notes
that some years before the Muslim population of the coast prevented Frankish and
Byzantine pilgrims from crossing to Jerusalem and that therefore the Franks pre-
pared to invade the land.”!

Neither he nor Ibn al-Qalanisi seem to have had any notion of a religious
background of the Frankish endeavours in the Near East. If we take into account
that also Usama b. Munqidh (d. 584/1188), a man well acquainted with the cru-
saders as mentioned before, and not specially interested in the jihad concept,
perceived the crusades as an invasion motivated by the expectation of worldly
gains,’> we suppose that only those authors who themselves disposed of expertise
in Islamic law and tradition and were themselves interested in the legal and reli-
gious implications of jihad were inclined to understand the crusades in this reli-
gious and political context. Individual strategies of religious scholars seem to
have mingled in the conception of jihid and in the perception of the particulari-
ties of the crusades compared to other intrusions.

This suggestion is confirmed by another voice giving an assessment of the cru-
sades which is similar to al-Sulami’s vision. Ibn al-Athir, whose treatise on the
Atabak dynasty was mentioned before, was, besides being a historian, an expert of

48 Tbn al-Qalanisi, Dhayl, 218f.; cf. Christie 2006, 57.

49 Al-“Azimi, Muhammad b. ‘Ali, Terikh Halab, Ibrahim Za‘rar, ed., Damascus 1984, 358.

50 Ibid. As a proof of their disloyality, Ibn al-Qalanisi, Dhayl, 218f., mentions that they did
not hand over Nicaea — which in fact was not conquered by the Franks, but seized by the
Byzantines.

51 Al-“Azimi, Ti’rikh Halab, 356.

52 Ibn Mungidh, Usama, Lubib al-adib, Ahmad Muhammad Shakir, ed., repr., Beirut
1400/1980, 132; Cobb, Paul M. 2006, “Usama Ibn Mungidh’s ‘Lubab al-Adab’ (The Ker-
nels of Refinement): Autobiographical and Historical Excerpts”, al-Masaq 18,1, 67-78.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 STEFAN LEDER

Islamic tradition as his work on the companions of the prophet proves.>3 Writing
roughly one hundred years after al-Sulami, he offers an explanation - in fact
more than one - of the political framework of the crusades. He sees them as a
Christian jihad for the sake of Jerusalem, and, most interestingly, situates them in
a wider movement of Christian conquest of Muslim territories in Sicily and
Spain.>* Ibn al-Athir, who was personally present at Saladin’s campaigns after his
triumphant victory at Hittin,?® in fact seems to be inclined to see Muslim jibad as
the adequate response to Christian jihad.

Not only does conflict not exclude, nor necessarily ban, cooperation; confron-
tation may also encourage, or instigate, processes of adopting concepts from the
adversary side, where they fit into one’s own framework. Jihad was such a concept.
The Frankish presence was relevant as a tangible representation of hostility and
danger to Islam, and also offered a model, parts of which could be used in order
to construe the discourse of jihad. The revival of jihad discourse, and the wider
context, Sunni resurgence, thus arose with the crusades. This notion includes that
recognizable traits of the crusaders’ endeavour served as a stimulation for the or-
ganization of defence and the struggle against them.

The image of Saladin’s singularity resulted not only from his military success
against the crusaders; a discourse was produced in his surroundings which pre-
sented him as the only ruler capable of fighting the Franks and saving the Muslim
community. His enemies were depicted as being either inactive or collaborating
with the enemy.>® This spirit is also manifest in a monumental inscription high-
lighting his war against the “slaves of the cross”.’” The public image depicted the
Frankish enemy as adhering to polytheistic beliefs, as being cruel and impure.
This image was not the habitual Islamic perception of Christians, but a militant
interpretation instigated by conflict. In this respect, the Frankish presence was an
impulse triggering the reinforcement of adherence to Islam and its delineation
towards others.

Not only were the crusades deciphered in a context of re-conquest and holy war
by some contemporary observers; the Frankish attitudes of sacrifice and dedica-
tion, were, occasionally, presented as an incentive and model. Even if such state-

53 Ibn al-Athir, ‘Izz al-Din, Usd al-ghiba fi marifat al-sababa, M. Ibrahim al-Banna et al., eds.,
7 vols., Cairo 1390/1970-1393/1973.

54 Ibn al-Athir, “Izz al-Din, alKamil fi Lta’rikh, Carl Johann Tornberg, ed., 14 vols., Leiden
1851-76, vol. 10, 272-275.

35 Rosenthal, Franz 1971, “Ibn al-Athir”, in Encyclopaedia of Islam, new. ed., vol. 3, Leiden,
723ft.

56 Eddé, Anne-Marie 2008, Saladin, Paris, 201.

57 Ibid. 202; Wiet, Gaston 1922, “Les inscriptions de Saladin®, in: Syria. Revue dArt Oriental et
dArchéologie 3, 307-328, at 311: Qami® ‘abadat al-sulban. The inscription dates from 1180,
years before Saladin turned his armies against the Franks. His biographer, Ibn Shaddad (as
note 65), used the same formula (49). Earlier we meet with the use of this term in histori-
ography when the suppression of heresy is referred to.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 93

ments remained relatively isolated and were situated in a context of propagandistic
thetoric, they testify to a recurrent reference to the Frankish endeavour which is
based upon the recognition of similarities between Muslim and Christian concep-
tual frameworks.

The attitude of the Franks coming to the Near East for the sake of their reli-
gious community (fi sawn millatihim), for instance, appears in an invocation
which is said to have been given by Saladin himself and which probably was
written by his secretary and historiographer ‘Imad al-Din al-Isfahani (d. 1201).58
The keenness of the Franks to sacrifice what they possess for God, their pride
(nakbwa) in their religion, which stayed above, or at least controlled, political in-
terests, is praised in many words.

“But look at the Franks! [...] There is no king in their lands and islands, no mighty or
grand from their nobles, who would not compete with his neighbour in the arena of
providing help, who would not try to outrival his peer with serious engagement and
strive for the jibad (ijtibad). For the sake of their religious community they do not find it
worth mentioning to spend their life and limb. They equipped the populace from their
storehouses (maddi ajnasabum al-anjas) with all sorts of arms, with all one needs for war.
What they did and expended, they spent only assiduously for their Lord and out of
pride for their creed. Not one of the Frankish (alfranjiyya) is seriously worried (yas-
tash‘irn), that in the coastal area, when it was taken in possession (by their enemies) and
the veil of their honour was lifted and torn, a certain place would be taken away from
him and another would have the chance to take hold of it.”%’

Also Ibn al-Athir speaks highly of the religious and psychological motivation (ak-
ba‘ith al-dini wa-I-nafsani) of the Franks leaving their homeland for the sake of par-
ticipating in the crusades. He was impressed with what he heard when meeting
with them.60

Jihad ideal exemplified

In general, and from its very outset, jzhid combines outward activity with inner
moralization,®! and also al-Sulami gives priority to the jibdd against the lower
self.®2 As a comprehensive concept, jihad also advocated principles of just rule as
defined by Islam, and served to promote piety, such as obedience to religious
rules and obligations, as well as modesty and restraint in lifestyle.%® In this sense,

58 Aba Shama, Kitah al-rawdatayn fi akbbar al-dawlatayn al-niriyya wa-I-salabiyya, Ibrahim
Zaybag, ed., 5 vols., Beirut 1997, vol. 4, 101f.; al-Isfahani, ‘Imad al-Din, al-Fath al-qussi fi I-
fath al-qudsi, Muhammad Mahmtd Subh, ed., Cairo 1965, 316f.

59 Ibid., translation by the author.

60 Tbn al-Athir, al-Kamil, vol. 12, 33.

61 Chabbi 1995, 497.

62 Al-Sulami, “Jihad”, 55; cf. Sivan, Emmanuel 1966, “La genése de la contre-croisade: Un
traité damasquin du début du XII® siécle”, [= Translation of selected passages], Journal
Astatigue 254, 197-224, at 219.

63 Al-Sulami, “Jihad”, 49, 67; Sivan 1966, 218.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 STEFAN LEDER

Jibad discourse not only legitimized the rulers’ striving to gain control over their
contenders’ territories, and was not only an instrument of mobilization further-
ing the coalition between political power and religious authority; it also framed
the idea of the community united under righteous rule.

This aspect is particularly prominent in the case of Saladin. In addition to the
scholarly tradition of jihad which explains the parameters of God’s punishment
and compensation as well as the believers’ obligation and acquiescence, a heroic
image of Saladin was shaped depicting his efforts, convictions and afflictions and
demonstrating his virtues and his strive for human values. There is no figure on
the Near Eastern side of the Mediterranean more famous during this period than
the champion of Hittin and the re-conqueror of Jerusalem, Saladin, the founder
of the Ayyubid rule as a system of confederates.

As Anne-Marie Eddé explained in her recent biography,®* Frankish and modern
Western authors contributed to giving shape to the legend of Saladin. The por-
trayal which supplied Saladin’s Islamic image in the Ayyubid period in the Middle
East in the most effective way is the work of Baha’ al-Din b. Shaddad (1145-1239),
a scholar of religious law and prophetic tradition, and Saladin’s military judge. He
was the sultan’s close companion for six years, even sharing his habitat from sum-
mer 1188 to the latter’s death 1193. Ibn Shaddad’s famous biography “The Sul-
tanic rarities about the Yusufite qualities” — Yusuf being Saladin’s first name - is a
unique document which can also be read as a manual of good governance, as it
explicates jihad comprehensively through the heroic figure of Saladin, who is de-
picted from a close up perspective.®> Saladin’s triumphant victory, crowned by the
re-conquest of Jerusalem is recorded from the author’s “reliable sources”. The au-
thor is an eyewitness of Saladin’s unsuccessful struggle for the defence of Akko in
the face of the Third Crusade, which was lost in 1191. However, his book is not an
eyewitness report. There is no stylistic difference between the narrative reproduced
from his sources and his own account; the work forms an integrated whole. In ad-
dition, the author was not at all innocent in ideological matters. As he mentions in
his work, he also wrote a book on the merits of jihad, which he dedicated and
partly read to Saladin.®® Saladin’s dedication to the defence of Muslim territories,
his courage and personal involvement are depicted with many details stressing his
commitment. The work is coloured by the spirit of jihid as a concept representing

64 Eddé 2008; see also Mohring, Hannes 2005b, “Saladin, der edle Heide’ - Mythisierung

und Realitit”, in: Konfrontation der Kulturen? Saladin und die Kreuzfabrer, Heinz Gaube,

Bernd Schneidmiiller, and Stefan Weinfurter, eds., Mannheim / Mainz, 160-175.

Ibn Shaddad, Baha’ al-Din, AFNawadir al-sultaniyya wa-I-mabasin al-yisufiypa, Ahmad

Ibish, ed., 284 ed., Damascus 2003; Richards, Donald S., trans. 2007 [2002], The Rare and

Excellent History of Saladin or al-Nawadir al-sultaniyya wa-I-mabasin al-yisufiyya, repr., Alder-

shot. For the beginning of the author’s company with Saladin (Jumada I 584/July 1188),

see Nawadir, 166, 169.

66 Tbn Shaddad, Baha’ al-Din, “Kitab fada’il alihad”, in: Arba‘atu kutubin fi Ljihad min “asr al-
burih al-salibiyya, Suhayl Zakkar, ed., Damascus 2007, 183-273; cf. Nawadir, 168.

65

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 95

Islam as a political entity, a common destiny, and an ecumenical way of experi-
ence and articulation. This interesting piece of literature was written after the sul-
tan’s death when the author, who was only seven years younger than the sultan,
but outlived him by more than four decades, was head of a famous madrasa in
Aleppo and in the service of Ayyubid princes there, direct descendants of Sala-
din.®7 It is conceived as a glorious monument of an ideal ruler representing an ex-
emplary dedication to jihad which had vanished in the time when the work was
conceived.

The shape of jihad depicted by Ibn Shaddad in his presentation of a heroic
fulfilment of the predicaments refers in accordance with Islamic tradition to a
combination of militant defence of Islamic territories and the struggle for inner
edification. Saladin gives many proofs of his patience in the face of fate, as e.g.
the loss of relatives,®® high-spirited engagement in military activity,®® self-
restraint,’® exaggerated generosity’! and nearly brotherly conviviality,”? also
demonstrated when sharing his daily meals.”? His engagement, or the stress
which he allows himself to be exposed to, is such, that eating and sleeping be-
come impossible in situations of intense struggle with the enemy. Disabled by
illness the sultan weeps because he must stay away from the battlefield.”* The
image conveyed comes close to a comprehensive Islamic ideal combining jihad
as war in defence of Islam, with the virtues mentioned, as well as personal inter-
ests in and respect for scholarship,” and serious efforts in applying justice in his
government.”® Ibn Shaddad’s relationship with Saladin is referred to by the key
term “service”, or governmental service (kbidma, kbidma sultaniyya).”” Although
the author was particularly close to Saladin and indeed proud of the fact that he
received the favour of his attention, his decision to serve him was made on the
basis of his esteem for the sultan’s rule, as he says.”® The signification of “service”
here surpasses the stance of a courtier acknowledging his duties, and designates a

67 The Jerusalem manuscript of the work was produced in 622/1225 (Nawadir, 42); Ibn Khal-
likan, disciple of Ibn Shaddad, wrote a detailed biography: Wafayar al-ayan wa-anba’ abna
al-zaman, Thsan ‘Abbas, ed., 8 vols., Beirut 1968-72, vol. 7, 85-100.

68 Death of his nephew: Nawadir, 84; Richards 2007, 32.

69 Nawdadir, 83; Richards 2007, 31f. For courage, see also Nawdadir, 72f., Richards 2007, 26f.

70 Did not eat for several days during campaign: Nawadir, 195; Richards 2007, 99.

7V Nawadir, 70£.; Richards 2007, 25f.

72 With Ibn Shaddad, who used to assist the sultan daily in the first prayer of the day, he

shared the discomfort of sleepless nights (Nawadir, 62; Richards 2007, 21).

On a daily basis, Nawdadir, 85; Richards 2007, 33; or for particular occasions, like the cele-

bration of a victory, Nawadir, 170; Richards 2007, 90.

74 He then behaves “like a mother bereaved of a child* (alwalida al-thakli):Nawadir, 195,
241, 290; Richards 2007, 99, 127, 162.

75 Nawadir, 57, 89f.; Richards 2007, 18, 35f. He also had badith read between the rows lined
up for battle (Nawadir, 74; Richards 2007, 27).

76 Nawadir, 65; Richards 2007, 22f.

7T Nawddir, passim.

78 Nawadir, 169; Richards 2007, 81.

73

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 STEFAN LEDER

concept according to which ruler and servant are united in their service of a
higher cause.

Jibad thus became constitutive for the concept of good governance. As argued
before, the Frankish presence and its perception by contemporary Muslims gave
an impulse. The presence of the Franks and the Christians in Ibn Shaddad’s por-
trayal is noteworthy for its integration into an ideal of humanity, which allows
for respect, compassion and sympathy.”

Islamic territories

Unfortunately, this encounter between Franks and Muslims in the Near East led
in the longer run to a retreat of the Islamic vision, a withdrawal to a self-centered
perspective. During the immediately ensuing intensification of diplomatic con-
tacts between Frederic IT and Sultan al-Kamil, Muslim perception of the emperor
was dominated by authors unable to perceive al-Kamil’s politics in their proper
context. The image of the emperor as a friend of Islam gradually emanated from
the inner dynamics of explaining his stance from legendary traits surrounding
the figure, and was not a response to the historical circumstance of his political
role.30

Especially during the Third Crusade, when after the re-conquest of Jerusalem
support for Saladin from among his allies was decreasing, his demand to unify
against the enemy became more urgent. He had to convince his allies that war
against the Franks was more than a good occasion to take rich booty, but that
the conflict was significant for Islam, as one of his letters says.8! In a speech, Ibn
Shaddad reports, he employs two arguments. One consists in his reference to the
superior engagement of the Franks, who can count on ongoing support from
Europe brought over by ship. The second is the religious cause: “they are the en-
emy of God and our enemy, who intrudes our territories and treads on the land
of Islam (ard al-islam).”8?

This term draws attention to a more political vision of Islam to which the cru-
sades gave rise. A wide-spread linguistic feature which seems to be typical of the
period of the crusades consists in adding the attribute “Islamic” (al-islami) to
military terms, such as, in Ibn Shaddad’s book, the Islamic armies (a/-‘asakir al-
islamiyya),®® the Islamic territories, the Islamic camp, or fortifications, or fleet.8

79 The famous story about his compassion with a kidnapped infant’s mother: Nawadir 275f.;

Richards 2007, 147f.; forgiveness of the enemy: Nawadir, 91; Richards 2007, 38.

80 Teder, Stefan 2008, “Der Kaiser als Freund der Muslime”, in: Friedrich II. (1194-1250). Welt
und Kultur des Mittelmeerraums, Mamoun Fansa and Karen Ermete, eds., Mainz, 83-91.

81 Nawadir, 253; Richards 2007, 134.

82 Nawadir, 205f.; Richards 2007, 105; translation by the author.

83 Nawadir, 241, 271.

84 Ibid. 207 et al. (Bilad), 229 (tents: khiyam), 362 (husin), 217 et al. (ustil).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 97

In contemporary writings we find these same expressions®® and also others, such
as the Islamic cavalry, strongholds,? the Islamic fleet or vessel.8”

Naturally, neither fleets nor military encampments are Islamic; the most
which can be said in this respect is that they serve Islam if we conceive of it as a
political body. We meet such expressions first in contemporary writings from the
12th century onwards. The reference to Islam here denotes the political entity of
the Muslims and perhaps not only the Muslims, but the Islamic lands in contrast
to the Frankish dominions. This tendency to Islamify the territories dominated
by Muslims can perhaps be seen as a form of cultural translation of the experi-
ence brought about by the Frankish presence in the Near East.

In addition to the prominence of the conceptual vision presented by Ibn
Shaddad, his portrayal of Saladin is also interesting, if not unique, for its literary
features. In comparison to earlier examples of political biography centered upon a
princely ruler,®® the Nawadir are characterized by the presence of an authorial
voice. The author relates that he spent nights talking to the sultan in his tent
when the latter felt grief and despair during military campaigns, shared meals and
ritual prayers with the sultan alone, was consulted by him in juridical cases, and,
during endless days of regular duty, was a witness of his way of dealing with peo-
ple, military officers, relatives, petitioners, prisoners, Frankish princes, and so
forth. The personal relationship with Saladin functions as a continuously reap-
pearing narrative focus point creating an atmosphere of intimacy which the reader
shares. The resulting personalization of the character, based upon the personaliza-
tion of the narrator, has in fact no parallel in earlier texts. This focus is consistent
with the message as Saladin’s emotional and spiritual sides are exposed always in
relation to the dedication to his cause and his honest and profound piety.

Impact of the Frankish presence

The socio-political dynamics, which gradually led to the enhancement of military
organization and its role within state administration as well as to the increase of
authority and influence of Sunni religious scholars, were at the beginning related
to the Frankish presence, and to the jibad discourse which was established in reac-
tion to it. The Frankish presence served as a stimulus for the formation of an anti-
body and as an incitement on the basis of the Muslim perception of a competing
positive model giving evidence of the identity of political and religious aspirations.

85 Tbn al-Qalanisi, Dhayl, 299 (al-‘asakir al-islamiyya); the expressions used by Ibn Shaddad
can also be found in Ibn al-Athir, al-Kamil, and Ibn al-‘Adim, Zubdat al-halab min ia’rikh
Halab, Sami al-Dahhan, ed., 3 vols., Damascus 1951-68, for instance.

86 Abu Shama, Rawdatayn, vol. 2, 267: al-khayl al-islamiyya; vol. 1, 385: al-ma‘aqil al-islamiyya.

87 Ibn al-Athir, Kamil, vol. 12, 47: al-ustil al-islamt; Ibn al-“Adim, Zubdat, vol. 3, 118: al-
markab al-islami.

88 Al-Balawi, Sirat Abmad b. Tuliin, Muhammad Kurd Ali, ed., 27 ed., Damascus 1959.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 STEFAN LEDER

Bibliography

Abu Shama, Kitab al-rawdatayn fi akbbar al-dawlatayn al-niriyya wa-I-salabiyya, Ibra-
him Zaybagq, ed., 5 vols., Beirut 1997.

Asbridge, Thomas 2010, The Crusades, The War for the Holy Land, London.

al-“‘Azimi, Muhammad b. “Ali, 7#’rikh Halab, Ibrahim Za‘rar, ed., Damascus 1984.

al-Balawi, Szrat Abmad b. Tulin, Muhammad Kurd °Ali, ed., 224 ed., Damascus
1959.

Becker, Alfons 1964-1988, Papst Urban I1. (1088-1099), 2 vols., Stuttgart.

von Berchem, Max 1925, Matériaux pour un Corpus Inscriptiornm Arabicum, part 2:
Syrie du Sud, vol. 10: Jerusalem ‘Haram’, Cairo.

Bosworth, C. E. 1991, art. “Mazyad”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 6, Lei-
den, 965-966.

Canard, Marius 1936, “La guerre sainte dans le monde islamique et dans le monde
chrétien”, Revue Africaine 79,2, 605-623; repr. in: Marius Canard 1973, Byzance et
les musulmans du Proche Orient, (Variorum Collected Studies Series 18), London,
VIIL.

Chabbi, Jacqueline 1995, art. “Ribat”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 8,
Leiden, 493-506.

Chevedden, Paul E. 2006, “The Islamic Interpretation of the Crusade: A New
(Old) Paradigm for Understanding the Crusades”, Der Islam 83, 90-136.

Christie, Niall 2006, “Religious Campaign or War of Conquest? Muslim Views of
the Motives of the First Crusade”, in: Noble Ideals and Bloody Realities. Warfare in
the Middle Ages, Niall Christie and Maya Yazigi, eds., Leiden, 57-72.

Christie, Niall and Deborah Gerish 2003, “Parallel Preachings: Urban II and al-
Sulami”, AFMasaq, 15,2, 139-148.

Cobb, Paul M. 2007, “Infidel Dogs: Hunting Crusaders with Usama ibn Mun-
qidh”, Crusades 6, 57-68.

Cobb, Paul M. 2006, “Usama Ibn Mungidh’s ‘Lubab al-Adab’ (The Kernels of Re-
finement): Autobiographical and Historical Excerpts”, al-Masaq 18,1, 67-78.

Dajani-Shakeel, Hadia 1993, “Diplomatic Relations Between Muslim and Frankish
Rulers 1097-1153 A.D.”, in: Crusaders and Muslims in Twelfth Century Syria, Maya
Shatzmiller, ed., Leiden / New York / Koln, 190-215.

Drory, Joseph 2001, “Early Muslim reflections on the Crusaders”, Jerusalem Studies
in Arabic and Islam 25, 92-101.

Eddé, Anne-Marie 2001, “Francs et musulmans de Syrie au début du Xlle siécle
d’apres lhistorien Ibn Abi Tayyi®”, in: Dei gesta per Francos. Etudes sur les croisades
dédiées a Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jonathan Riley
Smith, eds., Aldershot, 159-169.

Eddé, Anne-Marie 2008, Saladin, Paris.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 99

Ephrat, Daphna 2000, A Learned Society in a Period of Transition. The Sunni ‘Ulama’ of
Eleventh-Century Baghdad, Albany.

Ephrat, Daphna and Mustafa Daud Kabha 2003, “Muslim Reactions to the Frank-
ish Presence in Bilad al-Sham: Intensifying Religious Fidelity within the
Masses”, ALMasaq 15,1, 47-58.

France, John 2001, “The Fall of Antioch during the First Crusade”, in: Dei gesta per
Francos. Etudes sur les croisades dédiées a Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z.
Kedar, and Jonathan Riley-Smith, eds., Aldershot, 13-20.

Gresser, Georg 2005, “Die Kreuzzugsidee Papst Urbans II. im Spiegel der Synoden
von Piacenza und Clermont”, in: Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-1204, Pe-
ter Bruns and Georg Gresser, eds., Paderborn, 133-154.

Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh.

Housley, Norman 2002, The crusaders, German transl. (Thomas Bertram) 2004, Die
Kreuzritter, Darmstadt.

Ibn al-Athir, ‘Izz al-Din, al-Kamil fi I-ta’rikh, Carl Johann Tornberg, ed., 14 vols.,
Leiden 1851-76.

Ibn al-Athir, Izz al-Din, Usd al-ghaba fi ma‘rifat al-sababa, M. Ibrahim al-Banna et
al.,, eds., 7 vols., Cairo 1390/1970-1393/1973.

Ibn al-*‘Adim, Kamal al-Din “Umar, Zubdat al-halab min ta’rikh Halab, Sami al-Dah-
han, ed., 3 vols., Damascus 1951-68.

Ibn al-“‘Adim, Kamal al-Din “Umar, Bughyat al-talab fi ta’rikh Halab, Suhayl Zakkar,
ed., 12 vols., Damascus 1406/1988.

Ibn al-Athir, Izz al-Din, alTa’rikh al-babir fi I-dawla al-atabikiyya, “Abd al-Qadir
Ahmad Tulaymat, ed., Cairo 1963.

Ibn al-Jawzi, Sibt, Mirat al-zaman fi tarikh al-ayan, vol. 8,1-2, Hyderabad 1370/
1951-52.

Ibn Khaldun, Kitab al-ibar wa-diwan al-mubtada’ wa-I-kbabar, vol. 2, 9, Yahya Mus-
tafa Kamil and Ahmad Abd al-Sattar ‘Abd al-Halim, eds., Tunis 2008.

Ibn Khallikan, Wafayat al-ayan wa-anba® abn&@’ al-zaman, Thsan “Abbas, ed., 8 vols.,
Beirut [1968-72].

Ibn al-Khayyat, Diwan Ibn al-Khayyat, riwayat al-Qaysarani, Khalil Mardum Bek,
ed., Damascus 1377/1958.

Ibn Munqidh, Usama, Lubab al-adab, Ahmad Muhammad Shakir, ed., repr., Beirut
1400/1980.

Ibn al-Qalanisi, Dhayl ta’rikh Dimashq, H. F. Amedroz, ed., Leiden / Beirut 1908.

Ibn Shaddad, Baha’ al-Din, a-Nawadir al-sultaniyya wa-I-mabasin al-yiasufiyya, Ah-
mad Ibish, ed., 20d ed., Damascus 2003.

Ibn Shaddad, Baha’ al-Din, “Kitab fada’il aljihad”, in: Arba‘atn kutubin fi Ljibad
min ‘asr al-hurith al-salibiyya, Suhayl Zakkar, ed., Damascus 2007, 183-273.

Ibn Tulan, Shams al-Din Muhammad, Qudat Dimashq. Al-thaghr al-bassam fi dhikr
man wulliya qad@’ al-Sham, Salah al-Din al-Munajjid, ed., Damascus 1956.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 STEFAN LEDER

Ibrahim, Mahmud 1391/1971, Sada al-ghazw al-salibi fi shi‘r Ibn al-Qaysarani, Da-
mascus / Amman.

al-Isfahani, ‘Imad al-Din, Kbaridat al-qasr wa-ljaridat al-‘asr, Shukri Faysal, ed.,
Damascus 1955.

al-Isfahani, ‘Imad al-Din, al-Fath al-qussi fi Hath al-qudsi, Muhammad Mahmud
Subh, ed., Cairo 1965.

Jaspert, Nikolas 2007, “Die Wahrnehmung der Muslime im lateinischen Europa der
spaten Salierzeit”, in: Salisches Kaisertum und neues Europa. Die Zeit Heinrichs IV.
und Heinrichs V., Bernd Schneidmiller and Stefan Weinfurter, eds., Darmstadt,
307-340.

Kohler, Michael A. 1991, Allianzen und Vertriige zwischen frinkischen und islamischen
Herrschern im Vorderen Orient. Eine Studie diber das zwischenstaatliche Zusammenleben
vom 12. bis ins 13. Jabrbundert, Berlin / New York.

Leder, Stefan 2005, “Damaskus: Entwicklung einer islamischen Metropole (12.-14.
Jh.) und ihre Grundlagen”, in: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen
Sprache und Literatur, Thomas Bauer and Ulrike Stehli-Werbeck, eds., Wiesbaden,
233-250.

Leder, Stefan 2008, “Der Kaiser als Freund der Muslime”, in: Friedrich II. (1194-
1250). Welt und Kultur des Mittelmeerranms, Mamoum Fansa and Karen Ermete,
eds., Mainz, 83-91.

Lev, Yaacov 2008, “The ‘jihad’ of sultan Nar al-Din of Syria (1146-1174): history
and discourse”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 35, 227-284.

Lev, Yaacov 2009, “From revolutionary violence to state violence; the Fatimids
(297-567/909-1171)”, in: Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline, and the
Construction of the Public Sphere, 7th -19th Centuries CE, Christian Lange and
Maribel Fierro, eds., Edinburgh, 67-86.

Mohring, Hannes 2005a, Saladin. Der Sultan und seine Zeit 1138-1193, Miinchen.

Mohring, Hannes 2005b, ““Saladin, der edle Heide’ - Mythisierung und Realitit”,
in: Konfrontation der Kulturen? Saladin und die Kreuzfabrer, Heinz Gaube, Bernd
Schneidmiiller, and Stefan Weinfurter, eds., Mannheim / Mainz, 160-175.

Mottahedeh, Roy Parviz and Ridwan al-Sayyid 2001, “The Idea of the Jihad in Is-
lam before the Crusades”, in: The Crusades from the Perspective of Byzantium and the
Muslim World, Angeliki E. Laiou and Roy Parviz Mottahedeh, eds., Washington
D.C,, 23-29.

Mouton, Jean-Michel 2001, “Saladin et les Bédouins du Sinai”, in: Le Sinai de la
conquéte arabe a nos jours, Jean-Michel Mouton, ed., Cairo, 197-206.

Richards, Donald S., trans. 2007 [2002], The Rare and Excellent History of Saladin or
al-Nawadir al-sultaniyya wa-I-mabasin al-yisufiyya, repr., Aldershot.

Rosenthal, Franz 1971, art. “Ibn al-Athir”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 3,
Leiden, 723-725.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNI RESURGENCE, JIHAD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 101

al-Safadi, al-Wiafi bi-lwafayat, vol. 21, Muhammad al-Hujayri, ed., Beirut 1408/
1988; vol. 29, Mahir Jarrar, ed., Beirut 1418/1997.

Sivan, Emmanuel 1966, “La genése de la contre-croisade: Un traité damasquin du
début du XII¢ siecle”, [= Translation of selected passages|, Journal Asiatique 254,
197-224.

Sivan, Emmanuel 1968, L'Islam et la Croisade. Idéologie et Propagande dans les Réactions
Musulmanes aux Croisades, Paris.

al-Sulami, ‘Ali b. Tahir, “Kitab al-ihad”, in: Arba‘atu kutubin fi Ljibad min ‘asr al-
burith al-salibiyya, Suhayl Zakkar, ed., Damascus 2007, 41-182.

Talmon-Heller, Daniella 2002, “Religion in the Public Sphere: Rulers, Scholars and
Commoners in Syria under Zangid and Ayyubid Rule (1150-1260)”, in: The Pub-
lic Sphere in Muslim Societies, Miriam Hoexter, Shmuel N. Eisenstadt, and Nehe-
mia Levtzion, eds., Albany, 49-63.

Tyerman, Christopher 2006, A New History of the Crusades. London.

Wiet, Gaston 1922, “Les inscriptions de Saladin”, Syria: Revue dArt Oriental et
dArchéologie 3, 307-328.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jihad in the Medieval Mediterranean Sea:

Naval War and Religious Endowment under
the Mamluks

Yehoshua Frenkel

Abu 1-Fida al-Hamawi (672/1273-732/1331) witnessed the final stage of the Islamic
conquest of the Frankish territories along the Syrian coasts. The well-known Syrian
prince and warrior participated in violent events, and was a witness to the capture
of Acre (690/1291) by the Mamluk armies.! In his “Concise History of Humanity”
he incorporated the following synopsis:
“By these conquests (futiabar) all the [Syrian] coastlands (al-bilad al-sabiliyya) were
brought back to Islam - an event too great to be hoped for or wished. Syria and the

coastlands were purged of the Franks after they had been on the brink of taking Egypt

and taking possession of Damascus and other places in Syria”.2

The control of the former Frankish strongholds along the Syrian seashore served
as a source of prestige. Al-Malik al-Ashraf Khalil Salah al-Din b. Qalawun
(689/1290-693/1293), the sultan who commanded the Mamluk armies in the last
phase of the fighting against the Crusaders, boasted himself to be the vanquisher
of the Frankish enemy. He designated himself as: “the destroyer (hadim) of Acre
and the coastal provinces (al-bilad al-sabiliyya)”.3

Long decades after the conquest of Acre, when the victory was a remote event,
Mamluk sultans still plumed themselves with their predecessors’ accomplish-
ments. They posted monumental inscriptions that reflect the importance as-
signed by them to this achievement. A round Mamluk medallion bears the in-
scription: “Glory to our master, the sultan al-Malik al-Nasir, the possessor of the
Egyptian territories, the Syrian provinces and the littoral fortresses”.*

Yet, the Mamluk victories in the battlefields and the withdrawal of the Latin
Kingdom from Palestine did not end the violent conflicts between the sultans of
Egypt and Syria and the naval forces of several European nations. The ongoing ex-

1 Little, Donald P. 1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version®, in: Studies in
Islamic History and Crvilization in Honour of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jeru-
salem, 159-181.

2 Aba I-Fid@’, Imad al-Din Isma‘il (672/1273-732/1331), Al-mukbtasar fi akhbar al-bashar,

Cairo 1325/1907, vol. 4, 25 (690/1290); Holt, Peter Malcolm, trans. 1983, The Memoirs of a

Syrian Prince: Abu’I-Fid@, sultan of Hamabh (672-732/1273-1331), Wiesbaden, 17.

Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Etienne Combe, Jean Sauvaget, and

Gaston Wiet, eds., vol. 12-17, Cairo 1943-82, 13, 107 (4957, 691/1292 Aleppo); 14, 88

(5339, 714/1315 Gaza, Sanjar b. al-Jawali); Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic

Perspectives, Edinburgh, 231.

4 RCEA 15, 165 (5860, 741/1340-41 Egypt).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 YEHOSHUA FRENKEL

changes of blows impelled the Mamluks to develop a maritime strategy that gave
priority to defensive measures. Naval operations against the enemies’ coasts and
fleets were random and sporadic.” Security considerations along Syria’s coasts un-
doubtedly had some bearing also on the history of villages and towns in these dis-
tricts.®

Endeavoring to ponder the links between finance, war and ideology in Bilad
al-Sham in the years of the Mamluk sultanate (1250-1517), the present chapter
will concentrate on three related issues: the conspicuousness of jibad, the part
played by pious endowments (wagf) in funding war and defense, and the role of
Islamic relief institutions in ransoming Muslim prisoners.

Mamluk Administration of the Syrian Coastline

The re-conquest of the Crusaders’ territories shaped the administrative institutions
in the Syrian provinces of the Mamluk sultanate.” To control the territories taken
from the Franks, an exclusive office was set up, that of “the viceroy of the con-
quered lands and the coastal districts”.8 It seems most likely that the Mamluk gov-
ernor (na’ih) of the coastal regions was stationed in Hisn al-Akrad (Crac des Cheva-
liers), at least in the decades immediately following the conquest (in 669/1271). Af-
ter the capture of Tripoli (Tarabulus in 688/1289) his seat was moved to this city.’?
Monumental inscriptions from the early Mamluk sultanate illuminate the prestige
attributed to this office.

An inscription proclaims that a mosque in Akkar was renovated by “the general
governor of the noble provinces that recently were seized [from the Franks] (kafi/
al-mamalik al-sharifa bi-Lfutabat al-saida)”'° Another inscription from Lebanon
reads: “Glory to our master, the august sultan who raised the word of belief and
subjected the worshipers of the cross, the conqueror of the littoral strongholds
(fatih al-thughiir al-sapiliyya)”.!1

5 Fuess, Albrecht 2001a, Verbranntes Ufer: Auswirkungen mamlukischer Seepolitik auf Beirut und
die syro-paldistinensische Kiiste (1250-1517), Leiden / Boston / Koln; idem 2001b, “Rotting
Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the Mamluks”, Mamiik Studies Review 5,
45-71; Terdiman, Moshe 2007, The Mamluk maritime policy in the eastern Mediterranean and in
the Red Sea, unpubl. Ph.D. dissertation, University of Haifa.

¢ Hillenbrand 1999, 244ff., 570.

Gaudefroy-Demombynes, M. 1923, La Syrie & UEpoque des Mamelouks daprés des Auteurs

Arabes: description géographique, économique et administrative, Paris.

Frenkel, Yehoshua 1997, “The impact of the Crusades on the rural society and religious

endowments: The case of Medieval Syria”, in: War and Society in the Eastern Mediterranean,

7-15th centuries, Yaacov Lev, ed., Leiden, 242; Tsugitaka, Sato 1997, State and Rural Society in

Medieval Islam: Sultans, Mugqta’s and Fallabun, Leiden 1997, 80.

Guo, Li 1998, Early Mamiuk Syrian Historiography: al-Yinini’s Dhayl Mir’at al-zaman, 2 vols.,

Leiden, vol. 2, 129, 199.

10 RCEA 13, 58f. (4886, 686/1287 Akkar).

11 RCEA 13, 100 (4947, 690/1291 Baalbek).

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 105

In the great mosque of Tripoli a wooden plank states that its construction was
supervised by Aybak the treasurer of al-Ashraf Khalil b. Qalawtn, who served as
the lieutenant general of the newly conquered districts.!? Another inscription re-
fers to “the lieutenant general of the magnificent sultanate in the maritime and
mountainous provinces”.!3 An inscription in Cairo mentions the “master of the
littoral citadels”.!4

The elevated titles of the Mamluk governors curtain the grim reality in the
coastal districts. Following the victory in Hittin almost the entire Latin Kingdom
of Jerusalem had fallen into the hands of Saladin. The Franks hung on grimly in
three coastal towns: Antioch, Tripoli and Tyre. This enabled the landing of the
Third Crusade (1191). Richard Coeur de Lion advanced, threatening to regain Je-
rusalem. The lesson that the Muslim leadership in Syria and Egypt gleaned from
the successful progress of the Frankish forces was that the demolition of ports
and the knocking down of fortifications are the best defensive tools.!?

The Mamluk sultans analyzed the history of the Third Crusade and the events
of St. Louis’ invasion of the Nile delta (1250) and concluded that they would
follow the Ayyubid policy of demolition,!¢ although not of total flattening, of
Syria’s coastal cities and fortifications.!” It is evident that the measures they car-
ried out did not result in a complete desolation of the Syrian coast.!® Hand in
hand with the administrative measures, Mamluk sultans invested in the defenses
of the coastline. In strategic locations overlooking the Mediterranean waters,

12 RCEA 13, 122 (4975, 693/1294 Tripoli, grand mosque); cf. 13, 186 (5065, 698/1298 Trip-
oli, tomb lapidary of Aybak); 13, 249 (5170 Jabala, mausoleum of Ibrahim b. Adham; 16,
105 (6157, 751/1350 Jabala, mausoleum of Ibrahim b. Adham).

13 RCEA 16, 104 (6155, 750/1350 Jerusalem, al-Agsa Mosque).

14 RCEA 17, 126 (770 005, 770/1368 Cairo).

15 Richards, Donald S., trans. 2007, The Chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period from al-
Kamil fi "Lta’rikh, part 2: The years 541-589/1146-1193: The Age of Nur al-Din and Saladin,
Aldershot, 391f.; Anonymous 2006, “The History of Jerusalem and Hebron”, in: Abad fi
adab fad@’il al-ard al-mugaddasa, Ghalib Ibrahim ‘Anabisa, ed., Beit Berl, 171f.

16 Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle between Is-

lam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanities 1,8, 1-

12; idem 1968, “The Muslim City and the Mamluk Military Aristocracy”, Proceedings of the

Israel Academy of Sciences and Humanities 2,14, 311-329.

When later Syrian generations looked for explanations for the ruins along the shorelines,

the common answer was that the demolition resulted from a strategic decision taken by

sultan Saladin. This popular vision can even be seen in an Ottoman period epistle on the
merits of Jerusalem and Hebron, ‘Anabisa, Ghalib Ibrahim 2006, Abad fi adab fada’il al-ard
al-muqaddasa: Dirdsa fi ba‘d al-masadir mundbu nibayat al-fatra al-mamlikiyya wa-hatta Hatra

al-‘uthmaniyya, hawla marakiz diniyya muntakhaba fi I-Sham, Beit Berl, 171-175.

18 Corpus Inscriptionum Arabicarum Palaestinae (CIAP), Sharon Moshe, ed., vol. 1-4, adden-
dum, Leiden 1997-2009, 1, 33 (840/1436-37 Acre, an inscription by Barsbay). Cf. the po-
etic description by a certain Muhyi al-Din who visited Caesarea in Palestine in 640 a.h., al-
Khalili, Shams al-Din Muhammad, 7a@rkh al-Quds wa-I-Khalil, Nufan Raja al-Hammud
Sawariyya and Muhammad ‘Adnan Bakhit, eds., London 2004, 162.

17

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 YEHOSHUA FRENKEL

towns were pontificated by sultans and amirs,!” who also built settlements?® and
shrines.?! Some of these projects were financed not only by the state’s budget
(bayt al-mal), but also by religious endowments.?

The Mamluk sultan as a super-warrior

The Mamluk sultans who invested in coastline fortifications used the walls and
gates of these constructions to project the image of the protectors of the believ-
ers. In order to achieve this, the inscribers employed early Islamic vocabulary as
well as new titles. The association of thaghr and ribat with coastal fortification
and maritime operations is familiar to students of early Islamic Mediterranean
history: the Umayyad and ‘Abbasid caliphs enhanced their political position by
accomplishing the construction of naval fleets and guarding forts.?> This policy
was also executed by the Ayyubid and Mamluk sultans and governors, who faced
the dangers of Frankish naval raids.2*

The Ayyubid sultans employed in their insignia titles that projected images of
warriors for the cause of Islam. Among other titles they used the designation
murabif. An inscription on a brass vase produced for the royal buttery (sharab-
khana) of al-Malik al-Zahir Yusuf reads: “glory to our sultan, the august king, the
victorious, the savant, the just, the assistant of Allah, the triumphant (muzaffir),
the conqueror (mangir), the defender (mujabid) of faith (i.e. of Islam),?® the com-
batant at the frontier (murabit), the reformer of earthly and religious conducts,
the pillar of Islam and of the Muslims”.26

19" Salam-Liebich, Hayat 1983, The Architecture of the Mamluk City of Tripoli, Harvard (Mass).

20 CIAP1, 185 (700/1300 Majd al-“Asqalan).

21 Taragan, Hana 2004, “The Tomb of Sayyidna ‘Ali in Arsaf: the Story of a Holy Place”,

Journal of the Royal Asiatic Society series 3,14,2, 83-102.

Kofler, Hans, ed. 1934, “Handbuch des islamischen Staats- und Verwaltungsrechtes von

Badr-ad-Din ibn Gama‘ah?, Islamica 6, 349-414, at 363.

23 Elad, Amikam 1982, “The Coastal Cities of Palestine During the Early Middle Ages”, The Je-

rusalem Cathedra 2, 146-167; Khalilieh, Hassan Salih 1999, “The Ribit System and Its Role

in Coastal Navigation”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 42,2, 212-225.

The use of pre-Crusade sources by Mamluk authors ensured the continuation of this his-

torical narrative. Thus the Mamluk historian Ibn Shaddad for example often uses the

chronicles of al-Baladhuri, al-Tarsusi and other writings for the Abbasid period to recon-
struct his version of the history of the Syrian territories.

25 Tapestry with gold threads, “[Glory to our master] the sultan the great al-Malik al-Ashraf
Salah [...] defender of the community”, Museum of Islamic Art, Cairo, no. 15626, in:
Mackie, Louise W. 1984, “Toward an Understanding of Mamluk Silks: National and Inter-
national Considerations”, Mugarnas 2: The Art of the Mamluks, 127-146, at 132.

26 RCEA 12, 49f. (4468, 4469, 658/1260 Syria); cf. 89f. (4532, 662/1264 inscription of al-
Malik al-Mughith).

22

24

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 107

The Mamluk sultans continued the Ayyubid policy, and toiled hard to project
the image of fighters (mujahbid) for the cause of Islam.?” They maintained that con-
ducting jihad; i.e. military operations against the Franks, was their fundamental
mission.28 This is well visible in their honorific titles. An inscription provided at
the occasion of the reconstruction of the citadel in Damascus opens with the dec-
laration: “our master al-Malik al-Zahir [i.e. Baybars| ordered the renovation of this
site and its reconstruction”. The next sentences carry the sultan’s additional titles:
“the warden of the marches (muthaghir) and the vanquisher (ghazi)”.°

The Mamluk sultans used, since the days of Baybars, an array of royal titles
that indicated their self-proclaimed image as victorious warriors (al-mansir).3
The sultans proclaimed themselves as the suppressors of the infidels (gami al-
kafara)®! and of the polytheists (mushrikin),3* and boasted themselves as: “the
king who fought to replace the Evangel with the Qur’an”3?® An inscription
placed by Baybars on the walls of the White Mosque in Ramla announces: “he
had advanced leading his army from Egypt with the intention to declare a jibad,
aiming to attack the polytheists and the wrong doers (ahl al-inad ). He besieged
the port town of Jaffa (666/1268) and conquered it.”3*

The minaret of the White Mosque in Ramla carries an additional plaque
(718/1318). It praises the sultan al-Malik al-Nasir Muhammad: “the defender of
faith (i.e. Islam; mujahid), the combatant at the frontier (murabif) and the warden
of the marches (muthaghir), the eradicator of the infidels and of the polytheists
(qatil al-kafara wa-I-mushrikin)”.3> The Mamluk elite also aspired to radiate the
message that they were the commanders of maritime operations. Sultanic em-

27 By executing this policy they cultivated popular support as can be deduced from the verses

by Sharaf al-Din al-Busiri (d. ca. 696/1294), who saw in a dream that Acre would be con-

quered, Ibn Iyas, Muhammad b. Ahmad (852/1448-930/1524), Bada’i* al-zubir fi waq@’ic al-

dubiir [Die Chronik des Ibn ljas], Muhammad Mustafa, ed., vol. 1,1, Wiesbaden 1975, 369.

This hypothesis can be deduced from inscriptions on metal works and walls, Mayer, L. A.

1933, Saracenic Heraldry: A Survey, Oxford, 48, 49, 66, 85.

29 RCEA 12, 57f. (4476, 4477 Damascus, Citadel); 14, 42 (5264, 710/1310-11 Egypt, al-sultan

al-Malik al-Nasir Muhammad b. Qalawun, “the killer of the infidels”).

Aigle, Denise 2003, “Les inscriptions de Baybars dans le Bilad al-Sam. Une expression de

la 1égitimité du pouvoir”, Studia Islamica 97, 57-85, at 62f., 81; Compare with RCEA 12, 65

(4488 an inscription from Dibsho, Syria).

31 RCEA 13, 234 (5147, 702/1302 Hebron); Shawkat, Shibli 1984, Mamluk Inscriptions from
Hebron, Hebrew University MA thesis, Jerusalem, 49.

32 RCEA 12, 50 (4469, 658/1260 Syria), 105 (4557 Homs, tomb of Khalid b. al-Walid).

33 RCEA 12, 125f. (4589, 666/1268 Safad, Baybars).

34 RCEA 12, 124 (4588, 666/1268 Ramla).

35 RCEA 14, 128f. (5401 Homs, tomb of Khalid b. al-Walid); cf. 144f. (5423, 720/1320 a lapi-
dary inscription from Granada), 14, 242f. (5558, 728/1328, Egypt, a round bronze table),
15,143 (5832 Egypt), 149 (5839), 161 (5855), 228 (5960); Reinfandt, Lucian 2003, Mamlu-
kische Sultansstifiungen des 9./15. Jabrbunderts: nach den Urkunden der Stifier al-ASraf Inal und al-
Mu’ayyad Ahmad Ibn Inal, Berlin,137 (1. 5), 155 (1. 4).

28

30

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 YEHOSHUA FRENKEL

blems, inscriptions3¢ and official documents?’ contain the royal title “the king of
the two seas” (malik al-babrayn). In addition to these titles, Mamluk sultans pre-
sented themselves also as the “contemporary Alexander”.38

The Fada’il al-Jihad and Fada’il al-Sham genres

The ongoing struggle between the Islamic armies and the Franks certainly affected
various aspects of Mamluk society, including the political discourse among the
governing echelons of the sultanate. Army officers, state officials, religious scholars
and even private civilians participated in the jihad.3® Soldiers boasted their ego by
partaking in fighting. Civilians donated property and cash money to finance the
war against the Franks and contributed to the jibad literature.

The Mamluk rulers’ official jihad policy was supported by the Islamic religious
establishment. The continuing Frankish pressure on the Syrian and Egyptian
shores persuaded scholars and jurists to compile hadith collections that were de-
signed as a tool to encourage the Muslim warriors.*0 They highlighted the reli-
gious values of fighting in the cause of Allah and even extolled being killed dur-
ing this mission. By accumulating early Islamic traditions on fighting in the
cause of Allah and on the virtue of sticking to locations that were threatened by
the enemies of the faith, Mamluk authors aimed to strengthen the spirits of their
fellow Muslim civilians and soldiers.*! Due to these efforts two well-developed

36 Mayer 1933, 107; RCEA 12, 104ff. (4556, 4557, 664/1266 Homs, Baybars, mausoleum of
Sayf al- Islam Khalid b. al-Walid), 128ff. (4593, 666/1257 Homs, Baybars, mausoleum of
Khalid b. al-Walid), 141ff. (4612, 668/1270 Nabi Musa, Baybars); 13, 9f. (4815, 681/1282
Baalbek, Qala’un), 15ff. (4823, 4824, 682/1283 Baalbek, Qala’un), 105f. (4956, 691/1292
Homs, Qala’an); 15, 218 (5945, 742/1342 Egypt, al-Mansur al-Muzaffar), 250 (5995,
746/1345 Egypt, Sultan al-bahrayn Isma’il).

37 Reinfandt 2003, 152 (863/1458 waqfiyya).

38 Cf. Aigle 2003, 73-77.

39 Ibn Yahya, Salih, Tarikh Bayrit wa-huwa akbbar al-salaf min dburriyyat Bubtur b. Al amir al-
gharb bi-Bayriit, Kamal Salibi and Francis Hours, eds., Beirut 1969; Ibn Hajar al-“Asqalani,
Shihab al-Din Ahmad (773/1372-852/1449), Inb&@ al-ghumr bi-abna@’ al-‘umr, Hasan Habashi,
ed., Cairo, 1419/1998, vol. 4, 209-216, 226; Moukarzel, Pierre 2007, “Les expéditions mili-
taires contre Chypre (1424-1426) d’apreés Salih b. Yahya: Quelques remarques sur la marine
mamelouke”, al-Masaq 19,2, 177-198; Bosworth, Clifford Edmund 1996, “Arab Attacks on
Rhodes in the Pre-Ottoman Period”, Journal of the Royal Asiatic Society 6,2, 157-164, at 163.

40 Tbn Taymiyya, Taqi al-Din Ahmad (661/1263-728/1328), Qa‘ida fi Linghimas fi I“adw wa-hal
yubah, Abu Muhammad Ashraf b. ‘Abd al-Magsud, ed., Riyad 2002, 65 quotes the saying:
“either victory and triumph or martyrdom and paradise” (imma al-nasr wa-l-zafar wa-imma
al-shabada wa-Ljanna).

41 Al-Sulami, al-Tzz b. ‘Abd al-Salam (578/1182-660/1262), Targhib abl al-Islim fi sukna al-
Sham, lyad Khalid al-Tabba*, ed., Damascus / Beirut 1413/1992; Ibn Taymiyya, Taqi al-
Din Ahmad, Masala fi Fmurabata bi-l-thughir afdal am al-mujawara bi-Makka, Abu
Muhammad Ashraf b. ‘Abd al-Magsud, ed., Riyad 2002, 54 argues that jihad is a collective
action (fard ‘ald l-kifaya) and not an individual duty. Yet, in line with his philosophy, serv-

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 109

literary genres proliferated in the Mamluk realm: the virtues of jibad (fada’il al-
Jihad) and the merits of Syria (fada’il al-sham).*?

A case in point is a short booklet by the well-known jurist Ibn Jama‘a al-
Hamawi. His exposition includes thirty concise chapters. Two of them, the one
on the involvement of women in jihad and the other on seafaring for the cause
of God, have a common subject matter. Both highlight the role of naval opera-
tions and fighting. The author narrates the renowned story of Umm Haram, who
is said to have participated in the Umayyad landing on the shores of Cyprus,
where her tomb can be seen to this very day.*3 He depicts her as the model of a
fighting woman.*

Another example of this literary genre is a thin epistle by the famous Damas-
cene jurist and historian Ibn Kathir (701/1301-774/1373).> He dedicated his trac-
tate to Sayf al-Din Manjak al-Yusufi (d. 776/1375),% who among his various posi-
tions served as the armor-bearer (sahdar) and the governor (kafil) of Damascus.?’
The author presents the current conditions along the sultanate’s shorelines. He
outlines destructive events that have befallen the Muslims. Among them the
Christian raid on Alexandria (767/1366) and its pillage, the killing and enslaving of

ing on the front lines is considered to be more meritorious than dwelling in the Arabian

holy cities, ibid. 17.

The composition of tracts about the merits of jihid and Syria certainly can be traced in the

pre-Crusades era, al-Tarstsi, ‘Uthman b. ‘Abd Allah (d.1011/1602-3), “Siyar al-thughur”,

in: Shadharat min kutub mafqida fi Ftarikh, Thsan ‘Abbas, ed., Beirut 1988, 437-459; idem,

Baqaya Kitab Siyar al-thughir min kbilal makbtitat Bughyat al-talab Li-Ibn al-“Adim; Shakir

Mustafa, ed., Damascus 1998; Bosworth, Clifford Edmund 1993, “Aba ‘Amr ‘Uthman al-

Tarsusi’s Siyar al-thughir and the last years of Arab rule in Tarsus (fourth/tenth century)”,

Graeco-Arabica 5; repr. in: idem 1996,The Arabs, Byzantium and Iran: Studies in Early Islamic

History and Culture, (Variorum Collected Studies Series 529), Aldershot / Brookfield, XV;

al-Qarrab, Ishaq b. Ibrahim (352/963-429/1038), Fada’il al-rami fi sabil Allah ta‘ala, Mash-

har Hasan Mahmud Salman, ed., al-Zarqa’ 1989, was transmitted in Mamluk Aleppo. An-
other example is the collection of forty traditions by al-Muqri’, Aba I-Faraj Muhammad

(517/1124-618/1221), Kitab al-arba‘in fi Ijihad wa-I-mujabidin, Badr b. ‘Abd Allah Badr and

‘Abd al-Rahim b. al-Husayn ‘Iraqi, eds., Beirut 1992. It was transmitted at the Madrasat

Niir al-Din in Damascus in the nineties of the 6th/12th century (certificate of edition, 91f.).

43 Cook, David 2005, “Women Fighting in Jihad?”, Studies in Conflict ¢& Terrorism 28,5, 375-
384, at 375f.

44 Tbn Jama‘a, Muhammad b. Ibrahim (639/1241-733/1333), Mustanad al-ajnad fi dlat aljibad
wa-mukbtasar fi fadl al-jibad, Usama Nasir al-Nagshbandji, ed., Baghdad 1983, 45-48, 93.

45 Ibn Hajar, Inba’, vol. 1, 39f.

46 Tbn Kathir, Aba 1-Fida’ Isma‘il b. ‘Umar (701/1301-774/1373), Kitab al-ijtibad fi talab al-
Jihad, Cairo 1993, 26, 33.

47 Mayer 1933, 153ff.; RCEA 16, 35 (6048, 748/1347 Cairo, palais de Manjak). This publica-
tion offers a better decoding of Manjak designations than the reading by the editor of Ibn
Kathir’s tractate; cf. Sauvaget, Jean 1932, “Décrets Mamelouks de Syrie (Premier Article)”,
Bulletin d’Etudes Orientales 2, 1-52, at 4 (769/1368 Damascus,); RCEA 17, 110f. (769 003,
769/1368 Damascus, abolition of taxes); Guérin, Alexandrine 2001-02, “Un corpus des ins-
criptions arabes de la Syrie méridionale”, Bulletin d’Etudes Orientales 53-54, 229-278, at 239
(Busra).

42

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 YEHOSHUA FRENKEL

Muslims. Then the attack on Tripoli where the local population and garrison were
betrayed (ba‘d munafiqiba yukhadi‘'u al-muslimin) and the Christians wreaked havoc
in the city. Only the advance of a Turkmen party drove back the Franks.*®

A couple of years after this chain of raids, the Franks’ fleet attacked Ayas (La-
jazzo; Yumurtalik) in Southern Turkey (769/1367). On this occasion the Mamluk
army, headed by Manjak and by Sayf al-Din Mankali Bugha al-Shamsi (d. 774/
1372),% the viceroy of Aleppo (763/1363-768/1366) succeeded in defeating the en-
emy.>0 It was narrated that the king of Cyprus was among the wounded Christians.

That the Mamluk establishment regarded the victory over the intruders as a
major achievement can be deduced from the construction inscription in the
Mankali-Bugha mosque (ami) in Aleppo. It reads: “this flourishing mosque was
built by Abua ‘Abd al-Rahim Mankali Bugha al-Ashrafi following the defeat he
inflicted on the Franks at Ayas on the first day of Safar 769 (27 September 1367).
At that time he served as the marshal (azabeg) of the Egyptian armies”.>!

War has political and moral dimensions. Arguing that the struggles of the day
were a continuation of the historical efforts to spread the call of Islam in Bilad
al-Sham, Ibn Kathir encouraged the Mamluk state to staff the coastal fortifica-
tions with combatants. The Damascene historian employs a simple literary de-
vice. By readapting historical stories he endeavors to convince his audience to
enlist in the armies of jibad.

Indeed, he narrates, Syria was in the past inhabited by Christians from various
denominations, but then the Prophet converted Arabia and advanced as far as
the Byzantine territory. Following Muhammad’s death the armies of Islam ac-
complished the mission. The Franks were able to take advantage of the weaken-
ing of the Islamic state and conquered the Holy Land in about the year
500/1106-07. But Saladin and his successors were able to drive them out. How-
ever, nowadays, the king of Cyprus is venturing to capture the Syrian coast.
Hence, Ibn al-Kathir claims, the Muslims should be on guard. Yet, he ensures
them, quoting apocalyptic traditions, Islam will not lose Jerusalem again.>?

Ibn Nahhas al-Dumyati (d. 814/1411) composed a bulky volume on the mer-
its of jihad and the law of war.53 The fighting along the Syrian coastlines is a link

48 Tbn Kathir, Liihad.

49 Tbn Hajar al-*Asqalani, [#bZ, vol. 1, 54. In Aleppo he donated an astrolabe to a library (li-I-
khizana), Reich, Sigismund and Gaston Wiet 1939, “Un astrolabe syrien du XIVe siécle”,
Bulletin de IInstitut Frangais dArchéologie Orientale 38, 195-202, 196-99; RCEA 17, 87 (767
003, 767/1366 Aleppo), 112f. (769 005, 769/1367 Aleppo citadel).

50" Taoust, Henri 1955, “Ibn Kathir historien”®, Arabica 2, 42-88, at 62.

51 RCEA 17, 113£. (769 006, 769/1367 Aleppo), 115 (769 007).

52 Ibn Kathir, [jtibad, 32-40.

53 Peters, Rudolph 2005, Jikad in Classical and Modern Islam: a reader, updated and expanded
ed., Princeton, 104, 196; Cook, David and Olivia Allison 2007, Understanding and Address-
ing Suicide Attacks: The Faith and Politics of Martyrdom Operations, Westport (Conn.), 11, 150.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 111

in the chain of wars that shaped the history of Islam since the campaigns of the
Prophet. Some chapters summarize the traditions that eulogize the Muslim
fighters who inhabit Bilad al-Sham’s port towns and fortification. The author
claims that 7764t means to reside in a coastal fort in preparation for the enemy’s
landing. A particular chapter deals with the merits of maritime fighting. He de-
scribes the seasick mariner as a martyr lying in his blood (al-ma’id fi I-babr ka-I-
shabid al-mutashabhit fi dammibi).>* Hence Ibn al-Nahhas encourages his readers
to donate alms-money that will finance the jihad.>

Towards the end of the Mamluk sultanate, the well-known scholar Jalal al-Din
al-Suyuti (849/1445-911/1505) compiled a collection of forty traditions on the
virtue of jihad.>® Yet, though living in the Mamluk realm, he dedicated the work
“to our Great Master, the Enormous Sultan” Muhammad b. ‘Uthman, i.e. the
Ottoman zkinci Mehmet, explaining that it is a gift (badiya), a sample extracted
from a work that comprises ten thousand traditions on the merits of the holy
war.”’ Probably the dedication expressed al-Suyuti’s gratitude to the sultan who
became known as Muhammad al-Fatih (1432-1481) the conqueror of Constan-
tinople (1453). One of the traditions that are very popular in these hadith collec-
tions says that participation in the holy war, including migration to the frontier
zones or the dwelling in garrison towns, is a rewarded deed. Muslims occasion-
ally transmitted the padith “residing in a fortification for 24 hours is better than a
month’s fasting”.>8

Closely related to the conflict between the sultanate and the Franks is another
literary genre, that of traditions on the virtue (fzda’il) of Bilad al-Sham.*® As in
the genre of “the merits of holy war” also in collections on “the merits of Syria
and the Holy Land”, the Mamluk period authors continued earlier practices.®
Yet from a diachronic examination, it is clear that the fada’il writing was not an

54 Ibn Nahhas, Abt Zakariyya Ahmad (d. 814/1411), Mashari al-ashwaq ila masari al-ushshagq
wa-muthir al-gharam ila dar al-salam, fi: fada@’il aljibad, 1dris Muhammad °Ali and
Muhammad Khalid Istanbali, eds., Beirut 1990, 248.

55 Cf. ibid. 244-265, 296f., 366-393, 408-411, 550ff., 908-950. Among his sources he men-
tions late medieval authors: Abu I-Hajjaj Yusuf al-Mizzi (d. 742/1341-2; 385); Ibn Taymi-
yya (386) and others.

56 Al-Suyati, Jalal al-Din (849/1445-911/1505), Arba‘ina hadithan fi fadl aljibad, Marzaq “Ali
Ibrahim, ed., Cairo 1988.

57 Tbid. 50.

58 Muslim, Sabih, quoted by Ibn Kathir, Jitihad, 29; Ibn Taymiyya, Mas'ala, 58; al-Suyiti,
Arba‘ina, 86 (no. 31).

59 Anabsi, Ghalib 2008, “Popular Beliefs as Reflected in ‘Merits of Palestine and Syria’

(Fada’il al-Sham) Literature: Pilgrimage Ceremonies and Customs in the Mamluk and Ot-

toman Periods”, Journal of Islamic Studies 19,1, 59-70.

This genre reflects a virtual vision of the territory and its inhabitants. See the sermon de-

livered by Saladin after his victorious entry to Jerusalem, Ibn Wasil, Jamal al-Din

Muhammad, Mufarrij al-kurib fi akbbar Bani Ayyib, Jamal al-Din al-Sayyal, ed., vol. 1-5,

Cairo, 1954, vol. 2, 218-22.

60

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 YEHOSHUA FRENKEL

archaic recycling of old materials.®! The classification of the Syrian lands
changed in line with political and military developments. This is clearly visible in
Mamluk period writings about Syria.®2

The number of epistles on the merits of Bilad al-Sham that were composed in
Mamluk Syria is considerable. To make my point it is sufficient here to dwell
only upon a handful of illustrative writings. One example is a short epistle con-
cerning the “true” location of Moses’ tomb (qabr al-kalim),®> which was com-
posed by Ibn al-Firkah (d. 729/1329),64 a fairly well-known scholar from Jerusa-
lem.®5 A second epistle is a short tract named Istighal al-giblatayn, which was com-
posed by Burhan al-Din Ibrahim b. Jama‘a (725/1325-790/1388).6¢ The text mir-
rors the Syrian-Palestinian tradition of writing about disputed sacred locations.
The author refutes the suggestion that no prophet had prayed facing towards Je-
rusalem. He relies on al-Zuhri’s transmission but rectifies the content: “on the
night of the miraculous journey to Jerusalem all the prophets have assembled
behind Muhammad and he led them in prayer. This happened prior to his flight
and before the direction of prayer (gibla) became oriented towards the Ka‘ba in
Mecca”.

The Damascene scholar Ibn Rajab al-Hanbali asserts in his introduction to a
compilation about the merits of Syria that: “In this book I collected [traditions]
on the faith and true religion that reside in Syria. It protects al-Sham and safe-
guards it. I composed this volume as a tool to encourage the believers and
hearten them to face the disturbing events that shook Bilad al-Sham in the years
791-792 [1389-90]”.67

61 As such it displays primordial patriotism (hubb al-watan min al-iman). Ibn Shaddad, ‘Izz al-

Din Muhammad (613/1217-684/1285), al-A‘laq al-khatira fi dhikr umar@ al-Sham wa-I-Jazira,
Yahya Zakariyya ‘Abbara, ed., Damascus 1991, 11f.
62 <Anabisa, Ghalib Ibrahim, ed. 2007, Min adab fad@’il al-Sham. Nusiis mukbtira min makbtitat
mamlikiyya wa-utmaniyya [from the “Merits of al-Sham Literature’. Selected texts from manuscripts
of the Mamluk and Ottoman periods], Beit Berl.
On it Sadan, Joseph 1981, “Le Tombeau de Maise a Jéricho et & Damas. Une compétition
entre deux lieux saints principalement 4 'epoque ottomane”, Revue des Etudes Islamiques
49,1, 59-99; El‘ad, Amikam 1988, “Some Aspects of the Islamic Traditions Regarding the
Site of the Grave of Moses”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 11, 1-15.
64 The National and University Library (Hebrew University Jerusalem), ms Arab 809.
65 Matthews, Charles D. 1932, “The Wailing Wall and al-Buraq®, The Muslim World 22,4, 331-
339. Ibn al-Firkah, Burhan al-Din, “Kitab ba‘ith al-nufts ila ziyarat al-Quds al-mahrus”,
Charles D. Matthews, ed., The Journal of the Palestine Oriental Society 15,1-2 (1935), 51-87; see
also Ibn al-Firkah, Burhan al-Din, “Kitab ba‘ith al-nufts ila ziyarat al-Quds al-mahras”,
Madiha al-Sharqawi, ed., in: Arba‘atu ras@’il fi fada@’il al-masjid al-Aqsa, Muhammad Zayna-
hum, ed., Cairo 1420/2000, 53-109.
Ibn Jama‘a al-Maqdisi, Burhan al-Din, Istighal al-giblatayn, Jewish National and University
Library, ms Arab, Yahudah 318; King Saud University ms 4812.
67 Tbn Rajab,°Abd al-Rahman b. Ahmad (706/1306-795/1393), “Fada’il al-Sham”, in: Fada’il
al-Sham, Abi ‘Abd al-Rahmin ‘Adil b. Sa‘d, ed., Beirut 2001, 153-281, at 159.

63

66

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 113

Shams al-Din al-Suyuti employs the opposite approach. In a chapter on the
coastal town of Ascalon (Ashkelon; ‘Asqalan)®® he selects and quotes several earlier
sources, using them not merely to narrate the story of the place but also to pro-
mote its qualities.® He concludes this chapter by stating: “the transmission of
these traditions resulted from the location of the place. It was a salient garrison
town and a border fortification that the enemy had attacked endlessly. A great
number of Muslims lost their lives defending the site; however since at present
times the enemy is not attacking, it is superior to serve as guardians of other
places”.”0

The message projected by these texts induced the Muslim civil population in
Syria to devote time and private money for the sake of safeguarding coastal set-
tlements. The religious establishment used the texts to sanction the collection of
dues and the endowment of property to finance the jihad. The political weight of
fighting in the name of Islam can be easily construed from the language and the
symbols that the ruling elite manipulated. These and similar fada’/ writings most
probably shaped the Muslim public opinion within the boundaries of the sul-
tanate.

Thus for example narrating the merits of Muhammad b. Yasuf al-Mizzi (d. in
Damascus 788/1386) a contemporary chronicler says: “he devoted considerable
attention to horse maneuvers and weapons and liked very much those who
shared this hobby with him. He often returned to Sidon and Beirut (in the
Lebanon) to participate in the defense (ribat) of these cities. In one case he had
experienced a severe crush (zawba) [inflicted upon the Muslims by the Franks]
and built a fortified tower (bur7) on the coastline.””!

68 Le Strange, Guy, trans. 1965 [1890], Palestine under the Moslems. A Description of Syria and the
Holy Land from A.D. 650-1500, translated from the works of the mediaeval Arab geographers, Bei-
rut, 400-403; Anabseh, Ghaleb 2006, “The Sanctity of the City of ‘Asqalan in the ‘Merits
Literature’ of Palestine: An Examination of Mamluk and Ottoman Sources”, Holy Land
Studies 5,2, 187-198.

69 Ibn Tamim al-Maqdisi, Shihab al-Din (714/1314-765/1363), Muthir al-gharam ila ziyarat al-
Quds wa-I-Sham, Ahmad Khutaymi, ed., Beirut 1415/1994; Ibn “Asakir, ‘Ali b. al-Hasan b.
Hibbat Allah (d. 571/1176), Tarikh madinat Dimashq, “‘Umar b. Gharama al-“Amrawi, ed.,
Beirut 1995-98.

70 Al-Suyati, Shams al-Din (816/1413-880/1475), Ithaf al-akhisi bi-fad@’il al-masjid al-aqsa,
Ahmad Ramadan Ahmad, ed., Cairo 1982-84, vol. 2, 170; yet in his short epistle on the
merits of Syria al-Suyuti does not restate this position, al-Suytti, Shams al-Din, “Fada’il al-
Sham”, in: Fad@’il al-Sham, Abt ‘Abd al-Rahman ‘Adil b. Sa‘d, ed., Beirut 2001, 350f.; I
would like to thank Dr. O. Livne for this footnote.

71 Tbn Hajar, Inb@, vol. 1, 329.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 YEHOSHUA FRENKEL

Financing the Jihad

Mamluk sultans were aware that war is a pricey enterprise. No wonder then that
military expenditures were their main concern.”? The payment to the profes-
sional army (al-ajnad al-murtaziga) was the top priority of the sultanate’s treasury
(bayt al-mal al-“amma).”> Administrative and legal writings, particularly in the
chapters dealing with taxation and land-tenure, clearly reflect this awareness.
They define the arable fields as the property of the community (waqf mu’abbad
‘ala masalib al-muslimin).”* Theoretically the treasury granted farming estates to
the army commanders (i4/2°) for a definite period of time.”>

The financial aspects of the jibad were not administered only by the army
commander charged with Syria’s coastal districts. The “supervisor of the [Mus-
lim] captives and the [maintenance of the] walls (vazzar al-asra wa-nazzar al-
aswar)” was one of the administrative officers (alwaza@’if al-diwaniyya) in Damas-
cus. The nomination patent to this office introduces the ideology of the Mamluk
regime. The text represents the Prophet and the Companions as a model “who
by their restless efforts have guarded the community of Islam. They built un-
reachable walls, discouraged the enemies and rescued the captives”.”¢

Yet the jibad was also financed by special taxes, especially in emergency cases.
The first collection of this kind coincided actually with the emergence of the
Mamluk sultanate. As the Mongol armies were conquering Syria, the new sultan
Qutuz taxed the population of Cairo.”” Another example is the effort by Baybars
to confiscate farming lands in the vicinity of Damascus.”® With the passing of

72 1t included the construction of fortifications and weapons in addition to other projects
such as shipyards and of ship building, ibid., vol. 1, 302, 313.

73 Ibn Taymiyya, Taqi al-Din Ahmad (661/1263-728/1328), al-Siyasa al-shariyya fi saliah al-rat

wa-l-rafyya, Beirut 1409/1998, 54; Laoust, H. 1948, Le Traité de droit public d’'Ibn Taymiya,

Beirut, 47.

For an early (Fatimid) illustration of this method, see the inscription from southern Pales-

tine that was published in CIAP 3, 15f.

75 Al-Ansari, Aba Yahya Zakariyya b. Muhammad (d. 926/1520), al-I'lam wa-I-ibtimam bisjam®
Jatawa shaykh al-Islam Abi Yahya Zakariyya b. Mubammad, ‘Abd al-‘Aziz ‘Izz al-Din al-
Sirwan, ed., Beirut 1984, 89; Ibn Jama‘a al-Hamawi, Mukbtasar, 125, 128ft.; al-“Umari,
Ahmad b. Yahya b. Fadl Allah (700/1301-750/1349), Masalik al-absar fi mamalik al-amsar,
Dawlat al-mamalik al-ula [description of Syria and Egypt], Dorothea Krawulsky, ed., Beirut
1986, 94; Tsugitaka Sato 1997, State and Rural Society in Medieval Islam: Sultans, Mugqta‘s and
Fallabun, Leiden / New York / Koln.

76 Al-Jazari, Shams al-Din Muhammad (658/1259-739/1338), “Hawadith al-zaman wa-

anba’ihi wa-wafayat al-akabir wa-l-a‘yan min abna’thi”, in: Quellenstudien zur friiben Mam-

lukenzeit, 2794 ed., Ulrich Haarmann, ed., Freiburg 1.Br. 1970, 106; al-Qalqashandi, Ahmad

b. “Ali (756/1355-821/1418), Subh al-a‘sha fi sind‘at al-insh@’, repr., Cairo 1963, vol. 12, 393

(the nomination letter of Ibn al-Qalanisi).

Ibn lyas, Bada’ic al-zubir, vol. 1, 305f. (the verses by Ibn ‘Anin are particularly note-

worthy).

78 Sublet, Jacqueline 1976, “Le Séquestre sur les jardins de la Ghouta (Damas 666/1267)”, Stu-
dia Islamica 43, 81-86.

74

77

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 115

time, the ongoing financing crisis went from bad to worse. The revenues collected
by the sultanate had shrunk. Facing this harsh economic reality, sultans did not
hesitate to seize the coffers of the religious endowments, a policy that was not
sanctioned by all jurists.”®

Mamluk sources mention several confiscations of wagf money in order to fi-
nance military operations.8® When Barquq learned about the advance of Timur
Lank (Tamerlane) towards Anatolia, he summoned the Mamluk elite and dis-
cussed with them possible steps that should be taken. Troubled by the weakness
of the Egyptian army, the sultan looked for financial resources.8! In another case
waqf money was levied to fund war in Anatolia (872/1468).82

The Waqf

The steady re-conquest of the Crusaders’ districts by the Mamluk armies provided
the sultanate with domains in the coastal districts of Syria.83 Frankish estates and
villages were endowed to support public Muslim institutions (awgaf). Baybars for
example, did not hesitate to finance the shrine of Abu ‘Ubayda, by endowing a vil-
lage in central Syria although the farming land was held jointly (condominia; min
munasafat Hims) with the Latins.8* A fragment of a court document from the sec-
ond half of the 8/14t% century is a clear indicator of this development and illu-
minates the use of pious foundations to this purpose.®> The original record was
presumably copied during legal procedures that took place in Jerusalem and re-
volved around a religious endowment established by the Mamluk sultan Abu I-
Ma‘ali Muhammad b. Abi I-Fath Qalawun al-Salihi (first reign 693/1294; second

79 Al-Balatunsi, Taqgi al-Din Muhammad (851/1447-936/1530), Tahrir al-maqal fi-ma yahillu
wa-yabrumu min bayt al-mal, Fath Allah Muhammad Ghazi al-Sabbagh, ed., Mansurah
1989, 102ff. (quoting Abta Shama on the virtue of Nar al-Din).

80 Tbn Kathir, Aba 1-Fida’> Isma‘il b. ‘Umar, al-Bidaya wa-l-nibaya, ‘Abd Allah b. ‘Abd al-
Mubhsin al-Turki, ed., Cairo 1998, vol. 18, 111 (711/1311-12).

81 Tbn Taghri Birdi, Abli 1-Mahasin Yasuf, al-Nujim al-zahira fi mulik Misr wa-I-Qahira, Wil-

liam Popper, ed., vol. 5, Berkeley 1936, 384 (788/1387).

Ibn lyas, Bada’i al-zubir, vol. 3, 14; Wiet, Gaston, trans. 1945, Histoire des mamlouks circas-

siens: Bada@’i* al-zubir fi waqa’i al-dubir par Ibn byas, Cairo, 14.

Oppenheim, Max, ed. 1909, Iuschrifien aus Syrien, Mesopotamien, und Kleinasien, gesammelt im

Jabre 1899, part 1: Arabische Inschriften, Leipzig 1909, 5f. (inscription 3, 666/1267 Homs,

Baybars).

84 RCEA 12, 208ff. (4714, Mazar Aba “Ubayda, Baybars). This territory is specified in the

treaty signed between Baybars and the Hospitallers Knights; al-Qalqashandi, Subj al-a‘sha,

vol. 14, 34; Holt, Peter Malcolm 1995a, Early Mamiuk Diplomacy (1260-1290): Treaties of

Baybars and Qalawin with Christian rulers, Leiden, 34.

The document was found in the collections of the Haram al-Sharif in Jerusalem, Little,

Donald P. 1984, A Catalogue of the Islamic Documents from al-Haram as-Sarif in Jerusalem, Bei-

rut / Wiesbaden, 374 (Haram doc. 306).

82

83

85

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 YEHOSHUA FRENKEL

reign 698/1299-708/1309; third reign 709/1309-741/1340).8¢ The record shed light
on the close contact between war and property.8” Despite being incomplete, it il-
luminates the legal maneuvers that the founder of the endowment accomplished,
as well as the transfer to an Islamic religious endowment of property owned by
Christian orders during the Crusader period.38

Iqta“- farms were another source of awgaf. Sultans, governors and officers
grabbed hold of “state properties”. They converted these fields, which were not the
private property (mulk) of the founder, into religious endowments,?’ an act that
was not in line with the prescriptions of Islamic Law.?® The rapid growth of the
awqaf affected the army administration (diwan aljaysh) that suffered from heavy
loss of igta“fields. The economic dependence of the Mamluk society and govern-
ment on the wagf broadened with the growth in size and wealth of the religious
endowments. This development widened the range of activity of the religious en-
dowments.’!

It is well known that pious foundations played an important role during the
Mamluk period. Among other activities they also played a significant role in sup-
porting Muslim communities in those districts snatched from the Latins.”? The

86 Holt, Peter Malcolm 1995b, “An-Nasir Muhammad b. Qalawiin (684/1285-741/1341): his
Ancestry, Kindred, and Affinity” in: Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid and Mamluk
Eras, (Orientalia Lovaniensia Analecta 73), Urbain Vermeulen and D. De Smet, eds., Leu-
ven, 313-324; Levanoni, Amalia 1995, A Turning Point in Mamluk History: The Third Reign of
al-Nasir Mubammad Ibn Qalawin (1310-1341), Leiden / New York / Koln.

87 Frenkel, Yehoshua 1997, “The Impact of the Crusades on the Rural Society and Religious

Endowments: The Case of Medieval Syria (Bilad al-Sham)”, in: War and Society in the East-

ern Mediterranean, 7th-15th centuries, Yaakov Lev, ed., Leiden / New York / Koln, 237-248.

The continuation of the Crusaders’ administrative practices by the Mamluks is evident

from their use of Latin technical terms. Thus for example the Latin vassal was transcribed

into Arabic fasal, Cahen, Claude 1975, “Apercu sur les imp6ts du sol en Syrie au moyen

age”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 18,3, 233-244, at 238; CIAP 3,

190, 195-200.

89 CIAP 3, 53 (the endowment of villages by Sanjar al-Dawadari). Aba Shama, ‘Abd al-
Rahman b. Isma‘il, Kitab al-rawdatayn fi ’akbbar al-dawlatayn al-niriyya wa-l-salabiyya,
Muhammad Hilmi Muhammad Ahmad, ed., Cairo 1956-62, vol. 1, 41; Ibn Qadi Shuhba,
Abt Bakr b. Ahmad, AlFkawakib al-durriyya fi Lsira al-niriyya, ed. Mahmud Zayid, Beirut
1971, 47.

90 The so-called wagqf irsad. Cuno, Kenneth M. 1999, “Ideology and Juridical Discourse in Ot-

toman Egypt: The Uses of the Concept of Irsad”, Islamic Law and Society 6, 136-163. On

later periods see Deguilhem, Randi 2008. “The Waqf in the City”, in: The City in the Islamic

World, vol. 1, Salma Khadra Jayyusi et al., eds., Leiden, 923-950, at 940; Ener, Mine 2003,

Managing Egypt’s poor and the politics of benevolence, 1800-1952, Princeton, 8.

The growth of awgadf had a clear impact on the Mamluk economy and administration.

Farming lands that financed the military elite were moved from the military department to

the endowments departments. Thus for example some villages that Baybars granted to his

officers are named in the wagf record of the sultan al-Ashraf Inal; Irwin, Robert 1977, “Iqta“
and the end of the Crusader states”, in: The Eastern Mediterranean Lands in the Period of the

Crusades, P. M. Holt, ed., Warminster (Engl.), 62-77; Reinfandt 2003, 156.

Haram document no. 306 reflects the use by sultans of farming lands that their armies

have taken from the Latins. Yet because of the deficient conditions of the document we

88

91

92

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 117

awqaf contributed to the general welfare of the believers by paying for social activi-
ties and other enterprises of the Islamic community.”? They financed the building
of mosques,’ tombs,’ and shrines. Some of the capital was used to decorate towns
and to construct fortifications and ramparts® along the Syrian shores. For example
a plaque in the Nabi Yanus mosque reads that it was built by Husam al-Din Lajin
the governor of Balatunus in 708/1308.%7 Another case in point can be seen in the
mausoleum of Ibrahim b. Adham in Jabala (Lebanon).?®

The construction of fortifications by Mamluk rulers along the Mediterranean
coast and the staffing of the seashores with warriors did not result merely from a
romantic view or nostalgia for earlier glorious ages of Islam; it had a concrete
function. The Mamluk ventured to rebuff naval raids on the beaches,’® and war-
riors were needed to man the fortifications that guarded the sultanate’s shoreline
(abad ajnad al-thaghr al-mabris).'° To encourage loyal Muslims to come to the
port towns, their accommodation was paid by religious endowments.

An inscription on the walls of a mosque (Masjid al-Taylan) in Tripoli (Lebanon)
states: “The surplus money left in the coffers of this endowment after the salary
payment to the functionaries and other disbursements, will be spent on the Suafis
and on the poor, both those who are currently dwelling in Tripoli and those who
would arrive”.1%1 In the list of Barquq’s favorable deeds, the chronicles mention his
restoration of the armories in the front city of Alexandria and the construction of a
Sufi lodge (zawiya) named al-Barzakh at Dumyat (Damietta).102

In the medieval Islamic world and in neighboring civilizations, men and
women were regarded as a commodity. The ransom of Muslim prisoners (fakk al-
asir) was seen by jurists, rulers and the general public as a valuable accomplish-
ment.!% They considered this deed as a fulfillment of a general statement in the

cannot narrate fully the history of this particular institution, nor identify its beneficiaries.

This lacuna remains open for further enquiry. Cf. the list on villages in Reinfandt 2003,

138-141.

The founding of a pious endowment to finance war is well documented in pre-Mamluk

documentation, Lev, Yaacov 2005, Charity, Endowments, and Charitable Institutions in Medie-

val Islam, Gainesville, 68f.

9% RCEA 14, 266 (5587, 730/1329 Gaza).

9 RCEA 13,186 (5065, 698/1298 Tripoli); 16, 215f. (6324, 760/1359 Tripoli).

% RCEA 13, 204 (5099, 700/1300 Majdal al-‘Askalan).

97 RCEA 14, 21 (5234).

98 RCEA 15, 232 (5964, 743/1342 Jabala, Lebanon).

99 Cf. al-Maqrizi, Taqi al-Din Ahmad (766/1364-845/1441), Kitab al-Sulitk li-ma‘rifat duwal al-
mulitk, Sa‘id Abd al-Fattah ‘Ashur, ed., Cairo 1970, vol. 3, 489, 499 (785/1383), 515
(786/1384).

100 RCEA 13, 145 (5008, 695/1296 Egypt, lapidary).

101 RCEA 15, 60ft. (5690, 5691).

102 Tbn Taghri Birdi, al-Nujim, vol. 5, 421 (791/1389).

103 Littmann, Enno 1949, Syria: publications of the Princeton University archacological expeditions to
Syria in 1904-5 and 1909, div. 4: Semitic inscriptions, sect. D: Arabic inscriptions, Leiden, 28
(line 5; 542-544/1147-50 Bosra).

93

—_

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 YEHOSHUA FRENKEL

Qur’an: “the alms are only for the poor and the needy, and those who collect
them and those whose hearts are to be reconciled, and to free the captives and
the debtors, and for the cause of Allah (/7 sabili-llah), and for the wayfarers; a duty
imposed by Allah”.1% Mamluk period chronicles contain numerous references to
the activity of the diwan al-asra in releasing Muslim prisoners captured by Chris-
tian mariners.10

The prospect of gaining ransom money encouraged Europeans to amass Mus-
lim captives and deliver them to Mamluk representatives.!® Contemporary
sources describe the arrival of Frankish merchants with Muslim prisoners to the
Mamluk sultanate. Late Mamluk period chronicles mention Christian naval opera-
tions against Muslim targets and report on the arrival of ransomed prisoners back
to the Abode of Islam. Money was collected (istikhraj) in mosques and neighbor-
hoods to pay for the release of Muslims captured by the Christian foe. The money
was not amassed only to redeem Syrian or other Eastern Muslims but even to pay
for “Western” (Maghribis, i.e. Spanish and North African) Muslims.1%7

The ransom of Muslim prisoners captured by Christian mariners could not be
accomplished without funds. And indeed the budget of the diwan al-asra was pro-
vided, at least partially, by funds from another administrative branch, that of the
endowments department (diwan al-<waqf).'® Hence it is not surprising to find that
Muslims bequeathed resources to free captives. A dedicatory inscription in Bosra
(southern Syria) reads: “This bakery and mill were constructed and made into a pi-
ous foundation for the sake of Allah. The income from these workshops is en-
dowed for the sake of ransoming Muslim captives from the infidels’ prisons. It will
pay the release for Muslims who have no families or means to free themselves”.10?
The Muslim captives’ foundation (wagqf al-asra) in Damascus owned yielding prop-
erty. Merchants hired shops from it and in this way contributed to a charity insti-
tution that paid European merchants who traded in Muslim prisoners.!10

104 Qur’an, Siirat al-Tawba 9:60 (trans. by Mohammed Marmaduke Pickthall 1954, al-Quran
al-karim: The meaning of the Holy Qur’an, New York 1954). The founders of awqaf could in-
terpret the words f7 sabili-llah as commanding jibad, cf. Qur’an, Surat al-Baqara 2:195: wa-
“anfiqi fi sabili-llah (“spend your wealth for the cause of Allah”).

105 Ibn Yahya, Tarikh Bayrit, 29; Ibn al-Jazari, Muhammad b. Ibrahim,Tarikh pawddith al-
zaman wa-anba@’ihi wa-wafayat al-akabir wa l-a%yan min abnd’ibi, al-ma‘rif bi-Tarikh Ibn al-
Jazari, ‘Umar ‘Abd al-Salam al-Tadmuri, ed., Beirut 1419/1998, vol. 2, 151.

106 Al-Magqrizi, Taqi al-Din Ahmad, Kitab al-muqaffa al-kabir, Muhammad al-Ya‘lawi, ed., Bei-
rut 1991, vol. 2, 611; al-Nuwayri, Shihab al-Din, Nibayat al-arab fi funin al-adab, Cairo
1998, vol. 33, 184. (727/1327 quoting Tarikh al-Birzali).

107 Tbn Tawq, Shihab al-Din Ahmad (834/1430-915/1509), al-Talig: mudbakkarat kutibat bi-
Dimashq fi awakhir al-‘abd al-mamliki, Ja‘far al-Muhajir, ed., vol. 1: 885-908/1480-1502,
Damascus 2000, 83f., cf. also ibid., vol. 1, 181.

108 Al-Qalqashandi, Subb al-a‘sha, vol. 12, 390f.

109 CILAP add., 47f. (circa 544/1149).

10 Ibn Tawq, Taliq, vol. 1, 127, 128 (887/1482); Ibn al-Jazari, Tarikh, vol. 2, 155 (waqf), 192 (a
synopsis of a legal decision).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 119

A relatively lengthy account from Damascus illuminates the modus operandi of
the diwan al-asra. Riding a racing camel, an official emissary (bajjan)'!! arrived
from Cairo bringing with him a Christian from the island of Rhodes named Ni-
cola. The Damascenes were told that this Nicola had released 23 Muslim prisoners.
The local judge was ordered to collect 960 golden coins; this was the price of
wheat that Nicola had bought from the sultan. The extra payment of 326 coins
would be paid by the wagf established by Nur al-Din Zangi.!'? A detailed account
is provided by Ibn al-Tawq (887/1482-83). He names Salmun (Solomon), a dele-
gate Christian from Cyprus, who turned up with a group of Muslim prisoners. 220
golden Ashrafi dinars were collected to ransom the eight Muslims brought by
Salman.!13

An account by al-Maqrizi sheds light on this ransoming operation. He reports
on the return of the amir Fakhr al-Din Julban from the land of the Franks carry-
ing with him a band of prisoners (664/1264). His rescue mission was paid by the
funds that the governor of Damascus provided him. Among the prisoners liber-
ated by Julban were children and women. They were brought to Damascus and
the local judge undertook to marry the women to suitable husbands.!* Another
example of the activity of waqf al-asra is a legal question concerning two religious
endowments that were established to finance the ransom of Muslims. It was ad-
dressed from the Syrian town of Hamah to the well-known jurist al-Subki. The
enquirer wanted to know if money in endowment coffers could be used for
other purposes, such as construction.!!?

It should be mentioned that this type of public endowments were not a
unique phenomenon in Mamluk Bilad al-Sham.!'¢ Evidence of the operation of
prisoners” endowments (wagqf al-asra) can be found in pre-Mamluk chronicles,!!”
as well as in other lands. Thus for example a testimony from Spain says: “the sur-
plus of the incomes will be spent on the release of the poor Muslim prisoners, a
sum of ten silver coins will be allocated to each of them”.118

Conclusion

Effective propaganda spread the seeds of commitment to the cause of Islam
among Muslim civilians and soldiers throughout the long confrontation between

H1 Milwright, Marcus 2008, The fortress of the raven: Karak in the Middle Islamic period (1100 -
1650), Leiden, 91.

12 Tbn Tawq, Taliq, vol. 1, 83f.

113 Tbn Tawq, Taliq, vol. 1, 204, 213.

114 Al-Magqprizi, Sulitk, vol. 1, 544.

115 Al-Subki, Taqi al-Din (683/1284-756/1355), Fatawa al-Subki, Beirut [1975], vol. 2, 105.

116 Al-Maqrizi, Sulitk, vol. 4, 665 (827/1424).

17 Hillenbrand 1999, 553f., Lev 2005, 138f.

18 De Lucena, Luis Seco, ed. and trans. 1961, Documentos Ardbigo-Granadinos, Madrid, 14
(doc. #7c¢, dated 29 Rabi® I 834/15 December 1430).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 YEHOSHUA FRENKEL

Islam and the Franks. The spirit of jihad encouraged them to endow property
that financed the building of fortifications and religious institutions as well as
the redemption of Muslim prisoners.

The Mamluk sultans adopted a functionalist approach towards the religious
endowments. The awgaf served them as a tool to take hold of arable lands, to
construct defenses along the sultanate’s shores and to build holy shrines, as well
as to finance religious functionaries and family members. In times of crisis they

used the awqaf coffers to pay for military operations that their treasury could not
afford.

Bibliography

Abt I-Fid2’, ‘Imad al-Din Isma“il, a-Mukbtasar fi akbbar al-bashar, Cairo 1325/1907.

Abt Shama, ‘Abd al-Rahman b. Isma‘il, Kitab al-rawdatayn fi akbbar al-dawlatayn
al-niriyya wa-l-salapiyya, Muhammad Hilmi Muhammad Ahmad, ed., Cairo
1956-62.

Aigle, Denise 2003, “Les inscriptions de Baybars dans le Bilad al-Sam. Une expres-
sion de la [égitimité du pouvoir”, Studia Islamica 97, 57-85.

Anabseh, Ghaleb 2006, “The Sanctity of the City of ‘Asqalan in the ‘Merits Litera-
ture’ of Palestine: An Examination of Mamluk and Ottoman Sources”, Holy
Land Studies 5,2, 187-198.

‘Anabisa, Ghalib Ibrahim 2006, Ab‘ad fi adab fada’il al-ard al-muqaddasa: Dirasa fi
ba'd al-masadir mundbu nibayat alfatra almamlikiyya wa-hatta Hatra al-
‘uthmaniyya, hawla marakiz diniyya muntakbaba fi I-Sham, Beit Berl.

‘Anabisa, Ghalib Ibrahim, ed. 2007, Min adab fada@’il al-Sham. Nusiis mukbtara min
makbtitat mamlikiyya wa-utmaniyya [from the ‘Merits of al-Sham Literature’ Selected
Texts from manuscripts of the Mamluk and Ottoman Periods], Beit Berl.

Anabsi, Ghalib 2008, “Popular Beliefs as Reflected in ‘Merits of Palestine and
Syria’ (Fada’il al-Sham) Literature: Pilgrimage Ceremonies and Customs in the
Mamluk and Ottoman Periods”, Journal of Islamic Studies 19,1, 59-70.

Anonymous 2006, “The History of Jerusalem and Hebron”, in: Ab‘ad fi adab fada’il
al-ard al-muqaddasa, Ghalib Ibrahim ‘Anabisa, ed., Beit Berl, 171-172.

al-Ansari, Abu Yahya Zakariyya b. Muhammad, al-Ilam wa-I-thtimam bi-jam'i fatawa
shaykh al-Islam Abi Yahya Zakariyya b. Mubammad, ‘Abd al-“Aziz ‘Izz al-Din al-
Sirwan, ed., Beirut 1984.

Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle be-
tween Islam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and
Humanities 1,8, 1-12.

Ayalon, David 1968, “The Muslim City and the Mamluk Military Aristocracy”,
Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanities 2,14, 311-329.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 121

al-Balatunsi, Taqi al-Din Muhammad, Zabrir al-maqal fi-ma yapillu wa-yabrumu min
bayt al-mal, Fath Allah Muhammad Ghazi al-Sabbagh, ed., Mansurah 1989.

Bosworth, Clifford Edmund 1993, “Abu ‘Amr ‘Uthman al-Tarstsi’s Siyar al-
thughtrr and the last years of Arab rule in Tarsus (fourth/tenth century)”, Graeco-
Arabica 5; repr. in: idem 1996,The Arabs, Byzantium and Iran: Studies in Early Is-
lamic History and Culture, (Variorum Collected Studies Series 529), Aldershot /
Brookfield.

Bosworth, Clifford Edmund 1996, “Arab Attacks on Rhodes in the Pre-Ottoman
Period”, Journal of the Royal Asiatic Society 6,2, 157-164.

Cahen, Claude 1975, “Apercu sur les impo6ts du sol en Syrie au moyen 4ge”, Journal
of the Economic and Social History of the Orient 18,3, 233-244.

Cook, David 2005, “Women Fighting in Jihad?”, Studies in Conflict <& Terrorism
28,5, 375-384.

Cook, David and Olivia Allison 2007, Understanding and Addressing Suicide Attacks:
The Faith and Politics of Martyrdom Operations, Westport (Conn.).

Corpus Inscriptionum Arabicarum Palaestinae (CLAP), Sharon Moshe, ed., vol. 1-4,
addendum, Leiden 1997-2009.

Cuno, Kenneth M. 1999, “Ideology and Juridical Discourse in Ottoman Egypt:
The Uses of the Concept of Irsad”, Islamic Law and Society 6, 136-163.

Deguilhem, Randi 2008. “The Wagqf in the City”, in: The city in the Islamic world,
vol. 1, Salma Khadra Jayyusi et al., eds., Leiden, 923-950.

Elad, Amikam 1982, “The Coastal Cities of Palestine During the Early Middle
Ages”, The Jerusalem Cathedra 2, 146-167.

El‘ad, Amikam1988, “Some Aspects of the Islamic Traditions Regarding the Site of
the Grave of Moses”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 11, 1-15.

Ener, Mine 2003, Managing Egypt’s poor and the politics of benevolence, 1800-1952,
Princeton.

Frenkel, Yehoshua 1997, “The Impact of the Crusades on the Rural Society and Re-
ligious Endowments: The Case of Medieval Syria (Bilad al-Sham)”, in: War and
Society in the Eastern Mediterranean, 7th-15th centuries, Yaakov Lev, ed., Leiden /
New York / Koln, 237-248.

Fuess, Albrecht 2001a, Verbranntes Ufer: Auswirkungen mamiukischer Seepolitik auf Bei-
rut und die syro-palistinensische Kiiste (1250-1517), Leiden / Boston / Koln.

Fuess, Albrecht 2001b, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the
Mamluks”, Mamlitk Studies Review 5, 45-71.

Gaudefroy-Demombynes, M. 1923, La Syrie a I'Epoque des Mamelouks d’aprés des
Auteurs Arabes: description géographique, économique et administrative, Paris.

Guérin, Alexandrine 2001-02, “Un corpus des inscriptions arabes de la Syrie méri-
dionale”, Bulletin d’Etudes Orientales 53-54, 229-278.

Guo, Li 1998, Early Mamluk Syrian Historiography: al-Yianini’s Dhayl Mir’at al-zaman,
2 vols., Leiden.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 YEHOSHUA FRENKEL

Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh.

Holt, Peter Malcolm, trans. 1983, The Memoirs of a Syrian Prince: Abu’-Fid&@, sultan
of Hamah (672-732/1273-1331), Wiesbaden.

Holt, Peter Malcolm 1995a, Early Mamiuk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Bay-
bars and Qalawin with Christian rulers, Leiden.

Holt, Peter Malcolm 1995b, “An-Nasir Muhammad b. Qalawun (684-741/1285-
1341): his Ancestry, Kindred, and Affinity”, in: Egypt and Syria in the Fatimid, Ay-
yubid and Mamluk Eras, (Orientalia Lovaniensia Analecta 73), Urbain Vermeulen
and D. De Smet, eds., Leuven, 313-324.

Ibn Asakir, “Ali b. al-Hasan b. Hibbat Allah, T@rikh madinat Dimashg, ‘Umar b.
Gharama al-‘Amrawi, ed., Beirut 1995-98.

Ibn al-Firkah, Burhan al-Din, “Kitab ba‘ith al-nufus ila ziyarat al-Quds al-mahras”,
Charles D. Matthews, ed., The Journal of the Palestine Oriental Society 15,1-2 (1935),
51-87.

Ibn al-Firkah, Burhan al-Din, “Kitab ba‘ith al-nufts ila ziyarat al-Quds al-mahras”,
Madihat al-Sharqawi, ed., in: Arba‘atu ras@’il fi fad@’il al-masjid al-Aqsa, Muham-
mad Zaynahum, ed., Cairo 1420/2000.

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Shihab al-Din Ahmad, ba@ al-ghumr bi-abn@ al-‘umr,
Hasan Habashi, ed., Cairo, 1419/1998.

Ibn Iyas, Muhammad b. Ahmad, Bada’i* al-zubir fi waqa’ic al-dubir [Die Chronik des
Ibn Las], Muhammad Mustafa, ed., vol. 1,1, Wiesbaden 1975; vol. 3, Istanbul
1936.

Ibn Jama‘a, Muhammad b. Ibrahim, Mustanad al-ajnad fi alat al-jibad wa-mukbtasar
fifadl aljibad, Usama Nasir al-Nagshbandi, ed., Baghdad 1983.

Ibn Jama‘a al-Maqdisi, Burhan al-Din, Istigbal al-giblatayn, Jewish National and
University Library, ms Arab, Yahudah 318.

Ibn al-Jazari, Muhammad b. Ibrahim,7arikh pawadith al-zaman wa-anb@’ibi wa-
wafayat al-akabir wa-l-ayan min abn@’ihi, al-ma‘raf bi-Tarikh Ibn al-Jazari, ‘Umar
‘Abd al-Salam al-Tadmuri, ed., Beirut 1419/1998.

Ibn Kathir, Abu 1-Fida’ Isma“il b. “Umar, Kitab al-ijtibad fi talab al-jibad, Cairo 1993.

Ibn Kathir, Abu I-Fida’> Isma‘il b. ‘Umar, al-Bidaya wa-I-nibaya, ‘Abd Allah b. ‘Abd
al-Muhsin al-Turki, ed., Cairo 1998.

Ibn Nahhas, Abu Zakariyya Ahmad, Mashari® al-ashwaq ila masari© al-“ushshaq wa-
muthir al-gharam ila dar al-salam, fi Ljibad wa-fada’ilibi, 1dris Muhammad “Ali and
Muhammad Khalid Istanbali, eds., Beirut 1990.

Ibn Qadi Shuhba, Abu Bakr b. Ahmad, al-Kawakib al-durriyya fi Fsira al-niriyya, ed.
Mahmaud Zayid, Beirut 1971.

Ibn Rajab,Abd al-Rahman b. Ahmad, “Fada’il al-Sham?”, in: Fada’il al-Sham, Abu
‘Abd al-Rahman Adil b. Sa‘d, ed., Beirut 2001, 153-281.

Ibn Shaddad, Izz al-Din Muhammad, al-A%q al-khatira fi dbikr umara@ al-Sham wa-
IJazira, Yahya Zakariyya ‘Abbara, ed., Damascus 1991.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 123

Ibn Taghri Birdi, Abu [-Mahasin Yusuf, a-Nujim al-zahira fi mulik Misr wa-I-
Qabira, vol. 5, William Popper, ed., Berkeley 1936.

Ibn Tamim al-Maqdisi, Shihab al-Din, Muthir al-gharam ila ziyarat al-Quds wa-I-
Sham, Ahmad Khutaymi, ed., Beirut 1415/1994.

Ibn Tawq, Shihab al-Din Ahmad, aFTaliq: mudhakkarat kutibat bi-Dimashq fi awa-
kbir al-“abd al-mamliki, Jafar al-Muhajir, ed., vol. 1: 885-908/1480-1502, Da-
mascus 2000.

Ibn Taymiyya, Taqi al-Din Ahmad, al-Siydsa al-shariyya fi salah al-rai wa-lra‘iyya,
Beirut 1409/1998.

Ibn Taymiyya, Taqi al-Din Ahmad, Mas’ala fi Fmurabata bi-I-thughir afdal am al-mu-
Jawara bi-Makka, Abu Muhammad Ashraf b. ‘Abd al-Magsud, ed., Riyad 2002.
Ibn Taymiyya, Taqi al-Din Ahmad, Qaida fi Finghimas fi al-‘adw wa-hal yubah, Abu

Muhammad Ashraf b. ‘Abd al-Magsud, ed., Riyad 2002.

Ibn Wasil, Jamal al-Din Muhammad, Mufarrij al-kurib fi akbbar Bani Ayyib, Jamal
al-Din al-Sayyal, ed., vol. 1-5, Cairo 1954.

Ibn Yahya, Salih, Tarikh Bayrit wa-huwa akhbar al-salaf min dburriyyat Bubtur b. ‘Al
amir al-gharb bi Bayriit, Kamal Salibi and Francis Hours, eds., Beirut 1969.

Irwin, Robert 1977, “Igta and the end of the Crusader states” in: The Eastern Medi-
terranean Lands in the Period of the Crusades, P. M. Holt, ed., Warminster (Engl.),
62-77.

al-Jazari, Shams al-Din Muhammad, “Hawadith al-zaman wa-’anba’ihi wa-wafayat
al-akabir wa-l-a‘yan min abna’ihi”®, in: Quellenstudien zur friihen Mamlukenzeit, 2"
ed., Ulrich Haarmann, ed., Freiburg i.Br. 1970.

al-Khalili, Shams al-Din Muhammad, Tarikh al-Quds wa-l-Kbalil, Nufan Raja al-
Hammud Sawariyya and Muhammad ‘Adnan Bakhit, eds., London 2004.

Khalilieh, Hassan Salih 1999, “The Ribét System and Its Role in Coastal Naviga-
tion”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 42,2, 212-225.

Kofler, Hans, ed. 1934, “Handbuch des islamischen Staats- und Verwaltungsrechtes
von Badr-ad-Din ibn Gama‘ah”, Islamica 6, 349-414.

Laoust, Henri 1948, Le Traité de droit public ’Ibn Taymiya, Beirut.

Laoust, Henri 1955, “Ibn Kathir historien”, Arabica 2, 42-88.

Lev, Yaacov 2005, Charity, Endowments, and Charitable Institutions in Medieval Islam,
Gainesville.

Levanoni, Amalia 1995, A Turning Point in Mamluk History: The Third Reign of al-
Nasir Mubammad Ibn Qalawin (1310-1341), Leiden / New York / Koln.

Little, Donald P. 1984, A Catalogue of the Islamic Documents from al-Haram as-Sarif in
Jerusalem, Beirut / Wiesbaden.

Little, Donald P. 1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in:
Studies in Islamic History and Civilization in Honour of Professor David Ayalon,
Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 YEHOSHUA FRENKEL

Littmann, Enno 1949, Syria: publications of the Princeton University archaeological expe-
ditions to Syria in 1904-5 and 1909, div. 4: Semitic inscriptions, sect. D: Arabic in-
scriptions, Leiden.

de Lucena, Luis Seco, ed. and trans. 1961, Documentos Ardbigo-Granadinos, Madrid.

Mackie, Louise W. 1984, “Toward an Understanding of Mamluk Silks: National
and International Considerations”, Mugarnas 2: The Art of the Mamluks, 127-146.

al-Magqrizi, Taqi al-Din Ahmad, Kitab al-sulitk li-ma‘rifat duwal al-mulitk, Said ‘Abd
al-Fattah “Ashur, ed., Cairo 1970.

al-Magqrizi, Taqi al-Din Ahmad, Kitab al-muqaffa al-kabir, Muhammad al-Ya‘lawi,
ed., Beirut 1991.

Matthews Charles D. 1932, “The Wailing Wall and al-Buraq”, The Muslim World
22,4 331-339.

Mayer, L. A. 1933, Saracenic Heraldry: A Survey, Oxford.

Milwright, Marcus 2008, The fortress of the raven: Karak in the Middle Islamic period
(1100-1650), Leiden.

Moukarzel, Pierre 2007, “Les expéditions militaires contre Chypre (1424-1426)
d’apreés Salih b. Yahya: Quelques remarques sur la marine mamelouke”, a/-
Masag 19,2, 177-198.

al-Mugqr?’, Abu 1-Faraj Muhammad, Kitab al-arba‘in fi Ljihad wa--mwjabidin, Badr b.
‘Abd Allah Badr and ‘Abd al-Rahim b. al-Husayn ‘Iraqj, eds., Beirut 1992.

al-Nuwayri, Shihab al-Din, Nibayat al-arab fi funiin al-adab, vol. 33, Cairo 1998.

Oppenheim, Max, ed. 1909, Inschrifien ans Syrien, Mesopotamien, und Kleinasien, ge-
sammelt im Jabre 1899, part 1: Arabische Inschrifen, Leipzig 1909.

Peters, Rudolph 2005, Jibad in Classical and Modern Islam: a reader, updated and ex-
panded ed., Princeton.

Pickthall, Mohammed Marmaduke, trans. 1954, al-Qur'an al-karim: The meaning of
the Holy Qur’an, New York.

al-Qalqashandi, Ahmad b. “Ali, Subb al-a‘sha fi sind‘at al-insha’, repr., Cairo 1963.

al-Qarrab, Ishaq b. Ibrahim, Fada’il al-rami fi sabil Allab ta‘ala, Mashhur Hasan
Mahmud Salman, ed., al-Zarga’ 1989.

Reich, Sigismund and Gaston Wiet 1939, “Un astrolabe syrien du XIVe siécle”, Bu/-
letin de Ulnstitut Frangais d Archéologie Orientale 38, Cairo, 195-202.

Reinfandt, Lucian 2003, Mamlukische Sultansstifiungen des 9./15. Jahrbunderts: nach
den Urkunden der Stifier al-Asraf Inal und al-Miw’ayyad Ahmad Ibn Inal, Berlin.

Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Etienne Combe, Jean Sauvaget,
and Gaston Wiet, eds., vol. 12 (1943), 13 (1944), 14 (1954), 15 (1956), 16 (1964),
17 (1982), Cairo.

Richards, Donald S., trans. 2007, The Chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period
Sfrom al-Kamil fi "Fta’rikh, part 2: The years 541-589/1146-1193: The Age of Nur al-
Din and Saladin, Aldershot.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JIHAD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 125

Sadan, Joseph 1981, “Le Tombeau de Moise a Jéricho et 2 Damas. Une compéti-
tion entre deux lieux saints principalement 4 ’epoque ottomane”, Revue des Etu-
des Islamigues 49,1, 59-99.

Salam-Liebich, Hayat 1983, The Architecture of the Mamluk City of Tripoli, Harvard
(Mass).

Sauvaget, Jean 1932, “Décrets Mamelouks de Syrie (Premier Article)”, Bulletin
d’Etudes Orientales 2, 1-52.

Shawkat, Shibli 1984, Mamiuk Inscriptions from Hebron, Hebrew University MA the-
sis, Jerusalem.

Le Strange, Guy, trans. 1965 [1890], Palestine under the Moslems. A Description of
Syria and the Holy Land from A.D. 650-1500, translated from the works of the mediae-
val Arab geograpbers, Beirut.

al-Subki, Taqi al-Din, Fatawa al-Subki, Beirut [1975].

Sublet, Jacqueline 1976, “Le Séquestre sur les jardins de la Ghouta (Damas
666/1267)”, Studia Islamica 43, 81-86.

Al-Sulami, al-Tzz b. ‘Abd al-Salam, Targhib abl al-Islam fi sukna al-Sham, Iyad Kha-
lid al-Tabba®, ed., Damascus / Beirut 1413/1992.

al-Suyuati, Shams al-Din, lthaf al-akbisa bi-fad@’il al-masjid al-aqsa, Ahmad Ramadan
Ahmad, ed., Cairo 1982-84.

al-Suyuti, Jalal al-Din, Arba‘ana bhadithan fi fadl aljibad, Marzuq “Ali Ibrahim, ed.,
Cairo 1988.

Taragan, Hana 2004, “The Tomb of Sayyidna ‘Ali in Arsaf: the Story of a Holy
Place”, Journal of the Royal Asiatic Society series 3,14,2, 83-102.

al-Tarstsi, ‘Uthman b. ‘Abd Allah, “Sir al-thughtr®, in: Shadbarat min kutub
mafgida fi I-tarikh, Thsan ‘Abbas, ed., Beirut 1988, 437-459.

al-Tarstsi, ‘Uthman b. ‘Abd Allah, Bagaya Kitab Siyar al-thughir min kbilal makh-
titat Bughyat al-talab li-Ibn al-Adim; Shakir Mustafa, ed., Damascus 1998.

Terdiman, Moshe 2007, The Mamiuk maritime policy in the eastern Mediterranean and
in the Red Sea, unpubl. Ph.D. dissertation, University of Haifa.

Tsugitaka Sato 1997, State and Rural Society in Medieval Islam: Sultans, Muqta‘s and
Fallabun, Leiden / New York / Koln.

al-Umari, Ahmad b. Yahya b. Fadl Allah, Masalik al-absar fi mamalik al-amsar, Daw-
lat al-mamalik al-ula [description of Syria and Egypt], Dorothea Krawulsky, ed., Bei-
rut 1986.

Wiet, Gaston, trans. 1945, Histoire des mamlouks circassiens: Bad@’i* al-zubir fi waqa’i
al-dubiir par Ibn lyas, Cairo.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dealing with Reality:
Early Mamluk Military Policy
and the Allocation of Resources!

Rewven Amitai

The leadership of the Mamluk Sultanate that ruled Egypt and Syria for over a
quarter of a millennium in the late Middle Ages (1250-1517 in Egypt, 1260-1516
in Syria) formulated a systematic military policy in its early decades. Among the
factors that influenced its military policy and its implementation were: 1) per-
ceived dangers, needs and other goals; 2) the nature of warfare, including the
prevalent technologies; 3) available resources, both economic and human; and, 4)
cultural and social norms.? In the Mamluk Sultanate we find the rare — perhaps
unique - long-term identity of state and army: on the whole, the higher command
of the army was also the ruling group of the state, and the sultan was usually
drawn from its ranks. Therefore, the Mamluk ruling elite was generally relieved of
the need to deal with serious political interference beyond the military society, and
by and large was not unduly bothered by economic and social pressure groups
from the civilian elites and the “public” at large. Even so, it devoted not insignifi-
cant efforts to achieve legitimacy in the eyes of its subjects. One important aspect
of this attempt at legitimization was the presentation of the Mamluks as warriors
defending Islam and the Muslims. This conscious role of holy warriors may have,
in turn, played a certain role in the formation of military policy.

Before attempting to demonstrate that indeed the Mamluk leadership had a
well-thought-out military policy, which included a generally rational allocation

A Hebrew version of this paper was also given at the conference “The Middle Ages Now!”,
held at the Open University in Raanana, Israel, on 28 April 2007. The research and writing
of this paper were conducted with the support of Israel Science Foundation Grant no.
1009/04.

2 Cf. the words of Hans J. Morgenthau 1973, Politics Among the Nations: The Struggle for Power
and Peace, 51 ed., New York, 144f.: “Good government, then, must start by performing
two different intellectual operations. First, it must choose the objectives and methods of
its foreign policy in view of the power available to support them with a maximum chance
of success. [...] Thus the national power available determines the limits of foreign policy.
[...] Once a government has brought its foreign policy into balance with the power avail-
able to it, it must bring the different elements of national power into balance with each
other. A nation does not necessarily attain the maximum of national power because it is
very rich in natural resources, possesses a very large population, or has built an enormous
industrial and military establishment. It attains that maximum when it has at its disposal a
sufficient quantity and quality, in the right admixture, of those resources of power which
will allow it to pursue a given foreign policy with a maximum chance of success.” For the
purposes of the present paper, I suggest replacing the phrase “foreign policy” with “mili-
tary policy”, and “nation” with “state”.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 REUVEN AMITAI

of economic and other resources, I will briefly review some salient features of the
Sultanate in its early years and also the main military and political challenges
that it faced at this time. First of all, we should define the chronological bounda-
ries of our discussion, which will provide an opportunity to look at the dangers
that confronted the Mamluks. I will be focusing here on the sixty-year period
from 1260 to 1320, skipping the first decade of Mamluk rule in Egypt, since it
was a period of political turbulence and initial crystallization of the Mamluk
state. In any event, Mamluk rule was then limited to Egypt, and the main serious
foreign danger was the Ayyubid princes of Syria, who refused to accept the
Mamluk rise to power in Cairo at the expense of the local Ayyubid ruler; the
Mamluks met the challenges from that quarter in an ad hoc but effective man-
ner, as they did the disputation of their authority by the Egyptian Bedouin.3

On 3 September 1260, the Mamluks under Qutuz defeated the Mongols at
‘Ayn Jalut in northern Palestine, leading to the advent of Mamluk control over
most of Syria up to the Euphrates and its integration into a relatively centralized
state based in Cairo. It also was the beginning of a sixty-year war with the Mon-
gols, about which I will expand below. At the same time, it brought the Mam-
luks into direct contact with the Franks of the Syrian coast, an encounter with
profound implications for the latter. The demise of the Frankish presence in the
Levant in the aftermath of the Mamluk conquests of the 1260s, 1270s and 1280s,
culminating in the taking of Acre in 1291, is well known.* In any event, the dis-
appearance of the Franks from the Syrian coast towards the end of the 13t cen-
tury on the one hand, and the rapprochement with the Mongols ca. 1320 on the
other, changes the strategic situation of the Mamluk Sultanate, and therefore
seems like a reasonable time to end our discussion. A full exposé of Mamluk
military policy and the allocation would require us to continue our investigation
into the mid-14% century and beyond, but that will have to wait for another op-
portunity. I should add, however, that even with the removal of the Franks from
the Syrian coast, the danger from the West had not disappeared. Certainly the
Mamluk leadership thought a renewed crusade was possible, even in conjuncture
with the Mongols. Still, the lack of a bridgehead in the Levant made this a more
difficult undertaking for the western Franks, and thus changed the strategic bal-
ance. I will be returning to this matter below.

3 For these years, see Irwin, Robert 1986, The Middle East in the Middle Ages: The Early Mam-
Iuk Sultanate 1250-1382, London, chapter 2, which is entitled “The Turbulent Decade”.

For a good review of these events, see the final chapters of Prawer, Joshua 1970, Histoire du
royaume latin de Jérusalem, G. Nahon, trans., Paris, vol. 2, as well as Ziada, Mustafa M. 1969,
“The Mamluk Sultans to 1293”, in: A History of the Crusades, Kenneth M. Setton, gen. ed.,
vol. 2: The Later Crusades, 1189-1311, Robert Lee Wolff and Harry W. Hazard, eds., 2nd g,
Madison / London, 735-758. For an interpretive essay on early Mamluk attitudes (and
those of their Ayyubid predecessors) towards the Franks, see Humphreys, R. Stephen 1998,
“Ayyubids, Mamluks and the Latin East in the Thirteenth Century”, Mamlitk Studies Review
2, 1-17.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 129

The Mamluk ruling class was composed mainly of Turkish-speaking officers who
had come up the ranks of the army, many in units of royal Mamluks, i.e. the per-
sonal Mamluks of successive sultans. As youngsters, these Mamluks had arrived at
the slave markets of Egypt and Syria, transported mostly from the steppe regions
north of the Black Sea. They underwent years of training, military and religious,
and at around the age of 18 were publicly manumitted and enrolled as mounted
archers in the units of their patrons, be they sultans, senior or junior amirs, i.e. of-
ficers. In spite of the fact that they officially ceased being slaves, the Mamluks
proudly continued to call themselves by this name, alluding to their slave status as
youngsters.” The Sultanate itself is usually referred to by contemporaries as dawlat
al-turk or dawlat al-atrak, that is, the “state (or dynasty) of the Turks”.¢ This military
class was a continually replicating one-generational elite: while sons of Mamluks
could serve in the military, they almost invariably were placed in the inferior balqa
units. In order to keep the Mamluk units up to strength, let alone build up the
formations of a new sultan, a massive trade in young Mamluks (and their female
counterparts, it should be mentioned) was developed, with the connivance of the
Mongol authorities in the Golden Horde of southern Russia and Ukraine, the ac-
tivities of Muslim merchants and Genoese shippers, and the agreement of the Byz-
antine emperor, who controlled the Bosphorus.”

I will devote just a few words to the question of the resources which were
available to the Mamluk elite and state: the wealth of the Sultanate, like virtually
all pre-modern states,® was mainly derived from systematic collection of surplus
from the agricultural sector via taxes. In the Mamluk Sultanate, like many Mus-
lim states before, the mechanism of choice was the ig¢a° system, by which the of-
ficers received land allocations over which they had the right to collect land tax
(khara@j), but this did not entail administrative control nor was this allocation
passed on to one’s descendents; the frequent translation of iga‘ as “fief,” is not
only inaccurate, but gives the mistaken impression that we have before us some
type of Mamluk feudalism, a term to be eschewed in the Mamluk (and larger

5 Mamlitk (pl. mamalik) means literally “possessed”, and is generally used to refer to white

slaves purchased, trained and employed as soldiers.
6 Dawlat al-mamalik and al-dawla al-mamlikiyya are modern appellations only.
7 For the Mamluk army during the time of the Sultanate, see Ziada 1969, 755-758; Ayalon,
David 1953-54, “Studies on the Structure of the Mamluk Army”, I-111, Bulletin of the School
of Oriental and African Studies 15,2, 203-228; 15,3, 448-476; 16,1, 57-90; repr. in: Ayalon,
David 1977, Studies on the Mamiuks of Egypt (1250-1517), (Variorum Collected Studies Series
62), London; idem 1951, Lesclavage du Mamelouk, (Oriental Notes and Studies 1), Jerusa-
lem; repr. in: Ayalon, David 1979, The Mamlik Military Society, (Variorum Collected Stud-
ies Series 249), London. For the institution of military slavery in Muslim societies, see
Amitai, Reuven 2006, “The Mamluk Institution, or One Thousand Years of Military Slav-
ery in the Islamic World”, in: Arming Slaves: From Classical Times to the Modern Age, Chris-
topher Leslie Brown and Philip D. Morgan, eds., New Haven, 40-78.
See the comments in Crone, Patricia 1989, Pre-Industrial Societies. New Perspectives on the
Past, Oxford / Cambridge (Mass.), 8.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 REUVEN AMITAI

Muslim) context.? Other revenues were derived from taxes on the non-Muslim
communities, urban economic activity, and foreign (mostly transient) com-
merce.!? The sultan himself held a chunk of Egypt’s land as royal igra“ (khass),
and this was the basis of much - if not most — of the military budget.!!

The majority of senior positions in the Mamluk state were held by senior
amirs.'? The administrators dealing with matters of money (the most senior being
the wazir, which can be translated in this context as “chief minister”) and docu-
mentation and letters were civilians, many of whom were scions of long-standing
bureaucratic families. Most of the financial officials in Egypt at the advent of the
Mamluk period were still Copts, although this situation changed over the next few
generations due to conversions among this group.!3> However, even in these tradi-
tional “civilian” realms, we see a growing militarization: by the 1290s the wazir was
more often than not an amir (and in the early 14t century this position was abol-
ished for a while, his responsibilities being turned over to other military and civil-
ian office holders),!* and over the “writing” bureaucracy was a sort of chancery
“czar” known as a dawadar.!> In various government departments, we find a shadd
or mushidd, a kind of Mamluk commissar appointed to keep an eye on the civilian
bureaucrats.’® Given the vital (and growing) role of the army, the military prove-
nance of the sultan himself, the central position of the senior officers in the state’s
administration and their control over the civilian bureaucracy, I think that we are
indeed justified in seeing the almost complete identity between state and military
in the Mamluk Sultanate, which I had mentioned at the beginning of this paper.

9 Rabie, Hassanein 1972, The Financial System of Egypt A.H. 564-741/A.D. 1169-1341, (Lon-
don Oriental Series 25), London, 26-72; for a discussion on the taxation of agricultural
production, see ibid. 73-79. For the presentations of the ig/a system (and related matters)
as a form of feudalism, see Poliak, Abraham N. 1939, Feudalism in Egypt, Syria, Palestine and
the Lebanon, 1250-1900, (Prize Publication Fund 17), London; Ashtor, Eliyahu 1976, A So-
cial and Economic History of the Near East in the Middle Ages, London, 280-331 (chapter 8:
“Mamluk Feudalism™).

10 Rabie 1972, 79-132.

I Trwin 1986, 92f.; 110ff., who describes the growing size of the royal fisc in the period un-
der discussion here, as the sultan was able to increase his proportion of igfa lands (at the
expense of the officers and the non-Mamluk units) through the cadastral surveys (in the
singular, rawq), especially that of al-Nasir Muhammad b. Qalawun in 1315 and in Syria be-
fore and after. For the actual payment to the soldiers, see also Ayalon, David 1958, “The
System of Payment in Mamluk Military Society”, Journal of the Economic and Social History of
the Orient 1,1, 37-65; 1,3, 257-296.

12 For these main offices, see Ayalon 1953-54, III, 57-66.

13 For the civilian bureaucracy, see Rabie 1972, 153-161; Holt, Peter M. 1986, The Age of the
Crusades: The Near East from the Eleventh Century to 1517, (A History of the Near East), Lon-
don / New York, 145ff.; Ayalon 1953-54, 111, 66f.; Irwin 1986, 40, 110 (for the role of the
Copts).

14 Ayalon 1953-54, 111, 61; Holt 1986, 145.

15 Ayalon 1953-54, 111, 62fF.; Irwin 1986, 39f.; Holt 1986, 146.

16 Trwin 1986, 75, 114, 117; Rabie 1972, 150-153. For the use of the terms shadd and mushidd
for the clerks who collected taxes in the igta‘at, see ibid. 66f.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 131

To my mind this was a unique phenomenon in the pre-modern Muslim world
(and evidently beyond). Even the contemporary Mongols, with the great centrality
of the army in their society and empire,!” never reached this degree of congruence
between the institutions of state and army.

What were the dangers and challenges facing the new Mamluk state? These are
listed in a descending list of importance: the Mongols of Iran; the Franks on the
Syrian coast and across the Mediterranean; the Bedouin tribes of Egypt and Syria;
the need to strengthen Mamluk authority in the periphery of the state and to ex-
tend it beyond the usual frontiers of Egypt and Syria, in areas such as the Hejaz,
Cilicia, Yemen and Nubia; and civil unrest in both rural and urban areas. Without
a doubt, the Mongols were the number one foreign policy and security concern of
the Mamluks. On the one hand, the Ilkhanids of Iran and the surrounding coun-
tries (modern-day Turkmenistan, northern Afghanistan, Iraq, the Caucasus and
most of Turkey) represented a continual danger to the very existence of the Mam-
luk Sultanate from 1260. On the other hand, the so-called Golden Horde, the
Mongol state centered in the steppe region north of the Black and Caspian Seas,
but controlling the Ukraine and most of European Russia, was an important ally,
not the least permitting the export of young Qipchaq Turkish (and occasionally
Mongol) slaves. The Mamluks had no illusions about the long-term goals of the
Ilkhanid Mongols, and knew that they planned to return in force to Syria in order
to revenge their defeat at ‘Ayn Jalut, to take Syria and to move on to Egypt. Any
doubts as to Mongol goals were dissipated by frequent Mongol raids in the fron-
tier region and beyond, the frequent truculent missives sent by the Ilkhans to the
sultans, and the many Mongol missions to the West (at least fifteen from 1262
onward) to garner support for a joint campaign against the common Muslim en-
emy. The Mamluks, it should be added, had at least some knowledge of these dip-
lomatic démarches, and were aware of the danger of a joint Frankish-Mongol cam-
paign against them.!8

In fact, I would suggest that it was this perceived danger of Ilkhanid-Frankish
cooperation, potentially leading to either having to fight on two fronts at the same
time or having to confront a combined Frankish-Mongol army, which may explain
the growing belligerency of the Mamluks towards the Franks on the coast. The
idea would have been to weaken and ultimately eliminate the Frankish presence in
Syria and thus to reduce a future bridgehead that could have served a Crusading

17" See the comment in Morgan, David O. 1979, “The Mongol Armies in Persia”, Der Islam
56, 81-96, at 81: “The army was the basic Mongol institution. Society was organised
around it.”

Mamluk-Mongol relations are discussed at length in Amitai-Preiss, Reuven 1995, Mongols
and Mamluks: The Mamluk-Ilkhanid War, 1260-1281, (Cambridge Studies in Islamic Civili-
zation), Cambridge, and many of the papers assembled in Amitai, Reuven 2007, The Mon-
gols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate, (Variorum Collected Studies Se-
ries 873), Aldershot / Burlington.

18

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 REUVEN AMITAI

army from the West.!? Be that as it may, from 1265 onward the Mamluks adopted
a policy of systematically conquering Frankish cities and castles, and by 1291 had
only to administer the coup de grice by taking Acre. These campaigns against the
Franks, as well as their Armenian allies in Cilicia (who were also allies of the Ilkha-
nids), of course could only take place during lulls in the war with the Mongols of
Iran. In fact, one could see most of the period between 1260 and 1291 (and per-
haps up to the early 1300s) as one of almost incessant campaigning by the Mam-
luks, alternating between the Mongols, the Franks and the Armenians in Cilicia.
This has found expression in the phrase frequently present in the inscriptions of
Baybars, where he is described as mubid al-faranj wa-I-tatar, i.e. “the annihilator of
the Franks and Mongols”.?% Such unequivocal language may jar our modern sensi-
bilities, but in those times different approaches to international morality and its
public expression were acceptable.

The Bedouin, be they in Egypt (mostly the southern part of the country) or
Syria, were less of a pressing problem, but they could prove to be more than a
mere bother, particularly at times of crisis brought on by other reasons. Thus in
the 1250s, the tribes of Egypt refused to accept the new Mamluk political order
of the country, while in 1300, the tribes there took advantage of a Mamluk de-
feat by the Mongols in Syria to attempt to regain their independence from the
central authorities. In both cases, the Bedouin were forced to submit after ex-
tremely forceful and cruel Mamluk responses, enabled by the latter’s military
prowess.?! Normally, the fear of Mamluk power, coupled with careful diplomacy
and largesse, enabled the Mamluk authorities to control the Bedouin, and in the
case of those in Syria, to integrate them as auxiliaries into the Mamluk military
machine.??

19" This idea is developed in Amitai-Preiss, Reuven 1992, “Mamluk Perceptions of the Mon-

gol-Frankish Rapprochement”, Mediterranean Historical Review 7,1, 50-65. See also Hum-

phreys 1998, 16.

See, for example Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Etienne Combe, Jean

Sauvaget, and Gaston Wiet, eds., vol. 12, Cairo 1943, 141f. (4612, 668/1269-70 Nabi

Musa); 193 (4690, 673/1274-75 Damascus); 195 (4692, 673/1274-75 Damascus); 226f.

(4738, 676/1277-78 Damascus). Cf. RCEA 12, 128f. (4593, 666/1267-68 Homs): mubid al-

faranj wa-l-arman wa-l-tatar, i.e. “the annihilator of the Franks, Armenians and Mongols”.

For problems with the Bedouin of Egypt in the early Mamluk period, see Irwin 1986, 27,

44f.; for the Bedouin revolt in Upper Egypt after the Mamluk defeat at Wadi al-

Khaznadar in late 1299 and its suppression see Weil, Gustav 1860, Geschichte des Abbasiden-

chalifats in Egypten, vol. 1: Das Kalifat unter den Babritischen Mamlukensultanen von Egypten

652-729 d.H. = 1258-1390 n.Chr., Stuttgart, 254f. [=vol. 4 of his Geschichte der Chalifen, nach

handschrifilichen, grifStentheils noch unbenutzten Quellen bearbeitet, 5 vols., Mannheim / Stutt-

gart 1846-51].

22 Tritton, Arthur S. 1948, “Tribes of Syria in the Fourteenth and Fifteenth Centuries”, Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 12,3-4, 567-573; Hiyari, Mustafa A. 1975, “The
Origins and Development of the Amirate of the Arabs during the Seventh/Thirteenth and
Eighth/Fourteenth Centuries”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 38,3,
509-524; Amitai-Preiss 1995, 64-69.

20

21

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 133

There were few examples of serious civilian unrest in the urban centers and rural
areas of the Sultanate in the period under discussion. This seems to characterize a
later period, especially the 15t century.?3 Yet occasionally in this early period there
were problems: One example was in the countryside around Nablus in 1282,
where a peasant rebellion was cruelly put down.?* A second example was in Cairo
around 1309-10, when riots took place during the brief and unpopular rule of
Baybars II al-Jashnakir, disorders that ultimately contributed to this sultan’s demise
and the return of al-Nasir Muhammad b. Qalawun, with whom the masses were in
sympathy.?> Probably a determining reason why the authorities were unable this
time to deal effectively with the unrest was that the military elite itself was not of
one mind, and the ruling sultan’s support among them was weak. Normally, the
complete superiority of the Mamluk forces vis-a-vis the civilian masses, combined
with ongoing attempts at legitimization and the overall support of the civilian and
religious elite, were more than enough to guarantee the acquiescence of the civil-
ian population. However, occasionally part of the rural population might cause
trouble that could not be ignored. In the aftermath of the Mamluk defeat at Wadi
al-Khaznadar near Homs in late 1299, the mountain dwellers of present-day Leba-
non (who were probably mostly Druze) wreaked havoc on retreating Mamluk
troops. The Syrian Mamluk leadership was only able to reassert its authority after
the immediate Mongol danger to Syria was removed in the spring of 1300 (with
the withdrawal of Ghazan Ilkhan and his armies), and after the dispatch of a large
army reinforced by civilian militia-like formations from Damascus. Here, too, a
massive display of military power, coupled with large-scale civilian support,
brought these mountain-dwelling intransigents back into line, or at least reduced
them to a forced obedience.?

Finally, I will mention briefly on-going Mamluk attempts to extend their in-
fluence over the frontiers or into the periphery in different directions: the Ar-
menian Kingdom in Cilicia (known as “Lesser Armenia”); Nubia; and, the Hejaz

23 For the urban milieu, see Lapidus, Ira M. 1967, Muslim Cities in the Later Middle Ages,
Cambridge (Mass.), 143-184 (chapter 5: “The Political System: The Common People be-
tween Violence and Impotence”).

24 Ibn al-Furat, Nasir al-Din ‘Abd al-Rahman, Ta%7ikh al-duwal wa-l-mulik [=Ta’rikh Ibn al-
Furat], vol. 7, Costi K. Zurayk, ed., Beirut 1942, 225f.; al-Maqrizi, Taqi al-Din Ahmad, Ki-
tab al-sulitk li-ma‘rifat duwal al-mulitk, Muhammad Mustafa Ziyada, ed., Cairo 1934-73, vol.
1, 699f.

25 Trwin 1986, 95.

26 Tbid. 100ff.; Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign
into Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cosmo,
ed., Leiden / Boston / Kéln, 221-264; repr. in: Amitai, Reuven 2007, The Mongols in the Is-
lamic Lands: Studies in the History of the llkhanate, (Variorum Collected Studies Series 873),
Aldershot / Burlington, XV; idem 2003, “Foot Soldiers, militiamen and volunteers in the
early Mamluk army”, in: Texts, Documents and Artefacts: Islamic Studies in Honour of D.S.
Richards, Chase F. Robinson, ed., Leiden / Boston, 233-249, at 242f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 REUVEN AMITAI

(i.e., the holy cities of Mecca and Medina).?” While most of the campaigns were
not major displays of Mamluk military might (with the exception of many of
those to Armenian Cilicia), they were facilitated by a well-ordered army from
which the necessary contingents could be detached. It is to the creation of this
“military machine” and the resources devoted to it that I now turn my attention.

But first, some general words about the use of resources: the Mamluk leadership
was confronted by an age-old problem: balancing the budget. In spite of the rela-
tive richness of the lands that they controlled and the fairly organized and cen-
tralized bureaucracy at their disposal, resources, be they cash, storable commodi-
ties (especially grains), manpower, livestock or otherwise, were limited. At the
same time, as we have seen above, the strategic needs of the Sultanate were seri-
ous and multi-faceted, and could not be ignored. In addition, not all of the re-
sources under the state’s control could be devoted only to military needs: the
military-political elite believed that it had certain responsibilities to society at
large (primarily in the related realms of religion and education). Perhaps the
most important expression of the way this duty was executed was the establish-
ment of extensive endowments (awgqdaf, the plural of wagf): mosques, colleges
(madrasas), sufi lodges (kbanqabs, zawiyas), hostels for pilgrims (ribats), baths,
caravansaries, etc.?® One side effect of these efforts was to strengthen the legiti-
macy of the regime in the eyes of the subjects, be they religious and civilian el-
ites, common urban dwellers, or even the peasants and nomads.?’ At the same
time, the senior members of the military-political elite had a healthy and natural

27 For Cilicia, see Stewart, Angus Donal 2001, The Armenian Kingdom and the Mamluks: War
and Diplomacy during the Reigns of Het‘um II (1287-1307), Leiden / Boston / Kéln, esp. chap-
ter 1; Amitai-Preiss 1995, index, s.v. “Lesser Armenia”. For Nubia, see Holt 1986, 130-137;
Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Mansir Qalawiin and the Con-
solidation of Mamiuk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290 A.D.), (Freiburger
Islamstudien XVIII), Stuttgart, 98, 146-149, 179f., 184. For the Hejaz, see: Thorau, Peter
1992, The Lion of Egypt: Sultan Baybars I and the Near East in the Thirteenth Century, Peter M.
Holt, trans., London / New York, 198f.; Irwin 1986, 56, 120; Northrup 1998, 145f.

For some discussion of the wagf institution under the Mamluks, see Denoix, Sylvie 1999,
“Fondations pieuses, fondations économiques, le waqf, un mode d’intervention sur la ville
mamelouke”, in: Le Khan al-Khalili et ses environs: Un centre commercial et artisanal an Caire du
XIIF au XX siécle, Sylvie Denoix, Jean-Charles Depaule, and Michel Tuchscherer, eds.,
(Etudes Urbaines 4,1), Cairo, 19-26; idem 2000, “A Mamluk Institution for Urbanization:
The “Waqf*”, in: The Cairo Heritage: Essays in Honor of Laila Ali Ibrahim, Doris Behrens-
Abouseif, ed., Cairo / New York, 191-202; Amin, Mohammad M. 1994, “Waqf in the
Mamluk Period: A Case Study about Waqf as Public Goods”, in: The Proceedings of the 2nd
International Conference on Urbanism in Islam (ICUIT I1), November 27-29, 1990, The Middle
Eastern Culture Center, Tokyo.

See the preliminary discussion of the matter of Mamluk attempts to find legitimacy in my
forthcoming book: Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the Mamluk
Sultanate and the Mongol Illkhanate (1260-1335), to be published by Brepols, forthcoming,
chapter 4.

28

29

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 135

proclivity for self-aggrandizement; we should not forget the self-interests of the
Mamluk elite.30

With the resources earmarked for military and related expenditures, the Mam-
luk leadership, led by the sultan and advised by civilian officials, had some hard
choices to make in light of their perceived needs, their strengths and weaknesses
and the available assets. They had no choice but to set priorities. I think that in ret-
rospect they did a pretty good job: during the first generations of their rule, Mam-
luks bested their different adversaries in the long run and bequeathed to their suc-
cessors a safe and well-organized state. What then were the strategic policy choices
that the Mamluks made?

Firstly, they decided to expand and strengthen the mobile field army, composed
mainly of mounted archers. In Egypt and the Levant (as well as neighboring coun-
tries), Turkish mounted archers - be they Mamluks or Turcoman tribesmen — had
long been the mainstay of the armies of Muslim rulers, even before the advent of
the Crusades.?! But these pre-Mamluk-Sultanate armies had been relatively small,
not the least since it was very expensive to purchase, educate and maintain slave
soldiers, with all of their advantages. The army of Ayyubid Egypt probably num-
bered between 10,000-12,000 horsemen, and the armed forces of the Syrian Ay-
yubid principalities was most probably smaller altogether.3? Under Baybars, the
army of Egypt appears to have doubled; one source speaks of a four-fold expan-
sion, but this statement stretches credibility.3® There appears to have been a com-
parative increase of the Syrian army.3* To what can we attribute this unequivocal
expansion of the armed forces? First, the Mamluks perceived an overriding existen-
tial danger in the form of a renewed Mongol offensive, which could only be met
with a strong cavalry army. Secondly, the Mamluk state was more organized and
centralized than its Ayyubid predecessor (or rather predecessors), and therefore
could collect funds in a more effective way. Thirdly, as the political power and
military were one and the same, resources could be directed in a relatively easy

30 On the wealth accumulated by the senior Mamluk officers and their households, see the

comments in Lapidus 1967, 50-59.

This is only partially the case of Fatimid Egypt (969-1071), but this exception need not

concern us here.

For the Ayyubid army of Egypt, see the evidence of al-Yunini, Qutb al-Din Mausa, Dbayl

mirdt al-zaman fi ta’rikh al-ayan, (Dairatuw’t-Ma‘arifi’l-Osmania New Series VIII), Hydera-

bad 1954-61, vol. 3, 261f.; Ibn Wasil, Jamal al-Din Muhammad, Mufarrij al-kurib fi akbbar

Bani Ayyib, Hassanayn M. Rabi, vol. 4, ed., Cairo 1972, 209.

33 Yinini, Dhayl, vol. 3, 261f., cf. ibid. 355, where the number 30,000 is given.

34 For the Ayyubid army in Syria, at least at the time of Saladin, see Gibb, Hamilton A. R.
1962, “The Armies of Saladin”, in: Gibb, Hamilton A. R., Studies on the Civilization of Islam,
Stanford J. Shaw and William R. Polk, eds., Boston, 75-90, at 78ff. Al-Mu‘azzam Isa
(d. 1227), who ruled from central Syria to southern Palestine, is reported to have had 3000
horsemen: Ibn Wasil, Mufarrij, vol. 4, 209. There is yet no systematic study of the size of
the Syrian armies in the early Mamluk period.

31

32

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 REUVEN AMITAI

way for one main purpose. A military dictatorship perhaps had its advantages, cost
efficiency being one of them.

As mentioned above, this field army was mainly composed of mounted arch-
ers, mostly but not exclusively of Mamluk (i.e. slave) provenance. This represents
a trend in the armies of Muslim states for centuries, accentuated by the arrival of
the Mongols, with their large cavalry armies. Probably the only non-cavalry units
in the field army would have been engineers, either sappers who specialized in
mines and other siege operations or artillery experts who built the trebuchets and
other machines of war, along with related specialists such as stone cutters. All of
these non-cavalry, however, would not have joined the army when it was not
heading for a siege. Infantry, such as it was, was found in the early Mamluk period
mainly in fortresses and frontier regions; these may have included professional
and militia-type units.3

The fact that the main military strength of the Sultanate was a fairly large cav-
alry army and was on the whole not tied down by garrison duty is related to some
aspects of Mamluk fortification policy. By this I mean that a deliberate decision
was made to refurbish and maintain certain fortifications, be they isolated castles,
city walls or urban citadels, while many others were neglected, even willfully de-
stroyed. Resources would have had to be allocated for several reasons: first, repair
and maintenance of fortifications; secondly, keeping up the garrison (at the ex-
pense of the field army); and thirdly, providing food and military supplies. The
matter was complicated by the acquisition of new fortresses by conquest. This was
not only from the Franks. On the northern border, the Mamluks took over im-
portant castles, sometimes by conquest and other times by treaty, from the Ar-
menians, but many of these had a tendency to slip back into Armenian control.3¢
In Syria, Sultan Baybars spent some years bringing several recalcitrant local rulers
to bay, probably the most important being the Ayyubid prince of Karak in
Transjordan, who submitted in 1263. Once these castles or fortified cities had
submitted, they generally were refurbished, supplied and, of course, garrisoned.3”

Along the coast, as was pointed out by the late Prof. David Ayalon some years
ago, the Mamluk policy towards the fortifications captured from the Franks -
mostly well-fortified cities — was one of general destruction, although this may
not have been as complete as some contemporary Arab historians would let us
believe. In any event, the intent was that they could not be readily used as ports
and bridgeheads in the event of future campaigns from the West. Ayalon was
completely correct in showing how this reflected a clear weakness on the sea by
the Mamluks (more about this below). The European Franks — probably most
importantly from Genoa and Venice — could move around the Mediterranean at

35 Amitai 2003, 232-249.

36 Stewart 2001.

37 On the taking of Karak, see Thorau 1992, 134-141; see Amitai-Preiss 1995, 55, for gaining
control of some other cities and castles in Syria.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 137

will and in theory could land forces just about anywhere along the coast. The
Mamluks had a choice: On the one hand, they could repair and maintain the
coastal fortifications, and man them appropriately, or they could destroy them.
As is well known, the Mamluks chose the latter course.3® This was also a matter of
a rational use of resources. Maintaining the fortifications would have been costly,
demanding a large budget for construction, maintenance, supply, and manpower.
By splitting up a large part of their army among the coastal cities, the Mamluks
would have had to dissipate their power and weaken their main strategic asset:
their large mobile army. The decision was thus taken, starting with the conquests
of Caesarea and Arsuf in 1265, to destroy coastal fortified cities, be they ports or
not, as they were taken. The implications of this policy for the demography and
economy of the Syrian coast, especially that of Palestine was enormous, but this
will not detain us now. In short, let us say that the Mamluk leadership looked
carefully at its available resources, be they budgetary or human, and saw destruc-
tion as the more cost efficient expedient.

Yet, elsewhere, the Mamluk leadership saw fit to keep their fortresses up to
scratch, and in some places extensive repairs and extensions were deemed neces-
sary, not only in fortifications destroyed by the Mongols or during Mamluk
sieges. These tended to be important city fortifications (the citadels of Damascus
and Aleppo, as well as their walls),* major inland fortresses which served as pro-
vincial capitals, such as Karak and Safad, other major castles that fitted into the
Mamluk fortification scheme vis-a-vis the Mongols and Franks (al-Subayba/Qal‘at
Namrud and Crac des Chevaliers/Hisn al-Akrad), and important fortresses along
the Euphrates frontier with the Mongols (al-Bira and al-Rahba). Not only were
these fortifications repaired and in some cases significantly expanded, they were
well stocked with victuals and armaments, and also properly manned.*® Many of
these garrison troops were — as said above - either professional infantrymen or
militiamen, and the border between militia and local inhabitants in the frontier
fortresses is not a clear one.*! There were also some Mamluks stationed there,

38 Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle between Is-
lam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanties 1,8, 1-
12; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-1517), (Variorum
Collected Studies Series 62), London; see also the important recent study: Fuess, Albrecht
2001, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the Mamluks”, Mamlik
Studies Review 5, 45-71.

It should be noted, however, that Aleppo’s fortifications were only repaired in the 1290s,
perhaps due to budgetary constraints, or the fear that this city might be lost yet to the
Mongols and therefore there was no point in investing seriously in its defense.

A comprehensive review of early Mamluk fortification policy and its execution will be
found in the new book by Raphael, Kate 2011, Muslim Fortresses in the Levant: Between Cru-
saders and Mongols, London. Some brief comments are made on this topic in Amitai-Preiss
1995, 76f.

Thus Baybars’ privy secretary and semi-officer, Ibn ‘Abd al-Zahir uses the term ahl al-qila*
(literally “the people of the castles”); it is unclear whether he is referring to garrison mem-

39

40

41

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 REUVEN AMITAI

even royal ones. However, these last-mentioned were not lost to the general cause
of Mamluk military might. When the Syrian army gathered for a campaign, the
contingents and equipment from the fortresses, at least from those in the center
of the country (Safad, Crac des Chevaliers, al-Subayba, etc.) would be called to
join up with the field army.*

Here, too, we see a rational and well-thought-out decision to use resources of
various types to keep up and strengthen key fortifications, whose manned exis-
tence contributed significantly to a Mamluk strategic vision and control over the
far-flung Syrian provinces. However, the Mamluk leadership could not do every-
thing that it might have wanted: Jerusalem, for instance, was left bereft of repaired
city walls, which had been destroyed by the Ayyubids in 1219, sporting only a
medium-size citadel.¥3 The Mamluks surely understood that the expense of re-
newing Jerusalem’s walls, let alone keeping them up and manning them, was pro-
hibitive: with all due respect to the religious importance of the city, its lack of
military, economic and political significance mitigated against repairing the walls.
Jerusalem’s security was not guaranteed by a wall and garrison, but rather by the
military might of the Mamluks that would keep away - at least in theory - all
dangers.

I would like to add that not all that was done in the realm of fortifications can
be explained only by recourse to rational decision-making by the Mamluks. For
example, when one goes to al-Subayba in the north of the Golan, one is struck by
the ostentatious nature of some of the early Mamluk construction, well beyond
the military needs of a country fortress. I can only suggest that here we have a
Mamluk example of “conspicuous consumption”. Basically, here was Bilik -
Baybars’ trusted personal Mamluk and viceroy, and the literal owner of the castle
and the area — showing off.*> At al-Subayba we have an example - if one was
needed - that the Mamluk elite had their share of human foibles and did not al-
ways succeed in resolving contradictions between military and other needs.

bers or local inhabitants. The confusion may reflect the military capabilities of many of

the latter. See Ibn ‘Abd al-Zahir, Muhyi al-Din Muhammad, al-Rawd al-zabir fi sirat al-

Malik al-Zabir, ‘Abd al-‘Aziz al-Khuwaytir, ed., Riyad 1396/1976, 227.

For mobilization of siege machinery for the campaign at Acre in 1291, see Little, Donald

P. 1986, “The Fall of “‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in: Studies in Islamic History

and Civilization in Honour of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181,

at 168-171.

43 Richards, Donald S. 1987, “The Pre-Mamliik Development of Jerusalem”, in: Mamluk Jeru-

salem: An Architectural Study, Michael Hamilton Burgoyne, with additional historical re-

search by Donald S. Richards, London, 48f.

I hope that I can be forgiven for making free use of Thorstein Veblen’s concept from an-

other context. See Veblen, Thorstein 1975 [1899], The Theory of the Leisure Class, repr., New

York, chapter 4.

45 See Hartal, Moshe 2001, The al-Subayba (Nimrod) Fortress: Towers 11 and 9, (Israel Antiqui-
ties Authority Reports 11), Jerusalem.

42

44

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 139

I would like to go back to a matter that was briefly mentioned above. This is the
question of Mamluk activity on the sea, primarily in this context in the Mediterra-
nean. The naval capabilities of the Muslim states of the eastern Mediterranean had
been deteriorating since the time of the Fatimids, although Saladin made some ef-
fort to reverse the trend, and the Mamluks inherited a quite dismal maritime infra-
structure, let alone actual naval force.*¢ Even a cursory examination shows that the
efforts of the Mamluks in the arena of naval warfare early in their regime were des-
ultory and the results were miserable and embarrassing. The example of the failed
Mamluk raid to Cyprus in 1271, and the subsequent letter by Baybars to the king
of Cyprus, is often cited (justly so) as an example of Mamluk disparagement of
maritime pursuits.*’ This, it seems to me, is true enough, but it is more than just a
matter of the cultural predisposition of a military elite of steppe provenance or of
the acceptance of long-term European naval supremacy. This was also a question
of the rational allocation of resources, or in this case, the decision not to allocate
them. Given the limited nature of resources of various kinds, the traditional supe-
riority of their cavalry formations, and their weakness on the sea, it made perfect
sense to perfect the former and not waste money and other assets on the latter.
There was no point to continue spending good money on bad investments of the
past. At this time, at least, naval warfare was basically a lost cause for the Mamluks,
and nothing was to be gained by dispersing resources in the realm.

Another area where resources were expended was in facilitating transportation,
particularly the movement of large bodies of troops quickly through Syria to meet
the dangers from the north, i.e. the Mongols. One can think of Mamluk bridges,
all apparently from the period of Baybars, such as at Ludd (Lydda; the bridge is
known as Jisr Jindas), Damiyya on the Jordan River and Yubna (Yavneh).*® Con-
nected to this topic is communications. The Mamluk postal system of horse relays
is well known, and required a tremendous outlay of resources to build the way-
stations, to keep them supplied with horses, and to provide the necessary man-
power, not the least of riders.** Other systems of rapid communications were the
bonfires from the Euphrates frontier fortresses to central Syria, and the “pigeon-
express” that connected the major cities of the Sultanate.’® These were also sources

46 Ehrenkreutz, Andrew S. 1955, “The Place of Saladin in the Naval History of the
Mediterranean Sea in the Middle Ages”, Journal of the American Oriental Society 75,2, 100-
116. See also the articles cited above in note 37.

47 Thorau 1992, 206f. For the letter by Baybars, see Ibn al-Furat, Nasir al-Din ‘Abd al-
Rahman, Ayyubids, Maminkes and Crusaders. Selections from the Tarikh al-Duwal wa’l-Mulitk of
Ibn al-Furat, Ursula and Malcolm C. Lyons, trans., introd. and notes Jonathan S. C. Riley-
Smith, Cambridge 1971, vol. 1, 192ff. (Arabic text), vol. 2, 152ff. (translation).

48 Amitai-Preiss 1995, 75. There is no direct evidence that the bridge at Yubna is from this
period, but the similarity in building style with the bridge at Ludd leads me to think that
this is more-or-less from the same time, and thus for the same purpose.

49 Sauvaget, Jean 1941, La poste aux chevaux dans Uempire des Mamelouks, Paris.

50 Amitai-Preiss 1995, 75.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 REUVEN AMITAI

of major expenditure, but were deemed necessary in order to convey essential
intelligence from one end of the state to the other: most importantly, of course,
the news of an impending attack, be it from the Franks, the Armenians or — espe-
cially - from the Mongols, which would necessitate the concentration of forces,
most importantly those from Egypt.

The final area of military organization requiring a long-term expenditure of re-
sources and efforts that I will mention is the realm of espionage and secret war-
fare. Obviously, the better intelligence the Mamluk leadership obtained regard-
ing their enemies’ intentions, the better they could prepare to meet them. Their
“eyes” were directed towards Mongol, Frankish and Armenian enemies, although
it appears that most serious intelligence efforts were devoted to the first men-
tioned, who were thought to be the most dangerous enemies. Muhyi al-Din b.
‘Abd al-Zahir, the privy secretary of Sultan Baybars and the compiler of his semi-
official biography wrote about this intelligence service:

The Sultan did not cease to take interest in the affairs of the enemy. He was on guard
against their tricks and resolute in all regarding them. His qussad (secret envoys) did not
stop coming from Baghdad, Khilat [=Akhlat] and other places in the eastern country
(bilad al-sharq) and Persia (al-‘ajam). [The Sultan] spent on them much money, because
whoever travels for this matter and plays loosely with his life, there is no choice but that
he should take blood money (diya). Without this, who would risk his life? When Allah
showed this good policy to the Sultan, the gussad went back and forth, and they recog-
nized [in the Mongol countries] those who could inform them of the [Mongol] se-
crets.”!

We know the name of the officer who commanded the secret service, Balaban al-
Dawadar al-Rami, a trusted Mamluk of Baybars. About him, Ibn al-Suqa‘, the
Christian author of an early 14t-century biographical dictionary, wrote:
[He] alone spoke with the gussad who went back and forth [engaged] in the secret activi-
ties (al-ashghal al-sirriyya), and he paid their salaries and grants. Their names were not
written in the diwan (registry of salary recipients) and their condition was not revealed to

the people [of the military class] (al#as). If one came during the day, they were veiled so
as not to be identified.?

Indeed, much money was expended on the organized intelligence service, and
the results of its work gave the Mamluks an additional edge in their wars against
the Mongols and other enemies.

A full discussion of Mamluk military policy would include the development of
tactics and strategy, as well as matters of training and logistics. The procurement of
young Mamluks also deserves some further exposition. Likewise, we would have to
discuss the Mamluk foreign policy which contributed to the Sultanate’s ability to

51 Tbn ‘Abd al-Zahir, Rawd, 135, translation by the author. For more on Mamluk espionage,

see Amitai-Preiss 1995, 139-156; Amitai, Reuven 1988, “Mamluk Espionage among Mon-
gols and Franks”, Asian and African Studies 22, 173-181.

52 Tbn al-Suqai, Fadl Allah b. Abi Fakhr, Tali kitab wafayat al-a‘yan, Jacqueline Sublet, ed.
and trans., Damascus 1974, 53, translation by the author.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 141

import young Mamluks, helped create a second front against the Ilkhanate and
perhaps even assisted in the war with the Franks. Finally, the ongoing attempts at
gaining legitimization in the eyes of the local population was essential for obtain-
ing support in the military efforts — which in turn helped to achieve this support
among the civilians - and made it easier to collect taxes and other resources. These
important subjects, however, will have to wait for another opportunity.

I think, however, that it is clear that the early Mamluk leadership had a lucid
and far-sighted policy to maximize the resources at their disposal for the greatest
effect. If a policy can be evaluated by its results, then the early Mamluk sultans
and their leading officers can be awarded the highest marks: the Mongols were
held back, the Franks were thrown out, the Armenians were holed up in their
mountain fortresses, and the Mamluk hold on Egypt and Syria was basically un-
challenged in the first generations of their rule. Some contemporary leaders per-
haps might want to take a leaf from their book, and learn well the lesson that in
order to succeed one should maintain reasonable goals that can be achieved with
available resources.

Bibliography

Amin, Mohammad M. 1994, “Waqf in the Mamluk Period: A Case Study about
Wagf as Public Goods”, in: The Proceedings of the 2nd International Conference on
Urbanism in Islam (ICUIT 1), November 27-29, 1990, The Middle Eastern Culture
Center, Tokyo, Japan, Tokyo.

Amitai, Reuven 1988, “Mamluk Espionage among Mongols and Franks”, Asian
and African Studies 22, 173-181.

Amitai-Preiss, Reuven 1992, “Mamluk Perceptions of the Mongol-Frankish Rap-
prochement”, in: Mediterranean Historical Review 7,1, 50-65.

Amitai-Preiss, Reuven 1995, Mongols and Mamluks: The Mamluk-llkhanid War, 1260-
1281, (Cambridge Studies in Islamic Civilization), Cambridge.

Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into
Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cos-
mo, ed., Leiden / Boston / Koln, 221-264; repr. in: Amitai, Reuven 2007, The
Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the llkhanate, (Variorum Col-
lected Studies Series 873), Aldershot / Burlington, XV.

Amitai, Reuven 2003, “Foot Soldiers, militiamen and volunteers in the early Mam-
luk army”, in: Zexts, Documents and Artefacts: Islamic Studies in Honour of D.S.
Richards, Chase F. Robinson, ed., Leiden / Boston, 233-249.

Amitai, Reuven 2006, “The Mamluk Institution, or One Thousand Years of Mili-
tary Slavery in the Islamic World”, in: Arming Slaves: From Classical Times to the
Modern Age, Christopher Leslie Brown and Philip D. Morgan, eds., New Haven,
40-78.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 REUVEN AMITAI

Amitai, Reuven 2007, The Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the II-
khanate, (Variorum Collected Studies Series 873), Aldershot / Burlington.

Amitai, Reuven, Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the
Mamluk Sultanate and the Mongol llkhanate (1260-1335), to be published by Bre-
pols, forthcoming,.

Ashtor, Eliyahu 1976, A Social and Economic History of the Near East in the Middle
Ages, London.

Ayalon, David 1951, Lesclavage du Mamelouk, (Oriental Notes and Studies 1), Jeru-
salem; repr. in: Ayalon, David 1979, The Mamlik Military Society, (Variorum Col-
lected Studies Series 249), London.

Ayalon, David 1953-54, “Studies on the Structure of the Mamluk Army”, I-III,
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 15,2, 203-228; 15,3, 448-476;
16,1, 57-90; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-
1517), (Variorum Collected Studies Series 62), London.

Ayalon, David 1958, “The System of Payment in Mamluk Military Society”, Jour-
nal of the Economic and Social History of the Orient 1,1, 37-65; 1,3, 257-296.

Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle be-
tween Islam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and
Humanities 1,8, 1-12; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt
(1250-1517), (Variorum Collected Studies Series 62), London.

Crone, Patricia 1989, Pre-Industrial Societies. New Perspectives on the Past, Oxford /
Cambridge (Mass.).

Denoix, Sylvie 1999, “Fondations pieuses, fondations économiques, le waqf, un
mode d’intervention sur la ville mamelouke”, in: Le Khan al-Kbalili et ses environs:
Un centre commercial et artisanal au Caire du XIIF au XX siécle, Sylvie Denoix,
Jean-Charles Depaule, and Michel Tuchscherer, eds., (Etudes Urbaines 4,1), Cai-
ro, 19-26.

Denoix, Sylvie 2000, “A Mamluk Institution for Urbanization: The “Waqf™”, in:
The Cairo Heritage: Essays in Honor of Laila Ali Ibrabim, Doris Behrens-Abouseif,
ed., Cairo / New York, 191-202.

Ehrenkreutz, Andrew S. 1955, “The Place of Saladin in the Naval History of the
Mediterranean Sea in the Middle Ages”, Journal of the American Oriental Society
75,2, 100-116.

Fuess, Albrecht 2001, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the
Mamluks”, Mamlik Studies Review 5, 45-71.

Gibb, Hamilton A. R. 1962, “The Armies of Saladin®, in: Gibb, Hamilton A. R,,
Studies on the Civilization of Islam, Stanford J. Shaw and William R. Polk, eds.,
Boston, 75-90.

Hartal, Moshe 2001, The al-Subayba (Nimrod) Fortress: Towers 11 and 9, (IAA Reports
11), Jerusalem.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEALING WITH REALITY 143

Hiyari, Mustafa A. 1975, “The Origins and Development of the Amirate of the Ar-
abs during the Seventh/Thirteenth and Eighth/Fourteenth Centuries”, Bulletin of
the School of Oriental and African Studies 38,3, 509-524.

Holt, Peter M. 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the Eleventh Century
to 1517, (A History of the Near East), London / New York.

Humphreys, R. Stephen 1998, “Ayyubids, Mamluks and the Latin East in the Thir-
teenth Century”, Mamlitk Studies Review 2, 1-17.

Ibn “Abd al-Zahir, Muhyi al-Din Muhammad, a/-Rawd al-zabir fi sirat al-Malik al-
Zahir, ‘Abd al-‘Aziz al-Khuwaytir, ed., Riyad 1396/1976.

Ibn al-Furat, Nasir al-Din ‘Abd al-Rahman, 1#7ikh al-duwal wa-l-muliik |=Ta’rikh
Ibn al-Furat], vol. 7, Costi K. Zurayk, ed., Beirut 1942.

Ibn al-Furat, Nasir al-Din ‘Abd al-Rahman, Ayyubids, Mamiukes and Crusaders. Selec-
tions from the Tarikh al-Duwal wa’-Mulitk of Ibn al-Furat, Ursula and Malcolm C.
Lyons, trans., intro., and notes Jonathan S. C. Riley-Smith, Cambridge 1971.

Ibn al-Suqa‘, Fadl Allah b. Abi Fakhr, 74/ kitab wafayat al-a‘yan, Jacqueline Sublet,
ed. and trans., Damascus 1974.

Ibn Wasil, Jamal al-Din Muhammad, Mufarrij al-kurib fi akbbar Bani Ayyib,
Hassanayn M. Rabi, vol. 4, ed., Cairo 1972.

Irwin, Robert 1986, The Middle East in the Middle Ages: The Early Mamluk Sultanate
1250-1382, London.

Lapidus, Ira M. 1967, Muslim Cities in the Later Middle Ages, Cambridge (Mass).

Little, Donald P. 1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in:
Studies in Islamic History and Civilization in Honour of Professor David Ayalon,
Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181.

al-Magqrizi, Taqi al-Din Ahmad, Kitab al-sulik li-ma‘rifat dwwal al-mulitk,
Muhammad Mustafa Ziyada, ed., Cairo 1934-73.

Morgan, David O. 1979, “The Mongol Armies in Persia”, Der Islam 56, 81-96.

Morgenthau, Hans J. 1973, Politics Among the Nations: The Struggle for Power and
Peace, 5t ed., New York.

Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Mansir Qalawiin and
the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290
A.D.), (Freiburger Islamstudien XVIII), Stuttgart.

Poliak, Abraham N. 1939, Feudalism in Egypt, Syria, Palestine and the Lebanon, 1250-
1900, (Prize Publication Fund 17), London.

Prawer, Joshua 1970, Histoire du royaume latin de Jérusalem, G. Nahon, trans., vol. 2,
Paris.

Rabie, Hassanein 1972, The Financial System of Egypt A.H. 564-741/A.D. 1169-1341,
(London Oriental Series 25), London.

Raphael, Kate 2011, Muskim Fortresses in the Levant: Between Crusaders and Mongols,
London.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 REUVEN AMITAI

Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Etienne Combe, Jean Sauvaget,
and Gaston Wiet, eds., vol. 12, Cairo 1943.

Richards, Donald S. 1987, “The Pre-Mamltuk Development of Jerusalem”, in: Mam:-
luk Jerusalem: An Architectural Study, Michael Hamilton Burgoyne, with addi-
tional historical research by Donald S. Richards, London, 48-49.

Sauvaget, Jean 1941, La poste anx chevaux dans l'empire des Mamelonks, Paris.

Stewart, Angus Donal 2001, The Armenian Kingdom and the Mamluks: War and Di-
plomacy during the Reigns of Het‘um I1 (1287-1307), Leiden / Boston / Kéln.

Thorau, Peter 1992, The Lion of Egypt: Sultan Baybars I and the Near East in the Thir-
teenth Century, Peter M. Holt, trans., London / New York.

Tritton, Arthur S. 1948, “Tribes of Syria in the Fourteenth and Fifteenth Centu-
ries”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 12,3/4, 567-573.

Veblen, Thorstein 1975 [1899], The Theory of the Leisure Class, repr., New York.

Weil, Gustav 1860, Geschichte des Abbasidenchalifats in Egypten, vol. 1: das Kalifat unter
den Babritischen Mamlukensultanen von Egypten 652-729 d.H. = 1258-1390 n.Chr.,
Stuttgart, [=vol. 4 of his Geschichte der Chalifen, nach handschrifilichen, grifStentheils
noch unbenutzten Quellen bearbeitet, 5 vols., Mannheim / Stuttgart 1846-51].

al-Yanini, Qutb al-Din Musa, Dhayl mirat al-zaman fi ta’rikh al-a’yan, (Dairatu’l-
Macarifi’l-Osmania New Series VIII), Hyderabad 1954-61.

Ziada, Mustafa M. 1969, “The Mamluk Sultans to 1293, in: A History of the Cru-
sades, Kenneth M. Setton, gen. ed., vol. 2: The Later Crusades, 1189-1311, Robert
Lee Wolff and Harry W. Hazard, eds., 24 ed., Madison / London. 735-758.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frankish Presence in the Near East:
Ambivalent Interests and Alliances

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die italienischen Seestidte und die islamische
Levante (Syrien, Agypten) im Zeitalter
der Kreuzziige (11.-13. Jahrhundert)'

Marie-Luise Favreau-Lilie

Fiir den westlichen Reisenden, der Agypten in den Jahrzehnten vor dem Dritten
Kreuzzug besuchte und, wie es Giblich war, zu Schiff einreiste, war die Ankunft in
der Stadt Alexandria, wenn er diese zum ersten Mal besuchte, ein beeindrucken-
des Erlebnis und ebenso der Aufenthalt dort. Der Gesandte Kaiser Friedrichs 1.,
der 1175 Agypten besuchte, traf beispielsweise auf einem genuesischen Schiff dort
ein, wo ,ganz aus Steinen ein enorm hoher Turm errichtet ist, um den Seefahrern
den Hafen anzuzeigen“?2 Er sei von weit her sichtbar, weil Agypten ein flaches
Land sei. Das Feuer, das dort die ganze Nacht iiber brenne, solle den Schiffern
den Hafen anzeigen, damit diese ithn ungefihrdet erreichen konnten.? Nach Bur-

1" Grundlegend fiir das Thema sind die Arbeiten von Heyd, W. 1885, Histoire du commerce du
Levant an moyen dge, Leipzig / Paris; Schaube, Adolf 1906, Handelsgeschichte der Romanischen
Vilker des Mittelmeergebiets bis zum Ende der Kreuzziige, Miinchen / Berlin; Labib, Subhi Y.
1965, Handelsgeschichte Agyptens im Spditmittelalter (1171-1517), (Vierteljahrschrift fir Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 46), Wiesbaden; Allmendinger, Karl-Heinz 1967, Die
Bezichungen zwischen der Kommune Pisa und Agypten im hoben Mittelalter. Eine rechts- und wirt-
schafishistorische Untersuchung, (Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bei-
heft 54), Wiesbaden; Otten-Froux, Cathérine 1983, ,Les Pisans en Egypte et 2 Acre dans la
Seconde Moitié du XlIIle Siécle, Documents Nouveaux®“, Bollettino Storico Pisano 52, 163-
190; Jacoby, David 1995, ,Les Italiens en Egypte aux Xlle et XIIIe siécles. Du comptoir a
la colonie?”, in: Coloniser au moyen dge, Michel Balard und Alain Ducellier, Hg., Paris, 76-
107; und ders. 2001, ,The supply of war materials to Egypt in the Crusader period®, Jerusa-
lem Studies in Arabic and Islam 25, 102-132. Auf spezielle Hinweise wird verzichtet. Im tbri-
gen danke ich Reuven Amitai-Preiss und Yaacov Lev flir einige sehr niitzliche Hinweise.
Eine Arbeit zum Thema ,ltalien und der islamische Orient zur Zeit der Kreuzziige. Mer-
kantile Expansion und historische Selbstdarstellung der italienischen Seestidte” ist in Vor-
bereitung. Das Projekt wird durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft gefordert.

Der leicht verkiirzte Brief des Strassburger Vitztums Burchard {iber diese Reise ist {iberlie-
fert bei Arnold von Liibeck, ,Arnoldi abbatis Lubecensis chronica [Chronica Slavorum]®,
Johann Martin Lappenberg, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores (in Folio) 21,
Hannover 1869, 100-250, hier 237-241 (VII 8: De statu Egypti vel Babylonie); Zitat nach
Arnold von Liibeck, Die Chronik Arnolds von Liibeck., J. C. M. Laurent, Ubers., (Die Ge-
schichtsschreiber der deutschen Vorzeit 71: 13. Jahrhundert Bd. 3), 2. Auﬂ Lelleg 1896,
320f. Zum Austausch von Gesandtschaften zwischen Saladin und dem stauﬁschen Hof
1173/1175 vgl. Mohring, Hannes 1980, Saladin und der Dritte Kreuzzug. Aiyubidische Strategie
und Diplomatie im Vergleich vornebmlich der arabischen mit den lateinischen Quellen, (Frankfurter
historische Abhandlungen 21), Wiesbaden, 93, 125-129. Zur Lage und Bedeutung Alexan-
drias vgl. auch Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C.
Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986,
242 (19, 27).

3 Arnold von Liibeck, Chronik 320.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

chards Einschitzung beliefen sich die Einkiinfte des alexandrinischen Hafens aus
Zolleinnahmen auf jihrlich 50 000 Goldstiicke. Das fiir den Leser im Reich leich-
ter fassbare Aquivalent dieser Summe waren, so Burchard, 8000 Mark reinen Sil-
bers, d. h. umgerechnet etwa 1866 kg Silber, legt man die Kolner Mark (233,285 g)
zugrunde.* Dass Alexandria von Kaufleuten aus sehr vielen verschiedenen Ge-
genden aufgesucht wurde und dass dorthin tiber den Nil von dem weiter fluss-
aufwirts gelegenen Alt-Kairo (al-Fustat) alle jene kostbaren Waren, namentlich
Spezereien, gelangten, die zuvor auf dem Seeweg aus Indien, d. h. dem fernen
Asien, nach Agypten exportiert wurden, ist dem Bericht ebenfalls zu entnehmen.’

Wie zutreffend Burchard die Bedeutung Alexandrias als internationaler See-
handelsplatz skizzierte, wird deutlich, wenn wir lesen, was einer seiner Zeitgenos-
sen, Rabbi Benjamin bar Jona aus dem Lande Navarra auf der Iberischen Halbin-
sel, berichtete. Dieser kannte Alexandria, diese ,Stadt lebhaften Handels aller
Volker“® ebenfalls aus eigener Anschauung. Auch Benjamin riihmte den Hafen,
die lange Mole mit dem hohen Leuchtturm, die Bedeutung des Turmes fiir die
Schifffahrt und damit auch fiir das Wirtschaftsleben der Stadt, denn aus seiner
Sicht kamen die Fernhindler ausnahmslos per Schiff: ,Der Leuchtturm ist ein
Wegzeichen fur die Seefahrer: denn alle, die aus fremden Lindern nach Iskanda-
rija kommen, sehen ihn am Tage schon aus einhundert Meilen Entfernung, und
in der Nacht leuchtet der Wichter mit einer groflen Fackel. Die Kapitine sehen
das Feuer von der Ferne und nehmen dann Kurs auf den Leuchtturm®.” Nach
seiner Kenntnis stammten die westlichen Kaufleute, die Alexandria aufsuchten,
zu einem nicht unbetrichtlichen Teil aus dem Raum des heutigen Italien: nicht
nur aus Venedig, aus Genua und Pisa, sondern auch aus zahlreichen anderen Re-
gionen, teils aus dem mittelitalienischen Hinterland. Sie kamen aus der Lombar-
dei, aus der Toskana und aus der Romagna ebenso wie aus Apulien und Kalabri-
en, von der Insel Sizilien und aus der an der Kiiste Kampaniens gelegenen alten
Seehandelsstadt Amalfi.® Neben Kaufleuten aus dem islamischen Herrschaftsbe-
reich begegneten die Italiener im dgyptischen Alexandria auch Fernhindlern aus
Mittel-, West- und Osteuropa sowie Kaufleuten, die aus Asien angereist waren:
letztere kamen nicht nur aus Syrien, sondern auch aus den damals unter tirki-
scher (seldschukischer) Herrschaft stehenden Gebieten und nicht zuletzt aus In-
dien, d. h. aus dem Fernen Osten. Die orientalischen Kaufleute belieferten so-
wohl den dgyptischen Markt, als auch die zugereisten Européer. Fiir die fremden
Kaufleute aus dem Westen waren die Fernhindler vom indischen Subkontinent,

Ebd. 321.

Ebd. 323.

Benjamin von Tudela, ,Die Reisen des Rabbi Benjamin bar Jona von Tudela®, in: Jiidische
Reisen im Mittelalter: Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg, Stefan Schreiner, Ubers.,
Leipzig 1991, 5-119, hier 112.

7 Ebd.

8 Ebd. 112f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 149

die tiber das Rote Meer, den Golf von Agaba und nilabwirts tiber Kairo und
Damiette angereist kamen, besonders interessante Geschiftspartner, denn diese
brachten Gewiirze nach Agypten - Gewiirze, die in Europa so begehrt waren,
dass der Handel damit sehr lukrativ war. So kam es nach Ankunft der Handels-
schiffe regelmiflig zu jenem ungewohnlich geschiftigen Treiben in Alexandria,
das einen Reisenden wie Benjamin von Tudela beeindrucken musste.

Alexandria als hochkaritiger Messeplatz fir den internationalen Gewiirzhan-
del wirkte als Magnet auch auf die Kaufleute aus Genua, Pisa und Venedig, die
im Mittelpunkt dieses Beitrages stehen. Die Bedingungen fiir den Handel ihrer
Biirger zu verbessern, wurde seit dem 12. Jahrhundert zum Ziel der Seehandels-
kommunen. Ein attraktives Reiseziel war Alexandria fur die Hindler aus Venedig
und Genua, vielleicht auch fiir Pisaner, aber schon vor den Kreuzziigen.” Um die
Mitte des 11. Jahrhunderts allerdings war der Handel von Genuesen und Pisa-
nern im Fatimidenreich noch relativ unbedeutend. In jener Zeit kontrollierten
die Kaufleute aus Venedig gemeinsam mit den Seehindlern aus den beiden da-
mals noch unabhingigen, an der Sizilien und der Levante zugewandten stdita-
lienischen Kiiste gelegenen Stidten Gaeta und Amalfi den Handel Lateineuropas
mit der islamischen Welt.10 In der Folgezeit entwickelten sich die Amalfitaner,
die nach der Integration ihrer Stadt in das siiditalienische Normannenreich im
12. Jahrhundert auch von Salerno aus im Fernhandel aktiv waren, zur wichtigsten
italienischen Kaufmannsgruppe im Fatimidenreich, eine Position, die sie bis Mit-

9 Kedar, Benjamin Z. 1983, ,Mercanti Genovesi in Alessandria d’Egitto negli anni Sessanta

del secolo XI%, in: Miscellanea di studi storici 2, (Collana storica di fonti e studi 38), Genf,
19-30.

10 Grundlegend fiir das frithere Mittelalter: Cahen, Claude 1953/54, ,Un texte peu connu re-
latif au commerce oriental d’Amalfi au X€ siecle®, Archivio storico per le provincie Napoletane
34, 3-8; ders. 1977a, ,Amalfi en Orient a la veille, au moment et au lendemain de la Pre-
miere Croisade®, in: Amalfi nel Medioevo. Convegno internazionale 14-16 gingno 1973, Centro
‘Raffacle Guariglia’ di Studi Salernitani, (Atti dei Convegni 1), Salerno, 269-283; ders. 1977b,
»Le commerce d’Amalfi dans le Proche-Orient Musulman avant et aprés la Croisade®,
Comptes-rendus des séances de [Académie des inscriptions et belles-lettres 121,2, 291-301; Galasso,
Giuseppe 1959, ,,Commercio amalfitano nel periodo normanno®, in: Studi in onore di Ric-
cardo Filangieri 1, Napoli, 81-103; Citarella, Armando O. 1968, ,Patterns of Medieval
Trade: The Commerce of Amalfi Before the Crusades®, The Journal of Economic History 28,4,
531-555; ders. 1975, LIl declino del commercio marittimo di Amalfi“, Archivio storico per le
provincie napoletane 3. Ser.,13 = 92, 9-54; ders. 1993, ,Merchants, Markets and Merchandise
in Southern Italy in the High Middle Ages®, in: Mercati e mercanti nell’alto medioevo: l'area
euroasiatica e I'area mediterranea: 23 -29 aprile 1992, (Settimane di studio del Centro Italiano
di Studi sull’Alto Medioevo 40), Spoleto, 239-282; fiir das spitere Mittelalter Figliuolo,
Bruno 1986, ,Amalfi e il Levante nel Medioevo®, in: I comuni italiani nel regno crociato di
Gerusalemme: Atti del Colloguio The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem,
Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica
di Fonti e Studi 48), Genf, 571-677, hier 573-616; vgl. auch von Falkenhausen, Vera 1998,
»Il commercio di Amalfi con Costantinopoli e il Levante nel secolo XII% in: Amalfi,
Genova, Pisa e Venezia. Il commercio con Constantinopoli e il vicino Oriente nel secolo XII. Atti
della Giornata di Studio, Pisa, 27 maggio 1995, (Biblioteca del ‘Bollettino storico Pisano’,
Collana storica 46), Ottavio Banti, Hg., Pisa, 19-38, hier 31-36.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

te des 12. Jahrhunderts halten konnten. Bald jedoch verloren die amalfitanischen
Kaufleute, nachdem sie Untertanen des Normannenkonigs geworden waren, in-
folge der aggressiven normannischen Politik gegentiber den benachbarten islami-
schen Reichen, besonders wegen der Eroberungen Konig Rogers II. an der nord-
afrikanischen Kiiste,!! den Zugang zu den Mirkten Agyptens. Als Benjamin von
Tudela auf dem Riickweg von seiner Orientreise (1159 - 1172/73) nach Alexan-
dria kam, war, wie die Handelsurkunden erkennen lassen, die grofle Zeit Amalfis
im Levantehandel bereits voriiber, obwohl die Erwihnung der Stadt durch Ben-
jamin von Tudela unter den in Alexandria prisenten Handelsnationen den Be-
deutungsverlust der Amalfitaner, der an der dokumentarischen Uberlieferung ab-
lesbar ist, noch nicht erkennen lisst.12

Der Niedergang des amalfitanischen Handels im Fatimidenreich war nicht nur
von Vorteil fur die Venezianer, die vielleicht schon seit dem 9., spitestens aber
seit dem 10./11. Jahrhundert mit den Gewissern vor der syrisch-dgyptischen Ku-
ste und mit der Mentalitidt der Einwohner vertraut waren und in Konkurrenz zu
den Kaufleuten aus Amalfi und Gaeta den norditalienischen Markt belieferten.!3
Vom Bedeutungsverlust der Amalfitaner profitierte besonders die Konkurrenz
aus Genua und Pisa.

Damit kommen wir zu den drei Seerepubliken Genua, Pisa und Venedig und
thren Handelsaktivititen im oOstlichen Mittelmeer. Die Genuesen, neben den Ve-
nezianern schon vor den Kreuzziigen in Syrien und Agypten aktiv, konnten ih-
ren Handel mit der islamischen Levante nach dem Ersten Kreuzzug ausbauen.
Sie konzentrierten sich vor allem auf Alexandria. Mit ihnen konkurrierten nicht
nur die Venezianer und (voriibergehend) die Amalfitaner; sondern spitestens seit
dem frithen 12. Jahrhundert auch die Kaufleute aus Pisa. Pisa unterstiitzte zwar
zunichst den Ersten Kreuzzug mit einer sehr groflen Kriegsflotte, die im Frith-
jahr 1100 den Kreuzfahrern an der Kiiste zwischen Askalon und Akko wertvolle
Dienste leistete,!4 aber die Flotte kehrte schon im Frithsommer jenes Jahres wie-
der in die Heimat zuriick, nachdem sie bei Rhodos von einer venezianischen
Flotte in die Flucht geschlagen worden war. Aufgrund des Eides, den die Pisaner
den Venezianern nach der Niederlage leisten mussten, verzichtete Pisa in der
Folgezeit auf eine militdrische Unterstiitzung der Kreuzfahrerstaaten. Das erleich-
terte zweifellos den Handelsverkehr der Pisaner mit Agypten, der nun ausgewei-

11" vgl. Houben, Hubert 1997, Roger II. won Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident,
Darmstadt, 82-89.

Benjamin von Tudela, ,Reisen” 113.

Hnstituta regalia®, in: Die ,Honorantie civitatis Papie’, Carlrichard Briihl und Cinzio Violan-
te, Hg., Koln 1983, 18 (60-71), 19 (§ 4-5); vgl. Dennig-Zettler, Regina 1992, Translatio Sancti
Marci. Ein Beitrag zu den Anfingen Venedigs und zur Kritik der dltesten venezianischen Historio-
graphie. Mit einer Wiedergabe des Textes der Handschrift Orléans, Bibliothéque Municipale Nr. 197,
Freiburg i.Br.; Citarella 1993.

Hierzu und zum Folgenden s. Favreau-Lilie, Marie-Luise 1989, Die ltaliener im Heiligen Land.
Vom ersten Kreuzzug bis zum Tode Heinrichs von Champagne (1098-1197), Amsterdam, 51-61.

12
13

14

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 151

tet wurde. Auch der pisanische Handel mit den frinkischen Firstentiimern in-
tensivierte sich, und pisanische Schiffe brachten aufler Handelswaren und Kauf-
leuten auch Jerusalempilger dorthin.!5

In Venedig war es nicht nur fromme Begeisterung, die zur Ausriistung der be-
eindruckenden Flotte fihrte, die bei Rhodos die Pisaner schlug und dann im
Sommer 1100 vor der Kiiste des Heiligen Landes erschien und den Kreuzfahrern
Unterstiitzung anbot. Die Venezianer wollten ihre Vormachtstellung in der Levan-
te gegeniiber Pisanern und Genuesen behaupten und dachten ebenso wie jene dar-
an, sich eigene Handelsstlitzpunkte, Unterkiinfte und Warenlager fuir ihre Kaufleu-
te, und andere vorteilhafte Bedingungen fuir ihren Handel in den kiinftig von la-
teineuropdischen Firsten beherrschten Gebieten Syriens und Palidstinas zu si-
chern.té

Wichtigster Handelspartner blieb dennoch Agypten, auch wenn die italienischen
Kaufleute dort keinerlei Sonderrechte beanspruchen konnten. Ebenso wie alle
anderen fremden Hindler wurden sie dort nach islamischem Recht behandelt,!”
das ganz anderen Grundsitzen folgte als das an okzidentalen Vorbildern orien-
tierte Recht der Kreuzfahrerstaaten, welches ohnehin wegen der den Italienern in
diesem Raum verliehenen Gerichtsprivilegien auf sie allenfalls partiell, ja hiufig
gar nicht angewendet wurde.!8

Nach Agypten lockte die italienischen Hindler das iiberaus vielfiltige Angebot
an Waren — Waren, die nicht nur aus Agypten selbst stammten wie etwa Alaun,
das es vor der Entdeckung von Alaunvorkommen im Gebiet von Byzanz nur in
Agypten gab, oder wie die vor allem in den Handelshifen Alexandria und Da-

15 Zu den Privilegien, die den pisanischen Handel in den Kreuzfahrerstaaten begiinstigten,

vgl. Favreau-Lilie 1989, 471-475, 484ff., 487f., 490ft.; dies. 1999, ,Der Fernhandel und die
Auswanderung der Italiener ins Heilige Land®, in: Venedig und die Weltwirtschaft um 1200,
(Studi. Schriftenreihe des Deutschen Studienzentrums in Venedig 7), Wolfgang von Stro-
mer, Hg., Sigmaringen, 203-234, hier 207-219. Zur Ausdehnung der pisanischen Handels-
niederlassungen (bis 1197) vgl. dies. 1989, 385-412, 414f. Ein Hinweis auf den Transport
von Jerusalempilgern auf pisanischen Schiffen findet sich in dem ersten Handelsabkom-
men Pisas mit Agypten: I Diplomi arabi del R. Archivio fiorentino, Michele Amari, Hg. und
Ubers., Bd. 1, Florenz 1863, 243 (Ser. II, Nr. 2).

Zum venezianischen Engagement und zu den Privilegien Venedigs in den Kreuzfahrerstaa-
ten vgl. Favreau-Lilie 1989, 62-79, 138-149, 281f., 438f., 462-468, 486, 489-493.
Grundlegend dazu s. Heffening, Willi 1925, Das islamische Fremdenrecht bis zu den islamisch-
[frinkischen Staatsvertrigen. Eine rechtshistorische Studie zum Figh, (Beitrige zum Rechts- und
Wirtschaftsleben des islamischen Orients 1), Hannover; und den Uberblick von Goldziher,
Ignaz und Joseph Schacht 1965, Art. ,Fikh®, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2, Lei-
den, 886-891.

Die tatsichlichen Rechtsprivilegien der Italiener in den Kreuzfahrerstaaten und die von
thnen mancherorts auch ohne Rechtsgrundlage beanspruchten Vergiinstigungen fur das 12.
Jh. mit Ausblick ins 13. Jh. s. ausfithrlich Favreau, Marie-Luise 1978b, ,,Graf Heinrich von
Malta, Genua und Boemund IV. Eine urkundenkritische Studie®, Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 58, 181-215, hier 184-188,196-215; Favreau-Lilie
1989, 438-461, 534 Anm. 4, 542f.; dies. 1997, 83.

16

17

18

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

miette produzierten Leinenstoffe, wie Papier, Salben und das kostbare Balsamél,
das die Kirche als Salbol verwendete, oder gegerbtes Leder und Lederwaren, Gold,
Natron und Smaragde -, sondern vor allem auch die Handelsgiiter aus dem fer-
nen Asien. Hier handelte es sich neben kostbarer Seide aus China und Indien,
Moschus aus Tibet, Rhabarber aus Persien und afrikanischem und indischem El-
fenbein, vor allem auch um Gewiirze vom indischen Subkontinent, die auf dem
Seeweg nach Agypten gelangten und dort in den grofien Handelsstidten feilgebo-
ten wurden. Sie waren in Europa auflerordentlich begehrt; vor allem Pfeffer, Zimt,
Gewiirznelken und Kampfer warfen im lateinischen Westen groflen Gewinn ab.
Zudem war Agypten ein lohnender Markt fiir europiische Exportartikel: fiir aus
Holz gefertigte Gegenstinde sowie fur jede Art von Holz: Stimme und Bretter,
Schiffbaumaterial; auch fir Roheisen, Waffen (Schwertklingen), Rustungen, Pech,
Teer, Werg, Taue und Pferde gab es einen Markt. Neben den zwischen Kaufleuten
geschlossenen Handelskontrakten, den Abrechnungen der reisenden Handler und
den Privilegien, die fiir den Handel mit Agypten und Syrien bewilligt wurden,
sind es die Erlasse der Stadtregierungen und kirchliche Handelsverbote, die Hin-
weise auf diese Warenvielfalt liefern. Schon um die Mitte des 12. Jahrhunderts
(1151) nahm die Regierung Genuas Anstof§ an dem - aus naheliegenden Griinden
in den Handelskontrakten und Kaufmannsabrechnungen nicht nachweisbaren -
schwunghaften Handel mit Riistungsglitern, wie wir heute sagen wiirden; sie un-
tersagte den Export von Rudern, Masten, Galeerenbauholz und Waffen in mus-
limische Gebiete und drohte fiir den Fall einer Ubertretung des Verbotes schwere
Strafen an, u. a. die Einziehung des Vermogens der tiberfithrten Schmuggler.!?
Auch eine wenige Jahre danach (1162) im stidfranzosischen Montpellier tagende
regionale Bischofskonferenz unter Mitwirkung des von ihr anerkannten Papstes
Alexanders 11120 stellte den Export von Waren, die die Aufriistung Agyptens er-
moglichen konnten, unter Strafe und verhiangte schwere Sanktionen, die dann auf
dem Diritten Laterankonzil des Jahres 1179 durch Alexander III. den Gliubigen
noch einmal eingeschirft wurden?!. Diese kirchlichen Maffnahmen beeindruckten
die Seehidndler aus Genua, Pisa und Venedig jedoch wenig, und weder die Regie-
rungen der Seestidte noch andere Machthaber an den christlichen Kiisten des
Mittelmeeres bemiihten sich zunidchst um die Durchsetzung der kirchlichen Han-

19 Liber inrium reipublicae Genuensis, Ercole Ricotti, Hg., 2 Bde., (Historiae patriae monumenta

7/9), Turin 1854/1857, 1, 158 (Nr. 175).

Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903a, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio 21:
[Anni 1109-1166], Paris, col. 1159 druckt mit kurzem Kommentar einen Brief Papst Alex-
anders III. an Bischof Omnibono von Verona, in dem der Papst auf das 4. Kapitel der
1162 in Montpellier gefassten und 1195 noch einmal erneuerten Synodalbeschliisse hin-
weist, in denen dieses Problem behandelt wird.

Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903b, Sacrorum Conciliornm nova et amplissima collectio
22: [Anni 1166-1225], Paris, col. 230 DE; Concilium Lateranense IIT - 1179, canon 24, in:
Dekrete der okumenischen Konzilien / Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2: Konzilien des Mit-
telalters, Josef Wohlmut, Hg. und Ubers., Paderborn 2000, 223.

20

21

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 153

delsverbote, die seither im Zusammenhang mit der Proklamation von Kreuzzi-
gen und auch sonst hiufig wiederholt wurden.

Kurz nachdem die Kommunalregierung Genuas den Export von Riistungsgiitern
nach Agypten untersagt hatte, schuf die Kommune Pisa nach lingeren Verhand-
lungen durch den Abschluss eines Friedens- und Handelsvertrags mit Agypten
(1153) erstmals einen rechtlichen Rahmen fiir die Geschifte ihrer Biirger im Fa-
timidenreich. Damit erfllte die pisanische Regierung ihre Aufgabe, nach Kriften
fur die Sicherheit ihrer Burger und die Unversehrtheit deren Besitzes im dgypti-
schen Ausland einzutreten.??

In Anpassung an die verinderte politische Situation nach dem Sturz des Fati-
midenkalifates unterhandelte Pisa auch mit Saladin, dem neuen Herrscher Agyp-
tens und Syriens, und schloss Ende September 1173 mit diesem ein Handelsab-
kommen, das auch unter den neuen Verhiltnissen den pisanischen Interessen
Rechnung trug und von fundamentaler Bedeutung fiir die Stellung der Pisaner am
Nil werden sollte.?*> An diesem Vertrag orientierte sich Pisa nach den Riickschli-
gen, die ihre Handelsinteressen in Agypten wihrend des Dritten Kreuzzugs erlit-
ten hatten, in den Jahren 1208 und 1215/16 beim Abschluss neuer Handelsver-
trige mit Saladins Nachfolgern in Agypten.2* Zum Abschluss weiterer Vertrige Pi-
sas mit den Herrschern am Nil ist es im 13. Jahrhundert nicht mehr gekommen.

Neben Pisa verzichtete auch Genua keineswegs auf diplomatische Kontakte und
Gesandtschaften zu den Herrschern Agyptens, doch hielt die Stadtregierung zu-
mindest die bis in die 1270er Jahre ausgehandelten Handelsprivilegien entweder
fur so brisant, dass sie davon keine Abschriften in das grofle Privilegienbuch der
Stadt aufnehmen lie}, oder aber man hielt sie zum Zeitpunkt der Anlage dieses
Privilegienbuches fiir iiberholt. So ist weder der mit Saladin im Jahre 1177 ge-
schlossene Friedensvertrag, iiber dessen Abschluss die offiziose Stadtchronik
immerhin kurz informiert,2> erhalten, noch der Wortlaut von mindestens drei
weiteren Abkommen, die zwischen 1192 und 1200, vor dem 10. Juli 1261 und
offenbar im Jahre 1275%¢ mit dem Mamlukenreich geschlossen wurden. Aufgrund
der im Sommer 1261 bestehenden vertraglichen Verpflichtungen gegeniiber dem

22 Diplomi arabi 241-254 (Ser. 11, Nr. 2-5).

23 Ebd. 257-261 (Ser. II, Nr. 7). Riccardo di San Germano [Ryccardi de Sancto Germano],
Chronica, Carlo Alberto Garufi, Hg., (Rerum Italicarum Scriptores, nuova ed. 7,2), Bologna
1936-1938, 58 berichtet, ohne Nennung einer Jahresangabe, von dem Empfang und der
Anhorung westlicher Gesandter, darunter einer Gesandtschaft Pisas durch Sultan Saladin -
ein Ereignis, das wohl im Jahr 1173 stattfand.

24 1207/1208: Diplomi arabi 282f. (Ser. 11, Nr. 21-22); Regesta Regni Hierosolymitani (MXCVII -

MCCXCI), Reinhold Rohricht, Hg., Innsbruck 1893, Nr. 827, 834, 835. 1215/1216: Diplo-

mi arabi 285ft. (Ser. 11, Nr. 24); Regesta Nr. 882.

Annali Genovesi di Caffaro e de’ suoi continuatori, Luigi Tommaso Belgrano und Imperiale di

Sant’ Angelo, Hg., 5 Bde., (Fonti per la Storia d’Italia 11 =1 [1890], 12 =2 [1901], 13 =3

[1923], 14a = 4 [1926], 14b = 5 [1929]), Rom 1890-1929, 2, 11 (Otobonus Scriba).

26 Vgl. Ashtor, Eliyahu 1983, Levant Trade in the Later Middle Ages. Princeton, 11.

25

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

Mamlukenreich nahm Genua damals davon Abstand, sich als Bindnispartner
des griechischen Kaisers von Nikaia gegen Agypten zu verpflichten - die Stadt
bestand in dem Vertrag von Nymphaeum vom 10. Juli 1261 auf einer entspre-
chenden Vorbehaltsklausel.2”

Der einzige iiberlieferte Vertrag, der die Bezichungen Genuas zu Agypten vor
dem Ende der Kreuzfahrerstaaten regelte, datiert vom Mai 1290.28 Dieses Ab-
kommen mit seinen grofleren Sicherheitsgarantien fiir die beiderseitige, immer
durch Piraten und Kaperkrieg bedrohte Handelsschifffahrt?® bemiiht sich um die
Vermeidung von Konflikten, die das Verhiltnis nicht nur Genuas zu Agypten wie-
derholt belasteten — Konflikte, deren Ursache die wirtschaftliche und gelegentlich
auch militirische Unterstiitzung der Kreuzfahrerstaaten durch die italienischen
Seestidte sowie der Krieg des Agyptens gegen eben diese Kreuzfahrerstaaten war.

Auch fir Venedig sind aus dem 12. Jahrhundert keine Vertragstexte mit islami-
schen Reichen tberliefert. Gleichwohl verhandelte Sultan Saladin nicht nur mit
Pisanern und Genuesen wegen eines Handelsabkommens, sondern auch mit der
Kommune Venedig. Im Konigreich Jerusalem war man dariiber gut unterrichtet.
Der Vertrag, den der Doge Sebastiano Ziani (regierte 1172 — 1178) nach der Ver-
folgung der venezianischen Kaufleute 1171 in Byzanz, vermutlich um das Jahr
1173, mit Saladin geschlossen hatte, ist jedoch nicht mehr vorhanden.

Das Waffenstillstandsabkommen, das Konig Richard I. kurz vor seiner Abreise
aus dem Heiligen Land nach Ende des Dritten Kreuzzugs im September 1192
mit Sultan Saladin schloss, war fur die Kaufleute aus allen Seestidten vorteilhaft,
denn es sicherte allen Lateinern ganz allgemein uneingeschrinkte Handelsfreiheit

27" Liber inrium 1, cols. 1350-1359, col. 1357. Zur Wiederzulassung der Genuesen in Agypten
nach dem Scheitern des mit genuesischer Unterstiitzung ins Werk gesetzten Kreuzzugs
Ludwigs des Heiligen noch vor dem Vertragsschluss mit dem Reich von Nikaia s. Thorau,
Peter 1987a, Sultan Baibars I. von Agypten: ein Beitrag zur Geschichte des Vorderen Orients im 13.
Jabrbundert, Wiesbaden, 154 Anm. 40, (ders. 1987b, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I and
the Near East in the thirteenth century, engl. Ubers., London, 122 Anm. 40).

28 Regesta Nr.1503 (mit Angabe der ilteren (Teil-)Drucke). Ubers. in: Holt, Peter Malcolm
1980, ,Qalawan’s Treaty with Genoa in 1290%, Der Islam 57, 101-108, hier 105-108, und
ders. 1995, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Baybars and Qalawiin with Chris-
tian Rulers, Leiden, 147-151; vgl. ders. 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the
eleventh century to 1517, London / New York, 165f.; Epstein, Steven A. 1996, Genoa and the
Genoese 958-1528. Chapel Hill / London, 180.

29 Zu dieser Problematik speziell im 12. und 13. Jh. s. Favreau, Marie-Luise 1978a, ,Die ita-

lienische Levante-Piraterie und die Sicherheit der Seewege nach Syrien im 12. und 13. Jahr-

hundert®, Viertel[jabrschrifi fiir Sozial-und Wirtschafisgeschichte 65, 461-510; und den allgemel-
neren Uberblick von Pryor, John H. 1988, Geography, technology and war. Studies in the mari-

time history of the Mediterranean, 649-1571, Cambridge, 135-164.

»Historia ducum Veneticorum®, Henry Simonsfeld, Hg., in: Monumenta Germaniae His-

torica, Scriptores 14, Hannover 1883, 72-97, hier 81. In diesen Zusammenhang gehort zwei-

fellos die Nachricht von der Anwesenheit und Anhorung venezianischer Gesandter am

Hof Sultan Saladins, die dieser zusammen mit Gesandten Genuas und Pisas empfing: Ric-

cardo di San Germano, Chronica 38, 58.

30

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 155

und speziell Abgabenfreiheit fir den Landhandel im gesamten Reich Saladins
zu3! d. h. im syrischen Hinterland der Kreuzfahrerstaaten ebenso wie in Agypen,
und hat wohl auch den Seehandel neu belebt. Das war mehr, als sie vor dem
Dritten Kreuzzug, der den Handel vortibergehend unterbrach, im Reich Saladins
beanspruchen durften.

Der Zerfall des Ayyubidenreichs nach Saladins Tod veranlasste die Regierung Ve-
nedigs, sich um Handelsvertrige sowohl mit dem Herrscher Agyptens als auch mit
dem Herrscher Aleppos zu bemiihen, die in den Jahren 1207-1208 zum Abschluss
kamen.3? Zwischen 1225 und 1254 konnte Venedig die Position ihrer Kaufleute im
Machtbereich der Herrscher von Aleppo noch verbessern (1225, 1229 und 1254),%
wihrend in Agypten im Jahre 1238 mit dem Abschluss eines Handelsvertrags das
Maximum dessen erreicht wurde, was dort im 13. Jahrhundert durchsetzbar war.34
Mehr als die Bestitigung dieses Abkommens im Jahre 12443 sollte die Lagunen-
stadt in Agypten vor dem Zusammenbruch der Kreuzfahrerstaaten nicht mehr er-
reichen. Anders als die Ayyubiden vor ihnen waren die Mamlukensultane nicht
daran interessiert, den venezianischen oder auch den Handel anderer italienischer
Seestidte, etwa die Geschifte der Genuesen, durch Bewilligung noch umfangrei-
cherer Verglinstigungen zu fordern. Die Beteiligung Genuas und Venedigs an den
beiden direkt gegen Agypten gerichteten Kreuzziigen in der ersten Hilfte des 13.
Jahrhunderts duirfte ohnehin das Vertrauen der Sultane in die Zuverlissigkeit der
von dort stammenden Kaufleute stark erschiittert haben.3¢ Die Mamlukenherrscher

3L, Itinerarium peregrinorum et gesta regis Ricardi (Chronicles and Memorials of the reign of Richard

1), William Stubbs, Hg., Bd. 1, London 1864, 429: sanxit (Salahadinus) inviolandam pacem
inter Christicolas et Saracenos, [...] cum libertate transitum deducendarum per omnem terram qua-
rumcunque rerum venalium, et exercenda libere commercia. Vgl. auch Ambroise, Estoire de la
guerre sainte. Histoire en vers de la troisiéme croisade (1190 — 1192), Gaston Paris, Hg., Paris
1897, v. 11790; Ambroise, The History of the Holy War: Ambroise’s Estoire de la guerre sainte,
Marianne Ailes und Malcolm Barber, Hg. und Ubers., 2 Bde., Woodbridge 2003, 1, 189f;
ebd. 2, 180 (vv. 11718-11767). Zu den langwierigen Verhandlungen und dem Vertragsab-
schluss s. Rohricht, Reinhold 1898, Geschichte des Konigreichs Jerusalem (1100 - 1291), Inns-
bruck, 640-650.
Ebd. 179. Der Abschluss eines Vertrags mit Agypen — Urkunden zur dlteren Handels- und
Staatsgeschichte der Republik Venedig , G. L. Fr. Tafel und Georg Martin Thomas, Hg., 3 Bde.,
(Fontes rerum Austriacarum II 12-14), Wien 1856-1857, 2, 185f.(Nr. 243), 188-191 (Nr. 245-
247) - erfolgte, wie Heyd 1885, 402ff. iiberzeugend darlegt, entgegen den Vorstellungen der
Herausgeber keinesfalls im Jahr 1217, sondern wohl schon fast zehn Jahre frither, im Mirz
1208. Fast gleichzeitig — zwischen dem 4. August 1207 und dem 24. Juni 1208 - wurde in
Aleppo erfolgreich tiber einen Vertrag zwischen Venedig und dem nach Saladins Tod ent-
standenen Sultanat verhandelt: I trattati con Aleppo1207-1254, Marco Pozza, Hg., (Pacta Ve-
neta 2), Venezia 1990, 30-33 (Dok. 1); Regesta Nr. 826. Vgl. dazu Pozza in: Trattati 26-29.
33 Trattati 40-43 (Dok. 2), 49f. (Dok. 3), 51-54 (Dok. 4), 60-63 (Dok. 5-6); Regesta Nr. 972,
1018, 1019, 1218. Zum Inhalt zuletzt Pozza in: Trattati 35-39, 46ff., 56-59.
34 Urkunden 2, Nx. 294 (336-341). Regesta Nr. 1084.
35 Urkunden 2, Nr. 301 (416ff.). Regesta Nr. 1118.
36 S, Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, ,Die italienischen Seestidte und die Kreuzziige®, in
Die Kreuzziige. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Ausstellung im Diozesanmuseum

32

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

waren bestrebt, sich aus der Abhingigkeit von den Italienern als den bis dahin ein-
zigen Lieferanten von Sklaven und kriegswichtigen Materialien (Eisen und Schift-
bauholz) zu befreien. Konnten sie aus praktischen Erwigungen schon nicht auf das
Geschift mit Genuesen, Venezianern und anderen Hindlern aus dem christlichen
Europa verzichten, so neigten sie doch im Normalfall nicht dazu, die Handelser-
leichterungen, die jenen von den Ayyubiden bewilligt worden waren, noch durch
ausdriicklich in schriftlichen Vertrigen verbriefte zusitzliche Konzession zu erwei-
tern. Ganz im Gegenteil scheuten sie vor Ubergriffen gegen die italienische Levan-
teschifffahrt niemals zuriick, vor allem, wenn es sich um Handelsschiffe handelte,
die es auf der Fahrt zwischen der syrischen Kiiste und der Apenninenhalbinsel im
Sturm in die Nihe der dgyptischen Kiiste vor Alexandria verschlug?’. Aber nur Ex-
tremsituationen und die Einsicht in die Unverzichtbarkeit der Handelsbeziehun-
gen fur beide Seiten bewogen Mamlukensultane und Seestidte zu Kompromissen
im Interesse der Sicherheit des fiir beide Seiten unverzichtbaren See- und Land-
handels. Man denke nur an den Konflikt, der nach der Einnahme der Stadt Tripo-
lis durch die Mamluken im Jahre 1289 ausgelost wurde durch den hochst eigen-
michtigen Uberfall eines von der Regierung Genuas mit zwei Kriegsschiffen und
umfassenden Handlungsvollmachten in die syrischen Gewisser entsandten Flot-
tenfihrers und Diplomaten auf ein dgyptisches Handelsschiff im ostlichen Mittel-
meer — ein Racheakt nach dem Fall der Stadt Tripolis, die Benedetto Zaccaria ge-
gen die muslimischen Belagerer hitte unterstiitzen sollen. Es war nicht der gegen
Agypten gerichtete Vertrag, den Benedetto Zaccaria zuvor mit dem Konigreich Zy-
pern geschlossen hatte und der spiter von Genua nicht ratifiziert wurde, sondern
vielmehr der Raubiiberfall auf das dgyptische Handelsschiff und dessen Passagiere,
der nach seinem Bekanntwerden am Sultanshof akut Leben und Besitz aller Ge-
nuesen gefihrdete, die sich damals zahlreich im Mamlukenreich aufhielten, denn
der Sultan hielt sich an ihnen schadlos. Zwecks Schadensbegrenzung intervenierte
Genua unverziiglich durch eine Gesandtschaft, welcher im Frithjahr 1290 der Ab-
schluss eines Abkommens gelang, das die Stadt nicht nur in diesem Fall, sondern
auch fur die Zukunft ausdricklich zur Leistung von Schadensersatz bzw. nach
Moglichkeit zur Rickgabe geraubten Gutes verpflichtete, aber im Gegenzug im-
merhin einen ausdriicklichen Verzicht der dgyptischen Seite auf Repressalien gegen
die eigenen Schiffer und Kaufleute durchsetzte.3® Diese Vereinbarung wies zweifel-

Mainz, 2.4. - 30.7.2004], Hans-Jurgen Kotzur, Hg., bearb. v. Brigitte Klein und Winfried
Wilhelmy, Mainz, 193-203, hier 202.

37 Vgl. Annali Genovesi 5, 75f. (Iacobus Auria). Canale, Michel Giuseppe 1860, Nuova istoria
della Repubblica di Genova, del swo commercio e della sua letteratura dalle origini all’anno 1797,
Bd. 3, Florenz, 182.

38 Aunali Genovesi 5, 891t., 95f. (lacobus Auria); Regesta Nr. 1503. Vgl. Lopez, Roberto 1933,
Genova marinara nel duecento: Benedetto Zaccaria, ammiraglio e mercante, (Biblioteca storica
Principato 17), Messina, 131-154; Ashtor 1983, 11f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 157

los in Genua den Weg zur Einrichtung neuer Behorden mit Zustindigkeit fiir
Schadensersatzleistungen an die Opfer genuesischer Piraten.?’

Im Folgenden sollen die Verhandlungsgegenstinde, die zur Ausfertigung von
Vertragsurkunden bzw. Privilegien fiihrten, betrachtet werden. Im islamischen
Machtbereich standen die Seestidte bzw. ihre Biirger teilweise vor ganz dhnli-
chen Problemen wie im Byzantinischen Reich.*0 Zunichst einmal waren es Han-
delsgeschifte in einem islamischen Land, im islamischen Rechtskreis, die den
Kaufleuten aus Genua, Pisa und Venedig grofle Probleme bereiteten. Wie allen
Nichtmuslimen war es auch den Biirgern der drei Seestidte grundsitzlich gestat-
tet, im islamischen Herrschaftsbereich auch ohne vorherigen Abschluss von
Handelsvertrigen zwischen ihren Heimatstidten und den islamischen Herr-
schern Handel zu treiben. Sie erhielten, sofern sie nicht linger als ein Jahr blei-
ben wollten, eine mehrmonatige, verlingerbare Aufenthaltserlaubnis und unter-
standen wie alle Auslinder dem islamischen Recht als dem Recht des Gastlandes,
und damit den lokalen Gerichten.*!

Ziel der Seestiddte war es nun, in Verhandlungen auf die Verbesserung des ele-
mentaren Rechtsschutzes ihrer Biirger zu dringen und diese in Vertrigen auch
durchzusetzen. Gesichert werden sollte die personliche Unantastbarkeit der sich
wihrend ihres Aufenthaltes im islamischen Machtbereich untadelig verhaltenden
Seeleute und Hindler. Schiitzen wollte man sie vor Versklavung bei Schiff-
bruch#?, vor Repressalien, denen sie ausgesetzt waren, wenn Landsleute Straftaten
begangen hatten oder ihren finanziellen Verpflichtungen gegeniiber muslimi-
schen Geschiftspartnern oder den islamischen Behorden nicht nachgekommen
waren®. Zudem ging es um die Sicherung des Nachlasses fiir die Erben der Kauf-
leute aus Genua, Pisa und Venedig, die wihrend eines Aufenthaltes im islami-
schen Gebiet verstorben waren.*

39 Favreau 1978a, 508f.; Polonio, Valeria 1977, LAmministrazione della ‘Res Publica’ genovese fra
tre e quattrocento: LArchivio antico comune, (Atti della Societa Ligure di Storia Patria, n. s. 17,1
= 91,1), Genf, 27ft.; Kedar, Benjamin Z. 1985, ,LOfficium Robarie di Genova: Un tenta-
tivo di coesistere con la violenza®, Archivio storico italiano 143,3, 331-372; Epstein 1996,
180, 193f.

S. dazu den Uberblick von Lilie, Ralph-Johannes 1995, ,Fremde im byzantinischen
Reich®, in: Mit Fremden leben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexan-
der Demandt, Hg., Miinchen, 93-107, 252-257.

41 Vg, Heffening 1925, 33-36, 104f.

42 Schutz vor Sklaverei bei Schiffbruch wird den Pisanern 1215/16 und den Venezianern
1238 ausdriicklich garantiert: Diplomi arabi 286 (Ser. 11, Nr. 24), Urkunden 2, 339 (Nr. 294).
Vgl. die Regelungen, die Repressalien und korporative Haftung ausschliefen sollten: Di-
plomi arabi 286 (Ser. 11, Nr. 24), Urkunden 2, 338 (Nr. 294).

Den ausdriicklichen Verzicht auf Einziehung der Kaufmannsnachlisse durch die islami-
schen Behorden setzte Pisa schon in dem ersten iiberlieferten Abkommen mit Agypten
durch (Diplomi arabi 243 (Ser. 11, Nr. 2)). Venedig erreichte dies erst im Jahre 1238 (Urkun-
den 2, 338 (Nr. 294)), Genua vielleicht schon zwischen 1192 und 1200 im Zusammenhang
mit der Uberlassung eines Quartiers, spitestens aber im Rahmen des 1290 geschlossenen
Handelsvertrags (Liber iurium 2, cols. 146d-147a).

40

43

44

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

Einen gesicherten Rechtsstatus als ,Schutzbefohlene® konnten nur diejenigen
italienischen Kaufleute erhalten, welche mindestens ein Jahr lang im Lande bleiben
wollten und bereit waren, als solche auch jene obligate Steuer zu zahlen, die allen
nichtmuslimischen Untertanen des islamischen Herrschers auferlegt war*>. Diese
»Dauergiste” hatten als ,,Schutzbefohlene® ein Gerichtsprivileg, d. h. eine eigene
Gerichtsbarkeit bei Konflikten untereinander, auf welche die islamischen Behorden
normalerweise keinen Einfluss ausiibten. Sicher war es nicht nur Venedigs Ziel, die
Herrscher Agyptens zum Verzicht auf die Erhebung der Kopfsteuer derjenigen ve-
nezianischen Biirger zu bewegen, die sich linger als ein Jahr in Agypten authielten.
Es hat den Anschein, dass spitestens seit der Wende zum 13. Jahrhundert ein
mehrjihriger Aufenthalt in den Quartieren nicht nur fiir Kaufleute aus den italieni-
schen Seestidten, sondern auch fiir von dort stammende Vertreter anderer Berufe,
die in den Quartieren ihr Auskommen finden konnten, nichts Ungewohnliches
mehr war. Nicht zuletzt Bicker wurden unter Vertrag genommen, sobald die italie-
nischen Handelsquartiere tiber eigene Backofen verfligten, um die Versorgung der
Kaufleute und Seeleute mit dem gewohnten Brot zu sichern.*¢ Nur im Falle Vene-
digs ist allerdings erkennbar, dass die Stadtregierung einen offiziellen Vorstof in
Sachen Kopfsteuererlass unternahm, wenn er auch nur mit einem Teilerfolg geseg-
net war: Die Befreiung von der Kopfsteuer, die im November 1254 im Rahmen ei-
nes neuen Handelsvertrags, der die Stellung der Venezianer auch im Mamluken-
reich absichern sollte, bewilligt wurde, galt nur fiir die venezianischen Quartiervor-
steher, und zwar unter der Voraussetzung, dass sich diese kiinftig mehr als zwolf
Monate in Agypten authalten wiirden.4” Uber eine vergleichbare Steuerbefreiung
fiir die Vorsteher der den Pisanern zugewiesenen Handelsquartiere in Agypten ist
nichts bekannt, obwohl deren Amtszeit spitestens in der zweiten Hilfte des
13. Jahrhunderts auf zwei Jahre ausgedehnt wurde: In Angleichung an den Zwei-
jahresturnus des Konsulats in Damiette wurde im Jahre 1287 die Amtszeit der
Konsuln in Alexandria auf zwei Jahre verlingert.*®

Die vom islamischen Recht fiir die Behandlung von Fremden vorgesehene Rege-
lung befriedigte keine der am Nil prisenten italienischen Seestiddte, denn sie ge-
wihrleistete in keinem Fall die Rechtssicherheit jener Kaufleute, die weniger als ein
Jahr im Lande bleiben konnten oder wollten, aber linger als vier Monate blieben.
Das islamische Recht lief§ ferner Konflikte mit Einheimischen (Muslimen, Chri-

45 Cahen, Claude 1965, Art. ,Dhimma®, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2, Leiden,

227-231; Khadduri, Majid 1955, War and Peace in the Law of Islam, Baltimore, 225f.

Origone, Sandra 1986, ,Genova, Costantinopoli e il regno di Gerusalemme (prima meta

sec. XIID), in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme: Atti del Colloguio “The Italian

Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem; Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella

Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 281-316,

hier 311f. (Nr. 1).

A7 Urkunden 2, 483-489, 487 (Nr. 325).

48 | Brevi del comune e del popolo di Pisa dell'anno 1287, Antonella Ghignoli, Hg., (Fonti per la
storia dell’Italia medievale, Antiquitates 11), Rom 1998, 170f. (I, 98).

46

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 159

sten, Juden) ebenso unberiicksichtigt wie Konflikte zwischen den fremden Kaufleu-
ten. Gerade die Kaufleute aus den Seestidten, die sich linger als vier Monate und
weniger als ein Jahr im islamischen Machtbereich aufhielten - zu ihnen gehorten
immer auch jene, die in Agypten iiberwinterten —, hatten hiufig unter der Willkiir
der dgyptischen Gerichte zu leiden, solange ihnen nicht ein Privileg, das zumindest
in eingeschrinktem Umfang das Recht auf eigene Gerichte und die Anwendung
des eigenen Rechts gestattete, zuerkannt war. Nach islamischem Recht war das is-
lamische Gericht auch bei einem Streit zwischen zwei Fremden zustindig. Aus die-
sem Grund war die Zulassung italienischer Quartiervorsteher mit richterlicher
Kompetenz tiber ihre Landsleute bei internen und bei Rechtsstreitigkeiten mit an-
deren christlichen Kaufleuten ein dringendes Ziel der Seestidte und die Bewilli-
gung des Konsulats und einer wenn auch eingeschrinkten eigenen Gerichtsbarkeit
ein elementarer Fortschritt auf dem Gebiet der Rechtssicherheit. Mit einer derarti-
gen Konzession verzichteten die Ayyubiden- und Mamlukensultane auf die An-
wendung des islamischen Rechts auf die Fremden. Pisa erreichte dieses Zugestind-
nis in gewissem Umfang im Jahre 1216, Venedig erstmals im Jahre 12384, Genua
spitestens im Mai 1290°°, hochstwahrscheinlich aber schon zu einem fritheren
Zeitpunkt.

Ein weiteres Problem war der Status der Quartiere. Die Welt der Genuesen, Pisa-
ner und Venezianer waren ihre groflen Handelsquartiere, die ihnen, wie auch al-
len anderen fremden Kaufleuten, vom Herrscher zugewiesen wurden. Diese fun-
dugs, fur deren Existenz in Alexandria bereits im 12. Jahrhundert Benjamin von
Tudela ein wichtiger Zeuge ist’!, gehorten anders als in den Kreuzfahrerstaaten
nicht den Seestiddten, sondern blieben Eigentum der Herrscher, die auch fiir die
Instandhaltungs- und Reparaturkosten zustindig waren.’? Ebenso verhielt es sich
Ubrigens mit den Riumlichkeiten bzw. Gebduden, die die Italiener als Kirchen
nutzen durften. In den Quartieren blieben Genuesen, Pisaner und Venezianer un-
ter sich, sie wurden bewacht von staatlichen Aufsehern. Verlassen durften sie die
Quartiere nur tagsiiber, wenn sie ihren Geschiften nachgingen und die Beziehun-
gen zu ihren muslimischen Geschiftspartnern pflegten; an den Abenden und an
islamischen Feiertagen allerdings bestand Ausgangssperre. Es bedurfte schon ver-
traglicher Absprachen, um eine Lockerung dieser Mobilititsbeschrinkung fir die
fremden Christen durchzusetzen.” Gelegentlich lieff sich auch das Recht erwir-

49 Urkunden 2, 338 (Nr. 294).

50 Liber iurium 2, col. 244a. Die Gelegenheit dazu hitte sich bereits im Zusammenhang mit
der Verleihung des Quartiers in Alexandria ergeben (1192-1200).

51 Benjamin von Tudela, ,Reisen 113.

52 Zu den fundugs s. zuletzt Constable, Olivia Remie 2003, Housing the Stranger in the Mediter-
ranean World: Lodging, Trade, and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages, Cambridge,
107-126, 133-147.

33 Dies gelang erst allmihlich im 13. Jh.: Pisa 1215/1216: Diplomi arabi 285 ( Ser. 11, Nr. 24, §
3); Venedig 1208-1254: Urkunden 2, 186 (Nr. 243), 188 (Nr. 245), 193 (Nr. 248), 337 (Nr.
294), 416 (Nr. 301), 484 (Nr. 325).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

ken, weitgehend selbst iiber die Offnungs- und Schliefungszeiten der Tore ihres
Quartiers zu entscheiden; am freitdglichen Ausgehverbot fir die Fremden hielten
die Herrscher jedoch fest, Kontakte zwischen den Fremden und muslimischen
Kaufleuten waren an diesem islamischen Feiertag nicht gestattet.”* Exterritoriales
Gebiet wurden die den Italienern uberlassenen fundugs zu keiner Zeit, denn die
aus Italien entsandten Vorsteher dieser Niederlassungen erhielten niemals die un-
eingeschrinkte Gerichtsbarkeit tiber ihre Mitbiirger. Gegenseitige Klagen von
Einheimischen und Italienern kamen immer vor ein dgyptisches Gericht.> Die
richterlichen Kompetenzen beispielsweise der pisanischen Konsuln in Alexandria
(wie auch in den ubrigen Niederlassungen iz marinis partibus zwischen Tunis und
Akko) Mitte der 1280er Jahre beschrinkten sich auf Klagen der Pisaner unterein-
ander wegen Diebstahls, Raubs, Seeraubs, Betrugs und Verrats>¢, wihrend andere
Delikte moglicherweise den lokalen Autorititen vorbehalten blieben.

Die Seestidte mussten nicht nur die Interessen ihrer Biirger im Auge behalten,
die am Geschift mit Agypten beteiligt waren. Sie waren vielmehr gehalten, au-
Berdem ihrer Schutzpflicht fur die Besatzungen und Passagiere pisanischer Schif-
fe nachzukommen, die vor der dgyptischen Kiiste Schiffbruch erlitten und so un-
freiwillig und nicht an den tblichen Einreisehifen ins Land gekommen waren.
Die Zukunftsperspektive dieser Gestrandeten war tblicherweise auf muslimi-
schem Gebiet nicht nur der Verlust threr Waren und anderen Besitztiimer, son-
dern auch ein Leben in Unfreiheit. Deshalb war das zweite elementare Anliegen
der Seestidte, das sie in den Verhandlungen mit den Fatimidenkalifen sowie den
Ayyubiden- und Mamlukensultanen unermiidlich und teilweise auch mit Erfolg
vortrugen, die Nichtanwendung des islamischen Strandrechts auf ihre Biirger.>’

Fasst man die Hauptziele der Seestidte zusammen, so ergibt sich Folgendes:

Sie wollten erstens die personliche Freiheit und Sicherheit ihrer Biirger sicher-
stellen und sie zweitens vor Behordenwillkiir schiitzen. Willkiir war es in den Au-
gen der Italiener, wenn die Ausreise verhindert wurde, ohne dass dafiir ein
Rechtsgrund wie Zoll- oder Abgabenschulden vorlag. Als Willkiir wurden auch
die strengen Ausgangsverbote, Giberhohte Zoll- und Abgabenforderungen sowie
vieles andere mehr empfunden. Der Rechtsschutz der Italiener wurde aufgehoben,
wenn die Heimatstadt des betreffenden Kaufmanns Agypten angriff oder dessen
Einwohner auf andere Weise schadigte. In solchen Fillen war die Internierung der
betreffenden Staatsangehorigen vorgesehen, deren gute Behandlung das islami-
sche Recht vorschrieb. Dies war jedoch nicht immer der Fall. Auch die in Alexan-
dria Gbliche Praxis der Hafenbehorde, jeden neu eingetroffenen Kaufmann und

54 Erfolgreich war nur Venedig 1238, 1254: Urkunden 2, 338 (Nr. 294), 486 (Nr. 325). S. auch
Constable 2003, 114.

55 Urkunden 2, 487 (Nr. 325). Vgl. Heffening 1925, 125f.

56 Brevi 406f. (111, 72).

57 S. grundlegend Heffening 1925, 129; Diplomi arabi 286 (Ser. 11, Nr. 24).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 161

Schiffer zur Ablieferung von Masten und Steuer des Schiffes zu verpflichten und
diese erst nach quittierter Zahlung der Steuern vor der Abreise wieder auszuhin-
digen, war etwas, womit sich die Seehindler aus Genua, Pisa und Venedig nicht
abfinden mochten. Sie taten das umso weniger, als die Aushidndigung von Masten
und Steuer nicht nur den Steuerschuldner strafte. Die Behorden griffen zu diesem
Mittel auch als Repressalie gegen die gesamte Kaufmannschaft einer Stadt, wenn
ein Untertan des Sultans auch nur gegen einen von ihnen Klage erhoben hatte.
Den Verzicht der muslimischen Seite darauf, Repressalien durchzusetzen, war ein
weiteres Ziel der Seestidte — ein Ziel, das Pisa besonders frith, schon 1173, erreich-
te, als Saladin den pisanischen Kaufleuten und Schiffern das Recht auf ungehin-
derte Ausreise zusicherte.8

Nach dem Scheitern des Fiinften Kreuzzugs gingen Privatunternehmer und Stadt-
reglerungen getrennte Wege. Die Gewinnchancen, die der Handel auf den Mirk-
ten Agyptens bot, hielt die Stadtregierungen von Genua, Pisa und Venedig von
weiteren staatlichen Investitionen in Kreuzzugsflotten gegen Agypten ab. Ahnlich
wie Genua und Pisa firchtete auch die venezianische Regierung die Konfiszierung
allen venezianischen Besitzes in Alexandria und vor allem eine dauernde Unter-
brechung des eigenen Handels. Man konnte sie nicht mehr von der Notwendig-
keit zur Unterstitzung eines Kreuzzugs tiberzeugen. Nur genuesische Reeder
scheuten das Risiko nicht, sie vermieteten auch ohne Unterstiitzung von Seiten
der Stadtregierung ihre Schiffe weiterhin an solvente Kreuzfahrer in spe, nicht zu-
letzt an den Konig von Frankreich, Ludwig IX.

Das dritte Anliegen der Seestidte war es, das Recht der Kaufleute auf Handels-
freiheit im gesamten Reich und ihr Recht auf ungehinderte Ausreise durchzuset-
zen. In der Zeit Saladins war es frankischen Kaufleuten verboten, das Rote Meer
zu befahren, und die Italiener durften ohne entsprechende Sondererlaubnis mit
ihren Schiffen nicht nilaufwirts segeln. In Kairo und dem &gyptischen Binnen-
land war ihnen ohne Privileg kein Handel erlaubt. Thre Handelstitigkeit war auf
bestimmte Mittelmeerhifen am Rande des Reiches beschrinkt, im Wesentlichen
auf Alexandria und Damiette, und hier strikt geregelt. Als Fremde hatten die ita-
lienischen Kaufleute kein uneingeschrinktes Aufenthaltsrecht im islamischen
Machtbereich. Nur dort, wo man ihnen Handelsquartiere iberlieff und ihnen ein
gewisses Aufenthaltsrecht zuerkannte, vor allem Damiette und Alexandria, stan-
den sie unter dem Schutz des Sultans und des islamischen Rechts. Sie erhielten
normalerweise nur eine notfalls verlingerbare Aufenthaltserlaubnis fiir vier Mona-
te, die mit einem gewissen Schutz ihrer Person und ihrer Rechte, dem aman, ver-
bunden war. Die Qualitit dieses Fremdenschutzes war fiir sie alle schwer ein-
schitzbar, aus ihrer Sicht handelte es sich um Willkiir. Es 1st daher nicht verwun-
derlich, dass es das Ziel der Seestidte war, die moglichst umfassende Anwendung

58 Ebd. 258 (Ser. II, Nr. 7).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

ihres eigenen Rechts auf ihre seefahrenden und handeltreibenden Biirger ebenso
durchzusetzen wie das Recht zur Ernennung eigener Quartiervorsteher, d. h. von
Konsuln, die im Auftrag der Stidte die richterliche Gewalt iiber ihre Landsleute in
den fundugs innehatten.

Man bemiihte sich auflerdem um finanzielle Erleichterungen fiir den Handel, vor
allem um reduzierte Tarife fiir Z6lle und Abgaben. ErmifSigungen in diesem Be-
reich durchzusetzen war schwierig und die Reduktionen fielen auch nicht sehr
hoch aus, viel niedriger als im lateinischen Orient wihrend des 12. Jahrhunderts,
wo man teilweise ganz darauf verzichtete, um Genuesen, Pisaner und Venezianer
Uberhaupt ins Land zu ziehen oder im Lande zu halten und damit auch den
Transithandel mit Damaskus und Aleppo tiber die frinkischen Seehifen attrakti-
ver zu machen.>® Da der Koran keine Vorschriften iiber Handelsabgaben enthilt,
fehlte den Bestimmungen islamische Legitimitit und die Zusagen der Sultane
entbehrten jeder Verbindlichkeit, so dass es immer wieder Streit um deren Einhal-
tung gab.60

Die Seestidte bemiihten sich auflerdem und teilweise mit Erfolg um die Uber-
lassung von Gebiuden bzw. von Riumen, die als Kirchen genutzt werden konn-
ten und nicht zwingend innerhalb des geschlossenen Quartiers lagen. Die Repara-
tur dieser Gebdude, deren Eigentiimer der Sultan blieb, wurde den Seestidten
zuweilen ausdriicklich untersagt, da diese Mafinahmen in den Zustindigkeitsbe-
reich des Sultans bzw. der islamischen Behorden fielen. Ein Monopol fir die
Nutzung der ihnen zugewiesenen Kirchen hatten die Italiener nicht automatisch;
nur so erklirt sich das Bemiihen der einen oder anderen Seestadt, ein Nutzungs-
recht nur fur die eigenen Biirger durchzusetzen.®! Respektiert wurde deren Recht
auf ungestorten Besuch der Gottesdienste nicht immer, wie beispielsweise Klagen
der Pisaner gegentiber Sultan Saladin erkennen lassen.®? Die Gottesdienste fiir die
Hindler und Seeleute, die in den _fundugs unterkamen, wurden ganz offensichtlich
von Geistlichen gehalten, deren Auswahl sicherlich generell in den Hinden der
Seestidten bzw. ihrer Bischofe lagt3, und man lief sich das Recht, die im islami-
schen Herrschaftsbereich verstorbenen eigenen Biirger so zu bestatten, wie dies in
der Heimat iiblich war, unter Umstinden ebenso ausdriicklich zusichern wie die
Befreiung von allen Steuern, die die Behorden des Landes fiir ein solches Begrib-
nis hitten erheben konnen.®* Teilweise liefen die Seestddte sich das Recht auf

59 Eine Analyse der finanziellen Vergiinstigungen fiir den Handel der Seestidte in den Kreuz-

fahrerstaaten liefert Favreau-Lilie 1989, 462-496.

Zu den fiskalischen Erleichterungen in der islamischen Welt, u. a. Agypten, s. Heffening

1925, 128f.

1 Diplomi arabi 258 (Ser. 11, Nr. 7), 286 (Ser. II, Nr. 24, § 10); Urkunden 2, 339 (Nr. 294), 487
(Nr. 325); Trattati 32 (Nr. 1), 41 (Nr. 2), 53 (Nr. 4); Liber iurium 2, col. 246 (Nr. 96).

2 Diplomi arabi 258 (Ser. 11, Nr. 7).

63 Ebd. 286 (Ser. I, Nr. 24, § 12-13).

64 Urkunden 2, 338 (Nr. 294), 486 (Nr. 325).

60

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 163

freie Wahl des Begribnisortes ausdriicklich verbriefen, man entschied sich dann
entweder fur die eigene Kirche oder fir den eigenen Friedhof.6>

Ein Anliegen aller Seestiddte war es auch, sich als Interessenvertretungen ihrer im
islamischen Machtbereich verstorbenen Biirger das Recht auf deren Nachlass zu
sichern, was ihnen die Moglichkeit bot, den Hinterbliebenen ihr Erbe zukom-
men zu lassen.®®

Des Weiteren setzten sie sich dafiir ein, dass ihre Biirger in der Abgeschlossen-
heit der Handelsquartiere ihr Leben ganz nach heimatlichem Brauch gestalten
durften. Das erklart ihr Interesse daran, den gewohnten Weinkonsum durch Auf-
nahme dieses Rechts unter die Bestimmungen der Handelsabkommen sicherzu-
stellen.®” Das Recht darauf, Wein fir den Eigenbedarf in die Quartiere zu impor-
tieren, wurde ihnen teilweise wohl schon im 12. Jahrhundert ausdriicklich gestat-
tet, wenngleich entsprechende Bestimmungen sich erst in den Vertrigen des 13.
Jahrhunderts finden; allerdings wurde dieser Weinimport besteuert.®® Auch das
Interesse an der Ausstattung der Quartiere mit eigenen Backofen®? resultiert aus
dem Wunsch nach einer Fortsetzung der in der Heimat gewohnten Lebensform.
Durch die nicht zwingend zeitlich begrenzte Auswanderung von Bickern, die ihr
Handwerk in der Heimatstadt gelernt hatten, in die Quartiere lief§ sich eine op-
timale Versorgung der eigenen Kaufleute mit den heimischen Brotsorten und
Backwaren sicherstellen.

Es bestand immer die Gefahr, dass Hindler und Schiffsbesatzungen aus Genua,
Pisa und Venedig bewusst oder in Unkenntnis der Landessitten durch ihr Verhal-
ten in der Offentlichkeit Einheimische und Behorden provozierten. Da die Ein-
haltung bestimmter Spielregeln in der Offentlichkeit durch die Italiener das fried-
liche Nebeneinander der fremden Hindler und Seeleute mit den Muslimen er-
leichterte, schirften die Kommunen ihren in Agypten titigen Biirgern iiber die
Quartiervorsteher zweckdienliche Verhaltensweisen ein. Solche Anweisungen ha-
ben sich leider nur sehr selten erhalten. Aber schon die wenigen iiberlieferten
Anordnungen, die die Lebensfithrung innerhalb der italienischen Handelsquar-
tiere betreffen — jedes war eine eigene, von minnlichen Interessen bestimmte
kleine Welt —, illustrieren die alltiglichen Verlockungen und Probleme, mit de-
nen die Schiffsleute und Hindler wihrend ihres Aufenthaltes in Agypten zu
kimpfen hatten, ganz gleich, woher sie im Einzelnen kamen.

65 Diplomi arabi 287 (Ser. II, Nr. 24, § 35).

66 Heffening 1925, 130.

67 Diplomi arabi 286 (Ser. 11, Nr. 24, § 25).

68 Befreit von dieser Steuer wurde Pisa schon vor 1215 — Diplomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24,
§ 25), 289 (Ser. I1, Nr. 25, § 25) -, und auch Venedig bemiihte sich darum: Urkanden 2, 193
(Nr. 248), 339 (Nr. 294).

9 Trattati 53 (Nr. 4); Urkunden 2, 486 (Nr. 325).

70 Nachgewiesen ist dies fiir Genua in Alexandria: Origone 1986, 311f. (Nr. 1).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

Wein innerhalb der Quartiere an Muslime zu verkaufen, wurde den Italienern
nicht immer explizit untersagt.”! Den Seestidten lag aber im Interesse ihrer Han-
delsbeziehungen daran, ausdriickliche Verbote auch durchzusetzen. Verantwortlich
waren dafiir die von ihnen bestellten Leiter der Handelsquartiere, fir die der illegal
betriebene Weinhandel finanziell wohl ebenfalls interessant war. So untersagte die
Regierung Pisas in den spiten 1280er Jahren ihrem hochsten Reprisentanten in
Agypten ausdriicklich die Beteiligung am Weinhandel in den pisanischen fundugs
von Alexandria und in Damiette und verpflichtete ihn dazu, dem generellen Ver-
kaufsverbot fiir Wein bei seinen Landsleuten Geltung zu verschaffen.”?

Verboten war ferner die Duldung von Prostitution bzw. die Einrichtung von
Bordellen, fiir die es in den italienischen fundugs sicherlich immer potentielle
Kunden gab - ein Verbot, das zumindest in der groffen Hafenstadt Alexandria of-
fenbar lange Zeit niemand beachtete, bis Sultan Baibars im Jahre 661/1263 die
Ausweisung aller aus dem lateinischen Orient oder aus Europa selbst stammenden
Prostituierten aus Alexandria verftigte, die dort bisher ihrem Gewerbe nachgegan-
gen waren.”> Ob diese Mafinahme dauerhaft den angestrebten Effekt gehabt hat,
diirfte allerdings fraglich sein.

Die islamischen Herrscher verlangten im Allgemeinen als Preis fiir ihr Entgegen-
kommen in finanziellen und rechtlichen Fragen sowie als Gegenleistung fur die
gewihrten Schutzgarantien ebensolche Schutzzusagen der Seestidte fur die eige-
nen Untertanen. Man verpflichtete sich, muslimische See- und Landreisende vor
Seeraub bzw. Diebstahl, Korperverletzung, Raub, Mord und anderen Ubergriffen
durch einzelne Seeleute oder Hindler zu sichern. Die Seestidte erkannten in die-
sem Zusammenhang eine Schadensersatzpflicht an, wihrend die 4gyptische Seite
die Freilassung von Schiffbriichigen und deren Besitz bzw. die Freilassung von Pas-
sagieren festgehaltener Schiffe bewilligte, soweit sie aus den Seestidten stammten.
Besonders das Schicksal von Jerusalempilgern, die den islamischen Behorden in
die Hinde fielen, durfte die Regierungen der Seestddte nicht unbeeindruckt lassen;
im Interesse des Pilgerschutzes mussten sie unbedingt titig werden. So setzte sich
die Kommune Pisa Mitte der 1150er Jahre besonders fiir Jerusalempilger aus Pisa
ein, die von dort aus die Seereise ins Heilige Land angetreten hatten und unter-
wegs in dgyptische Gefangenschaft geraten waren, nachdem ihr Schiff, das die
dgyptische Flotte fur ein Piratenschiff gehalten hatte, von dieser aufgebracht wor-
den war.74

Die direkte Nachbarschaft zu Agypten und der hiufige Kriegszustand zwischen
Agypten und den Franken in den Kreuzfahrerstaaten fithrten wiederholt zu Pro-

"V Urkunden 2, 486 (Nr. 325).

72 Brevi 279 (11, 176).

73 Al-Magrizi, Ahmad b. Ali Taqi ad-Din [Makrizi, Taki Eddin Ahmed|, Histoire des sultans
mamlouks de 'Egypte, M. Quatremeére, Hg. und Ubers., Bd. 1/1, Paris 1837, 221.

74 Diplomi arabi 243 (Nr. 2).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 165

blemen, wenn Biirger der Seestidte auf irgendeine Weise in Kiampfe verwickelt
und dabei festgenommen wurden. Dann galten sie als Franken und wurden ent-
sprechend behandelt, d. h. entweder im Kampf getotet oder nach der Gefangen-
nahme gegen Losegeld freigelassen oder versklavt.”> In der Tat unterstiitzten ita-
lienische Schiffe abseits der groflen Kreuzziige im 12. Jahrhundert das Konigreich
Jerusalem gegen Agypten auch durch Raubiiberfille auf igyptische Schiffe. Na-
mentlich die Pisaner brachten sich dadurch ins Gerede; sie verschlechterten auf
diese Weise ihre Stellung in Agypten schon lange vor dem Dritten Kreuzzug. Die
Auswirkungen auf den Handel waren so negativ, dass Pisa 1153 Verhandlungen
aufnahm und ganz offensichtlich tiberzeugend durch einen Gesandten Besserung
versprechen lief§, so dass ein formliches Handelsabkommen geschlossen werden
konnte.”®

Die Bereitschaft zur Mitwirkung an einem Angriff auf Agypten Ende der
1160er Jahre”” brachte die Pisaner erneut in Schwierigkeiten, doch war Saladins
Interesse an der Belieferung Agyptens mit Schiffbaumaterialien und Waffen durch
Kaufleute aus Pisa so grofi, dass es zu keiner lingerfristigen Beeintrichtigung des
Handelsverkehrs der Pisaner mit der islamischen Levante kam. Ganz im Gegenteil
suchte der Sultan sie durch umfangreiche Zugestindnisse und verlockende finan-
zielle Anreize (1173, 1177) zu verstirkten Riistungsgiiterexporten nach Agypten
zu bewegen.”® Bereits die Mitwirkung der Pisaner an der Verteidigung der Stadt
Beirut gegen einen Angriff der dgyptischen Flotte (1182)7° diirfte die Beziehungen
Pisas zu Agypten belastet haben. Dem lebhaften Handelsverkehr nicht nur der Pi-
saner sondern aller Seestidte mit Agypten machte der Zusammenbruch des Ko-
nigreichs Jerusalem im Sommer 1187 ein Ende. Den in dieser Zeit im Hafen von
Alexandria liegenden 37 Frachtseglern aus Genua, Pisa, Venedig und anderen stid-
europdischen Seestidten wurde wegen der Kriegshandlungen in Paléstina und Sy-
rien, in die auch die damals im Kreuzfahrerkonigreich anwesenden Italiener ver-
wickelt waren, erst im Frithjahr 1188 die Ausreise gestattet.80 Nun beteiligten sich
die im Konigreich Jerusalem anwesenden Pisaner nach dem Kollaps der frinki-

75 Vgl. ebd. 265f., 267f., 280f. (Ser. II, Nr. 11, 12, 20). Zu dieser Problematik vgl. Richard,
Jean 1999, ,Les prisonniers et leur rachat au cours des croisades®, in: Fondations et cuvres
charitables an Moyen Age: Actes du 121e Congres National des Societes Historigues et Scientifiques,
Section d’histoire medievale et philologie, Nice, 1996, Jean Dufour und Henri Platelle, Hg,, Pa-
ris, 63-73; Ligato, Giuseppe 2000, ,Saladino e i prigionieri di guerra®, in: La liberazione dei
‘Capitivi’ tra Cristianita e Islam: oltre la crociata e il Gibad: tolleranza e servizio umanitario, Atti
del congresso interdisciplinare di Studi Storici, Roma, 16-19 settembre 1998, Giulio Cipollone,
Hg., Vatikanstadt, 649-654; ders. 2005, La croce in catene. Prigionieri ¢ ostaggi cristiani nelle
guerre di Saladino (1169-1193), (Istituzioni e societa 5), Spoleto (Perugia).

76 Diplomi arabi 241-245 (Ser. 11, Nr. 2).

77 Favreau-Lilie 1989, 192-205.

78 Diplomi arabi 257-261 (Ser. II, Nr. 7), 264 (Ser. I, Nr. 10).

79 Favreau-Lilie 1989, 212f.

80 La Continuation de Guillaume de Tyr (1184-1197), Margaret Ruth Morgan, Hg., (Documents
relatifs a Ihistoire des croisades 14), Paris 1982, 74f. (§ 61).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

schen Herrschaft trotz ihres Interesses an Agypten besonders engagiert an der Ver-
teidigung der noch von den Franken kontrollierten Kiistengebiete Syriens und Pa-
lastinas, und auch die Kommune Pisa unterstiitzte den Krieg Lateineuropas gegen
Sultan Saladin durch die Entsendung einer groflen Flotte entschlossen; war es
doch das Ziel der offiziellen pisanischen Politik und der damals an der syrischen
Kiiste, besonders in Akko und Tyrus lebenden Pisaner, aus der prekiren Lage der
frankischen Herrschaft den maximalen Nutzen fir den Ausbau der eigenen Han-
delsstiitzpunkte zu ziehen.?! Die Handelsreisen an den Nil wurden erst nach dem
Ende des Dritten Kreuzzugs wieder aufgenommen, fiir einige Jahre abgesichert
durch den bereits erwihnten Waffenstillstandsvertrag zwischen Konig Richard L.
von England und dem Ayyubidensultan.®?

Wie von Pisa erstmals bereits 1154, so wurde auch von Venedig und Genua im
13. Jahrhundert als Gegenleistung fur die Gewahrung von Handelserleichterungen
verlangt, dass die Kapitine strafrechtlich verfolgt wiirden, die als Gelegenheitspira-
ten oder Korsaren muslimische Handelsschiffe und deren Passagiere tiberfielen
und ausraubten. Verlangte der Sultan von den Seestidten die Unterdriickung der
Piraterie und die Leistung von Schadensersatz an die muslimischen Opfer solcher
Uberfille und die Restitution der Schiffe, so forderten die Seehandelskommunen
ihrerseits von den Herrschern Agyptens und Syriens, auf jedwede Form von Re-
pressalien — Ausreiseverbot, Haft, Leistung von Schadensersatz, Einziehung des
Besitzes — gegen ihre Biirger zu verzichten, sei es gegen die in den Hifen liegen-
den Handelsschiffe und deren Besatzungen, sei es gegen jene, die sich im islami-
schen Machtbereich — in den Hafenstidten und im Binnenland - aufhielten, um
dort ihren Handelsgeschiften nachzugehen.?® Diese Mafinahmen hatten dazu ge-
dient, im Streitfall Druck auf die Seestidte auszuiiben und so manche in ihrer
Rechtmifligkeit zweifelhafte finanzielle Forderung einzutreiben.?

Ein gravierendes, letztlich unldsbares Problem beim Abschluss von Handelsver-
tragen waren die grundverschiedenen Vorstellungen beider Seiten iiber die Bedeu-
tung der vereinbarten Vertragstexte. Nach italienischer, durch das rémische bzw.
kirchliche Recht geprigter Vorstellung hatte der Text eines solchen Abkommens
bindende Wirkung; aus muslimischer Sicht war dies nicht der Fall. Fir die italie-
nischen Kommunen war schwer nachvollziehbar, dass es nach islamischem Recht
den Herrschern gestattet war, nach Belieben und mit Blick auf die Interessen ihrer
Untertanen die mit den Seestidten geschlossenen Abkommen zu brechen. Eben-
so irritierend war fur die Fremden, dass auch die Beamten der Kalifen und Sultane
sich nicht an den Wortlaut der Konzessionen gebunden fithlen mussten und sich

81 Favreau-Lilie 1989, 230-326.

82 Rohricht 1898, 647-650.

83 Vgl. Diplomi arabi 283 (Ser. 11, Nr. 22), 285, 286 (Nr. 24, §§ 1-4, 11,12). Liber iurium 2, col.
244 (Nr. 96).

84S, auch die Hinweise bei Heffening 1925, 128.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 167

auch hdufig nicht daran gebunden flihlten. Diese Unvereinbarkeit der Rechtsvor-
stellungen fithrte iiber die Jahrhunderte zu einer endlosen Reihe von Klagen, Be-
schwerden und diplomatischen Interventionen. Die Seestidte konnten nicht mit
einer langfristigen Geltung der Handelsvertrige und Privilegien rechnen. Da die
muslimischen Machthaber sich generell zum Krieg gegen die Ungldubigen ver-
pflichtet sahen, haben sie mit allen fremden (christlichen) Handelsmichten nur
provisorische, zeitlich befristete Abkommen geschlossen. Die Laufzeit dieser Waf-
fenstillstandsvertrige konnte vier Monate oder auch zehn Jahre betragen.$> In den
frithen Handelsabkommen mit den italienischen Seestidten wird sie allerdings
nicht prizise festgelegt. Aufler Kraft gesetzt wurden die Vereinbarungen immer
dann, wenn die Seestidte bzw. ihre Biirger, die sich als Seeleute und Hindler im
islamischen Machtbereich aufhielten, die Friedenspflicht verletzten.8¢ Ganz selten
gestand man einer Seestadt das Recht zur Kiindigung des Handelsabkommens zu,
wobei eine lingere Kiindigungsfrist einzuhalten war, die es der Gegenseite ermog-
lichte, sich auf die neue Lage einzustellen — beispielsweise auf die Beteiligung des
vormaligen Handelspartners an einem Angriff gegen das eigene Land.®”

Nach dem Dritten Kreuzzug wurde deutlich, dass die Seestiddte es sich nicht lei-
sten konnten, mehrere Jahre lang ihren Handel mit Agypten zugunsten eines gro-
Ben Kreuzzugs gegen das Nilland aufzugeben. Die Genuesen nahmen die Fahrt
nach Alexandria bereits 1192 wieder auf, Venedig sicherlich kaum spiter — die Ve-
nezianer gaben wenige Jahre darauf gegeniiber Papst Innozenz III. unumwunden
die enorme Bedeutung dieses Handels zu und waren nicht bereit, diesen auch nur
zeitweilig ganz zu unterbrechen.®® Die Intensitit der Geschiftsbeziehungen zu
Agypten wird erkennbar an der groflen Zahl italienischer Kaufleute, die sich am
Vorabend des aufgrund des vom Vierten Laterankonzil (1215) propagierten
Kreuzzugs gegen Agypten in Alexandria authielten, wo sich damals der gesamte
Handel der Europier konzentrierte. Dreitausend Handler aus Italien waren es an-
geblich, die der Sultan dort aus Furcht vor einem bevorstehenden Angriff der La-
teiner auf sein Reich vortibergehend in Gewahrsam nahm.3? Derartige Repressali-
en, die sich im Laufe des 13. Jahrhunderts noch mehrfach wiederholten, dirften
nicht ohne Einfluss auf die Bereitschaft der italienische Seestidte und ihrer Biirger
geblieben sein, sich an einem Angriff auf Agypten zu beteiligen. Schon vor der
Ankunft der groflen Kreuzzugsflotten aus dem Westen haben sich die Genuesen,
Pisaner und Venezianer, die sich bereits mit Schiffen in Akko aufhielten, von dort

85 S, dazu besonders Wansbrough, John 1971, ,The Safe-Conduct in Muslim Chancery-
Practice®, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 34,1, 20-35, und ders. 1996,
Lingua Franca in the Mediterranean, Richmond (Surrey).

86 Diplomi arabi 248-249 (Ser. I1, Nr. 3), 260 (Ser. II, Nr. 7).

87 Ebd. 287 (Ser. I, Nr. 24, § 40).

88 Urkunden 1, 234f. (Nr. 82).

89 Diplomi arabi, LV.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

aus an dem Feldzug gegen Agypten beteiligt.?® Zusitzlich riisteten auch die Seere-
publiken Geschwader aus, die u. a. Kreuzfahrer aus Frankreich (Genua), und aus
Ungarn (Venedig) an die syrisch-dgyptische Kiiste transportierten®! und in geringe-
rem Mafle auch bei der im November 1219 schlieflich erfolgreichen Belagerung
der im Nildelta gelegenen Hafenstadt Damiette eingesetzt wurden.”? Bei der Auf-
teilung der Beute unter den Eroberern erhielten auch die beteiligten Italiener ih-
ren Anteil, und endlich wurde den Seestidten die Einrichtung eigener Handels-
quartiere in dieser Stadt moglich, die den Zugang zum oberen Nillauf und damit
zum Inneren Agyptens kontrollierten; sie wurde aber nur fiir kurze Zeit zur Me-
tropole des gesamten westlichen Handels mit der islamischen Levante und dem
ferneren Asien®’. Gegen die von den Befehlshabern der christlichen Landtruppen
beschlossene und im Gesamtheer schlieflich auch durchgesetzte Aufgabe von
Damiette im Jahre 1221 waren auch die vor Ort anwesenden Genuesen, Pisaner
und Venezianer machtlos, ihre Anstrengungen und ihr massiver, auch durchaus
gewalttitiger Protest blieben vergeblich, und am Ende mussten sie nachgeben.?*

9 Aunali Genovesi 2, 148, 153f.; Riccardo di San Germano, Chronica 78; Oliver von Pader-
born, ,Historia Damiatina®, in: Die Schriften Oliverus, des Kolner Domscholasters, spéiteren Bi-
schofs von Paderborn und Kardinalbischofs von S. Sabina, Hoogeweg, Heinrich, Hg., Ttibingen
1894, 159-282, hier 211ff.; Rohricht, Reinhold, Hg. 1879, Quint: belli sacri scriptores minores,
(Publications de la société de I’Orient latin, Série historique 2), Genf, 50, 51 (Gesta cruci-
gerorum Rhenanorum), 93, 97, 98 (Gesta obsidionis Damiate), 129 (Iohannes de Tulbia,
De Domino Iohanne rege lerusalem), 157 (Liber duellii christiani in obsidione Damiate
exacti), 173 (Fragmentum de captione Damiatae); Jakob von Vitry, ,Historia orientalis®, in

Gesta Dei per Francos 2, ]. Bongars, Hg., Jerusalem 1972 [1611], 1138f.; Cronica di Pisa. Dal
ms. Roncioni 338 dellArchivio di Stato di Pisa, (Fonti per la storia dell’Italia medievale: Anti-
quitates 22), Cecilia Iannella, Hg., Rom 2005, 32; Roncioni, Raffaello, Delle istorie pisane Ii-
bri XVI, Francesco Bonaini, Hg., 2 Bde., (Archivio storico italiano Ser. 1,6/1-2), Florenz
1844-45, 1, 482. Vgl. Rohricht 1898, 733f., 736; Grousset, René 1934-36, Histoire des
croisades et du royaume franc de Jérusalem, 3 Bde., Paris, 3, 220; Powell, James M. 1986, Anat-
omy of a Crusade 1213-1221, Philadelphia, 67-71; Epstein 1996, 109f.

Thomas von Split [Thomas Archidiaconus Spalaten31s], ,Historia Pontificum Salonita-
norum et Spalatinorum®, Ludwig von Heinemann, Hg., in: Monumenta Germania Historica,

Seriptores 29, Hannover 1892, 568-598, hier 577f.; Riccardo di San Germano, Chronica 78;

Annali Genovesi 2, 153f.; Pressuti, Pietro, Hg. 1888-95, Regesta Honorii Papae I1I, 2 Bde.,
Rom, 1, 264 (Nr. 1580, 1581).

Bemerkenswert sind die Ausfithrungen tiber Damiette in den ,Annales Colonienses ma-
ximi“, Karl Pertz, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores (in Folio) 17, Hannover
1861, 723-847, hier 833. Vgl. auch Holt, Peter Malcolm 1965, Art. ,Dimyat“, in: Encyclo-
peadia of Islam, new ed., Bd. 2, Leiden, 292.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1986, ,Friedenssicherung und Konfliktbegrenzung: Genua, Pisa
und Venedig in Akkon, ca. 1200-1224%, in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme:
Atti del Colloguio “The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem; Jerusalem, 24-
28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e
Studi 48), Genf, 429 - 447, hier 442f. Anm. 25; dies. 1999, 224f.

»Ex Chronico Turonensi, auctore anonymo, S. Martini Turon. Canonico®, Recueil des histo-
riens des Gaules et de la France 18, neue Ed., Léopold M. Delisle, Hg., Paris 1879, 290-320,
hier 302. Vgl. auch Rohricht 1898, 754.

91

92

93

94

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 169

Die Seestidte hatten gehofft, im christlich beherrschten Damiette optimale
Bedingungen fiir den Levantehandel ihrer Kaufleute entwickeln zu konnen, weil
sehr viele Orientwaren in Agypten unvergleichlich giinstig waren und sich der
Handel mit den Importen von dort entsprechend lukrativ gestaltete. Genuesen,
Pisaner und Venezianer haben, wenn auch aus anderen Griunden als die lateini-
sche Geistlichkeit, den erzwungenen Abzug aus Damiette mit Sicherheit viel
mehr bedauert als alle anderen dort ansissig gewordenen Lateiner. Obwohl die
Hindler vermutlich ihren Besitz in Sicherheit bringen durften und sicher nicht
gezwungen waren, zu Fuff und durch die Wiiste Sinai ins Konigreich Jerusalem
zu wandern, wie angeblich so viele andere?®, wurde der Kreuzzug durch die Auf-
gabe Damiettes sicher fur alle beteiligten Seestidte zu einem Verlustgeschift.”
Was die Pisaner betrifft, so spricht wenig dafiir, dass sie sich, wie die frithneuzeit-
liche Geschichtsschreibung berichtet, noch vor dem Abzug ihrer Schiffe im Jahr
1221 vom Sultan die bereits frither bewilligten Handelserleichterungen bestiti-
gen liefen.?” In Akko, der Handelsmetropole des Kreuzfahrerkonigreichs, auf die
sich der italienische Orienthandel verlagerte, waren die Bedingungen allerdings
nicht ginstig, schon allein wegen des erbitterten Streites, der nicht lange nach
dem Scheitern des Kreuzzugs zwischen ihnen und den Genuesen ausbrach und
der zu gewalttitigen, die ganze Stadt in Mitleidenschaft ziehenden Ausschreitun-
gen fihrte und nur mit duflerster Mithe eingedimmt, aber nicht dauerhaft ge-
schlichtet werden konnte.”® Die Kaufleute aus den Seestidten bemiihten sich
rasch und erfolgreich um eine Wiederbelebung ihrer Handelsbeziehungen zum
Ayyubidenreich, das schon nach wenigen Jahren wieder ein wichtiges Ziel der ita-
lienischen Levanteschifffahrt war. Die Bemithungen der Seestidte um die Durch-
setzung der auch im 13. Jahrhundert mehrfach wiederholten pipstlichen Han-
delsverbote waren, wenn sie denn tiberhaupt unternommen wurden, nicht sehr
erfolgreich und oft nur halbherzig. Am Ende vertrauten die Pipste nicht mehr
auf die Kontrolle und Sanktionen der Seestidte und suchten nach anderen We-
gen, um den Seehandel zwischen Italien und Agypten zu unterbinden.

Die Bedeutung der Italiener fuir das Wirtschaftsleben der islamischen Levante
war so grofi, dass die Erben Saladins in Agypten und Syrien die italienischen Privi-
legien im Rahmen neuer Handelsvertrige mit den Seestidten erweiterten. Dass
diese aufgrund ihrer divergierenden Interessen davon in unterschiedlichem Aus-
mafd profitierten, erstaunt nicht. Die Handelspolitik der Mamlukenherrscher ge-
geniiber den italienischen und anderen westlichen Kaufleuten unterschied sich zu-
nichst kaum von derjenigen ihrer ayyubidischen Vorginger: Anders als Saladin
und dessen Erben bewerkstelligten sie die technische militirische Ristung gegen
die Kreuzfahrerstaaten ohne die italienischen Zulieferer. Bis weit in das 14. Jahr-

»Ex Chronico Turonensi“ 302.

9 Cronica di Pisa, 32.

Roncioni, Delle istorie pisane 1, 482.
98 S, Favreau-Lilie 1986.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

hundert hinein blieb das Mamlukenreich jedoch zur Deckung seines groflen Be-
darfs an Sklaven, die nicht zuletzt im Heer eingesetzt wurden, abhingig von den
Kaufleuten und Schiffern aus Venedig und mehr noch aus Genua, und zwar solan-
ge der Sklavenhandel deren Monopol war.”® Aber auch sonst blieb die Prisenz der
italienischen Kaufleute unverzichtbar fiir die Wirtschaft Agyptens; als Abnehmer
sowohl der eigenen Rohstoffe und Waren als auch der Importwaren aus dem Mitt-
leren und Fernen Osten blieben sie hoch willkommen. Zur Sicherung der als un-
verzichtbar erkannten Handelsbeziehungen zum lateineuropdischen Raum waren
auch die Mamlukensultane bereit zum Abschluss von Handelsabkommen mit den
wichtigsten christlichen Seemachten am Mittelmeer. Auf diese Weise kamen in der
zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts einige neue Vertrige, auch Abkommen mit
Venedig (1254, zwischen 1260 und 1277) und Genua (zwischen 1254 und 1261,
1290) zustande — Vereinbarungen, die nicht alle im Wortlaut tiberliefert sind. Die
Entstehungsgeschichte und der Inhalt der erhaltenen Dokumente zeigen, wie grof3
das beiderseitige Interesse an der Sicherung friedlicher Handelsbeziehungen auch
in Zeiten entschiedener militirischer Operationen Agyptens gegen die Kreuzfah-
rerstaaten gewesen ist.

Nach dem Scheitern des Fiinften Kreuzzugs investierten die Seestddte nicht mehr
selbst in den Krieg gegen Agypten. Aber auch ihre Beteiligung am Bau von Kreuz-
zugstlotten, die gegen Agypten und andere Muslime zum Einsatz kamen, war fiir
ihren Handel und die Sicherheit ihrer Kaufleute schidlich. Diese Erkenntnis be-
wog nicht nur Venedig, sich jeder Beteiligung an weiteren Kreuzziigen gegen Agyp-
ten zu enthalten. Die Regierung Genuas investierte nach dem unrithmlichen Aus-
gang des mit ihrer Unterstiitzung auf die Beine gestellten groflen Kreuzzugs Konig
Ludwigs IX. von Frankreich gegen Damiette!? niemals wieder in einen Kreuzzug,
bei dem von vornherein feststand, das er sich gegen das Nilreich richten wiirde. Al-
lein Genua blieb durchaus bereit zur Unterstiitzung einer Kampagne gegen die
nordafrikanische Kiiste und war machtlos, als Agypten nach Aufbruch einer mit
genuesischer Mitwirkung zusammengestellten Flotte doch erneut zum Angriffsziel
erklirt wurde. In den spiten 1260er Jahren flossen zwar noch offentliche Mittel
Genuas in den Bau von Kiriegsschiffen, die im Dienste letztlich auch der genuesi-
schen Handelsinteressen gegen die islamische Welt eingesetzt werden sollten, wo-

99 Grundlegend zur Bedeutung der Sklaverei in den Seestidten und zur Bedeutung der See-

stidte fiir den Sklavenhandel allgemein und im ostlichen Mittelmeer s. Verlinden, Charles
1955-77, L'Esclavage dans I'Europe médiévale, 2 Bde., Brigge / Gent, 1, 427ff.; ders. 1963,
»Iraite des esclaves et traitants italiens & Constantinople (XIII®-XV® siecles)”, Le Moyen Age
69, 791-804. Speziell zur Bedeutung Genuas fiir die Belieferung Agyptens s. Ehrenkreutz,
Andrew S. 1981, ,Strategic Implications of the Slave Trade between Genoa and Mamluk
Egypt in the Second Half of the Thirteenth Century®, in: The Islamic Middle East, 700-
1900: Studies in Economic and Social History, A. L. Udovitch, Hg., Princeton, 335-345;
Kefler, Jorg-Ronald 2004, Die Welt der Mamluken. Agypten im spéiten Mittelalter 1250-1517,
(Islamkundliche Untersuchungen, Sonderband), Berlin, 33-58; Thorau 1987a, 144f.
100 4ynali Genovesi 3, 166f., 168, 178; Richard, Jean 1996, Histoire des croisades, Paris, 353.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 171

bei die Stadt gleichzeitig gute diplomatische Kontakte zum Mamlukenreich unter-
hielt, ja am Vorabend des Kreuzzugs noch eine dgyptische Gesandtschaft zu Gast
hatte.101 Zusitzlich hielten aber auch private Investoren aus Genua die Finanzie-
rung weiterer Kriege gegen die islamischen Reiche am Mittelmeer fir ein gewinn-
versprechendes Geschift und beteiligten sich daran.!? Nach dem Scheitern des
Zweiten Kreuzzugs Ludwigs des Heiligen vor Tunis im Jahre 1270 sahen die Stadt
und ihre Biirger aber von weiteren Investitionen in die Unterstiitzung grofler See-
kriege gegen die islamischen Mittelmeerreiche ab. Zwar tendierte man auch weiter-
hin dazu, die in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts zunehmend um das Uber-
leben kimpfenden frinkischen Furstentimer durch Mafinahmen wie die erwihnte
Entsendung des Benedetto Zaccaria zu unterstiitzen, doch siegte am Ende der
niichterne Kaufmannsgeist. Schon vor dem Untergang der Kreuzfahrerstaaten im
Jahr 1291 waren die Hifen und Mirkte Agyptens die wichtigsten Ziele der italieni-
schen Handelsschifffahrt in der Levante; sie blieben dies insbesondere fiir die ge-
nuesische und die venezianische Levanteschifffahrt, ungeachtet der kirchlicherseits
verhingten Handelsverbote. Der Untergang der gesamten pisanischen Flotte in der
Schlacht von Meloria 1284 beschleunigte den Riickzug der Pisaner aus dem 0stli-
chen Mittelmeer und der Levante. Venedig und Genua aber behaupteten auf lange
Zeit ihre bedeutende Stellung als unverzichtbare Handelspartner des Mamluken-
reichs.

Bibliographie

Airaldi, Gabriella und Kedar, Benjamin Z., Hg. 1986, I comuni italiani nel regno cro-
clato di Gerusalemme: Atti del Colloquio “The Italian Communes in the Crusading
Kingdom of Jerusalem; Jerusalem, 24-28 may 1984, (Collana storica di Fonti e Studi
48), Genlf.

Allmendinger, Karl-Heinz 1967, Die Beziehungen zwischen der Kommune Pisa und
Agypten im hoben Mittelalter. Eine rechts- und wirtschafishistorische Untersuchung,
(Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 54), Wiesbaden.

Ambroise, Estoire de la guerre sainte. Histoire en vers de la troisieme croisade (1190 —
1192), Gaston Paris, Hg., Paris 1897.

Ambroise, The History of the Holy War: Ambroise’s Estoire de la guerre sainte, Marianne
Ailes und Malcolm Barber, Hg. und Ubers., 2 Bde., Woodbridge 2003.

»Annales Colonienses maximi“, Karl Pertz, Hg., in: Monumenta Germaniae His-
torica, Scriptores (in Folio) 17, Hannover 1861, 723-847.

Annali Genovesi di Caffaro e de’ suoi continuatori, Luigi Tommaso Belgrano und Im-
periale di Sant’ Angelo, Hg., 5 Bde., (Fonti per la Storia d’Italia 11 = 1 [1890],
12 =2 [1901], 13 =3 [1923], 14a =4 [1926], 14b =5 [1929]), Rom 1890-1929.

101 dupali Genovesi 4, 115 (Nicolaus Guercius).
102 Ebd. 102f,, 131f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

Armold von Liibeck, ,,Arnoldi abbatis Lubecensis chronica [Chronica Slavorum],
Johann Martin Lappenberg, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores
(in Folio) 21, Hannover 1869, 100-250.

Arnold von Liibeck, Die Chronik Arnolds von Liibeck., J. C. M. Laurent, Ubers., (Die
Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit 71: 13. Jahrhundert, Bd. 3), 2. Aufl,,
Leipzig 1896.

Ashtor, Eliyahu 1983, Levant Trade in the Later Middle Ages, Princeton.

Benjamin von Tudela, ,Die Reisen des Rabbi Benjamin bar Jona von Tudela®, in:
Jiiidische Reisen im Mittelalter: Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg, Stefan
Schreiner, Ubers., Leipzig 1991, 5-119.

[ Brevi del comune e del popolo di Pisa dell'anno 1287, Antonella Ghignoli, Hg., (Fonti
per la storia dell'Ttalia medievale, Antiquitates 11), Rom 1998.

Cahen, Claude 1953/54, ,Un texte peu connu relatif au commerce oriental
d’Amalfi au Xe siecle®, Archivio storico per le provincie Napoletane 34, 3-8.

Cahen, Claude 1965, Art. ,Dhimma®, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2,
Leiden, 227-231.

Cahen, Claude 1977a, ,Amalfi en Orient 2 la veille, au moment et au lendemain
de la Premiére Croisade®, in: Amalfi nel Medioevo. Convegno internazionale 14-16
giugno 1973, Centro ‘Raffacle Guariglia’ di Studi Salernitani, (Atti dei Convegni 1),
Salerno, 269-283.

Cahen, Claude 1977b, ,Le commerce d’Amalfi dans le Proche-Orient Musulman
avant et apres la Croisade®, Comptes-rendus des séances de [Académie des inscriptions
et belles-letires 121,2, 291-301.

Canale, Michel Giuseppe 1860, Nuova istoria della Repubblica di Genova, del suo
commercio e della sua letteratura dalle origini all anno 1797, Bd. 3, Florenz.

»Ex Chronico Turonensi, auctore anonymo, S. Martini Turon. Canonico®, Recueil
des historiens des Gaules et de la France 18, neue Ed., Léopold M. Delisle, Hg., Paris
1879, 290-320.

Citarella, Armando O. 1968, ,Patterns of Medieval Trade: The Commerce of
Amalfi Before the Crusades®, The Journal of Economic History 28,4, 531-555.

Citarella, Armando O. 1975, Il declino del commercio marittimo di Amalfi“, Ar-
chivio storico per le provincie napoletane 3. Ser.,13 = 92, 9-54.

Citarella, Armando O. 1993, ,,Merchants, Markets and merchandise in Southern
Italy in the High Middle Ages®, in: Mercati ¢ mercanti nell'alto medioevo: l'area eu-
roasiatica ¢ larea mediterranea: 23 — 29 aprile 1992, (Settimane di studio del
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 40), Spoleto, 239-282.

Constable, Olivia Remie 2003, Housing the Stranger in the Mediterranean World: Lodg-
ing, Trade, and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages, Cambridge.

La Continuation de Guillaume de Tyr (1184-1197), Margaret Ruth Morgan, Hg., (Do-
cuments relatifs a I’histoire des croisades 14), Paris 1982.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 173

Cronica di Pisa. Dal ms. Roncioni 338 dell Archivio di Stato di Pisa, (Fonti per la storia
dell'Ttalia medievale: Antiquitates 22), Cecilia lannella, Hg., Rom 2005.

Dekrete der kumenischen Konzilien / Conciliorum Qecumenicorum Decreta 2: Konzilien
des Mittelalters, Josef Wohlmut, Hg. und Ubers., Paderborn 2000.

Dennig-Zettler, Regina 1992, Translatio Sancti Marci. Ein Beitrag zu den Anfingen Ve-
nedigs und zur Kritik der dltesten venezianischen Historiographie. Mit einer Wiedergabe
des Textes der Handschrift Orléans, Bibliothéque Municipale Nr. 197, Freiburg 1.Br.

I Diplomi arabi del R. Archivio fiorentino, Michele Amari, Hg. und Ubers., Bd. 1, Flo-
renz 1863.

Ehrenkreutz, Andrew S. 1981, ,Strategic Implications of the Slave Trade between
Genoa and Mamluk Egypt in the Second Half of the Thirteenth Century®, in:
The Islamic Middle East, 700-1900: Studies in Economic and Social History, A. L.
Udovitch, Hg., Princeton, 335-345.

Epstein, Steven A. 1996, Genoa and the Genoese 958-1528, Chapel Hill / London.

von Falkenhausen, Vera 1998, ,Il commercio di Amalfi con Costantinopoli e il
Levante nel secolo XI1%, in: Amalfi, Genova, Pisa ¢ Venezia. Il commercio con Con-
stantinopoli e 1l vicino Oriente nel secolo XII. Atti della Giornata di Studio, Pisa, 27
maggio 1995,(Biblioteca del ‘Bollettino storico Pisano’, Collana storica 46), Ot-
tavio Banti, Hg., Pisa, 19-38.

Favreau, Marie-Luise 1978a, ,Die italienische Levante-Piraterie und die Sicherheit
der Seewege nach Syrien im 12. und 13. Jahrhundert®, Vierteljahrschrifi fiir Sozial-
und Wirtschafisgeschichte 65, 461-510.

Favreau, Marie-Luise 1978b, ,Graf Heinrich von Malta, Genua und Boemund IV.
Eine urkundenkritische Studie®, Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven
und Bibliotheken 58, 181-215.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1986, ,Friedenssicherung und Konfliktbegrenzung: Ge-
nua, Pisa und Venedig in Akkon, ca. 1200-1224%, in: I comuni italiani nel regno
crociato di Gerusalemme: Atti del Colloquio “The Italian Communes in the Crusading
Kingdom of Jerusalem; Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin
Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 429-447.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1989, Die ltaliener im Heiligen Land. Vom ersten Kreuzzug
bis zum Tode Heinrichs von Champagne (1098-1197), Amsterdam.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1997, ,Durchreisende und Zuwanderer. Zur Rolle der
Italiener in den Kreuzfahrerstaaten®, in: Die Kreuzfahrerstaaten als multikulturelle
Gesellschaft, (Studien des Historischen Kollegs, Kolloquien 37),H. E. Mayer, Hg.
in Zusammenarbeit mit E. Miiller-Lucknau, Munchen 1997, 69-86.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1999, ,Der Fernhandel und die Auswanderung der Ita-
liener ins Heilige Land®, in: Venedig und die Weltwirtschafi um 1200, (Studi. Schrif-
tenreihe des Deutschen Studienzentrums in Venedig 7), Wolfgang von Stromer,
Hg., Sigmaringen, 203-234.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, ,Die italienischen Seestidte und die Kreuzziige®,
in: Die Kreuzziige. Kein Krieg ist beilig. [Katalog-Handbuch zur Ausstellung im Dioze-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

sanmuseum Mainz, 2.4. — 30.7.2004], Hans-Jurgen Kotzur, Hg., bearb. v. Brigitte
Klein und Winfried Wilhelmy, Mainz, 193-203.

Figliuolo, Bruno 1986, ,Amalfi e il Levante nel Medioevo®, in: I comuni italiani nel
regno crociato di Gerusalemme: Atti del Colloguio “The Italian Communes in the Crusa-
ding Kingdom of Jerusalem; Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Ben-
jamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 571-677.

Galasso, Giuseppe 1959, ,Commercio amalfitano nel periodo normanno®, in:
Studi in onore di Riccardo Filangieri 1, Neapel, 81-103.

Goldziher, Ignaz und Joseph Schacht 1965, Art. ,Fikh®, in: Encyclopeadia of Islam,
new. ed., Bd. 2, Leiden, 886-891.

Grousset, René 1934-36, Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, 3 Bde.,
Paris.

Heftening, Willi 1925, Das islamische Fremdenrecht bis zu den islamisch-frinkischen
Staatsvertrigen. Eine rechishistorische Studie zum Figh, (Beitrige zum Rechts- und
Wirtschaftsleben des islamischen Orients 1), Hannover.

Heyd, W. 1885, Histoire du commerce du Levant au moyen dge, Leipzig / Paris.

»Historia ducum Veneticorum®, Henry Simonsfeld, Hg., in: Monumenta Germaniae
Historica, Scriptores 14, Hannover 1883, 72-97.

Holt, Peter Malcolm 1965, Art. ,Dimyat®, in: Encyclopeadia of Islam, new ed., Bd. 2,
Leiden, 292.

Holt, Peter Malcolm 1980, ,Qalawun’s Treaty with Genoa in 1290%, Der Islam 57,
101-108.

Holt, Peter Malcolm 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the eleventh cen-
tury to 1517, London / New York.

Holt, Peter Malcolm 1995, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Baybars
and Qalawiin with Christian Rulers, Leiden.

Die ,Honorantie civitatis Papie’, Carlrichard Brithl und Cinzio Violante, Hg., Kdln
1983.

Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident,
Darmstadt.

Itinerarium peregrinorum et gesta regis Ricardi (Chronicles and Memorials of the reign of
Richard I), William Stubbs, Hg., Bd. 1, London 1864.

Jakob von Vitry, ,Historia orientalis®, in: Gesta Dei per Francos 2, J. Bongars, Hg.,
Jerusalem 1972 [1611].

Jacoby, David 1995, ,Les Italiens en Egypte aux Xlle et XIIle siécles. Du comptoir
a la colonie?”, in: Coloniser an moyen dge, Michel Balard und Alain Ducellier,
Hg., Paris, 76-107.

Jacoby, David 2001 ,The supply of war materials to Egypt in the Crusader period*,
Jerusalem Studies in Arabic and Islam 25, 102-132.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 175

Kedar, Benjamin Z. 1983, ,Mercanti Genovesi in Alessandria d’Egitto negli anni
Sessanta del secolo XI%, in: Miscellanea di studi storici 2, (Collana storica di fonti e
studi 38), Genf, 19-30.

Kedar, Benjamin Z. 1985, ,LCOfficium Robarie di Genova: Un tentativo di coesis-
tere con la violenza®, Archivio storico italiano 143,3, 331-372.

Kefler, Jorg-Ronald 2004, Die Welt der Mamluken. Agypten im spéiten Mittelalter 1250-
1517, (Islamkundliche Untersuchungen, Sonderband), Berlin.

Khadduri, Majid 1955, War and Peace in the Law of Islam, Baltimore.

Labib, Subhi Y. 1965, Handelsgeschichte Agyptens im Spitmittelalter (1171-1517), (Vier-
teljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 46), Wiesbaden.

Liber iurium reipublicae Genuensis, Ercole Ricotti, Hg., 2 Bde., (Historiae patriae mo-
numenta 7/9), Turin 1854/1857.

Ligato, Giuseppe 2000, ,Saladino e i prigionieri di guerra“, in: La Lberazione dei
‘Capitivi’ tra Cristianita e Islam: oltre la crociata ¢ il Gibad: tolleranza e servizio umani-
tario, Atti del congresso interdisciplinare di Studi Storici, Roma, 16-19 settembre 1998,
Giulio Cipollone, Hg., Vatikanstadt, 649-654.

Ligato, Giuseppe 2005, La croce in catene. Prigionieri e ostaggi cristiani nelle guerre di Sa-
ladino (1169-1193), (Istituzioni e societa 5), Spoleto (Perugia).

Lilie, Ralph-Johannes 1995, ,,Fremde im byzantinischen Reich®, in: Mit Fremden le-
ben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexander Demandt,
Hg., Miinchen, 93-107, 252-257.

Lopez, Roberto 1933, Genova marinara nel duecento: Benedetto Zaccaria, ammiraglio e
mercante, (Biblioteca storica Principato 17), Messina.

Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903a, 1903b, Sacrorum conciliorum nova et amplis-
sima collectio 21: [Anni 1109-1166], 22: [Anni 1166-1225], Paris.

al-Magqrizi, Ahmad b. ‘Ali Taqi ad-Din [Makrizi, Taki Eddin Ahmed], Histoire des
sultans mamlouks de IEgypte, M. Quatremere, Hg. und Ubers., Bd. 1/1, Paris 1837.

Mohring, Hannes 1980, Saladin und der Dritte Kreuzzug. Aiyubidische Strategie und
Diplomatie im Vergleich vornehmlich der arabischen mit den lateinischen Quellen, (Frank-
furter historische Abhandlungen 21), Wiesbaden.

Oliver von Paderborn, ,Historia Damiatina®, in: Die Schrifien Oliverus, des Kolner
Domscholasters, spiteren Bischofs von Paderborn und Kardinalbischofs von S. Sabina,
Hoogeweg, Heinrich, Hg., Tiibingen 1894, 159-282.

Origone, Sandra 1986, ,,Genova, Costantinopoli e il regno di Gerusalemme (prima
meta sec. XIID), in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme: Atti del Col-
loquio “The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem Jerusalem, 24-28
may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di
Fonti e Studi 48), Genf, 281-316.

Otten-Froux, Cathérine 1983, ,Les Pisans en Egypte et & Acre dans la Seconde
Moitié du Xllle siecle, Documents Nouveaux®, Bollettino Storico Pisano 52,
163-190.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE

Polonio, Valeria 1977, LAmministrazione della ‘Res Publica’ genovese fra tre e quattrocen-
to: LArchivio antico comune, (Atti della Societa Ligure di Storia Patria, n. s. 17,1 =
91,1), Genf.

Powell. James M. 1986, Anatomy of a Crusade 1213-1221, Philadelphia.

Pressuti, Pietro, Hg. 1888-1895, Regesta Honorii Papae 111, 2 Bde., Rom.

Pryor, John H. 1988, Geography, technology and war. Studies in the maritime history of the
Mediterranean, 649-1571, Cambridge.

Regesta Regni Hierosolymitani (MXCVII - MCCXCI), Reinhold Rohricht, Hg., Inns-
bruck 1893.

Riccardo di San Germano [Ryccardi de Sancto Germano], Chronica, Catlo Alberto
Garufi, Hg., (Rerum Italicarum Scriptores, nuova ed. 7,2), Bologna 1936-38.

Richard, Jean 1996, Histoire des croisades, Paris.

Richard, Jean 1999, ,Les prisonniers et leur rachat au cours des croisades®, in: Fon-
dations et ceuvres charitables an Moyen Age: Actes du 121e Congres National des So-
cietes Historiques et Scientifiques, Section dhistoire medievale et philologie, Nice, 1996,
Jean Dufour und Henri Platelle, Hg., Paris, 63-73.

Rohricht, Reinhold, Hg. 1879, Quinti belli sacri scriptores minores, (Publications de la
société de I’Orient latin, Série historique 2), Genf.

Rohricht, Reinhold 1898, Geschichte des Konigreichs Jerusalem (1100 — 1291), Inns-
bruck.

Roncioni, Raffaello, Delle istorie pisane libri XVI, Francesco Bonaini, Hg., 2 Bde.,
(Archivio storico italiano Ser. 1,6/1-2), Florenz 1844-45.

Schaube, Adolf 1906, Handelsgeschichte der Romanischen Vilker des Mittelmeergebiets bis
zum Ende der Kreuzziige, Miinchen / Berlin.

Thomas von Split [Thomas Archidiaconus Spalatensis], ,,Historia Pontificum Sa-
lonitanorum et Spalatinorum®, Ludwig von Heinemann, Hg., in: Monumenta
Germania Historica, Scriptores 29, Hannover 1892, 568-598.

Thorau, Peter 1987a, Sultan Baibars I. von Agypten: ein Beitrag zur Geschichte des Vor-
deren Orients im 13. Jabrbundert, Wiesbaden.

Thorau, Peter 1987b, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I and the Near East in the thir-
teenth century, engl. Ubers., London.

1 trattati con Aleppo1207-1254, Marco Pozza, Hg., (Pacta Veneta 2), Venedig 1990.

Urkunden zur dlteren Handels- und Staatsgeschichte der Republik Venedig , G. L. Fr. Tafel,
und Georg Martin Thomas, Hg., 3 Bde., (Fontes rerum Austriacarum II 12 =1
[1956a], T 13 =2 [1956b], IT 14 =3 [1957]), Wien 1856-57.

Verlinden, Charles 1955-77, L’Esclavage dans I’Europe médiévale, 2 Bde., Brigge /
Gent.

Verlinden, Charles 1963, ,Traite des esclaves et traitants italiens 4 Constantinople
(XTIIe-XVe siecles), Le Moyen Age 69, 791-804.

Wansbrough, John 1971, ,The Safe-Conduct in Muslim Chancery-Practice”, Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 34,1, 20-35.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ITALIENISCHEN SEESTADTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE 177

Wansbrough, John 1996, Lingua Franca in the Mediterranean, Richmond (Surrey).
Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi]|, Chronicon, R. B. C. Huygens,
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights
in the Eastern Mediterranean

Hubert Houben

Following the division of the Roman Empire (in 395 A.D.) into an eastern part
with Constantinople as its capital and a western part with Rome as its capital, the
eastern Mediterranean was under the domination of the Byzantine emperors;
however, after the expansion of Islam (starting in the 7% century) most of it was
conquered by the Muslims. With the crusades, which began at the end of the 11t
century after a request for military assistance by the Byzantine emperor, part of
the area was won back for Christianity, but relations between the crusaders from
central-western Europe and Byzantium were difficult from the very beginning.!

With the crowning of the Frankish king Charlemagne as emperor, in the year
800 the political fulcrum of the Western Empire moved north of the Alps, al-
though Rome remained the seat of imperial coronations and was still the official
capital of the empire. The emperors of the West considered themselves also the
protectors of the sacred sites in the Holy Land, but in practice they were unable
to deal with places so far from the centres of their power. The situation changed
during the 12t century, when under Emperor Frederick I Barbarossa of the
Staufen dynasty, the Western Empire acquired new prestige while Byzantium
passed through a difficult period following the resounding defeats by the Seljuk
Turks at Mantzikert (Malazgirt) (1071) and Myriokephalon (1176).2

In the autumn of 1184 an Armenian delegation arrived in Verona,? where a
meeting was being held between Frederick Barbarossa and Pope Lucius III. The
Armenians who had settled in Cilicia, in the south of present-day Turkey, had
managed to set up two dominions, one under the Hethoumid dynasty west of the
Cilician gate around the castle of Lampron (Namrunkale), and the other under
the Rubenids, further east around Anavarza and Sis. The latter became increas-
ingly strong, conquering Tarsus and the Cilician coast and, under Lewon IT (1198-
1219), setting up a principality where many Greeks, Turks, Syrians and Franks
lived. Threatened from the north by the Seljuks and from the southeast by the
Sultanate of Damascus, and being in conflict with the Byzantine Empire for reli-

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595), Stuttgart.
Magdalino, Paul 1993, The Empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge.

Hiestand, Rudolf 1992, “precipua tocius christianismi columpna’. Barbarossa und der
Kreuzzug”, in: Friedrich Barbarossa. Handlungsspielriume und Wirkungsweisen des staufischen
Kaisers, Alfred Haverkamp, ed., Sigmaringen, 51-108, at 94; Halfter, Peter 1995, “Die Stau-
fer und Armenien”, in: Von Schwaben bis Jerusalem. Facetien staufischer Geschichte, Sonke Lo-
renz and Ulrich Schmidt, eds., Sigmaringen, 187-208, at 190ff.; Hauser, Sigrid 1998, Staufi-
sche Lebnspolitik am Ende des 12. Jabrbunderts, 1180-1197, Frankfurt a.M., 215 note 861.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 HUBERT HOUBEN

gious reasons, the Armenians sought the support of the western world. Their in-
stitutions followed the western model they had learned from the crusaders, with
whom they had close contact. Lewon II established Frankish knights in some of
his castles, married two Frankish princesses, Isabella of Antioch and Sybil de Lu-
signan, and granted commercial privileges to the Italian maritime republics.

This was the context that the Armenian delegation entered in 1184, first ap-
proaching the pope, but also making what was perhaps the first contact between
the Armenians and Frederick Barbarossa.> When in 1190 the emperor started his
crusade to win back Jerusalem, which had been conquered by Saladin in 1187, he
was welcomed with open arms by the Armenians. Lewon II, fighting the prince of
Antioch, whose vassal he had become, was interested in becoming vassal to the
emperor, who was willing to grant him the royal crown. It was only the sudden
death of Barbarossa, who drowned on 10 June 1190 in the Saleph River, that
thwarted this plan, which was later achieved in 1198. For the Armenian state the
connection with the Staufen Empire guaranteed its independence from Byzan-
tium, but required the union, at least in name, of the Armenian and Roman
churches. This union and the consequent growing influence of Latin culture was to
meet strong resistance from the Armenian population, who were very attached to
their traditions.®

In the 1180s, other states seeking to gain independence from Byzantium, like
Serbia and Bulgaria, also approached the Staufen emperor; but in these cases Fre-
derick Barbarossa did not react, so as not to create friction with Byzantium, whose
territory he had to cross to reach the Holy Land.” After the battle of Konya (18
May 1190), in which Barbarossa defeated the Seljuks, the Seljuk sultan declared his
willingness to become the emperor’s vassal, but he probably did not mean it, and
in this case, too, Frederick did not react.®

The Staufen Empire was more intensely involved in Mediterranean affairs, when
— after the death of William II, king of Sicily (1166-1189), under Frederick Bar-
barossa’s son Henry VI, who in 1186 had married Costance d’Hauteville, heiress
to the kingdom of Sicily - this Mediterranean kingdom (with Palermo as its capi-
tal) joined the Western Empire. Henry VI had prepared a crusade to free Jerusalem
from Muslim domination, but he died suddenly in September 1197, when the first
military contingents had already left. The year before (1196), the emperor had ac-
cepted the request made by Aimeric of Lusignan, Lord of Cyprus, to become his

Ibid. 256ff.
Halfter 1995, 190ff.

6 Ryan, James D. 2001, “Toleration Denied. Armenia between East and West in the Era of
the Crusades”, in: Tolerance and Intolerance. Social Conflict in the Age of the Crusades, Michael
Gervers and James M. Powell, eds., Syracuse (New York), 55-64.

7" Hiestand 1992, 92ff.

8 Cf. ibid. 98f. Hiestand’s argument that the Principality of Antioch became vassal to the
Empire in 1190 was unconvincing: cf. Hauser 1998, 252.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS 181

vassal and to be crowned king; he did the same with a similar request from Lewon
IT of Armenia. The coronation ceremonies were carried out in September 1197 at
Nicosia by the imperial chancellor Conrad of Querfurt, Bishop of Hildesheim,’
and on 6 January 1198 at Tarsus by the head of the Armenian Church, the katho-
likos Gregor VI Abirad, in the presence of Archbishop Conrad of Mainz.10

The two new kingdoms of Cyprus and Armenia, tied to the Staufen Empire by
a bond of vassallage, soon saw the establishment of the knights of the “Order of
the brothers of the hospital of St. Mary of the Germans in Jerusalem” (Ordo fratrum
hospitalis S. Mariae Theutonicorum in Jerusalem), called Teutonic Order for short.
Unlike the older military orders of the Templars and the Knights of St. John,
whose structures and rules inspired it, the new German military order was practi-
cally a national order, but it had a wide range of activity which extended from the
Mediterranean to the Baltic.!!

While in Cyprus, an important port for pilgrims and crusaders travelling to the
Holy Land, the Teutonic Order only obtained houses, land and rents in kind and
in money for the upkeep of knights and pilgrims passing through,!? in Cilician
Armenia the order also obtained castles and was involved in the military protec-
tion of the kingdom’s north-east border. Lewon II, who became confrater of the or-
der, that is, he was made a lay member, granted the Teutonic knights some villages,
the castle of Amuda and the right to trade freely throughout the kingdom. Lewon
I’s son-in-law and successor, Hethoum I (1226-1269) and his wife Zapél, who as
well as many other properties, in 1236 gave the Teutonic knights the important
fiefdom of Harouniya near the “Pyles Amaniques” and the castle of Sarwandik’ar,
became confratres of the Teutonic Order.!® The Armenian sovereigns’ decision to
join the Teutonic Order was probably dictated not only by the links with the
Staufen Empire, but also their strained relations with the Templars, who were al-
ready present in Cilician Armenia, and who supported Bohemund IV of Antioch,

Lewon II and Hethoum I’s rival in the issue of the succession to the Principality of
Antioch.

9 Cf. Houben, Hubert 2008a, “Intercultural Communication: the Teutonic Knights in Pales-

tine, Armenia, and Cyprus®, in: Diplomatics in the Eastern Mediterranean 1000-1500. Aspects

of Cross-Cultural Communication, Alexander D. Bethammer, Maria G. Parani, and Christo-

pher D. Schabel, eds., Leiden, Boston, 139-157, at 149 with note 38.

Chevalier, Marie-Anna 2004, “Les chevaliers teutoniques en Cilicie: ‘les maccabées’ du

Royaume arménien”, Bizantinistica. Rivista di Studi Bizantini e Slavi 6, 137-153, at 138.

11 Cf. Houben, Hubert, ed. 2004b, L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo. Atti del Convegno inter-
nazionale di studio, Torre Alemanna (Cerignola) — Mesagne — Lecce, 16-18 ottobre 2003, (Acta
theutonica 1), Galatina.

12 Cf. Houben 2008a, 151-157.

13 Chevalier 2004, 144f. For more detailed information on the exact location of the Teutonic
possessions in Cilician Armenia see Kiesewetter, Andreas 2004, “L’Ordine Teutonico in
Grecia e in Armenia”, in: L'Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 73-107, at
96-101.

10

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 HUBERT HOUBEN

The prestige of the Teutonic Order increased following its first military partici-
pation in a crusade, which took place between 1218 and 1221, when the crusaders
tried to conquer Damiette in Egypt. In 1220-21 the Teutonic knights obtained pa-
pal privileges which made them equal to the Templars and the Knights of St. John,
and in 1220 they acquired, owing to a donation by Duke Leopold VI of Austria,
the so-called Seigneurie de Joscelin, one of the biggest fiefs in the Kingdom of Jerusa-
lem, situated north of Acre.!* The marriage of Frederick II and Isabelle of Brienne,
heir to the Kingdom of Jerusalem, celebrated in 1225, involved the Staufen ever
further in the Holy Land, although already in 1215 Frederick had promised a cru-
sade to restore Jerusalem to Christianity.!>

The expansion of the Teutonic Order in the eastern Mediterranean was due in
particular to Hermann von Salza, the fourth grand master of the order (1209-1239)
and the person really responsible for its success thanks to his close relations with
Frederick II, on whose behalf he acted above all as mediator with the papacy. Be-
fore coming into contact with the emperor in 1216, Hermann had already visited,
in 1211-12, the possessions obtained by the order in Palestine, Syria, Armenia and
Cyprus'®. During his crusade, undertaken in 1228-29, Frederick II asserted the im-
perial rights over the eastern Mediterranean area, particularly Cyprus, where he
stopped for six full weeks in July 1228.17 There he met the prince of Antioch, Bo-
hemund IV, from whom he demanded the same oath of loyalty made in 1190 by
the predecessor Bohemund III to Duke Frederick V of Swabia as the representative
of the empire. The recent finding of a document showing that Frederick II suppos-
edly deposited in the Teutonic house of Acre the crown of the Armenian kingdom,
probably consigned to him by Bohemund IV, suggests that the emperor may have
envisaged a visit to the kingdom of Armenia after his stay in Jerusalem, a visit
which did not come about due to the precipitating political situation in Italy. In
1253, Frederick II’s son and heir, Conrad IV, ordered the archbishop-elect of Pal-
ermo to consign the crown to Hethoum I, who had asked for it in order to give his
position greater legitimacy.!8

14 Mayer, Hans Eberhard 1980, “Die Seigneurie de Joscelin und der Deutsche Orden”, in: Die
geistlichen Ritterorden Europas, Josef Fleckenstein and Manfred Hellmann, eds., Sigmaringen,
171-216; Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, “L’Ordine Teutonico in Terrasanta (1198-1291)”,
in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 53-72, at 65-72.

15 Hechelhammer, Bodo 2004, Kreuzzug und Herrschaft unter Friedrich II. Handlungsspielrinme

von Kreuzzugspolitik (1215 — 1230), Ostfildern.

Kluger, Helmuth 1987, Hochmeister Hermann von Salza und Kaiser Friedrich I1. Ein Beitrag zur

Friihgeschichte des Deutschen Ordens, Marburg, 7f.; Halfter, Peter 2000, “Die Beschreibung des

armenischen Konigreiches Kilikien durch den Hildesheimer Domherren Wilbrand von

Oldenburg”, in: Armenia and Christian Orient, Yerevan, 402-421, at 404.

17" Stiirner, Wolfgang 2000, Friedrich I, Teil 2: Der Kaiser 1220-1250, Darmstadt, 147f.; He-

chelhammer 2004, 270ff.

Halfter, Peter 2007, “Corona regni Armeniae. Aus der Spitzeit der staufisch-armenischen

Beziehungen”, Le Muséon 120,1-2, 131-161; Houben 2008a, 150.

16

18

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS 183

The Teutonic Order set up an Armenian bailiwick which included the posses-
sions in Cyprus. Due to the lack of documents we know little about this bailiwick.
According to the statutes of the order, drawn up around 1250 and updated
around 1260, the commander of the bailiwick of Armenia had highly prestigious
duties. His presence at the election of the grand master, in the main house of the
order in Acre, was considered indispensable in the statutes going back to about
1260. In 1266 however, when the Mamluks defeated the Armenians, the Teutonic
Order lost its most important settlements in Cilician Armenia, suffering a ‘lethal
blow’ from which it was never to recover.?0

In the statutes of the Teutonic Order it was prescribed that in the master’s
household (familia magistri) there should be a scriptor sarracenicus and three Turco-
poles. Turcopoles were initially mercenaries of Turkish origin in the Byzantine im-
perial army, who were then incorporated as mercenaries into the military orders in
the East; in all likelihood, they were mostly sons of Arab women and Western
men, sometimes converted to Christianity.?!

The Teutonic knights were almost all German, but they were not cut off from
the Mediterranean society in which they had settled. Studies on the Teutonic pres-
ence in Apulia and in Sicily have shown that they were surrounded by a network
of indigenous lay people, who were often affiliated with the order as confratres,
namely lay brothers.?2 Given that the number of Teutonic knights was small, they
could only run their considerable estates by allocating them to local people. The
case of Sicily is particularly interesting. Here the Teutonic knights had close ties
with other ethnic minorities, namely Italian immigrants from the north of the pen-
insula, Catalans and Jews, who in Sicily spoke Arabic. The Teutonic house of Pal-
ermo had at its service notaries, who came from this city, knew Arabic and Greek
and could translate from both these languages.?? It also seems that after the foun-

19 Houben, Hubert 2005, “Regole, statuti e consuetudini dell’Ordine Teutonico: status quaes-

tionis”, in: Regulae — Consuetudines — Statuta. Studi sulle fonti normative degli ordini religiosi nei
secoli centrali del Medioevo, Cristina Andenna and Gert Melville, eds., Miinster, 375-385.
20 Kjesewetter 2004, 104f.
21" Houben 2008a, 141f.
22 Intini, Mariella 2006a, “I Teutonici e la societd pugliese. I laici della commenda teutonica
di Barletta (1228-1308)”, in: Mobilita e immobiliti nel Medioevo europeo. Atti del 2° Seminario
di studio dei dottorati di ricerca di ambito medievistico delle Universita di Lecce e di Erlangen, Roma,
Istituto Storico Germanico, 1-2 aprile 2004, Hubert Houben and Benedetto Vetere, eds., Gala-
tina, 171-194; Intini, Mariella 2006b, ““Offero me et mea’: oblazioni e associazioni di laici
alla casa teutonica di San Leonardo di Siponto®, in: San Leonardo di Siponto. Cella monasti-
ca, canonica, domus Theutonicorum. Atti del Convegno internazionale (Manfredonia, 18-19 marzo
2005), Hubert Houben, ed., Galatina, 111-132; Intini, Mariella 2008, “I familiares
dell’Ordine Teutonico in Terra di Bari: problemi e prospettive”, in: L'Ordine Teutonico tra
Mediterraneo e Baltico, Hubert Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 95-124.
Bresc, Henry 1995, “La propriété fonciére des Musulmans dans la Sicile du XII¢ siecle:
trois documents inédits®, in: Del nuovo sulla Sicilia Musulmana. Giornata di studio (Roma,
3 maggio 1993), Rome, 69-97, at 72f.; Toomaspoeg, Kristjan 2003, Les Teutoniques en Sicile
(1197-1492), Rome, 141.

23

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 HUBERT HOUBEN

dation of their hospital at Acre in 1190, the Teutonic knights would have had in-
tense contacts with the Armenians living in the Holy Land.?*

In the small communities of the Teutonic Order in the Mediterranean, German
was used for internal communication. We also learn that in 1419 the Teutonic
knights in Venice did not know Italian (gu#od Italicum ignorent).? 1f there were dif-
ficulties in communication in Italy, the situation must have been even more diffi-
cult in Greek, Armenian or Arab contexts, where the Teutonic knights were also
present: in Palestine, in Cyprus, in Cilician Armenia and in the Peloponnese.2¢

Map 1. The Teutonic Knights in the Eastern Mediterranean

Acre, the real capital of the Kingdom of Jerusalem after 1187, was the seat of the
Grand Master of the Teutonic Order. However, in 1226 the Teutonic knights
enlarged the crusader castle of Montfort (in German, Starkenberg), which was lo-
cated twenty kilometres north of Acre and had been bought in 1220, possibly
with the intention of making it the administrative centre of their dominions in

24 Chevalier 2004, 139.

25 Forstreuter, Kurt 1967, Der Deutsche Orden am Mittelmeer, Bonn, 143.

26 Houben 2008a; for settlements of the Teutonic knights in Greece see Houben, Hubert
2004a, “Wie und wann kam der Deutsche Orden nach Griechenland?”, in: Néa ‘Paoun.
Rivista di ricerche bizantinistiche 1 (= 'ApmneAoxnmiov. Studi di amici e colleghi in onore di Vera
von Falkenhausen 1), 243-253; and Houben, Hubert 2008b, “La quarta crociata e ’Ordine
Teutonico in Grecia”, in: The Fourth Crusade Revisited. Atti della Conferenza internazionale
nell’ottavo centenario della IV Crociata 1204-2004, Andros (Grecia), 27-30 maggio 2004, Pieran-
tonio Piatti, ed., Vatican City, 202-214.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS 185

this region. In 1240 a castellan of Montfort is mentioned and in 1244 a general
chapter was held there, when Grand Master Gerhard of Malberg resigned. It is,
nonetheless, uncertain whether the treasury and the archive were ever moved
from Acre to Montfort Castle,2” which was attacked by the Mamluks in 1266 and
conquered and destroyed in 1271.

The Teutonic house of Acre had on its staff in 1280 an Arabic scribe (scriba in
arabico in dicta domo), a certain George, probably a Syrian Christian of Oriental
rite, who appears in 1274 as the scribe of the treasury of the house (scriba thesauri
dicte domus).*3

The statutes of the Teutonic Order do not prescribe that members had to be
exclusively German, and, in fact, we do find non-Germans among the Teutonic
knights; they were, however, rare. That the order was composed almost exclu-
sively of Germans was probably due to the fact that internal communication took
place in German, and it was therefore necessary to have a good knowledge of this
language in order to make a career in the order. For instance, in 1422 the project
to appoint the Spaniard Pedro de Luna commander of the Teutonic bailiwick of
Spain failed because he didn’t know German and had no intention of learning
such a difficult language.?’

The oldest statutes of the order were written in Latin and subsequently trans-
lated into German because most of the Teutonic knights did not understand
Latin.3 Despite this, Latin was the language in which most of the order’s docu-
ments were written. In the Levant, naturally, the Teutonic knights also used other
languages: in April 1239 the Grand Commander Lutold issued a document in
French for the Knights of St. John. In 1228 the Teutonic knights obtained two
documents in French from Prince Bohemund of Antioch, while around 1237 and
in 1239 two other French documents were issued in Greece by Robers de I'lsle

27 Militzer, Klaus 1999, Von Akkon zur Marienburg. Verfassung, Verwaltung und Sozialstruktur des

Deutschen Ordens 1190-1309, Marburg, 132-135; Boas, Adrian and Rabei Khamissy 2008,
“The Teutonic Castle of Monfort/Starkenberg (Qal’at Qurein)”, in: L'Ordine Teutonico tra
Mediterraneo e Baltico, Hubert Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 347-361.

28 The two documents, edited in 1883 by Hans Prutz (“Elf Deutschordens-Urkunden aus Ve-
nedig und Malta”, in: AltprenfSische Monatsschrift 20, 385-400, at 393-396), are reprinted in
Houben, Hubert 2007, “I cavalieri teutonici nel Mediterraneo orientale (secoli XII-XV)”,
in: I Cavalieri teutonici tra Sicilia e Mediterraneo. Atti del Convegno internazionale di studio, Agri-
gento, 24-25 marzo 2006, Antonino Giuffrida, Hubert Houben, and Kristjan Toomaspoeg,
eds., Galatina, 47-74, at 71-74.

29 Cf. Jaspert, Nikolas 2004, “L’Ordine Teutonico nella penisola iberica: limiti e possibilita di
una provincia periferica” in: L'Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 109-
132, at 109f.

30

In the first half of the 14th century, however, a French translation of the statutes of the
Teutonic Order was drawn up, probably for the benefit of French-speaking members of the
order, residing in the French houses: Krimer, Thomas 2004, “Der Deutsche Orden in
Frankreich - Ein Beitrag zur Ordensgeschichte im Konigreich Frankreich und im Midi” in:
L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 237-276, at 265.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 HUBERT HOUBEN

chevaliers. Finally, in 1271 a document was written in Armenian by Constantine,
the son of Baron Dgiofré (i.e. Godfrey), lord of Sarvatikar.3!

The Teutonic knights managed to keep their possessions in the Mediterranean
beyond the end of the Staufen dynasty, because they distanced themselves from
Frederick IT and his successors when their downfall appeared inevitable. It is sig-
nificant that, in 1258, when the Knights of St. John recognized the Staufen Con-
radin as king of Jerusalem, the Teutonic knights, like the Templars, swore alle-
giance to Hugh II, king of Cyprus and regent of Jerusalem (1253-1267).32

With the end of the Staufen dynasty the Mediterranean ambitions of the Teu-
tonic knights did not end. Their commitment became more intense, however, in
the Baltic Sea (Prussia), where they created a dominion (Ordensstaat) which, in the
modern era, was to become the Prussian State.

We do not have exact figures for the number of Teutonic knights in the Medi-
terranean. According to a recent estimate, there would have been around 400 in
Palestine in about 1250 (but I think that 150 would be a more realistic number),
and about 200 all together in the other Mediterranean bailiwicks, in Spain, Italy,
Armenia, and Cyprus.3® The conquest of Acre by the Mamluks in 1291 marked
the end of the presence of the military orders in Palestine. Like the Templars and
the Knights of St. John, some Teutonic knights moved to nearby Cyprus, from
where they hoped one day to be able to reconquer their lost positions in the Holy
Land, while their grand master moved to Venice.

After the fall of Acre (1291), the last Christian stronghold in the Holy Land,
and the withdrawal from Cilician Armenia, the Teutonic Order managed in 1293
to reorganize its Mediterranean bailiwicks, entrusting the Teutonic provinces of
Apulia, Sicily, Greece and Cyprus under a single commander, the Palestinian (of
Calabrian descent) Guy (Guido) de Amigdala/Amendolea, son of Agnes of Scan-
dalion.3* However the moving of the see of the grand master from Venice to
Marienburg (today Malbork in Poland) in 1309 marginalized the Mediterranean
provinces. Subsequently the presence of Teutonic knights in the Mediterranean,
apart from Italy, became more sporadic. They left Cyprus after 1347 and in
Greece only kept the house of Metoni (Modone) until 1500, when they were
ousted by the Turks.3> In the 15 and 16 centuries, during discussions on the

31" Houben 2008a, 141 with notes 7-10.

32 Edbury, Peter W. 1979, “The Disputed Regency of the Kingdom of Jerusalem, 1264/6 and
1268, Camden Miscellany 27, 1-47; repr. in: Edbury, Peter W. 1999, Kingdoms of the Crusad-
ers. From Jerusalem to Cyprus, (Variorum Collected Studies Series 653), Aldershot, V, at 42.

33 Cf. Militzer 1999, 389ff. Kiesewetter 2004, 102 estimates the number of Teutonic knights
in Armenia at around 50.

34 Houben, Hubert 2008c, “Guido von Amigdala/Amendolea. Ein Italo-Palistinenser als
Landkomtur des Deutschen Ordens im Mittelmeerraum (1289-1311)”, in: Quellen und For-
schungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 88, 148-160.

35 Forstreuter 1967, 81f.; Kiesewetter 2004, 94.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS 187

possibility of transferring the Teutonic Order from Prussia to the Mediterranean,
where the knights could fight against the Turks, the name of Cyprus also came
up;3¢ however, it was a fanciful project with no chance of being realized.

Bibliography

Boas, Adrian and Rabei Khamissy 2008, “The Teutonic Castle of Monfort/Star-
kenberg (Qal’at Qurein)”, in: L'Ordine Teutonico tra Mediterraneo ¢ Baltico, Hubert
Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 347-361.

Bresc, Henry 1995, “La propriété fonciere des Musulmans dans la Sicile du XIIe
siécle: trois documents inédits”, in: Del nuovo sulla Sicilia Musulmana. Giornata
di studio (Roma, 3 maggio 1993), Rome, 69-97.

Chevalier, Marie-Anna 2004, “Les chevaliers teutoniques en Cilicie: ‘les macca-
bées’ du Royaume arménien”, Bizantinistica. Rivista di Studi Bizantini ¢ Slavi 6,
137-153.

Edbury, Peter W. 1979, “The Disputed Regency of the Kingdom of Jerusalem,
1264/6 and 1268”, Camden Miscellany 27, 1-47; repr. in: Edbury, Peter W. 1999,
Kingdoms of the Crusaders. From Jerusalem to Cyprus, (Variorum Collected Studies
Series 653), Aldershot, V.

Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, “I’Ordine Teutonico in Terrasanta (1198-1291)”,
in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 53-72.

Forstreuter, Kurt 1967, Der Deutsche Orden am Mittelmeer, Bonn.

Halfter, Peter 1995, “Die Staufer und Armenien”, in: Von Schwaben bis Jerusalem.
Facetten staufischer Geschichte, Sonke Lorenz and Ulrich Schmidt, eds., Sigmarin-
gen, 187-208.

Halfter, Peter 2000, “Die Beschreibung des armenischen Konigreiches Kilikien
durch den Hildesheimer Domherren Wilbrand von Oldenburg”, in: Armenia
and Christian Orient, Yerevan, 402-421.

Halfter, Peter 2007, “Corona regni Armeniae. Aus der Spitzeit der staufisch-
armenischen Beziehungen”, Le Muséon 120,1-2, 131-161.

Hauser, Sigrid 1998, Staufische Lebnspolitik am Ende des 12. Jabrhunderts, 1180-1197,
Frankfurt a.M.

Hechelhammer, Bodo 2004, Krenzzug und Herrschaft unter Friedrich 11. Handlungs-
spielréume von Krenzzugspolitik (1215-1230), Ostfildern.

Hiestand, Rudolf 1992, “precipua tocius christianismi columpna’. Barbarossa und
der Kreuzzug”, in: Friedrich Barbarossa. Handlungsspielriume und Wirkungsweisen
des staufischen Kaisers, Alfred Haverkamp, ed., Sigmaringen, 51-108.

36 Hubatsch, Walther 1955, “Der Deutsche Orden und die Reichslehnschaft iiber Cypern”,
in: Nachrichten der Akademie der Wissenschafien in Gittingen, Phil.-hist. Klasse, vol. 8, 245-306,
at 285ft.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 HUBERT HOUBEN

Houben, Hubert 2004a, “Wie und wann kam der Deutsche Orden nach Griechen-
land?”, in: Néa ‘Paoun. Rivista di ricerche bizantinistiche 1 (= "AumeAoxnmiov.
Studi di amici e colleghi in onore di Vera von Falkenbausen 1), 243-253.

Houben, Hubert, ed. 2004b, L'Ordine Teutonico nel Mediterraneo. Atti del Convegno
internazionale di studio, Torre Alemanna (Cerignola) — Mesagne — Lecce, 16-18 ottobre
2003, (Acta theutonica 1), Galatina.

Houben, Hubert 2005, “Regole, statuti e consuetudini dell’Ordine Teutonico:
status quaestionis”, in: Regulae — Consuetudines — Statuta. Studi sulle fonti norma-
tive degli ordini religiosi nei secoli centrali del Medioevo, Cristina Andenna and Gert
Melville, eds., Munster, 375-385.

Houben, Hubert 2007, “I cavalieri teutonici nel Mediterraneo orientale (secoli
XII-XV)”, in: I Cavalieri tentonici tra Sicilia e Mediterraneo. Atti del Convegno inter-
nazionale di studio, Agrigento, 24-25 marzo 2006, Antonino Giuffrida, Hubert
Houben, and Kristjan Toomaspoeg, eds., Galatina, 47-74.

Houben, Hubert 2008a, “Intercultural Communication: the Teutonic Knights in
Palestine, Armenia, and Cyprus”, in: Diplomatics in the Eastern Mediterranean
1000-1500. Aspects of Cross-Cultural Communication, Alexander D. Beithammer,
Maria G. Parani, and Christopher D. Schabel, eds., Leiden, Boston, 139-157.

Houben, Hubert 2008b, “La quarta crociata e ’Ordine Teutonico in Grecia” in:
The Fourth Crusade Revisited. Atti della Conferenza internazionale nell'ottavo cen-
tenario della IV Crociata 1204-2004, Andros (Grecia), 27-30 maggio 2004, Pieran-
tonio Piatti, ed., Vatican City, 202-214.

Houben, Hubert 2008¢, “Guido von Amigdala/Amendolea. Ein Italo-Palistinen-
ser als Landkomtur des Deutschen Ordens im Mittelmeerraum (1289-1311)”,
in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 88, 148-160.

Houben, Hubert and Toomaspoeg, Kristjan, eds. 2008d, L'Ordine Teutonico tra
Mediterraneo e Baltico: incontri e scontri tra religioni, popoli e cultura. Der Dentsche
Orden zwischen Mittelmeerraum und Baltikum. Begegnungen und Konfrontationen
zwischen Religionen, Vilkern und Kulturen, Atti del Convegno internazionale,
Bari-Lecce-Brindisi, 14-16 settembre 2006, (Acta Theutonica 5), Galatina.

Hubatsch, Walther 1955, “Der Deutsche Orden und die Reichslehnschaft tiber
Cypern”, in: Nachrichten der Akademie der Wissenschafien in Gittingen, Phil.-bist.
Klasse, vol. 8, 245-306.

Intini, Mariella 2006a, “I Teutonici e la societa pugliese. I laici della commenda
teutonica di Barletta (1228-1308)”, in: Mobilita e immobilita nel Medioevo enropeo.
Atii del 2° Seminario di studio dei dottorati di ricerca di ambito medievistico delle Uni-
versita di Lecce e di Erlangen, Roma, Istituto Storico Germanico, 1-2 aprile 2004,
Hubert Houben and Benedetto Vetere, eds., Galatina, 171-194.

Intini, Mariella 2006b, ““Offero me et mea’: oblazioni e associazioni di laici alla
casa teutonica di San Leonardo di Siponto”, in: San Leonardo di Siponto. Cella
monastica, canonica, domus Theutonicorum. Atti del Convegno internazionale (Man-
fredonia, 18-19 marzo 2005), Hubert Houben, ed., Galatina, 111-132.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS 189

Intini, Mariella 2008, “I familiares dell’Ordine Teutonico in Terra di Bari: prob-
lemi e prospettive”, in: L’Ordine Teutonico tra Mediterraneo ¢ Baltico, Hubert
Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds. 95-124.

Jaspert, Nikolas 2004, “L’Ordine Teutonico nella penisola iberica: limiti e possi-
bilita di una provincia periferica”, in: L'Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert
Houben, ed., 109-132.

Kiesewetter, Andreas 2004, “L’Ordine Teutonico in Grecia e in Armenia”, in:
L’ Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 73-107.

Kluger, Helmuth 1987, Hochmeister Hermann von Salza und Kaiser Friedrich II. Ein
Beitrag zur Frithgeschichte des Deutschen Ordens, Marburg.

Krimer, Thomas 2004, “Der Deutsche Orden in Frankreich - Ein Beitrag zur Or-
densgeschichte im Konigreich Frankreich und im Midi”, in: L'Ordine Teutonico
nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 237-276.

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595), Stuttgart.

Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge.

Mayer, Hans Eberhard 1980, “Die Seigneurie de Joscelin und der Deutsche Or-
den”, in: Die geistlichen Ritterorden Europas, Josef Fleckenstein and Manfred Hell-
mann, eds., Sigmaringen, 171-216.

Militzer, Klaus 1999, Von Akkon zur Marienburg. Verfassung, Verwaltung und Sozial-
struktur des Deutschen Ordens 1190-1309, Marburg.

Prutz, Hans 1883, “Elf Deutschordens-Urkunden aus Venedig und Malta”, in:
AltpreufSische Monatsschrifi 20, 385-400.

Ryan, James D. 2001, “Toleration Denied. Armenia between East and West in the
Era of the Crusades”, in: Tolerance and Intolerance. Social Conflict in the Age of
the Crusades, Michael Gervers and James M. Powell, eds., Syracuse (New York),
55-64.

Sturner, Wolfgang 2000, Friedrich 1., Teil 2: Der Kaiser 1220-1250, Darmstadt.

Toomaspoeg, Kristjan 2003, Les Teutoniques en Sicile (1197-1492), Rome.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franken und Syrer in der Kirchenchronik
des Gregor Barhebrius (1 1286)'

Peter Bruns

Der syrisch-orthodoxe Bischof Gregor (mit Taufnamen Johannes), im Abendland
besser bekannt unter seinem Beinamen Barhebrius?, wurde 1225/26 in Melitene
(Malatya) als Sohn des Aaron, eines Christen jiidischer Abstammung geboren. Um
seine eigene, von ihm wenig geschitzte Herkunft zu vertuschen, lie§ er sich in der
arabischen Welt zumeist nur Aba-l-Faraj® oder bei den Syrern Barahrun (arabisiert
Ibn Haran) nennen. Unter Anleitung seines einflussreichen Vaters genoss er eine
griindliche Ausbildung, welche neben der Profanbildung auch Kenntnisse der
Schrift und der Kirchenviter einschloss. 1244 verlief die Familie wegen der Wirr-
nisse der Mongolenzeit die alte Heimat und lief§ sich im frinkischen Antiochien
nieder. Es folgten weiterfithrende Studien (Rhetorik/Medizin/Naturkunde) in Tri-
polis bei einem nestorianischen Lehrer. Am Fest der Kreuzerhohung (14. Septem-
ber) 1246 wurde er, gerade erst zwanzig Jahre alt, zum Bischof von Gubos, einem
Flecken in der Nihe von Melitene, geweiht und nahm den Namen Gregor an. Das
binnenjakobitische Schisma (1253-1261) geschickt ausnutzend, wechselte er auf
den einflussreichen Sitz von Aleppo.* Gregor unterstiitzte nimlich Dionysius An-
gur gegen dessen Widersacher Johannes Barma‘adani.® Der dramatische Fortgang
der Ereignisse sollte zeigen, dass Barhebrius mit Dionysius Angur den richtigen

Die Liste der syrisch-orthodoxen Patriarchen und Maphriane folgt den Angaben bei Barhe-
brius, Gregorii Barhebrai Chronicon Ecclesiasticum (Chron. eccl.), Joannes Baptista Abbeloos
und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Lowen, 3, 649-652, und darauf basierend Asse-
mani, Guiseppe Simone 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 2: De scripto-
ribus Syris monophysitis, Rom, 321-414 (Patriarchae Jacobitarum), 414-472 (Maphriani, seu
Primates), sowie die Kataloge 479-484.

2 Einen Uberblick {iber Leben und Werk bieten Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syri-
schen Literatur mit Ausschluf§ der christlich-paléistinensischen Texte, Bonn, 312-320, und Assema-
ni 1721, 2,244-321. Zu den arabischen Werken resp. der Uberlieferung syrischer Traktate
in arabischer Ubersetzung vgl. Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Litera-
tur, Bd. 2: Die Schrifisteller bis zur Mitte des 15 Jabrbunderts, (Studi e Testi 133), Rom, 272-281;
Bibliographie bei Takahashi, Hidemi 2005, Barbebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway
(New Jersey); guter Ubersichtsartikel bei Hage, Wolfgang 1985, Art. ,Gregor Barhebrius®,
in: Theologische Realenzyklopdidie, Bd. 14, Berlin / New York, 158-164.

Bei koptisch-arabischen Autoren kdnnen wir eine analoge Entwicklung beobachten;
s. Fathi-Chelhod, Jean 2001, ,Corigine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire d’homony-
mes®, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1.

Lamy vermutet noch 1253, vgl. seine praefatio zu Barhebrius, Chron eccl. 1, IX.

Der Unglickliche wurde 1261 von seinen Gegnern am Altar des groflen Barsauma-
Klosters, von dem unten noch die Rede sein wird, erschlagen, vgl. Barhebrius, Chron. eccl.
2, 741. Es sollte jedoch nicht die einzige Bluttat in diesen heiligen Hallen sein.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 PETER BRUNS

Kandidaten unterstiitzt hatte.® Nicht ganz unerwartet erfolgte daher nach dessen
Tod am 19. Januar 12647 die Erhebung des Barhebrius im kleinarmenisch-kiliki-
schen Sis auf der Patriarchalsynode zum ,,Maphrian von Tagrit und dem Osten®®
Von seiner Titular-Residenz Tagrit besuchte er auf ausgedehnten Pastoralreisen die
versprengte Herde in Bagdad, Kleinarmenien, Maraga und Tébris. Das gewaltsame
Ableben des letzten Kalifen und den Sturz der Abbasiden nahm man in christli-
chen Kreisen gelassen hin. Mit den neuen mongolischen Herren? tat sich die Kir-
che denn auch wesentlich leichter. Die Hauptstadt der Ilchanel® schitzte Barhe-

10

Von den Unersprie8lichkeiten der Patriarchenwahl handelt Barhebrius an mehreren Stel-
len seiner Kirchenchronik (Barhebrius, Chron. eccl. 2, 707, 711-721). 1253 hatte der Sultan
von Damaskus im Einvernehmen mit dem seldschukischen Herrscher und dem mongoli-
schen Statthalter Bayju den syrisch-orthodoxen Monchspriester Johannes Barma‘adani als
Patriarchen bestitigt, ohne dass dieser sich indes vor dem gewaltsamen Tode seines Rivalen
hitte durchsetzen konnen. Johannes Barma‘adani hatte seinerseits die weltliche Gewalt an-
gerufen. So lieR er sich 1261 vom ram-seldschukischen Sultanat in Konya die Jurisdikti-
onsgewalt iiber alle kleinasiatischen Bistimer und Kloster bestitigen.

Nach Barma‘adanis Tod verhinderte Barhebrius mit seinen Gesinnungsgenossen die Ein-
setzung des Theodor von Quplida zum Patriarchen und setzte die Bestallung Ignatius’ IIIL.
durch, der von Hiilagii ein spiter durch Abaga emeuertes Diplom erhielt. Ignatius IIL
fihlte sich nun seinerseits dem Barhebrius verpflichtet und ebnete ihm den Weg zum
Maphrianat, vgl. Barhebrius, Chron. eccl. 2, 755f. 759f. Eine weitere Bestitigung erhielt der
Kirchenmann 1269 durch Vermittlung des armenischen Kronprinzen Leo (Barhebrius,
Chron. eccl. 2, 765f.).

Die ,westsyrische® Kirche war bereits im sechsten Jahrhundert 6stlich des Tigris im damali-
gen Sasanidenreich stark vertreten. Die Verfolgung der Monophysiten unter Justin I. und
Justinian L. zwang viele zur Auswanderung ins Perserreich, wie ein Jahrhundert zuvor be-
reits die extrem diphysitische Partei ins benachbarte Nisibis ausgewandert war. Der Ma-
phrian, eigentlich der ,Befruchter” oder ordinator im geistlichen Sinne, war nach dem Pa-
triarchen der ranghdchste Kleriker im syrischsprachigen Osten (primas Orientis), vgl. Asse-
mani 1721, 2, dissertatio de monophysitis, Nr. VIII: De Maphriano seu Primate Jacobitarum.

Vgl. Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der lichanenzeit
1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl,, Berlin, 205-224. Hiildgiis erfolgreicher Vorsto nach
Westen musste die religiose Landschaft verindern. Die zu dieser Zeit noch betrichtlichen
christlichen Gemeinschaften bestanden inmitten der muslimischen Bevolkerung und wa-
ren auch politisch nicht ohne Bedeutung. Dem mongolischen Vormarsch stellten sich vor
allem islamische Staaten in den Weg, weshalb das Verhiltnis zwischen Mongolen und
Muslimen gespannt blieb, nicht zuletzt wegen des Widerstands im mamlukischen Agyp-
ten. Anders verhielt es sich jedoch mit den Christen. Unter den von den Mongolen absor-
bierten Uiguren waren ganze Stimme und Dorfer christlichen, d. h. nestorianischen Be-
kenntnisses. Nestorianische Monche und Schreiber waren als Prinzenerzieher und Uber-
setzer titig und sicherten so den christlichen Einfluss bei der politischen Fithrung. Nach
der Eroberung Bagdads genossen die Christen des Vorderen Orients Freiheiten, die ihnen
die Muslime seit Jahrhunderten vorenthalten hatten, etwa das Recht auf offentliche Dar-
stellung des christlichen Bekenntnisses in Gestalt von Prozessionen, Kreuzen auf den Kir-
chen, Glockengeldut etc. Die Riickkehr von Renegaten oder die Bekehrung von Muslimen
zum christlichen Glauben standen nicht mehr unter Strafe, die entehrende Kopfsteuer
wurde aufgehoben, und orientalische Christen wurden verstirkt in die mongolische Di-
plomatie mit den Abendlindern eingebunden.

Zur Residenz der Ilchane und den christlichen Zentren in Aserbaidschan vgl. Spuler 1968,
220ft., 332ff.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 193

brius wegen ihrer relativen Ruhe und vor allem noch mehr wegen ihrer umfang-
reichen Bibliothek. Dort ereilte ihn auch am 30. Juli 1286 nach dreititigem
Krankenlager der Tod. Zunichst noch in der Bischofskirche von Maraga bestat-
tet, erfolgte zu einem spiteren Zeitpunkt die Uberfithrung des Leichnams ins
Kloster Mar Mattai.

Der in einer politisch unruhigen Zeit rastlos titige Kirchenmann hinterlie§ ein
gewaltiges literarisches (Euvre, das ihn zum Hauptvertreter der ,,Syrischen Renais-
sance” auf syrisch-orthodoxer Seite machte. Dieser literarische Nachlass besticht
nicht so sehr durch Originalitit als vielmehr durch den enzyklopadischen Geist des
Nachgeborenen, der die christlich-syrische und antike Tradition mit der arabischen
Gelehrsamkeit verbindet. Ausgedehnte Pastoralreisen in die versprengten Ditzesen
seiner stark geschrumpften Gemeinschaft hinderten den Maphrian nicht an der
Fortfiihrung seines chronistischen Mammutwerkes Maktbanit zabne (Beschreibung
der Zeiten), an dem er bereits 1275 gearbeitet hatte und das ihn bis zu seinem Le-
bensende beschiftigen sollte. Den Stoff entnahm Barhebrius vor allem der fast ein
Jahrhundert ilteren titelgleichen Weltchronik Michaels des Syrers (1 1199)!1, des-
sen synchronistisches Tabellenschema er zu einer geschlossenen Darstellung um-
formte, nicht ohne gelegentlich auch inhaltlich von ihm erheblich abzuweichen.
Der in Tagrit residierende Maphrian erweiterte aber das Geschichtswerk um das ne-
storianische Material!? aus dem Kitab al-mijdal (Liber turris) des Mari b. Sulayman
(t 1148) sowie fuir die neueste Zeit aus den syrischen, arabischen und persischen
Dokumenten seiner schier unerschopflichen Bibliothek in Maraga. Barhebrius
fasste den gesamten Stoff zu einer historia tripartita’ zusammen: zu einer nach
»Dynastien® verlaufenden Weltgeschichte, dem berithmten Chronicon Syriacum,
und parallel dazu, der weniger bekannten Kirchengeschichte, dem Chronicon eccle-
siasticum, welches wiederum den westlichen und den 6stlichen Zweig des syrischen
Kirchentums behandelt, und schliefflich einer arabischen Kurzfassung der syri-
schen Weltchronik (7arikh mukhtasar al-duwal), welche als eigenstindiges Werk be-
trachtet werden muss. Mit Riicksicht auf die iberwiegend muslimische Leserschaft
wurde der Stoff einerseits z. T. erheblich gekiirzt, andererseits aber auch um Le-
bensbeschreibungen berithmter Araber erweitert, so dass zum guten Schluss eine
vollig neue, politisch korrekte Version der urspriinglich rein syrischen Weltge-
schichte entstanden ist. An anderer Stelle ist bereits beziiglich der Eroberung An-
tiochiens'* durch die Kreuzfahrer auf die Figenarten der arabischen Version gegen-
tiber der syrischen hingewiesen worden. Fiir die hier zu behandelnde syrische Kir-
chenchronik entfillt indes eine solche arabische Paralleliiberlieferung.

1 Vel dazu Weltecke, Dorothea 2003, Die ,Beschreibung der Zeiten von Mor Michael dem
Grossen (1126-1199): Eine Studie zu threm historiographiegeschichtlichen Kontext, Lowen.

12 Zur Liste der nestorianischen Patriarchen vgl. Assemani 1721, 2, 387-472.

13 Zur Diskussion um die orientalischen Quellen vgl. Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg.
2005, Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-1204, Paderborn, 43-47.

14 Ebd. 50.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 PETER BRUNS

Die Beziehungen zu den Franken's

Die Staatengrindungen in Syrien brachten die Franken in enge Berithrung mit der
einheimischen christlichen Bevolkerung. In diesen Verhaltnissen spielte die soge-
nannte ,jakobitische“!® Kirche oder das syrisch-orthodoxe Patriarchat von Antio-
chien eine hervorragende Rolle. Barhebrius’ Werken, vor allem seiner Kirchen-
chronik, lassen sich manche Angaben tiber das geistliche Leben der Franken und
ihre Beziehungen zur syrisch-orthodoxen Kirche entnehmen. Das Erscheinen der
Franken in Syrien fiihrte zu Spannungen mit den muslimischen Arabern, wihrend
im Gegensatz dazu die syrisch-orthodoxen Christen Beschiitzer hinzugewannen,
die sie in manchen innerkirchlichen Angelegenheiten nicht vergeblich um Beistand
anriefen. Barhebrius hilt fest, dass es seiner Kirche gegeniiber nur zu einer einzi-
gen groflen Ausschreitung gekommen sei, nimlich der Plunderung des Barsauma-
Klosters durch Joszelin II. 1148, wihrend die Zeugnisse fur ein friedliches Zusam-
menleben der beiden Konfessionen bei weitem tiberwiegen.

Die Mafinahmen der Franken bei der Errichtung ihrer lateinischen Erzbistiimer
und Bistiimer beriihrten die syrisch-orthodoxe Kirche in keinerlei Hinsicht, da die-
se einer anderen Oboddienz folgte. Auch kam es weder zu Zwangsunionen zwi-
schen Syrern und Lateinern, noch zu einer problematischen Latinisierung syrisch-
orientalischer Riten, was immer Komplikationen mit sich fihrt. Dass an verschie-
denen Stellen die griechische Hierarchie durch eine lateinische abgeldst wurde,
konnte den Syrern nur recht sein, solange sie selber davon unberiihrt blieben.
Zwar befanden sich die Franken als Anhinger der Zweinaturenlehre in formeller
dogmatischer Ubereinstimmung mit den Griechen, doch unterschied sich ihr Ritus
so sehr von dem ihrigen, dass die Syrer keine allzu enge Kooperation zwischen den
chalcedonischen Schwesterkirchen zu Lasten der Nichtchalcedonier zu beflirchten
hatten. Es mag aus heutiger Sicht vielleicht ein wenig verwundern, doch in der
Sicht Michaels des Syrers galten die Franken als dogmatisch weitherzig, da fiir sie
alle Christen seien, die das Kreuz anbeteten.!” In der Tat, sieht man einmal von
der Mia-Physis-Lehre ab, die ohnehin nur den gelehrten Fachtheologen vertraut
war, lief§ sich in der Glaubenspraxis der orthodoxen Syrer nichts Anstofiges fest-
stellen. Man verfugte Uiber eine ,katholische Kirchenstruktur®, d. h. man besaf§ ein
hierarchisches Priestertum und feierte eine giiltige Eucharistie, verwaltete auch die

15 Vgl. Liiders, Anneliese 1964, Die Kreuzziige im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Berlin,

66-72.

So benannt nach Jakob Baradaeus, der ,Zerlumpte®, in Anspielung auf sein Monchsge-
wand, der im sechsten Jahrhundert die monophysitische Gegenhierarchie in Kleinasien,
Syrien und Agypten begriindete. Im Gegensatz zu den anderen Bezeichnungen wie Julia-
nisten, Gaianiten, Acephalen, Eutychianern hielt sich der Begriff ,Jakobit“, urspriinglich
begrenzt auf die Anhinger des Jakob, als Sammelbezeichnung fiir alle Monophysiten syri-
scher und auch koptischer Zunge bei den erklirten Gegnern dieser Bewegung am lingsten.
17 Zur Diskussion der betreffenden Stellen im Werk Michaels vgl. Liiders 1964, 67f.; Weltecke

2003, 68-73.

16

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 195

ibrigen Sakramente, vor allem die Taufe, gliltig,!8 man verehrte das heilbringende
Kreuz und rief die Fursprache der allerseligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria!?
an. Da die Syrer wie die Griechen die pipstliche Jurisdiktion nicht anerkannten
und sich eigentlich nur im Ritus von den tbrigen Christen unterschieden, galten
sie den Lateinern eher als Schismatiker denn als Hiretiker.

In welchen Formen fand nun die Beziehung der Franken zur syrisch-orthodoxen
Kirche ihren Ausdruck? Die frinkische Oberherrschaft in einem Grofiteil des syri-
schen Ditzesangebietes erlegte dem Patriarchen die Pflicht auf, sich durch ein Di-
plom vom Koénig von Jerusalem in seinem Amte bestitigen zu lassen. So lief§ sich
schon Patriarch Michael von Balduin IV.20 in Akko das alte, noch von Balduin III.
ausgestellte Bestitigungsschreiben erneuern. Die Ubergabe eines solchen Diploms
beinhaltete eine rechtliche Unterstellung unter die frinkische Oberherrschaft,
machte es aber umgekehrt auch den Franken zur Pflicht, als Beschiitzer gegentiber
den syrischen Christen in inneren und dufleren Angelegenheiten aufzutreten.

Das Verhiltnis der Lateiner zu den orthodoxen Syrern beruhte auf einer gewis-
sen Achtung, die allerdings nicht einem diffusen 6kumenischen Goodwill ent-
sprang, sondern eher einem sehr bestimmten kirchenpolitischen Kalkiil folgte, mit
dem die traditionelle Sonderstellung der Griechen im Orient unterminiert werden
sollte. Barhebrius ist klug genug, diese Taktik zu durchschauen, wenn er schreibt:

Nachdem Michael (der Syrer) in Golgatha und am Heiligen Grabe gebetet hatte, feierte
er die dem Herrn gehorigen Feste und die Konsekration der geweihten Ole in unserer
Kirche St. Magdalena. Am Vorabend des GrofSen Sonntag (31.03.1168) traf er den frin-
kischen Patriarchen und wurde ehrenvoll empfangen. Von dort reiste er zuriick nach An-
tiochien und begab sich sogleich zum frinkischen Patriarchen in Qusair (stidlich von
Antiochien), der ihn freudig empfing. Da dieser wegen des griechischen Patriarchen in
Antiochien verirgert war, lief§ er unseren Patriarchen mit groffem Prunk einholen, so als
wolle er die Griechen demiitigen. Und wie auch immer, dem Rest unseres Volkes ge-
reichte dies zur Genugtuung.2!

18" Die lateinischen Kanonisten gingen, von Augustinus her argumentierend, in der Regel von

der Giiltigkeit der auflerhalb der katholischen Kirche gespendeten Taufe aus, auch wenn
deren Wirksamkeit sich innerhalb einer schismatischen Gemeinschaft notgedrungen nicht
vollkommen entfalten konnte. Bei den Orientalen sah dies grundsitzlich anders aus. So
bestritten die Armenier und Kopten grundsitzlich die Giiltigkeit der von den Nestorianern
gespendeten Taufen. Die Position der Syrer scheint wohl nicht einheitlich gewesen zu sein,
vgl. de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orientalia
Christiana Analecta 125), Rom, 116.

In der Bedeutung des Konzils von Ephesus (431) bestand zwischen Katholiken und Syrern
keine Kontroverse.

Vgl. Luders 1964, 68. Roger von Antiochien dringte den lateinischen Patriarchen, der den
Gegenkandidaten Basilius unterstiitzte, sich aus den Hindeln der Syrer herauszuhalten.
Die Approbation war Sache des weltlichen Herrschers, da die Syrer nicht der lateinischen
Jurisdiktion unterstanden, vgl. auch Weltecke 2003, 63ff.

Barhebrius, Chron. eccl. § 90 (2, 545f., eigene Ubersetzung) Nach einer lingeren Zeit der
Unterdriickung durch die Griechen, vor allem wihrend der byzantinischen Herrschaft tiber

19

20

21

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 PETER BRUNS

Da die ,,Jakobiten® in Antiochien von den Griechen als Ketzer nicht geduldet wur-
den, residierten ihre Hiupter in angrenzenden Stidten und Klostern, auch wenn
sie den klangvollen Titel ,,Patriarch von Antiochien und dem ganzen Osten“?? bei-
behielten. Es diirfte kein Zufall sein, dass nur unter der kurzen frinkischen Herr-
schaft in Antiochien in den Jahren 1222-1252%3 der syrische Patriarch, Ignatius II.,
in der Stadt am Orontes residierte. Michael I. und Barhebrius regierten ihre
Sprengel zumeist vom Sattel ihrer Reittiere und diverser Kloster aus. Die Franken
taten ihrerseits alles, um den Rang des syrischen Patriarchen aufzuwerten, was von
den Griechen, wohl nicht zu Unrecht, als Affront gewertet wurde. Thr Interesse am
innerkirchlichen Leben der Syrer bekundeten die neuen Herren, indem sie, sooft
wie moglich, an der Ordination des Patriarchen teilnahmen, auf dessen Wahl sie
einen gewissen Einfluss hatten, wie etwa im Falle Johannes’ XIIL, der am 17
Schewat 1440 Sel. (Februar 1129) in Gegenwart Joszelins in der frinkischen (sic!)
Kathedrale (der ,groflen Kirche®) geweiht wurde.2* Die Weihe fand also auf frinki-
schem Territorium in Gegenwart frinkischer Notabeln statt. Die Wahl war nicht
ganz zufillig auf Johannes Maudiana, den Archimandriten des Klosters Duair
(unweit von Antiochien), gefallen. Johannes galt als besonnen und friedfertig. Sei-
ne erste Amtshandlung als neuer Patriarch war die Entfernung des Syro-Armeniers
Johannes Barandreas vom Mabbuger Bischofssitz, obwohl oder weil dieser sich als
Kontroverstheologe gegen die Franken und Armenier hervorgetan hatte. Die
Spannungen innerhalb des syrischen Klerus waren enorm, und nicht jeder Wiir-
dentriger war tiber die 6kumenischen Anniherungsversuche seines Patriarchen
entziickt. Barhebrius berichtet fur die Amtszeit des Johannes von z. T. heftigen
Kontroversen auch mit der armenischen Schwesterkirche. Der armenische Katholi-
kos attackierte die Syrer wegen des Kreuzzeichens und des fermentums?, wihrend
die syrischen Kontroverstheologen ungeniert die Armenier ob ihrer lateinischen
Briuche als Judaisierer beschuldigten. Auf diesem Hintergrund ist es nachvollzieh-
bar, dass man sich in Joszelins Umgebung stets um kooperative Patriarchen be-
miihte.

Im Falle von Unklarheiten beanspruchten nimlich die Franken die Schiedsrich-
terrolle und fihrten, wenn noétig, auch eigenmichtig Untersuchungen durch. Als
1142 der Maphrian von Tagrit, der ehemalige Monch Lazarus aus dem Sergiusklo-

Antiochien, wurde das frinkische Regiment von den Altorientalen zunichst als willkom-

mene Erleichterung empfunden.

Zur Stellung des Patriarchen Michael 1. und seiner Politik gegentiber den weltlichen Herr-

schern und den Geistlichen anderer Konfession vgl. Weltecke 2003, 82-89.

23 Vgl. Liiders 1964, 68 Anm. 3.

24 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 88 (2, 483f)).

25 Die leidige Azymenfrage erschiitterte auch die syrische Kirche, vgl. de Vries 1940, 155-163.
In der Frithzeit ist fir Rabbula (1 435) der Brauch der Azymen auch fiir manche syrische
Konvente bezeugt. Doch verwendeten die Syrer wie die meisten Orientalen ausschlieflich
gesduertes Brot als eucharistische Materie. Die Armenier, politisch und religiés unabhin-
gig, kehrten ihre Sonderstellung gegeniiber den Griechen und Syrern auch in der Benut-
zung der Azymen bewusst hervor.

22

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 197

ster, die Nachfolge des verstorbenen Maphrian Dionysius von Bagdad antrat und
kurz darauf nach der Patriarchenwiirde griff und sich auf der Wahlsynode im Mar
Aaron-Kloster als Ignatius proklamierte, klagte die unterlegene Partei bei Joszelin
I1., dem Sohn von Joszelin L., in Edessa ihre Rechte ein.2¢ Streitigkeiten waren in
der kleinen syrischen Gemeinde an der Tagesordnung. Zu Unruhen kam es bei der
Wahl des Johannes Barma‘adani im ersten Kantn (Dezember) 1252 (Barhebrius
war in diesem Streit parteiisch);?” erst nachdem tppige Geschenke ihren Weg in die
frankischen Schatztruhen gefunden hatten, erklirte sich die weltliche Obrigkeit da-
zu bereit, den bereits gewihlten Patriarchen anzuerkennen. Bertold Spuler betont
in diesem Zusammenhang, dass die Simonie bei den Syrern auch in der Mongo-
lenzeit eine erhebliche Rolle gespielt habe, obwohl schon etliche Jahre zuvor Patri-
arch Michael durch entsprechende Kanones dem Missbrauch vergebens einen Rie-
gel vorzuschieben versucht hatte.?® Bereits im funften Jahrhundert mussten sich
die orientalischen Christen im Sasanidenreich das Wohlwollen des Groftkonigs
teuer erkaufen. Fiir die frithe Kalifenzeit berichtet Barhebrius, dass sich die Behor-
den das Diplom fiir den Patriarchen versilbern lieflen.?’ Johannes III. (1 873) bei-
spielsweise musste in den Wirren der Thronfolge nach dem Ableben des beriihm-
ten Vorgingers, Dionysius I. von Tell-Mahre (1 845), mit fiinfzig Kamelladungen
die Gunst des Kalifen al-Ma’miin erkaufen. Uber die anderen Patriarchen sind wir
nicht immer so gut informiert, doch waren hohe Zahlungen fiir die begehrten Di-
plome auch in der Kreuzfahrerzeit die Regel. Nur im Munde des lateinischen Pa-
triarchen, eines Reformgeistlichen, findet sich ein entriistetes Wort tiber die Simo-
nie: ,Simonis (scil. Magi, non Petri) est...“,30 der Orientale spricht da lieber vom
»Geschenkwesen31, das, wie wir gezeigt haben, auf eine lange vorislamische Tradi-
tion zuriickblicken kann. Die ,Schutzbefohlen befanden sich in prekirer Lage.
Denn den Zuschlag fir das Patriarchenamt erhielt in der Regel jener Geistliche, der
das meiste fiir den Kalifen aus den Glidubigen herauspressen konnte, kein Wunder
also, wenn Patriarchen wie Johannes Barma‘adani bei ihren eigenen Leuten bis auf
den Tod verhasst waren.3? Nun war die Kritik der Lateiner an der Simonie der Ori-
entalen nicht gerade sehr glaubwirdig, da jene nicht unbedingt als Vertreter einer

26 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 89 (2, 497f)

27 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712).

28 Vgl. Spuler 1968, 211. Aus Sicht des westlichen Reformmonchtums waren die von den Sy-
rern simonistisch gespendeten Sakramente zwar giltig, aber letztlich doch unerlaubt. Die
RechtmiRigkeit der Patriarchenwahl lieff sich daher hiufig anfechten.

29 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 58 (3, 307-312).

30 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 87 (2, 474f.).

31 Vgl. Spuler, Bertold 1952, Iran in frib-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und iffentli-

ches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, Wiesbaden,

3671t

Spuler 1968, 210, konstatiert: ,Der Hauptfehler der syrisch-mesopotamischen Christenheit

lag vielmehr in der personellen Zwietracht und dem Mangel an Ehrfurcht vor den geistli-

chen Vorgesetzten.“ Aus diesem Grunde hat Michael mit seinen neuen Kanones einen er-

folglosen Kampf gegen die Simonie der Syrer gefiihrt, vgl. Liiders 1964, 69 Anm. 4.

32

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 PETER BRUNS

evangelischen Armut von sich reden machten. So stellte etwa das reiche Erbe des
frankischen Patriarchen von Antiochien3? selbst das nicht gerade bescheidene Auf-
treten einiger Orientalen in den Schatten. Wie das bereits erwihnte Beispiel des
Johannes Barma‘adani zeigt, waren auch die frankischen Fiirsten trotz des erbitter-
ten Widerstands einiger Kleriker gegen simonistische Praktiken grundsitzlich nicht
gefeit.34

Die Stellung der Franken als weltliche Schutzherren der syrisch-orthodoxen Kir-
che machte sich besonders fiir die Region um Edessa positiv bemerkbar. Dieses
Gebiet war der am weitesten nach Osten vorgeschobene Posten der Franken, der,
gleich einem verlorenen Eiland im muslimischen Meere, nur etwa vierzig Jahre in
frinkischem Besitz war. Wie bereits an anderer Stelle’> gezeigt, begann mit dem
Fall Edessas in die Hinde Nur ad-Dins ein langer Leidensweg fiir die christliche
Bevolkerung. Besonders fur die syrisch-orthodoxe Kirche bedeutete dieser Vorgang
bestindige Rechtsunsicherheit und unauthérliche Ubergriffe auf das Kirchengut.
Unter Joszelin war es noch ganz anders in der Stadt zugegangen. Die frinkischen
Schutzherren waren stets um den inneren und 4ufleren Frieden der syrisch-
orthodoxen Kirche bemiiht, wohl auch aus der klugen Einsicht heraus, dass sie
ohne Unterstiitzung der autochthonen christlichen Bevolkerung, Syrer wie Arme-
nier, dieses Territorium niemals hétten verteidigen konnen. Aus diesem Grunde in-
tervenierte Joszelin zugunsten syrisch-orthodoxer Schismatiker und zwang den Pa-
triarchen zur Aufhebung der Exkommunikation.3¢ 1130 intervenierten die Franken
beim seldschukischen Stadtherrn von Amid, nachdem es zu schweren Ubergriffen
auf das syrisch-orthodoxe Kirchengut gekommen war.3” Die gemeinsame Isolation
in einem muslimischen Umfeld zwang Syrer und Lateiner zur Kooperation iiber
die bekenntnismifligen Unterschiede hinweg. Wihrend des Streites um Theodor
bar Wahbun38, als Edessa vom syrisch-orthodoxen Patriarchen mit dem Bann be-
legt worden war, liefen die Edessener ihre Kinder in frinkisch-katholischen Kir-
chen taufen.3? Beinahe wire es hierbei zu einer Kirchenunion der Lateiner mit ei-
nem Teil der syrisch-orthodoxen Kirche gekommen. Die weithin getibte Praxis ei-
ner communicatio in sacris legte denn auch die Wiederherstellung einer vollstindi-
gen jurisdiktionellen Einheit beider Hierarchien nahe. Dazu kam es allerdings

33 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 90 (1192 n. Chr.; 2, 597-600). Das syrische Zumri ist unver-
stindlich; mit Lamy ist eine Form wie Aymerus/Heimerich hinter dem syrischen Konso-
nantenbestand zu vermuten.

34 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). Bei aller Voreingenommenheit ist Barhe-
brius’ Beobachtung zutreffend, wonach Johannes nur mit grofen Spenden an die Franken
sich behaupten konnte.

35 Vgl. Bruns 2005, 51-58.

36 Vegl. Liiders 1964, 69.

37 Ibid.

38 Vgl. Kauthold, Hubert 1990, ,,Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. Neue
Quellen tiber Theodoros bar Wahbun®, Oriens Christianus 74, 115-151.

39 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 87 (2, 477£.).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 199

dann doch nicht. Wie eng das Band zwischen den beiden Kirchengemeinschaften
indes tatsichlich war, kann man dem Umstand entnehmen, dass der Maphrian
Mar Ignatius IV., der Primas Orientis und Bischof von Aleppo (1 1258), seinen pri-
vaten Nachlass zu gleichen Teilen den Lateinern wie den Syrern vermachte.40

Der Uberfall auf das Barsauma-Kloster

In den Augen des Barhebrius gab es lediglich einen einzigen gravierenden Vorfall,
der das Verhiltnis der beiden Schwesterkirchen nachhaltig belastete, nimlich den
Uberfall des Grafen Joszelin II. von Edessa 1148 auf das Barsauma-Kloster*!. Un-
ser Autor widmet den Vorgingen in seiner Kirchengeschichte breitesten Raum.*?
Entsprechend der hohen Verehrung, die das Kloster wegen seiner wundertitigen
Reliquien unter den Christen, ja selbst unter den Muslimen genoss, musste dieses
Vorgehen Joszelins groflen Anstofl erregen. Vorausgegangen waren der erste Fall
Edessas, die kurze Riickeroberung durch die Franken und schlieflich der endgiilti-
ge Verlust an die Turken 1146. Sowohl Michael als auch Barhebrius in seiner Welt-
chronik sind auf diese nicht nur fir das orientalische Christentum betriiblichen Er-
eignisse in aller Ausfiihrlichkeit eingegangen. Damals war es auch zu einem ernsten
Zerwiirfnis zwischen dem syrischen Bischof Basilius und Joszelin gekommen, dem
Barhebrius die Hauptschuld an dem Desaster anlastet. Die Franken hitten die
Stadt 1144 ohne nennenswerten Schutz zuriickgelassen und die Tirken damit
gleichsam eingeladen, von ihr Besitz zu ergreifen. Umgekehrt hatte Joszelin den
syrischen Bischof — wohl nicht ganz unbegriindet — im Verdacht, insgeheim mit
den Tiirken hinter dem Riicken des frinkischen Kommandanten die Ubergabe der
Stadt ausgehandelt zu haben, was auf Hochverrat hinauslief. Die Beziehungen zwi-
schen Syrern und Franken waren in jenen Tagen auf dem Tiefpunkt angelangt, und
wihrend der kurzen Riickeroberung Edessas 1144-1146 bekam Basilius die ganze
Waut des frinkischen Grafen zu spiiren. Als Joszelin nun 1148 mit einigen Rittern
zu einer Strafexpedition in Harran ausriickte, konnte er die festen Plitze nicht
mehr einnehmen und beschloss daher, das tiirkische Hinterland zu pliindern. Die
umliegende Bevolkerung, einschliefilich der muslimischen, hatte zufillig davon er-
fahren und einen nicht unbetrichtlichen Teil ihrer beweglichen Habe ins Barsau-

40 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 61 (3, 427£).

41 Der Name Barsauma begegnet in der syrischen Literatur sehr hiufig. Sicherlich war es
nicht der nestorianische Bischof von Nisibis gleichen Namens, vgl. Baumstark 1922, 108f.
Es handelt sich wohl um die sterblichen Uberreste jenes Begleiters des Eutyches, der auf
der sog. Riubersynode von Ephesus (449) an der Misshandlung des Konstantinopler Patri-
archen Flavian und der pépstlichen Legaten beteiligt war. Die orientalische Hagiographie
kennt mehrere Viten, eine ithiopische (BHO 149) und eine syrische Uberlieferung, vgl.
Baumstark 1922, 180. Unter den orientalischen Monophysiten war dieser Heilige sehr ver-
ehrt, bei den Chalcedoniern hingegen war er verhasst, was die Zuriickhaltung der Kreuz-
fahrer erkliren konnte.

42 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 89 (2, 503-510).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 PETER BRUNS

ma-Kloster schaffen lassen. Am 18. Haziran (Juni) 1148 erschien Joszelin mit sei-
nen Rittern vor dem Stidtor der ummauerten Klosteranlage und verlangte die Her-
ausgabe nur der tiirkischen Giiter. Als der Abt, wohl aus nicht unbegriindeter
Furcht vor tiirkischen Racheakten, sich weigerte, wurde der gesamte Konvent in der
Klosterkirche eingesperrt, und Joszelins Priester hielten sich am Kirchenschatz der
Syrer schadlos. Der syrische Konvent wurde schliefflich ganz in einen nahen Wein-
berg ausquartiert, wihrend die frinkischen Truppen und ihre armenischen Ver-
biindeten das ganze Kloster einen Tag lang durchsuchten. Was Barhebrius in die-
sem Zusammenhang allerdings nicht erwihnt, was wir jedoch bei Michael Syrus
finden, ist der Hinweis auf das lobliche Verhalten der Templer, die, obwohl Beglei-
ter Joszelins I1., sich dennoch weigerten, ihre Hand nach Kirchengut auszustrecken,
da ,es ihre Aufgabe sei, Krieg gegen die Tiirken zu fihren® und nicht Christenbri-
der auszupliindern.¥ Zwolf Maultiere mit Beutegut sollen es gewesen sein, dazu
noch einige Kamele und schliefllich fiinfzig Moénche, die zwecks Losegeldforde-
rung abgefithrt wurden. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen, wo nach den Gesetzen
orientalisch-christlicher Hagiographie der Heilige des Klosters als genius loci titig
werden musste. Der selige Mar Barsauma erschien drei besonders argen Kreuzziig-
lern des Nachts im Traum mit der Forderung an den frinkischen Fiirsten, von sei-
nem ungebiihrlichen Treiben unverziiglich abzulassen. Die Monche hitten zwar,
so der heilige Barsauma, gesiindigt und eine Ziichtigung verdient, doch hitten sie
nun genug gebiflt und missten unbedingt freigelassen werden. Doch Joszelin
ignorierte die Warnung des Heiligen, wie es heifit, in ,pharaonischer Manier” und
bestand auf der Zahlung von fiinftausend Dinaren, welche von den Monchen Da-
vid und Jakob von den Nachbardérfern eingesammelt werden sollten. Fromme
Seelen wollen in jenen Tagen denn auch gesehen haben, wie ein Flammenschwert
aus Barsaumas Schrein aufgestiegen sei, und gehort haben, wie die Stimme des
Heiligen Joszelin und seinen Gefihrten ein furchtbares Zorngericht androhte.
Doch lief$ sich dieser nicht beirren. Erst als im Elul 1460 Sel. (September 1149) die
geforderte Summe bereitlag, konnten alle Monche wieder ins Kloster zuriickkehren
und ihrer gewohnten Titigkeit nachgehen. So weit Barhebrius in seiner Kirchen-
chronik.

Die Plinderung des Barsauma-Klosters durch die Kreuzfahrer war indes kein
Einzelfall. Der weithin bekannte Wohlstand der Monche weckte die Begehrlichkei-
ten der Nachbarn, gleich welcher Religion oder Konfession. Schon vor Joszelin, so
erzahlt Barhebrius in seiner Weltchronik#, seien die reichen Viehbestinde, vor al-
lem Schafe und Ziegen, des Klosters von den Tiirken gepliindert worden. Als sich

43 Vgl. die Diskussion der betreffenden Stellen (Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien,
Patriarche Jacobite dAntioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Ubers., 4 Bde., Pa-
ris 1899-1924, 3, 287; 1V, 644) bei Liiders 1964, 71.

44 Vgl. Barhebrius, The Chronography of Gregory Abi’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physici-
an, Ernest W. Budge, Hg. und Ubers., 2 Bde., London 1932, 1, 276; Barhebrius, Gregorii
Barbebrai Chronicon Syriacum, Paul Bed)an Hg., Paris 1890, 315.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 201

die Hirten bei einer solchen Aktion zur Wehr setzten, seien drei Klostervasallen
und zwei Marodeure zu Tode gekommen. Zu allem Uberfluss hitten die Tiirken
dann noch Blutgeld vom Kloster verlangt, was aber verstindlicherweise nicht ge-
zahlt wurde. Darauthin kam es zur Eindscherung der umliegenden Weinberge. Ei-
ne Gerichtsklage beim Emir in Hisn Ziyad blieb indes nicht ohne Erfolg, so dass
Schadensersatz an das Kloster geleistet werden musste.

Ein Schmankerl fur die fromme Leserschaft hilt Barhebrius wiederum in seiner
Kirchenchronik bereit, wenn er mit einer gewissen Genugtuung davon berichtet,
wie Joszelin nach der Plinderung des Barsauma-Klosters in Tell-Bashir von einer
tiirkischen Ubermacht hoffnungslos eingeschlossen wurde. Fiir den Fall einer
gliicklichen Errettung aus Feindeshand gelobte Joszelin feierlich die Riickgabe aller
geraubten Kirchengiiter. Erst die Reliquie des Heiligen, die rechte Hand des Bar-
sauma (wie sie in die belagerte Festung kam, teilt uns Barhebrius nicht mit, ver-
mutlich als Beutegut), welche iiber die Mauer drohend gegen die Heiden gehalten
wurde, vertrieb die Feinde von den Willen. Mit dieser erbaulichen Erzihlung in-
des harmoniert nicht die Darstellung in der Weltchronik, wonach Joszelin nachts
mit zweihundert Mann die Festung Tell-Bashir in Richtung Antiochien verlief§ und
von den Turkmenen in einen Hinterhalt gelockt wurde. Von einer glorreichen
Schlacht ist hier nicht mehr die Rede, eher handelt es sich um einen verzweifelten
nichtlichen Ausbruchversuch, der jedoch durch die Wachsamkeit der Turkmenen
vereitelt wurde. Joszelins Truppe wurde aufgerieben, ihr Anfiihrer geriet in Gefan-
genschaft und wurde von den Tirken fur tausend Dinar an Nur ad-Din, den
Kriegsherm von Aleppo, weiterverkauft. Dieser erkannte sogleich den Wert des Ge-
fangenen und lief} ihn in Ketten legen. Doch blieb das erwartete Losegeld aus,
Barhebrius teilt uns leider nicht mit, warum. In den Augen des Maphrians hatte
Joszelin durch seine neunjihrige Kerkerhaft genug fiir seine Vergehen am Barsau-
ma-Kloster gebft. Ja, am Ende umleuchtete den Gemarterten die Gloriole christ-
lichen Bekennertums. So rithmt Barhebrius Joszelins Standhaftigkeit, der trotz
Drohungen und Schmeicheleien seitens der Kerkermeister sich beharrlich weigerte,
Christus zu verleugnen und den Islam anzunehmen, nur um Hafterleichterung zu
bekommen. Joszelin blieb dem christlichen Glauben treu und empfing gegen Ende
seines Lebens nach neunjihriger Haft im Kerker die Sterbesakramente aus der
Hand eines katholischen Bischofs. Damit endete fiir Barhebrius die Geschichte des
einzigen ernsten Zerwiirfnisses zwischen Syrern und Franken.

Bibliographie

Assemanus, Josephus Simonius 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd.
2: De scriptoribus Syris monophysitis, Rom.

Bar Hebraeus, Gregorii Barbebrai Chronicon Ecclesiasticum, Joannes Baptista Abbe-
loos und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Lowen 1872-1877.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 PETER BRUNS

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebrai Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890.

Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abi’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew
Physician, Ernest W. Budge, Hg. und Ubers., 2 Bde., London 1932.

Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syrischen Literatur mit AusschlufS der christlich-
paldistinensischen Texte, Bonn.

Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 2005, Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-
1204, Paderborm.

Fathi-Chelhod, Jean 2001, ,Lorigine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire
d’homonymes®, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1.

Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Bd. 2: Die Schrifisteller
bis zur Miite des 15 Jabrbunderts, (Studi e Testi 133), Rom.

Hage, Wolfgang 1985, Art. ,,Gregor Barhebrius®, in: Theologische Realenzyklopdidie,
Bd. 14, Berlin / New York, 158-164.

Kauthold, Hubert 1990, ,Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts.
Neue Quellen tiber Theodoros bar Wahbun®, Oriens Christianus 74, 115-151.

Luders, Anneliese 1964, Die Kreuzziige im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Ber-
lin.

Michael Syrus, Chronigue de Michel le Syrien, Patriarche Jacobite dAntioche (1166-1199),
Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Ubers., 4 Bde., Paris 1899-1924.

Spuler, Bertold 1952, Iran in friih-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und jffent-
liches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055,
Wiesbaden.

Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der llcha-
nenzeit 1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin.

Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway (New Jersey).

de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orien-
talia Christiana Analecta 125), Rom.

Weltecke, Dorothea 2003, Die ,Beschreibung der Zeiten von Mér Michael dem GrofSen
(1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Lowen.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Relations of the Papacy with Mongol and
Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century’

Peter Herde

Whereas the thirteenth-century papacy’s attitude towards Islam was generally hos-
tile, the attitude towards the Mongols was rather ambivalent. After the end of the
Mongol assault on central Europe, with all its atrocities, in the forties and fifties
of the century, the mental position of the West with regard to the Mongols had
slowly, but considerably, changed. This was partly due to the more balanced re-
ports of the missionaries and the merchants travelling to the East, who henceforth
served as important messengers in the negotiations between the Mongols and the
West. The eschatological tribes of Gog and Magog, who were presaging the com-
ing of Antichrist and the end of the world, had, from the sixties onwards, become
potential allies of Christianity in its struggle with Islam, now represented by the
Mamluk sultans of Egypt. This had particularly been the case since the Great
Khan and other Mongol princes seemed to have established good relations with
Christians of their retinue and were even considering conversion.!

Starting with the first rather hesitant attempts by Innocent IV in 1245 and the
following years, the popes had continued their contacts with the Mongols despite
the fact that the newcomers from East Asia had always been strangers to the West.?

I dedicate this article to Jane Sayers in gratitude for decades of cooperation and friendship.
1 See especially Bezzola, Gian Andri 1974, Die Mongolen in abendlindischer Sicht (1220-1270):
Ein Beitrag zur Frage der Vilkerbegegnungen, Bern / Miinchen, 66ff., 110ff., 198ft.; Sinor, De-
nis 1975, “The Mongols and Western Europe”, in: A History of the Crusades, Kenneth M.
Setton, gen. ed., vol. II1: The Fourteenth and Fifteenth Centuries, Harry W. Hazard, ed., Madi-
son (Wisc.), 513-544; Richard, Jean 1969, “The Mongols and the Franks”, Journal of Asian
History 3, 45-57; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et rela-
tions (X1le-X Ve s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London, XXVII; Fried, Johannes
1986, ,Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die europdische Erfah-
rungswissenschaft im 13. Jahrhundert®, Historische Zeitschrift 243,2, 287-332; Schmieder, Fe-
licitas 1994, Eunropa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abendlandes vom 13. bis in das
15. Jabrbundert, Sigmaringen, 73ff.; Euler, Heinrich 1972, ,Die Begegnung Europas mit den
Mongolen im Spiegel abendlindischer Reiseberichte®, Saeculum 23, 47-58; Paravicini Ba-
gliani, Agostino 1996, Il trono di Pietro: Luniversalita del papato da Alessandro I1I a Bonifacio
VIII, Rome, 240ff.
The basic edition of the correspondence is in Lupprian, Karl-Ernst 1981, Die Beziehungen
der Pipste zu islamischen und mongolischen Herrschern im 13. Jabrbundert anhand ibres Briefwech-
sels, (Studi e Testi 291), Citta del Vaticano, 48ff., 141ff., nos. 20ff. Of older comprehensive
works, see Soranzo, Giovanni 1930, I/ papato, I’Europa cristiana ¢ i Tartari, Milano, 247{t.;
Pelliot, Paul, ed. 1922-32, “Les Mongoles et la papauté. Documents nouveaux”, Revue de
I’Orient chrétien 3e sér. 3 (23), 3-30; 4 (24), 225-335; 8 (28), 3-84; Richard, Jean 1977, La pa-
pauté et les missions d’Orient au Moyen Age (XI1le - X Ve siécles), Paris.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 PETER HERDE

After the dissolution of the great Mongol empire, the popes concentrated their ef-
forts on the Ilkhans of Persia.’ Ever since Urban IV, under the impact of Baybars’s
conquests in Palestine and Syria, had begun a distinctive anti-Mamluk policy and
established contacts with Huldgt,* his successors’ relations with the II-Khans
Abaga (1265-1282) and especially Arghun (1284-1291) were never discontinued.’
Later on, when the last strongholds of the Crusaders were approaching their de-
mise, Nicholas IV intensified his activities. From the middle of the century on-
wards, papal policy with regard to the Mongols was a combination of missionary
efforts and plans for alliances directed against Islam. Since, according to canon law
and theology, Christians could fight only in alliance with other Christians, the
conversion of the Tatars had to precede such alliances. When Innocent IV, in
March 1245, sent the Franciscan Lawrence of Portugal to Qara-Qorum, he carried
with him a letter asking the Great Khan to convert to Christianity;® another Fran-
ciscan, Gian del Pian del Carpine, carried with him a further letter from Innocent
IV of March 1245, addressed to the Great Khan and complaining about the cruel-
ties the Mongols had committed in eastern Europe.” Gojiik answered in a letter of
November 1246 written in Arabic script, the initial clauses in Mongolic and the
text and the final clauses in Persian,? ordering the pope and the Christian kings to
come to his court for peace talks. As far as his conversion was concerned, the
Great Khan responded that he did not understand why he should do so. The kill-
ing of so many Christians, especially Poles, Moravians and Hungarians, was, ac-
cording to Gojiik, the punishment for disobeying Djengiz Khan’s orders and for
killing Mongol envoys.

3 Still useful as a synthesis are: D’Ohsson, Constantin Mouradgea 1834-35, Histoire des Mon-

gols depuis Tehinguiz-Khan jusqu’a Timour Bey ou Tamerlan, vol. 3 et 4, La Haye / Amsterdam,

3, 103ff.; 4, 1ff.; Hammer-Purgstall 1842-43, Geschichte der llchane das ist der Mongolen in Per-

sien, 2 Bde., Darmstadt, 1, 195ff.; 2, 1ff. Of modern works, see Spuler, Bertold 1968, Die

Mongolen in Iran. Politik, Verwaltung und Kultur der llchanzeir 1220-1350, 3. Aufl., Berlin;

Boyle, John Andrew 1968, “Dynastic and Political History of the Il-Khans”, in: The Cam-

bridge History of Iran, John Andrew Boyle, ed., vol. 5, Cambridge, 303-421; idem, 1973,

“The II-Khans of Persia and the Christian West”, History Today 23, 8, 554-563; and 1976

under the title “The II-Khans of Persia and the Princes of Europe”, Central Asiatic Journal

20, 25-40; the first version repr. in: idem, 1977, The Mongol World Empire 1206-1370, Lon-

don, XIII; Saunders, J. J. 1971, The History of the Mongol Conguests, London, 126ff.

Richard, Jean 1949, “Le début des relations entre la papauté et les Mongols de Perse”, Jour-

nal Asiatique 237, 291-297; repr. in: Richard, Jean 1977, Les relations entre I'Orient et I'Occident

au Moyen Age: études et documents, (Variorum Collected Studies Series 69), London, XIV;

Lupprian 1981, 67ft.

5 Howorth, Henry H. 1888, History of the Mongols from the 9th to the 19th Century 111, London,
2181t., 312ff.; Spuler 1968, 228ft.; Lupprian 1981, 70ft.

6 Lupprian 1981, no. 20, 141ff.; 1245 March 5.

7 Ibid., no. 21, 146ff.; 1245 March 13.

8 Pelliot 1922-32 (see n. 2), 23, 17ff. (original with French translation); Lupprian 1981, no.
32, 182ff. (Latin translation).

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 205

The contacts that Nicholas IV established with the Mongols were traditionally
dominated by missionary efforts.” In 1287, Arghun, after an unsuccessful first at-
tempt in 1285, sent a new delegation to “the Kings of the Ionians and Phrygians”,
i.e. the Romans, headed by the Nestorian monk Bargauma (Rabban Sauma), a fol-
lower of the katholicos of the Nestorian Church, Mar Jhabalaha I1T (1281-1317).10 A
report of this embassy is extant in the biography of Mar Jhabalaha and Barcauma,
written in Syriac.!! The envoys first travelled to Byzantium, where they held talks
with the Emperor Andronicus I1,!2 then went by ship via Sicily to Naples, where
they arrived in March or April 1287 However, King Charles II of Anjou was in
Aragonese captivity until October 1288 and the regents of the Kingdom of Sicily,
Cardinal Gerard of Parma and Robert II of Artois, were occupied with internal
problems and with military actions against the Aragonese on the island of Sicily
and against Byzantium in the Balkans and were unable to stop the decline of
Angevin rule in the remnants of the Kingdom of Jerusalem.!? Thus Barcauma, who

9  Ryan, James Daniel 1981, “Nicholas IV and the Evolution of Eastern Missionary Effort”,
Archivum Historiae Pontificiae 19, 79-95.

10 Pelliot, Paul 1973, Recherches sur les chrétiens de [Asie centrale et d’Extréme-Orient, Paris, 239ff.;
Spuler 1968, 216ff.

11" The Syriac text was edited by Paul Bedjan (Bedjan, Paul, éd. 1895, Histoire de Mar-Jabalaha,

des trois autres patriarches, d’un prétre et de deux laiques néstoriens, Paris / Leipzig). A French

translation (with the best commentary) can be read in: Chabot, J. B. 1893-1894a, “Histoire
du patriarche Mar Jabalaha III et du moine Rabban Cauma traduite du syriaque”, Revue de

I’Orient latin 1, 567-610; 2, 73-142, 235-304, esp. 80ff.; German translation: Altheim, Franz

1961, Geschichte der Hunnen, Bd. 3, Berlin, 3, 190ff.; complete English translation: Wallis

Budge, Sir E. A., trans. 1928, The Monks of Kublai Khan, Emperor of China, London, 63ff.,

165ff; partial English translation with a good introduction in Montgomery, James A. 1927,

The History of Yaballaba I1I, Nestorian Patriarch and of bis Vicar Bar Sauma, Mongol Ambassa-

dor to the Frankish Courts at the End of the Thirteenth Cenitury, New York, 51ff. There is a new

German translation by Toepel, Alexander, Hg. 2008, Die Minche des Kublai Khan. Die Reise

der Pilger Mar Yabballaha und Rabban Sauma nach Europa, 2008, 46ff. On the journey, see

Chabot, J. B. 1894b, “Notes sur les relations du roi Argoun avec I’Occident”, Revue de

POrient latin 2, 566-629; Soranzo 1930, 260ff.; Petech, Luciano 1962, “Les marchands

italiens dans ’'Empire mongol”, Journal Asiatique 250, 549-574, esp. 561f.; Richard 1977,

105, 108f.; Franchi, Antonino 1990, Nicolaus papa IV 1288-1292 (Girolamo dAscoli), Ascoli

Piceno, 222ff.; Cardini, Franco 1991, “Niccolo IV e la Crociata”, in: Niccolo IV: un pontifi-

cato tra Oriente ed Occidente, (Atti del convegno internazionale di studi in occasione del VII

centenario del pontificato di Niccold IV, Ascoli Piceno 14-17 dicembre 1989), Enrico Me-

nesto, ed., Spoleto, 135-155.

The following details are given in the report (see n. 11). Soranzo 1930, 261f., (see n. 2) cor-

rects Chabot, who dated the sojourn of the envoys at Naples to June 1287; instead he pro-

poses March or the beginning of April 1287. See Setton, Kenneth M. 1976, The Papacy and
the Levant (1204-1571), vol. 1, Philadelphia, 146ff.

13" Herde, Peter 2005, ,Die Legation des Kardinalbischofs Gerhard von Sabina wihrend des
Krieges der Sizilischen Vesper und die Synode von Melfi (28. Mirz 1284), in: Herde, Pe-
ter, Studien zur Papst- und Reichsgeschichte, zur Geschichte des Mittelmeerraumes und zum kanoni-
schen Recht im Mittelalter, (Gesammelte Abhandlungen und Aufsitze 2,2), Stuttgart, 469-
525; Kiesewetter, Andreas 1998, ,Die Regentschaft des Kardinallegaten Gerhard von Parma
und Roberts II. von Artois im Konigreich Neapel 1285 bis 1289%, in: Forschungen zur Reichs-,
Papst- und Landesgeschichte, Peter Herde zum 65. Geburtstag von Freunden, Schiilern und Kollegen

12

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 PETER HERDE

seems to have suggested an alliance with Arghun to Robert of Artois,!* must have
left Naples with the conviction that an Angevin intervention in the Holy Land was
impossible.13

The next disappointment followed when Barcauma arrived in Rome, since Pope
Honorius IV had died shortly before, on 3 April, 1287. The cardinals gave him and
his companions a friendly welcome and were interested in information about the
ecclesiastical and secular conditions in their native country. Barcauma, in the
name of Arghun, demanded their support in the campaign in which the Ilkhan
planned to conquer Syria and Jerusalem, but the cardinals were more interested in
his creed, especially his attitude to the question of the procession of the Holy
Spirit, the most controversial point in the dogmatical controversies between the
Latin and the Greek Churches. Barcauma and his delegation must soon have real-
ized that any further negotiations would be futile before a new pope had been
elected. They visited the sacred places of the Holy City - the report contains good
descriptions of the basilicas of Saint Peter, Saint Paul and the other important
churches of Rome - and then continued their journey to France, with an interme-
diate stop at Genoa, the home of Thomas Anfossi, one of the envoys, where they
were respectfully received. In Paris they met King Philip the Fair, to whom they
presented a letter'® and gifts from Arghun and Mar Jhabalaha. The French king
emphasized that, since the Mongols, who were not Christians, were to fight the
Muslims to recover Jerusalem, the Christians were the more obliged to lead an
army to the Holy Land, but he did not make any concrete promises.!” Thus the
delegation, after visiting the churches of Paris, the royal tombs of Saint Denis and
the locations of “30,000 scholars”, i.e. the university, left Paris empty-handed to
meet King Edward of England in Gascony, probably at Bordeaux, to whom they
also presented letters from the Ilkhan and the Nestorian katholicos.'® Edward also
gave them a friendly welcome, boasted of his vow to go on crusade and pointed
out that he was very pleased that Arghun planned to fight the Mamluks and oc-
cupy Jerusalem. “We, the king of these cities, have taken the sign of the cross upon
our body, and have no other thought than this affair. My heart swells when I learn

dargebracht, Karl Borchardt und Emil Biinz, Teil 1, Stuttgart, 477-522; Kiesewetter, Andreas
1999, Die Anfiinge der Regierung Konig Karls 11. von Anjou (1278-1295). Das Kinigreich Neapel,
die Grafschaft Provence und der Mittelmeerraum zu Ausgang des 13. Jabrbunderts, Husum, 166ff.

14 Kiesewetter 1998, 513.

15 See Holt, Peter Malcolm 1989, “Mamluk-Frankish Diplomatic Relations in the Reign of

Qalawun (678-89/1279-90)”, Journal of the Royal Asiatic Society 2, 278-289.

Only the letter of the preceding delegation of 1285 has been preserved in a Latin transla-

tion; Chabot 1894b, 570f.; Lupprian 1981, no. 49, 244ff.

17" See Favier, Jean 1978, Philippe le Bel, Paris, 8; Poirel, Dominique 1991, Philippe le Bel, Paris,
67. On Philip’s attitude towards a crusade, see Schein, Sylvia 1985, “Philip IV and the Cru-
sade: A Reconsideration”, in: Crusade and Settlement, P. W. Edbury, ed., Cardiff, 121-126.

18 See Prestwich, Michael 1988, Edward I, London, 330.

16

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 207

that what I am thinking is also being thought by King Arghun.”"® But he did not
indicate when he would start the crusade that he had so often postponed; instead
he gave “a big carouse” in honour of his guests. On its way back to Rome the em-
bassy stopped again at Genoa and spent the winter there, then continued its jour-
ney with Cardinal John Boccamazza, who had returned from an unsuccessful lega-
tion in Germany.? In Rome, Nicholas IV had been elected pope on 25 February,
1288, shortly before their arrival. Apparently the then Cardinal Jerome of Ascoli, a
Franciscan and an expert on Oriental matters, had been a knowledgeable inter-
locutor during their first sojourn the year before, so Barcauma must have been
very pleased that he had ascended the papal throne, and he praised him in terms
that could have been regarded as a recognition of papal supremacy.?! He presented
Arghun’s and Mar Jhabalaha’s letters?? and offerings. At Lent the Nestorians cele-
brated Mass as they had already done before Philip the Fair and Edward L. The re-
port states: “The language is different but the rite is the same”, thus simplifying the
differences, and it offers a detailed description of the Latin liturgy and of the papal
ceremonial of the Holy Week from Palm Sunday to Holy Thursday and from
Good Friday to Easter with the great festivities at Santa Maria Maggiore. On Holy
Thursday Barcauma stood with Nicholas IV on the loggia of the Lateran. Cardinal
Benedict Caetani, later Pope Boniface VIII, certainly participated in the talks with
the Nestorians and so must have become acquainted with the situation in the Le-
vant and in Persia. It is noteworthy that of all the dogmatic controversies only the
difference between the Latin and Greek Churches concerning the procession of
the Holy Spirit seems to have been discussed. The fierce Christological disputes of
the fifth to the seventh centuries, concerning Mary’s characterization as Christoto-
kos or theotokos, and the Nestorian conception of Christ’s two natures, two hypos-
tases and one person, seem to have been forgotten. They obviously played no role
in the negotiations.

On 2 April, 1288, the pope issued several letters addressed to Arghun and to
women of his court,® which the envoys carried with them when they started their
return journey shortly afterwards. These letters again emphasized the missionary
aspects: the Ilkhan was asked to receive baptism.?* Abaqa’s widow, Nuqdan

19" McLean, Norman 1899, “An Eastern Embassy to Europe in the Years 1287-8>, The English

Historical Review 14, 54, 299-318; Chabot 1894a, 110.

Herde, Peter 1994, “I papi tra Gregorio X e Celestino V, il papato e gli Angio”, in: Storia

della Chiesa XI: La crisi del Trecento e il papato avignonese, Diego Quaglioni, ed., Milan, 23-91,

at 64f.

See Richard, Jean 1957, “La mission en Europe de Rabban Cauma et I'union des églises”,

in: Convegno di scienze morali, storiche e filologiche: Oriente ed Occidente nel Medio Evo (Accade-

mia Nazionale dei Lincei, Atti dei convegni 12), Rome, 162-167.

22 Seen. 16.

23 Les registres de Nicolas IV, Ernest Langlois, ed., Paris 1886-1905, nos. 571ft.; Lupprian 1981,
nos. 50-53, 2471t.

24 Les registres de Nicolas IV, no. 571; Lupprian 1981, no. 50, 2471f.

20

21

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 PETER HERDE

Khatun, and Arghun’s wife Olgatai, who supposedly had already adopted Christi-
anity, were encouraged to propagate the Christian faith.2> Arghun himself was
asked by the the pope to convert and receive baptism immediately in order to set
an example to others, and not to wait until he had conquered Jerusalem to be bap-
tized there, as he had promised.?¢ But Nicholas did not pledge himself to send any
military support, and thus the embassy, which left Rome, probably accompanied
by envoys of Philip the Fair,?” about the middle of April 1288 and arrived in Persia
some months later, returned with little more than vague promises, although the
Ilkhan seems to have considered the answers of the pope and of the French and
English kings to be equal to an alliance.

He therefore did not give up his hope of receiving aid from the West. In April
1289 a new delegation led by the Genoese Buscarello de Ghisolfi left Arghun’s
court for Europe.?® They arrived at Rieti in the summer of the same year, where
Nicholas had taken residence, and handed over a letter from Arghun addressed to
the pope, which unfortunately has not been preserved. Probably shortly before the
arrival of this new embassy the pope had sent envoys of his own, Franciscans
headed by John of Montecorvino, to the Great Khan Qubilai, to the Ilkhan Ar-
ghun, to Qaidu, the Mongol ruler of central Asia, to King Het'um II of Little Ar-
menia and to the Christian patriarchs of the region.?’ They carried with them a
number of papal letters,?0 the contents of which were still dominated by mission-
ary efforts encouraging Qubilai in his assumed intention to convert to the Roman
Church3! and asking Qaidu and Arghun to receive baptism.3? Arghun in his letter

25 Les registres de Nicolas IV, no. 575f.; Lupprian 1981, no. 51f,, 251f. See Ryan, James Daniel
1998, “Christian Wives of Mongol Khans: Tartar Queens and Missionary Expectations in
Asia”, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain ¢ Ireland (Third Series) 8,3, 411-421.

26 Les registres de Nicolas IV, no. 577; Lupprian 1981, no. 53, 253f.

27 See Haenisch, Erich 1948, ,Zu den Briefen der mongolischen I-Khane Argun und Oljeitii
an den Koénig Philipp den Schénen von Frankreich (1289 u. 1305)%, Oriens 2,2, 216-235, at
220; Schmieder 1994, 331.

28 Chabot 1894b, 592ff.; Soranzo 1930, 272ff.; Petech 1962, 562f.; Spuler 1968, 229f.; Boyle

1976, 560; Lupprian 1981, 80; Schmieder 1994, 95.

Wyngaert, Anastase van den 1924, Jean de Mont Corvin O.F.M., premier évéque de Khanbaliq

(Pe-king) 1247-1328, Lille, 17ff.; Moule, A. C. 1914, “Documents Relating to the Mission

of the Minor Friars to China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, Journal of the

Royal Asiatic Society, 533-599, at 536ft.; Soranzo 1930, 273ff.; Troll, Christian W. 1966-67,

,Die Chinamission im Mittelalter®, Franziskanische Studien 48, 109-150.; 49, 22-79; Franchi

1990, 235ft.; Reichert, Folker E. 1992, Begegnungen mit China. Die Entdeckung Ostasiens im

Mittelalter, Sigmaringen, 76ff. and passim. That John of Montecorvino had arrived from

Persia with Buscarello (see Lupprian 1981, 80, 286, with some hesitation) seems to me

unlikely due to chronological considerations; see Nicholas IV’s letter of July 15, 1289, Les

registres de Nicolas IV, no. 2240; Lupprian 1981, no. 56, 261ff.

30 Les registres de Nicolas IV, nos. 2218ff., 2240; Lupprian 1981, nos. 54-56, 2551t

31 Les registres de Nicolas IV, no. 2241; Lupprian 1981, no. 54, 255ff. On Qubilai’s attitude
towards Christianity, see Rossabi, Morris 1988, Kbhubilai Khan: His Life and Times, Berkeley
/ Los Angeles / London, 147ff. and passim; Reichert 1992, 76 and passim.

29

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 209

to Nicholas IV promised to lead an army to the Holy Land, to liberate Jerusalem
and to be baptized there, if the West would start a new crusade.3* Buscarello left
Rieti about the end of September or the beginning of October 1289 with a papal
letter of recommendation addressed to King Edward 1. As Barcauma had done be-
fore, the Genoese first visited King Philip the Fair, to whom he presented a letter
from Arghun written in the Mongol tongue and in Uighur script, in late 1289.34
The Ilkhan had interpreted the statement that Philip had made in his meeting with
Barcauma as a promise to lead a French army together with the Mongol forces in
an attack against the Mamluks. According to an accompanying note by Buscarello,
Arghun planned to make a donation to the French king of 20,000-30,000 knights,
or to sell them at a reasonable price.3> He now proposed to proceed to Damascus
in early 1291. If Philip intended to carry out his promise and send an army to the
Holy Land at this time, the Christians and the Mongols would attack the Mamluks
and Arghun would hand over Jerusalem to the French king. The Ilkhan urged the
king to observe the deadline. But even if the King of France had seriously intended
to send an army to the Levant, it would have taken many months of preparations
to assemble such an army and many more months for the knights to arrive in Pal-
estine. All this could not be achieved in a year, as the Ilkhan suggested. It is there-
fore evident that all these proposals were mere rhetoric. It is very unlikely that
Philip was seriously considering going on crusade. And the same is true of Edward
I of England, the most expert among the kings of Europe on crusades due to his
campaign of 1271-1272.3¢ He had returned to England from Gascony in 1289, but
was fully occupied in the following years with his efforts to bring Scotland under
his control.3” Buscarello and his companions arrived in London on 5 January,
1290, and stayed at the royal court for 13 days. Edward gave them a friendly wel-
come and paid for their expenses. Buscarello handed over another letter from Ar-
ghun to the king, which is also no longer extant but which was probably similar in

32 Les registres de Nicolas IV, no. 2240, 2242; Lupprian 1981, no. 55f., 258ff.; Chabot 1894b,

595ft.

According to the pope in his letter of recommendation to Edward I of 30 September,

1289, Chabot 1894b, 614. The contents of Arghun’s lost letter to Nicholas IV were proba-

bly principally the same as those of his letter to Philip the Fair (see following note). On

the promise to receive baptism in Buscarello’s note, see Chabot 1894b, 612.

The best translation and analysis with a detailed commentary and bibliography is in

Mostaert, Antoine and Cleaves, Francis Woodman 1962, Les lettres de 1289 et 1305 des il-

khan Argun et Oljeitii & Philippe le Bel, Cambridge, 18ff. See also Chabot 1894b, 601ft.;

Soranzo 1930, 280f.

Chabot 1894b, 610f. The note contains further proposals by Arghun concerning the cam-

paign.

36 Runciman, Steven 1954, A History of the Crusades, vol. 11I: The Kingdom of Acre and the
Later Crusades, Cambridge, 335ft.; Prestwich 1988, 66ftf.

37 Stones, E. L. G. and Simpson, Grant G. 1978, Edward I and the Throne of Scotland, 1290-
1296: An Edition of the Record Sources for the Great Cause, 2 vols., Oxford, esp. 1, 1ff.; Barrow,
G. W. S. 1976, Robert Bruce and the Community of the Realm of Scotland, 2nd ed., Edinburgh,
42ft.; Prestwich 1988, 330ff., 356ft.

33

34

35

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 PETER HERDE

content to the letter sent to the King of France. He gave Edward an additional
note similar to the one he had handed over to Philip in Paris.3® Edward responded
in a letter to the Ilkhan.3* He started by praising the friendly attitude towards the
Christians shown by Arghun’s father Abaqa, who had been married to a natural
daughter of Emperor Michael VIII Palaeologus;* he also applauded the Ilkhan’s
alleged desire to become a Christian and his plans to start a campaign against the
Sultan of Babylon, i.e. the Mamluk Sultan of Cairo,*! in support of the Holy Land
and of the Christian faith. He expressed his gratitude in advance for the help Ar-
ghun had offered to give to his knights and promised to leave with an army for the
Levant as soon as the pope had granted him permission. Again, these were little
more than vague promises, and Buscarello probably returned to Rome, where he
seems to have joined the Ilkhan’s new embassy.

For Arghun had not given up his hopes. Already in May 1290 he sent a fourth
delegation to the West with another letter dated May 1290 and issued at Urmiya
(Rezaiyeh) in Azarbaijan, written in Mongolic and in Uighur script, of which only
a fragmentary version is extant.*? In this letter the Ilkhan responds to the requests
of the pope as expressed in his letters of 2 April, 1288, and 15 July, 1289, that he
should accept Christianity and receive baptism. He does not comment on the al-
lusions of the papal envoys that his father Abaga and his grandmother Doquz
Khatun had been Christians,* apparently in order not to disappoint the pope by
pointing out that this was true only of his grandmother, but he emphasizes that
the successors of Djengiz Khan are free to decide whether or not to become Chris-
tians. He also relativizes the claim of the Christian religion to be solely in the pos-
session of truth by stating that if one prayed to Eternal Heaven this was as good as
converting to the Christian faith, thus indicating that he does not want to get bap-
tized. The embassy was headed by the nobleman Zagan who, together with his
relative Kourji (Gorgi), was baptized in Rome by the Cardinal-Bishop of Ostia, La-
tino Malabranca; Zagan accepted the Christian name Andrew, Kourji the name

38 Chabot 1894b, 614f.

39 1bid., 615f. The letter lacks a date.

40 His Byzantine wife does not seem to have had great influence on his behaviour, and his
relations with Christians were probably less cordial than those of his father Hiildgii; see
Spuler 1968, 214f.

41 Babylon is al-Fustat (Old Cairo).

42 Mostaert, Antoine and Cleaves, Francis Woodman 1952, “Trois documents mongols des

Archives secrétes vaticanes”, Harvard Journal of Asiatic Studies 15, 3/4, 419-506; Lupprian

1981, no. 57, 265f. The extant part of this letter does not mention the names of the en-

voys, which we know only from Nicholas IV’s letter to Edward I of 2 December, 1290

(Chabot 1894b, 617). Among these we find again Buscarello, who, as we mentioned be-

fore, had still been in London in January 1290. It is very unlikely that he had been back at

the Ilkhan’s court in Persia in May 1290, when the new Mongol embassy left. It is there-
fore probable that he had returned to Rome from London and joined the embassy there.

Abaqga had never become a Christian, but Hiiligi’s main wife Doquz Khatun had been a

pious Nestorian Christian; see Spuler 1968, 208f., 214f.

43

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 211

Dominicus. Buscarello, as we mentioned above, joined the delegation together
with another companion called Moracius.** The group had probably also received
orders to proceed to Paris and London and to hand over additional letters from
Arghun to the French and English kings. Two letters of recommendation issued by
Nicholas IV, addressed to Edward I and dated 2 and 31 December, 1290, are extant
in which the pope asks the king to give the envoys an honourable reception, listen
to what they have to say in the name of the Ilkhan and fulfil their proposals, if
they serve the will of God and the Christian faith and are consistent with the hon-
our of the king.%> Since the delegation proposed a common campaign in Syria and
the Holy Land, the wording of the papal letter seems to have indicated that Nicho-
las supported Arghun’s plans. Bad news arriving from Palestine seems to have
caused the pope to soften his missionary efforts towards the Mongols and to toler-
ate common military actions against the Mamluks even if the Ilkhan had not
adopted Christianity. On 26 March Qalawun had occupied Tripoli.*¢ Henry II,
King of Cyprus and Jerusalem, had sent Jean de Grailly to Europe.*’” He was wel-
comed by Nicholas IV, who preached a new crusade in Italy. Starting in March
1290 numerous Crusaders left Venice for Acre by ship, without, however, bringing
much help to the remnants of the Crusader states. Instead, by attacking and mas-
sacring Muslim merchants and peasants at Acre*® they helped increase the tensions
between Christians and Muslims, and Qalawun decided to resort to arms.*® The
War of the Sicilian Vespers still paralyzed Italy and the western Mediterranean. In
order to strengthen their position in the eastern Mediterranean and to break their
isolation in this war, the Aragonese rulers, King James of the island of Sicily and
Alfonso of Aragon, concluded a treaty with Qalawun on 25 April, 1290, thus

44 Les registres de Nicolas IV, no. 7578; Chabot 1894b, 617 (2 December, 1290); Les registres de
Nicolas IV, no. 7583; Chabot 1894b, 618, for Sabadin Archaon, who possibly left Rome
later than Zagan (Andreas), Kounji (Dominicus), Buscarello and Moracius. See also
Soranzo 1930, 284f.; Richard 1977, 105f.

45 See especially the second letter of 31 December, 1290, issued for Sabadin Archaon.

46 Runciman 1954, 407; Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-
Mansir Qalawin and the Consolidation of Mamiuk Rule in Egypt and Syria (678-689
A.H./1279-1290 A.D.), (Freiburger Islamstudien 18), Stuttgart, 151ff.

47 Hill, Sir George 1972 [1948], A History of Cyprus II: The Frankish Period 1192-1432, repr.,

Cambridge, 184; Edbury, Peter W. 1991, The Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-1374,

Cambridge, 98f.

Gestes des Chiprois, Recueil de chroniques frangaises écrites en Orient au 13e et 14e siécles (Philippe de

Navarre et Gérard de Montréal), Gaston Raynaud, ed., (Publications de la Société de I’Orient

latin, série historique V), Geneva 1887, 238f.; new edition: Cronaca del Templare di Tiro

(1234-1314). La caduta degli Stati Crociati nel racconto di un testimone oculare, Laura Minervini,

ed., Naples 2000, 200ft.; Hill 1972, 184; Runciman 1954, 410f.

49 The most detailed account of these events is still to be found in Réhricht, Reinhold 1898,
Geschichte des Konigreichs Jerusalem (1100-1291), Innsbruck, 1000ff.; Grousset, René 1936,
Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, vol. 3: La monarchie musulmane et
’anarchie franque, Paris, 743ff.; Runciman 1954, 408ff.; Bratianu, G. L. 1945, “Autour du
projet de croisade de Nicolas IV. La guerre ou le commerce avec I'infidele”, Revue historique
du sud-est enropéen 22, 250-255. For the Arabic sources, see Northrup 1998, 156ff.

48

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 PETER HERDE

counteracting the policy of the pope and the King of England. Besides protecting
their commercial interests and the free access of Aragonese and Sicilians to Jerusa-
lem and denouncing all military actions against the Muslims planned by the pope,
the kings of England and France, the basileus or the Mongols, the articles of the
treaty even provided for Alfonso’s support for the Mamluks in the case of their be-
ing attacked by a “Frankish” prince. On 29 January, 1293, James renewed this
treaty with al-Ashraf.’® Genoa, in order to maintain its leading role in the slave
trade between the Black Sea and the Mamluks, also played an ambivalent role and
concluded a treaty with Qalawun in May 1290.>! Nothing is known about the fate
of Arghun’s embassy, whether it had left Rome and again met Philip the Fair and
Edward I, or the possible reactions of the kings.’? If they had departed from Rome,
they must have been in France or England when the catastrophe began in Pales-
tine. On 4 November, 1290, Qalawun started a new campaign at Cairo, but he
died suddenly five days later.>® His son and successor al-Ashraf postponed the
campaign until the following spring and proceeded to Acre, beginning the siege of
the Crusaders’ capital and last stronghold in April 1291. On 18 May the sultan
started his final attack, and by the night of the same day the city was in his hands.
The next day the Mamluks occupied Tyre without meeting any resistance. In the
following weeks Sidon, Beirut, Haifa, Tortosa and Atlit fell. Thus the Crusaders’
rule in the Holy Land ended after a little less than 200 years.>*

When these events became known at the Papal Curia, they considerably influ-
enced Nicholas IV’s attitude towards the Mongols. He no longer hesitated to ac-
cept Arghun’s offer of a military alliance. At the end of August 1291, while resid-

50 The Arabic text of the treaty of 1290 was published in Amari, Michele 1857, Biblioteca
arabo-sicula ossia raccolta di testi Arabici che toccano la geografia, la storia, le biografie ¢ la biblio-
grafia della Sicilia, Leipzig, 339ff.; an Italian translation in idem, 1880, Biblioteca arabo-
sicula, versione italiana, vol. 1, Turin / Rome, 552ff. See Herde 1994, 75, 84; Amari, Mich-
ele, 1969 La guerra del Vespro Siciliano, Francesco Giunta, ed., 2 vols., Palermo, 1, 465f.; 2/1,
316ff. no. XXXII1, 383ff. no. LXXIL.; Schein, Sylvia 1991, Fideles crucis: The Papacy, the West
and the Recovery of the Holy Land 1274-1314, Oxford, 72f.; Northrup 1998, 155f.; Holt, Peter
Malcolm 1992, “The Mamluk Sultanate and Aragon: The Treaties of 689/1290 and
692/1293”, Tarib 2, 105-118.

51 Holt, P. M. 1980, “Qalawun’s Treaty with Genoa in 1290”, Der Islam 57, 101-108; Northrup
1998, 155f. For the economic background, see Ashtor, Eliyahu 1983, The Levant Trade in the
Later Middle Ages, Princeton (N.].), 10ff.

52 Chabot 1894b, 618f., suggests that the embassy might not have left because the news of al-
Ashraf’s occupation of Acre had arrived in Rome; however, he erroneously dates the fall
of the city to 4 March (instead of 18 May), 1291; and, although bad news travels fast, it
certainly took several weeks to reach Italy. It is unlikely that Arghun’s ambassadors waited
four months in Rome or elsewhere in Italy before deciding whether to continue the jour-
ney. Lupprian 1981, 81, believes that the delegation travelled to England.

53 Northrup 1998, 158.

54 Roéhricht 1898, 1014ff.; Runciman 1954, 411ff.; Northrup 1998, 156ff.; Little, Donald P.
1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in: Studies in Islamic History
and Civilization in Honor of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jerusalem / Leiden,
159-181.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 213

ing at Orvieto, he sent two Franciscans, William of Chieri, papal penitentiary, and
Matthew of Chieti, to the Ilkhan with a number of letters issued between 13 and
23 August, 1291.55 It is possible that the papal embassy was joined by Arghun’s
envoys, who had either returned from England or had stayed in Italy.” In one of
the letters that the Franciscans carried with them, addressed to two unnamed
Mongol princesses,” the missionary efforts are still evident: the pope expresses his
joy about the great zeal with which they are working for the Christian faith and
asks them to support his plans to persuade two of Arghun’s sons — one was his
successor Ghazan - to receive baptism. Two of the papal letters were directly ad-
dressed to the Ilkhan’s sons, another one to the high official and commander Ta-
ghachar.’® Nicholas reminded Arghun’s sons that their father’s attitude towards the
Christians was friendly and that their brother Oljeitii had already become a Chris-
tian and accepted the name Nicholas in reverence for the pope; his godfather was
an Italian adventurer in Mongol service, Isol of Pisa, who later played a role under
Boniface VIII. He, too, received a separate letter as did other Western and Oriental
courtiers of the Ilkhan.5? In another letter addressed to Oljeitii/Nicholas, the pope
expresses his joy at his conversion and asks him to encourage others, by his behav-
iour, to do the same, but also recommends that he not cause any scandal by
changing his diet or style of clothing, and that he observe the same customs as he
did before becoming a Christian. The pope included the text of the Creed that his
predecessor had sent to Michael VIII Palaeologus. Here again the procession of the
Holy Spirit seems to have been the essential dogmatic question of interest to
Nicholas. In conclusion he asked Oljeitii/Nicholas to support his envoys William
of Chieri and Matthew of Chieti.®? Two separate papal letters were addressed to
Arghun. The first one®! is again dominated by the pope’s missionary efforts.
Nicholas IV expresses his gratitude for the Ilkhan’s letter brought to him by Za-

55 Les registres de Nicolas IV, nos. 6806ff.; Chabot 1894b, 621ff.; Lupprian 1981, nos. 58ft.,
267ff. See Soranzo 1930, 290ff. Some of these letters are simple recommendations ad-
dressed to spiritual and secular authorities from Byzantium to Persia.

Lupprian 1981, 82. Buscarello was in Genoa in August 1291: Desimoni, Cornelio 1877

1884, “I conti dell’ambasciata al Chan di Persia nel MCCXCII”, Atti della Societa Ligure di

Storia Patria 13 (1877), 539-698, at 555; (1884), 598-669; Petech 1962, 563.

57" Les registres de Nicolas IV, no. 6815; Lupprian 1981, nos. 58f., 267f. They were probably Uruk
Khatun (or Armani) and Tudai Khatun: see Chabot 1894b, 623, n.1; Richard 1977, 104.

58 Les registres de Nicolas IV, nos. 68171t.; Lupprian 1981, nos. 63f., 277ff. Saron, the other son
of Arghun (or the son of a Mongol prince?), is only mentioned in this papal letter. See
Chabot 1894b, 628. On Taghachar, see Spuler 1968, 351, 354, 384 and passim.

59 Les registres de Nicolas IV, nos. 6820ff. See Chabot 1894b, 628f.; Richard, Jean 1970, “Isol le
Pisan: Un aventurier franc gouverneur d’une province mongole?”, Central Asiatic Journal
14, 186-194; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations
(XIle-XVe s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London XXX; Richard 1977, 104.

60 Jos registres de Nicolas IV, no. 6833; Lupprian 1981, no. 61, 272f.

61 s registres de Nicolas IV, no. 6722; Lupprian 1981, no. 60, 269f.

56

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 PETER HERDE

gan,%? adds that he has issued a letter of recommendation to Edward I for the
Mongol envoy and again asks Arghun, ignoring his refusal, to follow his son’s ex-
ample and receive baptism. The second papal letter is dated 23 August, 1291, and
is addressed to the Ilkhan® and, in similar versions, to the Byzantine Emperor
Andronicus II, to King Het'um II of Little Armenia, to John II, Emperor of Tre-
bizond®* and to Oriental rulers.®> Undoubtedly, the pope planned to establish a
common front against the Mamluks from western and southern Europe and from
Byzantium to Persia. In the second letter, he dramatically describes the catastro-
phic situation that has developed in the Holy Land after the fall of Tyre and Acre
and his efforts to organize a crusade, asserting that the King of England is about to
leave with a strong army — news that would certainly have surprised Arghun had
he still been alive to read it.%¢ The pope again asks the Ilkhan to receive baptism
and to start the reconquest of the Holy Land with the support of the people he has
subjugated.

We do not know any details about the journey of William of Chieri and Mat-
thew of Chieti. They probably travelled to Persia via Byzantium and Trebizond.
When they arrived, Arghun was no longer alive; he had died on 10 March, 1291
(9 March, 1291, according to Spuler: see n. 67), months before the fall of Acre
and the departure of the papal embassy.®” Thus, all the papal plans to recover Je-
rusalem and the Holy Land came to nothing. The West was still weakened by the
War of the Sicilian Vespers, and Arghun was too much engaged in repelling the
attacks of the Golden Horde in 1288 and 1290 and threatened by the rebellion of
Nauruz, the military governor of Khurasan, which lasted from 1289 to 1294.68

On 23 July, 1291, Arghun’s brother Geikhatu was elected his successor at a
quriltai near Akhlat. He was, however, overthrown by Arghun’s cousin Baidu and
strangled with a bowstring in March 1292.9° Under the influence of Abaqa’s wife
Despoina, the natural daughter of Michael VIII Paleaologus, Baidu had shown a

62 See n. 42; Chabot 1894b, 623; Lupprian 1981, 269, n. 1, points out that Zagan possibly
handed over several letters from Arghun to the pope.

63 Les registres de Nicolas IV, no. 6814; Lupprian 1981, no. 62, 274ff. See Ryan 1981, 90ft.;
Franchi 1990, 228ff.

64 John II (1280-1297), see Fallmerayer, Jac. Ph. 1827, Geschichte des Kaiserthums von Trapezunt,

Miinchen, 152ff.; Miller, William 1968 [1926], Trebizond: The Last Greek Empire, repr., Ams-

terdam, 30f.; Janssens, Emile 1969, Trébizonde en Colchide, Brussels, 91. In 1292 Geoffrey of

Langley was in Trebizond travelling with a message from Edward I to the Ilkhan; see De-

simoni 1877-1884, 598ff.; Miller 1968, 31; Prestwich 1988, 313. He must have started his

journey later than the papal embassy.

See the letters a4 pari mentioned in the papal registers: Les registres de Nicolas IV, nos. 6820-

6823.

Prestwich 1988, 330ff., believes that Edward was determined to go on crusade, especially

since he sent Geoffrey of Langley to the Ilkhan in 1292.

67 Spuler 1968, 85; Boyle 1968, 372.

68 Spuler 1968, 85; Boyle 1968, 370ff.

9 Howorth 1888, 3571t.; Spuler 1968, 86ft.; Boyle 1968, 372ft.

65

66

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 215

pro-Christian attitude. But he, too, was killed by order of Arghun’s son Ghazan in
a garden outside Tabriz on 4 October, 1295. Ghazan thus became the new Ilk-
han.” His father, as we have seen, had not become a Christian, but had favoured
Buddhism. His predecessor, Tegiider, had already adopted Islam and accepted the
Arab name Ahmad, obviously with the intention of establishing closer relations
with the Mamluks at Cairo, however without success. Further, Berke, the ruler of
the Golden Horde, had become a Muslim.”! On 19 June, 1295, influenced by the
former rebel Nauruz, Ghazan, who had so far also favoured Buddhism, professed
the kalima, the Muslim Creed.”? When he was enthroned as khan on 3 November,
1295, he assumed the name Mahmud and the title of sultan.”? From that moment
on, Persia became part of the Islamic world. The example of his brother, who had
adopted Christianity, and the pope’s requests to get baptized had been in vain.
However, already under Tegider/Ahmad, and now again under Ghazan, it was
evident that the Mongols still had, as far as the maintenance of their traditions was
concerned, strong reservations with regard to Islam. Ghazan, following the Mon-
gol custom of a son marrying his father’s widows other than his own mother, mar-
ried one of Arghun’s wives, a union explicitly condemned by the Quran (Sura 4,
verse 22). Ghazan’s and other Mongol leaders’ motives in adopting Islam were
probably mainly political: to underline their separation from the Great Khan and
their integration into their religious environment.

Thus all papal plans for an anti-Islamic alliance of the Roman Church and the
rulers of the West with the Mongols had turned out to be futile. But it soon be-
came evident that Ghazan separated politics from religion. The four years between
Arghun’s death in 1291 and the beginning of Ghazan’s reign in 1295, during
which all Mongol activities against the Mamluks had to be suspended, were also
lost years in the history of the papacy. After the death of Nicholas IV (4 April,
1292) there followed a two-year vacancy in the Holy See and the short pontificate
of Celestine V (August to December 1294),74 when most of the international ac-
tivities of the Papal Curia were interrupted. Ghazan’s rule began less than a year af-
ter the election of the new pope Boniface VIII (24 December, 1294). It was almost
coterminous with Boniface’s pontificate; the Ilkhan died on 11 May, 1304,7> only
seven months after the death of the Caetani pope (12 October, 1303). Both of
them had full information about the preceding embassies and negotiations. Bene-
dict Caetani had observed them at close range and participated in some of them;

70 Howorth 1888, 393ff.; Spuler 1968, 91ff.; Boyle 1968, 379ff.

71 Spuler 1968, 78f.; Spuler, Bertold 1965, Die Goldene Horde. Die Mongolen in RufSland 1223-
1502, 2. Aufl., Wiesbaden 40; Boyle 1968, 364ff.

72 Spuler 1968, 90; for the religious situation, see 182ff.; Boyle, 1968, 378.

73 Ibid., 380f.

74 See Herde, Peter 1981, Colestin V. (1294) (Peter vom Morrone): Der Engelpapst, Stuttgart; rev.
Italian ed.: Herde, Peter 2004, Celestino V (Pietro del Morrone). 1294: Il papa angelico,
LAquila.

75 Boyle 1968, 396.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 PETER HERDE

Ghazan, as we have seen, had received a personal letter from Nicholas IV.7¢ But
Boniface was occupied with other problems: the struggles with the Colonna and
with Philip the Fair.”” Dante therefore accused him, in the words of Guido da
Montefeltro, of waging war against rival Christians “near the Lateran” instead of
going on crusade against the Islamic foe and his merchant supporters:
Lo principe d’i novi Farisei,
avendo guerra presso a Laterano
e non con Saracin né con Giudet,
ché ciascun suo nimico era cristiano,

e nessun era stato a vincer Acri

ne mercatante in terra di Soldano...’8

The Caetani pope was realistic enough to see that all negotiations with the Ilkhan
had been futile and that there was little chance of re-conquering the Holy Land.”
Since Ghazan had meanwhile adopted Islam, an alliance with him was impossible
and would have further encouraged the pope’s enemies to suspect him of heresy,
although there was obviously much confusion about the Ilkhan’s conversion in
Europe.3? Ghazan’s reluctance to start military actions against the Mamluks in the
first three years of his reign was caused by “a chaotic confusion of internal and ex-
ternal fights that were in many cases not connected with each other and were de-
void of a coherent political line”8! The revival of military actions by Ghazan
against the Mamluks was a reaction to their attack on Little Armenia in 1298 and
the defection of Siilemish, Ghazan’s commander-in-chief in Rum, events which
the Ilkhan brought to an end in April 1299.82 It was evident that his adoption of
Islam, which he emphasized by the construction of mosques, participation in
prayers, organization of Qu’ran lectures and other pious acts® had produced little
effect at Cairo; some Muslim voices suspected that he was an opportunist.34
When he informed al-Malik al-Nasir of his conversion, the sultan was unim-
pressed and continued his military preparations. Early in the summer of 1299 al-
Malik al-Nasir invaded Upper Mesopotamia, captured Mardin and attacked Ras

76 See n. 58.

77 Boase, T. S. R. 1933, Boniface VIII, London, 157ff.; Paravicini Bagliani, Agostino 2003,
Bonifacio VIII, Turin, 119ff.

Alighieri, Dante, La Commedia, vol. 2: Inferno, Giorgio Petrocchi, ed., (Edizione Nazio-
nale a cura della Societd Dantesca Italiana), Verona 1975, Inf. XXVII 85-90, 463.

See especially Ligato, Giuseppe 2006, “Bonifacio VIII, la Terra Santa e la Crociata”, in:
Bonifacio VIIL.: Ideologia e azione politica, (Atti del Convegno organizzato nell’ambito delle
Celebrazioni per il VII Centenario della morte, Cittd del Vaticano-Roma, 26-28 aprile
2004), Rome, 241-291.

80 See Ibid., 255fF.

81 Spuler 1968, 97; see 93ff.; Boyle 1968, 379fF.

82 Spuler 1968, 97; Boyle 1968, 386.

83 Spuler 1968, 187.

84 Ligato 2006, 254f.

78

79

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 217

al-“‘Ayn.®5 The sultan had thus entered Mongol territory, and war was therefore in-
evitable. The deep hostility between the Ilkhan and the Mamluk sultan was in no
way mitigated by their common religion. Ghazan took vows in the holy sites of
Mesopotamia to pursue his campaign against the Egyptians.8¢ In November 1299
he assembled an army partly consisting of Georgian troops at Diyarbakr after ob-
taining a fatwa justifying the campaign as a war of retaliation, and proceeded by
way of Mosul to Aleppo, where he arrived on 12 December. In alliance with King
Het’'um II of Little Armenia, he totally defeated the Mamluks at Majma*® al-Murgj
(Wada al-Haznadar) near Hims on 23 December. The city surrendered, as did
Damascus on 30 December. Ghazan received the homage of the population and
reinstated the former Egyptian governor Qipchaq, who had changed sides, as mili-
tary commander of Damascus. There followed some reconnaissance trips further
south — Het’'um is said to have proceeded as far as the suburbs of Cairo — but the
main campaign ended at Damascus. The conquest of Cairo was out of the ques-
tion, but Het'um apparently spent some time in Jerusalem visiting the Holy Places.
The Ilkhan left Damascus on 3 February, 1300; his commanders Qutlugh Shah
and Mulai followed in April and May. Qipchaq changed sides again, and by the
end of May Sultan al-Nasir had re-occupied Damascus and the whole of Syria.?”
But Ghazan did not give up. In the autumn of 1300 he started a new campaign,
crossing the Euphrates at the end of December and arriving at Aleppo on 3 Janu-
ary, 1301, which, as in 1293, he did not take. He stopped his advance a little fur-
ther south due to torrential rains and reports of rebellion in Persia; meeting no
Mamluk resistence, he withdrew in February, crossing the Euphrates again in an
easterly direction. The conquest of the Holy Land had not been his intention.38
Nevertheless, the news of these events was received with rejoicing in Europe,
and Ghazan’s successes were greatly exaggerated. It gave rise to new hopes and
rumours. One story was that the Ilkhan had been persuaded by an Armenian

85 Spuler 1968, 98f.; Boyle 1968, 387; Amitai-Preiss, Reuben 1999, “Mongol Imperial Ideol-
ogy and the Ilkhanid War against the Mamluks”, in: The Mongol Empire and its Legacy, Reu-
ben Amitai-Preiss and David O. Morgan, eds., Leiden, 57-72.

86 See Rashid al-Din, the main Mongol source for these events: Rashid al-Din, Fadl Allah,
Jami® al-tawarikh, A. A. Alizade, ed., Baku 1957, 246-571 (with a Russian translation, 140ft.).
I am grateful to Professor Irfan Shahid of Georgetown University and Dumbarton Oaks
for his help with the Persian text.

87 The most detailed treatments of these events are Réhricht, Reinhold 1881, “Etudes sur les
derniers temps du royaume de Jérusalem”, Archives de I'Orient latin 1, 617-652, esp. 642ft.;
and Schein, Sylvia 1979, “Gesta Dei per Mongolos 1300. The Genesis of a Non-Event”, The
English Historical Review 94, 805-819, at 810ff.; see also Spuler 1968, 98f.; Boyle 1968,
387ff.; Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into
Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cosmo, ed.,
Leiden / Boston / Cologne, 221-264; Amitai-Preiss, Reuben 2004, “The Mongol Occupa-
tion of Damascus in 1300: A Study of Mamluk Loyalties”, in: The Mamluks in Egyptian and
Syrian Politics and Society, Michael Winter and Amalia Levanoni, eds., Leiden, 21-41; Ligato
2006, 248ft.

88 Rohricht (see preceding note); Boase 1933, 222ff.; Schmieder 1994, 105fF.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 PETER HERDE

bride to receive baptism, had conquered Jerusalem, visited the Holy Sepulchre
with great reverence and was going to attack Cairo and destroy the power of the
Mamluks; other rumours had it that he had been baptized after the miraculous
healing of a son.? After a long time Mongol envoys appeared again at the courts
of Charles II of Anjou in Naples®® and of Philip the Fair in Paris, where in 1303
they were offering the king an alliance with the Ilkhan and allegedly the adoption
of the Christian faith by Ghazan despite his conversion to Islam in 1295.°1 Boni-
face VIII began to pay lip service to the organization of a new crusade shortly af-
ter his election, promising to take part personally in a campaign to the Holy
Land;*? he also planned a reorganization of the Hospitallers and the Templars
who, after the loss of the Crusader states, were expected to play a decisive role in
a reconquest.” The pope also did his best to reconcile the western and southern
European powers,’* a necessary condition for starting a new crusade. But his own
struggle with the Colonna and with Philip the Fair made any serious preparations
for a new crusade impossible.”> Although Mongol envoys kept arriving in the
West, most notably a delegation led by the Florentine Guiscardo Bustari, who was
in Rome in 1300 during the Jubilee, and another headed by Isol of Pisa, who con-
tacted the pope at the same time,’ and although it was suggested that an attack
be started via Armenia, after the loss of Syria and Palestine,’” neither Boniface
VIII nor Philip the Fair nor Edward I seriously began preparations for military ac-
tion. Boniface, who in 1301 still regarded Ghazan as “pagan”,® apparently not
knowing that the Ilkhan had become a Muslim years before, considered him a

89 Giovanni Villani, Cronica I VIII c. 35, Francesco Gherardi Dragomanni, ed., Florence

1845; repr., Frankfurt 1969, 36f.; Ligato 2006, 254ff.

Minieri Riccio, Camillo 1883, Saggio di codice diplomatico formato sulle antiche scritture

dell Archivio di Stato di Napoli, Supplemento II, Naples, 23.

According to the “Chroniques de Saint-Denis, depuis 1285 jusqu’en 1328, Recueil des his-

toriens des Gaules et de la France 20, Paris 1840, 654-724, at 673; “Continuatio chronici Guil-

lelmi de Nangiaco®, ibid., 583-646, at 588. It is highly doubtful whether an offer of conver-
sion was made.

Les registres de Boniface VIII, Georges Digard, Maurice Faucon and Antoine Thomas, eds., 4

vols., Paris 1884-1939, nos. 868, 870 (1295 May 28).

93 See Schein, Fideles crucis, 153fF.

94 Boase, 203ft.; Paravicini Bagliani, Bonifacio VIII, 119ff.

95 Schein 1991, 147ff., and, in great detail, Ligato 2006, 241ff. See also the negative evalua-
tion of Boniface’s crusading plans by Setton 1976, 163.

96 Petech 1962, 566; Richard 1970, 187, 193; Ligato 2006, 266f. After the conquest of Damas-
cus, Ghazan sent envoys to the King of Cyprus and others asking for support; see the let-
ters in Finke, Heinrich, Hg. 1922, Acta Aragonensia: Quellen zur deutschen, italienischen, fran-
zdsischen, spanischen, zur Kirchen- und Kulturgeschichte aus der diplomatischen Korrespondenz Jay-
mes II. (1291 - 1327), Bd. 3, Berlin, 89ff. James II of Aragon congratulated Ghazan on his
victories on 13 May, 1300, and offered his support; ibid., 91ff. See Schein 1991, 162f;;
Ligato 2006, 279.

97 Ibid., 261ff.

98 Les registres de Boniface VIII, nos. 868, 870 (1295 May 28).

90

91

92

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 219

“divine instrument™® and, influenced by Ramon Llull,!® developed a programme
of converting the Tatars.!%! But the results were meagre. Despite intensive com-
munications and some minor campaigns against the Mamluks,'92 Ghazan’s efforts
to obtain the support of the Christian West in his struggle with the Mamluks
produced no results. Neither the pope nor the French and English kings were will-
ing or able to intervene, and Charles II of Anjou, despite his claims to the title of
“King of Jerusalem”, was entirely occupied by his struggle with the Aragonese and
not very much interested in Near Eastern affairs; from 1287 to 1302 there had
been almost no contacts between the King of Sicily and the Ilkhans.! When in
1302/03 the veteran Buscarello once more visited the pope and the King of Eng-
land as Ghazan’s envoy, both again avoided any clear commitment concerning a
new crusade.l% When Boniface VIII and Ghazan died shortly afterwards, almost
a decade of planning and negotiation had ended without any action.

Summing up the results of our investigation, we must point out that all efforts
by the papacy to establish close alliances of the Christian powers with the Ilkha-
nid Mongols to fight Islam were destined to be futile from the very beginning,
since they were based on false suppositions. The canon law and theology of the
Latin Church allowed only alliances between Christians so that the Mongols
would have had to adopt Christianity before common military campaigns could
begin. Therefore, missionary efforts had priority in all negotiations between the
popes and the Ilkhans. And although some members of the ruling Mongol fami-
lies, especially women, did receive baptism, Arghun and Ghazan rejected the idea
of accepting the Christian faith, the latter finally adopting Islam in 1295. Al-
though the West apparently lacked detailed information about this act of far-
reaching historical importance — Boniface VIII, as we have seen, still believed in
1301 that Ghazan was “pagan” - and although even after 1295 Ghazan through
his envoys seems to have nourished hopes that he might adopt Christianity, joint
military action between Crusaders and Muslim Mongols against Muslim Mam-
luks was henceforth impossible. In any case, Mongols who intended to become
Christians were to adopt the Nestorian Creed, and the Nestorians, under Mongol

99 Les registres de Boniface VIII, no. 4383 (1301 August 9); Ligato 2006, 257f.

100 Kedar, Benjamin Z. 1984, Crusade and Mission: European Approaches toward the Muslims,
Princeton, 189ff., esp. 195.

101 Richard, Jean 1983, “Le discours missionaire: I’exposition de la foi chrétienne dans les let-
tres des papes aux Mongols®, in: Prédication et propagande au Moyen Age: Islam, Byzance, Oc-
cident, Paris, 257-270, at 263f.; Ligato 2006, 257f.

102 1bid., 284f.

103 Kiesewetter 1999, 369f.; idem, 2003, “Bonifacio VIII e gli Angioini®, in: Bonifacio VIII,
(Atti del XXXIX Convegno Storico Internazionale, Todi, 13-16 ottobre 2002), Spoleto,
171-214, esp. 200ff.; Ligato 2006, 281.

104 Soranzo 1930, 333fF.; Petech 1962, 564; Balard, Michel 2001, “Sur les traces de Buscarello
de’Ghisolfi”, in: Dei gesta per Francos: Crusade Studies in Honour of Jean Richard, Michel
Balard, Benjamin Z. Kedar and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 71-78, at 73; Ligato
2006, 286.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 PETER HERDE

rule, enjoyed many years of relative freedom and peace.!% Apparently the dog-
matic differences between the Latin Church and the Nestorians were not ade-
quately dealt with in the negotiations between the popes and the Ilkhans. The
only opportunity of discussing the dogmatic controversies was the presence of the
Mongol embassy in Rome in 1287/88, headed by the theologian Barcauma. As we
have seen, he was questioned by the cardinals and by Nicholas IV about the pro-
cession of the Holy Spirit. Concerning this point, the Nestorians’ teaching was
identical with that of the Greeks, i.e. that the Holy Spirit proceeded from God the
Father alone, and not from the Father and the Son (filioque), as the Latins
taught.1% Since this had always been the most important point at issue in all ne-
gotiations about a union of the Latin and the Greek Churches, it is understand-
able that Barcauma tried to avoid any detailed discussion of the matter.107 The
differences in Christology do not seem to have been touched on at all. The Nes-
torians had preserved the tradition of the Antiochian School of Diodorus of Tar-
sus, Theodore of Mopsuestia and Nestorius and had not accepted the Chalcedo-
nian dogma to which the Greek and Latin Churches adhered, although the differ-
ences were more terminological than substantial.!® According to the Syriac re-
port, the pope and the cardinals, as well as the French and English kings, attended
Barcauma’s Mass, and even received Holy Communion from his hands, which
indicates that the Nestorian liturgy was tolerated by the Latins.

The Ilkhans’ main failure to recruit the rulers of the West for common cam-
paigns against the Mamluks was caused by their involvement in various internal
and external struggles. The War of the Sicilian Vespers prevented Charles II of Sic-
ily and the Aragonese kings from getting engaged in the Levant; Alfonso and
James II of Aragon even cooperated with the Muslim foe. Philip the Fair was fully
occupied with his struggle against England, Flanders, the Empire and Boniface
VIII, while Edward I of England was kept engaged by the Scots. Thus, the fre-
quent embassies travelling between Persia and Europe and the various negotia-
tions ultimately remained no more than a brief episode in the history of the east-
ern Mediterranean in the late thirteenth century.

105 See Tisserant, Eugene 1931, art. “L’Eglise nestorienne. Relations avec Rome”, in Diction-
naire de théologie catholique, vol. 11, Paris, cols. 221ff.; Kawerau, Peter 1983, Ostkirchenge-
schichte I: Das Christentum in Asien und Afrika bis zum Aufireten der Portugiesen am Indischen
Ozean, Lowen, 51f.; Hage, Wolfgang 1978, ,Der Weg nach Asien: Die ostsyrische Missi-
onskirche®, in: Die Kirche des friiheren Mittelalters, Knut Schiferdiek, Hg., (Kirchengeschichte
als Missionsgeschichte 11/1), Miinchen, 360-393, at 371ff.; Wetzel, Klaus 1995, Kirchenge-
schichte Asiens, Wuppertal / Ziirich, 138. On the union of the Roman Church and the Nes-
torians in the 16t and 17th centuries, see De Vries, Wilhelm 1963, Rom und die Patriarchate
des Ostens, Freiburg / Miinchen, 74ff.

106 Heller, Friedrich 1971, Die Ostkirchen, Miinchen / Basel, 309.

107 See the Syriac report quoted above, n. 11; also n. 21; Franchi 1990, 222f.

108 Heller 1971, 309f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 221
Bibliography

Alighieri, Dante, La Commedia, vol. 2: Inferno, Giorgio Petrocchi, ed., (Edizione
Nazionale a cura della Societa Dantesca Italiana), Verona 1975.

Altheim, Franz 1961, Geschichie der Hunnen, Bd. 3, Berlin.

Amari, Michele 1857, Biblioteca arabo-sicula ossia raccolia di testi Arabici che toccano la
geografia, la storia, le biografie e la bibliografia della Sicilia, Leipzig.

Amari, Michele 1880, Biblioteca arabo-sicula, versione italiana, vol. 1, Turin / Rom.

Amari, Michele, La guerra del Vespro Siciliano, Francesco Giunta, ed., 2 vols., Paler-
mo 1969.

Amitai-Preiss, Reuben 1999, “Mongol Imperial Ideology and the Ilkhanid War
against the Mamluks”, in: The Mongol Empire and its Legacy, Reuben Amitai-
Preiss and David O. Morgan, eds., 57-72.

Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into
Syria (1299-1300)*, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di
Cosmo, ed., Leiden / Boston / Kéln, 221-264.

Amitai-Preiss, Reuben 2004, “The Mongol Occupation of Damascus in 1300: A
Study of Mamluk Loyalties”, in: The Mamluks in Egyptian and Syrian Politics and
Society, Michael Winter and Amalia Levanoni, eds., Leiden, 21-41.

Ashtor, Eliyahu 1983, The Levant Trade in the Later Middle Ages, Princeton (N.J.).

Balard, Michel 2001, “Sur les traces de Buscarello de’Ghisolfi”, in: Dei gesta per
Francos: Crusade Studies in Honour of Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z.
Kedar, and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 71-78.

Barrow, G. W. S. 1976, Robert Bruce and the Community of the Realm of Scotland, 2nd
ed., Edinburgh.

Bedjan, Paul, éd. 1895, Histoire de Mar-Jabalaha, des trois autres patriarches, d’un prétre
et de deux laiques néstoriens, Paris / Leipzig.

Bezzola, Gian Andri 1974, Die Mongolen in abendlindischer Sicht (1220-1270): Ein
Beitrag zur Frage der Vilkerbegegnungen, Bern / Miinchen.

Boase, T. S. R. 1933, Boniface VIII, London.

Boyle, John Andrew 1968, “Dynastic and political History of the II-Khans”, in: 7%e
Cambridge History of Iran, John Andrew Boyle, ed., vol. 5, Cambridge, 303-421.
Boyle, John Andrew 1973, “The Il-Khans of Persia and the Christian West”, History
Today 23,8, 554-563; repr. in Boyle, John Andrew 1977, The Mongol World Empire

1206-1370, London, XIII.

Boyle, John Andrew 1976, “The Il-Khans of Persia and the Princes of Europe”, Cen-
tral Asiatic Journal 20, 25-40.

Bratianu, G. I. 1945, “Autour du projet de croisade de Nicolas IV. La guerre ou le
commerce avec I'infidele”, Revue historique du sud-est enropéen 22, 250-255.

Cardini, Franco 1991, “Niccolo IV e la Crociata” in: Niccolo IV: un pontificato tra
Oriente ed Occidente (Atti del convegno internazionale di studi in occasione del

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 PETER HERDE

VII centenario del pontificato di Niccolo IV, Ascoli Piceno 14-17 dicembre
1989), Enrico Menesto, ed., Spoleto, 135-155.

Chabot, J. B. 1893-1894a, “Histoire du patriarche Mar Jabalaha III et du moine
Rabban Cauma traduite du syriaque”, Revue de I’Orient latin 1, 567-610; 2, 73-
142, 235-304.

Chabot, J. B. 1894b, “Notes sur les relations du roi Argoun avec ’Occident”, Revue
de I’Orient latin 2, 566-629.

“Chroniques de Saint-Denis, depuis 1285 jusqu’en 1328, Recueil des historiens des
Gaules et de la France 20, Paris 1840, 654-724.

“Continuatio chronici Guillelmi de Nangiaco”, Recueil des historiens des Gaules et de la
France 20, Paris 1840, 583-646.

Cronaca del Templare di Tiro (1234-1314). La caduta degli Stati Crociati nel racconto di
un testimone oculare, Laura Minervini, ed., Naples 2000.

Desimoni, Cornelio 1877-1884, “I conti dell’ambasciata al Chan di Persia nel
MCCXCII”, Atti della Societa Ligure di Storia Patria 13 (1877), 539-698; (1884),
598-669.

Edbury, Peter W. 1991, The Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-1374, Cam-
bridge.

Euler, Heinrich 1972, ,Die Begegnung Europas mit den Mongolen im Spiegel
abendlindischer Reiseberichte®, Saeculum 23, 47-58.

Fallmerayer, Jac. Ph. 1827, Geschichte des Kaiserthums von Trapezunt, Minchen.

Favier, Jean 1978, Philippe le Bel, Paris.

Finke, Heinrich, Hg. 1908-1922, Acta Aragonensia: Quellen zur deutschen, italienischen,
franzisischen, spanischen, zur Kirchen- und Kulturgeschichte aus der diplomatischen Kor-
respondenz Jaymes I1. (1291-1327) 3 vols. Berlin.

Franchi, Antonino 1990, Nicolaus papa IV 1288-1292 (Girolamo dAscoli), Ascoli Pi-
ceno.

Fried, Johannes 1986, ,Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und
die europiische Erfahrungswissenschaft im 13. Jahrhundert®, Historische Zeits-
chrifi 243,2, 287-332.

Gestes des Chiprois, Recueil de chroniques francaises écrites en Orient aun 13¢ et 14e siécles
(Philippe de Navarre et Gérard de Montréal), Gaston Raynaud, ed., (Publications de
la Société de I'Orient latin, série historique V), Geneva 1887.

Giovanni Villani, Cronica I, Francesco Gherardi Dragomanni, ed., Florence 1845;
repr. Frankfurt 1969).

Grousset, René 1936, Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, vol. 3:
La monarchie musulmane et I’anarchie franque, Paris.

Haenisch, Erich 1948, ,Zu den Briefen der mongolischen II-Khane Argun und
Oljeitii an den Kénig Philipp den Schonen von Frankreich (1289 u. 1305),
Oriens 2,2, 216-235.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 223

Hage, Wolfgang 1978, ,Der Weg nach Asien: Die ostsyrische Missionskirche®, in:
Die Kirche des friiheren Mittelalters, Knut Schiferdiek, Hg., (Kirchengeschichte als
Missionsgeschichte 11/1), Miinchen, 360-393.

Hammer-Purgstall 1842-43, Geschichte der llchane das ist der Mongolen in Persien,
2 Bde., Darmstadt.

Heller, Friedrich 1971, Die Ostkirchen, Miinchen / Basel.

Herde, Peter 1981, Colestin V. (1294) (Peter vom Morrone): Der Engelpapst, Stuttgart;
rev. Italian ed.: Herde, Peter 2004, Celestino V (Pietro del Morrone). 1294: Il papa
angelico, CAquila.

Herde, Peter 1994, “I papi tra Gregorio X e Celestino V, il papato e gli Angio”, in:
Storia della Chiesa XI: La crisi del Trecento e il papato avignonese, Diego Quaglioni,
ed., Milan, 23-91.

Herde, Peter 2005, ,Die Legation des Kardinalbischofs Gerhard von Sabina wih-
rend des Krieges der Sizilischen Vesper und die Synode von Melfi (28. Mirz
1284)%, in: Herde, Peter, Studien zur Papst- und Reichsgeschichte, zur Geschichte des
Mittelmeerraumes und zum kanonischen Recht im Mittelalter, (Gesammelte Abhand-
lungen und Aufsitze 2,2), Stuttgart, 469-525.

Hill, Sir George 1972 [1948], A History of Cyprus I1: The Frankish Period 1192-1432,
repr., Cambridge.

Holt, P. M. 1980, “Qalawun’s Treaty with Genoa in 1290”, Der Islam 57, 101-108.

Holt, P. M. 1989, “Mamluk-Frankish Diplomatic Relations in the Reign of
Qalawun (678-89/1279-90)”, Journal of the Royal Asiatic Society 2, 278-289.

Holt, P. M. 1992, “The Mamluk Sultanate and Aragon: The Treaties of 689/1290
and 692/1293”, Tarih 2, 105-118.

Howorth, Henry H. 1888, History of the Mongols from the 9th to the 19th Century 111,
London.

Janssens, Emile 1969, Trébizonde en Colchide, Brussels.

Kawerau, Peter 1983, Ostkirchengeschichte I: Das Christentum in Asien und Afrika bis
zum Aufireten der Portugiesen am Indischen Ozean, Lowen.

Kedar, Benjamin Z. 1984, Crusade and Mission: European Approaches toward the Mus-
lims, Princeton.

Kiesewetter, Andreas 1998, ,Die Regentschaft des Kardinallegaten Gerhard von
Parma und Roberts II. von Artois im Konigreich Neapel 1285 bis 1289, in: For-
schungen zur Reichs-, Papst- und Landesgeschichte, Peter Herde zum 65. Geburtstag von
Freunden, Schiilern und Kollegen dargebracht, Karl Borchardt und Emil Biinz ed.,
Teil 1, Stuttgart, 477-522.

Kiesewetter, Andreas 1999, Die Anfinge der Regierung Konig Karls II. von Anjou
(1278-1295). Das Konigreich Neapel, die Grafschaft Provence und der Mittelmeerraum
zu Ausgang des 13. Jabrbunderts, Husum.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 PETER HERDE

Kiesewetter, Andreas 2003, “Bonifacio VIII e gli Angioini”, in: Bonifacio VIII, (Atti
del XXXIX Convegno Storico Internazionale, Todi, 13-16 ottobre 2002), Spole-
to, 171-214.

Ligato, Giuseppe 2006, “Bonifacio VIII, la Terra Santa e la Crociata”, in: Bonifacio
VIIL.: Ideologia e azione politica, (Atti del Convegno organizzato nell’ambito delle
Celebrazioni per il VII Centenario della morte, Citta del Vaticano-Roma, 26-28
aprile 2004), Rome, 241-291.

Little, Donald P. 1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in:
Studies in Islamic History and Civilization in Honor of Professor David Ayalon,
Moshe Sharon, ed., Jerusalem / Leiden, 159-181.

Lupprian, Karl-Erst 1981, Die Beziehungen der Péipste zu islamischen und mongolischen
Herrschern im 13. Jabrbundert anhand ibres Briefwechsels, (Studi e Testi 291), Citta
del Vaticano.

McLean, Norman 1899, “An Eastern Embassy to Europe in the Years 1287-8”, The
English Historical Review 14, 54, 299-318.

Miller, William 1968 [1926], Trebizond: The Last Greek Empire, repr., Amsterdam.

Minieri Riccio, Camillo 1883, Saggio di codice diplomatico formato sulle antiche scritture
dell Archivio di Stato di Napoli, Supplemento II, Naples.

Montgomery, James A. 1927, The History of Yaballaha 111, Nestorian Patriarch and of
bis Vicar Bar Sauma, Mongol Ambassador to the Frankish Courts at the End of the
Thirteenth Century, New York.

Mostaert, Antoine and Francis Woodman Cleaves 1952, “Trois documents mon-
gols des Archives secretes vaticanes”, Harvard Journal of Asiatic Studies 15, 3/4,
419-506.

Mostaert, Antoine and Francis Woodman Cleaves 1962, Les letires de 1289 et 1305
des ilkhan Argun et Oljeitii a Philippe le Bel, Cambridge.

Moule, A. C. 1914, “Documents Relating to the Mission of the Minor Friars to
China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, Journal of the Royal Asiatic
Society, 533-599.

Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Mansir Qalawin and
the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290),
(Freiburger Islamstudien 18), Stuttgart.

D’Ohsson, Constantin Mouradgea 1834-35, Histoire des Mongols depuis Tchinguiz-
Kban jusqu’a Timour Bey ou Tamerlan, vol. 3 et 4, La Haye / Amsterdam.

Paravicini Bagliani, Agostino 1996, Il trono di Pietro. Luniversalita del papato da
Alessandro 111 a Bonifacio VIII, Rome.

Paravicini Bagliani, Agostino 2003, Bonifacio VIII, Turin.

Pelliot, Paul, ed. 1922-32, “Les Mongoles et la papauté. Documents nouveaux”,
Revue de I'Orient chrétien 3e sér. 3 (23), 3-30; 4 (24), 225-335; 8 (28), 3-84.

Pelliot, Paul 1973, Recherches sur les chrétiens de [Asie centrale et d’Extréme-Orient, Paris.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS 225

Petech, Luciano 1962, “Les marchands italiens dans I’Empire mongol”, journal
Astatique 250, 549-574.

Poirel, Dominique 1991, Philippe le Bel, Paris.

Prestwich, Michael 1988, Edward I, London.

Rashid al-Din, Fadl Allah, Jam: al-tawarikh, A. A. Alizade, ed., Baku 1957.

Les registres de Boniface VIII, Georges Digard, Maurice Faucon et Antoine Thomas,
ed., 4 vols., Paris 1884-1939.

Les registres de Nicolas IV, Ernest Langlois, ed., Paris 1886-1905.

Reichert, Folker E. 1992, Begegnungen mit China. Die Entdeckung Ostasiens im Mittelal-
ter, Sigmaringen.

Richard, Jean 1949, “Le début des relations entre la papauté et les Mongols de
Perse”, Journal Asiatigue 237, 291-297; repr. in: Richard, Jean 1977, Les relations
entre I'Orient et I'Occident au Moyen Age: études et documents, (Variorum Collected
Studies Series 69), London, XIV.

Richard, Jean 1957, “La mission en Europe de Rabban Cauma et 'union des égli-
ses”, in: Convegno di scienze morali, storiche e filologiche: Oriente ed Occidente nel Medio
Evo (Accademia Nazionale dei Lincei, Atti dei convegni 12), Rome, 162-167.

Richard, Jean 1969, “The Mongols and the Franks”, jJournal of Asian History 3,
45-57; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et rela-
tions (X1le-X Ve s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London, XXVII.

Richard, Jean 1970, “Isol le Pisan: Un aventurier franc gouverneur d’une province
mongole?”, Central Asiatic Jowrnal 14, 186-194, repr. in: Richard, Jean 1976,
Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations (XIle-XVe s.), (Variorum Col-
lected Studies Series 49), London XXX.

Richard, Jean 1977, La papauté et les missions d’Orient au Moyen Age (XIlle - X Ve
siécles), Paris.

Richard, Jean 1983, “Le discours missionaire: I’exposition de la foi chrétienne dans
les lettres des papes aux Mongols”, in: Prédication et propagande an Moyen Age:
Islam, Byzance, Occident, Paris, 257-270.

Rohricht, Reinhold 1881, “Etudes sur les derniers temps du royaume de Jérusa-
lem?”, Archives de I’Orient latin 1, 617-652.

Rohricht, Reinhold 1898, Geschichte des Kinigreichs Jerusalem (1100-1291), Innsbruck.

Rossabi, Morris 1988, Khubilai Khan: His Life and Times, Berkeley / Los Angeles /
London.

Runciman, Steven 1954, A History of the Crusades, vol. I1I: The Kingdom of Acre
and the Later Crusades, Cambridge.

Ryan, James Daniel 1981, “Nicholas IV and the Evolution of Eastern Missionary
Effort”, Archivum Historiae Pontificiae 19, 79-95.

Ryan, James Daniel 1998, “Christian Wives of Mongol Khans: Tartar Queens and
Missionary Expectations in Asia”, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Brit-
ain ¢ Ireland (Third Series) 8, 3, 411-421.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 PETER HERDE

Saunders, J. J. 1971, The History of the Mongol Conguests, London.

Schein, Sylvia 1979, “Gesta Dei per Mongolos 1300. The Genesis of a Non-Event”,
English Historical Review 94, 805-819.

Schein, Sylvia 1985, “Philip IV and the Crusade: A Reconsideration”, in: Crusade
and Settlement, P. W. Edbury, ed., Cardiff, 121-126.

Schein, Sylvia 1991, Fideles crucis: The Papacy, the West and the Recovery of the Holy
Land 12741314, Oxford.

Schmieder, Felicitas 1994, Europa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abend-
landes vom 13. bis in das 15. Jabrbundert, Sigmaringen.

Setton, Kenneth M. 1976, The Papacy and the Levant (1204-1571), vol. 1, Philadel-
phia.

Sinor, Denis 1975, “The Mongols and Western Europe”, in: A History of the Cru-
sades, Kenneth M. Setton, gen. ed., vol. III: The Fourteenth and Fifteenth Cen-
turies, Harry W. Hazard, ed., Madison (Wisc.), 513-544.

Soranzo, Giovanni 1930, 7/ papato, I’Europa cristiana e il Tartari, Milano.

Spuler, Bertold 1965, Die Goldene Horde. Die Mongolen in RufSland 1223-1502,
2. Aufl., Wiesbaden.

Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen in Iran. Politik, Verwaltung und Kultur der llchan-
zeit 1220-1350, 3. Aufl., Berlin.

Stones, E. L. G. and Grant G. Simpson 1978, Edward I and the Throne of Scotland,
1290-1296: An Edition of the Record Sources for the Great Cause, 2 vols., Oxford.

Tisserant, Eugéne 1931, art. “L’Eglise nestorienne. Relations avec Rome”, in Dic-
tionnaire de théologie catholigue, vol. 11, Paris, cols. 2211f.

Toepel, Alexander, Hg. 2008, Die Mdnche des Kublai Khan. Die Reise der Pilger Mar
Yabballaha und Rabban Sanma nach Europa, Darmstadt.

Troll, Christian W. 1966-67, ,Die Chinamission im Mittelalter, Franziskanische
Studien 48, 109-150; 49, 22-79.

De Vries, Wilhelm 1963, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg / Miinchen.

Wallis Budge, Sir E. A., trans. 1928, The Monks of Kublai Khan, Emperor of China,
London.

Wetzel, Klaus 1995, Kirchengeschichte Asiens, Wuppertal / Zurich.

Wyngaert, Anastase van den 1924, Jean de Mont Corvin O.FEM., premier évéque de
Kbanbaliq (Pe-king) 1247-1328, Lille.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Europe and the Crusades:
Ideologies and Insight

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hagarener, Sarazenen, Mauren, Turken, Moabiter -
Wahrnehmung und Wertung der Araber und
Muslime in pipstlichen Dokumenten bis zum

12. Jahrhundert

Georg Gresser

Spitestens seit den Ereignissen des 11. September 2001 verdient das gewihlte
Thema aus verschiedenen Griinden unsere Aufmerksambkeit. Seit diesem Ereignis
hat sich die Forschung in groflem Mafle dem Fragenkomplex der Beziehungen
zwischen Islam und Christentum zugewandt.! Dabei besteht das grofite praktische
Problem unserer Zeit darin, unvereinbare und grofitenteils feindliche Denksyste-
me, Moral- und Glaubensvorstellungen nebeneinander zu stellen. Die westliche
Welt ist in den vergangenen rund 300 Jahren in ihrer Uberlegenheit auf diesen
Gebieten kaum herausgefordert worden. Aber das westliche Europa durchlebte
vor mehr als 1300 Jahren genau diese schmerzhafte Erfahrung. Und das ganze
Mittelalter hindurch lebte es mit einer mehr oder weniger stindigen Bedrohung
seiner Selbstzufriedenheit. Fiir die mittelalterliche Christenheit war die Existenz
des Islams das folgenschwerste Problem. Als praktisches Problem erforderte es Ta-
ten und ein Abwigen zwischen den Maglichkeiten: Kreuzzug, Bekehrung, Koexi-
stenz, Handelsbeziehungen. Als theologisches Problem verlangte es nach einer
Klirung des Geheimnisses seiner Existenz: Welche Rolle in der Geschichte hatte
die Vorsehung ihm zugedacht? Handelte es sich um ein Anzeichen fir die letzten
Tage oder lediglich um eine Stufe in der Entwicklung des Christentums? Um eine
Hiresie, ein Schisma oder eine neue Religion? Um Menschen- oder Teufelswerk?
Es war schwer, unter diesen Moglichkeiten eine Entscheidung zu treffen. Aber ehe
man sich entschied, musste man die Fakten kennen, und diese waren nicht leicht
in Erfahrung zu bringen, denn vor allem die geographische und die sprachliche
Barriere waren kaum zu tiberwinden.

Das Abendland verfiigte tiber keinen Zugang zu den Absichten und Motiven
des Islams. Und fur das Verstindnis gab es auch keine wirklichen Hilfen aus der
Antike. Intellektuell war die Position des Islams am ehesten mit der Position des
Judentums zu vergleichen. Sie hatten viele Grundsitze gemeinsam und duflerten
in vielerlei Hinsicht dieselben Einwinde gegen das Christentum. Aber den christ-

1 Vgl. zum Folgenden vor allem die Arbeiten von Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der
Araber in den lateinischen Quellen des friiheren Mittelalters vom ausgebenden sechsten bis zur Mitte
des achten Jabrbunderts, Frankfurt a.M.; ders. 1993, ,Die Sarazenenseuche oder Wie ein
Feindbild entsteht®, in: Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschlige, das Unvertrante zu
verstehen, Gernot Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59; Southern, Richard W. 1981, Das Islam-
bild des Mittelalters, Stuttgart et al.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 GEORG GRESSER

lichen Denkern stand zur Beantwortung des jiidischen Falles eine verwirrende Fiil-
le von Material zur Verfugung, und die wirtschaftliche und soziale Unterlegenheit
der Juden bestirkte die Ansicht, dass ihr Fall mit Herablassung behandelt werden
konne. Nichts ist leichter, als die Argumente der gesellschaftlich Erfolglosen bei-
seite zu fegen, und wir kdnnen sehen, wie sich das in der traurigen Geschichte der
judischen Kontroverse im Mittelalter bestitigte.

Dieser Behandlung widersetzte der Islam sich aber vehement. Er war ungeheuer
erfolgreich. Der Islam hielt ebenso der Eroberung wie der Bekehrung stand, und
er weigerte sich, schwach zu werden.

Araber: Sarazenen oder Hagarenen?

Das Bibelwort aus Genesis 16,12 ist ,locus classicus” fur die frithe Bewertung der
Volker aus der dgyptischen Wiste: ,Er wird ein Mensch sein, wie ein Wildesel.
Seine Hand gegen alle, die Hinde aller gegen ihn.“? Rufen wir uns kurz die dazu
gehorende Geschichte ins Gedichtnis zuriick: Nachdem Sara ihrem Mann Abra-
ham keine Kinder geboren hat, iibergibt Sara ihre dgyptische Magd Hagar ihrem
Mann, um durch sie zu einem Sohn zu kommen. Als Hagar schwanger wird, lduft
sie ihrer Herrin davon. Doch ein Engel des Herrn bringt sie mit einer Prophezei-
hung zur Vernunft: ,,Geh zuriick zu deiner Herrin und ertrage ihre harte Behand-
lung! [...] Deine Nachkommen will ich so zahlreich machen, dass man sie nicht
zdhlen kann. [...] Du wirst einen Sohn gebidren und ihn Ismael® nennen; denn
der Herr hat auf dich gehort in deinem Leid.“4 Geraume Zeit spiter — die Bibel
beziffert den Zeitraum mit 14 Jahren - gebar Sara dann doch noch einen Sohn
namens Isaak.> Sara verlangte nun die Verstoflung des Ismaels und seiner Frau.
Nach altorientalischem Recht konnte eine kinderlose Frau ihrem Mann die Skla-
vin Uberlassen. Die Kinder der Sklavin galten dann als legitime Kinder des Ehe-
paares. Sollte spiter die Frau wider Erwarten noch eigene Kinder bekommen,
konnte der Vater die Kinder der Sklavin nach Ubergabe von Geschenken fort-
schicken, er musste die Sklavin dann aber freilassen. Abraham zogert, willigt aber
nach einer Weissagung durch Gott ein: ,Sei wegen des Knaben und deiner Magd
nicht verdrossen! Hor auf alles, was dir Sara sagt! Denn nach Isaak sollen deine
Nachkommen benannt werden. Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem
groflen Volk machen, weil auch er dein Nachkomme ist.“¢ Nach der Errettung der
Mutter und des Kindes nach ihrer VerstoSung aus dem Hause des Abraham wird

Gen 16,12; Anmerkung der Einheitsiibersetzung: ,Der Vers deutet den unbindigen Frei-
heitsdrang der Wiistenstimme an. Die arabischen Beduinen betrachten sich noch heute als
Nachkommen Ismaels.”

3 Ismael, hebr. Jischma’el = Gott erhort dich; arab. Isma’il.
4 Gen 16,91

5 Gen21,1-8.

6

Gen 21,12f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 231

abschlieflend berichtet: ,,Gott war mit dem Knaben. Er wuchs heran, lief$ sich in
der Wiiste nieder und wurde ein Bogenschiitze. Er lie§ sich in der Wiiste Paran”
nieder und seine Mutter nahm ihm eine Frau aus Agypten®.3

Zwar nimmt in der christlichen Symbolik Isaak Christus vorweg, und seine
Nachkommen die Kirche, und Ismael reprisentiert mit seiner Nachkommenschaft
die Juden. Aber das ist nur die allegorische Bedeutung der Ereignisse. Buchstib-
lich aber glaubt man, die wirklichen Nachkommen Ismaels seien die Araber und
in deren Folge die Sarazenen. Heute gehen moderne Bibelwissenschaftler davon
aus, dass es in der Tat seit dem Ende des 8. Jahrhunderts vor Christus eine proto-
beduinische Stimmekonfoderation der Ismaeliter gegeben hat. Diese verschiede-
nen Stimme siedelten in der Wiiste Nefud.

Woher kommt nun aber die in der Spitantike bei den Kirchenvitern auftau-
chende Gleichsetzung dieser Volker mit den Sarazenen? Die wenigen der tiber ihr
Leben bekannten Tatsachen rechtfertigen diese Gleichsetzung: Ismael steht au-
Berhalb des Bundes — genau wie die Sarazenen. Ismael wird in die Wiiste gejagt? —
die Sarazenen kommen aus der Wiiste. Ismael ist ein Bogenschiitze!® — die Sara-
zenen sind die besten Bogenschiitzen, vor allem zu Pferde und auf dem Kamel.
Ismael ist ein wilder Mensch, wie ein Wildesel, dessen Hand sich gegen jeder-
mann erhebt — kann man eine bessere Beschreibung der Sarazenen finden? Im
Lichte dieser Gleichsetzung mit den Kindern Ismaels kann der Charakter der Sa-
razenen schon frith eine scharfe Dichotomie zwischen den Christen und jenen
unberechenbaren Feinden kennzeichnen.

Die ersten Quellen, die eine solche Wertung vornehmen, sind schon Flavius Jo-
sephus und Eusebius von Caesarea. Aber flir den Westen wichtiger ist die Inter-
pretation beim Kirchenvater Hieronymus und ihm zunichst weitgehend folgend
dann Isidor von Sevilla und Beda Venerabilis.

Der bedeutendste Autor flir die Bewertung in vorislamischer Zeit ist der Kirchen-
vater Isidor von Sevilla (gest. 635). Wihrend er in seinem Genesis-Kommentar
noch die traditionelle Gleichsetzung Ismaels und seiner Nachkommen mit den
Juden aus ilteren Vorlagen Gibernimmt, findet man in seinem Hauptwerk, den
Etymologien, eine andere Deutung: Ismael filius Abrabam, a quo Ismacelitae, qui nunc
corrupto nomine Sarraceni, quasi a Sara, et Agareni, ab Agar.!!

Er macht sich Gedanken iber die Theorie, wonach der Name der Sarazenen
etwa von Sara abgeleitet werden kénne. Das ist natiirlich falsch, denn diese stam-
men doch von Hagar, miissen folglich als Hagarener, oft im Mittellateinischen

Paran = Pharan, das heutige Firan, eine Oase auf dem Stidsinai, ca. 40 km von der Kiiste

entfernt.
8 Gen 21,20f.
9 Gen 21,9-21.
10 Gen 21,20.

1 Isidor von Sevilla, ,Etymologia®, in: Patrologiae Latinae (PL) 82, Jacques-Paul Migne, Hg.,

Paris 1844-1855, 1862-1864, Liber IX, Kap. II 6, Sp. 329.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 GEORG GRESSER

ohne die Aspiration als Agarener bezeichnet werden. Woher die Bezeichnung Sa-
razenen aber nun kommt, dazu bietet Isidor als mogliche Losungswege folgende
Erklirungen an: entweder ist es ein simples Versehen der biblisch Unkundigen
oder es hat etwas mit der Landesbezeichnung ,Syrien“ zu tun: Saraceni dicti, vel
quia ex Sara genitos se praedicent; vel, sicut gentiles aiunt, quod ex origine Syrorum sint,
quasi Syrigenae.)> Dann wird er aber sehr konkret und kommt zu dem Ergebnis,
dass sich die Sarazenen offenbar selbst zum Zwecke der Erhohung ihrer Position
als Nachfahren der Sara, also der Herrin, bezeichnet haben miissen, damit sie den
Makel der Geburt als Nachfahren der Hagar, also der Magd, abstreifen kdnnten:
Ipsi sunt et Ismaelitae, ut liber Geneseos docet, quod sint ex Ismacle. Ipsi cedar a filio Ismae-
lis. Ipsi Agareni ab Agar, qui, ut diximus, perverso nomine Saraceni vocantur, quia ex Sa-
ra se genitos gloriantur.’®> Wir erkennen also: Es liegt schon in der Bezeichnung
selbst ein dufferst kritischer Ton, der mit einer negativen Bewertung einhergeht. Es
kommt also nur auf den Standpunkt an: von einer korrekten Genealogie kann
hier ohnehin nicht die Rede sein. Fir polemische Zwecke kann man sich aber fiir
den einen oder den anderen Ausdruck entscheiden. Auch die Problematik der
Herleitung der Bezeichnung Agarener von Hagar muss dann nicht kollidieren mit
der historischen Tradition, die immer nur die Bezeichnung Sarazenen kannte. ,In
der jeweiligen Entscheidung fiir den Terminus Agareni darf man daher das wohl-
Uberlegte Bemiihen erkennen, die sonst allein als Saraceni bekannten Araber mit-
tels ihrer als nicht makellos empfundenen Abkunft negativ zu bestimmen und
ihnen fur die Zukunft generell [...] eine den christlichen Volkern unterlegene Po-
sition zuweisen zu wollen.“!4 Griechische Autoren haben in diesem Zusammen-
hang eine ganz andere Herleitung gefunden. Sie konstruieren hier ein Wortspiel:
tes Sarras xenous, id est a Sarra vacuous, womit sie den Worten Hagars folgen: Sarra
vacuam me dimisit. Diese Erklarung ist den Lateinern freilich nicht zuginglich.!

Sarazenen: Heiden oder Goizendiener?

Der frihmittelalterliche Kirchenvater Beda hat in England gelebt und stirbt im
Jahre 735. Seine Aussagen zu unserem Thema sind ohne Zweifel die wichtigsten
fur das Bild des Islams im gesamten Mittelalter.!® Seine Autoritit in Fragen der
Bibelexegese und der Geschichte wird niemals in Zweifel gezogen; zudem errei-
chen seine Werke eine enorme Verbreitung und Rezeption. Beda lebt zu einer
Zeit, als das Problem zum ersten Male auch in der Realitit des europaischen Men-
schen einen bedeutenden Platz einnimmt. Noch bevor Beda stirbt, haben die Sa-

12 Bbd. Liber X, Kap. II 57, PL 82, Sp. 333.

13 Ebd.

14" Rotter 1979, 32.

15 Johannes Damascenus, ,De Haeresibus®, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul Migne,
Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl., Paris 1860], Sp. 675-779, hier Sp. 763.

16 Zum Folgenden vgl. Southern 1981, 18f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 233

razenen bereits die Grenze ihrer nach Westen gerichteten Expansion erreicht. Be-
da sieht in ihnen Ungldubige von grofler Wildheit. Aber in seiner Historia, einer
ausfithrlichen Kirchengeschichte, widmet er ihnen doch nur einen bescheidenen
Platz: Er erwihnt lediglich, dass sie firr ihre Verwiistungen die einzig denkbare
und gebithrende Strafe in der Schlacht von Poitiers erhalten hitten.

Wesentlich gesprichiger ist Beda aber in seinen Bibelkommentaren. Zunichst
beschreibt er den Lebensraum: Faran nunc oppidum trans Arabiam iunctum Sarrace-
nis qui in solitudine uagi errant. [...] In deserto autem Faran scriptura commemorat habi-
tasse Ismabelem unde et Ismabelitae qui nunc Sarraceni.\’

Alle Quellen sind sich dariiber einig, dass die Araber in der Wiiste leben. Dabei
sind sie ein Nomadenvolk, das rastlos in der Wiiste umherzieht. Hinzu kommt,
dass sie allen Volkern, die am Rande der Wiiste leben, stindig zur Gefahr werden.
Wir erinnern uns wieder an das Wort aus Genesis 16,12. Beda spricht sogar von
einer Sarazenen-Wiiste: in seiner Beschreibung der Sinai-Halbinsel im Genesis-
Kommentar ist von Sarracenorum heremum'® die Rede. Wiiste und Sarazenen bil-
den gewissermaflen eine abhingige Einheit, die wieder Umkehrschliisse erlaubt.
Es ist nicht noétig, Sarazenen in der Wiiste anzutreffen, um sie dort zu vermuten.
In einigen Quellen ist bei Ortsbeschreibungen mit Wiistencharakter schnell ein-
mal ein #uter Saracenos eingeflochten, ohne dass der Autor genau wiisste, ob dort
wirklich welche leben.

Doch wie sieht es mit dem religiésen Bekenntnis der Araber bzw. Sarazenen
aus? In der Gleichsetzung mit den Ismaliten stehen sie freilich aulerhalb des
Bundes, aber welche Gotter verehren sie denn nun?

Beda schlachtet auch hier zunichst einmal eine Bibelstelle aus, die einschligig
ist: ,Als aber Gott, der mich schon im Mutterleib auserwihlt und durch seine
Gnade berufen hat, mir in seiner Giite seinen Sohn offenbarte, damit ich ihn un-
ter den Heiden verkiindige, da zog ich keinen Menschen zu Rate; ich ging auch
nicht sogleich nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, son-
dermn zog nach Arabien und kehrte dann wieder nach Damaskus zuriick.“® In
Arabien leben also nur Heiden und offenbar lohnt sich eine lingere Beschifti-
gung mit diesen nicht. Beda schliefit hier in seinem Kommentar der Apostelge-
schichte auch direkt an, wenn er feststellt, dass der Evangelist Lukas ganz bewusst
Judida, Galilda und Samarien als Missionsgebiete des Paulus nennt und Arabien
ausldsst: /[...] primo abiisse in Arabiam, et iterum reversum esse Damascum [...] Idcirco
antem Lucas Arabiam pratermittere videtur, quod 1bi minime praedicaverit?° Beda geht
noch einen Schritt weiter, wenn er konstatiert, dass die Araber nicht nur Heiden

17" Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Christianorum, Series La-

tina 119), Turnhout 1962, 278 (Nomina locorum).

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, Series
Latina 118A), Turnhout 1967, 232 (In Genesim IV, 20).

19 Gal 1,15-17.

20 Beda, ,Super acta apostolorum®, Kap. 9, PL 92, Sp. 964.

18

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 GEORG GRESSER

sondern sogar Hiretiker sind, die an die Sterblichkeit der Seele glauben: Arabici,
qui animam simul cum corpore mori putant.*' Bei der Betrachtung der pépstlichen
Quellen werden wir noch sehen, dass man in Rom im 7. Jahrhundert noch von
einer gianzlich anderen Situation in diesem Gebiet ausgeht.

Schon der griechische Kirchenvater Eusebius von Caesarea und ihm folgend Hie-
ronymus berichten, dass die Araber im Nordosten der Sinai-Halbinsel einen
Stein-Kult ausiiben und die Venus verehren.?2 Der anonyme Pilger aus Piacenza
berichtet im 6. Jahrhundert von einer angeblich von ihm selbst beobachteten Ze-
remonie, wo ein zunichst aus schneeweiflem Marmor bestehendes Steinidol nach
einer kultischen Handlung durch einen Priester (sacerdos ipsorum) bei Neumond
sich vollkommen schwarz verfirbt habe.?

Besonders der Hinweis auf die Venusverehrung hat Beda und seine Leser dann
zu einer folgenschweren Kombination gefithrt: denn die Venus ist — nach antiker
und uns durch den ,Naturwissenschaftler Plinius vermittelten Lehre — die Licht-
bringerin, oder nach dem lateinischen Original, eben Luzifer. Entweder durch ein
bildungsmifiiges Defizit oder einen gezielt provozierten Irrtum wurden so die Sa-
razenen schliefllich zu Teufelsanbetern.?* Durch seine Bibelexegese gelangt Beda
zu einer folgenschweren Erklirung, die sich noch lange in der exegetischen Litera-
tur halten wird. In seiner Erlduterung der Apostelgeschichte kommentiert er die
Rede des Stephanus vor dem Hohen Rat: ,Und sie fertigten in jenen Tagen das
Standbild eines Kalbes an, brachten dem Gotzen Opfer dar und freuten sich Giber
das Werk ihrer Hinde. Da wandte sich Gott ab und tberlief} sie dem Sternenkult,
wie es im Buch der Propheten heifdt: Habt ihr mir etwa Schlachtopfer und Gaben
dargebracht wihrend der vierzig Jahre in der Wiiste, ihr vom Haus Israel? Das
Zelt des Moloch und den Stern des Gottes Romfa habt ihr herumgetragen, die
Bilder, die ihr gemacht habt, um sie anzubeten.“?> Wer oder was ist nun Romfa?
Beda erklart: Dimisistis (inquit) Deum verum et vivum, et sidus Remphan, id est, facturae
vestrae, vobis pro Deo suscepistis. Significat antem Luciferum, cujus cultui Sarracenorum

21 Beda, ,,Quastiones super Leviticum®, Kap. 11, PL 93, Sp. 391.

22 Hieronymus, ,Vita des heiligen Einsiedlers Hilarion®, in: Des heiligen Kirchenvaters Eusebius
Hieronymus ausgewdblte Schrifien, Bd. 1, Ludwig Schade, Ubers., (Bibliothek der Kirchenvi-
ter 15), Kempten / Miinchen 1914, Kap. 25, 53f.: ,Es war gerade der Tag, an welchem eine
alljahrlich stattfindende Feier die ganze Stadt [Elusa] im Tempel der Venus zusammenge-
fithrt hatte. Die Bewohner verehrten sie als Morgenstern, dessen Kult die Sarazenen erge-
ben sind.“ (Pseudo-) Gordianus bringt in seiner ,Vita und Passio des hl. Placidus®, Kap. 61,
den Hinweis, dass der Sarazenenfiirst Abdallah den Kult des Lucifer auszubreiten suchte,
um das Christentum auszurotten (in: Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus
Suyskenus et al., Hg., Cambridge 2002 [Antwerpen 1770], 114-138).

23 Antonini Placentini, ,Itinerarium®, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., Hg.,
(Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174, hier Kap. 38, 2ff.,
148.

24

Beda, ,Expositio super Acta Apostolorum®, Kap. 9, PL 92, Sp. 964: Rex Areta, qui interpre-
tatur descensio, diabolus intelligitur. — Aretas war der Name des Araberkonigs.
2> Apg 7414

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 235

gens ob honorem Veneris erat mancipata.?® Damit ist allerdings noch nicht gesagt, dass
Beda bei dem Begriff Luzifer an den Teufel nach christlichem Verstindnis denkt.
Was lesen wir bei Plinius: ,Unterhalb der Sonne wandelt ein sehr grofler Stern,
namens Venus, mit abwechselndem Lauf und in den Beinamen mit Sonne und
Mond wetteifernd. Erscheint sie frither (als die Sonne) und vor Tagesanbruch, so
heifdt sie Lucifer (Lichtbringer), weil sie wie eine zweite Sonne den Tag frither
bringt; leuchtet sie aber nach Sonnenuntergang, so heifit sie Vesper (Abendstern),
weil sie den Tag verlingert und an die Stelle des Mondes tritt.“?” Aber man darf
nicht vergessen, dass Luzifer eben auch schon seit den frithen Kirchenvitern als
Bezeichnung fiir den Teufel bekannt ist. Nach dem Propheten Jesaja gibt es im
Spottlied tiber den Konig von Babel einen hier einzureihenden Vers: ,,Ach du bist
vom Himmel gefallen, du strahlender Sohn der Morgenrote.“?® Ein Bibelkenner
wie Beda kommt freilich sofort auf ein Wort beim Evangelisten Lukas: ,,Da sagte
er [Jesus] zu ihnen: Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen.“?° Die
Kombination beider Verse ergibt dann die entsprechende Interpretation. Fir Beda
sind die Sarazenen auch ohne diese explizite Interpretation ohnehin Heiden, da
sie als Verehrer von Romfa oder Venus eben sowieso Goétzendiener sind. Und
Gotzendienst ist auch eine Form der Teufelsanbetung. Hier hat Beda eine Saat
ausgesit, die spiter ihre Friichte tragen sollte: Bei den meisten Lesern in spéterer
Zeit Uberwiegt eindeutig die Nennung Luzifers im Sinne von ,Teufel” und - ge-
stiitzt auf das Zeugnis des groflen Beda, und so auf8erhalb jeder Kritik — damit ein
hervorragendes Argument, die Sarazenen auch in der jeweiligen Gegenwart als
Teufelsanbeter abzuqualifizieren. Wenn nun die Muslime besonders den Freitag,
also den dies veneris verehren, dann ist der Beweis fiir ihren Gotzendienst schon
erbracht. Es soll in diesem Zusammenhang auch nicht unerwihnt bleiben, dass in
vorislamischer Zeit in Arabien durchaus einige Heiligtiimer bereits verehrt worden
sind, deren Ursprung auf den Propheten Abraham, Hagar und Ismael als deren
monotheistische Stifter zuriickgehen, weshalb sie Mohammed auch aus Pietit ge-
gen diese drei beibehalten hat, freilich aus ihren heidnischen Zusammenhingen
gelost: darunter sind zudem die drei Biume in Nachla 6stlich von Mekka, wo al-
Uzza, also der Planet Venus, von den Quraisch verehrt werden.30 Und der grofie

26 Beda, ,Expositio in Acta Apostolorum®, Kap. 7, PL 92, Sp. 959. Diese Interpretation
stammt sicher nicht von Hieronymus, wie man aus dessen Auslegung dieser Stelle leicht
ersehen kann (Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebrai-
corum nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G.
Morin, und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turnhout 1959,
148). Ob diese Auslegung von Beda selbst kommt, oder ob er sie bei einem anderen Autor
bezogen hat, kann nicht nachgewiesen werden.

27 Plinius Secundus d. A., Naturkunde, Nat. hist. II, 6; hier in der dt. Ubersetzung nach Rode-
rich Kénig, Miinchen 1974, 35.

28 Jes 14,12.

29 1k 10,18.

30 Vgl. dazu jetzt auch Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen
zum Bild des Islam in den mittelenglischen Romanzen, Diss., Bonn, 115 mit den Einzelnachwei-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 GEORG GRESSER

Kirchenvater Johannes Damascenus, christlicher Bischof in arabischen Diensten,
setzt den schwarzen Stein der Kaaba mit der Venus in Beziehung. Damit schlieft
sich der Kreis: Jede einzelne der drei Stationen, nimlich Stein-, Venus und Luzi-
ferverehrung, trigt den Sarazenen von christlicher Warte aus unweigerlich die Kri-
tik der Ungldubigen, der Gotzendiener, ein.

Muslime: ,,Feinde des Kreuzes“ und Monotheisten?

Genau auf die bis hierher beschriebene Linie schwenkt von Anfang an auch das
Papsttum ein. Es gibt keine von der Position der Kirchenviter abweichende Hal-
tung oder Wertung der Araber bzw. Sarazenen in Rom.

Der fritheste Beleg fir den Namen Sarraceni in einem pipstlichen Schriftstiick
tiberhaupt scheint eine Bezeichnung bei Leo I. zu sein. Er nennt einen ,Bischof
der Sarazenen Johannes“3! Altere Literatur geht noch davon aus, dass Gregor I. in
Arabien eine intakte kirchliche Struktur angenommen habe.3? Viel hat sich verin-
dert, als Martin 1. (649-655) auf der cathedra Petri sitzt. Die groflen kriegerischen
Auseinandersetzungen des byzantinischen Reiches mit den Sarazenen sind in vol-
lem Gange. Papst Martin I, der in entscheidender Weise in den Monotheleten-
Streit eingreift und die berithmte Lateransynode von 64933 abhilt, wird 653 nach
Byzanz verschleppt und stirbt an den Folgen seiner Misshandlungen am 16. Sep-
tember 655 auf der Krim. Im Zuge seiner Verteidigung erwihnt er in einem Brief
an seinen Freund Theodor, einen Ménch im Spoudaios-Kloster zu Jerusalem,
zweimal die Sarazenen: De falsis autem accusationibus, quas noviter haeretici faciunt,

sen. Nach Johannes Damascenus hat die Kaaba in Mekka ebenfalls etwas mit der Venus zu
tun. Rotter 1979, 27: ,Damit schliefit sich in iberzeugender Weise der Kreis, [...] Jede ein-
zelne der drei Stationen, nimlich Stein-, Venus- und Luziferverehrung, trigt den Sarazenen
von christlicher Warte aus unweigerlich Kritik ein.”
31 Leo I, ,De Eutychiana haeresi et historia“, PL 55, Sp. 1277: Legitur enim in Euthymii Vita
Stephanum Famniae et Joannem Sarracenorum episcopos, qui Chalcedonensi aderant synodo, fidei
decreto edito, celerrime abscedentes, illud Euthymio detulisse, putantes iam absolutam synodum.
Rotter 1979, 23f. Zumindest legt ein Brief des Papstes an einen episcopum Arabiae dies na-
he: Gregorii I papae Registrum epistolarnm VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo M. Hartmann,
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 1892-1899, 281 (XI, 20). Al-
lerdings ist dieses Quellenzeugnis aufgrund der Uberlieferungsumstinde nicht sehr belast-
bar. Der Brief aus dem Codex Parisiensis 2278 stammt aus dem 9. Jahrhundert und hat
Korrekturen einer Hand des 11. Jahrhunderts, die den Ortsnamen ,,Arabiae“ zu ,Raven-
nae“ verandert haben. Vgl. auch Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romano-
rum, 2. korr. Aufl. besorgt von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald
(JE), Leipzig, hier JK 1809. Der angesprochene Bischof Marinianus ist in Ravenna fiir diese
Zeit nachweisbar.
Die Akten dieser Synode liegen im Druck vor. Darin finden sich auch zwei Stellen in de-
nen auf die Sarazenen eingegangen wird, einmal in bewusster Unterscheidung von den
Persern: Riedinger, Rudolf, Hg. 1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Conci-
liorum Oecumenicorum 2,1), Berlin, 172f.: [...] a tyrannica potestate et Persarum ferocitate nec
non Saracenorum temeritale.

32

33

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 237

abiicientes veritatem Christi Dei, qualem omnino poterunt hominibus veritatem loqui, qui
Dei veritati resistunt? Tibi igitur reddo rationem, dilectissime frater, per eum qui indicaturus
est mundum istum per ignem, qui et reddet unicuique secundum opus suum. Ego aliguando
ad Sarracenos nec litteras misi, nec quem dicunt tomum qualiter credere debeant, ant pecu-
nias unquam transmisi, exceptis duntaxat quibusdam illuc venientibus servis Dei causa
eleemosynae, quibus et modicum quid pracbuimus minime ad Sarracenos transmissum.>*
Im Zusammenhang mit seinem Hochverratsprozess scheint es Martin notwendig,
sich gegen den Vorwurf der Konspiration mit dem Feind im Osten verteidigen zu
miissen. Problematisch mutet lediglich der Hinweis an, dass er den Sarazenen
auch kein Buch (tomus) beziiglich ihrer Glaubensunterweisung gesandt habe. Im-
merhin geht der Papst auch davon aus, dass diese Menschen mindestens Heiden,
wenn nicht vielleicht sogar Haretiker sind. Fiir unser Thema ist hier nur wichtig,
dass Martin in anderen Briefen, die mit dem Monotheletenstreit in Zusammen-
hang stehen, rege Korrespondenz mit Bischofen bzw. anderen kirchlichen Wiir-
dentrigern unterhilt, die in Arabien agieren. Zu diesem Zeitpunkt existiert also
eine kirchliche Struktur im Gebiet der Sarazenen und bt auch Funktionen aus.?
In frinkischer Zeit werden aber die Probleme mit den Sarazenen auch im latei-
nischen Westen zunehmend uniibersehbar. Die Expansion dieser Volker erreicht
die christlichen Gebiete: der gesamte Nahe Osten, die nordafrikanische Kiiste und
Spanien werden in kiirzester Zeit erobert und es stellt sich fir den Papst die Frage,
ob denn die dort lebenden Christen auch geniigend Widerstand leisten. Zweifel-
los haben die politischen Umstinde die Expansion sehr begtinstigt. Der zermiir-
bende Kampf zwischen Byzanz und dem Perserreich hat beide Gegner ausbluten
lassen. Die Krifte reichen zur Verteidigung Afrikas nicht mehr aus und die Vol-
kerwanderung hat die verbliebenen Strukturen beseitigt. Dass Christen sich vom
Einmarsch der Sarazenen eine Verbesserung ihrer Situation oder gar ,Linderung®
versprochen haben, lasst sich nirgendwo nachweisen und spricht den Zeugnissen
vor allem aus koptischen Quellen Hohn.3* Doch welche Griinde kann es dafiir
geben, dass Gott diese Heimsuchung zulisst? Bereits in ganz frithen Quellen aus
dem Nahen Osten wird von christlicher Seite aus konstatiert, dass diese expansi-
ven Krifte, die gegen alle und jeden immer gewinnen, nur von Gott gesandt sein
konnen, um die Siinden der Menschen zu bestrafen. Das Erscheinen des Islams
wird als voriibergehende Priifung angesehen, die es mit strengeren Bufliibungen
und tberzeugendem Glaubenszeugnis zu bestehen gilt.3” Bei Beda klingt das so,

34 Martin 1., Epistola 14, PL 87, Sp. 199; vgl. Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others
saw it: A survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Stu-
dies in late antiquity an early Islam 13), Princeton (New Jersey), 76f.

35 Martin 1., Epistolae 5ff., PL 87, Sp. 154-168 an Bischof Johannes von Philadelphia = Am-
man (JK 2064), an Bischof Theodor von Esbuntiorum (JK 2065) und an Bischof Antonius
von Bacathorum (JK 2066).

36 Dies gegen die Meinung bei Rotter 1979, 36, der ein solches Szenario unterstellt.

37 So ausdriicklich im Brief des Bonifatius an Konig Aethelbald von Mercien (746-747), Brief
73, hrsg. von Rau, Reinhold 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 GEORG GRESSER

als ob die Invasion der Araber eine neue biblische Plage sei: er spricht von der Sa-
razenenpest.3® Um so negativer fillt die Bewertung derjenigen aus, die sich dem
Kampf gegen die Muslime nicht stellen und statt dessen im restlichen Europa
nach neuen kirchlichen Betitigungsfeldern Ausschau halten. Papst Gregor II. (715-
731) macht dies in Briefen an Kleriker aus Afrika sehr deutlich: ,Afrikaner, die
sich allenthalben zu kirchlichen Weihen herandringen, soll er auf keinen Fall an-
nehmen, weil einige von diesen schon ofters als Manichéer, andere als wiederge-
taufte iberfihrt worden sind.“3° Es handelt sich bei diesem Passus um eine For-
mel aus dem Liber Dinrnus, die seit dem 5. Jahrhundert bis in die Zeit Nikolaus II.
in papstlichen Urkunden in Gebrauch ist. Vor Manichdern und Donatisten zu
warnen, macht freilich hier bei Gregor II. wenig Sinn, doch ist die Verwendung
eindeutig in den Zusammenhang mit in Italien in groferer Zahl eintreffenden
Fluchtlichen aus Nordafrika zu erkliren.40

Es ist vor allem Papst Leo IV. (847-855), der sich dezidiert zum Sarazenenpro-
blem iuflert. Das verwundert auch nicht, hat er doch selbst in seinem Pontifikat
mit den Sarazenen zu kimpfen. Der frither doch recht weit entfernte Krieg hat
jetzt auch Italien erfasst. Die nach ihm benannte Leostadt darf als ein Befesti-
gungswerk gegen Angreifer der Urbs gesehen werden. 849 erringt er mit stiditalie-
nischer Hilfe einen Sieg bei Ostia. Noch tief sitzt der Schock tiber die Attacke der
Muslime auf Rom im Jahre 846 unter Papst Sergius II.: ,Im Monat August kamen
die Sarrazenen und Mauren auf dem Tiber nach Rom, verwiisteten die Kirche des
hl. Petrus, des Apostelfiursten. Mit dem Altar tiber dem Grab des Apostelfiirsten
nahmen sie den ganzen Schmuck und Schatz fort und besetzten einen stark befe-
stigten Berg hundert Meilen von der Stadt. Einige der Herzoge Lothars griffen
dieselben ziemlich ungescheut an und wurden vernichtet; ein Teil der Feinde aber
wurde, als er in die Kirche des hl. Apostels Paulus drang, von der Landbevolke-
rung vollig iberwiltigt und niedergemacht.“4! Doch die Feinde ereilt bald die

herr vom Stein Gedichtnisausgabe 4b), Darmstadt, 220f.: ,Wie das bei andern Volkern
Spaniens und der Provence sowie bei den Burgundern der Fall gewesen ist, die sich von
Gott abwandten und in Hurerei lebten, bis der allmichtige Richter Strafen zur Bufle fiir
solche Verbrechen durch die Unkenntnis des Gesetzes Gottes und durch die Sarazenen
kommen und wiiten lief3.“

38 Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. My-
nors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969, 556, V. 23: Sarracenorum lues — vgl. zu
dieser Problematik die sehr einseitige, in ihrer Literaturauswahl begrenzte, nicht an den
Originalquellen arbeitende und pro-muslimische Arbeit von Kassimova 2006, 65ff. u. o.

39 Brief Gregors II. an Bonifatius vom 1. Dezember 722, Rau 1968, 68f.; ebd. Anm. 1: ,Die
Afri sind die Bewohner der nordafrikanischen Gebiete, die vor den Arabern geflohen wa-
ren; das Exarchat Karthago, der letzte Rest romischer Herrschaft, wurde 697 erobert.”

40 Vgl. hierzu Hettinger, Anette 1993, Die Bezichungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des

11. bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv fur Kulturgeschichte 36), Koln /

Weimar / Wien, 122-142, insbes. 136f., mit allen Belegen fiir die Formel Afros passim und

die entsprechenden arabischen Quellen zu dieser Fluchtbewegung.

»Annales Bertiniani“ zu 846, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold

Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedichtnisausgabe 6,2), Darmstadt 1958, 11-287, hier 68f.

41

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 239

Strafe: ,Als die Sarrazenen mit ihren Schiffen, die sie mit der Masse der aus der
Kirche des hl. Apostels Petrus geraubten Schitze beladen hatten, den Riickweg an-
traten, erhob sich plotzlich, als sie auf der Fahrt Gott und unseren Herrn Jesus
Christus sowie seine Apostel mit verpestetem Munde ldsterten, ein unausweichli-
cher Wirbelwind, dass die Schiffe aneinanderprallten und alle untergingen; einiges
aber von den Schitzen wurde in den Taschen der Toten, die das Meer ans Land
warf, gefunden und zum Grab des hl. Apostels Petrus zuriickgebracht.“4?

Die Reaktion des Papstes Leo auf diese Ereignisse ist aber nicht nur eine militi-
rische Aktion, sondern eine ganz neue Dimension des Krieges. Leo IV. verspricht
den Kimpfern, die gegen die Muslime zu Felde zogen, mehr als nur Geld und
Reichtiimer, wie es fiir angeworbene Soldner iiblich ist. Leo verspricht noch viel
mehr: er verspricht den Kimpfenden auch Schitze im Himmelreich: ,Wir hoffen
instindig, dass keiner von Euch im Kampf erschlagen wird, aber wir wiinschen,
dass jeder weifd, dass ihm das Konigreich des Himmels als Belohnung gegeben
werden soll, wenn er denn in diesem Krieg sterben sollte. Denn der Allmichtige
weifd, dass sie thr Leben gaben im Kampf fur die Wahrheit und den Glauben, fur
die Verteidigung ihres Landes und fiir die Verteidigung der Christenheit.“#3 Es soll
nicht der Anschein erweckt werden, dass Leo IV. hier volliges Neuland betritt. Sei-
ne Vorginger Gregor III. , Stefan II. und Paul I. haben dhnliche Formulierungen
gewihlt, um die Franken im Kampf gegen die Langobarden zu motivieren. Nach
Leo IV. ist es dann vor allem Papst Johannes VIII. (872-882), der den Erlass der
Stinden fiir Bekdmpfer von Sarazenen und anderen Heiden publiziert.** Johannes
VIIL. ist in der Wortwahl insgesamt recht erfinderisch. Nur in seinen Briefen finden
sich Ausdriicke wie ,Jdumier” oder Formulierungen wie Agarenis, qui sunt filii forni-
cationis, ist von pyratis Arabibus oder den Taten latrunculorum Agarenorum die Rede.
Die Schriftstiicke beider Pipste werden spiter auch in die Dekretalen-Sammlungen

Nach dem Liber Pontificalis und anderen Quellen waren 11 000 Sarazenen am Montag,
dem 23. August bei Ostia mit 73 Schiffen und 500 Pferden gelandet; vgl. Bohmer, J. E.,
Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, bearb. von Klaus Her-
bers, Kéln / Weimar / Wien, Nr. 59. Zum Jahre 838 wird von einem Uberfall der Saraze-
nen auf Marseille berichtet; auch dort nahmen die Feinde die Schitze der christlichen Kir-
chen mit.

42 Annales Bertiniani®, 70f. zu 847.

43 Leo IV, Brief Leos an die Franken von 853, PL 115, Sp. 656.

44 Johannes VIIL., PL 126, Sp. 816: Rescribit de indulgentia eorum qui contra paganos pugnantes
occubuerant. Weitere Belegstellen: Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Mo-
numenta Germaniae Historica, Epp. 7), Hannover 1912-1928, Nr. 1, 7, 8, 22, 31, 34, 37, 51,
52, 61, 214, 230, 245, 273, 305 u. 6. Bei Johannes fillt dabei eine hiufige Verwendung der
Adjektive nefas, incredulis, inpius auf, sowie die Betonung, die Sarazenen seien eben nur fifii
ancillae. — Ado von Vienne (800-875) beschreibt den Wechsel der Bezeichnungen aus bibli-
scher Sicht als eine Entwicklung, wenn er sagt (PL 123, Sp. 33): Abraham annorum octoginta
sex genuit Ismael, a quo Ismaelitae, qui postea Agareni, ad ultimum Saraceni sunt dicti. So hatten
es Hieronymus, Isidor und Beda sicher nicht verstanden.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 GEORG GRESSER

eingehen.® Im letzten Drittel des 9. Jahrhunderts werden immer wieder Nachrich-
ten iiber die Sarazenen und ihre Ubergriffe, vor allem in Siiditalien, auch in Rom
bekannt und tauchen sporadisch in papstlichen Dokumenten auf, die einen be-
schleunigten Eintritt ins Paradies fiir die christlichen Krieger in Aussicht stellen.*
Doch der zunichst noch recht moderate Ton, in dem diese Schreiben gehalten
sind, verschirft sich in der nichsten Zeit zusehends. Bereits Papst Benedikt IV.
(900-903) bezeichnet die Muslime als ipsa nefandissima gente Saracenorum.*” Diese
Redewendung findet man dann auch bei seinem Nachfolger Sergius II1. (904-911)
in einer Urkunde fiir das von Sarazenen heimgesuchte Silva Candida.*® In der Zeit
Papst Johannes X. (914-928) sind einige Dokumente im Zusammenhang mit dem
Kampf gegen die Sarazenen nach der Zerstorung des Klosters Montecassino und
den kriegerischen Auseinandersetzungen 914/15 zu nennen, die in die Schlacht am
Garigliano miinden. Bedeutsam fiir unser Thema ist hier die Bemerkung des Pap-
stes in einer Urkunde fuir den Kolner Erzbischof Hermann I. vom Herbst des Jah-
res 915, wonach die Apostelfiirsten Petrus und Paulus selbst in das Schlachtgesche-
hen eingegriffen hitten und nur durch ihre Hilfe der Sieg tiber die Sarazenen ge-

45 Decretum Gratiani, 23 q. 8 c. 9 und q. 5 c. 46, beide Nikolaus I. zugeschrieben (,Nicolai L.
papae epistolae“, Ernst Perels, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Epp. 6, Berlin 1902-
25, 257-690). Zur Diskussion um die Einrichtung eines Kreuzzugsablasses vgl. Gilchrist,
John 1988, ,The Papacy and War against the ,Saracens, 795-1216%, The International History
Review 10,2, 174-197, hier 181f.; Chevedden, Paul E. 2005, ,,Canon 2 of the Council of
Clermont (1095) and the Crusade Indulgence®, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-
322, passim. Fiir unsere Fragestellung ist diese Diskussion wenig ergiebig; die negative Be-
wertung des Heiden, des Hiretikers, Schismatikers ist stets prisent. Dass die Sarazenen
(oder andere Bezeichnungen fiir die Muslime s. u.) einer oder gar mehrerer dieser Katago-
rien angehdrten, war niemals strittig.

46 Hadrian II. (867-872), Brief 4, PL 122, Sp. 1263 an Konig Ludwig: De victoriis Ludovici im-
peratoris adversus Saracenos, cujus interim et Lotharii fratris quae sunt, tangi vetat (JE 2895; Epi-
stolae Karolini aevi (IV), Ernst Diimmler et al.,, Hg., (Monumenta Germaniae Historica,
Epp. 6), Hannover 1902-1925, 703f.); Brief 20, PL 122, Sp. 1291C: ,Ad proceres regni Ca-
roli calvi® von 869: fines nostros infestatio propemodum Sarracenorum invaderet; Brief 24, Sp.
1298C: ,,Ad Carolum calvum regem® von 870: Sed illi contra hostes Christiani nominis dimi-
canti, pro liberatione populi Dei multis laboribus insistenti, et bella Domini praeliando, Sarraceno-
rum multitudinem superanti, ut pax fieret, cedere noluisti; Brief 25, Sp. 1300B: ,,Ad episcopos in
regno Caroli constitutos® von 870: Praefatus siquidem imperator, terrena regna non ambiens, pro
liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus,
quam in eum regnum suum tollentem extendit. Ebd. 16, 21, 22 u. 24.

47 Benedikt IV., PL 131, Sp 44 (=Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-

1046, 3 Bde., Wien, Nr. 12): Sanctitati seu omnium Christianorum religiositatibus notum esse vo-

lumus, quia iste praesens Malagenus venerabilis episcopus Hierosolymitanae Ecclesiae, una cum suis

Sfidelibus a Saracenorum gentibus a sua Ecclesia depraedatus est, et etiam quidam de suis hominibus

ab ipsa nefandissima gente Saracenorum occisi sunt, pro eo quod fidem illorum minime celebrare vo-

Iuerunt.

Sergius IIL., Urkunde vom 23. Mai 905: Ex hoc enim lucri potissimum preminm apud condito-

rem omnium Deum reponitur, guando venerabilia loca opportune ordinata ad meliorem fuerint sine

dubio statum perducta, et ideo considerantes desolationem ecclesiae SS. Rufinae et Secundae, quae
appellatur Silva Candida, quam passa est a nefandissima Sarracenorum gente, sicut ruina ipsius loci

testatur. (Zimmermann 1984-1989, Nr. 22; JL 3535).

48

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 241

lungen sei.** Damit wird augenfillig betont, dass es sich hier um einen Krieg fir
die gerechte Sache des christlichen Glaubens handelt und nicht um einen Kampf
um Geld, Gut und Boden. Einen der wenigen Belege aus dieser Zeit stellt eine in-
teressante Bemerkung in einer Urkunde des Papstes Marinus II. dar: Bischof Sico
von Capua wird wegen seines verwerflichen Lebenswandels getadelt. Er habe sich
sogar gegen seinen Vorgidnger und Wohltiter Petrus gewandt, obwohl dieser ihn
doch einst von den Sarazenen freigekauft habe. Der Papst verwendet hier wieder
den abwertenden Terminus ab Agarena gente als Bezeichnung fur die mit christli-
chen Sklaven Handel treibenden Araber.’® In der Zeit zwischen dem Anfang des
10. und der Mitte des 11. Jahrhunderts horen wir fast nichts aus papstlichen Quel-
len zu unserem Thema.?! Das verwundert auch nicht wirklich, ist es doch eine Pha-
se der Schwiche und Gebundenheit des Papsttums vor allem in innerrémische
Querelen.

Eine nichste Stufe ist dann in der Zeit der Reformpipste erreicht. Nach einem
Umschwung in der pipstlichen Politik im Bezug auf die Normannen, deren Hilfe
man gegen die Muslime nunmehr in Anspruch nimmt, muss Robert Guiscard auf
der Synode von Melfi 1059 einen Eid leisten, der unter anderem beinhaltet, dass
der Normanne jegliche muslimische Jurisdiktion iiber Sizilien vernichten und da-
fur die christliche Ordnung wieder errichten misse. Damit hat der Papst eine
neue Qualitit in den Heidenkampf gebracht: 1. er sanktioniert jede Form des
Vorgehens zur Befreiung der Kirche von der islamischen Herrschaft, und 2. er
etabliert eine von Gott gewollte christliche Jurisdiktion {iber alle Gebiete, die von
den Muslimen erobert bzw. zuriickerobert werden sollen. Vor allem der zweite
Punkt wird von diesem Moment an zu einem der wichtigsten Programmpunkte
pépstlicher Politik in den nichsten Jahrhunderten werden.>?

Eine interessante Rolle spielt unser Thema bei Papst Gregor VIL. Durch den
gliicklichen Umstand der Uberlieferung seines Registers konnen wir seine Position
in dieser Frage leichter bestimmen. Viele einzelne Zeugnisse liegen dazu vor. Auf-
falligster Befund ist zunichst die Tatsache, dass Gregor nur den Ausdruck ,Sara-

49 JL 3556; Bohmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii I1 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Koln / Graz, Nr. 35 (und dhnlich 36f.): beatissimis scilicet aposto-
lis intercedentibus [...] Saraceni [..] dissipati sunt.

50 JL 3628; Bohmer 1969, Nr. 174.

51 Marinus II. (942-946), Brief an Bischof Sico von Capua, PL 133, Sp. 874 (Zimmermann
1984-1989, Nr. 100). Johannes XIII. (965-972), Zimmermann 1984-1989, Nr. 198, 206 u.
216, in denen auf Zerstorungen der Sarazenen in der Vergangenheit Bezug genommen
wird. Benedikt VIII. (1012-1024), Urkunde vom Februar 1014 fiir das Kloster Breme bei
Pavia: [...] et postmodum imminente Sarracenorum persecutione studio Adalberti Deo devoti mar-
chionis translatum est. (JL 4002). Benedikt IX. (1033-1048 mit Unterbrechungen), Urkunde
fiirr Silva Candida vom November 1037, PL 141, Sp. 1353 (JL 4110; Zimmermann 1984-
1989, Nr. 608).

52 Zur Synode von Melfi vgl. Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Re-
Sormpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konzilienge-
schichte Reihe A), Paderborn et al., 48-51.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 GEORG GRESSER

zenen“ kennt und zum zweiten diese bis auf wenige Ausnahmen mit paganis
gleichsetzt. Andere Bezeichnungen (Ismaeliten, Agarener etc.) kommen im Regi-
ster und den Extravaganten nicht vor. Die Forschung hat zurecht auf den einzig-
artigen Briefwechsel dieses Papstes mit Afrika und einem muslimischen Adressa-
ten hingewiesen. Leider gibt es aus dieser Epoche keine vergleichbaren Stiicke.
Gregors Eingreifen in die Streitigkeiten der Didzese Karthago und ihren Bischof
Cyriacus gipfelt in einem Briefwechsel mit dem muslimischen Herrscher dieses
Gebietes, dem Hammaditen an-Nasir (En-Nacer, gest. 1088/89).3 Dieses Doku-
ment steht in der Geschichte des Verhiltnisses von Papsttum und Islam einzigar-
tig dar. Der mehr als konziliante Ton des Papstes gegentiber dem Muslim an-Nasir
ist besonders im Hinblick auf den Kreuzzugsaufruf Gregors VII. wenige Jahre zu-
vor erstaunlich. In allen anderen Schreiben wird besonders der heidnische Cha-
rakter der Sarazenen immer wieder betont.** Bis in unsere Gegenwart ist daher
dieses Schreiben immer wieder zitiert worden, weil es quasi der locus classicus fur
den christlich-islamischen Dialog ist.>

53 Insgesamt sind es fiinf Briefe: Gregor VII., Das Register Gregors VII. (Reg. Greg.), Erich Cas-
par, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch
V-1X), Berlin 1920-1923, hier I 22, 23 sowie III 19ff. Vgl. zu den Vorgingen selbst Hettin-
ger 1993, 147-189. Dieser an-Nasir war der Vater des bekannten al-Mangur (1088/89-1105).

Belegstellen: Reg. Greg. I 7 vom 30.4.1073 an die franzdsischen Barone, die das maurische
Spanien erobern wollen; Reg. Greg. I 22 vom 15.9.1073: Pastoralschreiben nach Karthago;
Reg. Greg. I 23 vom 15.9.1073 an den Bischof Cyriacus von Karthago, der von Sarazenen
und ungetreuen Christen bedringt wird; Reg. Greg. I 46 vom 2.2.1074: Aufforderung an
Wilhelm von Burgund, entweder gegen die Normannen oder aber zur Hilfeleistung der
konstantinopolitanischen Christen zu eilen; Reg. Greg. I 49 vom 1.3.1074 mit dem Aufruf
zur Verteidigung von Konstantinopel gegen die Heiden; Reg. Greg. I 64 vom 19.3.1074 an
Alfons VI. von Leon und Sancho IV. von Navarra; Reg. Greg. II 3 vom 10.9.1074 an Wil-
helm VI. Graf von Poitou; Reg. Greg. II 9 vom 16.10.1074 an Beatrix und Mathilde von
Tuscien; Reg. Greg. II 31 vom 7.12.1074 an Heinrich IV. mit dem Bericht {iber seine grofle
Uberseeische Unternehmung; Reg. Greg. III 11 vom 14.3.1076 an Erzbischof Arnold von
Acerenza; Reg. Greg. IV 28 vom 28.6.1077 an alle Konige Spaniens; Reg. Greg. VI 16 vom
2.1.1079 an den Bischof Berengar von Gerona.

So stand dieser Brief wortlich Pate bei der entsprechenden Formulierung des Vaticanums IL.
In der Konstitution ,,Nostra aetate”, Art. 3 heif3t es: Ecclesia cum aestimatione quogue Muslimos
respicit qui unicum Deum adorant, viventem et subsistentem, misericordem et omnipotentem, Creato-
rem caeli et terrae, homines allocutum, ... In der Fassung von Gregor VIL. (III 21), auf die in der
offiziellen Ausgabe des Dokumentes eigens verwiesen wird, heifdt dieser Passus: Haznc utique
caritatem nos et vos specialibus nobis guam ceteris gentibus debemus, gui unum Deum, licet diverso
modo, credimus et confitemur, qui enm creatorem seculorum et gubernatorem huius mundi cotidie lau-
damus et veneramur. Papst Benedikt XVI., der als Dogmatiker stets die Kirchen- und Dog-
mengeschichte im Hinterkopf hat, nahm anlisslich seiner Ansprache am 28. November
2006 in Ankara vor dem Prisidenten fuir religiose Angelegenheiten die Worte Papst Gregors
VII. aus dem Jahre 1076 an den muslimischen Konig von Mauretanien in seine Rede auf:
SWir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf verschiedene Weise, jeden Tag
loben und verehren wir ihn als Schopfer der Jahrhunderte und Herrscher dieser Welt.”
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/november/documents/hf_
ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.html, vom 4. Dezember 2010).

54

55

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 243

Gregor zeigt sich hier tiber den muslimischen Glauben in hohem Mafie infor-
miert. Der Brief ist eines der wenigen, aus pipstlichem Umbkreis sogar das einzige
Zeugnis aus der Zeit vor den Kreuzziigen und auflerhalb Spaniens, dass den isla-
mischen Glauben behandelt. Von taktischer Finesse und groflem Feingefiihl fiir
die religiosen Gefiihle des muslimischen Konigs zeugt die Betonung der Gemein-
samkeiten zwischen Christentum und Islam: Jesus Christus, der vom Islam nicht
als der Messias anerkannt wird, kommt im Text gar nicht vor. Statt dessen wird
Abraham genannt: Scit enim Deus, quia pure ad honorem Dei te diligimus et salutem et
bonorem tuum in presenti et in_futura vita desideramus atque, ut ipse Deus in sinum beati-
tudinis sanctissime patriarche Abrabe post longa huius vite spatia te perducat, corde et ore
rogamus.>®

Dass hier eine Missionsabsicht des Papstes zu erkennen ist, scheint nicht sehr
wahrscheinlich.’” Auch aus den anderen Briefen ist die Sorge Gregors um die im
Hammaditenreich lebenden Christen ersichtlich. Aber einen Herrscher mit Hilfe
eines Briefes zu bekehren, den das Beispiel tausender Christen und ihr durch
christliche Nichstenliebe geprigtes Leben®® nicht umstimmen konnten, ist doch
weit hergeholt. Man hat hier wohl an einen anderen Hintergrund zu denken. Ne-
ben den glaubhaft zu machenden wirtschaftlichen Ankniipfungspunkten eines re-
gen Handelsverkehrs zwischen der nordafrikanischen Kiiste und Italien, bei denen
der Papst seine beiden familiares Albericus und Cencius ins Spiel bringen will,
scheint der letzte Satz in eine andere Richtung zu weisen. Der vom Papst ausge-
sprochene Wunsch, Gott solle den muslimischen Herrscher in den Schoff der
Glickseligkeit Abrahams fiithren, konnte einem Formular fiir andere Empfinger
entsprungen sein, fuir das wir aber keine erhaltenen Belege haben: hier ist an judi-
sche Empfinger zu denken. Aus zahlreichen anderen Belegen wissen wir um die
hervorragenden Kenntnisse Gregors tiber das Judentum, so dass eine solche For-
mulierung ihm leicht von der Hand gegangen sein muss.>® Da es keine vergleich-
baren Schreiben aus der pipstlichen Kanzlei gibt, miissen diese Uberlegungen im

56 Reg. Greg. I11 21 (288, Z. 28-32).

57 Dies vermutet Hettinger 1993, 170f.: ,Ein islamischer Herrscher zum Christentum be-
kehrt, zudem ein Herrscher Giber die darniederliegende afrikanische Kirche, hitte nach
Auffassung Gregors wohl eine nicht abschitzbare Bedeutung fiir diese Kirche gehabt.”
Richtig ist die Beobachtung, dass es in diesem Brief um Kooperation anstelle von Kon-
frontation ging.

In Reg. Greg. 111 20 fordert der Papst die Gliubigen dazu auf: /...] quatinus populi Saraceno-
rum, qui circa vos sunt, videntes sinceritatem fidei vestre puritatem guoque mutue inter vos divine ca-
ritatis ac fraterne dilectionis potius ad emulationem quam ad contemptum christiane fidei ex vestris
operibus provocentur.

Ohne die Mutmaflung, es habe sich bei Gregor selbst um einen getauften Juden gehandelt,
hier wiederholen zu wollen, darf doch auf andere Momente verwiesen werden; vgl. dazu
Gresser, Georg 2007, ,,Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. und ihre
Auswirkung auf die pipstliche Synode®, in: What is ,theology® in the Middle Ages? Religious
cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their self-understanding, Mikolaj Olszewski,
Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Munster, 473-486.

58

59

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 GEORG GRESSER

Bereich des Spekulativen bleiben. Aber die von Gregor gewihlte Formulierung
wiirde eine Kenntnis des Islams voraussetzen, die man sich wirklich nicht erkliren
konnte. Gregor wusste freilich von Abraham als Vater Ismaels, auch wenn der Be-
griff ,Ismaeliten® oder ,Hagarener” bei ihm nicht vorkommt. Wichtig ist es, daran
zu erinnern, dass der Ausdruck paganus, den Gregor sonst stets verwendet, im
damaligen Sprachgebrauch den Heiden im Sinne von ,Nicht-Jude“ meint, den
Gottesfeind oder Gottlosen, der unbekehrbar und unbelehrbar duflerer Feind der
Kirche ist. Erst in der Auseinandersetzung mit den Muslimen in Spanien und
dann eben auf den Kreuzziigen tritt ein Wandel in der Theologie ein, als man er-
kannt hat, dass diese ,Feinde des Kreuzes® eine philosophische Gotteslehre vertre-
ten, mit der man sich beschiftigen muss. Dies wird aber nicht vor der Mitte des
12. Jahrhunderts greifbar. Gregor muss in der konkreten Situation nun an einen
nach seiner Auffassung heidnischen Herrscher schreiben, dem man moglichst
freundlich entgegen kommen muss, um des Heiles der Kirche in Afrika willen.
Dafiir gibt es freilich kein Formular. Aus diesem Grund liegt es nahe, dass man
hier auf Formulierungen zuriickgegriffen hat, wie man sie im Kontakt mit den Ju-
den verwendet, die eben keine Heiden und zugleich auch Séhne Abrahams sind.
Die einschligige Stelle, wo vom Schof§ Abrahams berichtet wird, ist die Geschich-
te vom armen Lazarus: ,Als nun der Arme starb, wurde er von den Engeln in
Abrahams Schof§ getragen.“®® Auch in judischen Schriften ist die Vorstellung vom
Liegen in Abrahams Schof§ verbreitet und bekannt. Er ist Ausdruck der liebenden
Gemeinschaft, die im Jenseits zwischen Abraham und seinen frommen Nach-
kommen besteht.¢! Selbstverstindlich spielt Abraham (Ibrahim) auch im Islam ei-
ne besondere Rolle. Ofters wird er im Koran genannt: Er ist der erste und allen re-
ligiosen Gesetzen gehorchende Muslim. Er hat zusammen mit seinem Sohn Is-
mael die Kaaba erbaut und um die Entsendung eines Propheten gebeten. Aber die
Vorstellung von einem Aufenthalt in Abrahams Schof findet sich nicht im Koran.

Bei seinen Nachfolgern, Victor I11. (1086-1087)¢2, Urban II. (1088-1099), Paschalis
IT. (1099-1118) und Calixt II. (1119-1124) stellt sich die Sichtweise in einer ganz
neuen Dramatik dar. Von nun an andert sich die Sicht auf die Muslime insofern,
dass zum einen eine stirkere Binnendifferenzierung vorgenommen wird, und
zum anderen der Ton wesentlich an Hirte zunimmt. Wird in der Zeit zuvor im-

60 Lk 16,22.

61 Vgl. Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Jo-
hannes und die Apostelgeschichte erliutert aus Talmud und Midrasch, Kommentar zum Neuen Te-
stament 2, Miinchen, 225-227 mit allen Belegen aus Talmud und Midrasch.

62 Victor I11. erneuert nach der Chronik von Montecassino den Kreuzzugsablass: Estucbat in-
terea ingenti desiderio idem Victor apostolicus, qualiter Saracenorum in Africa commorantium con-
Sfunderet, conculcaret atque contereret infidelitatem. Unde cum episcopis et cardinalibus consilio habito
de omnibus fere Italie populzs christianorum exercitum congregans atque vexillum beati Petri apostoli
illis contradens sub remissione omnium peccatorum contra Saracenos in Africa commorantes direxit.
(Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, Hg.,
(Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980, 453).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 245

mer von ,Heiden“ oder ,Sarazenen®, von ,Ismaeliten” und ,,Hagarenern“ gespro-
chen, so erweitert sich jetzt das Spektrum. Diese Erweitertung ist verursacht zum
einen durch die verinderte geopolitische Lage, zum anderen durch das Inb-
licknehmen des Kreuzzugs als gesamteuropdisches Geschehen.

Hier tauchen zunichst in papstlichen Dokumenten die relativ wertfrei klingen-
den Begriffe ,Mauren“ und ,Tirken® auf. In fritheren Quellenzeugnissen sind die
Mauren zunichst ein Sammelbegriff fiir die verschiedenen Berbervolker in Nord-
afrika westlich von Agypten. So weif} Isidor als einzige Tatsache von ihnen zu be-
richten, dass sie 7iger seien. Papst Leo III. kennt den Namen ,,Mauren® immerhin
schon in Zusammenhang mit Piratenbanden, die das Mittelmeer heimsuchen:
Mauros latrocinatos in insulis Lampadusa, Pontia, et Iscia.®3 Erst bei Urban II. kommt
die Bezeichnung ,Mauren“ als Sammelbezeichnung fiir alle Muslime im Westen
vor, hier denkt er freilich in erster Linie an Spanien. Inhaltlich kniipft Urban bei
seinen Vorgingern an: alle Christen sollen sich dem Kampf gegen die Muslime
anschlieflen, um im Geist der Bufle und der Gottesfurcht ein frommes Werk zu
erbringen, woftir ihnen ein Erlass ihrer Siindenstrafen in Aussicht gestellt wird: Ezs
autem qui vel in Hierusalem vel in partes alias poenitentiae spiritu vel devotionis ituri sunt,
suademus totam illam viae et sumptus operam restitutioni ecclesiae Tarraconensis impende-
re, quatenus auxiliante Domino et cathedra inibi tuto habeatur episcopalis, et civitas eadem
Saracenorum opposita populis in murum et antemurale Christicolae populi celebretur, qui-
bus eamdem ex Dei misericordia indulgentiam pollicemur quam promererentur si indictae
viae prolixitatem explerent.®* In einem Brief an den Grafen Hugo von Besalu von
1096 wird deutlich, dass diese in spiteren Zeugnissen zu findende Unterschei-
dung vor dem Beginn des Kreuzzuges nicht immer durchgehalten wird: S7 quis er-
Lo vestrum in Asiam ire deliberaverit, hic devotionis sue desiderium studeat consummare.
Neque enim virtutis est alibi a Saracenis christianos eruere, alibi christianos Saracenorum
tyrannidi oppressionique exponere. Hier werden also die Sarazenen in Asien und die-
jenigen in Spanien mit dem gleichen Ausdruck bezeichnet. Erst ab 1098 wird die
Differenzierung greifbar. In seinem Brief an den Bischof Petrus von Oca trennt er
sehr sorgfiltig zwischen den verschiedenen Territorien: Urbanus episcopus, servus
servorum Det, venerabili fratri Petro, Oscensi episcopo, [...], quia post multa annorum cur-
ricula nostris potissimum temporibus Christiani populi pressuras relevare, fidem exaltare
dignatus est. Nostris siquidem diebus in Asia Turcos, in Europa Mauros Christianorum
viribus debellavit, et urbes quondam famosas religionis suae cultui gratia propensiore resti-
tuit. Inter quas Oscam quoque pontificalis cathedrae urbem Saracenorum tyrannide libera-
tam, charissimi filii nostri Petri Aragonensis regis instantia catholicae suae Ecclesiae refor-
mavit.®> Mit diesem Brief haben wir den ersten Quellenbeleg fir das Wort ,,Ttirke®

63 Leo IIL., Epistola VIII 72, PL 98, Sp. 540; ebd. Sp. 542: Postmodum vero, ut audivimus, in-
gressi sunt ipsi nefandissimi Maunri, tredecim scilicet navigia, in insulam quae dicitur Lampadusa,
partibus Siciliae constituta, et praedavere eam.

64 Urban II., Brief an die Bewohner der Provinz Tarragona von 1089, PL 151, Sp. 303.

65 Urban IL., Brief an Petrus von Oca von 1098, PL 151, Sp. 504.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 GEORG GRESSER

in einem offiziellen Schriftstiick des Papstes in Hinden. Denn die tibrigen Quel-
lenzeugnisse, die dem Papst den Ausdruck in den Mund legen, entstammen alle
zum einen aus den historiographischen Werken zum Ersten Kreuzzug und sind
zum anderen alle post festum verfasst worden. So lisst Wilhelm von Malmesbury
Papst Urban II. in Clermont in seiner Fassung der berithmten Kreuzzugsrede sa-
gen: Hanc igitur nostri mundi portiunculam Turci et Sarraceni bello premunt, iamque a
trecentis annis Hispania et Balearis insulis subiugatis, quod reliqguum est spe devorant, ho-
mines inertissimi, et qui cominus pugnandi fiduciam non habentes, fugax bellum diligunt.*®
Bei Wilhelm und auch bei Balderich von Dol wird dem Papst an mehreren Stel-
len auch das Wortspiel Tirci spurci in den Mund gelegt.®” In den Briefen und Ur-
kunden Urbans findet sich jedoch kein einziger Beleg fur diese Verwendung.

Bei Paschalis II. und Calixt II. wird das Spektrum der Bezeichnungen um eine
wesentliche Variante erweitert: ,Moabiter. Diese zunichst lediglich nach einer
weiteren geographischen Bezeichnung klingende Kennzeichnung ist in Wirklich-
keit eine Chiffre fir eine zutieftst moralisch zu verwerfende Gruppe von Men-
schen. Betrachtet man die einschligigen Bibelstellen, wird dies sehr schnell deut-
lich: Die beiden Tochter des Lot machen ihren Vater betrunken und lassen sich
von ihm schwingern; daraus entstehen Moab, der Stammvater der Moabiter, und
Ammon, der Stammvater der Ammoniter.68 Die Moabiterinnen treiben Unzucht
mit Fremden.®® Moabiter und Ammoniter sind Blutschindern und Bastarden
gleichgestellt; mit ihnen darf man kein Friedens- oder Freundschaftsbiindnis
schliefen.”® Der Herr nimmt grausame Rache an den Moabitern und Moab wird
wie Sodom sein; ein grofles Gericht kommt tiber Moab.”!

In einer Urkunde Paschalis II. vom 14. Oktober 1100 fir Compostella heifdt es:
Porro sicut militibus, ita etiam clericis vestrarum partium interdicimus ne occasione Jeroso-
lymitanae visionis Ecclesiam et provinciam suam deserere praesumant, quam Moabitarum
feritas tam frequenter impugnat.’> Haufiger erscheint die Kombination und damit

66 Wilhelm von Malmesbury, ,Historia“, PL 151, Sp. 572.

67 Wilhelm von Malmesbury, ,Historia“, PL 151, Sp. 565: Tircae spurci et immundi nostris fra-
tribus dominantur. Balderich von Dol, PL 166, Sp. 1066: Tirci, spurci et immundi und spurci-
tiam Paganorum. — Eine Durchsicht der Kreuzzugsliteratur der Zeit zeigt, dass die Verwen-
dung des Ausdrucks Tirci die geliufige Bezeichnung geworden ist. Allein in der ,Historia
Hierosolymitanae Expeditionis“ des Albert von Aachen (PL 166, Sp. 389-716) kommt der
Begriff ca. 800 mal vor. Petrus Tudebodus schreibt in seiner ,Historia de hierosolymitano
itinere® (PL 151, Sp. 580): Paucos ante annos, gens a Perside Agarena, quam corrupte Sarracenam
dicitis, sanctam civitatem Hierusalem, sanctamque terram invadens, cepit, diripuit, incendit, sacro-
sanctum Domini sepulcrum (quod sine lacrymis dicere nequimus) profanatum. Hier wird also sogar
schon deutlich zwischen Muslimen aus dem Osten und denen aus Afrika unterschieden,
bzw. es setzt sich die Erkenntnis durch, dass die Gegner in Spanien eben andere Leute
sind, als diejenigen, die man im Heiligen Land bekidmpft.

68 Gen 19,30-38.

69" Num 25,1f.; Hos 9,10.

70" Dtn 23, 3f.,7.

71 Am 2,1f.; Zef 2,9; Jes 15£.; 25,9-12; Jer 48.

72 Paschalis IL., Urkunde fir Compostella, PL 163, Sp. 45.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 247

auch Abgrenzung von ,Moabitern“ und ,Mauren®. Diese Bezeichnungen tauchen
nur in Urkunden mit spanischen Empfingern auf: Vobis ergo omnibus iterata prae-
ceptione praecipimus ut in vestris partibus persistentes Moabitas et Mauros totis viribus
impugnetis: ibi largiente Deo vestras poenitentias peragatis: ibi sanctorum apostolorum Pe-
tri et Pauli et apostolicae eorum Ecclesiae remissionem et gratiam percipiatis.” Die christli-
chen Kimpfer sollen eben nicht ihr Land verlassen, um auf die Fahrt nach Jerusa-
lem zu gehen, sondern vielmehr in ihrem Land bleiben und mit aller Kraft gegen
die Moabiter (Almoraviden?) und die Mauren (spanische Muslime?) kimpfen.
Der Kreuzzug ist die Buffiibung fir die Stinden der Kastilier: mit Gottes Hilfe
werden sie ihre Bufle dort tun; dort werden sie auch die Befreiung von ihren
Stiinden erhalten und die Gnade der Apostelfiirsten Petrus und Paulus und der
apostolischen Kirche. In gleicher Weise wird der Ausdruck auch bei Papst Gelasius
I1.74 und bei Calixt I1.7> verwandt. Es muss auffallen, dass die Bezeichnung ,,Am-
moniter® oder die eines der anderen Stimme keine Verwendung findet. Die Be-
zeichnung ,Moabiter” tritt uns erst zu einem Zeitpunkt entgegen, als man mit der
Riickreise groflerer Zahlen von Kreuzrittern in den Westen rechnen kann. Da-
durch dirften sich die Kenntnisse iiber die Muslime drastisch erhéht haben. Ins-
besondere die sexuellen Verhaltensweisen, die Vielweiberei und das Fehlen der
Askese durfte bei der Wahl des biblischen Ausdrucks Pate gestanden haben.

Ergebnis

Die Auswertung der einschligigen Quellenbelege, die keinen Anspruch auf Voll-
stindigkeit erheben wollen, zeigt eine Tendenz. Das vorislamische Araberbild,

73 Urkunde fiir die Kleriker von Santiago di Compostella vom 25.3.1101 (PL 163, Sp. 65);
dhnliche Wendungen in einer Urkunde vom 6.3.1101 fiir Bernhard von Toledo (PL 163,
Sp. 61) und am 25.3.1101 an Konig Alfons VI. von Leon-Kastilien (PL 163, Sp. 64):
Scripsimus enim vobis preterito tempore, ne hierosolimitanae expeditionis occasione partes vestras de-
sereretis, quae Maurorum et Mobabitarum quotidianis incursionibus impugnantur; Brief an Rai-
mund von Barcelona vom 23.5.1101 und vom 23.5.1116 (PL 163, Sp. 407); sowie einem
Privileg fir Coimbra (PL 163, Sp. 201). Nur einmal erscheint die Identifizierung der Moa-
biter mit den Sarazenen: Urkunde vom 2.5.1110 fiir Raimund von Barbastro: Saracenorum
vel Moabitorum (PL 163, Sp. 276).

74 Gelasius II., Urkunde an die christliche Armee, die Zaragossa belagert vom 10.12.1118, PL
163, Sp. 508: urbis ecclesiae a Saracenis et Moabitis dirutae.

75 Calixt II., Urkunde fiir den Erzbischof von Compostella vom 26.2.1120, PL 163, Sp. 1168-
69: Cum enim inter nobiles Hispaniarum civitates et ipsa nobilis appareret, ita divina dispositione
mutatis temporibus Moabitarum sive Maurorum est tradita potestati, ut in ea, et pontificalis gloria,
et Christianae fidei dignitas deperierit. Ebenso Sp. 1300 an Pelagius von Braga. Fiir die spitere
Zeit gibt es noch einen Beleg fiir die Verwendung der Bezeichnung ,Moabiter” bei Papst
Innozenz III., PL 217, Sp. 858: repugnant in Hispania Moabitis. — Auch in den Urkunden
von Paschalis II. und Calixt II. werden daneben weiterhin die bereits oben erliuterten Be-
griffe weiter verwandt; vgl. z. B. die Urkunden fiir Empfinger im Heiligen Land, Hiestand,
Rudolf 1985, Papsturkunden fiir Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum Oriens Pontificius
111, Géttingen, Nr. 10, 12, 17.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 GEORG GRESSER

dass durch die Bibel geprigt ist, wird durch die frithen lateinischen Exegeten fur
das Mittelalter fruchtbar gemacht. Die Autoritit der Bibel und ihrer berithmten
Ausleger wird dabei niemals in Zweifel gezogen. Dieses Urteil gilt zumindest bis
in die Zeit des Ersten Kreuzzuges. Die Stellung der Araber und in deren Gefolge
der Muslime wird durch ihre Abkunft von der Magd und nicht der Herrin deter-
miniert. Die Verquickung dieser Interpretation mit den gewagten Spekulationen
zu ihrem Glauben fihren zu dem skizzierten Fehlurteil der Frihzeit. Erst die
nachhaltigere Auseinandersetzung mit muslimischen Gelehrten ab der 2. Hailfte
des 12. Jahrhunderts fithrt zu neuen Ufern der Erkenntnis. Dabei sind zwei
Aspekte leitend gewesen: zum einen wird zunehmend deutlich, dass der lateini-
sche Westen die Kriege im Orient nicht gewinnen kann, zum anderen wird eben-
so deutlich, dass das Phinomen Islam keine voriibergehende Erscheinung ist, die
— wie die biblischen Plagen — nach einer Weile der Bestrafung fiir die begangenen
Siinden auch wieder verschwindet. Man hatte das militirische, aber eben auch das
religiose Gegeniiber unterschitzt. Nicht erkannt wurde aber die gegeniiber dem
Judentum véllig anders gelagerte Ausgangssituation in Fragen des interreligitsen
Dialoges. Diese Erkenntnis haben wir erst in unseren Tagen erlangt und man wird
sehen, was die gerade angelaufenen Gespriche zeitigen werden.”¢

Bibliographie

Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus Suyskenus et al., Hg., Cam-
bridge 2002 [Antwerpen 1770].
»Annales Bertiniani, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedichtnisausgabe 6), Darmstadt 1958, 11-287.
Antonini Placentini, ,tinerarium®, in: ltineraria et alia geographica, P. Geyer et al.,
Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174.

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum,
Series Latina 118A), Turnhout 1967; Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Chris-
tianorum, Series Latina 119), Turnhout 1962.

76 In der vierzehnhundertjihrigen Geschichte der muslimisch-christlichen Beziechungen hat es
eine solche Initiative noch nicht gegeben: 138 muslimische Fithrungspersénlichkeiten und
Gelehrte haben zum diesjihrigen Fest des Fastenbrechens einen gemeinsam unterzeichne-
ten ,Offenen Brief und Aufruf“ veréffentlicht. Die Regensburger Vorlesung des Papstes
erweist sich trotz oder gerade wegen ihres provokativen Gehaltes als fruchtbar. Vor einem
Jahr bereits hatten 38 muslimische Gelehrte an Papst Benedikt geschrieben. Nun scheint
sich ein dauerhafter Dialog auf breiter Grundlage zu entwickeln. Der neue Brief richtet sich
nicht nur an Papst Benedikt XVI., sondern auch an den Patriarchen der Orthodoxen Kir-
che von Konstantinopel, den Erzbischof von Canterbury und die Hiupter der Lutheri-
schen, Methodistischen, Baptistischen und Reformierten Kirchen. Der Titel ,,Ein uns und
euch gemeinsames Wort® ist dem bekannten Koranvers entnommen, der sich an die ,Leu-
te des Buches®, also Juden und Christen, wendet: ,Kommt her zu einem zwischen uns und
euch gleich angenommenen Wort: dass wir Gott allein dienen und ihm nichts beigesellen,
und dass wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott* (Q 3:64).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 249

Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B.
Mynors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969.

Benedikt XVI., An den Prisidenten fiir religiose Angelegenbeiten, Ankara, 28. No-
vember 2006, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/
november/documents/hf_ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.
html, vom 4. Dezember 2010.

Bohmer, J. E, Hg. 1969, Regesta Imperii I1 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Kéln / Graz.

Bohmer, J. E, Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858,
bearb. von Klaus Herbers, Koln / Weimar / Wien.

Borgolte, Michael 2002, Exropa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, (Handbuch der Ge-
schichte Europas 3), Stuttgart.

Chevedden, Paul E. 2005, ,,Canon 2 of the Council of Clermont (1095) and the
Crusade Indulgence®, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-322.

Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann,
Hg., Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980.

Epistolae Karolini aevi (IV), Ernst Dimmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. 6), Hannover 1902-1925.

Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Monumenta Germaniae His-
torica, Epp. 7), Hannover 1912-1928.

Gilchrist, John 1988, ,The Papacy and War against the ,Saracens’, 795-1216%, The
International History Review 10,2, 174-197.

Gregor 1.,Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo
M. Hartmann, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover
1892-1899.

Gregor VIL., Das Register Gregors VIL, Erich Caspar, Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch V-IX), Berlin 1920-1923.
Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Reformpapsttums in
Deutschland und Italien von Leo 1X. bis Calixt I1. 1049-1123, (Konziliengeschichte

Reihe A), Paderborn et al.

Gresser, Georg 2007, ,Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII.
und ihre Auswirkung auf die pipstliche Synode®, in: What is ,theology® in the
Middle Ages? Religious cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their
self-understanding, Mikolaj Olszewski, Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Munster,
473-486.

Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papstinms zu Afrika von der Mitte des 11.
bis zum Ende des 12. Jabrbunderts, (Beihefte zum Archiv fur Kulturgeschichte 36),
Koln / Weimar / Wien.

Hieronymus, Des beiligen Kirchenvaters Eusebins Hieronymus ausgewdblte Schrifien,
Bd. 1, Ludwig Schade, Ubers., (Bibliothek der Kirchenviter 15), Kempten /
Miinchen 1914.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 GEORG GRESSER

Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis bebraicorum
nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G.
Morin und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turn-
hout 1959.

Hiestand, Rudolf 1985, Papsturkunden fiir Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum
Oriens Pontificius 111, Gottingen.

Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others saw it: A survey and evaluation of
Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Studies in late antiquity
an early Islam 13), Princeton (New Jersey).

Jafté, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romanorum, 2. korr. Aufl. besorgt
von S. Loewenfeld (JL), E. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald (JE), Leipzig.

Jaspers, Detlev und Horst Fuhrmann 2001, Papal Letters in the Early Middle Ages,
(History of Medieval Canon Law 2), Washington.

Johannes Damascenus, ,De Haeresibus®, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul
Migne, Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl. Paris 1860], 675-779.

Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen zum Bild des
Islam in den mittelenglischen Romanzen, (Diss.), Bonn.

Nikolaus 1., Nicolai I. papae epistolae, Ernst Perels, Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. 6), Berlin 1902-25, 257-690.

Patrologiae Latinae (PL), Jacques-Paul Migne, Hg., Paris 1844-1855, 1862-1864.

Plinius Secundus d. A., Naturkunde, (lat.-dt.), Roderich Konig, Ubers., Buch II,
Miinchen 1974.

Rau, Reinhold, Hg. 1968, Bricfe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-
herr vom Stein Gedichtnisausgabe 4b), Darmstadt.

Riedinger, Rudolf, Hg.1984, Concilium Lateranense a. 649 celebraitum, (Acta Concilio-
rum Oecumenicorum 2,1), Berlin.

Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der Araber in den lateinischen Quellen des friiheren
Mittelalters vom ansgebenden sechsten bis zur Mitte des achten Jabrbunderts, Frankfurt
a.M.

Rotter, Ekkehart 1993, ,Die Sarazenenseuche oder Wie ein Feindbild entsteht®, in:
Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschlige, das Unvertraute zu verstehen, Ger-
not Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59.

Southern, Richard W. 1981, Das Islambild des Mittelalters, Stuttgart et al.

Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und
Johannes und die Apostelgeschichte erliutert aus Talmud und Midrasch, (Kommentar
zum Neuen Testament 2), Miinchen.

Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., Wien.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang'

Maria Vittoria Molinari

Einige mittelalterliche, volkssprachlich verfasste Gattungen der hofischen Literatur
wie der Roman und die lyrische Dichtung sind von groffer historischer Bedeu-
tung, auch wenn ihre spezifische Funktion aus moderner wissenschaftlicher Sicht
vorrangig weder darin besteht, ein Ereignis zu beschreiben, um es der Nachwelt
zu uberliefern, noch das Geschehen bzw. das Geschehene direkt zu beurteilen.
Diese Funktion wird eher historischen Texten und Chroniken zugeschrieben. Die
ideologisch-politische Ausrichtung letzterer ist offensichtlich und tritt in vielen
Fillen sehr deutlich hervor, aber auch erzihlende Texte sowie Spruchdichtung
und Minnesang sind nicht nur Unterhaltungsliteratur, sondern kénnen ebenso als
spolitisch® ausgerichtete Texte gewertet werden, als ,historische® Dokumente im
weiteren Sinne, besonders, wenn wir jenen Aspekt der Geschichte in Betracht zie-
hen wollen, der sich mit der ,Suche nach den Griinden des menschlichen Han-
delns® beschiftigt. Im Mittelalter ist dieses Handeln vor allem in gesellschaftlicher
Hinsicht zu verstehen, d. h. in Bezug auf die menschlichen Gemeinschaften im
Allgemeinen bzw. auf die Menschen in ihren jeweiligen Rollen und nicht als In-
dividuen.

Die lyrischen Texte, vor allem die in der Volkssprache geschriebenen Texte, wor-
unter ich hier Minnelieder und Spruchdichtung verstehe, konnen und miissen daher
auch in ihrer ,offentlichen® und kommunikativen Funktion betrachtet werden.
Sie werden sich in diesem Sinne als besonders fruchtbar fiir das Verstindnis des
hohen Mittelalters erweisen — einer Zeit also, in der sie, zusammen mit der Homi-
letik, eines der grundlegenden Mittel waren, durch das Kontakt und Kommunika-
tion mit den verschiedenen Schichten der ,o6ffentlichen Meinung® hergestellt
wurde. Besagte Funktion bezieht sich in erster Linie auf die urspriingliche Phase
ithrer Verbreitung, d. h. auf die der mtindlichen Mitteilung - eine Phase, die bei so
weit zuriickliegenden Zeiten erhebliche Schwierigkeiten hinsichtlich der genaue-
ren Rekonstruktion der Kommunikationsvorginge aufweist. Die lyrischen Texte
des deutschen Mittelalters, mit denen wir uns hier beschiftigen wollen, sind uns
im Rahmen einer vermittelten Tradition uberliefert worden, in fast allen Fillen
ohne Angabe zum historischen Kontext ihrer Verbreitung und zeitlich gesehen
fern von der Epoche, in der sie vermutlich gedichtet wurden.?

1 Ein herzlicher Dank geht an Frau Erika Eggemann fiir ihre wertvolle Hilfe bei der Erstel-

lung der deutschen Fassung vorliegender Arbeit.

Wie bekannt ist, gehen die drei Sammlungen, die den grofiten Teil der Uberlieferung ent-
halten, auf die ersten Jahre des 14. Jahrhunderts (Handschriften B und C) bzw. auf wenig
frither (Handschrift A) zuriick. Die vorherigen Produktionen (12. Jh.) sind dagegen in
Handschriften heterogener Art enthalten, z. B. sind zwei Tagelieder von Wolfram von

2

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 MARIA VITTORIA MOLINARI

Es handelt sich also darum, weit zuriickliegende ,massenmediale Auflerungs-
formen_zu interpretieren und die Beziehungen zwischen Verfasser und Publikum
sowie die kommunikativen Absichten des Verfassers oder eines etwaigen Auftrag-
gebers aufzuzeigen; eine Aufgabe, die sich zwar aufgrund der schon genannten
objektiven Schwierigkeiten (d. h. ein unklarer geschichtlicher Zusammenhang; die
problematische Uberlieferung der Texte) oft als komplex, aber nicht als unméglich
erweist. Aufzuzeigen sind dabei natiirlich auch die verschiedenen Ebenen des Ge-
halts der Botschaft, der ganz deutlich hervortreten, aber auch latent sein kann,
z. B. in verschiedenen rhetorischen Strategien versteckt.

Mit vorliegender Untersuchung sollen in den Werken der Minnesinger Stand-
punkte und Urteile zu den Kreuzziigen analysiert werden - zu einer Bewegung,
die in ganz Westeuropa mit der Entwicklung von volkssprachlichen Dichtungen
zusammentfillt und somit auch zu einem ihrer produktivsten Themen werden
konnte. Dabei ist zu bemerken, dass bei der lyrischen Dichtung auf deutschem
Gebiet mehr oder weniger explizit Einstellungen zu Tage treten, die von einer
propagandistischen, werbenden Haltung fiir das Unternehmen bis hin zum Kon-
flikt, den die Aufforderung zur Teilnahme am Kreuzzug auslost, wie auch zum
Zweifel und zur direkten Kritik an der juristischen und moralischen Legitimitit
des Unternehmens reichen.

Wenn unsere Quellen in vielen Fillen auch eine Zensur erfahren haben mogen,
so geben sie doch Hinweise, dass die Uberzeugung von der Legitimitit des Krie-
ges sowie die unheilvolle Ideologie des ,,Heiligen Krieges“ (d. h. vollkommen ge-
heiligt, da von Gott gewollt) auch im Bereich der christlichen Kirche des Mittelal-
ters einflussreiche Gegner hatte.?

Im 9. Jahrhundert betrachtet Hrabanus Maurus, der Abt von Fulda, die Ermor-
dung eines Gegners in der Schlacht als abominabile, als ,,abscheulich®. Verschiede-
ne papstliche Erklarungen versprachen dagegen den im Krieg zur Verteidigung der
Kirche Gefallenen den ,himmlischen Lohn*4 — in einem Krieg, der explizit als
,Heiliger Krieg“ bezeichnet wurde>.

Eschenbach in der Miinchener Handschrift des Parzival zu finden, wihrend etwa finfzig
lyrische Strophen auf Deutsch unter die lateinischen Strophen des Codex Buranus gemischt
sind (vgl. Holznagel, Franz-Josef 2001, ,Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher
Lyrik vom 12. bis zum 14. Jahrhundert®, in: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhand-
schriften, Anton Schwob und Andrés Vizkelety, Hg., Bern et al., 107-130).

Vgl. Flori, Jean 2002, Guerre sainte, jihad, croisade: Violence et religion dans le christianisme et
lislam, Paris.

Siehe z. B. Papst Leo IV. (847-855).

Vgl. Wentzlaff-Eggebert, Friedrich-Wilhelm 1960, Kreuzzugsdichtung des Miitelalters: Studien
zu threr geschichtlichen und dichterischen Wirklichkeit, Berlin, 3-9. Von proelia sancta wird der
Chronist Guilbert de Nogent ausftihrlich sprechen. In den ersten Jahren des 12. Jahrhun-
derts verfasst er eine Chronik tiber den Ersten Kreuzzug, Dei gesta per Francos, den er so als
einen von Gott selbst durch die Franken unternommenen Kreuzzug darstellt (vgl. Guibert

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 253

In den pipstlichen Aufforderungen ab der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts
bis hin zum Aufruf Urbans II., und dann vor allem in den kurz nach dem Ersten
Kreuzzug entstandenen Chroniken,® ist die Sakralisierung dieses Unternehmens
absolut, inbegriffen auch das grofle Gemetzel bei der Einnahme Jerusalems sowie
bei der anschlieflenden Schlacht in der Nihe von Askalon, das in beiden Fillen
fast wie die Erfullung eines gewaltigen Opferrituals geschildert wird. Frithe Histo-
riker beschreiben die begangenen Grausamkeiten wie auch die immense Beute
ohne jegliche Kritik oder Missbilligung, ja, sie teilen sogar die Begeisterung und
den Uberschwang der Kreuzziigler, fiir die der Sieg eine klare Bestitigung der gott-
lichen Gunst zu sein scheint.

Anders ist die Haltung einiger spiterer Historiker, die angesichts der Schwierig-
keiten in den Kreuzzugsstaaten des 12. Jahrhunderts und nach dem Scheitern des
Zweiten Kreuzzugs kritische Uberlegungen auch zu den vorhergegangenen Ereig-
nissen anstellen. In den deutschen Annalen jener Zeit sind scharfe Kritiken am
Zweiten Kreuzzug zu finden und auch Suger, der Abt von Saint-Denis (der von
1147-1149 die Regentschaft Frankreichs iibernahm, wihrend der Konig auf dem
Kreuzzug war) hatte die Entscheidung Konig Ludwigs VII., am Kreuzzug teilzu-
nehmen, nicht gebilligt.” Bekannt ist auch die kritische, aber ausgewogene Hal-
tung, die in der Chronik des Bischofs Wilhelm von Tyrus (1130-1186) zu erkennen
ist.3 Dieser hatte die islamische Welt direkt kennen gelernt. Im Unterschied zu fast
allen vorhergehenden Chronisten, die eine weit verbreitete Unkenntnis der islami-
schen Kultur an den Tag gelegt hatten, erkennt Wilhelm denn auch die juristische
Gultigkeit der Griinde auf Seiten der islamischen Feinde an und steht damit im
Widerspruch zur juristischen Doktrin der christlichen Tradition, derzufolge ein be-
rechtigter Grund nur fiir einen der beiden Streitpartner bestehen kann. Bedeuten-
der und noch Klarer ist die Haltung, die im De re militari et triplici via peregrinationis
Jerosolimitanae zum Ausdruck kommt - einem Werk des gelehrten Magister und
Theologen Radulfus Niger, das dieser wahrscheinlich 1189 nach dem Fall Jerusa-
lems geschrieben hat.? Es geht darin nicht mehr nur um Kritik an der ,Fithrung®
der kriegerischen Unternehmungen oder um deren strategische Angemessenheit,
wie zum Beispiel bei den verschiedenen, sich distanzierenden Erklirungen nach
dem Scheitern des Zweiten Kreuzzugs; das Werk liefert auch eine ,theologische®

de Nogent [Guitbertus abbas Novigenti], Dei gesta per Francos et cing autres textes, R. B. C.
Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 127A), Turnhout 1996).
6 Vgl. z. B. die wahrscheinlich auf die Jahre 1105-1106 zuriickgehenden Gesta Francorum et
aliorum Hierosolimitanorum (The deeds of the Franks and the other pilgrims to_Jerusalem, Rosalind
Hill, Hg. und Ubers., London 1962).
Guillaume, ,Vita Sugerii“, in: Oeuvres complétes de Suger, Lecoy de la Marche, Hg., Paris
1867, 377-411, hier 393ft.
Vgl. Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens,
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986.
9 Vgl. Flahiff, George B. 1947, ,,,Deus Non Vult‘: A Critic of the Third Crusade, Mediaeval
Studies 1X, 162-188; Radulfus Niger, De re militari et triplici via peregrinationis lerosolimitane
(1187/1188), Ludwig Schmugge, Hg., Berlin 1977.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 MARIA VITTORIA MOLINARI

Infragestellung des Religionskrieges und formuliert eine gut argumentierte Ableh-
nung, womit eine kritische Haltung vorweggenommen wird, die sich dann im 13.
Jahrhundert immer stirker verbreiten sollte. Radulfus Niger stellt die ZweckmiRig-
keit wie auch die Legitimitit des Kreuzzugs systematisch und rational in Frage, und
zwar zu einer Zeit, als Propaganda fiir den Dritten Kreuzzug gemacht wurde.!?

Wie bekannt ist, war Deutschland im Mittelalter bei der Entstehung und Entwick-
lung verschiedener Gattungen der hofischen Dichtung, besonders bei Roman und
Lyrik, sowohl in thematischer als auch stilistischer Hinsicht stark von Frankreich
beeinflusst, auch wenn sich in Deutschland, aus besonderen soziolinguistischen
Griinden, eine vom Lateinischen unabhingige schriftliche Vulgirsprache viel frii-
her als im franzosischen und provenzalischen Sprachbereich entwickelt hatte. Auf
das Ende des 9. Jahrhunderts geht das so genannte Ludwigslied'! zurtick, das mit
Sicherheit auf das Jahr 881 datiert werden kann. Es weist eine sehr frithe Verbin-
dung mit der frankophonen Welt auf und nimmt bestimmte Thematiken vorweg,
die dann in der Dichtung zur Zeit der Kreuzziige Allgemeingut werden sollten.
Dabei handelt es sich nimlich um das erste deutsche, christlich inspirierte Helden-
lied, in rheinfrinkischer Sprache geschrieben und dann in den franzdsischen
Sprachbereich tberliefert (und in derselben Handschrift und denselben Blittern,
die Die Sequenz auf die heilige Eulalia enthalten).!? In diesem Lied wird die Gestalt
Ludwigs III. gefeiert, des Konigs der Westfranken, also des ,franzosischen® Teils
des Karolingerreichs, der iiber ein Heer einfallender Normannen gesiegt hatte,
wobei der junge Konig als Liebling Gottes und als sein Werkzeug dargestellt wird.
Auch wenn es sich hier noch um einen Verteidigungskrieg handelte, so wird dieser
doch schon als ein Krieg gegen die Heiden gesehen!3, die Gott ,,iiber See kommen
lief [...], das Volk der Franken ihrer Stinden zu mahnen®“. Andere Motive dieses
Heldenliedes nehmen die Topoi der zukiinftigen Kreuzzugspropaganda vorweg:
so den Aufruf Gottes in der ersten Person an den Konig, ,,seinem®, d. h. dem Vol-

10 Unter den Argumenten, die Radulfus, De re militari 196 (Liber tertius §§ 89, 90), gegen den
Kreuzzug anfiihrt, verdient jenes besondere Beachtung, das sich auf das Verhalten gegen-
Uber den Sarazenen bezieht: Deum non egere vindicta humana neque fidem violentia propagari,
»Gott bedarf nicht der Rache der Menschen noch der gewaltsamen Verbreitung des Glau-
bens“; Anne trucidandi sunt Sarraceni? An quia deus donaverit eis Palestinam vel habere permisit?
Ille dixit: Nolo mortem peccatoris. Homines sunt eiusdem conditionis nature cuius et nos sumus;
[...] Utique gladio verbi dei percutiendi sunt, ut veniant ad fidem voluntarie et non coacti, ,Warum
miissen die Sarazenen niedergemetzelt werden? Vielleicht, weil Gott ihnen Palistina ge-
schenkt hat oder weil er ihnen erlaubte, es zu besitzen? Er sagte: Ich will nicht den Tod des
Siinders. Sie sind Menschen von derselben Art, von der wir sind; [...] Man muss sie mit
dem Schwerte des Gotteswortes treffen, damit sie freiwillig zum Glauben gelangen und
nicht gezwungen werden® (Hervorhebungen im Original).

11 vgl. Braune, Wilhelm und Ernst A. Ebbinghaus, Hg. 1979, Althochdentsches Lesebuch,
16. Aufl., Tubingen, 136ff.

12" Handschift aus Saint-Amand, heute Cod. Valencienne B. M. Ms. 150 (erste Hilfte 9. Jh.),
Bl 141ff.

13 Ebd. V. 11: beidine man.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 255

ke Gottes, zu helfen!4; so auch das Versprechen einer Belohnung fir den, der den
Willen Gottes vollbringt, bzw. fir dessen Familie, wenn ersterer in der Schlacht
fillt; und so schliefflich auch den Angriff auf die Feinde unter den Klingen einer
heiligen Hymne, des Kyrie eleison.

Fur die Zeit um den Ersten und den Zweiten Kreuzzug gibt es noch keine gesi-
cherten Zeugnisse lyrischer Dichtung auf Deutsch, und auch im franzdsischen
und okzitanischen Sprachraum sind die Dichtungen zum Thema der Kreuzziige
noch kaum zu finden. Dennoch sind in der deutschen poetischen Literatur zwei
bedeutende Werke erhalten, die unter gewissen Gesichtspunkten einander sehr
dhnlich sind: die Kaiserchronik (wahrscheinlich in den Jahren 1126 bis 1147 ent-
standen) und das Rolandslied. Bei der Vielzahl historischer Angaben kann die Kai-
serchronik das Thema der Kreuzziige nicht aufler Acht lassen, auch wenn es nur am
Rand behandelt wird und sich darauf beschrinkt, die Verteidiger des Christen-
tums zu feiern, also Karl den Groflen und Gottfried von Bouillon, wobei der glei-
che Abstand zum Welfenreich wie auch zum Papsttum eingehalten wird, und der
Verfasser sich der allgemein verbreiteten, dualistischen anti-,heidnischen Ideolo-
gie verschreibt.!> Das Rolandslied dagegen, sozusagen ein ,Remake® des Chanson de
Roland, das mit grofler Wahrscheinlichkeit zwischen 1170 und 1172 entstand,
steht bei seinem Bericht tiber die Ereignisse von Runzival ganz im Zeichen der
Kreuzzugspropaganda und der Spiritualisierung des heroischen Unternehmens im
Sinne der von Bernhard gepredigten nova devotio.'® Stirker als im Chanson de Ro-
land selbst stellt der Krieg hier eine Radikalisierung des Kampfes zwischen Gut
und Bése dar, als Kampf zwischen Christentum und dem verstanden, das hier als
baidenscafi, also ,Heidentum® bezeichnet wird: der kaiser in do sagete / daz er willen
habete / die haidenscaft zerstoren, / di cristin gemeren’. Es ist moglich, dass mit dieser
extremen Ideologisierung eine politische Absicht einhergeht, d. h. wahrscheinlich
sollte die Kampagne Heinrichs des Lowen (der wohl auch Auftraggeber des Wer-
kes war) gegen die heidnischen Volksstimme vom Baltikum bekriftigt und geprie-
sen werden, wobei auch Bernhard von Clairvaux diesen Kampf mit der gewohn-
ten Entschlossenheit unterstiitzte. So hatte er fur die Teilnehmer an dieser Kam-
pagne den gleichen Stindenerlass gefordert wie den, der den Teilnehmern an den
Kreuzziigen nach Jerusalem zugestanden wurde.!8

14 Ebd. V. 23: hilph minan lintin.

15 Vel. Kaiserchronik eines Regensburger Geistlichen, Edward Schroder, Hg., (Monumenta Germa-
niae Historica, Deutsche Chroniken 1,1), Nachdr., Berlin 1964 [1895], VV. 16532-17283.

16 Vgl. Wesle, Carl und Peter Wapnewski, Hg. 1985, Das Rolandslied des Pfaffen Konrad,
3. Aufl., Ttbingen.

17 Ebd. VV. 83-86.

18 Bej ihrer sehr genauen Untersuchung des Textes entdeckt Lucia Sinisi (1986, ,,Aspetti pro-
pagandistici delle crociate nel ,Rolandslied’ di Pfaffe Konrad®, Annali della Facolta di Lingue
e Letterature straniere dell’Universita di Bari V11,1-2, 99-120) wortliche Zitate von vielen der
Stereotypen, die auch in den Chroniken zum Ersten Kreuzzug zu finden sind, insbesonde-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 MARIA VITTORIA MOLINARI

In beiden oben genannten Werken ist eine Erweiterung des Begriffs ,Kreuzzug®
weit Uiber die urspriingliche Vorstellung einer bewaffneten Pilgerreise ins Heilige
Land hinaus zu bemerken. Der Kreuzzug wird heilig und mit Privilegien belohnt
wie auch jeder andere Krieg, der die Ausweitung von Christentum und Orthodo-
xie, ja sogar die Verteidigung des Papsttums zum Ziel hatte. Klar erkennbar ist,
wie die Ideologie der Kreuzziige mit den verschiedensten politischen Interessen
verflochten ist, und zwar nicht nur in Bezug auf den Machtkampf zwischen Kaiser
und Papst, sondern auch im Rahmen der Expansionspolitiken und der Rivalititen
der europiischen Herrscher.

Die Propaganda fiir den Dritten Kreuzzug, zu dem in ganz Westeuropa aufgeru-
fen wurde, verfugte iiber bedeutend umfangreichere Kommunikationsmittel als in
der Vergangenheit. Unter den Schriftstiicken finden sich daher nicht nur die ver-
schiedensten Literaturgattungen in lateinischer Sprache wie Chroniken, Predigten,
Briefe des Papstes, Hymnen und excitatoria'®, sondern auch ein ausgedehnter Ge-
brauch der Vulgirsprache, vor allem in den franzésischen Chansons de geste*® und
in den sogenannten Kreuzzugsliedern und anderen Gattungen lyrischer Dichtung
auf Provenzalisch, Franzosisch und Deutsch. Eben die Vielfalt der Sprachen, Gat-
tungen und Kommunikationsmoglichkeiten bei der Behandlung des gemeinsa-
men Themas zeigt uns, dass sich die Werbung fiir die Teilnahme am Dritten
Kreuzzug auflerordentlicher Mittel bedienen konnte, die wir heute als ,Medien-
Bombardierung® bezeichnen wiirden und die noch eindringlicher und kapillarer
war als die (wie uberliefert ist) auflerordentlich wirksamen Propaganda-Predigten
Bernhards und des Ordens von Cluny anlésslich des Zweiten Kreuzzugs.
Angesichts der betrichtlichen Bandbreite der politischen Interessen (im We-
sentlichen ging es um das Uberleben der Feudalmacht durch ein grof} angelegtes
Projekt der aggressiven Expansion) bediente sich die Propaganda auch verschiede-
ner, nicht kirchlicher Kanile, so z. B. der volkssprachlichen Poesie, die sich immer
stirker verbreitete. Wihrend die Literatur auf Latein nidmlich weiterhin fiir die of-
fiziellen Kanile bestimmt, d. h. der Kirche und der hohen Politik vorbehalten
war, konnte die Dichtung in Vulgirsprache dagegen die Laien der verschiedenen
Gesellschaftsschichten erreichen. Die Chansons de geste feierten die Unternehmun-
gen des Ersten und Zweiten Kreuzzugs in epischer Form und waren ein offizielles
Zeugnis der Ereignisse, womit sie die Ideologie des ,Heiligen Krieges“ literarisch

re in der Historia Hierosolymitana von Robertus Monachus (in: Récueil des Historiens des Croi-

sades, Historiens Occidentaux 3, Paris 1844-1895, 721-882).

Siehe z. B. De Hierosolimitana peregrinatione acceleranda von Peter de Blois, in: ders., Opera

omnia, Jacques-Paul Migne, Hg., (Patrologiae cursus completus, Series Latina 207), Paris

1855, 1057-1070.

20 Siche z. B. unter den iltesten Chanson de Antioche (hrsg. von S. Duparc-Quioc, Paris 1976),
und Chanson de Jérusalem (hrsg. von N. R. Thorp, (The Old French Crusade Cycle IV), Tus-
caloosa (Alabama) 1992) aus dem letzten Viertel des 12. Jahrhunderts.

19

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 257

legitimierten und dazu aufforderten, an dieser Ideologie festzuhalten. Genauer ge-
sagt, sie trugen zur Entstehung einer Sprache und literarischer Topoi bei, die das
Rittertum Jahrhunderte lang prigen sollten (historische und legendire erzihlende
Elemente; Heldentaten, die zum Verhaltenstyp wurden; wilde Schlachten; Wun-
dertaten). Das Unternehmen wird natiirlich immer duflerst positiv bewertet, Kritik
an den Christen beschrinkt sich auf wenige konkrete Tatsachen und das personli-
che Verhalten des Einzelnen. Das Kreuzzugslied dagegen ist direkter im Ansatz,
da es im Rahmen einer direkten, miindlichen oder schriftlichen Kommunikation
entsteht. Diese kann real oder auch fiktiv sein, tibt aber auf jeden Fall eine feinere,
eindringlichere Propagandafunktion aus, die sich nicht nur innerhalb der hofi-
schen Welt verbreitet, also dort, wo die lyrische Poesie im Allgemeinen zu Hause
ist, sondern ein breiteres Publikum auch in der Ferne erreichen kann.?!

Anhand der verschiedenen Formen und Thematiken lassen sich echte ,Unter-
gattungen® unterscheiden: So die Aufrufe zum Kreuzzug, die nach Stereotypen
angelegt sind, welche sich der bereits durch die offiziellen Predigten verbreiteten
Argumente und Thematiken bedienen; dann die eigentlichen Minnelieder mit
Uberlegungen personlicher und affektiver Art, und schliefllich die Spriiche mit ver-
schiedenen Aufrufen, Urteilen oder auch ausdriicklicher Kritik. All diese Unter-
gattungen betreffen sowohl die franzdsischen und provenzalischen Kreuzzugslie-
der als auch die deutschen. So lisst sich denn auch feststellen, dass das Vorhan-
densein typologischer und thematischer Analogien vom Bestehen eines einheitli-
chen Propagandaprojekts zeugt, mit dem, von oben her, in ganz Westeuropa zur
Teilnahme am Kreuzzug aufgerufen wird.

Bei der Herausarbeitung der historischen und politischen Bedeutung der deut-
schen Kreuzzugslieder sind einige philologische und linguistische Probleme hin-
sichtlich der Uberlieferung mittelalterlicher deutscher Lyrik zu beachten. Das be-
trifft zum Einen die zeitliche Differenz zwischen der Zeit ihrer Entstehung und
der Datierung der erhaltenen Handschriften. Beispielsweise sind die sich auf den
Dritten Kreuzzug beziehenden Lieder iiber ein Jahrhundert ilter als die Samm-
lungen, in denen sie uns uberliefert sind. Eine vermehrte Umgestaltung (Anpas-
sungen, Verflachungen, Zensur) der Texte im Laufe ihrer Tradierung kann also
nicht ausgeschlossen werden. Die inhaltliche Interpretation der Lieder in Bezug

21 Vom Widerhall, den besonders die politische Lyrik hervorrufen konnte, zeugt die Kritik
zur beriihmten, gegen den Papst gerichteten Strophe Walthers von der Vogelweide (L 34,4,
in: Walther von der Vogelweide, Werke, Gesamtausgabe, 2 Bde., Giinther Schweikle, Hg.,
Stuttgart 1994-1998, 1, 165ff.) von Seiten des zeitgendssischen Dichters Thomasin von
Zerklaere, der am Hofe des Patriarchen von Aquileja, Wolfgers von Erla, titig war. Thoma-
sin gibt Walther die Schuld, wenn Tausende von Rittern dem Aufruf des Papstes zum
Kreuzzug keine Folge geleistet haben. Gemeint ist dabei wahrscheinlich der von Innozenz
I11. gepredigte Kreuzzug aus dem Jahre 1213: wand er hit tiisent man betceret, / daz si habent
siberheeret / gotes, und des bdbstes gebot; vgl. Thomasin von Zerklaere, Der Welsche Gast, Raffae-
le Disanto, Hg., Trieste 2001, VV. 11163-11250, hier VV. 11223ff.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 MARIA VITTORIA MOLINARI

auf den konkreten Augenblick ihrer Dichtung erfordert daher eine aufmerksame
kritische Arbeit, die sich vor allem auf den Vergleich der verschiedenen Fassungen
stiitzt. Zum Anderen ist in Betracht zu ziehen, dass die gesamte deutsche hofische
Literatur im Allgemeinen dem offentlichen Leben ferner steht und weniger expli-
zit darin verwickelt ist (das gilt besonders fir das Thema der Kreuzzige) als die
franzosische und provenzalische Dichtung, die oft eine direkte Verarbeitung der
historischen Wirklichkeit und der personlichen Erfahrungen darstellt, wihrend in
der deutschen Tradition eventuelle Stellungnahmen, sei es Propaganda, Befurwor-
tung oder Kritik, weniger deutlich und direkt sind. Es gilt daher, eine Sprache tief
auszuloten, die reich ist an zumeist versteckten Anspielungen.

Doch nun wollen wir uns mit einigen Beispielen beschiftigen. Das Thema der
Kreuzzige findet zur Zeit des Dritten Kreuzzugs Eingang in das ,Repertoire” des
Minnesangs, genauer gesagt mit der Reaktion, die Europa auf die unheilvolle
Schlacht von Hattin und die Riickeroberung Jerusalems durch Saladin (1187) zeig-
te. Unter den Dichtern jener Zeit, die sich mit dem Thema der Kreuzziige be-
schiftigen, sind Friedrich von Hausen, Albrecht von Johansdorf und Hartmann
von Aue drei bedeutende Namen. Sie bezeugen das Autkommen einer leisen, zu-
weilen sehr tief gehenden Diskussion iiber die ZweckmiRigkeit, sich dem neuen
Aufruf zu einem groflen Kreuzzug ins Heilige Land anzuschlieffen. Dieser war
von Papst Gregor VIIL in seiner berithmten Enzyklika formuliert, die mit folgen-
den Worten beginnt: Audita tremendi severitate iudicii, qguam super terram Jerosolimam
divina manus exercuit, ,Nachricht hat uns erreicht vom furchtbaren und strengen
Urteil, das die Hand Gottes auf das Land Jerusalem ausgetibt hat“. Im Gegensatz
zum entriisteten, apokalyptischen Ton der kirchlichen Erkldrungen steht der An-
satz, mit dem die Minnesinger sich mit dem Thema beschiftigen. Bei ihnen wird
die Bestiirzung tiber die Geschehnisse im Heiligen Land zu einer argumentieren-
den Debatte, und die Frage, ob man sich dem Kreuzzug anschlief8en soll - ein in
erster Linie politisches Problem - zu einem individuellen Konflikt, der in einigen
Lyriken auf die gleiche Weise behandelt wird wie das Thema der hofischen Liebe.
In jener Zeit verfiigten die Dichter iiber offizielle, zur Institution erhobene Kom-
munikationsmoglichkeiten, wo ithrem Wort ein ganz besonderes Echo gegeben
war. Gemeint sind die Hoffeste, die oft mit den kaiserlichen Hoftagen zusammen-
fielen.?2 Berithmt ist das Hoffest von Mainz im Jahre 1184, doch schon 1188 war
man politisch so stark fiir eine Teilnahme am Kreuzzug sensibilisiert, dass in
Mainz kein Hoffest mehr veranstaltet, sondern zum ,Hoftag Jesu Christi“ aufge-
rufen wurde. Es handelte sich dabei um eine religios-liturgische Feierlichkeit, die

22 Vgl. Haubrichs, Wolfgang 1978, ,,Reiner muot‘ und ,kiusche site‘. Argumentationsmus-
ter und situative Differenzen in der staufischen Kreuzzugslyrik zwischen 1188/89 und
1227/28%, in: Stauferzeit, Rudiger Krohn, Bernd Thum und Peter Wapnewski, Hg., Stutt-
gart, 295-324, hier 309 Anm. 41.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 259

zum Aufbruch ins Heilige Land vorbereiten sollte und fur den 23. April 1189 ge-
plant war, den Tag des Heiligen Georg, also des mythischen Ritters, der die himm-
lischen Heerscharen angeftihrt hatte, als diese den christlichen milites bei der Er-
oberung von Jerusalem im Ersten Kreuzzug zur Hilfe eilten.??

Vielleicht hat Friedrich von Hausen sich anlésslich eines dieser Feste durch das
Kreuzlied des franzosischen Grafen Conon de Béthune Ahi! amors, com dure depar-
tie** anregen lassen, um dann in seinem Lied MF 47,9 Min herze und min lip din wel-
lent scheiden, ,Mein Herz und mein Leib, die wollen sich trennen“?5, das Thema des
Kreuzzugs aufzugreifen. Von Hausen iibernimmt von Conon das metrische Sche-
ma (und vielleicht auch die Melodie) wie auch das damals recht verbreitete Ein-
gangsmotiv der Trennung von Herz und Leib. Darin kommt der innere Konflikt
zwischen dem Verlangen, bei der Geliebten zu bleiben, und dem Wunsch, zum
Kreuzzug aufzubrechen, zum Ausdruck.?® Von Hausen unterstreicht, dass die
Trennung zwischen Herz und Leib ein Willensakt ist, dass es sich um die Unver-
einbarkeit von zwei stark personifizierten Elementen handelt, in denen im Unter-
schied zum franzosischen Vorbild ein echter Willenskonflikt zum Ausdruck
kommt. Dieser wird schon durch das wellent scheiden im ersten Vers vorweggenom-
men: der lip wil gerne vebten an die heiden, / 6 hit iedoch daz herze erwelt ein wip, ,Der
Leib will gerne fechten gegen die Heiden, / dagegen hat jedoch das Herz eine Frau
erwiblt (MF 47,11f). Im franzosischen Lied handelt es sich dagegen um ein ,Be-
dauern®, nicht um einen ,Konflikt“. Der Wille hat schon gehandelt, die Wahl ist
schon getroffen worden: Es ist der Wille Gottes.?’” Und so wird im Lied von Co-
non in den nichsten Strophen dann auch auf das Eingangsmotiv des Konfliktes
verzichtet, um sich dem Thema des Aufrufs zum Kreuzzug zuzuwenden. Dabei
kommen die typischen Argumente in Sachen ,Vorteil“, sowohl materieller als auch
spiritueller Art, zur Sprache: So die Aufforderung zur Teilnahme am Kreuzzug, die
Ermahnung an die daheim bleibenden Damen, keusch zu leben, die Verherrli-
chung des korperlichen Todes, der mit dem ewigen Leben belohnt wird, und die
Aufforderung vengier la honte dolereuse, ,die grofle Schmach zu richen®, in Vers 43,

23 Chanson dAntioche VV. 90631t.; Chanson de Jérusalem VV. 8091F.; Gesta Francorum, Liber IX.
24 Conon de Béthune, Les chansons de Conon de Béthune, Axel Wallenskold, Hg., Nachdr., Paris
1968 [1921], 6fF. (R. 1125).

Texte hier und im Folgenden aus Des Minnesangs Friibling (MF), I Texte, Hugo Moser und
Helmut Tervooren, Hg., 38. Aufl., Stuttgart 1988, 81ff.; Ubersetzung ins Neuhochdeutsche
aus Friedrich von Hausen, Lieder, Giinther Schweikle, Hg., Stuttgart 1984, 77ff.

Bei Conon in den Versen 7f.: Se i cors va servir Nostre Signor, / mes cuers remaint del iot en sa
baillie, ,Wenn der Leib unserem Herrn dienen gebt, / bleibt mein ganzes Herz in ihrer
Macht“.

Vgl. Molinari, Maria Vittoria 1995, ,Trovatori e minnesinger. Riscontri lessicali, in: Filolo-
gia romanza, filologia germanica: intersezioni e diffrazioni, Convegno internazionale Verona 3-5
aprile 1995, Anna Maria Babbi und Adele Cipolla, Hg., 215-235, hier 227-230.

25

26

27

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 MARIA VITTORIA MOLINARI

gegen diejenigen, die in Vers 47 nos anemis morteus, ,unsere Todfeinde®, genannt
werden. Das Thema bei von Hausen ist dagegen bis zum Ende des Liedes der Kon-
flikt zwischen Minnedienst und Gottesdienst, wobei Herz und Liebesleid personi-
fiziert werden. Dies bis zur letzten Strophe, wo der Dichter sich dann plétzlich
briisk, durch Verschulden der Frau, von ihr, die er einst liebte, abwendet: 0b ich die
bazze, die ich dd minnet é, ;,wenn ich die hasse, die ich da ehemals liebte (MF 47,34).
In dieser Lyrik bleibt das Thema des Kreuzzugs dem Minnesinger im Wesentli-
chen fremd, auch wenn die letzte Strophe, in der er sich von der einst geliebten
Dame abwendet, auf die Entscheidung zur Teilnahme am Kreuzzug hinweisen
konnte. Auf jeden Fall aber herrscht das Thema der Liebe mit seiner ganzen meta-
phorischen Vielschichtigkeit vor und stellt somit einen deutlichen Bruch zum Lied
Conons dar, durch welches von Hausen sich hatte inspirieren lassen. Letzteres ist
ein echter Aufruf, unter Verwendung der einfachen Topoi der kirchlichen Propa-
ganda. Der Tod Friedrichs von Hausen 1190 im Heiligen Land wihrend der Ver-
folgung der Feinde ist ausfiithrlich in den Chroniken belegt (fiir die damalige Zeit
ein sehr seltener Fall), und daher besteht kein Zweifel daran, dass er tatsichlich am
Kreuzzug teilgenommen hat. Dennoch ist klar zu erkennen, dass seine Titigkeit als
Dichter nicht im Dienste der Kreuzzugspropaganda stand. Ja, es ist sogar nicht
auszuschlieffen, dass das Lied (besonders von denjenigen, die das Vorbild Conons
kannten) als echte Kritik aufgefasst werden konnte, auch wenn metaphorisch ver-
brimt. Die Lyrik konnte aber auch als eine Art ,,Abschiedsgrufl” interpretiert wer-
den, mit dem der Dichter der geliebten Frau die Treue verspricht. Auf dieselbe
Weise empfiehlt der Dichter nimlich die Freunde, die er zuriicklassen muss, an
Gott: Herre got, 4f die gendde din / 56 wil ich dir bevelben die, / die ich durch dinen willen
lie, ,2Herr Gott, in deine Gnade / will ich dir diejenigen befehlen, / die ich um dei-
netwillen verlieR“ (MF 48,10ff.). In der nachfolgenden Strophe aber erscheinen die
obgenannten leben friunden in einem weniger liebevollen Licht, als nimlich Hausen
die guoten frouen, die zu Hause geblieben sind, ermahnt, sich nicht der Werbung
desjenigen zu ergeben, der gotes verte alsé erschrac, ,der vor Gottes Fahrt so zuriick-
schreckte!” (MF 48,18). Der Tadel gegeniiber dem, der bleibt, wie auch in Strophe
MF 53,31, zeugt davon, dass eine reelle Missbilligung besteht.

Albrecht von Johansdorf war in den Jahren von 1185 bis 1209 wohl ein Ministe-
riale des Bischofs von Passau. Bei ihm ist der Kreuzzug ein Hauptthema, das aber
nicht spontan neben dem Thema der Minne zu bestehen scheint. In den Lyriken,
die in den Handschriften den Beginn seiner Produktion darstellen, tiberschneidet
sich das Thema des Kreuzzugs mit dem der Minne, die hier nicht nur in den ste-
reotypen Formen der hofischen Umwerbung, sondern auch als echter Schmerz
des Abschieds von der geliebten Frau erscheint. In MF 86,1 zum Beispiel ist das
Motiv der ,Fahrt“ nur in der letzten Strophe MF 86,25 zu finden (die nur in der
Handschrift C und als Zusatz am Rande erscheint). Am Ende dieser Strophe
kommt die Sorge um die anhaltende Treue der Frau zum Ausdruck: sile aber si ir
leben verkéren, / s0 gebe got, daz ich vervar, ,Sollte sie aber ihr Leben dndern, / so ge-

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 261

be Gott, daf ich lieber dahinfahre” (d.h. ,sterbe®)?8. In Lied MF 87,29 (Ich und ein
wip wir haben gestriten) dagegen wird das Thema der Fahrt schon am Anfang mit
einer Diskussion eingefiihrt, die sich auch in diesem Fall zuerst auf das individuel-
le Problem der Standhaftigkeit der Liebe nach Aufbruch des Kreuzfahrers konzen-
triert. In der letzten Strophe werden die Uberlegungen dagegen ernster und
schlieflen mit einer allgemeinen, existentiellen Verwerfung der Verlockungen der
Welt ab (Diu welt ist niemen staete, V. 12).

Die tatsichlichen Kreuzzugslieder, d.h. die Lyriken, in denen das Thema des
Kreuzzugs dominiert und sich enger mit dem Motiv der Minne verbindet, sind
zwei: Die hinnen varn (MF 89,21) und Guote linte, holt die gdbe (MF 94,15). Das erste
beginnt mit einigen rhetorischen Argumenten, die sich auf die mit den Propagan-
da-Predigten verbreiteten Prinzipien theologisch-juristischer Art beziehen. Dazu
gehort das Prinzip der Gegenseitigkeit: Der Mensch muss Gott mit der Rettung
des Heiligen Grabes das Opfer zuriickgeben, das Gott durch den Kreuzestod zur
Rettung der Menschheit erbracht hat (MF 89,25-31). Die letzte Strophe aber
kommt zum Thema der Minne zuriick (MF 90,11-15) - die einzige sinde, auf die
der Dichter nicht verzichten kann und darum um Gottes Hilfe bittet. Der Gegen-
satz zwischen Gott und Minne ist also auch hier zu finden, wenn auch in umge-
kehrter Form (Gottesdienst — Minnedienst) gegeniiber den vorhergehenden Bei-
spielen (Minnedienst — Gottesdienst), und bleibt weiterhin ungelost. Eine analoge
Zweideutigkeit ist auch in MF 94,15 zu bemerken, die hier aber, wie schon an an-
deren Stellen, durch Argumente der Zweckmifligkeit aufgehoben wird. Die erste
Strophe beginnt mit einem kraftvollen Aufruf Gute Liute, holt / die gdbe, die got, unser
berre, selbe git, / der al der welte hit gewalt, ,Gute Leute, holt / die Gabe, die Gott,
unser Herr, selbst vergibt, / der iiber alle Dinge Gewalt hat!“, um dann an die Be-
lohnung mit dem Ewigen Leben fiir den zu erinnern, der im Kampf den korperli-
chen Tod erleidet. Doch gleich zu Beginn der zweiten Strophe erscheint wieder
das Thema der Minne (Minne, 14 mich vri!, ,Minne, laf§ mich frei!“, MF 94,25), das
mit dem naiven Kunstgriff der ,geteilten Belohnung® zum Abschluss gebracht
wird - beinahe ein Tauschhandel, mit dem die Hilfte der Belohnung, die der
Kreuzfahrer erhilt, seiner in Treue daheim gebliebenen Frau zuteil wird.?

Es ist also zu bemerken, dass in allen Liedern, die von Johansdorf zugeschrie-
ben werden und in irgendeiner Form Bezug auf die Kreuzfahrt nehmen, die kon-
fliktbelastete Anwesenheit der Thematik der Minne nicht nur eine poetische
Funktion erfullt, sondern in metaphorischer Form auf die Schwierigkeit hindeutet,

28 Texte hier und im Folgenden aus Moser und Tervooren 1988, 178ff.; Ubersetzung ins Neu-

hochdeutsche aus Schweikle, Ginther, Hg. 1977, Die mittelbochdeutsche Minnelyrik, I Die frii-
he Minnelyrik, Darmstadt [Nachdr. 1993], 327ff.

29 Das Motiv der Keuschheit der Frau wird (nur in der Hs. C1) durch die doppelte Verwen-
dung des Adjektives rein unterstrichen: it ir reine wibes giiete (MF 95,7 Hs. Cl, im Vergleich
zu mit ir wibes giiete, Hs. A); ir vil reinen lip (MF 95,9 Hs. C1, im Vergleich zu i vil gnoten lip,
Hs. A).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 MARIA VITTORIA MOLINARI

eine iiberzeugte Entscheidung beziiglich der Teilnahme am Kreuzzug zu treffen,
wenn nicht sogar auf einen echten Widerstand. Eine distanzierte Haltung ist in
den Lyriken selbst belegt, vor allem aber in den Albrecht zugeschriebenen Kreuz-
zugsliedern, deren Struktur fast immer so angelegt ist, dass die Argumente der er-
sten Strophe in einer oder mehreren der folgenden Strophen in irgendeiner Form
angefochten, diskutiert bzw. abgeschwicht werden. Auch die handschriftliche
Uberlieferung ist im Falle der Kreuzzugslieder oft ungenau und schwankend, wie
in MF 94,15 und in anderen Strophen, die nicht zitiert wurden, zu bemerken ist.
Man hat also den Eindruck, dass Albrecht der Aufforderung, Kreuzzugspropa-
ganda zu machen, nur teilweise und in kritischer Form nachgekommen ist.

Im Allgemeinen ist das ethisch-literarische Modell des Konfliktes grundlegend bei
allen deutschen Dichtern zur Zeit des Dritten Kreuzzugs, doch bei Hartmann von
Aue erhilt es ein wesentlich grofleres Gewicht als bei den anderen zeitgendssi-
schen Minnesingern, auch wenn es nicht das vorherrschende Thema seines litera-
rischen Schaffens ist. Hartmann beschiftigt sich mit dem Thema des Kreuzzugs
unter einem ausschliefflich personlichen und existentiellen Gesichtspunkt und
trennt dieses vom Thema der Minne, abgesehen von der kurzen Strophe MF
211,20-26, wo ,Fahrt“ (vart) und ,Minne“ zusammen erscheinen, indem an das
Motiv der mit der Dame geteilten Belohnung erinnert wird: diu koufet halben lon
dar an, ,der wird dafiir der halbe Lohn zuteil® (MF 211,22).30 Dabei wird dieser
Lohn, auch der Frau gegeniiber, davon abhingig gemacht, ob die Aufgaben mit
der richtigen Einstellung erfullt werden3! und dass sich die Liebenden die Aufga-
ben teilen: si bete viir siu beidiu bie, / 56 vert er viir diu beide dort, ,Fiir sie beide moge
sie hier beten, / so ist er dort fiir sie beide unterwegs® (MF 211,25f.).

Mit dem Kreuzzugslied MF 209,25 steht Hartmann in volliger und Giberzeugter
Ubereinstimmung mit der von Bernhard gepredigten #ova devotio, die in den Pro-
paganda-Predigten fiir den Dritten Kreuzzug wieder aufgenommen wurde. So un-
terstreicht Hartmann im ersten Vers das Thema der spirituellen conversio: Dem
kriuze zimet wol retner muot / und kiusche site, ,Das Kreuz darf wohl ein reines Herz
und Lauterkeit verlangen® (MF 209,25f.). In diesem Lied wird die ZweckmiRigkeit
einer Teilnahme am Kreuzzug unterstrichen, weil es sich um eine ,Vorteil brin-
gende“ Entscheidung handelt, d. h. um saelde und allez guot, ,die ewige Seligkeit
und alles andere Gut®, zu erhalten (MF 209,27). Nach den ersten beiden Stro-
phen, die in der argumentierenden Art eines Aufrufs abgefasst sind, wird das Lied
personlicher und der Dichter beschreibt die Momente seiner eigenen Umkehr,
von der Zuriickweisung der Verlockungen der Welt bis hin zum Schmerz iiber den
Tod seines Herrn. Auf diese Weise entsteht ein Spannungsverhiltnis und der

30 Texte hier und im Folgenden aus Moser und Tervooren 1988, 404ff.; Ubersetzung ins Neu-
hochdeutsche aus Kasten, Ingrid, Hg. 1995, Deutsche Lyrik des friihen und hoben Mittelalters,
Ubersetzungen von Margherita Kuhn, Frankfurt a.M., 201ff.

31 Vgl MF 211,21: mit rebtem muote, MF 211,24: kinschiu wort.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 263

Kreuzzug wird als ein mit Leiden verbundenes Unternehmen gesehen. Die Auftei-
lung der Belohnung ist jetzt seinem verstorbenen Herrn gewidmet, mit dem er
den durch seine Fahrt erhaltenen Lohn teilen wird. Die letzten beiden Strophen
sind nur von der Handschrift C tiberliefert und erscheinen von den ersten vier ge-
trennt (vielleicht ein spiterer Zusatz oder Variante). Hartmann spricht hier seine
Zugehorigkeit zum Heere Christi deutlich aus: ich in Kristes schar / mit vréiden
wunnecliche var (MF 211,18f.), und scheint sich so selbst als ein Exemplum dafir
hinstellen zu wollen, wie man Rettung findet und Schmerz und Tod tGberwindet.
Das weit verbreitete naturalistische Motiv der Blumen, die im Minnesang den
Sommer ankiindigen und Freude bringen, will hier auf Hartmanns Entscheidung
fiir Kristes bluomen, die die wahre Freude bringen, anspielen: die kiindent eine sumer-
zit / din alsé gar / in siiezer ougenweide lit, ,Die kiinden einen Sommer an, / der ganz
und gar / eine Augenlust sein wird“ (MF 210,39-211,2). So wird der einfache,
konventionelle Beginn mit dem Frithlingsmotiv zu einer metaphorischen Infrage-
stellung der Thematik der Minne, der sich Hartmann selbst als Minnesanger ver-
schrieben hatte. Wihrend bei Friedrich von Hausen und Albrecht von Johansdorf
das Thema der Trennung von der Geliebten dazu gedient hatte, das Thema des
Kreuzzugs einzuleiten und den daraus erwachsenden Konflikt zu schildern, ist das
Thema des Kreuzzugs bei Hartmann von Aue auf einer hoheren Stufe anzusie-
deln. Er stellt es als eine existentielle Moglichkeit dar, um sich mit dem Problem
des Todes und der Moglichkeit der Gliickseligkeit auf Erden auseinanderzusetzen.

Es ist nicht moglich, die komplexe Problematik in den Lyriken Walthers von der
Vogelweide in Bezug auf die Kreuzziige in wenigen Zeilen abzuhandeln. Dennoch
werde ich versuchen, die wichtigsten Standpunkte im Rahmen seiner reichen Pro-
duktion aufzuzeigen. Zur Problematik der Beftirwortung oder Ablehnung der Un-
ternehmungen im Heiligen Land zeigt Walther verschiedene Haltungen, vielleicht
chronologisch entsprechend der politischen Einfliisse, denen er ausgesetzt war,
auch wenn natiirlich nicht fur alle Lyriken eine chronologische Aufstellung mog-
lich ist. Walther ist ein vollkommen lyrischer Dichter, ein ,Berufs“-Dichter, Ver-
fasser von Minneliedern, religiosen Liedern und Spruchlyrik, wobei er sich der
verschiedenen Rollen voll bewusst ist, die ihm die verschiedenen Gattungen zu-
schreiben.? Er ist ein politischer Dichter des Mittelalters und seine Lieder und
Spriiche, auch wenn es sich oft um sehr explizite Stellungnahmen handelt, sind
nicht als Ausdruck einer individuellen Haltung zu sehen, sondern sind immer zu
der kommunikativen Situation und zur Rolle in Bezug zu setzen, die der Dichter
in der Umgebung zu spielen hat, in der er sich gerade befindet, in diesem Falle al-
so am Hofe, an dem er zu Gast ist.

32 Vgl. Richter, Roland 1988, Wie Walther von der Vogelweide ein ,Siinger des Reiches wurde: eine
sozial- u. wissenschaftsgeschichtl. Untersuchung zur Rezeption seiner ,Reichsidee’ im 19. u. 20 Jh.,
Goppingen.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 MARIA VITTORIA MOLINARI

Damit ist klar, dass Walthers verschiedene politische Haltungen durch die sei-
ner Auftraggeber bedingt wurden (auch wenn diese nicht immer leicht zu erken-
nen sind), und es ldsst sich annehmen, dass auch bei anderen Dichtern, von deren
personlichem Schicksal und politischer Abhingigkeit wir noch weniger wissen, die
politische Einstellung, insbesondere in Bezug auf die Kreuzfahrten, von dufleren
Einfliissen abhing,.

Wenige Jahre (1212/1214?) nach der Kaiserkronung Ottos IV. (1209) widmet
Walther ihm zwei Strophen, in denen er den Kaiser dazu aufruft, einen Kreuzzug
ins Heilige Land zu unternehmen (L 12,6; L 12,18)%3. Der Ton ist gebieterisch: In
der ersten der beiden Strophen tritt Walther als Gottesbote (frdnebote) auf und es
kommt zu einer extremen Uberhohung der Stellung des Kaisers. Dieser wird ne-
ben Gott gestellt, denn sie beide haben die Aufgabe, iiber die Schopfung zu regie-
ren (ir habt die erde, er hdt daz himelriche, 1. 12,8). Walther erinnert den Kaiser an
seine Pflicht, als Stellvertreter Gottes das Heilige Land zu verteidigen. Auch wenn
erwiesen ist, dass Otto einen Kreuzzug vorbereitete,?* wird klar, dass die Funktion
der beiden Strophen sicherlich nicht darin bestand, Propaganda fuir dieses Unter-
nehmen Ottos zu machen, sondern dessen kaiserliche Funktionen zu unterstrei-
chen, auch in Bezug auf seine Rolle als Verteidiger des Christentums. Trotz ihrer
Kiirze sind die beiden Strophen von auerordentlicher Wirksamkeit, eben weil sie
den Regeln der Spruchdichtung entsprechen, wobei der Dichter eine einflussrei-
che, gebieterische Rolle einnimmt; dazu kommen Symbole aus dem Tierreich und
ein bewegter, emotionaler Ton.

Die Auflerungen Walthers zu Gunsten Friedrichs II. waren natiirlich viel zahl-
reicher. So unterstiitzte der Dichter den Kaiser durchgehend bei der anlisslich sei-
ner Kronung iibernommenen Verpflichtung, den Kreuzzug anzufiihren, zu wel-
chem der Papst schon 1215 aufgerufen hatte. In einigen Fillen wird der Kreuzzug
zum Vorwand fir die Stellungnahme zu innenpolitischen Problemen, wie im
Spruch L 29,15 (1220?) gegen die deutschen Fiirsten, die dem Kaiser grofie
Schwierigkeiten bei seinem Aufbruch zum Kreuzzug bereitet hitten, indem sie die
Wahl von Friedrichs Sohn Heinrich zu dessen Nachfolger als Kénig von Deutsch-
land verhindern wollten. Oder in den heftigen, gegen den Papst gerichteten Stro-
phen L 34,4 und L 34,14 (1213-1217), in denen die Spenden fiir den Kreuzzug
angesprochen werden, die der Papst in seine eigenen Kassen hitte abfliefen las-
sen. Die Wirksamkeit dieser Strophen liegt in der zynischen, selbstzufriedenen
Darstellung des Papstes in der Ich-Form (L 34,4) und in der Personifizierung des
Opferstockes als Gesprachspartner: Sagent an, hér Stoc, hat iuch der bibest her gesen-
det?, ,Sag an, Herr Stock, hat Euch der Papst hergesandt? (L 34,14).

33 Texte und Ubersetzung ins Neuhochdeutsche hier und im Folgenden aus Walther von der

Vogelweide, Werke.
34 Vgl. Nix, Matthias 1984, ,Der Kreuzzugsaufruf Walthers im Ottonenton und der Kreuz-
zugsplan Kaiser Ottos IV.%, Germanisch-romanische Monatsschrifi 34, 278-294.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 265

Echte Aufrufe zum Kreuzzug sind dagegen die beiden Lieder L 76,22 und L
13,5, deren Entstehung heute trotz einer gewissen Unsicherheit meist zwischen
1227 und 1229 angesetzt wird. In beiden Fillen handelt es sich um in Stilistik und
Metrik sehr raffinierte Lieder, die thematisch aber eher an die Konventionen ge-
bunden sind: Im ersten Lied (L 76,22) wechselt sich die Anrufung Gottes mit dem
Aufruf zur Befreiung des Heiligen Grabes ab, unter Bezugnahme auf traditionelle
Themen (die Rache gegen die ,Heiden® fiir das Leiden Christi; die Vergebung der
Stinden und das ewige Heil fiir den, der dem Aufruf nachkommen wird); im zwei-
ten Lied (L 13,5) gesellen sich zu den traditionellen Themen verschiedene The-
men des Minnesangs und der Spruchdichtung. So werden die daheim Gebliebe-
nen verspottet und bedauert und in Form einer Metapher wird dazu aufgerufen,
wie die fleiffige Ameise zu handeln und den kurzen Sommer des Lebens zu nut-
zen (kurzer sumer, 1..13,22), um ewige Giiter zu erlangen.

Anders ist der Ansatz im Palistinalied (L 14,38), wo Walther uns in der Rolle
eines Pilgers, der endlich das Ziel seiner Fahrt erreicht, eine wahre Andachts-
Hymne bietet. Die Lyrik verherrlicht das Heilige Land und erinnert an die Ge-
schehnisse im Leben Christi in Paldstina und an seine Leidensgeschichte, um
schlie8lich zu fordern, dass dieses Land der Besitz der Christen sein miisse: Kri-
sten, juden und die heiden / jebent, daz diz ir erbe si. / got miieze ez ze rebte scheiden /.../
rebt ist, daz er uns gewer!, ,Christen, Juden und die Heiden / behaupten, dafd dies
ihr Erbe sei /.../ Recht ist, dafl er es uns zuspricht!“ (L 16,29ff)). Die Uberliefe-
rung dieses Liedes ist komplex, und die Tatsache, dass in den sechs Handschriften
zahlreiche Varianten in Bezug auf Anzahl und Verteilung der Strophen erschei-
nen, zeugt von dessen aulerordentlicher Populariit und einer breiten schriftlichen
und miindlichen Rezeption. In Bezug auf den Zeitpunkt und Anlass der Dich-
tung des Liedes gibt es zahlreiche Hypothesen. Besonders iiberzeugend erschei-
nen die Uberlegungen Haubrichs, der diese Lyrik (oder zumindest ihre folgerich-
tige Form in der Handschrift A) als ,publizistische Rechtfertigung® der Politik
Friedrichs II. sieht, dem die Heiligen Stitten 1229 auf der Grundlage einer friedli-
chen Vereinbarung mit dem Sultan al-Malik al-Kamil zurtickgegeben wurden, was
eine sehr heftige Reaktion auf Seiten des Papstes und der Gegner des Kaisers im
Allgemeinen zur Folge hatte.3

Nach Walther sind kritische Auerungen gegeniiber dem Kreuzzug bei den ande-
ren Dichtern des 13. Jahrhunderts, wie Tannhduser und Freidank, offener und
scheinbar spontaner, wobei dieser kritischen Haltung oft negative personliche Er-
fahrungen und nicht so sehr religiose Uberlegungen oder politische Meinungen
zugrunde liegen. Und das verwundert nicht, denn die Einstellungen der Dichter
in jener Zeit entsprechen denen ihrer Mizene oder Auftraggeber: Diese aber wa-

35 Vgl. Haubrichs, Wolfgang 1977, ,Grund und Hintergrund in der Kreuzzugsdichtung. Ar-
gumentationsstruktur und politische Intention in Walthers ,Elegie‘ und ,Paléstinalied, in:
Philologie und Geschichiswissenschaft, Heinz Rupp, Hg., Heidelberg, 12-62, hier 57 Anm.115.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 MARIA VITTORIA MOLINARI

ren von schweren innenpolitischen Problemen in Anspruch genommen, nimlich
den schwierigen Beziehungen der groflen deutschen Fiirsten untereinander, wo-
von auch die kaiserliche Politik betroffen war; sie hatte kein Interesse mehr daran,
Land jenseits des Meeres zu erobern. Gegebenenfalls war man auf die Eroberung
in Richtung Osteuropa ausgerichtet, so dass der Kreuzzug in das Heilige Land
nunmehr als ein fern liegendes Ideal gesehen wurde.

Bibliographie

Braune, Wilhelm und Ebbinghaus, Emst A., Hg. 1979, Althochdentsches Lesebuch,
16. Aufl., Tubingen.

Chanson dAntioche, Suzanne Duparc-Quioc, Hg., Paris 1976.

Chanson de Jérusalem, N. R. Thorp, Hg., (The Old French Crusade Cycle IV), Tusca-
loosa (Alabama) 1992.

Conon de Béthune, Les chansons de Conon de Béthune, Axel Wallenskold, Hg.,
Nachdr., Paris 1968 [1921].

Flahiff, George B. 1947, ,,,Deus Non Vult‘: A Critic of the Third Crusade”, Mediae-
val Studies IX, 162-188.

Flori, Jean 2002, Guerre sainte, jihad, croisade: Violence et religion dans le christianisme et
Fislam, Parts.

Friedrich von Hausen, Lieder, Glinther Schweikle, Hg., Stuttgart 1984.

Gesta Francorum et aliorum Hierosolimitanorum: The deeds of the Franks and the other pil-
grims to Jerusalem, Rosalind Hill, Hg. und Ubers., London 1962.

Guibert de Nogent [Guitbertus abbas Novigenti], De: gesta per Francos et cing autres
textes, R. B. C. Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis
127A), Turnhout 1996.

Guillaume, ,Vita Sugerii®, in: Oeuvres complétes de Suger, Lecoy de la Marche, Hg.,
Paris 1867, 377-411.

Haubrichs, Wolfgang 1977, ,,Grund und Hintergrund in der Kreuzzugsdichtung.
Argumentationsstruktur und politische Intention in Walthers ,Elegie® und ,Pala-
stinalied*, in: Philologie und Geschichtswissenschaff, Heinz Rupp, Hg., Heidelberg,
12-62.

Haubrichs, Wolfgang 1978, ,,,Reiner muot® und ,kiusche site‘. Argumentations-
muster und situative Differenzen in der staufischen Kreuzzugslyrik zwischen
1188/89 und 1227/28%, in: Stauferzeit, Ruidiger Krohn, Bernd Thum und Peter
Wapnewski, Hg., Stuttgart, 295-324.

Holznagel, Franz-Josef 2001, ,Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher Ly-
rik vom 12. bis zum 14. Jahrhundert®, in: Entstehung und Typen mittelalterlicher Ly-
rikhandschriften, Anton Schwob und Andras Vizkelety, Hg., Bern et al., 107-130.

Kaiserchronik eines Regensburger Geistlichen, Edward Schroder, Hg., (Monumenta
Germaniae Historica, Deutsche Chroniken 1,1), Nachdr., Berlin 1964 [1895].

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 267

Kasten, Ingrid, Hg. 1995, Deutsche Lyrik des friihen und hoben Mittelalters, Uberset-
zungen von Margherita Kuhn, Frankfurt a.M.

Des Minnesangs Friihling (MF), I Texte, Hugo Moser und Helmut Tervooren, Hg.,
38. Aufl., Stuttgart 1988.

Molinari, Maria Vittoria 1995, ,ITrovatori e minnesanger. Riscontri lessicali®, in: Fi-
lologia romanza, filologia germanica: intersezioni e diffrazioni, Convegno internazionale
Verona 3-5 aprile 1995, Anna Maria Babbi und Adele Cipolla, Hg., 215-235.

Nix, Matthias 1984, ,Der Kreuzzugsaufruf Walthers im Ottonenton und der
Kreuzzugsplan Kaiser Ottos IV.“, Germanisch-romanische Monatsschrift 34,
278-294.

Peter de Blois, Opera omnia, Jacques-Paul Migne, Hg., (Patrologiae cursus comple-
tus, Series Latina 207), Paris 1855.

Radulfus Niger, De re militari et triplici via peregrinationis lerosolimitane (1187/1188),
Ludwig Schmugge, Hg., Berlin 1977.

Richter, Roland 1988, Wie Waither von der Vogelweide ein ,Singer des Reiches® wurde: eine
sozial- u. wissenschafisgeschichtl. Untersuchung zur Rezeption seiner ,Reichsidee’ im 19. u.
20 Jh., Goppingen.

Robertus Monachus, ,Historia Hierosolimitana®, in: Récueil des Historiens des Croi-
sades, Historiens Occidentaux 3, Paris 1844-1895, 721-882.

Schweikle, Gunther, Hg. 1977, Die mittelhochdeutsche Minnelyrik, I Die friihe Minnely-
rik, Darmstadt [Nachdr. 1993].

Sinisi, Lucia 1986, ,Aspetti propagandistici delle crociate nel ‘Rolandslied’ di Pfaf-
fe Konrad“, Annali della Facolta di Lingue e Letterature straniere dell’ Universita di Ba-
ri VII,1-2, 99-120.

Thomasin von Zerklaere, Der Welsche Gast, Raffaele Disanto, Hg., Trieste 2001.

Walther von der Vogelweide, Werke, Gesamtausgabe, Bd. 1: Spruchlyrik, Bd. 2:
Liedlyrik, Gunther Schweikle, Hg., Stuttgart 1994-1998.

Wentzlaff-Eggebert, Friedrich-Wilhelm 1960, Kreuzzugsdichtung des Mittelalters: Stu-
dien zu ihrer geschichtlichen und dichterischen Wirklichkeit, Berlin.

Wesle, Carl und Wapnewski, Peter, Hg. 1985, Das Rolandslied des Plaffen Konrad, 3.
Aufl., Tubingen.

Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens,
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Rolle Antiochiens bei der Einfihrung
der scientia Arabum in Westeuropa (11.-12. Jh.)

Dietrich Lobrmann

Die drei modernen Wissenschaften der Mathematik, Astronomie und Mechanik
sind bis in unsere Zeit eng auf einander angewiesen. Sie waren es im arabischspra-
chigen Kulturbereich des Mittelalters noch stirker, so eng, das es schwer fillt, sie
abzugrenzen. Viele Astronomen waren auch Mathematiker, die Mathematiker
auch Astronomen, die Mechaniker als Uhren- und Instrumentenbauer zugleich
auch Astronomen und Mathematiker.! Hinzu kommt, dass viele dieser Wissen-
schaftler — wie spiter auch im Westen — sich ihr Leben als Leibérzte oder Hofastro-
logen verdienten und nur ein in sich geschlossenes Bild von Naturwissenschaft
kannten. Es liegt deshalb nahe, zunichst den Sammelbegriff fur alles das zu nen-
nen, was Europa von den Arabern, wie man sagte, ,lernen konnte®. Das ist der Be-
griff der scientia Arabum, (Arabic Learning). Als Sammelbegriff erscheint er auch in
den Quellen und hat sich noch lange bis in die Neuzeit gehalten, besonders in
England. Fir unsere Frage nach der Rezeption der arabischen Wissenschaft in
Westeuropa taugt er besser als eine Auswahl von Einzelbereichen. Ich belasse es
inhaltlich zwar im Wesentlichen bei Mathematik und Astronomie, was schon mehr
als genug ist, weise aber darauf hin, dass die Wege, auf denen das arabische Wissen
nach Europa gelangt ist, sich nur erforschen lassen, wenn man auch Mechanik,
Medizin, Astrologie und Alchemie einbezieht. Die Europier waren an diesen Din-
gen ebenso brennend interessiert wie am arabischen Weltbild und an der arabi-
schen Rechenkunst.

L.

Geographisch betrachtet ergaben sich im Mittelalter Kontakte zur arabischen Wis-
senschaft vor allem in Spanien, in Stiditalien/Sizilien und im Orient. Fir Spanien
und Suditalien liegen Forschungen von Charles H. Haskins, José M. Millas Valli-
crosa, Juan Vernet und vielen anderen seit langem vor.2 Unter den schonen Titeln
Astrolab und Klosterreform sowie Das mittelalterliche Zablenkampfspiel erzihlte der
jungst verstorbene Arno Borst vor knapp zwei Jahrzehnten die Anfinge dieser Ge-

1 Suter, Heinrich 1900, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ibre Werke, Leipzig;
Sezgin, Fuat 1974, 1978, Geschichte des arabischen Schrifitums, Bd. 5 und 6, Leiden; Gericke,
Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Heidelberg, 261-269.

2 Vgl. besonders Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl.,
Cambridge (Mass.); Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident,
Zirich / Miinchen; Millas Vallicrosa, José M.1949, Estudios sobre historia de la ciencia espario-
la, Barcelona.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 DIETRICH LOHRMANN

schichte aus seiner Sicht ganz neu.? Erneut fithrte er uns mit dem jungen Gerbert
von Aurillac ab 965 nach Katalonien in den Grenzbereich der christlichen Welt
zum Kalifat von Cordoba bzw. etwas spiter (11. Jh.) in das Konigreich Zaragoza
mit seiner reichen Kultur. Der weitere Weg der dort gewonnenen Astrolab-Studien
westlicher Gelehrter* verlief bis an die Loire zu Abbo von Fleury und Bischof Ful-
bert von Chartres. Er fithrte zu den Schiilern Gerberts nach Reims und ins lotha-
ringische Littich und erreichte nicht zuletzt das Kloster Reichenau am Bodensee,
wo die Schriften Hermanns des Lahmen und die vielen arabischen Fachausdriicke
aus dessen Schriften die Neugier von Borst in ganz besonderer Weise angestachelt
haben. Diese Dinge sind also bekannt, sollten es zumindest sein.

Zum Stand der Mechanik in al-Andalus um das Jahr 1000 ist soeben erst ein
sehr wichtiges Maschinenbuch herausgekommen. Es fullt in gewisser Weise die
grofle Lucke in der technischen Literatur der muslimischen Welt, die sich aus dem
weiten zeitlichen Abstand ergibt zwischen einerseits den lingst bekannten hydro-
technischen Spezialstudien der Briider Bana Musa um 850 oder der pseudo-
archimedischen Schrift eines arabischen Autors tiber den Bau von Wasseruhren um
900 und andererseits den technischen Traktaten des al-Jazari 1204. Der Autor des
neu erschlossenen Maschinenbuches der Zeit um 1000, Ibn Khalaf al-Muradi aus
Cordoba, variiert vor allem die Wasser- und Sonnenuhren in einem fiir die Zeit
ungeahnten Ausmafl. Er tiberrascht aber auch mit mechanisch hervorgerufenen
Bewegungssimulationen von Tieren und Menschen auf Drehscheiben und liefert
technische Zeichnungen einer Qualitit, die man bisher erst im 13. Jahrhundert fur
moglich hielt.> Dieses Werk liefert eine Bestitigung dafiir, dass die Mechanik in der
muslimischen Welt schon seit dem 9. Jahrhundert als eigene Wissenschaft Geltung
beanspruchte, einen Rang, den sie im mittelalterlichen Westen nie erreicht hat.®

3 Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zablenkampfspiel, (Supplemente zu den Sitzungsbe-

richten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 5), Heidel-
berg; ders. 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jabrtausendwende, (Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1), Heidelberg; Burnett,
Charles 1998, ,King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Earliest Texts on the
Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres“, Annals of Science 55, 329-
368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187; ders. 2004, ,Abbon de Fleury, abaci
doctor®, in: Abbon de Fleury: Philosophie, science et comput antour de l'an MIL, actes des journées
organisées par le Centre d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens —
Occidens 6), Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39.

4 Vgl. dazu auch Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, ,The Ol-
dest Latin Astrolabe®, Physis 31,2, 574-581.

5 Ibn Khalaf al-Muradi 2008, Kitab al-asrdt fi nata’sj al-afkdr: The Book of Secrets in the Results of
Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM, Massimiliano Lisa,
Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand; vgl. Hill, Donald R. 1977, ,,A Treatise on
Machines by Ibn Mu’adh Abu “Abd Allah al-Jayyani®, Journal for the History of Arabic Science
1,1-2, 33-46; ders. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La Salle (II-
linois), 203.

6 Al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated history,
Cambridge / Paris, 263f.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 271

Gut erforscht und seit langem bekannt bei der Vermittlung arabischer Wissen-
schaft aus Spanien ins lateinische Europa ist dagegen die Mittlerrolle der judi-
schen Gelehrten. Man weif3, dass die Hilfe jiidischer Ubersetzer beim Zugang zu
den in Toledo, Zaragoza und anderwirts in Spanien eroberten Biicherschitzen
unentbehrlich war.” Man weif ferner, dass Juden und Mozaraber (christliche Ara-
ber) mafigebliche Unterstiitzung boten fiir berithmte christliche Ubersetzer wie
Robert von Chester, Hermann von Kirnten oder Gerhard von Cremona. Vielfach
waren die jidischen Ubersetzer selbst Autoren bedeutender Werke. So etwa Abra-
ham bar Hiyya ha-Nasi, arabisch genannt Sahib ash-Shurta (Elder of the Royal
Suite), wohl unter Bezug auf seine Stellung am Hof in Barcelona, woraus sich fiir
die Lateiner die bequeme Kontraktion Savasorda ergab. Im Westen war er auch als
Abraham Judaeus bekannt. Sein hebriischer Traktat Hibbir ha-meshiha we ha-
tishboret vermittelte zunichst den europdischen Juden die arabische Algebra und
Trigonometrie, die Teilung geometrischer Figuren und vieles andere, was sie vor
allem als Handelsmathematik gut gebrauchen konnten. 1145, im gleichen Jahr wie
Robert von Chester seine Ubersetzung von al-Khwarizmis Algebra, vollendete
Plato von Tivoli die Ubersetzung des Hibbiir, des Liber embadorum, wie dieses
Werk des Savasorda fortan im Westen hie8. Das Jahr 1145 wurde damit zum Ge-
burtsjahr der europiischen Algebra. Savasorda, so liest man im Dictionary of Scien-
tific Biography, ,provided a new cross-cultural bridge a thousand years after the
Mishna. In his Encyclopedia there is the same teaching of both theory and practice,
including not only the art of practical reckoning and business arithmetic but also
the theory of numbers and geometric definition.“® Der Autor dieser Zeilen, Mar-
tin Levey, bezeichnet Savasordas Enzyklopidie iiber das arabische Rechnen auch
als ,,A Study in Early European Logistic*, was zu vertiefen wire.

Aus der gleichen Zeit und Region wie Savasorda stammt der jidische Rabbi
Moses Sephardi, Hofarzt Konig Alfons’ I. von Aragon, der sich 1106 als 44-
jahriger in Huesca taufen lief}. Berithmt ist sein Zwiegesprich zwischen einem

7 Zur intellektuellen Bedeutung von Zaragoza im 11. Jahrhundert vgl. die ausfithrliche neue

Darstellung von Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragos-

sa. A great center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11" century,

Zaragoza.
8 Levey, Martin 1981, Art. ,Abraham bar Hiyya ha-Nasi®, in: Dictionary of Scientific Biogra-
phy, Bd. 1-2, New York, 22f., hier 22, (Hervorhebung im Original).
Levey, Martin 1954, ,Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early European
Logistic®, Osiris 11, 50-64; vgl. auch Curtze, Maximilian 1902, ,,Der Liber Embadorum des
Abraham bar Chijja Savasorda in der Ubersetzung des Plato von Tivoli®, Abbandlungen zur
Geschichte der mathematischen Wissenschafien mit EinschlufS ihrer Anwendungen 12, 1-193; Geric-
ke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den romischen Feldmessern bis zu Descartes,
Berlin / Heidelberg, 84-87. Mathematik fiir Kaufleute bot auch der umfangreiche, in vier
Handschriften Uberlieferte Liber mabameleth, die lateinische Fassung eines Kitab al-
mu‘amala, das zwischen 1143 und 1153 in Kastilien entstand: Vlasschaert, Anne-Marie
2010, Le liber mabamaleth. Edition critique et commentaires (Boethius 60),

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 DIETRICH LOHRMANN

Christen Petrus und einem Juden Moses, noch berithmter seine von Weisheit,
Humor und Toleranz geprigte Disciplina clericalis. Den Literaturwissenschaftlern ist
der Autor dieser kostlichen Geschichten als Petrus Alfonsi bekannt. Viel seltener
weifd man, dass er auch eine entscheidende Rolle bei der Vermittlung der arabi-
schen Astronomie gespielt hat. Wesentlich dafiir zeugt zunichst sein 1116 verdf-
fentlichter Brief Universis peripateticis Franciae. In ganz neuer Weise gewichtet er
dort den traditionellen Kanon der Artes zugunsten der Astronomie und Medizin.
Programmatisch setzt er Wahrheitsfindung gegen Autorititsglaubigkeit und griin-
det sie vor allem auf Vernunft und Erfahrung.!9 Millas Vallicrosa hebt hervor, wie
sich in diesen Uberzeugungen das starke Interesse an Mathematik seitens der
noch muslimischen Hofkreise von Zaragoza am Ende des 11. Jahrhunderts wider-
spiegelt.!! Petrus Alfonsi war also wohl zuerst Hofarzt in Zaragoza, dann Arzt im
Dienst Konig Alfons’ I. von Aragon in Barcelona und Huesca, schliellich sogar
Hofarzt Koénig Heinrichs I. von England. Dort in England, unterstiitzt von dem
Prior Walcher von Malvern (Diézese Worcester), lieferte er eine lateinische Uber-
setzung der astronomischen Tafeln des al-Khwarizmi, die er aus Spanien mitge-
bracht hatte. Wahrscheinlich unterstiitzte er seinerseits Adelard von Bath bei des-
sen Ubersetzungen aus dem Arabischen, worauf ich zuriickkomme.

IL.

All diese Autoren und Vorginge der frithen Rezeption arabischer Wissenschaft aus
Spanien sind nicht leicht zu tberblicken, aber letzthin gut erforscht.!? Ich gehe
deshalb nicht niher auf sie ein und wende mich dem Bereich zu, der wihrend der
letzten 15-20 Jahre im Zentrum des internationalen Interesses stand. Es geht um
die Frage, ob auch der Orient, die Kreuzfahrerstaaten, einen wesentlichen Beitrag
zur Rezeption der arabischen Wissenschaft leisten konnten. Lange iberwog hier
die skeptische Einschitzung, abgesehen von den ohnehin schwer zu iiberwinden-
den Vorurteilen, dass die Araber nur Abschreiber der Griechen gewesen seien.
Haskins brachte die iltere Auffassung in Bezug auf den Orient 1927 auf den
Punkt: ,The Crusaders were men of action rather than men of learning, and there

10 Mills Vallicrosa, José M.1949; ders. 1943, ,La aportacién astronémica de Pedro Alfonso®,

Sefarad 3,1, 65-105; Beech, George T. 2008, 125f. zur Astronomie des Ibn Bajja und einiger

weniger bekannten Autoren in Zaragoza.

Millas Vallicrosa, José M. 1948, Tres poligrafos judaicos en la corie de los Tuchibies de Zaragoza,

Barcelona.

12 Vgl. u. a. Vernet 1984; Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Hand-
buch der Orientalistik 1,12), Leiden; Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sci-
ences in the Middle Ages, (Variorum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield;
Samsd, Julio 1994, ,The Exact Sciences in Al-Andalus®, in: The Legacy of Muslim Spain,
Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl,, Leiden, 952-972; ders. 2007, Astronomy and Astrology in
al-Andalus and the Maghrib, (Variorum Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington.

11

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 273

was little occasion for western scholars to seek by long journeys to Syria that
which they could find nearer home in Spain.“!3 Dem haben viele zugestimmt,
obwohl man das Argument des Krieges gegen die Ungliubigen als Ursache intel-
lektueller Zuriickhaltung genauso gut wie flir den Orient auch fir die spanische
Reconquista hitte ins Feld fuhren konnen. Beachtung hitte ein Bericht des Da-
maszener Chronisten Ibn al-Qalanisi iiber die Eroberung von Tripolis 1109 fin-
den konnen. Der Chronist vermerkt, die christlichen Eroberer hitten in Tripolis
zugegriffen auf die ,Biicher des Hauses der Wissenschaft®“.1# Wissenschaft war im
arabischen Emirat der Bana “Ammar noch sehr gepflegt worden. Was aus diesen
erbeuteten Biichern geworden ist, wissen wir nicht. Moglicherweise sind sie nach
Italien, Frankreich oder England verschleppt worden.

Wesentlich mehr als fur Tripoli ist inzwischen fiir Antiochien bekannt. Die
Stadt und ihr Herrschaftsbereich gelten heute als bedeutendes Zentrum des kultu-
rellen Austausches zwischen der arabischen Welt und Westeuropa. Charles Bur-
nett, auf dessen zahlreiche Arbeiten ich mich im Folgenden konzentrieren moch-
te, betont die multikulturelle Zusammensetzung der Bevolkerung Antiochiens:
Griechen, Araber, seit 1098 auch Lateiner. Als Sprache dominierte das Arabische,
als Religion das Christentum in seinen verschiedenen Ausprigungen.!

Frithestes Zeugnis fiir die kulturelle Ausstrahlung Antiochiens nach Europa ist
die Reise des Adelard von Bath. Nach Studien in Frankreich (Tours, Laon) und
Siiditalien lief! Adelard um 1115 es sich nicht nehmen, auch den Orient aufzusu-
chen, um dort Arabisch zu lernen und die scientia Arabum kennenzulernen. 1120-
1125 bei seiner Rickkehr nach England berichtet er seinem Neffen und antwortet

13 Haskins 1927, 130. Jankrift, Kay Peter 2007, Enropa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart,

97, spricht von einem zunichst ,schmalen Rinnsal“ des Wissenschaftstransfers, der bald als

breiter Strom in den lateinischen Herrschaftsraum Europas floss.

Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzziige aus arabischer Sicht, Zurich / Minchen, 65, nach

Ibn al-Qalanisi (gest. 1160). Vgl. die Artikel ,Dar al-ilm“ (Sourdel, D. 1965, in: Encyclopé-

die de I'Islam, nouv. ed., Bd. 2, Leiden, 130) und ,,Maktaba® (Heffening, W. und J. D. Pear-

son 1991, in: ebd., Bd. 6, 181-184); sowie Eche, Youssef 1967, Les bibliothéques arabes publi-

ques et semi-publiques en Mésopotamie, en Syrie et en Egypte an Moyen-Age, Damaskus.

15 Burnett, Charles 2000b, ,Antioch as a link between Arabic and Latin culture®, in: Occident et
Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du collogue de Lonvain-la-Nenve,
24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg.,
Turnhout, 1-78; Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord a I'époque des croisades et la principauté
Sfranque dAntioche, Paris, 569; Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum
Kreuzfabrerfiirstentum Antiochien im 12. und frithen 13. Jabrbundert, (Monumenta Germaniae
Historica, Studien und Texte 6), Hannover, 9; Lohrmann, Dietrich 2000, ,,Echanges techni-
ques entre Orient et Occident au temps des Croisades®, in: Occident et Proche-Orient. Contacts
scientifiques an temps des Croisades. Actes du colloque de Lonvain-la-Newve, 24 et 25 mars 1997,
Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143,
hier 119ff; Edgington, Susan B. 2006, ,Antioch: Medieval City of Culture®, in: East and
West in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until the End
of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg., Lowen / Paris /
Dudley, 247-259.

14

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 DIETRICH LOHRMANN

auf dessen Fragen.l® Seine Kenntnis der arabischen Naturwissenschaft wirkt zu
diesem Zeitpunkt noch wenig ausgeprigt. Ganz anders zeigt sie sich 30 Jahre spi-
ter in seinem Werk tiber Astronomie (De opere astrolapsus), das er dem Prinzen
Heinrich, dem kiinftigen Konig Heinrich II. von England, gewidmet hat. Der jun-
ge, erst 174ahrige Prinz, sagt Adelard im Vorwort, wiinschte aufler der Lehre der
Lateiner auch die Meinungen der Araber kennen zu lernen, ihre Lehren {iber die
Sphiren und die Bewegungen der Planeten. Er, Adalhard, schreibe ihm deshalb,
was er auf Arabisch uiber die Welt und ihre Teile erfahren habe.!”

In der Zwischenzeit, zwischen 1120 und 1150, hat Adelard eine ganze Reihe
von Ubersetzungen aus dem Arabischen angefertigt. Ich zihle die wichtigsten kurz
kommentierend auf:

1. Astronomische Tafeln des al-Khwarizmi, wobei die arabischen Fachausdriicke
teilweise belassen sind und ganze Sitze noch Arabisch bleiben.!3

2. Ubersetzung von Euklids Elementen mit arabisch-lateinischen Aquivalenzen.!?

3. Kurzfassung von Abu Ma‘shar, GrofSe Einfiibrung in die Astrologie (die arabischen
Handschriften, heute in England, stammen aus dem Mittleren Osten).20

4. Teilibersetzung von Thabit b. Qurra, Liber prestigiorum (Buch iber Talismane
und Magie, zitiert unter anderen den Aba Ma‘shar).2!

Was Adelard ca. 1149 dem kiinftigen Heinrich IL. in De opere astrolapsus schreibt,
handelt vornehmlich von den Sphiren und Planetenumlaufen. Dies findet sich in
Adelards tibersetzten Werken nicht bzw. nur beildufig. Woher stammt also Ade-
lards Wissen von der ptolemiischen Astronomie und den Astrolabien?

Um diese Frage zu beantworten, lohnt sich die Beschiftigung mit einem weite-
ren Westeuropder, Stephan von Pisa, der etwas spater, um 1125-1127, aus den glei-
chen Motiven nach Antiochien reiste wie Adelard von Bath.?? Er blieb dort aller-

16 Adelard of Bath 1998, Conwversations with His Nephew: On the Same and the Different, Questions
on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Ubers., Cambridge, 82:
aliquid Arabicorum studiorum novum me proponere exhortatus est, und 90: Arabum studia ego pro
posse meo scrutarer. Vgl. Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and
Arabist of the Early Twelfth Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London.

17" Adelard of Bath 1998, 83. Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into
England, (The Panizzi Lectures 1996), London, 31.

18 Ubersicht bei Haskins 1927, 22-30 Anm. 3, 5,10,11.

19 Dazu u. a. Busard, Hubert L. L. 1998, ,Uber den lateinischen Euklid im Mittelalter®, Ara-
bic Sciences and Philosophy 8, 97-129; Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in
Medieval Europe, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot, Art. III: ,Euclid in
Medieval Europe®. Burnett 1997a, 42: ,the Arabic terms are written both in the margin
and over the Latin translations®.

20 Vgl. Aba Ma$ar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the medie-

val Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto und Michio Yano,

Hg. und Ubers., Leiden / New York / Koln.

Auch hierzu notiert Burnett 1997a, 41: ,,additions of whole sentences in Arabic®.

22 Burnett 2000b, 8 Anm. 25, nach ms. Erfurt Amplon. O 62 f. 50r: Stephanon autem quidam
Pisanus ad illas partes vvit et linguam illam addiscens eam ex toto transtulit, quae nunc Practica

21

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 275

dings viel linger, erhielt eine Pfriinde als Thesaurar und bewohnte ein Haus in der
Pfarrei St. Salvator, die im Pisanischen Viertel Antiochiens lag. Bekannt ist seit
langem seine Ubersetzung eines Buches der gesamten medizinischen Kunst, des
Kitab al-malaki des “Ali b. al-‘Abbas (10. Jh.), gedruckt 1492 in Venedig und 1523
in Lyon. Jedes der 20 Biicher dieses Werkes hat eine Vorrede des Ubersetzers Ste-
phan von Pisa erhalten.?’ Burnett vergleicht seine Vorreden mit denen einer stark
arabisch geprigten Zusammenfassung der ptolemiischen Astronomie und kommt
zu dem Schluss, dass Stephanus Antiochenus, der Ubersetzer des Liber regalis,
identisch sein muss mit Stephanus philosophus, dem Autor des Liber Mamonis in
astronomia.?* Identisch sei insbesondere das sehr eigentiimliche Zahlensystem, das
sich zusammensetzt aus romischen, alpha-numerischen und hindu-arabischen Ele-
menten. Identisch seien ferner Teile der Phraseologie und des Vokabulars, sehr
dhnlich die Form der ausgeprigten Kritik an fritheren Autoren und nicht zuletzt
das starke Interesse an der Naturphilosophie allgemein.

Stephans Liber Mamonis kritisiert in der Vorrede zum Buch II energisch die bei
den Lateinern noch dominierende Astronomie des Macrobius. Dieser Macrobius
(5. Jh.) entwickele vollig irrige und dunkle Vorstellungen. Er sei zwar guten Wil-
lens, habe aber nichts verstanden und nichts gewusst, sei immerhin unter allen
ibrigen Autoren noch der reichhaltigste, deshalb miisse er, Stephan, ihn nament-
lich angreifen. Nur an einer Stelle erscheint im Liber Mamonis der Name des Pto-
lemaus: Prtolomeus in sua Sinthasi. Sein Name verbindet sich so mit dem urspriing-
lichen Titel des groflen Werkes, das die Araber Almagest nannten. Wenn Stephan
dann im vierten Buch zu den Planetensphiren kommt, prizisiert er, schon in den
vorausgehenden anderen Buichern sei er vielfach (plurimum) einem gewissen Ara-
ber gefolgt, jetzt werde er diesem noch stirker (permultum) folgen.

Der Liber Mamonis, um den es hier geht, bietet um 1140 die fritheste westliche
Darstellung ptolemiischer Astronomie in arabischer Uberarbeitung. Welchem
arabischen Astronomen der Autor folgt, wird leider nicht verraten und auch von
Burnett nicht angesprochen. Man konnte an al-Battani De motu stellarum denken
(9. Jh.), denn dieses Handbuch bot bereits zahlreiche Verbesserungen zum Alma-
gest und es lag um 1140 bereits in einer etwas fritheren Ubersetzung des Plato von
Tivoli vor. Plato von Tivoli wollte eigentlich den Almagest ibersetzen, zog aber al-
Battani vor, da dessen Fassung die weitschweifige Darlegung des Ptolemeus knapp
zusammenfasse (Plolemer prolixitatem compendiose coarctat).*>

Pantegni et Stephanonis dicitur. Bei Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des
Mittelalters 111, Miinchen, erscheint Stephan von Pisa/Antiochien noch nicht.
23 Burnett 2000b, 6 und 20-40 (Text und Ubersetzung); vel. Haskins 1927, 131-135.
24 Burnett 2000b, 10: Liber Mamonis in astronomia a Stephano philosopho translatus; Text der
Praefationes, ebd. 40-59, mit englischer Ubersetzung.
Steinschneider, Moritz 1956, Die europdischen Ubersetzungen aus dem Arabischen bis Mitte des
17. Jabrbunderts, unverind. photomech. Nachdr., Graz, 64; Sezgin, Fuat 1971, Geschichte des
arabischen Schrifttums, Bd. 4, Leiden, 182-187.

25

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 DIETRICH LOHRMANN

Eine andere Fassung scheint Stephans Liber Mamonis noch niher zu stehen.
Gemeint ist hier der sogenannte Dresden-Almagest, eine Ubersetzung der ersten
vier Biicher von Ptolemius’ ,,grofler Zusammenfassung®. Diese frithe Ubersetzung
zeigt ebenfalls das charakteristische komposite Zahlensystem, das Burnett in den
Werken des Stephanus Antiochenus nachweist. Werke dieser Art konnte auch
Adelard von Bath gekannt haben. Sie wiren vor 1150 die Quelle seines Astrolab-
Traktates (De opere astrolapsus) fir den jungen Herzog Heinrich geworden, den spi-
teren Heinrich II., Kénig von England.2¢ Das notige Zwischenglied zwischen An-
tiochien und dem fernen Bath fehlt allerdings noch.

Dieses Zwischenglied konnten Werke des vielgereisten judischen Gelehrten
Abraham b. Ezra gewesen sein. Ibn Ezra reiste nach einem lingeren Aufenthalt in
Lucca und Pisa Mitte der 1140er Jahre tiber Béziers und Narbonne ins nordwestli-
che Frankreich (Dreux) und in die Normandie (Rouen).?’ In seinem Gepick be-
fand sich eine Planetentafel nach dem Meridian von Lucca. Danach schrieb Ibn
Ezra einen Tractatus magistri Habrabe de tabulis planetarum, den zwei englische
Handschriften des 12. Jahrhunderts tiberliefern (Cambridge Fitzwilliam und Lon-
don Arundel). Beide enthalten auch den Astrolab-Traktat des Adelard von Bath.28

Zusitzlich bringt Cambridge, ms. Fitzwilliam, den Liber cursuum planetarum VII
des Raymund von Marseille, ein Werk ebenfalls aus den 1140er Jahren, das mog-
licherweise auch durch Vermittlung des Ibn Ezra in den anglo-normannischen Be-
reich gelangt ist und seinerseits zum Inhalt von Adelards Astrolab-Traktat fur den
Prinzen Heinrich beigetragen haben kann. Von diesem Werk gibt es eine besonde-
re englische Fassung mit Anpassung an den Meridian von Hereford, die allerdings
erst 1178 entstanden ist.2? Auch sie bietet die Ostliche Form der indischen Zahlen.
Zusitzlich liefert die Handschrift Arundel einen Schliissel zum Vergleich der figure
Indice und der figure Toletane, also der ostlichen und der westlichen Form der arabi-
schen Zahlen.30 Eine solche Gegeniiberstellung scheint selten zu sein.3!

26 Haskins 1927, 28f., hat den Text der Vorrede fiir den Prinzen Heinrich, den Burnett 1997a,
31, iibersetzt.

27 Burnett 1997a, 47-50.

28 Gemeint sind die Handschriften Cambridge, Fitzwilliam Museum, McClean 165 f. 81-88
und London British Library, Arundel 377 f. 56r. Abbildungen bei Burnett 1997a, fig. 22,
23, 26. Bezogen auf die Breite von Ely, zeigt fig. 23 (Arundel 377 f. 56r) in der oberen Rei-
he figure Toletane, also die westliche Form der arabischen Zahlen, in der unteren Reihe da-
gegen figure Indice, die 6stliche Form. Die Planetentafel fig. 26 (Arundel 377 f. 87r, Version
von 1178) hat ausschliefllich arabische Zahlen in ostlicher Form. Sie dominieren in den
Planetentafeln auch anderwirts.

29 Burnett 1997a, fig. 26.

30 Burnett 1997a, fig. 23.

31 Kunitzsch, Paul 2003, ,The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsidered®, in:
The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sa-
bra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21, behandelt das Problem der west- und ostarabischen
Formen fur die indischen Zahlen noch als ungelést. Vgl. Labarta Gomez, Ana und Carmen
Barcelo Torres 1988, Niimeros y cifras en los documentos ardbigo hispanos, Cordoba.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 277

Wie immer nun der Weg dieser Planetentafeln und der Traktate bis zu ihrer Be-
nutzung durch Adelard von Bath gelaufen sein mag, unabhingig davon enthalten
die genannten Handschriften noch ein jiingeres westliches Werk zur Planetentheo-
rie. Es ist das Dragmaticon des Wilhelm von Conches, ein direkter Hinweis auf je-
nen berithmten Lehrer der Schule von Chartres, der seinerseits an der Ausbildung
des Prinzen Heinrich beteiligt war. Wilhelm von Conches vertrat noch nicht die
ptolemiische Astronomie, sondern eher die vereinfachte lateinische Astronomie
des Macrobius (5. Jh.). Da ist es nun entscheidend wichtig, dass wir uns erneut an
Stephan von Antiochien erinnern. In dessen Vorwort zum Buch IV des Liber Ma-
monis zeigt sich, wie schon angesprochen, ein scharfer Gegensatz zwischen ptole-
maisch-arabischer und macrobianischer Planetenlehre. Auf genau diesen Gegensatz
aber zielt Adelard von Bath im Vorwort fir den Prinzen Heinrich, wenn er sagt,
der Prinz wolle nicht nur die Schriften der Lateiner verstehen, sondern ebenso
auch die Sentenzen der Araber zur Astronomie, super spera et circulis stellarumque mo-
tibus.3?

III.

In dreierlei Hinsicht haben die hier stark zusammengefassten, teilweise erginzten
und auf unsere Fragestellung zugeschnittenen Ausfithrungen von Burnett Bedeu-
tung fur die allgemeine Wissenschaftsgeschichte: in Bezug auf den Zeitpunkt der
frithen Rezeption, in Bezug auf die Ubernahme der indo-arabischen Zahlen in
Westeuropa und in Bezug auf die Rezeption der ptolemdisch-arabischen Astro-
nomie in Antiochien®3.

Zeitlich liegen die Anfinge der Rezeption arabischer Naturwissenschaft im Ori-
ent, insbesondere in Antiochien, um mehrere Jahrzehnte vor den gemeinhin als
entscheidend angesehenen Rezeptionszentren Spaniens und Siiditaliens. Bei den
Zahlzeichen gehen wir langldufig davon aus, das indo-arabische Zahlensystem ha-
be erst ab 1200 durch die Werke des Mathematikers Fibonacci Aufnahme in Eu-
ropa gefunden.3* Andererseits wissen die Mathematikhistoriker, dass erste Spuren
der Benutzung solcher Zahlen seit dem spiten 10. Jahrhundert im Westen belegt
und in Tafelwerken nicht selten sind (u. a. Gerbert). Entscheidend fiir die weitere
Rezeption in der Mathematik ab etwa 1140 wurden nach Folkerts die Uberset-
zung der Schrift des al-Khwarizmi tiber das indische Rechnen und die zahlreichen

32 Haskins 1927, 29; Burnett 1997a, 31f.

33 Eine erginzende Sicht hierzu bietet Sezgin 1978, 6, 42ff.

34 So noch Wikipedia, ,Latin translations of the 12th century®: ,Fibonacci presented the first
complete European account of the Hindu-Arabic numeral system from Arabic sources in
his Liber Abaci (1202)%, (http://en.wikipedia.org/wiki/Latintranslations_ofthe_12th_century,
vom 11. 9. 2010). Dazu Rashed, Roshdi 1994b, ,Fibonacci et les mathématiques arabes®,
Micrologus 2: Le scienze alla corte di Federico 11, 145-160.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 DIETRICH LOHRMANN

daraus hervorgegangenen Traktate.3> Im Liber Ysagogarum Algorismi noch aus dem
gleichen 12. Jahrhundert zeigen die Zahlzeichen bzw. Ziffern der Biicher 4 und 5,
gewidmet der Geometrie und Astronomie, angeblich Einfluss des Adelard von
Bath. Warum handelt es sich nicht auch um Einfluss des Stephan von Antiochien,
wenn wir den Forschungen von Burnett folgen?

Burnett weist nach, dass die indisch-arabischen Ziffern in fritheren westlichen
Handschriften schon vielfiltig Verwendung fanden, insbesondere in den astro-
nomischen Tafeln, wo sie sich als viel praktischer erwiesen als die romischen Zah-
len. Stephan von Antiochien iibernahm sie auch anderwirts bereits im zweiten
Viertel des 12. Jahrhunderts. Sie gelangten durch ihn nach Pisa u. a. zu Ibn Ezra,
der neben anderen fiir ihre weitere Verbreitung bis nach England sorgte. Als Sohn
eines pisanischen Kaufmanns, der zudem selbst die Mathematik im arabischen
Kulturbereich hatte studieren konnen, iibernahm spiter der berithmte Mathema-
tiker Leonard Fibonacci diese Zahlformen. Er bediente sich ithrer umso eher, als
die arabischen Ziffern in Pisa, Lucca und weit dartiber hinaus lingst bekannt wa-
ren. Vielleicht erklirt der Weg tiber Antiochien und die Verbreitung der Werke des
Ibn Ezra auflerdem, warum sich in Westeuropa nicht die westarabische Variante
der indischen Zahlen 4, 5, 6, 7 durchsetzen konnte, sondern die dstliche.3¢

Letzter Punkt: Die Aufnahme der ptolemiisch-arabischen Planetentheorie im
Westen. Hier ist dreierlei wesentlich:

a) Die ilteste lateinische Fassung der ptolemiisch-arabischen Astronomie liegt
uns nicht, wie gingig angenommen, in der berthmten Ubersetzung des Almna-
gest ca. 1175 durch Gerhard von Cremona vor.37 Sie entspricht auch nicht der

35 Vgl. zuletzt Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die dlteste lateinische Schrift iiber
das indische Rechnen nach al-Hwarizmi. Edition, Ubersetzung und Kommentar, Miinchen; aus-
fithrlicher Nagl, Alfred 1889, ,Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und
uber die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl.
Abendlande®, Zeitschrift fiir Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146 und Tafel
VII; vgl. auch die Edition der lateinischen Ubersetzungen des Calcul indien (Algorismus)
von al-Khwarizmi durch André Allard (Al-Khwarizmi, Muhammad b. Masa 1992, Le calcul
indien (Algorismus). Versions latines du X1le siécle, André Allard, Hg., Paris / Namur).

Borst, Ao 1991, Computus. Zeit und Zabl in der Geschichte Enropas, Berlin, 63, verweist auf
den Vorteil, den vor 1171 Reiner von Paderborn bei der Berechnung von Bruchteilen des
Mondmonats aus der Benutzung arabischer Zahlen zog; vgl. die Edition von van Wijk, W.
E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinberus de Paderborn (1171), (Verhandelingen der Ko-
ninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde Nr. 57,3), Amsterdam. Noch
frithere kontinentale Beispiele fiir indo-arabische Zahlen in westlichen Werken des 12.
Jahrhunderts bieten der Liber Embadorum von 1145 (siehe oben zu Savasorda) und der
Salzburger Computus von 1143 (Borst 1991, 63). Zu den westlichen und 6stlichen Formen
der arabischen Zahlen vgl. Kunitzsch 2003 und Labarta Gomez 1988.

Neben Gerhards Ubersetzung des Almagest selbst spielte wirkungsgeschichtlich eine we-
sentliche Rolle die etwa gleichzeitige Ubersetzung von Jabir b. Aflahs Kommentar zum
Almagest (1. Hilfte 12.Jh.): ,Diese Schrift bildete zusammen mit ihren lat[einischen]
Kommentaren die Grundlage der T[rigonometrie] im W/esten]“ (Folkerts, Menso und Ri-
chard Lorch 1997b, Art. ,Trigonometrie“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8, Miinchen,
1006f., hier 1007).

36

37

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 279

von Haskins nachgewiesenen siiditalienischen Ubersetzung aus dem Griechi-
schen um 1160, sondern stammt aus Antiochien ca. 1130-1140. Ihr Autor ist
Stephan von Pisa bzw. Antiochien.

b) Aus demselben Umfeld stammt der sogenannte Dresden-Ahmnagest, die fritheste
lateinische Ubersetzung von Ptolemius’ Syntaxis megdle, eine Uberlieferung,
die allerdings nur die vier ersten Biicher enthilt (ca. 1140).38

¢) Stephan von Antiochien zeigt in seinen Praefationes zum Liber Mamonis, wie
diese ptolemiisch-arabische Astronomie, vermittelt am ehesten in der Uberset-
zung von al-Battanis Kompendium az-Z7 (durch Plato von Tivoli bzw. Rober-
tus Retinensis??), in den westlichen Schulen noch auf zihen, um nicht zu sa-
gen erbitterten Widerstand stieff und heftige Diskussionen ausloste. Von die-
sen Auseinandersetzungen hat offensichtlich in England der junge Prinz Hein-
rich, der kiinftige Konig Heinrich II., gehort und deshalb gegentiber seinem
Lehrer Adelard von Bath den Wunsch geduflert, zusitzlich zur Lehre der La-
teiner auch die opiniones der arabischen Wissenschaftler kennen zu lernen.

Burnett erdffnet mit diesen Nachweisen ein ganz neues Kapitel der frithen Rezep-
tion arabischer Wissenschaft in Westeuropa: ein Kapitel, das von Antiochien sei-
nen Ausgang nimmt. Es ist ein Kapitel, das wir auch in unseren Unterricht an der
Universitit aufnehmen sollten, denn es gehort zur Kultur der Kreuzfahrerzeit und
hat allgemeine Bedeutung fiir das Verhiltnis von arabischer und westlicher Kultur.
Es ist wichtig zu kldren, dass eine Aussage wie ,Ptolemius, im Mittelalter eine un-
umstrittene Autoritit ersten Ranges“4? keineswegs tiberall zutrifft. Um den Zugang
zur ptolemdisch-arabischen Astronomie musste im 12. Jahrhundert erst erheblich
gekidmpft werden. Stephan von Antiochien misst an dieser Frage den Riickstand
der europiischen Wissenschaft.*!

Gleichzeitig freilich ging die arabische Wissenschaft in Spanien schon einen we-
sentlichen Schritt weiter. Sie suchte die Komplexitit des ptolemiischen Planeten-
modells bereits auf unterschiedlichen Wegen zu tiberwinden.*? Diese arabische Kri-

38 Zum Dresden-Abmagest Niheres bei Burnett, Charles 2003, ,The Transmission of Arabic
Astronomy via Antioch and Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century®, in: The
Enterprise of Science in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra,
Hg., Cambridge (Mass.), 23-51; dazu Haskins 1927, 109, und Heiberg, Johan L. 1911,
,Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios- Ubersetzung Hermes 46, 207-216, hier 215f.

39 Hartner, Willy 1981, Art. ,Al-Battani, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2, New
York, 507-516, hier 508.

40 Schmeidler, M. 1995, Art. ,Ptolemaeus, Claudius P.%, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7,

Minchen, 312.

Burnett 2000b, 43: Unde factum est ut, que fere plenitudinem posset habere artium, nunc ceteris

gentibus Europa videatur humilior, quippe qug quos educat contra fontem scientie, sepius oblatrantes

sentit sibi ipsis rebelles, nunc hec nunc illa, nunquam consona ruminantes.

Zum Folgenden vgl. Sezgin 1978, 6, 36ff., und die neueren Beitrdge von Gingerich, Owen

2006, ,Die islamische Periode der Astronomie®, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissen-

schaft, Dossier 4, 38-47, und Saliba, George 2006, ,,Der schwierige Weg von Ptolemidus zu

Kopernikus®, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 54-61. Zu beachten

41

42

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 DIETRICH LOHRMANN

tik an Ptolemdus, die auch dessen Geozentrik schon in Frage stellte, fand bedeu-
tende Fortsetzer. Im 13. Jahrhundert entwickelte at-Tusi geometrisch sein soge-
nanntes Tusi-Paar, es erklrt die Breitenbewegung der Planeten besser als Ptolemidus
und wurde mechanisch zum Vorbild unseres Planetengetriebes. Auch Kopernikus
hat es ibernommen.

Kopernikus als Student in Padua iibernahm wahrscheinlich noch eine weitere
arabische Anregung, die des Astronomen Ibn ash-Shatir (Mitte 14. Jh.). Sie lief
darauf hinaus, die Zahl der ca. 80 Epizykel des Ptolemius radikal zu vermindern
auf ca. 30, so wie auch Kopernikus sie noch benotigte. Beziiglich der Kommunika-
tionswege zwischen der Lehre des Ibn ash-Shatir und dem jungen Kopernikus in
Padua sind die engen Handelsbeziehungen zwischen Damaskus und Venedig zu
beachten. Zu beachten ist freilich ebenso, dass gegen Ende des 14. Jahrhunderts
auch in Europa schon Einwinde gegen die Epizykeltheorie erhoben wurden, und
zwar in den Reprobationes epicyclorum et eccentricorum des Pariser, spater Wiener Ma-
gisters Heinrich von Langenstein, denen sich wenig spéter ein weiterer Autor, der
Magister Julmann, anschloss. Den Anstoff boten hier wohl spanisch-muslimische
Anregungen des 12. Jahrhunderts.®3

Die Summe der Anregungen, welche insbesondere die europiische Astronomie,
Mathematik und Mechanik seitens der scientia Arabum im 12.-13. Jahrhundert, aber
auch spiter noch erhalten haben, ist, wie man sieht, weit entfernt, schon ermittelt
zu sein.** Die frithen Wege aber, die diese Anregungen nahmen, sind ohne Bertick-
sichtigung der Zentren des 6stlichen Mittelmeerraumes, Antiochien und Damaskus
an der Spitze, kaum zu verstehen.

Bibliographie

Abu Ma<Sar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the
medieval Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto
und Michio Yano, Hg. und Ubers., Leiden / New York / Koln.

Adelard of Bath 1998, Conversations with His Nephew: On the Same and the Different,
Questions on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Ubers.,
Cambridge.

ist im 12. Jahrhundert vor allem der Aristoteliker al-Bitrtji/Alpetragius und, direkt von
Ptolemius ausgehend, Jabir b. Aflah, spiter der Perser at-Tusi (13. Jh.) und der Damasze-
ner Ibn ash-Shatir (14. Jh.).

43 Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lebre, Erlangen, 82f.

44 Vgl. hierzu auch Burnett, Charles 2005, ,The Use of Arabic Numerals Among the Three
Language Cultures of Norman Sicily®, Romisches Jabrbuch der Bibliotheca Heriziana 35 (2003-
2004), 37-48, mit Hinweisen auf Beobachtung und Bau von astronomischen Instrumenten
unter Konig Wilhelm III. 1180-1185. Weiteres betrifft die ostlichen und westlichen For-
men der indo-arabischen Zahlen.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 281

Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragossa. A great
center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11% century,
Zaragoza.

Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zablenkampfspiel, (Supplemente zu den Sit-
zungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klas-
se, Bd. 5), Heidelberg.

Borst, Arno 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jabriausendwende, (Sitzungsbe-
richte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1),
Heidelberg.

Borst, Arno 1991, Computus. Zeit und Zabl in der Geschichte Europas, Berlin.

Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and Arabist of the
Early Twelfib Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London.

Burnett, Charles 1987b, Art. ,Plato of Tivoli“, in: Dictionary of the Middle Ages,
Bd. 9, New York, 704-705.

Burnett, Charles 1989, ,Translations: Western European®, in: Dictionary of the Mid-
dle Ages, Bd. 12, New York, 136-142.

Burnett, Charles 1996, ,,Algorismi vel helcep decentior est diligentia: the Arithme-
tic of Adelard of Bath and his Circle®, in: Mathematische Probleme im Mittelal-
ter: der lateinische und arabische Sprachbereich, Menso Folkerts, Hg., Wiesbaden,
221-331.

Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into England, (The
Panizzi Lectures 1996), London.

Burnett, Charles 1997b, ,La réception des mathématiques, de I’astronomie et
de Pastrologie arabes a Chartres®, in: Aristote, I'école de Chartres et la cathédrale,
Actes du colloque enropéen des 5 et 6 juillet 1997 [Paris], AACMEC, Hg., Chartres,
101-107.

Burnett, Charles 1998, ,King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Ear-
liest Texts on the Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres®,
Annals of Science 55, 329-368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187.

Burnett, Charles 2000a, ,Latin Alphanumerical Notation, and Annotation in Ital-
ian, in the Twelfth Century: MS London, British Library, Harley 5402, in: Sic
itur ad astra: Studien zur Geschichte der Mathematik und Naturwissenschafien. Fest-
schrifi fiir den Arabisten Paul Kunitzsch zum 70. Geburtstag, Menso Folkerts und Ri-
chard Lorch, Hg., Wiesbaden, 79-90.

Burnett, Charles 2000b, ,,Antioch as a link between Arabic and Latin culture®, in:
Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du collo-
que de Lowvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und
Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 1-78. Darin Appendix II: ,The Latin
alpha-numerical notation in the works associated with Stephen the philosopher
in Antioch®, 61-69.

Burnett, Charles 2001, ,The Coherence of the Arabic-Latin Translation Program in
Toledo in the Twelfth Century®, Science in Context 14,1-2, 249-288.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 DIETRICH LOHRMANN

Burnett, Charles 2002, ,Indian Numerals in the Mediterranean Basin in the
Twelfth Century, with Special Reference to the ‘Eastern Forms™, in: From China
to Paris: 2000 Years Transmission of Mathematical Ideas, Yvonne Dold-Samplonius
et al., Hg., Stuttgart, 237-288.

Burnett, Charles 2003, ,The Transmission of Arabic Astronomy via Antioch and
Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century®, in: The Enterprise of Science
in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cam-
bridge (Mass.), 23-51.

Burnett, Charles 2004, ,Abbon de Fleury, abaci doctor”, in: Abbon de Fleury: Philo-
sophie, science et comput autour de lan MIL, actes des journées organisées par le Centre
d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens — Occidens 6),
Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39.

Burnett, Charles 2005, ,The Use of Arabic Numerals Among the Three Language
Cultures of Norman Sicily®, Romisches Jabrbuch der Bibliotheca Heriziana 35 (2003-
2004), 37-48.

Burnett, Charles 2009, Arabic into Latin in the Middle Ages. The Translators and their
Intellectual and Social Context, (Variorum Collected Studies Series 939), Farnham /
Burlington.

Busard, Hubert L. L. 1998, ,,Uber den lateinischen Euklid im Mittelalter®, Arabic
Sciences and Philosophy 8,1, 97-129.

Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord a I'époque des croisades et la principanté franque
dAntioche, Paris.

Curtze, Maximilian 1902, ,Der Liber Embadorum des Abraham bar Chijja Sava-
sorda in der Ubersetzung des Plato von Tivoli*, Abhandlungen zur Geschichte der
mathematischen Wissenschafien mit EinschlufS ihrer Anwendungen 12, 1-193.

Eche, Youssef 1967, Les bibliothéques arabes publiques et semi-publiques en Mésopotamie,
en Syrie et en Egypte au Moyen-Age, Damaskus.

Edgington, Susan B. 2006, ,Antioch: Medieval City of Culture®, in: East and West
in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until
the End of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg.,
Lowen / Paris / Dudley, 247-259.

Folkerts, Menso, Hg. 1996, Mathematische Probleme im Mittelalter: Der lateinische und
arabische Sprachbereich, Wiesbaden.

Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die dilteste lateinische Schrifi iiber das
indische Rechnen nach al-Hwarizmi. Edition, Ubersetzung und Kommentar, Minchen.

Folkerts, Menso und Richard Lorch 1997b, Art. ,Trigonometrie®, in: Lexikon des
Mittelalters, Bd. 8, Miinchen, 1006-1007.

Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in Medieval Europe: The Arabs,
Euclid, Regiomontanus, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot / Bur-
lington.

Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzziige aus arabischer Sicht, Ziirich / Miinchen.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 283

Gericke, Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Berlin.

Gericke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den romischen Feldmessern bis
zu Descartes, Berlin / Heidelberg.

Gingerich, Owen 2006, ,,.Die islamische Periode der Astronomie®, Astronomie vor
Galilei, Spektrum der Wissenschafi, Dosster 4, 38-47.

Hartner, Willy 1981, Art. ,,Al-Battani®, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2,
New York, 507-516.

Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl., Cam-
bridge (Mass.).

al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated his-
tory, Cambridge / Paris.

Heffening, W. und J. D. Pearson 1991, Art. ,Maktaba®“, in: Encyclopédie de I'Islam,
nouv. ed., Bd. 6, Leiden, 181-184.

Heiberg, Johan L. 1911, ,Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios-Uberset-
zung®, Hermes 46, 207-216.

Hill, Donald R. 1977, ,,A Treatise on Machines by Ibn Mu’adh Abu ‘Abd Allah al-
Jayyani®, Journal for the History of Arabic Science 1,1-2, 33-46.

Hill, Donald R. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La
Salle (Illinois).

Ibn Khalaf al-Muradi 2008, Kitab al-asrar fi nata’y al-afkar: The Book of Secrets in the
Results of Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM,
Massimiliano Lisa, Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand.

Jankrift, Kay Peter 2007, Europa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart.

Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Handbuch der Ori-
entalistik 1,12), Leiden.

al-Khwarizmi, Muhammad b. Musa 1992, Le Calcul Indien (Algorismus). Versions la-
tines du Xlle siécle, André Allard, Hg., Paris / Namur.

Kunitzsch, Paul 2003, ,The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsid-
ered®, in: The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und
Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21.

abarta Gomez, Ana und Carmen Barcelod Torres 1988, Niimeros y cifras en los docu-
mentos ardbigo hispanos, Cordoba.

Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sciences in the Middle Ages, (Vari-
orum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield.

Levey, Martin 1952, ,The Encyclopedia of Abraham Savasorda: A Departure in
Mathematical Methodology®, Isis 43,3, 257-264.

Levey, Martin 1954, ,Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early
European Logistic®, Osiris 11, 50-64.

Levey, Martin 1981, Art. ,Abraham bar Hiyya ha-Nasi, in: Dictionary of Scientific
Biography, Bd. 1-2, New York, 22-23.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 DIETRICH LOHRMANN

Lohrmann, Dietrich 2000, ,Echanges techniques entre Orient et Occident au
temps des Croisades®, in: Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps
des Croisades. Actes du colloque de Lowvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle
Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143.

Lohrmann, Dietrich 2004, ,,Ostliche Mechanik auf dem Weg nach Europa zur Zeit
der Kreuzziige®, in: Die Kreuzziige. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Aus-
stellung im Didzesanmuseum Mainz, 2.4. — 30.7.2004], Hans-Jurgen Kotzur, Hg.,
bearb. v. Brigitte Klein und Winfried Wilhelmy, Mainz, 287-295.

Lohrmann, Dietrich, ,Das Himmelszelt des Sultans al-Kamil fur Kaiser Friedrich
IL. von 1232%, Historische Zeitschrifi (im Druck).

Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 111, Miinchen.

Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum Kreuzfabrerfiirstentum
Antiochia im 12. und friihen 13. Jabrbundert, (Monumenta Germaniae Historica,
Studien und Texte 6), Hannover.

Mercier, Raymond 2004, Studies on the Transmission of Medieval Mathematical Astron-
omy, (Variorum Collected Studies Series 787), Aldershot / Burlington.

Millas Vallicrosa, José M. 1943, ,La aportaciéon astrondémica de Pedro Alfonso®,
Sefarad 3,1, 65-105.

Millas Vallicrosa, José M. 1948, Tres poligrafos judaicos en la corte de los Tuchibies de Za-
ragoza, Barcelona.

Millas Vallicrosa, José M. 1949, Estudios sobre historia de la ciencia espanola, Barce-
lona.

Miiller, Martin, Hg. 1934, Die Quaestiones naturales des Adelardus von Bath, Miinster.

Nagl, Alfred 1889, ,Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und tiber
die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl.
Abendlande®, Zeitschrift fiir Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146
und Tafel VIL

Rashed, Roshdi 1994a, The Development of Arabic Mathematics: Between Arithmetic
and Algebra, (Boston Studies in the Philosophy of Science 156), Dordrecht.

Rashed, Roshdi 1994b, ,Fibonacci et les mathématiques arabes®, Micrologus 2: Le
scienze alla corte di Federico 11, 145-160.

Rashed, Roshdi, Hg. 1997, Histoire des sciences arabes, 3 Bde., Paris.

Saliba, George 2006, ,,Der schwierige Weg von Ptolemius zu Kopernikus®, Astro-
nomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschafi, Dossier 4, 54-61.

Samsé, Julio 1994, ,The Exact Sciences in Al-Andalus®, in: The Legacy of Muslim
Spain, Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl., Leiden, 952-973.

Samso, Julio 2007, Astronomy and Astrology in al-Andalus and the Maghrib, (Variorum
Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington.

Schmeidler, M. 1995, Art. ,Ptolemaeus, Claudius P.%, in: Lextkon des Mittelalters,
Bd. 7, Miinchen, 312.

Sezgin, Fuat 1971-78, Geschichte des arabischen Schrifitums, Bd. 4-6, Leiden.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFUHRUNG DER SCIENTIA ARABUM 285

Sourdel, D. 1965, Art. ,Dar al-ilm®, in: Encyclopédie de I'lslam, nouv. ed., Bd. 2,
Leiden, 130.

Steinschneider, Moritz 1956, Die europdischen Ubersetzungen aus dem Arabischen bis
Mitte des 17. Jabrbunderts, unverind. photomech. Nachdr., Graz.

Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, ,The Oldest Latin
Astrolabe®, Physis 31,2, 574-581.

Suter, Heinrich 1900, Die Mathemaitker und Astronomen der Araber und ibre Werke,
Leipzig.

Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident, Ziirich /
Miinchen.

Vlasschaert, Anne-Marie 2010: Le liber mahamaleth. Edition critique et commentai-
res (Boethius 60), Stuttgart.

van Wik, W. E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinberus de Paderborn (1171),
(Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Let-
terkunde Nr. 57,3), Amsterdam.

Wikipedia, ,Latin translations of the 12th century®, http://en.wikipedia.org/wiki/
Latin_translations_of_the_12th_century, vom 11. 9. 2010.

Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lebre, Erlangen.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

About the Authors

David Abulafia is Professor of Mediterranean History at the University of Cam-
bridge and a Fellow of the British Academy; he is the author of many books. His
most recent books are: The Discovery of Mankind: Atlantic encounters in the age of Co-
lumbus (Yale University Press, 2008) and The Great Sea: a human history of the Medi-
terranean (Penguin Books, 2011); he has edited The Mediterranean in History
(Thames & Hudson, 2003) and lzaly in the Central Middle Ages (Oxford University
Press, 2004).

Reunven Amitai holds the Eliyahu Elath Chair in Islamic History at the Hebrew
University of Jerusalem, and is currently the dean of the Faculty of Humanities.
He specializes in the history of the late medieval Middle East, particularly the
Mamluk Sultanate and the Mongols in the Islamic world. His publications in-
clude Mamluks and Mongols: The Ilkhanid-Mamink War 1260-1280 (Cambridge,
1995), The Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate (Alder-
shot, 2007), and Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the
Mamluk Sultanate and the Mongol llkhanate (1260-1335) (forthcoming at Brepols).

Peter Bruns is Professor of Church History and Patrology at the University of
Bamberg. He has done extensive research work on Syriac sources for the history
of Eastern Christianity. He published a study, as well as an edition and translation
of the Katechetische Homilien of Theodore of Mopsuestia (1994-95) and a study and
translation of the teaching of Aphrahat (1990-91). Among his recent publications
is a collection of studies entitled Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-1204 (2005).

Marie-Luise Favreau-Lilie received her academic degrees at Christian-Albrechts-
Universitdt Kiel. Currently she is professor of Medieval History at Freie Univer-
sitait Berlin and a senior research fellow at Ruhr-Universitit Bochum. She pub-
lished numerous articles and books on the history of the military orders, on the
Italian maritime republics supporting the crusades (11th-13th c.), on Italian mer-
chants’ migration into the Levant, on late medieval pilgrimage, and on the rela-
tions between the Holy Roman Empire and Italy (13th-15th c.).

Yehoshua Frenkel is senior lecturer at the University of Haifa. His main field of re-
search is the history of Arab-Muslim societies in the Middle Ages. His recent pub-
lications include: “Public Projection of Power in Mamluk Bilad al-Sham”, Mamluk
Studies Review 11/1 (2007); “Popular Culture (Islam, Early and Middle Periods)”,
Religion Compass (Blackwell Synergy) vol. 3 (January 2008); “Awqaf in Mamluk Bi-
lad al-Sham”, Mamliuk Studies Review 13/1 (2009); “Muslim Responses to the
Frankish Dominion in the Near East (1098-1291)”, in Honor Kostick (ed.), The
Crusades and the Near East: Cultural Histories (London: Routledge, 2011).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 ABOUT THE AUTHORS

Georg Gresser studied history, theology and library sciences in Cologne, Bonn and
Bamberg (Germany). In 1998 he completed his Ph.D. thesis on Das Bistum Speyer
bis zum Ende des 11. Jabrbunderts, and in 2004 his Habilitation thesis Die Synoden
und Konzilien der Zeit des Reformpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis
Calixt II. (1049-1123) was accepted by the Faculty of Catholic Theology at Bam-
berg University. He is a member of ZIS (Zentrum fur Interreligiose Studien) and
has taught since 2002 at the Department of Theology (Church History) at Bam-
berg University. His research interests focus on papal history and medieval canon
law.

Peter Herde is Professor of History Emeritus at the University of Wiirzburg. He has
also taught at the Universities of Munich and Frankfurt; he was Visiting Professor
at the University of California in Berkeley, the University of Washington in Seat-
tle, the University of Chicago, and was twice a member of the Institute for Ad-
vanced Study in Princeton, and of Dumbarton Oaks. His main field of research
and publications is the history of the Empire, the Papacy and the Mediterranean
world from the 12t to the 15% century. But he has also worked and published in
the history of the Second World War in the Pacific and in German history of the
19t and 20t centuries

Hubert Houben is Professor of Medieval History at the University of Salento, Lecce,
Italy. Ph.D. in 1978 (Freiburg i.Br., Germany), since 1980 Lecturer Univ. Lecce
and Potenza, Italy; Senior Visiting Research Fellow St. John’s College, Oxford in
1991/92; Habilitation in 1992 (Paderborn, Germany); Associate Prof. Bologna
1992-94 and Lecce 1994-2001, since 2001 Full Prof.; Visiting Prof. Wien (1997)
and FU Berlin (1999). An expert of the medieval history of South Italy he has au-
thored or edited a dozen books, including Roger 11 of Sicily. A ruler between East and
West (Cambridge, 2002) (orig. Darmstadt 1997, 274 enlarged edition 2010, ital.
Rome-Bari 1999) and Kaiser Friedrich I1. (1194-1250). Herrscher, Mensch und Mythos
(Stuttgart, 2008) (Ital. Bologna 2009).

Stefan Leder is Director of the Orient-Institut Beirut and Professor of Arabic and
Islamic Studies at Martin-Luther-University at Halle/Germany. He published
books and articles covering Arabic literature and historiography; transmission of
knowledge in pre-modern Arabic learning; religion and politics in Sunni Islam;
the Bedouin legacy in Arab society and literature. Recent publications related to
the topic of this book: “Der Kaiser als Freund der Muslime.” In: Friedrich II. von
Hobenstaufen. — Die Welt des Sultans von Lucera. Mainz (Zabern) 2008; ,Religion,
Gesellschaft, Identitit — Ideologie und Subversion in der Mythenbildung des ara-
bischen Volksepos™“ In: Christine Schmitz (Hg.): Mensch — Heros — Gott. Weltent-
wiirfe und Lebensmodelle im Mythos der Vormoderne. Stuttgart (Steiner) 2009, p. 167-
180; ,,The Arabs of Ibn Khaldin®, AFAbbath (2009), 176-201.

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABOUT THE AUTHORS 289

Ralph-Johannes Lilie is Byzantinist and head of the project “Prosopography of the
Middle Byzantine Period” (,,Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit”) at the
Academy of Sciences in Berlin-Brandenburg (Berlin-Brandenburgische Akademie
der Wissenschaften). He published numerous articles on various aspects of Byzan-
tine history such as on the relationship of Byzantium and the crusaders.

Dietrich Lobrmann studied history, Romanic languages and Latin at the University
of Freiburg Br. He worked for a long period at the German Historical Institutes in
Rome and Paris. Since 1986 he has taught medieval history at the Technical Uni-
versity of Aachen (Aix-la-Chapelle). His principal points of interest focus on his-
tory of science and technology in the Middle Ages, engineers of the Renaissance
and scientific transfer from East to West. Latest book-publication in this field:
Konrad Gruter von Werden, De machinis et rebus mechanicis. Ein Maschinenbuch aus Ita-
lien fiir den Konig von Dénemark 1393-1424 (2 vol., Vatican City, 2006).

Maria Vittoria Molinari is Professor of German Philology at the University of
Udine and Pavia since 1970-71. Until 1991 at the University of Padua (where she
coordinated a CNR research project on problems of translation within medieval
German texts); since 1991 Professor at the University of Bergamo. Her fields of
research are: (1) the poetic language of Old English and Old and Middle High
German texts, along with text analysis (heroic lay, courtly poetry); (2) translation
and cultural interaction in the medieval Germanic world.

Sara Nur Yildiz received her doctorate from the Department of Near Eastern Lan-
guages and Civilizations at the University of Chicago (2006). She served as lec-
turer at the History Department of Istanbul Bilgi University in 2003-2010. Her re-
search interests deal with medieval Anatolia (13th-15% centuries), with a focus on
the Seljuk, Mongol, Karamanid and early Ottoman periods. Her study of Persian
historical writing in the Ottoman Empire will appear in “A History of Persian Lit-
erature”, vol. 10, Persian Historiography, ed. Charles Melville (IB Tauris, 2011).
She is completing a monograph on Mongol rule in Seljuk Anatolia (Brill, 2011) as
well as writing a general history of Seljuk Anatolia (University of Edinburgh,
2012).

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48. per



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783958506785 - am 22.01.2026, 04:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.

11.

12.

13.

ORIENT-INSTITUT
ISTANBUL

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mir ‘Alifir Nawa’i. Akten des
Symposiums ans Anlaf$ des 560. Geburtstages und des 500. Jabres des Todes von Mir ‘Alisir
Nawd’i am 23. April 2001. Wiirzburg 2003.

Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De
Lestampe a la télévision (17-21 siécle). Actes du collogue Images : fonctions et langages.
Lincursion de I'image moderne dans I’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul,
Uniwversité du Bosphore (Bogazigi Universitesi), 25 — 27 mars 1999. Wiirzburg 2003.

Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono,
The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Wirzburg
2004.

Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Borte Sagaster (Eds.), Ghazal as
World Literature I1: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-
text. Wiirzburg 2006.

Alihan Tére Saguni, Kutlukhan-Edikut Sakirov, Oguz Dogan (Cevirmenler), Kutluk-
han-Edikut Sakirov (Editor), Tiirkistan Kaygis:. Wirzburg 2006.

Olcay Akyildiz, Halim Kara, Borte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish
Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Wiirzburg 2007.

Filiz Kiral, Barbara Pusch, Claus Schonig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the
Turkic World. Wiirzburg 2007.

Ildiké Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Wirzburg
2008.

Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.), ,Die Wunder der
Schipfung®. Mensch und Natur in der tiirksprachigen Welt. Wiirzburg 2012.

Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of
the Turkic Speaking World. Wiirzburg 2008.

D. G. Tor, Violent Order: Religions Warfare, Chivalry, and the ‘Ayyar Phenomenon in the
Medieval Islamic World. Wiirzburg 2007.

Christopher Kubaseck, Giinter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im tiirkischen
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Tiirkei 1933-1945. Wirzburg 2008.

Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die
Tiirkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persinliche Lebenswelten. Wiirzburg 2008.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

Kutlukhan-Edikut Sakirov (Ed.), Tiirkistan Kaygisi. Faksimile. In Vorbereitung.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:
Mu‘tazilism in Islam and Judaism. Wirzburg 2007.

Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Wiirzburg 2008.

Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:
The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Wiirzburg 2015.

Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.
Wiirzburg 2010.

Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. LAllemagne, I'Empire ottoman
et la Turquie (1908 —1933). Wiirzburg 2009.

Marcel Geser, Zwischen Missionierung und ,Stirkung des Dentschtums®: Der Deutsche
Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfingen bis 1918. Wirzburg 2010.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,
Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Wiirzburg 2010.

Barbara Pusch, Ugur Tekin (Hrsg.), Migration und Tiirkei. Neue Bewegungen am Rande
der Europdiischen Union. Wirzburg 2011.

Tulay Giirler, Jude sein in der Tiirkei. Erinnerungen des Ebrenvorsitzenden der Jiidischen Ge-
meinde der Tiirkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Wiirzburg
2010.

Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the
Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12" — 14" centuries). Wiirzburg 2011.

Borte Sagaster, Karin Schweifigut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.),
Hogsobbet: Erika Glassen zu Ebren. Wirzburg 2011.

Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschafilicher Wandel in der
Tiirkei. Historische und aktuelle Aspekte. Wiirzburg 2011.

Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabaday, Jurgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of
Modernity: Istanbul and the Rubr. In Vorbereitung.

Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular
Music (15th to Early 19th Century). Wirzburg 2012.

Hiuseyin Aguicenoglu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das ,,Mutterland* in der Pres-
se der Dobrudscha und der tiirkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Wirzburg 2012.

Bekim Agai, Olcay Akyildiz, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders — Re-
Sflections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Wiirzburg
2013.

Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
tiirkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei. Wirzburg
2014.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 ‘Tobias Heinzelmann, Populire religiose Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich.
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Briider Yazicioglh. In Vorbereitung.

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”, Wiirzburg 2015.

https://dol.org/10.5771/6783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:48. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

04:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Contents
	Introduction
	Latin Europe and Byzantium: Shift of Power
	David Abulafia: The Kingdom of Sicily: From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom
	Ralph-Johannes Lilie: Die Auswirkungen der Kreuzzüge auf die Gesellschaft des Byzantinischen Reiches
	Sara Nur Yıldız: Manuel Komnenos Mavrozomes and His Descendants at the Seljuk Court: The Formation of a Christian Seljuk-Komnenian Elite

	Islamic Near East: Policies in Face of the Frankish Presence
	Stefan Leder: Sunni Resurgence, Jihād Discourse and the Impact of the Frankish Presence in the Near East
	Yehoshua Frenkel: Jihād in the Medieval Mediterranean Sea: Naval War and Religious Endowment under the Mamluks
	Reuven Amitai: Dealing with Reality: Early Mamluk Military Policy and the Allocation of Resources

	Frankish Presence in the Near East: Ambivalent Interests and Alliances
	Marie-Luise Favreau-Lilie: Die italienischen Seestädte und die islamische Levante (Syrien, Ägypten) im Zeitalter der Kreuzzüge (11.-13. Jahrhundert)
	Hubert Houben: The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights in the Eastern Mediterranean
	Peter Bruns: Franken und Syrer in der Kirchenchronik des Gregor Barhebräus († 1286)
	Peter Herde: The Relations of the Papacy with Mongol and Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century

	Europe and the Crusades: Ideologies and Insight
	Georg Gresser: Hagarener, Sarazenen, Mauren, Türken, Moabiter – Wahrnehmung und Wertung der Araber und Muslime in päpstlichen Dokumenten bis zum 12. Jahrhundert
	Maria Vittoria Molinari: Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang
	Dietrich Lohrmann: Die Rolle Antiochiens bei der Einführung der scientia Arabum in Westeuropa (11.-12. Jh.)

	About the Authors

