
https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Crossroads between Latin Europe  
and the Near East: 

Corollaries of the Frankish Presence  
in the Eastern Mediterranean  

(12th – 14th centuries)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 24 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Crossroads between Latin Europe  
and the Near East: 

Corollaries of the Frankish Presence  
in the Eastern Mediterranean  

(12th – 14th centuries)  
 

 
 
 

Edited by  

Stefan Leder 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 

Umschlagbild: Basin, called ‚font of Saint Louis‘ 
Gefertigt von Muhammad Ibn al-Zain (14. Jh.) 
Es befindet sich im Musée du Louvre, Paris. 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-197-5 

ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Contents 

Introduction............................................................................................................. 7 

Latin Europe and Byzantium: Shift of Power 

David Abulafia 
The Kingdom of Sicily: From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom.......... 15 

Ralph-Johannes Lilie  
Die Auswirkungen der Kreuzzüge auf die Gesellschaft  
des Byzantinischen Reiches ................................................................................... 41 

Sara Nur Yıldız 
Manuel Komnenos Mavrozomes and His Descendants  
at the Seljuk Court:   
The Formation of a Christian Seljuk-Komnenian Elite ....................................... 55 

Islamic Near East: Policies in Face of the Frankish Presence  

Stefan Leder 
Sunni Resurgence, Jihād Discourse and the Impact  
of the Frankish Presence in the Near East ............................................................ 81 

Yehoshua Frenkel 
Jihād  in the Medieval Mediterranean Sea:  
Naval War and Religious Endowment under the Mamluks............................... 103 

Reuven Amitai 
Dealing with Reality:  
Early Mamluk Military Policy and the Allocation of Resources........................ 127 

Frankish Presence in the Near East: Ambivalent Interests and Alliances 

Marie-Luise Favreau-Lilie 
Die italienischen Seestädte und die islamische Levante  
(Syrien, Ägypten) im Zeitalter der Kreuzzüge (11.-13. Jh.) ............................... 147 

Hubert Houben 
The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights  
in the Eastern Mediterranean .............................................................................. 179 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CONTENTS 6 

Peter Bruns 
Franken und Syrer in der Kirchenchronik  
des Gregor Barhebräus († 1286) .......................................................................... 191 

Peter Herde 
The Relations of the Papacy with Mongol  
and Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century........................................... 203 

Europe and the Crusades: Ideologies and Insight  

Georg Gresser 
Hagarener, Sarazenen, Mauren, Türken, Moabiter –  
Wahrnehmung und Wertung der Araber und Muslime 
in päpstlichen Dokumenten bis zum 12. Jahrhundert ....................................... 229 

Maria Vittoria Molinari 
Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang .......................................... 251 

Dietrich Lohrmann 
Die Rolle Antiochiens bei der Einführung  
der scientia Arabum  in Westeuropa (11.-12. Jh.) ................................................. 269 

About the Authors............................................................................................... 287 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Introduction 

The Eastern Mediterranean world witnessed the expansion of Latin Europe dur-
ing the time of the crusades. From Sicily in the West to the Syrian coast and be-
yond, to Mesopotamia and Transjordan, and from Constantinople to the Nile 
delta, Frankish presence was effective in taking over political rule, establishing 
dominions, carrying out military campaigns and intensifying trade. After a little 
less than two hundred years, the crusaders’ rule came to an end in face of a po-
litically more united and militarily empowered Near East which was strong 
enough to also withstand the Mongol threat. However meaningful or marginal 
local milieus of confessionally mixed societies may have been during that time, 
there was obviously no ideological foundation for a lasting cohabitation of Mus-
lims and Christians under Latin rule, neither in Sicily nor in the Near East. In 
the overall perspective, their strategic alliances and political objectives remained 
committed to confessional concerns and were nourished by the rivalry towards 
Greek dominance in the East.  

The crusades instigated the formation of a Muslim antibody, against which 
the Franks, their allies in the region and the weakening support from the Euro-
pean homeland could not resist. However, despite conflict and ideological con-
straints, the impact of the events, directly and indirectly, gave rise to political 
alignments cutting across regional and cultural boundaries. The Frankish alliance 
with Eastern Christianity, the consequences of the Latin presence in Byzantium, 
which incited a Byzantine elitist reaction and finally induced new alliances with 
the Seljuks, illustrate such policies. The presence of the Franks in the region also 
left its imprint on the image of Muslims in Latin Europe: Although the cultur-
ally alien and heretical character of Muslims remained an unchallenged attribu-
tion, Latin Europe’s perception of Muslims gradually liberated itself from invalid 
stereotypes, and the crusades were identified more as a political than a religious 
movement. The multi-faceted processes of change in the social and political fab-
ric of Muslim society should also be seen as interrelated with the Frankish pres-
ence in the region. The Muslim side, often quite pragmatic in their dealings with 
the Franks of the Levant, transformed the challenge into a more activist vision of 
Islam and Islamic institutions. The crusades indeed prompted an increase of 
contact, commerce, and fostered, even if limited, a growth of discernment and 
mutual impulse between the agents divided by creed and political alignment. In 
this vein, the period of the crusades may be seen as heir to the Mediterranean 
legacy of cross cultural contacts, controversial as this may seem in view of the 
violence and suffering which they brought about.  

The time of the crusades is commonly perceived as a period of confrontation, 
innovation and, to an extant which remains a matter of debate, exchange. Seen 
from a Western perspective, the heroic character of the enterprise, its religious 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTRODUCTION 8 

motivation and political background, constraints and dynamics naturally de-
mand attention. Seen from the Muslim East, emphasis is rather on the aggressive 
character of the Frankish intrusion, its effects upon local societies and political 
rule, and its defeat through Muslim armies. However, the dynamics of the cru-
sades go well beyond any bi-polar constellation: Latin Europe was not united, of 
course, nor was the Near East; Byzantium, the Armenian kingdom in Cilicia and 
Eastern Christianity also played their role.  

Modern historiography tends to contain these perspectives in an attempt to 
incorporate contemporary perceptions of all sides into a comprehensive tableau. 
This remains a challenging endeavour, as source material from Latin Europe, 
Byzantium, the Arab Near East, as well as historiography on the Seljuks needs to 
be considered; the role and vision of Armenians, Syrian Orthodox Christians, 
possibly also Nestorians and Jews, later Mongols, demand due attention, too. In 
response to this rather wide range of highly specialized requirements, the present 
volume offers an interdisciplinary collection of studies which include most of 
the aspects mentioned above. 

The contributions to this volume go back to the conference entitled “The 
Eastern Mediterranean between Christian Europe and the Muslim Near East 
(11th to 13th centuries)” held by the Orient-Institut Beirut/Istanbul in Istanbul in 
May 2007 under the auspices of its former director Professor Manfred Kropp.* 
Dr. Axel Havermann, who had designed and organized the meeting, brought to-
gether experts of European and Near Eastern history with the aim of presenting a 
variety of visions and approaches in different fields. Dr. Christoph Herzog, affili-
ated with the Orient-Institut at that time and now Professor of Turkish Studies at 
the University of Bamberg, Germany, took the initiative of inviting the confer-
ence participants to publish their contributions. Quite some time has elapsed be-
fore this book could be brought to print, but this does not result in an outdating 
of its contents. All contributions published at this instant have undergone recent 
amendments and completion.  

Choice and focus of the studies compiled in this volume are informed by our 
interest in the processes of change which accompanied the crusades or resulted 
from the Frankish presence in the Near East. Beyond the general framework of a 
gradual erosion of the Frankish power and the reorganization of the Muslim 
Near East, as it is set up by the course of history, manners and effects of the 
Frankish engagement in the Near Eastern polities and societies are addressed. 
The contributions are organized into four chapters. Chapter one deals with the 
shift of power between Latin Europe and Byzantium and its repercussions on so-
cieties in Sicily and Anatolia (12th and 13th centuries). Chapter two discusses the 

* Since 2009, the Orient-Institut Istanbul has been an independent institution within the
Foundation of German Humanities Institutes Abroad (Deutsche Geisteswissenschaftliche Insti-
tute im Ausland).

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTRODUCTION  9 

ideological and political reaction of the Muslim Near East to the crusades (12th 
to 14th centuries) with particular attention given to the question as to what ex-
tent we may discern an impact of the Frankish presence. Chapter three is dedi-
cated to the particular interests and strategies which guided the Frankish policies, 
and their various agents, in their dealings with Near Eastern society. Chapter 
four sheds light upon the ideological dimensions of the Frankish attitudes re-
garding the religion of their Muslim adversaries, depicting a gradual and timid 
rationalization of attitudes moving away from the heritage of early medieval dis-
course. This chapter, and in fact the entire volume, ends by highlighting the 
benefits which the encounter between Latin Europe and the Near East was able 
to bring about for the study of scientific knowledge in Europe.  

David Abulafia offers a panorama of Sicily in the 12th century, the famous 
mosaic of ethnic groups, often living in rivalry, and home to Greek, Latin and 
Muslim Arab populations. Retracing the ascent and history of the Norman king-
dom, he highlights the process of gradual Latinisation instigated by their rule. 
According to the author’s careful analysis, the accounts of al-Idrīsī, Benjamin of 
Tudela, Ibn Jubayr, and the “letter of Peter”, indicate a growing awareness that 
the ethnic balance on the island was changing and that crisis was imminent.  

Ralph-Johannes Lilie describes the circumstances and impact of the increasing 
presence of Franks in Byzantium during the 12th century. Their indispensable 
military services and growing influence posed a threat to the Greek elite and  
buttressed the deep-rooted antagonism between “cultured” Greeks and “barbarian” 
Latins. This conflict was also nourished by religious rivalry and was exacerbated 
by the crusaders’ rule in regions of the Near East which had been before – in 
substantial parts – under Byzantine rule. 

Sara Nur Yıldız carefully introduces an aspect of Byzantine-Seljuk elite interac-
tion which offers some surprise. Particularly as a result of the tumult of the Fourth 
Crusade, the integration of Byzantine elites – as illustrated by the Mavrozomes 
clan – into Seljuk elites came as a response to the loss of territories and positions. 
As the author suggests, the assimilation of the Komnenian legacy into the Seljuk 
system contributed to the “Byzantinization” of the Seljuk political culture. 

Stefan Leder summarizes the recent discussion concerning the revitalization 
of jihād in the wider context of the resurgence of Sunnī Islam and political reor-
ganization. He suggests that the crusades indeed presented a stimulus and direct 
inspiration for this process. The jihād-ideal depicted in Ibn Shaddād’s portrayal 
of Saladin illustrates the religious, ethical and aesthetic mobilization by combin-
ing militant defense of Islam with inner edification. It promotes the ideal society 
unified in the struggle against the Franks and also gives evidence of a new 
“islamified” terminology which developed during the 12th century.  

Yehoshua Frenkel depicts various areas in which mobilization was effective dur-
ing the Islamic re-conquest of the Frankish dominions (12th-13th century): Jihād-
rhetoric in epigraphy and treatises, political discourse and official jihād-policy 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTRODUCTION 10 

supported by the religious establishment; encouraging the establishment of pious 
endowments for the safeguarding of coastal settlements, for redemption of war 
prisoners, and for entertaining religious institutions; encouraging loyal Muslims 
to settle in coastal towns. The author’s panoramic survey demonstrates that the 
re-conquest shaped the administrative institutions in the Syrian provinces.  

Reuven Amitai takes us in detail to the realities of the Mamluk state and its 
most important segment: the military apparatus. He explains how the allocation 
of resources was obtained – through re-conquered territories – and offers insight 
into the complex organization of the armed forces including the intelligence ser-
vice and communication. The driving force behind the extraordinary efforts of 
the Mamluk state was the Mongol threat and fears of a Mongol-Frankish coali-
tion, thus classifying the Frankish presence second in danger to the Muslims of 
the second half of the 13th century.  

Marie-Luise Favreau-Lilie offers a comprehensive survey on the extent, value 
and conditions of trade organized from the rivaling Italian port cities in the Is-
lamic Levant (11th – 13th century). Trade, which predated and outlived the cru-
sades, was essential to both sides of the Mediterranean and created a diverse and 
complex network of relationships: Securing the juridical status necessary for the 
protection of their activity and settlements required continuous costly efforts and 
adaptation to unstable conditions. The engagement in the crusaders’ enterprise, 
which promised safe ports, constituted a danger to commercial interests elsewhere 
in the Islamic Levant.  

Hubert Houben studies the curious activity and possessions of the Teutonic 
Order in the Eastern Mediterranean, particularly in the two new kingdoms of 
Cyprus and Armenia, tied to the Staufen Empire by a bond of vassallage. The 
Armenians of Cilicia, who were seeking support from the Western world in an 
attempt to counterbalance their Byzantine and Turkish adversaries, offered the 
Teutonic Order an important gateway to their expansion to the East, as they 
were able to establish an Armenian bailiwick. Cyprus even remained a strong-
hold of the Teutonic Order even after the fall of the Staufen dynasty.  

Peter Bruns retraces the alliance and narrow ties between Catholic Franks and 
the Syrian-Orthodox Church. United by their anti-Byzantine stance, and pro-
pelled by the ambition of allying themselves against Muslim hegemony, the 
Frankish role of arbitrators in Syrian Orthodox church matters was welcome, and 
in fact needed, in a society characterized by factionalism. Disturbance occasion-
ally occurred through Frankish ignorance of the pragmatic rules of Christian-
Muslim cohabitation on a local level. 

Peter Herde contributes a study of the efforts that the Papacy undertook for a 
strategic alliance with Christianized Mongols against the Mamluks, who threat-
end the Frankish dominions in the Levant. Careful analysis of correspondence 
and reports reveals that the ambitious policy was hampered by the priority of 
missionary efforts, which were a purely dogmatic requirement. In contrast, the 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTRODUCTION  11 

evaluation of confessional divides between Nestorians and the Latin Church 
shows that differences, although important in local perspectives, were not in-
surmountable.  

Georg Gressner summarizes the long history of Christian terminology and 
stereotypes used to characterize Muslims, from biblical exegesis in Late Antiquity 
to papal documents contemporary to the crusades. In contrast to the image of 
heathendom apparent in exegesis, the second half of the 12th century recognizes 
Islam as a – heretical – religion which needs to be taken seriously. The corre-
spondence with the Ḥammādid an-Nāṣir in which Gregor VII refers to Abraham 
as a historical link between the religions is discussed as a particular and excep-
tional case probably informed by the Pope’s acquaintance with Jewish religion.  

Maria Vittoria Molinari discusses the propagation of crusade ideology in lit-
erature distinguishing between the popular genre containing bold depictions of 
the hero and the poetry of the Minnesong giving voice also to inner conflict and 
individual stance. Notwithstanding these differences, she identifies a repertoire 
of common ideas and images, revealing a concerted propaganda project at the 
time of the Third Crusade. In contrast, the praise of the crusades by Walther von 
der Vogelweide is more political in character, reflecting the conflict between Em-
peror Frederic II and the papacy.  

Dietrich Lohrmann demonstrates that our reconstruction of the Western re-
ception of Arabic science needs to take the Eastern centres, particularly Antioch, 
into account. The author draws attention to many details giving evidence that 
Western access to knowledge was part of the culture of the crusade period. First 
acquaintance with Ptolemaic Arabic astronomy seems to have taken place in An-
tioch, which thus may be seen as rivaling the importance of Spain as a centre of 
the transmission of knowledge.  

The editor is indebted first of all to the organizers of the conference mentioned 
above. Without their inspired initiative, the present collection of contributions 
would not have materialized. Antje Seeger, Martin-Luther-Universität at Halle, 
Germany, who was charged with the desktop-editing, has spared no efforts in veri-
fying references and applying a unified page style for the two languages used in 
this book. The experienced assistance of Dr. Barbara Pusch, Orient-Institut Istan-
bul, guided and encouraged the editor all the way through the work on this vol-
ume. The publication was produced in cooperation between the Orient-Institut 
Beirut and the newly-founded Orient-Institut Istanbul. We hope that it will con-
tribute to the good auspices of a fruitful cooperation of both institutes in the  
future.  

Stefan Leder, Beirut 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Latin Europe and Byzantium:  
Shift of Power 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Kingdom of Sicily: 
From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom 

David Abulafia 

The abbey and cathedral of Monreale was founded and constructed at a time of 
significant political, cultural, and economic change in the Norman kingdom of 
Sicily, from 1179 onwards. While the cathedral still reminds its visitors of the 
complex cultural legacy that had been passed down in the kingdom of Sicily, with 
its mixed population of Greeks, Muslims, Jews and Latins, it is also a statement of 
the primacy of the Latin Church within the kingdom, under the protective author-
ity of the king; it is a reminder of the changes that had been taking place in the 
Regno, which transformed the kingdom into a predominantly Christian, indeed, 
Catholic, entity. A salient comparison would be with the Cappella Palatina in Pal-
ermo. There, we can see Latin elements in the architecture, Byzantine elements in 
the mosaics and Arabic elements in the wooden roof; and, while there is no stylis-
tic element that could be described as Jewish, the presence of Old Testament 
scenes and the coded references to Jerusalem that have been identified in the 
building might also have put observers in mind of the fourth religious group in the 
kingdom. Whether the Cappella Palatina was really a symbol of the meeting of 
cultures in the kingdom, as some have supposed, or whether it was an eclectic mix 
of styles that did not really match one another, is a topic that will remain contro-
versial. But what is important in Monreale is what was missing: the Arabic ele-
ment, for the cathedral possesses mosaics in a Byzantine style, encompassing 
scenes from the Old and New Testaments, and there is still the Latin ground plan. 
Maybe the interlacing arches traced out on the exterior betray architectural influ-
ences from Islam, but this is quite clearly an abbey church, visible from afar stand-
ing on its ridge and proclaiming the triumph of Christianity. 

Probing deeper, we find that the abbey of Monreale was more than an abstract 
symbol of Christian ascendancy. King William II granted the abbey control of vast 
estates on the island of Sicily that were inhabited in large measure by Muslim 
peasants – areas mainly in the west of the island (the Val di Mazara) which had 
proved difficult to master, and which were seen as fruitful terrain for the conver-
sion of the Sicilian Muslims to Christianity. Fortunately, lists of these peasants 
have survived, and it is possible, with a reasonable degree of certitude, to argue 
that at least 80% were Muslims (in some areas many more), while even among the 
Christian peasantry there are signs that the use of the Arabic language was com-
mon, alongside Greek. This conclusion depends on how we read the personal 
names of the peasants listed in the remarkable inventories (jarida) of Sicilian es-
tates, particularly the estates of Monreale, drawn up in Latin, Greek and Arabic; 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 16 

here we can deduce from the peasants’ names that some were certainly Christian 
(with names like Nicholas) and a majority were Muslim (with names like Muham-
mad). Some others apparently belonged to families who adopted a mixture of 
names from Greek and Arabic, which may be evidence that these peasants were 
suspended between the two religions, perhaps as a result of inter-marriage or as a 
result of the conversion of some members but not all to Christianity, a process de-
scribed, as we shall see, by the Spanish traveller Ibn Jubayr; in the same way, fol-
lowing the Muslim conquest of Spain in the eighth century, families had found 
themselves suspended between Islam and Christianity, though then the movement 
had been the other way, towards Islam.1  

This was, for both Muslim and Greek Sicilians, a world apart from that of the 
royal court in Palermo: in rural areas, Latin priests were rarely seen – even the 
bishops did not reside in their dioceses – and, if the Muslims were to convert from 
Islam, it would be to Greek Orthodoxy rather than to Roman Catholicism. Many 
of the Christians were undoubtedly bilingual, and some may have been primarily 
Arabic-speaking, after three and a half centuries of living side by side with Mus-
lims. There is even some evidence that attempts were made to encourage the de-
velopment in Sicily of an Arabic-speaking Church, with a liturgy in Arabic, along-
side that of the Greeks and the Latins; the British Library preserved an Arabic 
manuscript of the Gospels from Sicily; and in the days of King Roger the priest 
Grizandus dedicated a memorial inscription in honour of his mother Anna, writ-
ten in Latin, Greek, Arabic and Judaeo-Arabic (Arabic in Hebrew letters); this 
symbolised the four religious groups on the island, but it was also a sign that Latin 
Christians aimed at their incorporation into a single Church.2 Roger II himself, at 
the end of his life, is said to have tried to lure Jews and Muslims to convert by of-
fering them gifts. And indeed an Arabic-speaking community of Christians did 
survive, on the island of Malta, which was part of the Regno. The Jews too were, as 
Henri Bresc has insisted, “arabi per lingua, ebrei per religione”, and the use of Ara-
bic among the Sicilian Jews persisted until the fifteenth century; so here, as in 
Spain, being arabised did not mean the same thing as being islamised.3 What we 
can therefore say is that peasant communities, at least in western Sicily, had a 
strongly arabised identity, even if they were not fully islamised. 

This was, however, rather different to eastern Sicily: in the Val Demone, around 
Mount Etna, Arabic influence had always been much weaker, even in the period 
when the Muslims ruled the whole island (they had only conquered the last re-
doubt in eastern Sicily, Rometta, in 965). There, a Greek population long flour-

1  Metcalfe, Alex 2003, Muslims and Christians in Norman Sicily: Arabic speakers and the end of Is-
lam, London / New York; Metcalfe, Alex 2009, The Muslims of medieval Italy, Edinburgh. 

2  Zeitler, Barbara 1996, “‘Urbs Felix Dotata Populo Trilingui’: Some Thoughts about a 
Twelfth-Century Funerary Memorial from Palermo 1”, Medieval Encounters 2,2, 114-139. 

3  Bresc, Henri 2001, Arabi per lingua, ebrei per religione: l'evoluzione dell'ebraismo siciliano in am-
biente latino dal XII al XV secolo, Catania / Mesogea. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

17 

ished, with its main centre of activity at Messina. Moreover, in the towns on the 
southern flank of Etna, such as Randazzo, or in Patti, to the west of Messina, a 
large number of Latins had settled following the Norman conquest of the island in 
the eleventh century. The settlement of Patti began as far back as 1090, when a 
privilege explicitly excluded other ethnic and religious groups; and Lombardi from 
northern and southern Italy trickled into the island throughout the twelfth century 
and after, bringing with them forms of Romance speech which became dominant 
in Sicily. A particular source of these Lombardi was Savona and Liguria, coming in 
the wake of Adelasia del Vasto, the wife of Roger I, the ‘Great Count’, and mother 
of the future King Roger II.4 The island was thus a mosaic of ethnic groups by the 
time of the foundation of Monreale, and they lived in rivalry: in the 1160s Roger 
Sclavus, a relative of the king, launched fearsome pogroms: 

They made unprovoked attacks on nearby places [wrote Hugo Falacandus], and massa-
cred both those who lived alongside the Christians in various towns as well as those 
who owned their own estates, forming distinct communities. They made no distinction 
of sex or age. The number […] of those of that community who died is not easy to 
reckon, and the few who experienced a better fate (either by escaping by secret flight or 
by assuming the guise of Christians), fled to less dangerous Muslim towns in the south-
ern part of Sicily. To the present day they hate the Lombard race so much that they have 
not only refused to live in that part of Sicily again, but even avoid going there at all.5 

The polarisation of the communities in the countryside led eventually to the rising 
of the Muslims in the west, which continued with no long breaks until Frederick II 
suppressed their independent emirate in Iato and Entella and deported the survi-
vors of his tough campaigns to the isolated outpost of Lucera in Puglia, where they 
lingered until 1300.6 

A similar story could be told of the cities, of tensions at the time of the assassi-
nation of Maio of Bari by his rivals in 1160, and of violence between Christians 
and Muslims on the streets of Palermo. The much-vaunted harmony of peoples 
and religions in Sicily should not, then, be exaggerated. It is tempting, all the 
same, to stress that there was one area where Sicilians of different backgrounds 
lived side by side and worked together: the royal court, which was capable of pro-
ducing charters in three languages, was staffed by Greeks, Arabs and Latins, and 
was also the focus of patronage of the arts and letters. Yet the court represented an 
alien world, almost literally: just as several of the best-known cultural figures came 
from abroad, for instance the geographer al-Idrīsī, so too many of the most suc-
cessful royal officials, Latin, Greek and Muslim, were born outside the island. 
These figures included Roger II’s great admiral, George of Antioch; the bureaucrat 
                                                                                          
4  Abulafia, David 1983, “The Crown and the Economy under Roger II and his Successors”, 

Dumbarton Oaks Papers 37, 1-14. 
5  Translation adapted from that by Loud, Graham A. and Thomas Wiedemann, eds. and 

trans. 1988, The History of the Tyrants of Sicily by ‘Hugo Falcandus’, 1154-69, Manchester 1998, 
121f. 

6  Abulafia, David 2007, “The Last Muslims in Italy”, Dante Studies 126, 271-287. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 18 

and naval commander, later burned as a renegade to Islam, Philip of Mahdia; the 
controversial Emir of Emirs Maio of Bari; Frenchmen such as Stephen de la 
Perche; Englishmen such as Robert of Selby, the last of whom contributed much 
to the building of an effective administration, and was also known for the delight 
he took in drinking parties. 

I 

I have spelled out these aspects of the Norman kingdom because there has been a 
tendency to understand its ethnic and religious diversity in entirely positive and 
rather romantic terms. Court and country differed in important respects; and what 
happened on the mainland, in the vast swathes of Calabria, Basilicata, Apulia, 
Molise, Abruzzo and Campania ruled by the Norman king was very different from 
the experience of the island of Sicily, for Islam was largely absent from the 
mainland and there the Greek population was concentrated mainly in Calabria 
and Apulia. In fact, the whole historiography of the Norman kingdom divides at 
the Straits of Messina. Those historians who have examined the kingdom from the 
perspective of the south Italian lands have tended to underplay the significance of 
the meeting of cultures in Sicily, presenting the Regno as essentially a western 
kingdom implanted on the frontiers that joined Latin Europe to Byzantium and 
the Islamic world. This was often the perspective of Léon-Robert Ménager in 
France, or of Mario Caravale in Italy.7 Historians of the Norman expansion across 
eleventh-century Europe, have sought to identify similarities between the govern-
ment of Norman Italy and Sicily and that of Norman states further to the north, 
beginning with the American historian Charles Homer Haskins and the English 
historian Evelyn Jamison, both writing early in the twentieth century; traces of 
these views can be found in modern works by Salvatore Tramontana, Donald Mat-
thew and others, though no one nowadays would wish to lay too much stress on 
the ‘Norman’ identity of the rulers of the Regno.8 Another school of historians has 
absorbed itself in the study of Islamic aspects of the Regno; Jeremy Johns in Eng-
land and Hiroshi Takayama in Japan have mastered the Arabic documentation and 
have sought to understand the origins of its elaborate bureaucracy, and Takayama 
has written a number of books in Japanese which present Sicily as a “medieval 
kingdom of mystery” characterised by the meeting of cultures.9 Art historians, too, 
have their own perspective, drawn to Sicily by the simple fact that Palermo, Mon-

7  Ménager, Leon-Robert 1981, Hommes et institutions de l’Italie normande, (Variorum Collected 
Studies Series 136), London; Caravale, Mario 1966, Il regno normanno di Sicilia, Milan. 

8  Matthew, Donald 1992, The Norman Kingdom of Sicily, Cambridge et. al; Tramontana, 
Salvatore 1970, I Normanni in Italia. Line di ricerca sui primi insediamenti, Messina. 

9  Takayama Hiroshi 1993, The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Leiden 1993, 
followed by prolific production in Japanese; Johns, Jeremy 2002, Arabic Administration in 
Norman Sicily: the Royal Dīwān, Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

19 

reale and Cefalù present to view the largest quantity of twelfth-century Byzantine 
mosaics, far in excess of what survives from the heartlands of the Byzantine empire 
from the same period. Thus scholars such as Otto Demus and Ernst Kitzinger 
brought their enormous command of Byzantine art to bear on their interpretation 
of the Sicilian mosaics. Finally, economic historians have a distinctive and highly 
instructive perspective of their own. The twelfth century is seen as the period in 
which Sicily lost its distinctive character as a nodal point in the trading networks of 
the Islamic world; Sicily, under the impetus of Genoese and Pisan merchants, was 
drawn into new networks which linked the island increasingly to the shores of con-
tinental Europe. At the same time, Sicily (including the Monreale estates) lost its 
traditional role as a source of specialised crops such as sugar and indigo, and be-
came increasingly a source of wheat, though it remained for a while an important 
supplier of cotton on the international stage. Within this interpretation, which has 
been advanced in different ways by Illuminato Peri, Henri Bresc and myself (in my 
book The Two Italies), one can perceive an attempt to measure the impact of the 
changes that were taking place in Sicilian society and culture, as the island lost its 
‘oriental’ character and was increasingly occidentalised.10 

What then was this kingdom? It had come into existence only in 1130, more 
than a century after the first Norman adventurers arrived in southern Italy, seeking 
employment as mercenaries. The family of Tancred de Hauteville was able to es-
tablish its predominance in Apulia, under Robert Guiscard (d. 1085), and it was 
with his help that his younger brother (and, often, his rival) Roger, ‘the Great 
Count’, conquered Sicily from the 1060s onwards. But even then the conquest was 
a slow process, which most historians would say was only completed when Noto 
fell in 1090. But in an important sense this is to misunderstand what was in fact 
happening as Count Roger’s men gained control of the island. Muslim leaders 
such as Ibn al-Thimnah in Catania invited the Normans to help them defeat rivals 
who were competing for power on the island. Conquest was accompanied by sur-
render on agreed terms, with a guarantee that the Muslims would be able to prac-
tise their religion. This was simply a reversal of the old arrangements which the 
Muslims had imposed on Christians and Jews as they swept through north Africa, 
Spain and, ultimately, Sicily in the seventh to ninth centuries. It seems that taxes 
similar to the jizyah, imposed by the Muslims on Christian and Jews, were now 
collected from the Muslims; the very name gesia actually appears in documents of 
Frederick II in the early thirteenth century. Payment of this tax was a guarantee 
that the ruler would protect his subjects of another faith. 

But, even after Noto fell, the life of the islanders was not greatly disrupted by 
Norman rule. The terms of the surrender treaties meant that the Muslim commu-
nities continued largely to govern their own affairs. They had lost the freedom to 
                                                                                          
10  Bresc, Henri 1986, Un monde méditerrannéen: économie et société en Sicile 1300-1450, 2 vols., 

Rome/Palermo; Abulafia, David 1977, The Two Italies: Economic relations between the Norman 
Kingdom of Sicily and the Northern Communes, Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 20 

become involved in the internecine strife that had consumed the island in the 
mid-eleventh century; but peace brought dividends of its own. Across Sicily, the 
economy began to recover, after several decades of disorder which had damaged 
production and had led to the abandonment of some settlements. Messina flour-
ished as it had not done since antiquity, attracting Latin merchants, and acting as a 
staging-post on the trade routes linking Genoa and Pisa to the crusader kingdom 
of Jerusalem, created in 1100, to the great spice port of Alexandria, and sometimes 
to Constantinople. The Great Count benefited from taxes on the trade in wheat 
sent to north Africa. Using the expertise of Byzantine Greeks from Calabria, the 
count’s administration gradually became more efficient, so that tax revenues in-
creased and records were kept in Arabic and Greek. Roger entered into a special re-
lationship with Pope Urban II, who granted him authority equivalent to that of a 
papal legate in Sicily, apparently in the hope that he would organise the Church 
effectively on the island, setting up dioceses and encouraging Latin settlement (as 
he did at Patti in 1090); this authority over the insular Church was a distinguishing 
feature of Norman rule in Sicily throughout the twelfth century. Although Count 
Roger died in 1101 before his sons were adults, his determined wife Adelasia di 
Savona ensured that government did not break down before Roger II was ready to 
take the reins in 1114. 

Roger II’s great achievements can only be listed briefly.11 He gained control of 
the mainland possessions of his Hauteville cousins, and eventually extended his 
authority over other areas too, right up to Abruzzo and Molise and over the lands 
of his rivals the princes of Capua. He was able by 1130 to persuade Pope Anacletus 
II to grant him a crown (with the support of his own barons); Anacletus did not 
manage to hold on to Rome and the papacy, but his rival, Pope Innocent II, was 
eventually forced to make the same concession, and to grant Roger his crown, sub-
ject to acknowledgement that the ‘king of Sicily, of the duchy of Apulia and of the 
principality of Capua’ was his vassal and would pay the pope a tribute. His rela-
tions with the Greek world were even more complicated. Within Sicily, he fa-
voured Greek administrators and made generous grants to Greek monasteries (he 
also took care, as his father had done, not to allow powerful lay landlords to gain 
control of vast estates on the island). He even expressed interest in the views of the 
Greek scholar Nilus Doxapater, who argued against the primacy of the Roman 
Church in his History of the Five Patriarchates. It was useful to have a stick with 
which he could beat the pope when disagreements with Rome arose. But Roger 
was seen by metropolitan Byzantium, by the Greek emperors of the Komnenos 
dynasty, as no better than a pirate and tyrant, or tyrannos, who had seized prov-
inces of the Byzantine empire, even if one of them, Sicily, had for several centuries 
been lost to the Arabs. Roger responded to Byzantine hostility by raiding Greece 

11  Excellent account in Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien, Darmstadt, engl. transl. 
(Graham D. Loud and Diane Milburn) 2002, Roger II of Sicily: A Ruler between East and West, 
Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

21 

in 1147-8, at the time of the Second Crusade; his navies attacked Corinth and his 
troops carried away from Thebes dozens of Jewish silk-workers, whose skills were 
much appreciated in Sicily. In the same period, he launched very effective naval 
campaigns in north Africa, seizing a line of cities, notably Mahdia (the main ter-
minal of the route carrying gold across the Sahara) and Tripoli. There is no reason 
to doubt that he saw this series of conquests as the first stage in the establishment 
of a ‘kingdom of Africa’, and his attempts to settle Christians in Mahdia suggest 
that one aim was the re-christianisation of the north African towns. But this was 
also part of a wider strategic plan, aiming to gain control of the seas around his 
kingdom – he had already re-occupied Malta in 1127 (after an initial occupation 
by Roger I in 1090), and he was keen to establish his influence over the Ionian is-
lands. He even took an interest in plans for naval campaigns off the coast of Spain. 
He was thus on the verge of creating a great thalassocracy (to use Thucydides’ de-
scription of King Minos of Crete) by the time that he died in 1154.12  

Much of the credit for this must go to his admiral, George of Antioch, a Greek 
who had served the emir of Mahdia before entering Roger’s service. George may 
also have played a role in the way Roger presented himself to his subjects, at least 
on occasion, as a ruler in the Byzantine style, for it was George who built the 
church of Santa Maria dell’Ammiraglio (now often called the Martorana) in Pal-
ermo, with its vivid representation in mosaic of King Roger being crowned by a 
Christ who shares the same facial features as the king, while Roger wears the vest-
ments of a Byzantine emperor. The inscription ΡΟΓΕΡΙΟΣ ΡΗΞ ‘King Roger’ uses 
a Latin term but is in Greek characters (but in the mosaics of the Palatine Chapel 
there appears NERO REX, so the terms ‘king’ and ‘emperor’ were freely confused). 
Also from Roger II’s time we have an astonishing survival, the king’s cape, made in 
1133-34 by Muslim craftsmen or craftswomen in Palermo. Here, unlike the image 
in the Martorana, we seem to see the king dressed as a Muslim potentate, except 
that the theme of the design, two lions or tigers pouncing on camels, may well rep-
resent the victory of Christianity over Islam. 

Roger’s success was achieved in significant measure by sheer force of personality. 
The succession of his fourth son William I in 1154 marked the beginning of a time 
of troubles. Efficient the government of Roger II may have been; but under less 
charismatic rulers opposition began to articulate itself. One focus of discontent 
was the failure of the Sicilian army and navy to hold on to Mahdia, which was lost 
in 1158. No doubt the opposing forces were indeed too strong to resist, because 
the Sicilians now faced the fanatical Moroccan Almohads and their allies; but this 
provided a good opportunity to contrast the failures of King William’s rule with 
the successes of King Roger. The elevation of the Bari patrician Maio to the office 
of Emir of Emirs – in effect, the royal vizier – was matched by the king’s with-

                                                                                          
12  Abulafia David 1985, “The Norman Kingdom of Africa and the Norman expeditions to 

Majorca and the Muslim Mediterranean”, Anglo-Norman Studies 7, Woodbridge, 26-49. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 22 

drawal from the day-to-day running of the kingdom’s affairs; whether he really 
spent his time carousing in his harem is doubtful, but the bitterness at Maio’s par-
tisan rule was forcefully expressed in one of the most remarkable chronicles of the 
Middle Ages, the History of the Tyrants of Sicily, the name of whose author is un-
known but is usually given as Hugo Falcandus. Falcandus was certainly very famil-
iar with the inner workings of government in Palermo, and had walked the corri-
dors of the royal palace. The assassination of Maio in the streets of Palermo in 
1160, the rise and fall of Matthew Bonellus, the tensions between Muslims and 
Christians were all described in elegant classical prose.13 

Although our understanding of William’s reign is strongly coloured by the 
negative comments of Falcandus, there is no doubt that this king was far less suc-
cessful in holding together the fabric of the kingdom than his father. That said, he 
(or his advisers) showed some skill in foreign relations, negotiating a treaty with the 
Genoese in 1156 which ensured that they would not take part in a planned inva-
sion of southern Italy and Sicily, to be led by the German emperor Frederick Bar-
barossa. Another diplomatic success was achieved when the pope, Hadrian IV, was 
forced against his better judgment to recognise William’s succession to his father’s 
throne, and to abandon his support for the south Italian opposition, in the Treaty 
of Benevento. William also defeated a Byzantine invasion of the kingdom, which 
was looking for allies among disaffected south Italian barons and townsmen, and 
he was able to come to terms with Manuel Komnenos, the first time a Byzantine 
emperor gave grudging recognition to the kingdom’s legitimacy. The price Bari 
paid for rebellion was that the city was razed to the ground. Success in these areas 
was, in fact, far more important to the survival of his kingdom than the preserva-
tion of Sicilian rule over Mahdia and its neighbours. In these senses, the kingdom 
was actually more secure in 1166, when William died, than his sobriquet, ‘the 
Bad’, acquired some time later, might suggest. 

Yet leaving a kingdom which was already under internal strain to a minor, also 
named William, created a new wave of tensions in and around the court. These 
tensions were accentuated by the regency of Queen Margaret of Navarre and her 
favouritism towards a relative apparently of limited tact and talent, Stephen de la 
Perche. Stephen was happy to bring into the kingdom a number of his followers; 
it was probably for this reason, and not because Norman French speech had sur-
vived from the days of Roger I, that Falcandus stressed the importance of being 
able to speak French if one wanted to succeed at court. ‘Norman’ identity was by 
now an issue of little importance, a vague ancestral memory, though it was put to 
use when a marriage was arranged between William and Joanna, the daughter of 
the king of the Anglo-Norman realm, Henry II. This was proof that the Sicilian 
monarchy had arrived on the world stage; no longer was little Navarre the chosen 

13  Siragusa G. B., ed. 1897, La Historia o Liber de Regno Sicilie e la Epistola ad Petrum Panormitane 
Ecclesie Thesaurium di Ugo Falcando, (Fonti per la Storia d’Italia 22), Rome; see also the valu-
able information in the translation by Loud and Wiedemann cited earlier. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

23 

partner of pirate Sicily in royal marriages. The Sicilians could aspire to much 
more – eventually, indeed, the hand of the future German emperor, but more of 
that shortly. Once William was in harness, he took a strong interest in wider 
Mediterranean affairs, capitalising on the existence of a large and powerful fleet. 
In 1174 he launched a massive attack on Alexandria in Egypt; in 1182 he set his 
sails in the direction of Majorca; in 1185 he sent his ships to the Byzantine towns 
of Durazzo, in modern Albania, and Thessalonika, and one of his naval com-
manders, his cousin Tancred, fired arrows at the walls of the Blachernai palace in 
Constantinople. 

There was thus something grandiose and ambitious about this king. He saw 
himself as a fighter for Christ against both the Muslims and the Greeks, though 
he was also willing to make peace for practical reasons with the Almohads of Tu-
nis, an event commemorated in Boccaccio’s tale of Gerbino in the Decameron.14 
And his wars against the Byzantines were officially motivated by the wish to re-
turn the legitimate Greek claimant to the imperial throne, though contemporaries 
such as the archbishop of Thessalonika, Eustathios (a famous Homeric scholar) 
saw the war of 1185 as a naked attempt to secure Constantinople for himself. And 
that is perfectly possible. His Norman ancestor Robert Guiscard had also attacked 
Durazzo and the Ionian isles a century earlier. We could think of this as part of 
the dynasty’s grand master-plan: once Sicily was secure they would seek domin-
ion in other lands that were or had been part of the Roman and Byzantine em-
pire. On the other hand, he was content to come to terms with the German em-
peror. Frederick Barbarossa had never accepted the right of the Hautevilles to rule 
Sicily as kings, seeing the Italian South as part of his own Regnum Italicum. But 
when in 1176 he suffered defeat at the hands of the Lombard cities, who had 
been subsidised by gifts of money from Sicily, he realised that the wisest course 
was to assent to a pan-Italian peace. One of the outcomes was a marriage alliance 
between Henry, Barbarossa’s ruthless son and heir, and Constance, the equally 
strong-minded daughter of King Roger II. There is no clear indication that the 
aim was to unite Sicily and Germany under the rule of a son whom Henry and 
Constance would engender. William had just married Joanna of England; no one 
could predict that they would have no children (Joanna did have children by her 
second marriage later, to the count of Toulouse). Constance herself took a long 
while to produce an heir, Constantine Roger, born on 26 December 1194, the fu-
ture Emperor Frederick II. 

By then everything had unravelled. William died in 1189, as he was planning 
to send relief to the crusader states in the East, overwhelmed by Saladin. Con-
stance was now the legitimate heiress to the kingdom; but the barons, who had 
traditionally played a role in electing the king, did not wish to let the German 

                                                                                          
14  Abulafia David 1979, “The reputation of a Norman king in Angevin Naples”, Journal of 

Medieval History 5,2, 135-147. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 24 

prince Henry into the kingdom through the back door. Tancred, who had already 
distinguished himself in 1185, but was illegitimate, became king, and had to hold 
the kingdom against invading German armies led by the irate Henry. He also had 
to face rising resentment among the Muslims in the west of Sicily; a long-brewing 
revolt broke into the open by 1190, and royal authority in parts of the island van-
ished. In any case, Tancred had to make grand concessions to the towns and no-
bles in order to guarantee their support, which gravely weakened the monarchy 
and undermined its tax base. Short-term gains were, understandably, given prior-
ity over long-term interests. After Tancred’s death and the succession of the minor 
William III, Henry was at last able to conquer the kingdom, and was crowned in 
Palermo the day before his wife gave birth at Jesi in the Marches. The victorious 
Henry took back to Germany the lavish coronation vestments of the Norman 
kings, adopting them as the imperial coronation vestments; long preserved in 
Nuremberg, they can now be seen in the imperial treasury in Vienna. Henry’s vic-
tory did not mark the end of the Norman Regno, for after his death in 1197 his 
widow Constance did her best to re-invigorate the Norman system of administra-
tion, which managed to hold together through the long and difficult minority of 
Frederick II. And Frederick did much to restore the old system, constantly harking 
back in his laws to ‘the days of King William’, which were seen as the apex of 
good government and internal peace in Sicily. This was, certainly, an exaggerated 
view of the reign of William ‘the Good’; but on the surface at least William II ap-
peared to have enjoyed a successful reign. 

In fact, the reign marked a decisive period in the process of latinisation of Sic-
ily. In order to understand this, it is helpful to look at some travellers’ accounts 
which describe Norman Sicily and which can be used to demonstrate how and 
when these changes were occurring.  

II 

There are three windows through which we can look at the Norman kingdom of 
Sicily, provided by al-Idrīsī, Benjamin of Tudela and Muḥammad Ibn Jubayr; a 
fourth description, by the chronicler Falcandus, survives from the end of the cen-
tury. The first is the Book of King Roger by the north African scholar Muḥammad 
al-Idrīsī, a man of high birth who probably had spent much of his life in Ceuta in 
northern Morocco, but who also knew Spain well. Political pressures propelled 
him eastwards, and he found an enthusiastic patron in Roger II and possibly Wil-
liam I, writing a geography of the world around 1154.15 This work was particularly 

15  References here are to Bresc, Henri and Anneliese Nef, eds. 1999, Idrîsî, La première 
géographie de l’Occident, Paris; for Sicily see also Amari, M. and C. Schiaparelli, ed. 1883, 
L’Italia descritta nel ‘Libro del Re Ruggero’ compilato da Edrisi, (Atti della Reale Accademia dei 
Lincei, ser. 2a, vol. 8), Rome; all translations in the following citations are by the author. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

25 

rich in detail concerning Sicily and neighbouring areas such as north Africa, 
though it also extended as far as China in the east and Finland in the north.16 
Written in Arabic, it incorporated large chunks of earlier material, which was nor-
mal practice among those writing narrative history or works of description at this 
time. But this does sometimes mean that the surviving text contradicts itself, where 
al-Idrīsī did not iron out differences between conditions reported centuries before 
and conditions in his own day. The work was not widely read; it was never trans-
lated into a western language. Perhaps one idea in Roger’s mind was to obtain de-
scriptions of lands he might attack and conquer, but the book ranged far wider 
than the central Mediterranean and was clearly intended to satisfy his wider, and 
genuine, curiosity about the world.17 It was accompanied by an engraved map, lost 
when rioters sacked the royal palace during the reign of King William I; however, 
late medieval manuscripts do contain maps which seem to reflect al-Idrīsī’s view of 
the shape of the continents. It is now known that these maps were themselves 
based to a very large extent on earlier maps, of which one, in the Book of Curiosi-
ties, originally compiled in the eleventh century, has recently come to light after it 
was purchased by the University of Oxford.18 

Al-Idrīsī was well aware that his patron was King Roger and did not hold back 
from praising him and his island of Sicily, which was a “pearl” blessed by its excel-
lent qualities.19 Many a traveller, he said, praised its extraordinary beauty. More-
over, those who ruled the island were famous for their success in war and for their 
nobility. This encomium led al-Idrīsī to describe how Roger the Great Count had 
seized the island from quarrelling and tyrannical petty governors.20 Rather than 
presenting him as someone who was ever ready to arrange a surrender treaty, he 
portrayed Roger I as a ruthless figure who never set down his sword, conquering 
Sicily systematically zone by zone. But once the island was under his command, 
he set in place a system of justice and guaranteed the practices of the different re-
ligions, as well as the right to be governed by the law-code of the group to which 
one belonged. He ensured that his subjects lived in peace and safety and were able 
to pass on their possessions to their children. Such praise might indeed have been 

                                                                                          
16  Dozy, R. and M. J. de Goeje, eds. and trans. 1866, Description de l’Afrique et de l’Espagne par 

Edrîsî, Leiden; Tallgren-Tuulio O. J. and A. M. Tallgren, eds. 1930, Idrīsī, La Finlande et les 
autres pays baltiques orientaux (Géographie, VII 4), Helsinki; Lewicki, Tadeusz 1945-54. Pols-
ka i krąje sasiednie w świetle ‘Księgi Rogera’: geografa arabskiego z XII w. al-Idrīsī'ego, 2 vols., 
Warszawa; Ahmad, S. Maqbul, ed. and trans. 1960, India and the neighbouring territories in the 
Kitāb nuzhat al-mushtāq fī ikhtirāq al-āfāq of al-Sharīf al-Idrīsī: a translation, with commentary, of 
the passages relating to India, Pakistan, Ceylon, parts of Afghanistan, and the Andaman, Nicobar, 
and Maldive Islands, etc., Leiden. 

17  Drecoll, Carsten 2000, Idrísi ́ aus Sizilien: Der Einfluß eines arabischen Wissenschaftlers auf die 
Entwicklung der europäischen Geographie, Egelsbach u.a. 

18  Savage-Smith E., Ε. and Y. Rapoport, eds. 2007. The Book of Curiosities: a critical edition, 
www.bodley.ox.ac.uk/bookofcuriosities, Oxford.  

19  Amari and Schiaparelli 1883, 2; Bresc and Nef 1999, 305. 
20  Amari and Schiaparelli 1883, 23f.; Bresc and Nef 1999, 306. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 26 

attached to a Muslim ruler; al-Idrīsī, however, side-stepped the embarrassing fact 
that this Roger was a Christian conquering Muslims. 

Of course, when he came to Roger II, al-Idrīsī was even more enthusiastic. He 
was said to have set in motion the system of government on the island, and to 
have given great attention to the maintenance of justice and peace.21 This, we can 
agree, is a fair enough statement of Roger’s aims, and in some degree of his 
achievements. He raised the prestige of the royal throne to such a point that lesser 
kings “confided to him the keys of their kingdoms”.22 It is hard to identify any such 
individuals, though al-Idrīsī might have been thinking of the grudging submission 
of the prince of Capua, or of the submission of several north African emirs to his 
authority. On balance, though, it is best to view this statement as fawning hyper-
bole. What it added up to was that “the influence, glory and grandeur of his king-
dom have not stopped growing day by day right up to the time when I write this 
book”.23 In his description of the north African towns, al-Idrīsī also emphasised the 
great achievement of King Roger in establishing Sicilian power along the African 
coast; he sought to present this Christian king as a liberator. 

Yet what interested al-Idrīsī most was the layout and resources of the kingdom 
itself, especially its wealthy coastline. Naturally, he began his description with 
Palermo, which he singled out among the cities of the world for its size and 
beauty and also for its importance.24 He was impressed by the tall, solid build-
ings that lined the main street of the Cassaro quarter, by the many bath-houses, 
and by the Great Mosque, though in a roundabout way he pointed out that it 
had reverted to its original use – that is, it was now the Christian cathedral. The 
Cassaro was very well defended, taking advantage of its elevation; at its peak was 
the great fortress which Roger had repaired and which was covered in mosaics; 
inside the palaces of this quarter one could find painted walls and marvellous 
examples of calligraphic art.25 Taking Palermo as a whole, it was impossible not 
to be impressed by the water courses that ran through the city; the suburbs also 
contained extensive areas given over to shops, markets and baths, but there were 
parks and gardens too, and around the town were many mills powered by the 
River Oreto.26 

Talking about the western Sicilian countryside, al-Idrīsī also observed the pro-
duction of grain and something apparently similar to pasta, which was exported to 
Calabria, Muslim lands and the Christian north.27 His emphasis on the richness of 
the soil was consistent. Round Brucato there were mills, gardens, fine fields, and in 

21  Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 306. 
22  Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 306. 
23  Amari and Schiaparelli 1883, 24; Bresc and Nef 1999, 307. 
24  Amari and Schiaparelli 1883, 25ff.; Bresc and Nef 1999, 307ff. 
25  Amari and Schiaparelli 1883, 27; Bresc and Nef 1999, 309. 
26  Amari and Schiaparelli 1883, 27; Bresc and Nef 1999, 309. 
27  Amari and Schiaparelli 1883, 28. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

27 

the interior, lands which were “perfectly cultivated”.28 Cefalù impressed al-Idrīsī for 
similar reasons: rather surprisingly to a modern reader, he did not mention the ca-
thedral, but of course this was the period of its construction; he was impressed, 
rather, by the great brooding rock that overhangs the town.29 Al-Idrīsī also noted, 
when describing Santo Stefano Vecchio, which he called “the fortress of the boats”, 
that ships arrived regularly to take on board the cereals which were cultivated in 
that area. Al-Idrīsī thus provides precious evidence for the extent of cultivation of 
cereals in Sicily at this time. Nearby, at San Marco, ships were actually built with 
wood brought down from the neighbouring mountains.30 Some silk was, he says, 
produced in that area, and in fact the range of products was quite varied; the land 
was well watered. His encomium of the beauty and fertility of Sicily continued 
along the north shore of the island, encompassing such locations as Patti, which, as 
has been seen, was in fact a focus of Latin settlement (though he did not mention 
this), Oliveri and Milazzo, the last two of which were famous for their tunny-
fishing industry.31 We know from royal charters that the crown tried to gain con-
trol of tunny-fishing, insisting that tunny “belonged” to the crown.32 Milazzo also 
exported good-quality flax. 

However, al-Idrīsī reserved most praise in this part of the island for Messina. He 
noted that ships arrived there from all parts of the Christian Mediterranean, and 
that the town had flourishing markets, where goods were sold at attractive prices. 
Messina exported iron, which was mined locally, but it was also surrounded by or-
chards and gardens which, as ever, earned al-Idrīsī’s fulsome praise. It was here, he 
said, that big ships would put in, carrying travellers, both Christian and Muslim, 
from many lands; ships could come right up to the shoreline, making it easy to 
offload goods from their holds.33 The implication of al-Idrīsī’s wording is that the 
ships themselves tended to be Christian-owned vessels, while those on board were 
of mixed origin; and this fits well with what we know from other sources, such as 
the archival records in Genoa, about navigation in these waters during the twelfth 
century. The problem, he confessed, was that the Straits of Messina were danger-
ous waters, and when the sea was turbulent only God could save travellers from 
disaster – later, we shall see how the pilgrim Ibn Jubayr became caught in these 
cross-currents thirty years later, and was lucky to escape with his life. 

Elsewhere in Sicily, al-Idrīsī noted the presence of ancient remains: the baths 
at Termini, where there was also a remarkable amphitheatre; the Roman amphi-
theatre at Taormina (where he says there existed a gold mine).34 The export of 

                                                                                          
28  Amari and Schiaparelli 1883, 28; Bresc and Nef 1999, 309. 
29  Amari and Schiaparelli 1883, 29; Bresc and Nef 1999, 310. 
30  Amari and Schiaparelli 1883, 30; Bresc and Nef 1999, 311. 
31  Amari and Schiaparelli 1883, 30; Bresc and Nef 1999, 311f. 
32  Abulafia 1983, 6f. 
33  Amari and Schiaparelli 1883, 30f.; Bresc and Nef 1999, 312f. 
34  Amari and Schiaparelli 1883, 31; Bresc and Nef 1999, 313. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 28 

pitch from the east coast, which he described, is also mentioned in documents 
from the time of Roger II; pitch featured among the products whose trade the 
crown sought to control. Al-Idrīsī made it plain that the export of grain was not 
simply characteristic of western Sicily; large quantities were exported from the 
coast near Catania as well.35 His portrait of Catania is once again an image of a 
busy trading centre with warehouses, inns, mosques and bath-houses. But by the 
time we reach Noto we may feel that al-Idrīsī’s constant refrain about the excel-
lence of cultivation, the quantity of water available to irrigate the fields, and the 
number of mills, is becoming rather monotonous. The point he is making, about 
the great agricultural wealth of Sicily, is made well and made often. Al-Idrīsī 
himself seems to have tired of the encomium at a certain point, for he said of 
Syracuse that it was not necessary to describe the city in detail, for it was already 
so well known throughout the world.36 What is most important in his account of 
south-eastern Sicily is the series of references to local trade routes, which we 
cannot identify in other sources. Thus he speaks of the coast around Scicli, and 
of the arrival of boats on its shore from north Africa, Calabria and Malta (else-
where, al-Idrīsī notes the importance of Malta as a source of sheepskins, fruit and 
honey, not mentioning its famous cotton, rather surprisingly).37 What comes 
into focus, remarkably, is a whole network of short-distance connections, domi-
nated by the trade in wheat, alongside the much more celebrated long-distance 
trade in grain in which the Genoese and Pisans were becoming heavily involved. 

Al-Idrīsī emphasizes how the middle-sized towns like Noto and Ragusa had 
ports on the coast which were frequented by merchants of many lands.38 Agri-
gento was one place where he said that larger ships tended to arrive; the fertility 
of the surrounding lands meant that they could rapidly be filled to the brim with 
the products of its gardens and wheat-fields.39 It is therefore interesting to note 
that the treaty of 1156 between King William I and Genoa singled out for atten-
tion the trade in cotton through Agrigento.40 Sciacca, al-Idrīsī says, was much 
visited by boats from Tripoli and north Africa (an interesting comment, because 
at this time Tripoli was ruled by King Roger; indeed, the king clearly used the 
dependence of the African towns on Sicilian grain as a means to ensure their 
submission). But what is also remarkable is the similarity between the picture of 
trade in grain from ports along the southern coast of Sicily and the clearer evi-
dence from the thirteenth century for a vibrant trade in grain from the same 
ports – Licata, Agrigento, Sciacca, and then, on the western edge, Mazara.41 

35  Amari and Schiaparelli 1883, 32f.; Bresc and Nef 1999, 314. 
36  Amari and Schiaparelli 1883, 33f.; Bresc and Nef 1999, 315. 
37  Amari and Schiaparelli 1883, 34ff. (and 21f.); Bresc and Nef 1999, 316 (and 304f.). 
38  Amari and Schiaparelli 1883, 34f.; Bresc and Nef 1999, 315f. 
39  Amari and Schiaparelli 1883, 37; Bresc and Nef 1999, 320-8. 
40  Abulafia 1977, 93f., 222. 
41  Amari and Schiaparelli 1883, 37; Bresc and Nef 1999, 318. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

29 

Most of these towns are treated as places with a long and continuous history, 
rooted in the ancient buildings which one could see on every side. Marsala was a 
rather different case, because Roger I had repopulated the city after its earlier de-
struction, but it was now full of flourishing markets, brought in a good tax reve-
nue, and was much visited by north African merchants.42 But what distinguished 
Trapani was the enormous tunny-fish that were captured there, as well as the lo-
cal supply of coral. Because of its calm waters, Trapani was also accessible in the 
winter.43 There were other parts of western Sicily that specialised in interesting 
products. Round Carini, almonds, figs and carobs were cultivated, and many of 
them were exported from the island. Taken as a whole, then, al-Idrīsī’s descrip-
tion of the coast of Sicily confirms the importance of the island as the granary of 
the Mediterranean. It is necessary to insist on this point, since some modern re-
search has tended to stress the importance of the domestic market and has un-
dervalued the significance of the trade in Sicilian wheat and other agricultural 
products. 

A largely similar picture obtains for the interior.44 Towns are described as 
“well-fortified” and the surrounding countryside is praised for its fertility. There 
is little variety in the information (though we are told that at Iato there is an un-
derground dungeon in which prisoners are kept); the whole point is to show the 
peaceful prosperity of the island under its Norman king. These are lands, as he 
says of Raia, “blessed by God”.45 Nothing is said about the inhabitants, and the 
emphasis is consistently on the growing of cereals, whether he speaks of Cal-
tanissetta or Castrogiovanni, of Castelvetrano or Corleone. In the south-east, al-
Idrīsī singles out Centorbi for its profitability and its wealth in cereals.46 In the 
north, he notes the market and impressive fortress at Petralia.47 References to 
livestock are rare; he mentions sheep and cattle at Collesano, while Montalbano 
was notable not just for its flocks but for its honey.48 Caronia, with its fine castle, 
was able to live off tunny, its vineyards and other agricultural produce, all of 
which must have been traded with the grain-producing areas.49 In conclusion, al-
Idrīsī insisted, “we do not know of any island in the world situated in the middle 
of the sea which contains more inhabited places and more inhabitants”.50 By 
comparison, he passed very quickly over Sardinia, noting the existence of silver 
mines and observing that the Sardinians were of Roman African origin, but that 

                                                                                          
42  Amari and Schiaparelli 1883, 38; Bresc and Nef 1999, 318f. 
43  Amari and Schiaparelli 1883, 38; Bresc and Nef 1999, 319, also 320-38. 
44  Amari and Schiaparelli 1883, 38-63. 
45  Amari and Schiaparelli 1883, 43; Bresc and Nef 1999, 323. 
46  Amari and Schiaparelli 1883, 56; Bresc and Nef 1999, 333. 
47  Amari and Schiaparelli 1883, 58; Bresc and Nef 1999, 334. 
48  Amari and Schiaparelli 1883, 60; Bresc and Nef 1999, 335f. 
49  Amari and Schiaparelli1883, 61; Bresc and Nef 1999, 337. 
50  Amari and Schiaparelli 1883, 49; Bresc and Nef 1999, 338. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 30 

they had lived apart from other Latins and had become barbarians. He only 
noted three towns on the island.51 

Al-Idrīsī’s account of Sicily therefore offered the Norman kings an idea of the 
material resources available on the island, which was the part of their kingdom 
where they possessed by far the greatest amount of land. Al-Idrīsī’s book rein-
forced the existing sense that the great strength of Sicily was its fertility and the 
amount of wheat the island produced. Al-Idrīsī made it abundantly clear that 
this wheat was not just consumed locally but was sent for export. Thus it is cer-
tain, using not just al-Idrīsī but the Sicilian treaties with Genoa and many narra-
tives written by both Christian and Muslim authors, that the elaborate grain 
trade from Sicily, so well documented in later centuries, was very active in the 
years around 1150. Taxes on this trade clearly were one of the major sources of 
the wealth of the Norman kings of Sicily. 

III 

Some reflection of this wealth can be found in the travel narratives of Benjamin 
of Tudela, the Jewish traveller from Spain, and of Ibn Jubayr, the Muslim pilgrim 
also from Spain. Benjamin’s aim was to describe the lands of the Mediterranean, 
large areas of Europe, and Asia as far as China, for a Jewish audience; he wrote 
his book in Hebrew somewhere around 1160, and the book seems to reflect 
genuine travels across the Mediterranean, though Benjamin’s descriptions of 
more remote areas are clearly based on report and rumour, which became more 
fantastic the further his imagination ventured.52 It is likely that he enhanced his 
description of his travels with material borrowed from other travel writers, in-
cluding Arab ones; on the other hand, his account can be located fairly exactly 
in time. On his way to Constantinople and Jerusalem, Benjamin visited the 
mainland territories of the Sicilian kingdom, noting the destruction of Bari and 
the large number of Greeks in southern Puglia – the reference to Bari is one of 
the indications that he made his journey around 1160.53 On his return, he 
passed through Sicily, apparently arriving in Messina. Like al-Idrīsī, he was aware 
of the importance of Messina as the departure point for those bound on long 
voyages: “Here most of the pilgrims assemble to cross over to Jerusalem, as this 
is the best crossing.”54 Benjamin recorded the presence of about two hundred 

51  Amari and Schiaparelli 1883, 16f.; Bresc and Nef 1999, 302. 
52  Benjamin of Tudela, The Itinerary of Benjamin of Tudela, Marcus Nathan Adler, ed., London 

1907; other editions include that of M. Signer (Benjamin of Tudela, The Itinerary of Benja-
min of Tudela: Travels in the Middle Ages, Marcus Nathan Adler, trans., introd. by Michael A. 
Signer, Marcus Nathan Adler, and A. Asher, Malibu 1983), which, however, excludes the 
Hebrew text. 

53  Benjamin of Tudela, Itinerary 9. 
54  Ibid. 78. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

31 

Jews in Messina, which probably means two hundred households rather than in-
dividuals; but this did not compare with Palermo, where he identified 1,500 Jews 
and many Christians and Muslims.55  

Palermo stood in an area that abounded in water and was rich in wheat and bar-
ley, as well as being full of gardens and orchards, so that there was nothing to 
compare with it anywhere in Sicily. Most remarkable was the king’s garden, sur-
rounded by walls, which contained an artificial lake filled with fish; the king main-
tained boats plated with gold and silver on this lake, and would take trips accom-
panied by the women of his court, by which we are no doubt to understand his 
harem. This was the great park that extended from the royal palace towards the fu-
ture site on Monreale, and Benjamin was also astonished by the sight of the pal-
ace, with its painted and mosaic-encrusted walls, and its marble floors laid out in 
amazing designs, so that “there is no building like this anywhere”.56 These com-
ments may well have been based on reports of the Palatine Chapel, though 
whether he visited it is doubtful. In any case, there is a basic similarity between 
what Benjamin says about the decorated walls of the royal palace and what al-
Idrīsī, writing only a few years earlier, reports. As for the other towns of Sicily, he 
mentioned a few, all but one on the coast, but singled out Trapani for its coral.57 

Finally, we come to Ibn Jubayr.58 His account of the kingdom of Sicily has 
much more to say about its inhabitants, particularly the Muslims. As secretary to 
the Almohad governor of Granada, he was able to gain access to important figures 
on the island and to penetrate some way into the entourage of the king. Moreover, 
he was writing at a time when conditions were deteriorating as far as the Muslim 
population was concerned. He arrived from the kingdom of Jerusalem, where he 
expressed his disgust at the conduct of the Christian rulers of the crusader state.59 
In Sicily, his mood was at first not very different. He almost drowned when his 
ship was wrecked in the Messina roads; even the king had come out to watch the 
drama. Messina was full of “worshippers of the Cross” and was filthy, while the in-
habitants were rude.60 The city, he said, had no Muslim residents, apart from a few 
craftsmen, “so the Muslim stranger there will feel lonely”.61 This is an important 
point, if true; it had long been the major centre of Greek Christian settlement, and 
the Latin population was also growing in this period, as merchants from Amalfi, 
Liguria, Tuscany and further afield set up shops and homes in the city. Despite 
Benjamin’s remark that it contained a couple of hundred Jews, it had not been a 

                                                                                          
55  Ibid. 
56  Ibid. 79. 
57  Ibid. 
58  Ibn Jubayr, The travels of Ibn Jubayr, J. C. Broadhurst, trans., London 1952, repr. New Delhi 

2001. 
59  Ibid. 315-25. 
60  Ibid. 335-339. 
61  Ibid. 340. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 32 

significant Jewish centre in the eleventh century, when the Jewish merchants of 
Cairo, many of whose letters survive in Cambridge in the Cairo Genizah collec-
tion, also thought the town dirty and believed there were far fewer Jews living 
there. Only a few years after Ibn Jubayr’s visit, in 1190, tension between Greeks 
and Latins in the city would boil over, exacerbated by the stay in Messina of the 
English king Richard Coeur-de-Lion on his way to the Holy Land. But Ibn Jubayr 
did note that the city was safe and that foreigners were not molested. Like al-Idrīsī, 
Ibn Jubayr was amazed at the way big ships came close up to the shore and good 
were unloaded straight on to the shore, without having to use lighters to transport 
goods to land. “You will observe ships ranged along the quay like horses lined at 
their pickets or in their stables.” The port was also a major arsenal with “an un-
countable number of ships”.62  

Ibn Jubayr was so impressed by the fertility of Sicily that he was prepared to 
compare it with his own homeland of al-Andalus: 

the prosperity of the island surpasses description. It is enough to say that it is the daugh-
ter of Spain in the extent of its cultivation, in the luxuriance of its harvests, and in its 
well-being, having an abundance of varied produce, and fruits of every kind and spe-
cies.63 

On the other hand, Muslim farmers, though well treated by the Christians, had a 
tax imposed on them, collected twice a year, which deprived them of some of 
the wealth that they had possessed when the land was in Muslim hands. This 
must be a reference to the Christian tax modelled on the jizya of the Muslims, 
mentioned earlier.64 Overall, the tone of Ibn Jubayr’s account oscillates between 
admiration of the fair treatment of the Muslims by the Christian rulers of the is-
land, and resentment at the difficulties faced by Muslims living in Sicily. At 
times, this results in contradictory viewpoints. Clearly, Ibn Jubayr was puzzled 
by what he saw. He tried to make sense of Christian kings who immersed them-
selves in the glitter of an oriental court, and had Muslims, or at least people of 
Muslim origin, among their courtiers; equally, as a devout Muslim, Ibn Jubayr 
complained at the loss of this land to Christendom, and the erosion of Islam on 
the island. He was less offensive in his comments than he was when he wrote of 
“that pig” the king of Jerusalem.65 We could, indeed, take his confusion as a sign 
that the Norman kings were still up to a point succeeding in their attempt to 
present themselves as rulers immersed in Arabic culture, even if the trend to-
wards latinisation was now quite far advanced. 

The king of Sicily spent his time in his magnificent palaces enjoying a life of 
luxury, but he was also active in legislating, in administering his kingdom, and in 

62  Ibid. 343. 
63  Ibid. 
64  Ibid. 339f. 
65  Ibid. 324. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

33 

displaying his magnificence, “in a manner that resembles the Muslim kings”.66 In 
fact, he even read and wrote Arabic. King William II “is admirable for his just 
conduct, and for the use he makes of the industry of the Muslims”.67 He sur-
rounded himself with eunuchs who were of Muslim origin, most of whom pre-
tended, however, to have accepted the Christian religion. William trusted his 
Muslim courtiers, so that even his kitchen was run by a Muslim (trust indeed, for 
if anyone were to attempt to poison the king, this was the obvious place to be-
gin); he also made use of Muslim physicians and astrologers, and when a foreign 
physician or astrologer was heard to be visiting his kingdom, he would detain 
him and induce him to forget his native country by showering him with gifts. He 
chose ministers from the ranks of his courtiers and was protected by a guard 
composed of black Muslim slaves. His Muslim courtiers fasted during Ramadan 
and gave out alms, as required by Islam.68 He possessed many Muslim concu-
bines. Ibn Jubayr met the king’s embroiderer who told him that “Frankish Chris-
tian women”69 working in the royal palace had even been converted to Islam by 
the Muslim concubines and servants; but the king knew nothing of this. Of 
course, this was mere rumour, and Ibn Jubayr’s story was double-edged: on the 
one hand his faith had survived against the odds at the court of this Christian 
king; on the other hand, here was a Christian king who was at best ambiguous in 
his attitude to his Muslim subjects. Ibn Jubayr told how on one occasion a pow-
erful earthquake had struck Sicily, and the terrified men and women of the court 
had been heard to cry out to Allah; then they saw the king in their midst and 
were even more terrified, but William simply remarked: “Let each invoke the 
God he worships, and those that have faith shall be comforted.”70 

Ibn Jubayr met in Messina one of the king’s Muslim courtiers, named ʿAbd al-
Masīḥ (‘slave of the Messiah’, in Greek Christodoulos). He had heard of the 
dramatic arrival of Ibn Jubayr’s party and asked to see the Granadan pilgrims. 
But before he spoke with Ibn Jubayr, he sent away any of his servants who might 
be untrustworthy. He showed great interest in the shrines at Mecca and Medina 
which Ibn Jubayr had visited. He said: 

You can boldly display your faith in Islam, […] and are successful in your enterprises 
and thrive, by God’s will, in your commerce. But we must conceal our faith, and, fearful 
of our lives, must adhere to the worship of God and the discharge of our religious duties 
in secret. We are bound in the possession of an infidel who has placed on our necks the 
noose of bondage.71 

                                                                                          
66  Ibid. 341, also 337. 
67  Ibid. 341. 
68  Ibid. 340f. 
69  Ibid. 341. 
70  Ibid. 
71  Ibid. 342. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 34 

The royal eunuchs even managed to pray regularly; when the time for Muslim 
prayer came, they would individually make their excuses and leave the king’s pres-
ence. It was not always easy to find somewhere out of sight where they could pray 
(bearing in mind that Muslim prayer is very visible and involves prostration), but 
“Almighty and Glorious God conceals them”.72 That, at least, was what Ibn Jubayr 
reported; but the overall impression is that the king was content with the outward 
adherence of his courtiers to Christianity and knew perfectly well that they con-
tinued to practise Islam all the while. His policy was thus a pragmatic compromise. 

From Messina, Ibn Jubayr moved westwards by sea and by land to Palermo, 
passing Cefalù (where like al-Idrīsī he noted the great rock but not the cathedral) 
and Termini, which he praised for the fertility of the surrounding countryside.73 As 
they approached Palermo, Ibn Jubayr was struck by the great friendliness of the 
Christians he passed on the road, but he decided that this was mere seduction 
“which would offer temptation to ignorant souls”,74 an attempt, therefore, to win 
Muslims to Christian manners and ultimately the Christian faith. He was clearly in 
an ungenerous mood towards the Sicilian Christians, and they could do nothing 
right – either they were insidiously polite or plain rude, as at Messina. In a mosque 
outside Palermo, where Ibn Jubayr spent the night, he heard the Muslim call to 
prayer, which, he says, he had not heard in a long while. Impressed as he was by 
the facilities for Muslims, Ibn Jubayr could not help noticing the Christian hospi-
tals that lined the roads leading into Palermo; “we marvelled at such solicitude”.75 
But when they reached the gates of Palermo, Ibn Jubayr and his companions were 
sent down to another gate near the royal palace, so they could be questioned, “as 
they do in the case of all strangers”.76 No doubt he meant strangers of importance, 
because it is hard to believe all travellers were led through the palace courtyards 
and gardens, past the royal dining-hall. A high official came to meet them; he 
spoke good Arabic, but it does not appear that he came from the Muslim com-
munity; his “long white moustaches”77 conjure up the image of a Greek official, 
perhaps, such as Admiral Eugenius, Emir of Emirs at the court of King William.78 
His main interest was apparently in news about Constantinople, for the king was 
at this moment planning his great assault on the Byzantine empire, which took 
place the next year and was described in harrowing detail by Eustathios, 
archbishop of Thessalonika, which the Sicilians captured.79 

72  Ibid. 343; cf. 356. 
73  Ibid 344f. 
74  Ibid. 345. 
75  Ibid. 346. 
76  Ibid. 
77  Ibid. 374. 
78  Ibid.; cf. Jamison, Evelyn 1957, Admiral Eugenius of Sicily. His life and work, and the authorship 

of the Epistola ad Petrum and the Historia Hugonis Falcandi Siculi, London. 
79  Eustazio di Tessalonica, La espugnazione di Tessalonica, Stilpon Kyriakidis, ed., Palermo 

1961; Hunger, Herbert, Hg. und Übers. 1967, Die Normannen in Thessalonike: die Eroberung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

35 

Palermo excited Ibn Jubayr’s admiration, or rather his envy. “It is an ancient and 
elegant city, magnificent and gracious, and seductive to look upon.” The city was 
full of gardens and it possessed broad roads and avenues. The higher parts of Pal-
ermo were surrounded by royal palaces, “like pearls encircling a woman’s full 
throat”.80 Here the king spent his leisure time, enjoying the gardens and court-
yards. It is thus a very similar picture to that painted by Benjamin of Tudela. But 
Ibn Jubayr also mentions the churches which the king had endowed, and it is hard 
not to suppose that Monreale was the main example he had in mind: “how many 
fine monasteries whose monks he has put in comfort by grants of large fiefs, and 
how many churches with crosses of gold and silver!”81 Typically, this observation 
then prompted Ibn Jubayr to pray for the return of Sicily to the Islamic faith. 

Still, there were practising Muslims in Palermo. Ibn Jubayr says that most 
mosques were still operating, and contained Islamic schools; however, the Friday 
sermon was banned and so there were no big gatherings on Fridays, the Muslim 
holy day. This was because the sermon was accompanied by the recitation of the 
name of the Caliph, an indication of the loyalty of the congregation to one or 
another branch of Islam; particularly worrying to the royal court would have 
been any attempt to name as Caliph the Almohad ruler in north Africa and 
Spain.82 Still, it was permitted to recite the name of the Sunni Caliph in Bagh-
dad on Muslim feast days, who was so far away that loyalty to him was of little 
consequence. The Muslims followed their own laws under the supervision of a 
Muslim judge or qāḍī, but Ibn Jubayr felt that they enjoyed little real security, 
and that their possessions, even their women and children, were at the mercy of 
the Christians. There were suburbs where the Muslims lived separately from the 
Christians. They were very active in trade: “they are the merchants of the place”, 
and the market-places were full of Muslims.83 

As for the Christians, Ibn Jubayr ventured into their parts of the city as well. 
He visited the “Church of the Antiochian”, as has been seen. It was Christmas 
Day, 1184. The church was filled with men and women. What struck Ibn Jubayr 
most forcefully was the way the walls seemed to be covered with gold; he had 
never seen anything like the marble and mosaics within the church, or the glass 
windows, themselves gilded, “which steal all looks by the brilliance of their rays 
and bewitch the soul”. Ibn Jubayr discovered that the church had been built by 
“the vizier to the grandfather of this polytheist king”, that is, Admiral George of 
Antioch. Ibn Jubayr begged Allah to turn the church into a mosque and to make 
                                                                                                                                                                                                                          

von Thessalonike durch die Normannen, (1185, n. Chr.) in der Augenzeugenschilderung des Erzbi-
schofs Eustathios, (Byzantinische Geschichtsschreiber 3), 2. Aufl., Graz, 1967; Eustathios of 
Thessaloniki, The capture of Thessaloniki, John R. Melville Jones, ed. and trans., (Byzantina 
Australiensia 8), Sydney 1987. 

80  Ibn Jubayr, Travels 348. 
81  Ibid. 
82  Ibid. 
83  Ibid. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 36 

its beautiful bell tower into its minaret.84 But he was also struck by the behaviour 
of the Christian women, who went around veiled like Muslim women, though 
on this feast day they had dressed in silk robes embroidered with gold. They 
wore similar jewellery to the Muslim women, and even decorated their hands 
with henna in the north African fashion.85 

Ibn Jubayr’s travels took him westwards through rich countryside, richer even 
than that of Córdoba (praise indeed), with its orange groves and planted fields. He 
made his way to Trapani, which was alive with rumours that the king was preparing 
a great fleet to raid Majorca, or Alexandria, or possibly Constantinople – in fact, 
he had raided Majorca a couple of years earlier and was now turning his attention 
to Byzantium, but the destination of the fleet was a closely guarded secret.86 Ibn 
Jubayr also met Ibn Ḥammūd, one of the leading figures in the Muslim commu-
nity in Sicily, who had been favoured at court, or rather, kept at court out of 
harm’s way; but in the end he had been stripped of his office and of much of his 
great wealth, and he described the lot of the Sicilian Muslims in deeply pessimistic 
terms.87 Young girls were sent abroad to Muslim lands to marry for fear that they 
would become Christian if they stayed in Sicily, for some had obstinately done so 
against their parents’ wishes.88 It was a portrait of a community in sharp decline, 
demoralised, losing numbers, lacking favour at court. Of course, this was the sort 
of negative report Ibn Jubayr expected and wanted to receive; on the other hand, it 
is clear that the ethnic balance within the island was indeed changing, and that the 
west of Sicily – including the lands granted to Monreale – was an area in which 
tension was rising, as the Muslims found themselves under greater pressure. This 
was soon to result in the outbreak of rebellion; and, as has been seen, it was im-
possible effectively to suppress the rebellion while the monarchy was in crisis fol-
lowing the death of King William in 1189.89 

IV 

The depth of this crisis can be measured from the letter sent to Peter, treasurer of 
the Church in Palermo, by the author of the chronicle attributed to Hugo Fal-
candus. Here a Latin Christian bewails the fate of the island now that it is threat-
ened by the armies of the German empire. The letter combines an encomium of 
the beauty and wealth of Sicily with an overpowering sense that a mighty tragedy 
is about to befall the island:  

84  Ibid. 349. 
85  Ibid. 349f. 
86  Ibid. 350ff., 354. 
87  Ibid. 358ff. 
88  Ibid. 359f. 
89  On this see Metcalfe 2003. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

37 

But if the force of the raging storm were to strike that blessed island which deserves 
above all kingdoms the privilege of wonderful gifts and great deserts, if the inexorable 
clash of weapons were to disturb its pleasant peace and quiet, made more attractive by 
every type of enjoyable thing, then who could stop his mind from exceeding the proper 
measure of grief?90 

The writer asked what line the “Sicilians” should follow. Should they resist the 
Germans, “that disgusting race”, or accept “the yoke of slavery”?91 Maybe if the 
Muslims worked with the Christians, some unity in the face of the invasion could 
be achieved; but the Muslims felt they had been persecuted long enough, and 
there was a danger that they would act independently, perhaps seizing strongholds 
in the mountains (as in fact happened) or along the coast. Still, a king could be 
chosen both by Christians and by Muslims who, showing generosity to potential 
supporters, would win allies in Sicily and Calabria (the rest of the mainland was 
apparently regarded as lost, or not worth defending, since the Apulians, he said, 
were always plotting rebellion). 

Sicily was a beautiful island; but it was also an island “whose condition is 
wretched, and fate damned”.92 Ibn Jubayr may have been deeply pessimistic about 
the Sicilian Muslims, but here was a Christian writer who was profoundly pessi-
mistic about the whole island. He felt betrayed by Constance, a Sicilian princess, 
who now retuned in the invading armies – unable to predict that she would prove 
very hostile to the Germans in Sicily once her husband died in 1197. So, immers-
ing himself in classical allusions, the writer called on the ancient cities of Messina, 
Catania and Syracuse to resist bravely this foreign onslaught.93 But when he came 
to describe Palermo, what he saw was, rather, the city as it was in his day: he saw 
the Sea Castle and the royal palace, with its Pisan Tower which still survives; he 
saw the sparkling decoration on the walls, alluding to the mosaics in the palace 
chambers; he saw the pavilions and kiosks scattered around the royal park in 
which the royal concubines and eunuchs resided, including small palaces (such as 
the Cuba and Zisa, one presumes), ‘shining with great beauty, where the king dis-
cusses the state of the realm in private’ with his advisers. He saw the silk work-
shops, describing in loving detail the elaborate processes by which the different 
weaves were made, and embroidery in gold and pearls was added to the silk cloth. 
He saw the extraordinary mosaics of Biblical scenes in the Cappella Palatina, and 
the elegant sculptures within the chapel. And then he looked down on the city it-
self to observe its great long streets, its fine churches, such as that of Admiral 
George, and the houses of wealthy and powerful Latins and Muslims. He singled 
out for attention the Amalfitan quarter, towards the port, where silk cloth and 

                                                                                          
90  Cited from the translation of the “Letter of Peter” in Loud and Wiedemann 1988, 252-263, 

at 253. 
91  Ibid. 253f. 
92  Ibid. 255. 
93  Ibid. 256-8. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 38 

French or Flemish textiles made of wool could be bought. But there was also the 
lush countryside to consider: the vineyards and orchards of the plain that stretched 
for miles from Palermo, “holding in its lap every sort of tree and fruit”. Water 
wheels helped irrigate the land. There were citrus groves; there were melons and 
squash, pomegranates and bitter oranges, cultivated more for their fine appearance 
than their usefulness. Olives, figs, walnuts, carobs and an amazing reed that pro-
duces a substance like honey, known as sugar, were all cultivated in these open 
spaces.94 

The tragedy Peter feared was, then, the loss of this great kingdom to rude for-
eigners from the north, with their grunting speech and bestial ways, who would 
rape the Sicilian women and cut down with the sword those who resisted them: 
“the madness of the Germans is not accustomed to being controlled by reason”.95 
His idealisation of Sicily before its impending fall is eloquent and moving; and yet 
the changes that had been taking place in Sicily during the twelfth century had al-
ready transformed the ethnic, religious and cultural balance in the island. “Sicil-
ians” (to use his word) were now predominantly Latins, though he himself was 
quite sympathetic to the Muslims. In fact, the Jews rather than the Muslims would 
become the standard-bearers of the culture of the Arabic world in thirteenth-
century Sicily. The Greeks would decline in importance and lose control of the 
trade of Messina to brash Latin merchants from Tuscany, Liguria and beyond. 
Even without the German invasion, even without the years of disorder that 
stretched from the death of King William to the decisive reassertion of royal au-
thority under Frederick II, particularly from 1220 onwards, the kingdom of Sicily 
was undergoing a massive transformation. The Arab-Norman kingdom of Sicily 
had become the Latin kingdom of Sicily. 

Bibliography 

Abulafia, David 1977, The Two Italies: Economic relations between the Norman King-
dom of Sicily and the Northern Communes, Cambridge. 

Abulafia David 1979, “The reputation of a Norman king in Angevin Naples”, 
Journal of Medieval History 5,2, 135-147. 

Abulafia, David 1983, “The Crown and the Economy under Roger II and his 
Successors”, Dumbarton Oaks Papers 37, 1-14. 

Abulafia David 1985, “The Norman Kingdom of Africa and the Norman expedi-
tions to Majorca and the Muslim Mediterranean”, Anglo-Norman Studies 7, 
Woodbridge, 26-49. 

Abulafia, David 2007, “The Last Muslims in Italy”, Dante Studies 126, 271-287. 

94  Ibid. 258-62. 
95  Ibid. 253. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE KINGDOM OF SICILY 

 

39 

Ahmad, S. Maqbul, ed. and trans. 1960, India and the neighbouring territories in the 
Kitāb nuzhat al-mushtāq fī ikhtirāq al-āfāq of al-Sharīf al-Idrīsī: a translation, with 
commentary, of the passages relating to India, Pakistan, Ceylon, parts of Afghanistan, 
and the Andaman, Nicobar, and Maldive Islands, etc., Leiden. 

Amari, M. and C. Schiaparelli, ed. and trans. 1883, L’Italia descritta nel ‘Libro del 
Re Ruggero’ compilato da Edrisi, (Atti della Reale Accademia dei Lincei, ser. 2a, 
vol. 8), Rome. 

Benjamin of Tudela, The itinerary of Benjamin of Tudela, Marcus Nathan Adler, ed., 
London 1907.  

Benjamin of Tudela. The Itinerary of Benjamin of Tudela: Travels in the Middle Ages, 
Marcus Nathan Adler, trans., introd. by Michael A. Signer, Marcus Nathan 
Adler, and A. Asher, Malibu 1993. 

Bresc, Henri 1986, Un monde méditerrannéen: économie et société en Sicile 1300-1450, 
2 vols., Rome/Palermo. 

Bresc, Henri and Anneliese Nef, eds. 1999, Idrîsî, La première géographie de l’Occident, 
Paris. 

Bresc, Henri 2001, Arabi per lingua, ebrei per religione: l'evoluzione dell'ebraismo sici-
liano in ambiente latino dal XII al XV secolo, Catania / Mesogea. 

Caravale, Mario 1966, Il regno normanno di Sicilia, Milan. 
Dozy, R. and M. J. de Goeje, eds. and trans. 1866, Description de l’Afrique et de 

l’Espagne par Edrîsî, Leiden. 
Drecoll, Carsten 2000, Idrísí aus Sizilien: Der Einfluß eines arabischen Wissenschaftlers 

auf die Entwicklung der europäischen Geographie, Egelsbach u.a. 
Eustazio di Tessalonica, La espugnazione di Tessalonica, Stilpon Kyriakidis, ed., Pa-

lermo 1961. 
Eustathios of Thessaloniki, The capture of Thessaloniki, John R. Melville Jones, ed. 

and trans., (Byzantina Australiensia 8), Sydney 1987. 
Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien, Darmstadt, engl. transl. (Graham D. 

Loud and Diane Milburn) 2002, Roger II of Sicily: A Ruler between East and West, 
Cambridge. 

Hunger, Herbert, Hg. und Übers. 1967, Die Normannen in Thessalonike: die Erobe-
rung von Thessalonike durch die Normannen, (1185, n. Chr.) in der Augenzeugen-
schilderung des Erzbischofs Eustathios, (Byzantinische Geschichtsschreiber 3), 2. 
Aufl., Graz, 1967. 

Ibn Jubayr, The Travels of Ibn Jubayr, J. C. Broadhurst, transl., London 1952, repr. 
New Delhi 2001. 

Jamison, Evelyn 1957, Admiral Eugenius of Sicily. His life and work, and the author-
ship of the Epistola ad Petrum and the Historia Hugonis Falcandi Siculi, London. 

Johns, Jeremy 2002, Arabic Administration in Norman Sicily: the Royal Dīwān, 
Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAVID ABULAFIA 40 

Lewicki, Tadeusz 1945 – 54. Polska i krąje sasiednie w świetle ‘Księgi Rogera’: geografa 
arabskiego z XII w. al-Idrīsī'ego, 2 vols., Warszawa. 

Loud, Graham A. and Thomas Wiedemann, eds. and trans. 1988, The History of 
the Tyrants of Sicily by ‘Hugo Falcandus’, 1154-69, Manchester 1998. 

Matthew, Donald 1992, The Norman Kingdom of Sicily, Cambridge et. al.  
Ménager, Leon-Robert 1981, Hommes et institutions de l’Italie normande, (Variorum 

Collected Studies Series 136), London. 
Metcalfe, Alex 2003, Muslims and Christians in Norman Sicily: Arabic speakers and 

the end of Islam, London / New York. 
Metcalfe, Alex 2009, The Muslims of medieval Italy, Edinburgh. 
Savage-Smith E., and Y. Rapoport, eds. 2007. The Book of Curiosities: a critical edi-

tion, www.bodley.ox.ac.uk/bookofcuriosities, Oxford.  
Siragusa G. B., ed. 1897, La Historia o Liber de Regno Sicilie e la Epistola ad Petrum 

Panormitane Ecclesie Thesaurium di Ugo Falcando, (Fonti per la Storia d’Italia 22), 
Rome. 

Takayama Hiroshi 1993, The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Lei-
den 1993. 

Tallgren-Tuulio, O. J. and A. M. Tallgren, eds. 1930, Idrīsī, La Finlande et les autres 
pays baltiques orientaux (Géographie, VII 4), Helsinki. 

Tramontana, Salvatore 1970, I Normanni in Italia. Line di ricerca sui primi insedia-
menti, Messina. 

Zeitler, Barbara 1996, “Urbs Felix Dotata Populo Trilingui’: Some Thoughts 
about a Twelfth-Century Funerary Memorial from Palermo 1”, Medieval En-
counters 2,2, 114-139. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Auswirkungen der Kreuzzüge auf die  
Gesellschaft des Byzantinischen Reiches 

Ralph-Johannes Lilie 

Nach allgemeiner und im Endeffekt kaum zu bestreitender Auffassung ist die 
Zerstörung des Byzantinischen Reiches durch die Kreuzfahrer des Vierten Kreuz-
zugs eigentlich das einzige wirklich nachhaltige Ergebnis gewesen, das die Kreuz-
ritter im Laufe ihrer rund 200 Jahre dauernden Bemühungen erreicht haben. Die 
Ereignisse als solche sind bekannt und müssen an dieser Stelle nicht ein weiteres 
Mal wiederholt werden. Weniger bekannt dürfte sein, dass die Kreuzzüge – oder 
besser: die durch die Kreuzzüge provozierte und mit ihr einhergehende Entwick-
lung – schon vor 1204 zu massiven Störungen in der byzantinischen Gesellschaft 
geführt hatten, durch die die Katastrophe von 1204 eigentlich erst möglich wur-
de. Diese Einwirkungen auf die byzantinische Gesellschaft und die durch sie ver-
ursachten Folgen sollen im Folgenden in einem kurzen Überblick behandelt 
werden. Dass es sich dabei aufgrund der Vielschichtigkeit des Themas nur um ei-
nen kurzen Einblick handeln kann, ist schon angesichts des beschränkten Um-
fangs dieses Artikels offensichtlich.1 

Jedoch zunächst eine Einschränkung: Wenn in diesem Zusammenhang von Ge-
sellschaft gesprochen wird, ist nicht die gesamte byzantinische Gesellschaft ge-
meint, sondern nur der Teil, den man heutzutage wohl als „Eliten“ bezeichnen 
würde. Über die Gesellschaft auf dem flachen Land ist nur wenig bekannt, und 
ähnliches gilt für die „unteren“ Schichten in den Städten, wobei eigentlich nur 
Aussagen über die Bevölkerung Konstantinopels möglich sind, da die Quellenba-
sis für die anderen Städte zu schmal ist. Allerdings fällt diese Einschränkung 
nicht so sehr ins Gewicht, da wir annehmen können, dass dieser Teil der Bevöl-
kerung sich ohnehin an den besagten Eliten orientiert hat.2 

Um zu sehen, inwieweit die Kreuzfahrer Einfluss auf die byzantinische Gesell-
schaft nehmen konnten, ist zunächst ein Blick auf diese Gesellschaft selbst not-
wendig: Was waren ihre wesentlichen Merkmale, durch die sie sich von den Ge-

1  Daher wäre es auch unsinnig, die gesamte Literatur zu der behandelten Thematik im Ein-
zelnen anzuführen; zu dem Verhältnis zwischen Byzanz und den Kreuzfahrern vgl. zuletzt 
den Überblick bei Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzzüge, (Urban Tb 595), 
Stuttgart; dort auch die neuere Literatur zum Thema. 

2  Insofern ist die Ausrichtung der Quellen auf die „Eliten“ zwar bedauerlich, fällt hier aber 
nicht so sehr ins Gewicht. Ein kurzer Überblick mit den wichtigsten Literaturhinweisen fin-
det sich bei Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einführung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB 
617), Stuttgart, Kap. 5 (Gesellschaft) 111-131, sowie Kap. 11 (Bildung und Kultur) 224-238. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 42 

sellschaften des lateinischen Europa unterschied, und machten diese Unterschie-
de sie besonders verwundbar? 

Es ist klar, dass diese Fragen in einem kurzen Artikel nur angerissen werden 
können und dass vieles hypothetisch bleiben muss: Letzteres schon deshalb, weil 
fast alle Quellen, auf die wir uns stützen, gleichfalls aus dieser Gesellschaft 
kommen, genauer: aus der intellektuellen Elite, wenn man sie denn so nennen 
will. Insofern vertreten sie auch deren Standpunkt, so dass eine „objektive“ Aus-
wertung nur unter Schwierigkeiten möglich ist.3 

Das Hauptmerkmal der byzantinischen Gesellschaft scheint mir ihre prinzipielle 
Offenheit – sowohl nach oben als auch nach unten – zu sein, dem auf der Ge-
genseite das Fehlen einer Absicherung durch Gesetze oder andere traditionell 
festgelegte Normen entspricht. Dies ist ein Erbe der Spätantike, gilt aber, wenn 
auch in etwas abgeschwächter Form, die ganze byzantinische Zeit hindurch. Das 
heißt nicht, dass es in Byzanz keinen anerkannten Geburtsadel gegeben hätte. 
Zweifellos gab es ihn, aber er war nicht institutionell definiert, wie es etwa in den 
germanischen Reichen mit dem Lehnswesen der Fall war. „Man“ wusste natürlich, 
welchen Stammbaum eine Familie hatte, und es besteht kein Zweifel daran, dass 
eine bessere Herkunft auch in Byzanz günstigere Startmöglichkeiten bot. Aber 
einen festgeschriebenen Anspruch auf ein Amt, einen Titel oder auf besondere 
Ehrungen gab es nicht. Im Prinzip konnte auch ein absoluter Außenseiter die so-
ziale Leiter emporklettern, und zwar bis zur absoluten Spitze: dem Kaiserthron. 
Nach dem 11. Jahrhundert ist das nicht mehr vorgekommen, aber dass Leute, die 
nicht aus den eingesessenen Eliten kamen, höchste Staatsämter erreichten, ist bis 
ins 14. Jahrhundert belegt.4 

Diese Aufsteiger konnten sowohl aus einer niederen sozialen Schicht kommen 
als auch ganz von außen, eben aus dem Ausland. Aber die Möglichkeit zum so-
zialen Aufstieg hatte natürlich auch ihre Kehrseite: Ebenso wie man in der by-
zantinischen Gesellschaft die gesellschaftliche Leiter emporsteigen konnte, konn-
te man auch wieder von ihr herunterfallen. Zwar boten etwa ab dem 10. Jahr-
hundert die Besitzungen einer Familie in den Provinzen ein gewisses Auffang-
becken, aber hier kollidierte der Adel wiederum mit dem Kaiser, dessen Einfluss 
in den Provinzen sich in dem Maße verminderte, in dem der Adel sich dort fest-
setzen konnte. Im 11. Jahrhundert hatte der Adel sich in der Provinz mehr oder 

3  Es gibt natürlich Ausnahmen. Man denke etwa an Ptochoprodromos, der in einigen Ge-
dichten durchaus als Kritiker der Verhältnisse auftritt, aber mit seinen Gedichten eben auch 
wieder den Beifall der finanzkräftigen Kreise suchte; zu Ptochoprodromos vgl. Kazhdan, 
Alexander 1991b, Art. „Ptochoprodromos“, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, Bd. 3, 
New York / Oxford, 1756, sowie ders. 1991a, Art. „Prodromos, Theodore“, ebd., 1726f. 

4  Zur Aristokratie in komnenischer Zeit vgl. Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aris-
tocracy IX to XIII Centuries, (BAR International Series 221), Oxford; zu den Verhältnissen in 
der Provinz vgl. auch Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-
1100, Cambridge; wichtig ist auch Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997, 
L’aristocrazia bizantina dal principio dell’ XI alla fine dell’ XII secolo, Palermo. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  43 

weniger durchgesetzt, aber zugleich führten die äußeren Bedingungen – konkret: 
die Angriffe durch Petschenegen und Türken sowie Bürgerkrieg im Inneren – da-
zu, dass diese Basen in der Provinz an Solidität verloren. Wollte eine Familie ih-
ren Status wirklich sichern, musste sie auch in Konstantinopel präsent sein und 
sich mit dem Kaiser gut stellen, was im 11. Jahrhundert angesichts der zahlrei-
chen Kaiserwechsel nicht ohne Probleme war.5 

Tatsächlich können wir gerade zu der Zeit, als die Truppen des Ersten Kreuzzugs 
in Byzanz erschienen, eine besonders labile Situation feststellen: Nach der Nieder-
lage von Mantzikert 1071 hatte Byzanz fast gesamt Kleinasien verloren. Damit 
standen auch diejenigen Adelsfamilien, die ihre wesentlichen Besitzungen in 
Kleinasien besaßen, vor dem Ruin, wenn es ihnen nicht gelang, sich auf dem Bal-
kan neue Basen zu schaffen, wo sie aber auf den Widerstand der dort etablierten 
Familien stießen. Kaiser Alexios I. Komnenos profitierte in gewisser Weise von die-
ser Situation – obwohl seine Familie selbst gleichfalls ihre Güter in Kleinasien ver-
loren hatte. Er schaffte es, die geschwächten Familien auf seine Seite zu ziehen, in-
dem er sie durch Heiratsverbindungen und sorgfältig ausgesuchte Teilhabe an der 
Macht in eine persönliche Bindung zur herrschenden Dynastie der Komnenen 
brachte, die in gewisser Weise dem feudalen Herrschaftssystem in Westeuropa äh-
nelte, freilich nicht wie dieses durch einen formellen Rahmen gesichert war. Jedoch 
war dieses „System“, um es einmal so zu nennen, zur Zeit des Ersten Kreuzzugs 
beileibe noch nicht gesichert und problemlos in sich selbst tragfähig.6 

Eines der Mittel, die die Kaiser des 10. und vor allem des 11. Jahrhunderts ge-
gen den konkurrierenden Adel einsetzten, war die Anwerbung ausländischer Söld-
ner. Diese Söldner schienen loyaler zu sein als die Einheiten, die sich aus Reichs-
bewohnern zusammensetzten und unter dem Befehl zumeist byzantinischer Adli-
ger standen. Die Lateiner galten hierbei als besonders kampfkräftig, allerdings auch 
als unzuverlässig und geldgierig. Aber wie Söldner aus anderen Nationen auch – 
Armenier, Petschenegen, Türken, Varäger, um nur einige zu nennen –, waren sie 
einzeln oder in kleineren Gruppen gekommen und konnten daher relativ problem-
los integriert werden. Erst in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts nahm die 
Zahl von normannischen Exulanten aus Süditalien zu, die von den Hautevilles 
verdrängt worden waren. Mit den Kreuzzügen aber änderten sich die Verhältnisse 

                                                                                          
5  Zu den gesellschaftlichen Problemen im 11. Jh. vgl. immer noch Lemerle, Paul 1977, Cinq 

Études sur le XIe siècle byzantin, Paris; speziell zu dem Widerstand der Aristokratie gegen die 
Kaiser, soweit er sich in Verschwörungen und Aufständen zeigt, vgl. Cheynet, Jean-Claude 
1990, Pouvoir et Contestations à Byzance (963-1210), Paris; s. aber auch die in der folgenden 
Anm. genannten Arbeiten. 

6  Lilie, Ralph-Johannes 1984a, „Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der Zen-
tralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug“, in: Varia I., Ralph-Johannes Lilie und 
Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120; zu Alexios vgl. Mullett, Margaret und 
Dion C. Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast Byzantine Texts and Translations 
4), Belfast; zuletzt Malamut, Élisabeth 2007, Alexis Ier Comnène, Paris (mit unzureichender 
Dokumentation). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 44 

schlagartig. Jetzt zogen auf einmal Lateiner in großer Zahl durch das Reich, Latei-
ner, von denen man nicht recht wusste, ob es sich um Gegner oder Freunde han-
delte, und ein nicht geringer Teil dieser Fremden blieb auch in Byzanz. Wir wissen, 
dass z. B. Alexios Komnenos nach der Eroberung Nikaias, als viele Kreuzfahrer 
sich in finanziellen Schwierigkeiten befanden, eine ganze Reihe von Rittern in sei-
ne Dienste nahm, und auch in den folgenden Jahren nahm die Zahl der lateini-
schen Söldner im Reich zu, so dass die Eliteregimenter des Kaisers sich zu einem 
nicht geringen Teil aus „fränkischen“ Rittern, wie man sie in Byzanz nannte, zu-
sammensetzten.7 

Eine militärische Karriere war in Byzanz, wie anderswo auch, ein bevorzugtes 
Mittel zum sozialen Aufstieg. Das galt zum Beispiel für die Armenier, die im 
Laufe der byzantinischen Geschichte sogar eine ganze Reihe Kaiser stellten. Im 
12. Jahrhundert kamen die Lateiner dazu. Nicht wenige von ihnen nahmen hohe
Positionen in der Armee und in der Verwaltung ein. Sie traten so in direkte Kon-
kurrenz zu dem byzantinischen Adel, und zwar nicht nur am Hofe, sondern bis 
hinunter in die „mittlere“ Verwaltung. Es reicht, als Beispiel den byzantinischen 
Niketas Choniates zu zitieren, der über die Bevorzugung der Lateiner unter Kai-
ser Manuel I. Komnenos (1143-1180) schreibt: „Von den Kämmerern, den Ver-
schnittenen und sogar von den ausländischen Dienern mit ihrer barbarischen 
Aussprache, denen bei jedem Wort der Speichel aus dem Mund spritzte, ließ sich 
Manuel leicht beeinflussen und war ihnen gegenüber sehr umgänglich. Ihnen 
lieh er meist ein geneigtes Ohr und erfüllte bereitwillig ihre Bitten. Alle machte 
er reich, einige von ihnen lebten in solchem Überfluß, dass sich bei ihnen das 
Geld häufte und sie von herrlichem Schmuck umgeben waren wie die mächtig-
sten Herren bei den größten Völkern, und dabei waren sie ohne jegliche Bildung 
und konnten die griechische Sprache nur nachplappern, so wie das Echo das Flö-
tenspiel der Hirten vom Felsen widerhallen läßt. Aber Manuel vertraute ihnen 
am meisten als seinen getreuesten und ergebensten Dienern. Ihnen verlieh er die 
höchsten Ämter, ja, er übertrug ihnen sogar Richterstellen, zu denen selbst ein 
Mann mit reicher Erfahrung auf dem Gebiete des Rechtswesens erst spät gelangt. 
Wenn, was häufig vorkam, eine Provinz für die Steuervorschreibung neu aufzu-
nehmen war, wurde diese Bande gebildeten, angesehenen Männern vorgezogen. 
Wurde ihnen aber ein vornehmer Rhomäer beigegeben, ein Mann voll Geist und 
Klugheit, dann zu dem Zweck, dass er die Aufzeichnungen mache und die Un-
terlagen bearbeite [...] Der Ausländer aber führte den Vorsitz [...] und er versie-
gelte die Geldsäcke, die an den Kaiser geschickt werden sollten.“8 

7  Zur komnenischen Armee s. zuletzt Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the 
Komnenian Army: 1081-1180, (History of Warfare 5), Leiden / Boston / Köln. 

8  Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae Byzan-
tinae 21,1), Berlin / New York 1975, 205; hier zitiert nach der dt. Übersetzung von Grabler, 
Franz 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der Kaiser Joannes und Manuel Kom-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  45 

Hier haben wir in einem Zitat das ganze Problem und zugleich einen Hinweis 
darauf, wie die betroffenen Byzantiner ihm begegneten: Die Lateiner bedrohten 
die byzantinische Führungselite sowohl unmittelbar, indem sie mit ihren Vertre-
tern um konkrete Stellen konkurrierten, als auch langfristig, indem sie die Position 
des Kaisers stärkten, der sie – mit gewissen Einschränkungen natürlich – als Gegen-
gewicht zu dem byzantinischen Adel zu nutzen suchte. Der hier zitierte Vorwurf 
des Niketas Choniates ist beileibe nicht der einzige in dieser Hinsicht. Insbesonde-
re Manuel I. Komnenos galt seinen Zeitgenossen als ausgesprochen latinophil. 
Hierfür sei noch einmal ein Zitat aus Niketas Choniates angeführt: „Der Kaiser 
überging mißtrauisch die Rhomäer, weil er sie für diebisch hielt, und merkte nicht, 
dass er dadurch nur geldgierige Barbaren bereicherte und erbärmlichem Gesindel 
Wohltaten erwies und die angeborene und anerzogene Biederkeit und Treue seines 
Volkes ins Gegenteil verkehrte. Denn den Rhomäern blieb das kränkende Miss-
trauen des Kaisers nicht verborgen. Sie merkten, dass der Kaiser sie eher als Hand-
langer denn als zuverlässige Beamte betrachtete und ihnen deshalb Ausländer an 
die Seite setzte und dass er sie zu zweit ausschickte, weil er sie sozusagen bloß als 
Beipferde am Staatskarren und den anderen als Leitpferd ansah.“9 

Es ist nicht nur ihre hohe Anzahl und die Bevorzugung durch den Kaiser, durch 
die die Lateiner in Byzanz den alteingesessenen Eliten Unbehagen bereiteten. Zwei 
andere Dinge kamen hinzu: Neben der Religion, über die gleich noch zu handeln 
sein wird, war es das Verhalten der Lateiner, das sie von anderen Einwanderern, 
seien sie nun temporär oder auf Dauer ansässig, grundsätzlich unterschied. Bis da-
hin hatten Einwanderer im Prinzip die byzantinische „Leitkultur“, um einen weite-
ren modernen Begriff zu gebrauchen, grundsätzlich akzeptiert und sich bemüht, 
sich selbst und ihre Angehörigen an diese Leitkultur anzupassen, nicht selten mit 
gutem Erfolg. Es reicht aus, hier als Beispiel die makedonische Dynastie zu nennen: 
Basileios I. war noch ein weitgehend ungebildeter Aufsteiger aus der Provinz, sein 
Vater ein armenischer Immigrant. Sein Sohn, Kaiser Leon VI., erhielt bereits den 
Beinamen σοφός (der Weise), und sein Enkel, Konstantin VII. Porphyrogennetos, 
gilt bis heute geradezu als Personifikation des Gelehrten auf dem Kaiserthron. 
Daneben gab es natürlich auch Gruppen, die sich nicht anpassten, jedoch waren 
dies in der Regel nur wenige, die dann zumeist auch für ganz bestimmte Aufgaben 
gewünscht wurden, wie etwa die Varäger in der kaiserlichen Garde.10 

                                                                                                                                                                                                                          

nenos (1118-1180) aus dem Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichts-
schreiber 7), 2. unveränd. Aufl., Graz / Wien / Köln, 253f. 

9  Ebd. 
10  Grundsätzlich zu dem Problem der Fremden in Byzanz vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1995, 

„Fremde im Byzantinischen Reich“, in: Mit Fremden leben. Eine Kulturgeschichte von der Anti-
ke bis zur Gegenwart, Alexander Demandt, Hg., München, 93-107. 252-257; Prinzing, Gün-
ter 1997, „Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden“, in: Der Umgang mit dem Fremden 
in der Vormoderne, Christoph Lüth, Rudolf W. Keck und Erhard Wiersing, Hg., Köln / 
Weimar / Wien, 117-143; speziell zu den Lateinern in Byzanz vgl. jetzt auch Ciggaar, Krij-
nie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium, 962-1204: Cultural 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 46 

Aber bei den Lateinern des 12. Jahrhunderts ist von einem solchen Anpas-
sungswillen so gut wie gar nichts zu spüren. Sie blieben Lateiner, die keinerlei Wert 
darauf legten, zum orthodoxen Glauben zu konvertieren oder sich der in Byzanz 
herrschenden Kultur anzupassen. Im Gegenteil: Sie erwarteten, dass die Byzantiner 
auf ihre Bedürfnisse Rücksicht nahmen – was auch geschah: So war es den Latei-
nern beispielsweise gestattet, eigene Kirchen im Byzantinischen Reich zu unterhal-
ten, die nicht dem Patriarchen von Konstantinopel, sondern letztendlich dem 
Papst in Rom unterstanden. Hier sind vor allem die Kirchen in den Quartieren der 
italienischen Kaufleute aus Venedig, Pisa und Genua zu nennen. Aber daneben 
gab es auch andere lateinische Kirchen und Klöster. Selbst der Johanniterorden un-
terhielt eine Niederlassung in Konstantinopel.11 

Ein weiteres Zeichen für die umgekehrte Anpassung des Reiches an die Lateiner 
ist die Übernahme lateinischer Unterhaltungsformen: etwa des Turniers, das zuvor 
in Byzanz unbekannt gewesen war. Selbst im Bereich der Rechtsnormen unter-
nahmen die Kaiser Anstrengungen. So schloss Alexios I. Komnenos Verträge mit 
den Teilnehmern des Ersten Kreuzzugs ab, die zumindest der Form nach Lehnsver-
trägen ähnelten. Sehr klar zeigt sich dies auch im Vertrag von Devol 1108 mit dem 
Normannen Bohemund. Weitere Abmachungen dieser Art können wir im Laufe 
des 12. Jahrhunderts feststellen, auch wenn sie noch nicht allzu zahlreich sind. 
Aber sie zeigen, dass die frühere byzantinische Haltung – der Kaiser erweist Wohl-
taten, lässt sich aber nicht durch einen beidseitigen Vertrag binden – unter dem 
Druck der Verhältnisse mehr und mehr bröckelte.12 

Aber was konnten die byzantinischen Adligen dagegen tun? Eine offene Auf-
lehnung gegen den Kaiser war nicht möglich, zumindest wäre sie von großen Ge-
fahren begleitet gewesen, und außerdem werden selbst die Feinde der komneni-
schen Annäherungspolitik begriffen haben, dass man auf die Lateiner als Söldner 
in Heer und Armee nicht verzichten konnte. 

Die Antwort ist relativ einfach: Man zog sich auf die Kultur zurück! Für die By-
zantiner war ihre Kultur seit alters her das non plus ultra, das sie über alle anderen 
hinaushob, nicht zuletzt deshalb, weil es eben den Beweis für die direkte Verbin-
dung von Byzanz mit dem alten Imperium Romanum darstellte. Darüber hinaus 
war es aber auch eines der wenigen Gebiete, auf denen der Adel den Kaiser unge-
                                                                                                                                                                                                                          

and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Leiden / New York / Köln; zu den 
Varägern in Byzanz s. immer noch Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzan-
tium, London; Blöndal, Sigfús 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg. 
und Übers., Cambridge. 

11  Lilie, Ralph-Johannes 1989, „Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vierten 
Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme“, Byzantinische Zeitschrift 82, 202-220. 

12  Zu diesen Verträgen s. die Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches von 565-1453, 
bearb. v. Franz Dölger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v. 
Peter Wirth, mit Nachträgen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkunden 
des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), München 1995, Nr. 1196, 1200, 
1202f. (1. Kreuzzug), 1243 (Vertrag von Devol); zu weiteren Lehnsverträgen bzw. zu Ver-
trägen, die solchen ähnlich sind, s. Lilie 1984a, 64-70 u. ö. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  47 

straft herausfordern konnte: Nur wer gebildet war, und zwar in byzantinischem 
Sinne gebildet, war ein richtiger Byzantiner, alle anderen waren Barbaren, die 
schon aus diesem Grund niemals als gleichwertig angesehen werden konnten.13 

Dieses Pochen auf Bildung als Voraussetzung für die Anerkennung innerhalb 
der byzantinischen Gesellschaft ist paradoxerweise eine Folge der oben angespro-
chenen „offenen“ byzantinischen Gesellschaft. Da es keine förmliche Mitglied-
schaft in den „besseren Kreisen“ gab, musste man andere Kriterien finden, die fest-
legten, wer nun „dazugehörte“ und wer nicht. Solche Kriterien konnten nicht vom 
Kaiser oder von einer anderen Autorität erlassen werden, sondern sie etablierten 
sich im Konsens der byzantinischen Gesellschaft, die auf diese Weise selbst die 
notwendigen Voraussetzungen schuf, sich auch weiterhin als Elite zu begreifen. In 
diesem Rahmen konnte beruflicher Erfolg nicht die allein ausschlaggebende 
Grundlage für Akzeptanz sein, denn diesen konnte auch ein Aufsteiger oder ein 
Ausländer haben, besonders in der militärischen Hierarchie. Dasselbe galt für 
Reichtum. Ein ausschlaggebendes Kriterium war daher die Bildung, will heißen: 
die spezifisch byzantinische Bildung, die die Kenntnis sowohl der christlichen als 
auch der klassischen antiken Autoren erforderte. Dies war eine Voraussetzung, die 
ein Ausländer oder Aufsteiger kaum je erbringen konnte, weil es in der Regel hier-
für mehrere Generationen brauchte. Auf diese Weise wahrte die byzantinische Ge-
sellschaft weiterhin einen gewissen Zusammenhalt und eine Abgrenzung gegen-
über den anderen, die eben nicht dazugehörten, vor allem gegenüber den Latei-
nern, die allerdings ihrerseits zumeist auch gar nicht danach strebten, sich diese 
Bildung anzueignen, womit sie deren Wert für die Byzantiner nur noch attraktiver 
machten. So begegnen wir während des 12. Jahrhunderts einer ausgesprochenen 
Renaissance der klassischen antiken und byzantinischen Autoren, die ihre Ur-
sprünge zumindest teilweise in der Verunsicherung hatte, der sich die byzantini-
sche Gesellschaft während des 12. Jahrhunderts durch die Lateiner ausgesetzt sah.14 

Der Gegensatz zwischen beiden wurde daher jetzt auch wesentlich offener und 
härter thematisiert, als es zuvor die Regel gewesen war. Überraschend ist, dass die 
Byzantiner dabei im Grundsatz nicht einmal zwischen befreundeten und verfein-
deten Lateinern unterschieden, wie wir an einem weiteren Beispiel sehen können: 
Wohl 1148 oder kurz vorher wurde die byzantinische Prinzessin Theodora mit 
dem Markgrafen Heinrich II. Jasomirgott verheiratet, der zu dieser Zeit Herzog 

                                                                                          
13  Zur klassischen Bildung in Byzanz s. den Überblick bei Lilie 2007, Einführung Kap. 11 

(Bildung und Kultur), 224-238. 
14  Allgemein zum Problem der „Renaissance“ in Byzanz s. zuletzt Schreiner, Peter 2004, 

„Ewige Antike oder immerwährende Renaissance? Formen von Verständnis und Akzeptanz 
der Antike in Byzanz“, in: Die Präsenz der Antike im Übergang vom Mittelalter zur frühen Neu-
zeit. Bericht über Kolloquien der Kommission zur Erforschung der Kultur des Spätmittelalters 1999 
bis 2002, Ludger Grenzmann et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften 
zu Göttingen, Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Göttingen, 389-412; vgl. auch die betreffen-
den Abschnitte bei Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, 
Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 48 

von Bayern war. Heiratsbeziehungen zwischen Byzanz und dem Deutschen Reich 
waren in dieser Zeit häufig Gegenstand von Verhandlungen; selbst die Gattin des 
byzantinischen Kaisers Manuel I. Komnenos war eine Deutsche, Bertha von Sulz-
bach, die in Byzanz den Namen Eirene erhalten hatte. Trotzdem wurde Theodora 
in der Hofrhetorik betrauert, als würde man sie einer Bestie zum Fraß vorwerfen. 
Heinrich Jasomirgott war für die Byzantiner, selbst für die offizielle Hofrhetorik, 
im Wortlaut „das wilde Tier aus dem Westen“, das man mit diesem Opfer an die 
Seite von Byzanz zu ziehen versuchte. Und diese Einschätzung konnte offenbar 
sogar am Kaiserhof selbst geäußert werden, obwohl die Heirat der offiziellen Poli-
tik des Reiches und also des Kaisers entsprach. Man wird sich ohne Schwierigkeiten 
ausmalen können, wie das Urteil in den Kreisen ausfiel, die einer Zusammenarbeit 
mit den verhassten Lateinern negativ gegenüberstanden.15 

Diese Ablehnung hat nicht nur rein materielle Gründe. Dann wäre sie in dieser 
Schärfe nur schwer verständlich. Aber es kommen zwei weitere Punkte hinzu: die 
Außenpolitik und vor allem die religiöse Komponente. 

Zur Außenpolitik: Wenn bis dahin Ausländer nach Byzanz kamen, dann ent-
weder als Feinde, als kurzzeitige Besucher – Gesandte, Händler usw. – oder als 
Immigranten, die die Brücken zu ihren Herkunftsländern abgebrochen hatten 
und in Byzanz eine neue Heimat suchten. Die ersten beiden Bereiche brauchen 
uns nicht weiter zu interessieren. Aber der dritte ist relevant, denn hier gibt es 
einen signifikanten Unterschied zu früher: Die Lateiner, die sich im 12. Jahrhun-
dert in Byzanz aufhielten, haben zu einem überwiegenden Teil nicht die Kontak-
te zu ihren Herkunftsländern abgebrochen. Demzufolge hatten sie auch kein 
großes Interesse an einer Anpassung. Wir wissen z. B., dass italienische Schiffsbe-
satzungen für eine oder zwei Schifffahrtssaisons in byzantinische Dienste traten 
und dann wieder zurückkehrten. Ähnlich war es mit Söldnern, die im Heer dien-
ten. Da aber auf der anderen Seite die Kontakte mit den lateinischen Staaten sich 
häufig änderten, aus Freunden Feinde wurden und umgekehrt, waren auch die 
Lateiner in Byzanz mal willkommen als Angehörige befreundeter Reiche, mal 
wurden sie misstrauisch beargwöhnt, weil ihre Heimatländer sich im Krieg mit 
Byzanz befanden. Die italienischen Seestädte bieten hier ein gutes Beispiel.16 

Auf die byzantinische Gesellschaft wirkte dies insofern irritierend, als die La-
teiner im Reich damit eine grundlegend andere Rolle spielten, als es frühere Im-
migranten taten. Das Misstrauen ihnen gegenüber war daher auch weitaus größer, 
als dies früher der Fall gewesen war. 

15  Dazu Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, „The ‘Wild Beast from the West’: Im-
mediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade“, in: The Crusades from the 
Perspective of Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou und Roy Parviz Mottahe-
deh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116. 

16  Zu den Beziehungen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem by-
zantinischen Reich und den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der 
Komnenen und der Angeloi (1081-1204), Amsterdam. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  49 

Wichtiger noch war allerdings die religiöse Komponente, die hier natürlich nur 
kurz angerissen werden kann. Ganz kurz und simpel formuliert: Im Mittelalter – 
und das heißt, auch in Byzanz – wirkten Erfolg und Misserfolg auch als Gradmes-
ser für die moralische Qualifikation: Ein Misserfolg kam nicht aus dem Nichts, 
sondern war das Ergebnis eigenen Fehlverhaltens. Der Kreuzfahrerhistoriker Wil-
helm von Tyrus begründete Misserfolge häufig mit der Bemerkung, sie seien pecca-
tis nostris exigentibus geschehen.17 Ähnliche Urteile findet man immer wieder, auch 
bei byzantinischen Historikern und Chronisten. Insofern war es eigentlich nicht 
möglich, dass ein Sünder Erfolg hatte. In der byzantinischen Geschichtsschrei-
bung führte das im Extremfall so weit, dass Erfolge „schlechter“ Menschen 
schlicht geleugnet oder sogar ins Gegenteil verfälscht werden, um auf diese Weise 
der höheren Wahrheit zu genügen. Wir können dies beispielsweise in der Darstel-
lung Kaiser Konstantins V. bei den Geschichtsschreibern Theophanes und Ni-
kephoros im 8. Jahrhundert feststellen.18 Dem Beispiel ließen sich beliebig viele 
andere hinzufügen. 

Für die Byzantiner des 12. Jahrhunderts aber ergab sich damit ein Problem: Die 
Lateiner waren erfolgreicher als die Byzantiner, obwohl sie Schismatiker, wenn 
nicht gar Häretiker waren, die als solche eigentlich keinen Erfolg haben durften. 
Dies galt noch mehr für die Lateiner, die sich in Byzanz aufhielten und die ganz 
offenkundig erfolgreich waren, obwohl sie sich weder den byzantinischen Normen 
anpassten noch den Patriarchen von Konstantinopel als ihr kirchliches Oberhaupt 
anerkannten und auch an den Praktiken festhielten, die im lateinischen Europa ak-
zeptiert wurden, die aber in Byzanz als fehlerhaft galten: etwa die Verwendung un-
gesäuerter Brote in der Liturgie oder – noch schlimmer – das filioque: die Behaup-
tung, dass der Heilige Geist vom Vater und vom Sohne zugleich ausging. 

Wie sehr hier die Diskrepanz zwischen falschem Glauben und dem trotzdem 
feststellbaren wirtschaftlichen und politischen Erfolg die Byzantiner verunsicherte, 
zeigt ein letztes Beispiel. Während es in der Zeit vor den Kreuzzügen relativ wenig 
direkte Berührungspunkte zwischen Byzantinern und Lateinern gegeben hatte, 
nahmen sie jetzt in starkem Maße zu, und auch lateinische Theologen hielten sich 
häufig in Byzanz auf, mit denen es nicht selten auch zu Streitgesprächen kam. Ein 
bekanntes Beispiel ist Bischof Anselm von Havelberg, später Erzbischof von Ra-

                                                                                          
17  Das gilt sogar für die byzantinische Niederlage bei Myriokephalon 1177, deren negative 

Auswirkungen auf die Lage der Kreuzfahrer Wilhelm genau sah und die er daher mit den 
Sünden der Kreuzfahrer (!) begründete; s. Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepis-
copi], Chronicon, R. B. C. Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 
LXIII), Turnhout 1986, XXI, Kap. 11, 977; zu der Niederlage und ihrem Niederschlag in 
den Quellen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1977, „Die Schlacht von Myriokephalon (1176). 
Auswirkungen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert“, Revue des 
Études Byzantines 35, 257-275. 

18  Vgl. dazu Rochow, Ilse 1991, Byzanz im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-historischer Kommentar zu den Jahren 715-813, (Berliner Byzantinistische Arbeiten 57), 
Berlin, 179. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 50 

venna, der sich zweimal in Byzanz aufhielt, an solchen Streitgesprächen beteiligt 
war und auch selbst darüber berichtete. 

In einem ersten Religionsgespräch 1136 mit dem Metropoliten Niketas von 
Nikomedeia scheint es eine gewisse Annäherung der Standpunkte gegeben zu 
haben, jedenfalls wenn man der Darstellung Anselms glauben will. In dem zwei-
ten Dialog 1156 mit Basileios von Ochrid hat Anselm, soweit wir wissen, keinen 
Erfolg verzeichnen können.19 

Ganz anders sein Kontrahent, der den Disput genau wiedergegeben hat und der 
dabei Anselm Worte in den Mund legt, die diesem, hätte er sie wirklich benutzt, 
sofort die Verurteilung als Häretiker durch die Römische Kirche eingetragen hätten. 
So soll Anselm angeblich Folgendes gesagt haben: „Ich werde dir aber meine Mei-
nung nicht vorenthalten. Diejenigen scheinen mir anmaßend zu sein, die die Dy-
archia (d. h. die gleichberechtigte Herrschaft von Vater und Sohn) einführen. Denn 
ich verehre allein die Monarchia (d. h. die alleinige Herrschaft des Vaters) und 
kenne nur einen einzigen Anfang und eine Ursache des Sohnes und des Geistes, 
nämlich den Vater, und niemals werde ich zwei Anfänge lehren.“ Und weiter: „Ich 
habe ein eigenes Werk zusammengestellt auf der Grundlage der heiligen Männer, 
die lehren, dass der Geist von Beginn an von dem Vater ausgeht, wie auch der 
Sohn aus jenem geboren wird.“20 

Kurz zusammengefasst, leugnete Anselm hier – am Ende und damit sozusagen 
als Fazit des Dialogs – den Ausgang des Heiligen Geistes von Vater und Sohn, wie 
er von Rom gelehrt wurde, und übernahm damit völlig die byzantinische Position. 
Das aber ist so gut wie ausgeschlossen. Wir haben es zweifelsfrei mit einer Fäl-
schung durch Basileios von Ochrid zu tun, dem Dialogpartner Anselms. 

Aber man könnte es, um zu unserem Thema zurückzukommen, auch als Indiz 
für die Verunsicherung der Byzantiner nehmen: Da Basileios nicht zugeben konnte, 
dass der Dialog im besten Fall zu nichts geführt hatte, fälschte er den Part seines 
Widersachers und ließ ihn sozusagen zur griechischen Seite überlaufen. Damit 
blieb die byzantinische Auffassung doch die richtige – und sei es um den Preis der 
Wahrheit, die dem eigenen Anhang offenbar nicht zuzumuten war. 

19  Zu Anselm vgl. zuletzt Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Twelfth 
Century, (Studies in the History of Christian Thought 79), Leiden; allgemein zur Rolle sol-
cher Unterhändler s. immer noch Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato 
Romano nel secolo XII, (Orientalia Chistiana Analecta 208), Rom. 

20  Von den beiden Disputen Anselms mit Vertretern der Ostkirche ist besonders der erste mit 
Niketas von Nikomedeia bekannt und auch häufiger untersucht worden; vgl. z. B. Russell, 
Th. Norman 1978, „Anselm of Havelberg and the Union of the Curches“, Κληρονομία 10, 
85-120; der Dialog mit Basileios von Achrida hat weniger Aufmerksamkeit gefunden, ist 
aber natürlich gleichfalls nicht unbekannt; zu dem hier zitierten Text s. Schmidt, Josef, Hg. 
1901, Des Basilius aus Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher unedierte Dialoge. Ein Beitrag 
zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veröffentlichungen aus dem Kirchenhistorischen 
Seminar München 7), München, 50f., eigene Übersetzung. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  51 

Fassen wir zusammen: Während des 12. Jahrhunderts war für viele Byzantiner die 
stärkere Präsenz von Lateinern in Byzanz beunruhigend. Insbesondere der byzan-
tinische Adel fühlte hier eine Konkurrenz, die er in früherer Zeit nicht gekannt hat-
te. Vor allem in der Armee, aber auch in der Verwaltung und am Kaiserhof spielten 
Lateiner eine bedeutende Rolle, die naturgemäß zumindest teilweise auf Kosten 
der einheimischen Aristokratie ging. Die Privilegien für die italienischen Kaufleute 
empfand man als Beeinträchtigung der eigenen Handelsklasse und die Existenz la-
teinischer Kirchen im Reich als Einschränkung der Autorität des orthodoxen Kle-
rus. Zusammen mit der religiösen Komponente, die infolge der Kreuzzüge für bei-
de Seiten die Unterschiede noch wesentlich verstärkte, führte das offenbar zu einer 
tiefgreifenden Verunsicherung der Byzantiner, die sich auch in der Literatur und 
Kunst der Komnenenzeit zeigt. Insgesamt betrachtet, scheint die byzantinische 
Bildungselite in dieser Zeit noch konservativer geworden zu sein, als sie es ohnehin 
schon war. Der kulturelle Bereich war der einzige, in dem man sich den herandrän-
genden Lateinern nach wie vor überlegen fühlen konnte. Es ist daher nicht ver-
wunderlich, dass die byzantinischen Intellektuellen gerade in diesem Bereich die 
Schranken gegenüber den lateinischen Barbaren höher zu ziehen suchten. Als letz-
tes Beispiel für die griechische Einstellung sei noch einmal Niketas Choniates zi-
tiert, der schreibt: „[Sie – gemeint sind die Lateiner] tragen [...] die unselige Begier 
nach unseren Gütern in sich und sinnen unserem Volk immer Böses und richten 
immer Unheil an [...] So klafft zwischen ihnen und uns die tiefste Kluft der Feind-
schaft, unser Denken und Wollen ist mit dem ihren unvereinbar, und wir stehen in 
schärfstem Gegensatz zueinander.“21 

Es kann kaum ein Zweifel daran bestehen, dass dieser Gegensatz sich erst durch 
die Kreuzzüge so sehr verschärft und vertieft hat, dass er zu einer völligen Ableh-
nung der Lateiner im überwiegenden Teil der byzantinischen Gesellschaft führte, 
zu einer Ablehnung, die auch den Fall von Byzanz 1453 überdauert hat und in 
gewisser Weise noch heute anhält, selbst wenn das Schisma zwischen Rom und 
Konstantinopel seit 1965 offiziell aufgehoben worden ist.22 

Bibliographie 

Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aristocracy IX to XIII Centuries, (BAR 
International Series 221), Oxford. 

                                                                                          
21  Niketas Choniates 301, hier zitiert nach der dt. Übersetzung von Grabler, Franz, Hg. und 

Übers. 1958b, Abenteurer auf dem Kaiserthron, Die Regierungszeit der Kaiser Alexios II., Andro-
nikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantini-
sche Geschichtsschreiber 8), 2. unveränd. Aufl., Graz / Wien / Köln, 96. 

22  Vgl. dazu Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das 
Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jahre danach (1054 und 1204), (Beiträge aus 
dem Zentrum für ökumenische Forschung München 2), Münster. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 52 

Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the Komnenian Army: 1081-1180, 
(History of Warfare 5), Leiden / Boston / Köln. 

Blöndal, Sigfús 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg. und 
Übers., Cambridge. 

Cheynet, Jean-Claude 1990, Pouvoir et Contestations à Byzance (963-1210), Paris. 
Ciggaar, Krijnie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium, 

962-1204: Cultural and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Lei-
den / New York / Köln. 

Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzantium, London. 
Grabler, Franz, Hg. und Übers. 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der 

Kaiser Joannes und Manuel Komnenos (1118-1180) aus dem Geschichtswerk des Nike-
tas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 7), 2. unveränd. Aufl., Graz / 
Wien / Köln. 

Grabler, Franz, Hg. und Übers. 1958b, Abenteurer auf dem Kaiserthron, Die Regie-
rungszeit der Kaiser Alexios II., Andronikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem 
Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 8), 2. un-
veränd. Aufl., Graz / Wien / Köln. 

Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, „The ‘Wild Beast from the West’: 
Immediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade“, in: The 
Crusades from the Perspective of Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou 
und Roy Parviz Mottahedeh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116. 

Kazhdan, Alexander 1991a, Art. „Prodromos, Theodore“, in: The Oxford Dictionary 
of Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1726f. 

Kazhdan, Alexander 1991b, Art. „Ptochoprodromos“, in: The Oxford Dictionary of 
Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1756. 

Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997, L’aristocrazia bizantina dal principio 
dell’ XI alla fine dell’ XII secolo, Palermo. 

Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Twelfth Century, (Stud-
ies in the History of Christian Thought 79), Leiden. 

Lemerle, Paul 1977, Cinq Études sur le XIe siècle byzantin, Paris. 
Lilie, Ralph-Johannes 1977, „Die Schlacht von Myriokephalon (1176). Auswirkun-

gen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert“, Revue des 
Études Byzantines 35, 257-275. 

Lilie, Ralph-Johannes 1984a, „Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der 
Zentralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug“, in: Varia I., Ralph-
Johannes Lilie und Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120. 

Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und 
den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und 
der Angeloi (1081-1204), Amsterdam. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZÜGE AUF DIE GESELLSCHAFT  53 

Lilie, Ralph-Johannes 1989, „Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vier-
ten Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme“, Byzantinische Zeitschrift 82, 
202-220. 

Lilie, Ralph-Johannes 1995, „Fremde im Byzantinischen Reich“, in: Mit Fremden le-
ben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexander Demandt, 
Hg., München, 93-107, 252-257. 

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzzüge, (Urban Tb 595), Stuttgart. 
Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einführung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB 

617), Stuttgart. 
Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge. 
Malamut, Élisabeth 2007, Alexis Ier Comnène, Paris. 
Mullett, Margaret und Dion C Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast 

Byzantine Texts and Translations 4), Belfast. 
Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-1100, Cam-

bridge. 
Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae 

Byzantinae 21,1), Berlin / New York 1975. 
Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das 

Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jahre danach (1054 und 1204), 
(Beiträge aus dem Zentrum für ökumenische Forschung München 2), Münster. 

Prinzing, Günter 1997, „Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden“, in: Der 
Umgang mit dem Fremden in der Vormoderne, Christoph Lüth, Rudolf W. Keck und 
Erhard Wiersing, Hg., Köln / Weimar / Wien, 117-143. 

Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches von 565-1453, bearb. v. Franz 
Dölger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v. Peter 
Wirth, mit Nachträgen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkun-
den des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), München 1995. 

Rochow, Ilse 1991, Byzanz im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-historischer Kommentar zu den Jahren 715-813, (Berliner Byzantinistische Ar-
beiten 57), Berlin. 

Russell, Th. Norman 1978, „Anselm of Havelberg and the Union of the Curches“, 
Κληρονομία 10, 85-120. 

Schmidt, Josef, Hg. 1901, Des Basilius aus Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher 
unedierte Dialoge. Ein Beitrag zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veröffentli-
chungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar München 7), München. 

Schreiner, Peter 2004, „Ewige Antike oder immerwährende Renaissance? Formen 
von Verständnis und Akzeptanz der Antike in Byzanz“, in: Die Präsenz der Antike 
im Übergang vom Mittelalter zur frühen Neuzeit. Bericht über Kolloquien der Kommissi-
on zur Erforschung der Kultur des Spätmittelalters 1999 bis 2002, Ludger Grenzmann 
et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, 
Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Göttingen, 389-412. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RALPH-JOHANNES LILIE 54 

Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato Romano nel secolo XII, (Orienta-
lia Chistiana Analecta 208), Rom. 

Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens, 
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Komnenos Mavrozomes and  
His Descendants at the Seljuk Court:  
The Formation of a Christian Seljuk- 
Komnenian Elite1 

Sara Nur Yıldız 

“Elite interaction”, observes Keith Hopwood, “had long been a means by which 
Byzantine and Turkish cultures had merged in the frontier zone.”2 Hopwood aptly 
attributes the frontier as a space of intense intermingling and interaction between 
two cultural entities of vastly different origins and identities. Byzantine-Seljuk elite 
interaction, however, was not a phenomenon relegated to the frontier alone. In 
fact, Seljuk rulers welcomed renegade Byzantine aristocrats at the center of Seljuk 
power as members of the imperial household and court. Following the fall of Con-
stantinople to the Latins in 1204, dislocated Byzantine aristocrats such as Manuel 
Komnenos Mavrozomes found unique opportunities for elite advancement in the 
Seljuk realm. Drawing upon Byzantine and Seljuk sources, this paper traces the in-
tegration of the Mavrozomes clan into the highest echelons of the Seljuk elite after 
Manuel Komnenos Mavrozomes assisted Ghiyāth al-Dīn Kaykhusraw I (r. 1192-
1196; 1205-1211) in regaining the Seljuk throne in Konya in 1205. Furthermore, 
the Komnenian identity of the “Seljukicized” descendants of Mavrozomes is ex-
amined as a strategy of symbolic capital for the centralizing Seljuk polity amidst 
the fractionalized world of Byzantium during the 13th century. 

The Byzantinists’ perspective: Mavrozomes as rebel in the frontier 

Much has been written about provincial separatism in Anatolia before and after 
the Fourth Crusade.3 Akropolites considers the confusion ensuing from the Latin 

1  This paper owes much to Scott Redford’s ideas and research, as well as to extensive discus-
sions with him and Suzan Yalman, who both brought to my attention some sources I may 
have otherwise overlooked. I am likewise grateful to Niels Gaul for his expertise in Greek, 
and indebted to Himmet Taşkömür for his superb skills in Arabic. 

2  Hopwood, Keith 2006, “Nicaea and Her Eastern Neighbours”, in: The Ottoman Empire: 
Myths, Realities and ‘Black Holes’. Contributions in Honour of Colin Imber, Eugenia Kermeli and 
Oktay Özel, eds., Istanbul, 39-45, at 42. 

3  See Hoffmann, Jürgen 1974, Rudimente von Territorialstaaten im Byzantinischen Reich (1071-
1210): Untersuchungen über Unabhängigkeitsbestrebungen und ihr Verhältnis zu Kaiser und Reich, 
Munich; Brand, Charles M. 1968, Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge 
(Mass.), 86ff. For the case of the local landowning magnate Sabbas Asidenos’ assertion of 
independence in Sampsôn (Priene), near Miletos along the Maeander in 1204, known only 
from Akropolites’ account, see Orgels, Paul 1935, “Sabas Asidénos, dynaste de Sampsôn”, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 56 

conquest of Constantinople as the main factor underlying the phenomenon of 
the emergence of independent rulers, or proichontes (“prominent men”), or, as Ak-
ropolites puts it, those “who seized power for themselves, either on their own ini-
tiative or ‘summoned to the defence of the land by its inhabitants’.”4 As Akro-
polites points out, these men either had family interests in the areas where they 
seized power, or had held local office, often of a military nature.5 Indeed, this 
phenomenon goes back more than a decade following the death of Manuel I 
Komnenos I in 1181. Byzantinists have regarded Manuel Komnenos Mavro-
zomes primarily in such terms – yet another Byzantine aristocrat asserting his in-
dependence in western Asia Minor following the deterioration of Byzantine au-
thority.6 Mavrozomes’ historical importance, according to the prevailing view, de-
rives from his fleeting control of the Maeander valley as an independent or rebel-
lious ruler, supported by Seljuk power against his rivals for the legacy of Byzan-
tium, his kinsmen, the Laskarids.7 Hopwood presents Manuel Mavrozomes as a 
13th-century Byzantine counterpart or predecessor to the Turkish warlords or beys, 
who later emerged as independent entities and created mini-states in the border 
region, such as with the founding of the Menteshid, Aydinid and Ottoman prin-
cipalities on the Byzantine-Turkish frontier in the 14th century. According to 
Hopwood, Mavrozomes’ case demonstrates how the “frontier zone would wel-
come charismatic leadership which built on personal ties of loyalty/protection 
and links with the other major rulers”.8 This view of Mavrozomes, nevertheless 
glosses over the fact that, after 1204, Mavrozomes entered Seljuk service and, as 
such, he and his descendants refashioned themselves as Seljuk elites without es-

Byzantion 10, 67-80 and Akropolites/Macrides, Ruth, trans. 2007, George Akropolites: The 
History. Introduction, translation and commentary, New York, 85. The most outstanding ex-
ample of this trend is seen with Theodore Mankaphas (Mangaphas), also known as Moro-
theodoros, a local notable from a military family. Ruth Macrides surmises that he may 
have been a doux (duke) of the Thrakesion theme. He assumed power twice in his native 
city of Philadelphia (Alaşehir). He first rebelled against Isaac II in ca. 1188-1190, minting 
coins and claiming the title of emperor. He began operating independently again in 1203 
(Angold, Michael 1999, “The road to 1204: the Byzantine background to the Fourth Cru-
sade”, Journal of Medieval History 25,3, 257-278, at 271; Akropolites/Macrides 2007, 85). See 
also Cheynet, Jean-Claude 1984, “Philadelphie, un quart de siècle de dissidence, 1182-
1206”, in: Philadelphie et autres études, (Byzantinea Sorbonensia 4), Paris, 39-54; repr. in: 
idem 2006,The Byzantine Aristocracy and its Military Function, Aldershot / Burlington, IX. 

4  Akropolites/Macrides 2007, 84.  
5  Ibid.  
6  I have not had access to Hoffmann 1974. Hoffmann treats Mavrozomes as a separatist from 

Byzantium (Brand, Charles M. 1977, “Review of Jürgen Hoffmann, Rudimente von Territo-
rialstaaten im Byzantinischen Reich (1071-1210): Untersuchungen über Unabhängigkeitsbe-
strebungen und ihr Verhältnis zu Kaiser und Reich”, Speculum 52,3, 698f., at 699). 

7  Finlay, George 1877, A history of Greece, from its conquest by the Romans to the present time, B. C. 
146 to A. D. 1864, vol. 3, part 2: The Byzantine and Greek Empires, 1057-1453, Oxford, 288f. 

8  Hopwood 2006, 43. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 57 

chewing their Byzantine and Christian identity; rather their Komnenian creden-
tials were prominently displayed in the Seljuk realm.9 

Manuel Komnenos Mavrozomes, indeed, possessed an impressive lineage. He 
was a descendant of the Mavrozomes (“black broth”) family, provincial magnates 
believed to have emerged into prominence in the Peloponnesos in the 12th cen-
tury and who subsequently became associated with the most intimate circles of 
Komnenian power. In the 1170s, his father Theodore10 rose to the post of top 
general of Manuel I Komnenos (1143-1181),11 and, as a favorite of the emperor, 
was granted the status of son-in-law, or gambros12 with his marriage to an un-
named daughter Manuel had with his wife, Theodora Vatatzina. Theodore Mav-
rozomes also briefly served as chief of the imperial secretaries under Andronikos 
I Komnenos (1183-1185). As a result of his father’s high posts under both 
Manuel I Komnenos and Andronikos I, and as a maternal relative of both the 
Komnenoi and the Vatatzes, Manuel Mavrozomes must have moved within the 
highest aristocratic circles of Byzantium. Furthermore, as a maternal descendant 
of Manuel I Komnenos, Manuel Komnenos Mavrozomes had the right to the 
Komnenos name, as was the custom of the time.13  

In contrast to his father, who remained at the heart of imperial power as a gen-
eral and son-in-law, or gambros, of Manuel I Komnenos, Mavrozomes’ role in the 
Byzantine state remains obscure. One may speculate that with the rise of the 
Angeloi from 1185 onwards, Mavrozomes may have distanced himself from the 
imperial center. He may have withdrawn to a family estate, where he was, accord-
ing to Ibn Bībī’s testimony, when he became the host of the wayward Seljuk sul-
tan, Kaykhusraw I. It is, therefore, not surprising that the sources reveal little of 

                                                                                          
9  Akropolites/Macrides 2007, 84; Cumont, Franz 1895, “Note sur une inscription 

d’Iconium”, Byzantinische Zeitschrift 4,1, 99-105, at 103. 
10  Sophie Métivier raises the possibility that Manuel Mavrozomes was the son of the sebastos 

John Mauvrozomes, rather than of Theodore (Métivier, Sophie 2009, “Les Maurozômai, 
Byzance et le sultanat de Rūm. Note sur le sceau de Jean Comnène Maurozômès”, Revue 
des Études Byzantines 67, 197-207, at 204). 

11  Kazhdan, Alexander P. 1991a, art. “Maurozomes”, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, 
vol. 2, New York / Oxford, 1319f.; Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 
1143-1180, Cambridge, 210ff., 257f.; Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the 
Komnenian Army: 1081-1180, Leiden / Boston / Köln, 129; Brand 1968, 9, 59, 61, 165. A 
certain John Mavrozomes led an army from the Peloponnesos to the relief of Thessalonike 
in 1185. Theodore Mavrozomes was the commander of the left wing of Manuel I’s army 
during the battle of Myriokephalion (1176). Sophie Métivier raises the possibility that 
Manuel Mavrozomes was the son of the sebastos John Mauvrozomes, rather than of Theo-
dore (Métivier 2009, 205). 

12  Gambros, related to the ancient Greek term kedestes, refers to any male relative who is re-
lated through marriage, such as a son-in-law, brother-in-law or father-in-law (Miller, M. 
1953, “Greek Kinship Terminology”, The Journal of Hellenic Studies 73, 46-52, at 46). 

13  See Oikonomidès, Nicolas 2001, “Pictorial propaganda in XIIth c. Constantinople”, Glas 
390 de l’Académie serbe des sciences et des arts. Classe des sciences historiques 11, 93-102; repr. in: 
idem 2005, Society, Culture and Politics in Byzantium, Elizabeth Zachariadou, ed., (Variorum 
Collected Studies Series 824), Aldershot / Burlington, XII. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 58 

his earlier career, for at this time he may have been far removed from the centers 
of power. It was only with the fall of Constantinople that Mavrozomes began to 
play an active role in events in Asia Minor. According to Choniates, Mavro-
zomes emerged in the Maeander river valley as a rival to Theodore I Laskaris, the 
son-in-law of the deposed emperor Alexios II Angelus (1195-1203) and founder 
of the Byzantine empire at Nicaea in 1205. Theodore I defeated Mavrozomes in 
1205,14 and after having been proclaimed emperor at Nicaea, he made a truce 
with Mavrozomes the following year in order to avoid further clashes, allowing 
him to keep the border fortresses of Chonae and Laodicea as a vassal under the 
recently restored Kaykhusraw I.15  

Choniates’ account of Manuel Komnenos Mavrozomes 

The main sources for Manuel Komnenos Mavrozomes’ activities are Choni-
ates’16 and Ibn Bībī’s accounts.17 These two sources, however, have little accord 
with one another. Byzantinists assume that Choniates’ account, the Byzantine 
source most contemporary to the events, provides the most reliable information 
for tracing Manuel Mavrozomes’ relations with the Seljuks. Scholars of Seljuk 
history, on the other hand, have primarily relied on Ibn Bībī’s narrative. The two 
separate fields have thus co-existed somewhat independently of one another. 
Rather than reconstructing a seamless narrative of events by extracting material 
from both works,18 I subject the written accounts to analysis with the goal of re-

14  Akropolites/Macrides 2007, 84. The individual mentioned by Choniates as wielding au-
thority in the Maeander valley and fighting against Theodore Laskaris was Manuel Mavro-
zomes, not Theodore Mavrozomes as Macrides states. 

15  Treadgold, Warren 1997, A History of the Byzantine State and Society, Stanford (Cal.), 714. 
16  Intimately connected with the court as secretary logothetes con sekreton and head of the sen-

ate under Alexios III (1195-1203), Niketas Choniates wrote the Historia, which is consid-
ered the most important Byzantine source for the 12th and early 13th centuries, covering 
the late Comnenian and Angelan periods, as well as the Fourth Crusade and its aftermath, 
to which he was an eyewitness. His lengthy, complex and highly elaborate account has 
been praised for its penetrating insight and cultivation (Simpson, Alicia 2006, “Before and 
After 1204: The Versions of Niketas Choniates’ ‘Historia’”, Dumbarton Oaks Papers 60, 189-
221, at 200f.). The monumental critical edition of the Greek text of Niketas Choniates’ 
Historia was produced by Jan-Louis van Dieten (Choniates/van Dieten, Jan-Louis 1975, 
Nicetae Choniates Historia, Berlin). I have relied on Harry J. Magoulias’ translation (Choni-
ates/Magoulias, Harry J. 1984, O City of Byzantium, Annals of Niketas Choniates, Detroit). 

17  Ibn Bībī’s Persian dynastic chronicle of the Seljuks of Anatolia, al-Avāmir al-ʿalāʾiyya fī l-
umūr al-ʿalāʾiyya, the main source for 13th-century Seljuk Anatolia, was completed in 1282. 
Ibn Bībī’s work is a notoriously difficult text composed in an ambiguous and complicated 
Persian, which in some ways parallels that of Choniates, with its subtle manipulation of 
the narrative for didactic purposes. For more on the ideological contours of Ibn Bībī’s his-
torical framework, see Yıldız, Sara Nur 2011, Mongol Rule in Seljuk Anatolia: the Politics of 
Conquest and History Writing, 1243-1282, Leiden / Boston. 

18  One such recent attempt to integrate the disparate Byzantine and Seljuk narratives may be 
seen in Korobeinikov, Dimitri 2007, “A sultan in Constantinople: the feasts of Ghiyāth al-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 59 

vealing how ideological concerns and generic considerations shaped the two 
somewhat incongruent narratives of events. 

Choniates’ presentation of Mavrozomes is shaped by his intent of chronicling 
the fall of Byzantium. The Historia accomplishes this narrative goal by tracing 
the crimes of the Komnenoi and subsequent emperors. The work culminates 
with the dispersal of the empire upon the 1204 debacle, and the victorious 
emergence of Theodore I Laskaris of Nicaea in 1206-07.19 Choniates completed 
the final version of his history sometime after Theodore I Laskaris’ 1211 victory 
over Kaykhusraw I at Antioch-on-the-Maeander. With this victory, Laskaris 
thwarted the Seljuk sultan’s attempt to oust him from the throne in favor of his 
father-in-law, Alexios III. Presented as a miraculous work of God, Laskaris’ vic-
tory over the Seljuks, as well as his spectacular slaying of the sultan, is loaded 
with great symbolic value, with the victory granting divine legitimacy to Theo-
dore I Laskaris’ reign despite his usurpation of the emperorship from his father-
in-law. Highly conscious of the precariousness of the Laskarid claims to rulership 
in its early years, Choniates likewise sought to present Mavrozomes along narra-
tive lines which emphasized Laskaris’ legitimacy affirmed by divine approval as 
manifested by victory in battle. Mavrozomes is also framed according to Choni-
ates’ anti-Komnenian rhetoric. Choniates depicts Mavrozomes, together with 
David and Alexios Komnenos, as one of Theodore’s three main illegitimate ri-
vals in Asia Minor. Choniates attributes the factionalizing and fragmenting of 
Byzantine Anatolia to the “corrupt mind” of these men, who, as a result of their 
short-sighted ambition, ignored the good of the people as well as the obligations 
of their own kinship ties: “And once again Polyarchy spread over the East, a 
three-headed monster constituted of the stupid.”20 Mavrozomes, thus, is just an-
other example of the general problem afflicting Byzantium, the result of Kom-
nenian rule:  

“It was the Komnenos family that was the major cause of the destruction of the empire; 
because of their ambitions and their rebellions, she [the empire] suffered the subjuga-
tion of provinces and cities and finally fell to her knees. These Komnenoi, who so-
journed among the barbarian nations hostile to the Romans, were the utter ruin of their 
country, and whenever they attempted to seize and hold sway over our public affairs, 
they were the most inept, unfit, and stupid of men.”21 

Choniates employs a wide definition for the Komnenoi, including aristocrats 
from the Komnenian maternal line such as Alexios III Angelos, whom he deni-
                                                                                                                                                                                                                          

Dīn Kay-Khusraw I”, in: Eat, Drink and Be Merry (Luke 12:19). Food and Wine in Byzantium. 
In Honour of Professor A. A. M. Bryer, Leslie Brubaker and Kallirroe Linardou, eds., Alder-
shot / Burlington, 97-108. 

19  Simpson, Alicia 2009, “Introduction, Niketas Choniates: The Historian”, in: Niketas Cho-
niates. A Historian and a Writer, Alicia Simpson and Stephanos Efthymiadis, eds., Geneva, 
13-34, at 17. 

20  Choniates/Magoulias 1984, 343. 
21  Ibid. 290. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 60 

grates for trying to capitalize on Komnenian charisma: “The emperor repudiated 
his patronymic of Angelos and chose that of Komnenos instead, either because 
he held the former in low esteem in comparison with the celebrated name of 
Komnenos, or because he wished to have his brother’s surname disappear with 
him.”22 Choniates and his contemporary audience likewise must have been well 
aware of Mavrozomes’ maternal Komnenian line. Thus, Choniates presents 
Mavrozomes as typical of the ruinous Komnenoi, who, in order to gain the title 
of empire, “contrived all kinds of plots”.23 Thus, with no qualms for the ruina-
tion of Byzantium, he cast his lot with the Turks. As typical of the Komnenoi, 
Mavrozomes was not averse to sojourning “among the barbarian nations hostile 
to Romans”, as seen with his intimate association with Kaykhusraw I.24 Thus, ac-
cording to Choniates, Mavrozomes was so base as to insinuate “himself into fa-
vor with Kaykhusraw”, and bestow his daughter in marriage to the sultan.25 And, 
as typical of the Komnenoi, he remained unconcerned as to the consequences of 
this ambition fostered by Turkish support. Mavrozomes, nevertheless, was not 
strong enough to match Theodore I Laskaris. Sometime in the summer of 1205, 
Laskaris overthrew Mavrozomes and was proclaimed emperor in Asia Minor.26 

Ibn Bībī’s saga of Kaykhusraw I and Mavrozomes 

We learn nothing of Mavrozomes’ activities in the Maeander valley as narrated 
by Choniates in Ibn Bībī’s work. Indeed, Ibn Bībī presents us an entirely differ-
ent perspective, with Kaykhusraw I’s alliance with Mavrozomes framed accord-
ing to the sultan’s adventures at Byzantium just before the fall of Constantinople 
in 1204. Deposed from the throne in 1196 by his older brother Rukn al-Dīn Su-
laymānshāh (r. 1196-1204), Kaykhusraw I spent many years wandering in exile, 
seeking military aid from neighboring rulers by which to reclaim his sultanate. 
Not bothering to provide his name (most likely Alexios III Angelos), Ibn Bībī 
describes the Byzantine emperor as relishing in the opportunity to offer refuge to 
the Seljuk sultan in exile, regarding him as precious booty (maghnam-i buzurg) 
adorning his court. He thus extended great favor to the sultan as well as his reti-
nue-in-exile of mulāzims (young courtiers in attendance), khavāṣṣ (favorites), and 
ḥujjāb (chamberlains; most likely ghulam attending to the sultan).27 

22  Ibid. 252. 
23  Ibid. 343. 
24  Ibid. 290. 
25  Ibid. 343. 
26  Ibid. 
27  Ibn Bībī, Nāṣir al-Dīn Ḥusayn b. Muḥammad/Erzi, Adnan Sadık and Necati Lugal, eds. 

1957, İbn-i Bībī. El-Evāmirü’l-ʿAlāʾiyye fī’l-Umūri’l-ʿAlāʾiyye, Ankara, 51 (translation here and 
in the following by the author). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 61 

Every evening the Byzantine emperor lavishly feted and feasted Kaykhusraw I 
and his entourage, and in this atmosphere of intimacy, strong bonds between the 
two developed. The Christian emperor even reminded his court that religion had 
no bearing on his relationship with Kaykhusraw, declaring: “Do not suppose that 
the difference of religion and belief will pose an obstacle to our sincere friend-
ship and bonds of alliance and unity.”28  

Conflict with Latins at the Byzantine court, however soon brought an end to 
the sultan’s sojourn at the Byzantine capital. Kaykhusraw I, as Ibn Bībī tells us, 
was found brawling with the Franks after punching an unnamed knight for in-
sulting both himself and the emperor. Afterwards, lamenting to the emperor his 
unhappy fate for having to endure the insults of a lowly Latin – he himself of 
noble Seljuk lineage going back to Malikshāh – Kaykhusraw I instilled upon the 
emperor that his illustrious Seljuk lineage demanded revenge. He thus redeemed 
his honor by challenging the Frank to one-on-one combat. Needless to say, 
Kaykhusraw I emerged as the winner in the contest with the Latin knight, staged 
in front of a large crowd in the city.29 Ibn Bībī’s detailed description of the sul-
tan’s duel with the Frankish knight, composed in an artful mix of prose and 
verse, likewise reveals the vestiges of an entertaining heroic epic originally meant 
for oral delivery, and which may have been in circulation at the Seljuk court. 

Kaykhusraw I’s victory over the Latins, however, was not without a price. Im-
mediately after the duel, the emperor urged the sultan to absent himself from the 
capital city until the wrath of the Franks dissipated. The emperor recommended 
that the sultan go before the lord Mavrozomes, a man “of noble lineage from 
the emperors of Rum, whose moral probity and generosity of association is re-
nowned throughout the world”.30 Kaykhusraw I left with his retinue and house-
hold for the island where Mavrozomes had his estates – a heavenly spot with 
lush gardens, according to Ibn Bībī, reminiscent of the Garden of Eden.31 Al-
though he does not mention the impending Latin occupation of Constantin-
ople, Ibn Bībī nevertheless emphasizes the weak position of the Byzantine em-
peror vis-à-vis the Latins, with the emperor unable to command obedience or re-
spect from Latins in his service and pay. Indeed, despite his occupation of the il-
lustrious throne of Byzantium, the emperor’s weakness and inability to assert his 
imperial will are an important dynamic in Ibn Bībī’s narrative leading up to the 
sultan’s acquaintance with Mavrozomes. 

Ibn Bībī’s account of Kaykhusraw’s adventures in Byzantium concludes at 
Mavrozomes’ estate, with the appearance of the sultan’s former chamberlain, 

                                                                                          
28  Ibid. 
29  Ibid. 52-56. 
30  Ibid. 57: nazd-i Malik-i Mafrozōm kih az najād-i akābir-i qayāṣara-yi Rūm-ast va bi-ḥusn-i 

akhlāq u luṭf-i muʿāsharah shuhra-yi āfāq shuda[…]. 
31  Ibid. 57f. While Ibn Bībī gives us no clue regarding the location of this island, it may have 

been somewhere between Constantinople and Nicaea. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 62 

Ḥājib Zakariyyā, disguised in the garb of a common monk complete with a walk-
ing stick.32 Bringing the sultan news of his brother’s death and the enthronement 
of his nephew, ʿIzz al-Dīn Qılıç Arslan III, the figure of Ḥājib Zakariyyā finds a 
counterpart in Akropolites’ text (yet without the location of Mavrozomes’ es-
tate). Akropolites claims that, after having fled Constantinople with Alexios, a 
few days later, a man secretly approached the sultan, reporting to him his 
brother’s death. “And Iathatines, dressed in pitiful rags, returned with the man 
and when he had made himself known to his followers, he was acclaimed ruler 
of the Persians.”33  

Ḥājib Zakariyyā, according to Ibn Bībī, had been sent by the Saljuk malik al-
umarāʾ, or commander-in-chief of the imperial armies, Muẓaffar al-Dīn Maḥmūd 
b. Yaghıbasan, in order to deliver before the sultan the taʿahhudnāmah (letter of
oath), recalling the sultan to the throne now occupied by Rukn al-Dīn’s minor 
son, ʿIzz al-Dīn Qılıç Arslan III, with the sworn support of many followers, whose 
association with Kaykhusraw I probably began when he, as a young prince, served 
as imperial governor of the western frontier region centered at Uluborlu (Sozopo-
lis, Burghulu),34 a region conquered by his father in 1180-1182. Indeed, Kaykhus-
raw was anxious to return to his realm now that he had the backing of the power-
ful frontier chiefs, Muẓaffar al-Dīn Maḥmūd and his brothers Ẓāhir al-Dīn İli and 
Badr al-Dīn Yūsuf – known collectively as the sons of Yaghıbasan. Ibn Bībī de-
scribes Muẓaffar al-Dīn Maḥmūd as the lord (malik) of the frontier provinces 
(vilāyāt-i ūj), ruling over the governors (sarvar), military commanders (sarlashgar), 
administrative officials (farmanravā), amirs (umarāʾ) and cavalrymen (sarkhaylān).35 

With Kaykhusraw now set on returning home, Mavrozomes decided likewise 
to abandon the Byzantine realm and his own estates and join the sultan, offering 
him his assistance. Although Ibn Bībī makes no mention of the Latin occupa-
tion of Constantinople and its hinterland, Mavrozomes must have feared losing 
his estates to the Latins, if not to Laskaris. To seal the deal, Mavrozomes gave the 
sultan his daughter in marriage, and offered his sons in service.36 As they set out 

32  Ibid. 77. 
33  Akropolites/Makrides 2007, §8, 124. 
34  When Sultan Qılıç Arslan divided his realm among his 12 sons sometime in the 1180s, he 

granted possession of Uluborlu/Borghulu and its impressive stronghold to Kaykhusraw I 
(Ibn Bībī/Erzi and Lugal 1957, 22). Lying to the southwest of Akşehir (Philomelion), and 
immediately west of Eğridir Lake (Limnai), the fortress of Sozopolis/Borghulu, was a ma-
jor bulwark of the Byzantine Phrygian frontier, and likewise played an important role in 
Anatolian Seljuk history in defense of the western borders of the empire. Of particular sig-
nificance was its location along the ancient great road, the Pisidian Highway heading east 
towards Konya (Foss, Clive 1998, “Byzantine Reponses to Turkish Attack: Some Sites of 
Asia Minor”, in: AetoΣ: Studies in honour of Cyril Mango, Ihor Sevcenko and Irmgard Hut-
ter, eds., Stuttgart / Leipzig, 154-171, at 158; Ramsay, William Mitchell 1923, “Geography 
and History in a Phrygo-Pisidian Glen”, The Geographical Journal 61,4, 279-296, at 280). 

35  Ibn Bībī/Erzi and Lugal 1957, 76f. 
36  Ibid. 80. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 63 

for Konya, the party, however, ran into trouble at Nicaea. Theodore I Laskaris 
detained them, claiming that he was obliged to prevent Kaykhusraw I from re-
turning to Konya with the purpose of ousting the young sultan from the throne 
according to a treaty he had just officiated with ʿIzz al-Dīn Qılıç Arslan III. After 
several days of negotiations, Kaykhusraw struck up a deal with Laskaris: Kayk-
husraw would be allowed free passage to the Seljuk realm on the condition that 
he surrender all the recently conquered Byzantine territories stretching from 
Chonai (Honas, Khunas)37 and Ladik (Denizli)38 up to the borders of Konya. 
Until all the fortresses and lands were firmly in the hands of the emperor’s repre-
sentatives, the sultan’s sons, escorted by Ḥājib Zakariyyā, would remain with the 
emperor as hostages. The sultan thus proceeded together with Mavrozomes to 
the Seljuk frontier to arrange for the transfer of territories. Ḥājib Zakariyyā’s 
cunning, however, served the sultan well. Proficient in the five languages of 
Rūm, and “eloquent in speech and convincing in word”, Zakariyyā fooled 
Laskaris, bribed his men, and escaped with the princes unharmed. He sent a 
messenger informing the sultan not to surrender the fortresses and surrounding 
territories to the Byzantines since they had escaped the clutches of the em-
peror.39 Overjoyed by this news, Kaykhusraw directly made his way to Konya. 
After securing the throne, the sultan rewarded Mavrozomes with a top military 
commandership, and likewise appointed his relatives and members of his retinue 
to high posts.40 With this episode coming to a close, Ibn Bībī tells us nothing 
further about Manuel Komnenos Mavrozomes.  

The major discrepancies between the accounts of Choniates and Ibn Bībī lie 
in the framing of Kaykhusraw I’s initial contact with Mavrozomes. Thus, whereas 
Ibn Bībī situates Kaykhusraw I’s meeting with Mavrozomes within the context of 
                                                                                          
37  During the Byzantine period, Chonae (Khunas, Honas, Honaz) was an important highway 

fortress which served as a bastion of the south-western Asia Minor theme of Thrakesion. 
Located in the Lycus valley at the headwaters of the Maeander (Menderes) River, and in 
the vicinity of the ancient city of Kolossae, Chonai was the neighboring town of Laodi-
caea (Ladik, Denizli). After the region fell into Seljuk control ca. 1206-07, it served as the 
center of the Seljuk governateship (Foss, Clive 1991, art. “Chonai”, in: The Oxford Diction-
ary of Byzantium, vol. 1, New York / Oxford, 427; Baykara, Tuncer 1979, “Honaz Şehri ve 
Selçuklu devrindeki önemi”, İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 7,3-4, 207-210, at 207-209; 
Baykara, Tuncer 1994, art. “Denizli”, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, vol. 9, Is-
tanbul, 155-159, at 155f.). 

38  Ladik lies nine kilometers to the east of Laodicaea ad Lycum (Laodikeia), the ruins of 
which stand at Eski Hisar. An important center for the development of early Christianity, 
Laodicaea lies in the lower valley of the Lycus River (Çürük Su), on the fertile plain of the 
Maeander (Menderes) River, some one hundred miles from the south-central Aegean coast 
(Johnson, Sherman E. 1950, “Laodicea and Its Neighbors”, The Biblical Archaeologist 13,1, 
1-18, at 1ff.; Darkot, Besim 1979, art. “Denizli”, in: İslam Ansiklopedisi, vol. 3, Ankara,  
527-531, at 527; Mélikoff, Irene 1965, art. “Deñizli”, Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 2, 
Leiden, 204f., at 204; Baykara 1994, 155ff.; Gökçe, Turan 2000, XVI ve XVII. Yüzyıllarda 
Lâzikiyye (Denizli) Kazâsı, Ankara, 14-20). 

39  Ibn Bībī/Erzi and Lugal 1957, 77-81. 
40  Ibid. 81-83, 90. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 64 

the sultan fleeing Alexios III’s court due to the incident with the Frankish 
knight, Choniates remains silent on this point.41 Indeed, Choniates make no 
mention of the exiled Seljuk sultan’s visit to Alexios III’s court. Thus, the reader 
of Choniates is left to presume that, in accordance to the usual topos of the 
Byzantine rebel, Mavrozomes may have approached the Seljuks at the frontier. 
Although he glosses over the sultan’s stay at Alexios III’s court just before the 
fall of Constantinople to the Latins in 1204, Choniates, however, tells us that the 
sultan came to Constantinople in 1197 to negotiate a peace with Alexios III An-
gelos; in fact, it was during this absence from Konya that his brother Rukn al-
Dīn Sulaymānshāh ousted him from the throne.42 Choniates makes it clear, 
however, that the Seljuk sultan was not well received: 

“But Kaykhusraw’s hopes were not realized, for he met with a response that was less 
than anticipated. He received but few favors […]; finding no support in his opposition 
to his brother he returned home.”43 

That Choniates chose to relate the earlier less friendly reception of Kaykhusraw I 
by the Byzantine emperor ca. 1196, yet neglected to mention Alexios III’s sub-
sequent warm reception of him in ca. 1203, may reveal the author’s deep-seated 
ideological objection to Byzantine alliances with Muslim rulers.44 Choniates’ si-
lence is all the more conspicuous considering that, as secretary to the grand lo-
gothete, he must have been intimately familiar with the goings-on at Alexios III’s 
court.45 

Akropolites, on the other hand, partly echoes Ibn Bībī’s account, stating that 
Kaykhusraw I was received with great honor by the Byzantine emperor. He adds, 
however, that the emperor had the Seljuk sultan baptized as his godson, a detail 
absent from Ibn Bībī’s account. Akropolites, on the other hand, makes no men-
tion of Mavrozomes, or of his association with Kaykhusraw I. Instead he claims 
that the sultan fled the city with Alexios III in September 1203, and then headed 
for his own realm.46 Ibn Bībī’s work thus remains the sole source for Mavozomes’ 
and Kaykhusraw’s relationship, with the latter acting as host to the Seljuk sultan af-
ter Alexios III had been forced to abandon this role due to his impotence vis-à-vis 
the Latins. Ibn Bībī’s Mavrozomes remains, nevertheless, a shadowy figure, for his 

41  Dimitri Korobeinikov claims that Choniates states that Kaykhusraw I married the daughter 
of the great patriokios, Manuel Mavrozomes (Korobeinikov 2007, 101). 

42  Savvides, Alexios G. S. 2003, “Soleyman Shah of Rûm, Byzantium Cilician Armenia and 
Georgia (A. D. 1197-1204)”, Byzantion 73, 96-111, at 100. 

43  Choniates/Magoulias 1984, 286. 
44  In an oration he delivered at court in 1190, Choniates openly opposed Isaac II’s tactical al-

liance with Saladin in the 1190s, exhorting him instead to seize the holy land of Jerusalem 
from the infidel Muslims (Angelov, Dimiter G. 2006, “Domestic opposition to Byzan-
tium’s alliance with Saladin: Niketas Choniates and his epiphany oration of 1190”, Byzan-
tine and Modern Greek Studies 30,1, 49-68, at 68). 

45  Choniates/Magoulias 1984, xiv. 
46  Akropolites/Macrides 2007, §8, 124. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 65 

narrative function is that of side-kick to the narrative’s main hero, Kaykhusraw I, in 
an episode which serves to extol Seljuk dynastic glory and its rising fortunes. Here 
we see Kaykhusraw I emerging triumphant against his opponents, in contrast to 
Byzantium on the verge of collapse. That Mavrozomes, a displaced Byzantine aris-
tocrat of distinguished lineage, chose to join Seljuk service reaffirms the rise of for-
tunes of the Seljuk ruling house under Kaykhusraw I.  

Thus consigned by Ibn Bībī to a secondary role in the exploits of Kaykhusraw 
I, Mavrozomes’ high position at the Seljuk court is intimated yet not elaborated. 
Indeed, Ibn Bībī’s lack of information regarding Mavrozomes’ activities while in 
Seljuk service presents the second troubling discrepancy with Choniates’ ac-
count. Choniates specifically states that after Laskaris made a peace treaty with 
Kaykhusraw I, the sultan then “assigned a part of his dominion” to his father-in-
law, territory which included Chonai, Laodicaea and “the lands through which 
the Maeander wends to discharge its waters into the sea”.47 The treaty must have 
also been officiated in February 1205, immediately after the sultan’s enthrone-
ment in Konya that same month. Choniates also relates that sometime in 1205,48 

presumably after Kaykhusraw had granted him command of the frontier, Mavro-
zomes “contrived all kinds of plots to gain the title of emperor”, and “[m]arching 
out with Turks, he plundered and laid waste the land watered by the Maeander 
River.”49 By that summer however, in 1205, Choniates tells us that Laskaris de-
feated Mavrozomes and his Turkish troops in battle.50 Presumably the lower 
Maeander valley was then put under Byzantine rule again, with the border set at 
Laodicaea and Chonai, which remained in Seljuk hands. 

While there is nothing in Ibn Bībī that contradicts Choniates’ claim that Mav-
rozomes was assigned to the western frontier by Kaykhusraw, and put in command 
of Turkish troops, and, in addition, pursued his own agenda in making claims to 
the imperial title in western Anatolia, the absence of any subsequent trace of the 
Mavrozomes along the frontier is curious.51 Rather than Mavrozomes or his 
son(s), we see a commander of ghulām origins, Asad al-Dīn Ayāz b. ʿAbd Allāh al-
Shihābī appointed to the post of Seljuk governor in Chonai, as epigraphic evi-
dence dating from 1214-15 testifies.52 Indeed, that there is no further association of 
                                                                                          
47  Choniates/Magoulias 1984, 350. 
48  Magoulias dates the treaty as occurring sometime before March 1205 (Choniates/Magou- 

lias 1984, 350). Korobeinikov dates it to March 1206 (Korobeinikov 2009, 106). 
49  Choniates/Magoulias 1984, 343. 
50  Ibid. 
51  Based on Choniates’ Orationes (127.15-17), Korobeinikov states that Manuel Komnenos 

Mavrozomes was imprisoned by Theodore I Laskaris after his defeat in 1206, and Mavro-
zomes subsequently disappeared from the political scene, presumably dying while impris-
oned (Korobeinikov 2009, 106). 

52  Rogers, J. M. 1976, “Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia. The Epigraphic Evidence”, 
Anatolian Studies 26, 69-103, at 89; Baykara 1994, 155ff.; Aslanapa, Oktay 1991, 
Anadolu’da İlk Türk Mimarisi: Başlangıcı ve Gelişmesi, Ankara, 121; Özergin, M. Kemal 1965, 
“Anadolu’da Selçuklu Kervansarayları”, Tarih Dergisi 15, 20, 141-170, at 146f. Also known 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 66 

any Mavrozomes along the western frontier is curious, for one would expect that 
Mavrozomes’ son(s) would have assumed the frontier lordship just as the Danish-
mandid descendants, the sons of Yaghıbasan, did in the former Danishmandid 
lands. The absence of any subsequent trace of the Mavrozomes on the western 
frontier remains a puzzle, which, due to the lack of evidence, may prove impossi-
ble to solve.53  

Manuel Komnenos Mavrozomes at the Seljuk court 

Although Ibn Bībī does not provide any information on Mavrozomes’ subse-
quent years at the Seljuk court, one may assume nevertheless that Mavrozomes, 
his sons, household and retinue must have played an important role in assisting 
Kaykhusraw I in reestablishing his authority at the Seljuk capital and enhancing 
his power among the military and administrative elite at the Seljuk court. In ad-
dition to Kaykhusraw’s marriage to Mavrozomes’ daughter, additional kinship re-
lations were established between the Seljuk ruling house and the Mavrozomes 
clan. Ibn Bībī tells us that Manuel Komnenos Maurozomes’ son, “Amīr Kum-
nanōs Mafruzōm”,54 likewise married a daughter of Kaykhusraw I: 

as Asad al-Dīn al-Ghālibī (with the al-Ghālibī referring to his origins as a mamlūk of 
Kaykāʾūs I, who himself was known as al-sulṭān al-ghālibī), he was among the amirs whose 
names were inscribed on the walls of Sinop following the Seljuk conquest in 1215. It may 
be possible that Asad al-Dīn Ayāz/Ayās is the same as Ayāz al-Atabegī, known from an in-
scription at the Konya Alaeddin Camii dated 1220, and possibly the atabeg of ʿAlāʾ al-Dīn 
Kayqūbad (Parla, Canan and Erol Altınsapan 2008, “Atabak Ayaz ve Figürlü Bezemeleriyle 
Denizli Çardak Han”, Erdem 51, 195-215, at 195ff.; Gün, Recep 1999, Anadolu Selçuklu 
Mimarisinde Yazı Kullanımı, Ph.D. dissertation, Samsun Ondokuzuncu Mayıs Üniversitesi, 
31, 33). 

53  Mikâil Bayram’s misguided attempt to identify Mehmed of Denizli, the Turkmen chief 
who rebelled against Seljuk sovereignty and sought Hülegü’s confirmation of his inde-
pendent rule at Ladik in 1259, as a son of Manuel Komnenos Mavrozomes, appears to be 
based on wishful thinking rather than substantial evidence and must be contested on two 
points. First, in an unspecified manuscript identified as Naṣīr al-Dīn Maḥmūd al-Khuyī’s 
Manāḥīj-i Sayfī, Bayram reads a name written in a barely legible hand as Mehmed el-
Mevrāzomī, whom he identifies as the very same Mehmed of Denizli (Bayram, Mikâil 
2003, “Türkiye Selçukluları Uc Beği Denizlili Mehmet Bey”, in: Turkiye Selçukluları Üzerine 
Araştırmalar, Konya, 132-142, esp. 137f.). This reading is clearly incorrect. A more likely 
reading would be Muḥammad al-Valvājī (I would like to thank Ümit Taşkömür for his as-
sistance in deciphering this name). Secondly, even if the name could be read as Bayram 
proposes, the use of Mavrozomes as a nisba would indicate this individual as a ghulām of 
Mavrozomes, rather than a member of that family, as Scott Redford has pointed out (per-
sonal conversation). 

54  Although Claude Cahen identifies Amīr Kumnanōs as a descendant of Isaac Komnenos, 
the original unabridged text of Ibn Bībī clearly refers to this commander as both Amīr 
Kumnanōs Mafruzōm and Amīr Kumnanōs, thus making it highly probably that he was a 
son of Manuel Komenos Mavrozomes (Cahen, Claude 1968, Pre-Ottoman Turkey: A general 
survey of the material and spiritual culture and history, c. 1071-1330, J. Jones-Williams, trans., 
London, 125). Due to his reliance on the abridged version of Ibn Bībī’s text, which leaves 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 67 

“[Kaykhusraw I] himself granted him [Amīr Komnenōs] a princess from among his 
chaste womenfolk in the ties of marriage (dar ḥibāla-yi ḥukm-i tazavvuj, and was thus dis-
tinguished by the honor of proximity and kinship with the sultanate. Following the 
martyrdom of Ghiyās al-Dīn Kaykhusraw, in respect to Sultan ʿIzz al-Dīn Kaykāʾūs and 
Sultan ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād, he was regarded with honor and affection and admitted 
to the source of favor.”55  

Intermarriage between the Mavrozomes clan and the Seljuk ruling family thus 
led to the integration of Byzantine elites in the heart of the nascent Seljuk em-
pire in the early 13th century. Prior to defecting to the Seljuks, Manuel Komne-
nos Mavrozomes appears to have been the possessor of a vast estate, which must 
have provided him with the necessary financial means to keep in his employ a 
large complex of aristocratic clients and servants, and possibly detachments of 
mercenary soldiers.56 Since it may be presumed that Mavrozomes and his family 
traveled with their household servants and entourage of dependents to the Seljuk 
realm, one may surmise that the fusing of the Mavrozomes and Seljuk house-
holds through marriage likewise facilitated a significant transference of Byzantine 
manpower to the Seljuk palace, court and realm. Filling high military and ad-
ministrative posts, the Mavrozomes clan thus comprised a ready-made faction of  
 

                                                                                                                                                                                                                          

out the designation Mafruzōm as found in the original unabridged addition, Cahen was 
unable to connect him with the Mavrozomes clan. There remains much confusion in the 
secondary literature over the identity of Amīr Kumnanōs. Speros Vryonis likewise consid-
ers him to be John Comnenus, the nephew of Emperor John II Comnenus, who deserted 
to the sultan at Konya, converted to Islam, and married the sultan’s daughter (Vryonis, 
Speros 1975, “Nomadization and Islamization in Asia Minor”, Dumbarton Oaks Papers 29, 
41-71, at 63). 

55  Ibn Bībī, Nāṣir al-Dīn Ḥusayn b. Muḥammad/ Erzi, Adnan Sadık, facs. ed. 1956, El-
Evāmirü’l-ʿAlāʾiyye fī’l-Umūri’l-ʿAlāʾiyye, Ankara, 305: Sultān Ghiyās al-Dīn Kaykhusraw shahīd 
[anāra allāh burhānahu] chunānkih dar sābbiqa dhikr rafta ast karīmaī-rā az mukhaddarāt-i ū dar 
ḥibāla-yi ḥukm-i tazavvuj khud āvarda būd; bi-sharaf-i qarābat va muṣāharat-i salṭanat ikhtiṣāṣ 
yāfta va baʾd az ayālat-i sultān daraja-yi shahādat-rā dar naẓar-i sulṭān ʿIzz al-Dīn Kaykāʾūs va 
sulṭān ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād malḥūẓ-i bāṣira-yi ihtirām va manẓūr-i ʿayn-i ikrām būdī. 

56  Theodore Mavrozomes was sent by Manuel I Komnenos in 1169 to Acre in command of 
60 ships transporting horses for the Frankish cavalry in Byzantine service as part of the 
fleet sent in support of Amalric I of Jerusalem’s assault against Egypt (Pryor, John H. and 
Elizabeth M. Jeffreys 2006, The Age of the ΔΡΟΜΩΝ. The Byzantine Navy, ca. 500-1204, 
Leiden / Boston, 415f.). Considering his father’s role in commanding the imperial Byzan-
tine Frankish cavalry, Manuel may have had his own supply of military detachments, in-
cluding Frankish mercenary cavalrymen. Furthermore, as a possessor of vast estates, 
Manuel Maurozomes seems to have had the financial resources to support his own forces. 
Ostrogorsky observes that “[t]he size of the pronoiar’s estate must have corresponded to 
that of the suite which accompanied him on campaign. The existence of personal suites 
and, indeed, of military detachments belonging to Byzantine noblemen and generals is 
amply attested” (Ostrogorsky, George 1971, “Observations on the Aristocracy in Byzan-
tium”, Dumbarton Oaks Papers 25, 1-32, at 12, [emphasis in the original]). For more on the 
use of Frankish mercenaries by the Byzantines, see Shepard, Jonathan 1993, “The Uses of 
the Franks in Eleventh-Century Byzantium”, Anglo-Norman Studies 15, 275-305; repr. in: 
Haldon, John, ed. 2007, Byzantine Warfare, Aldershot / Burlington, 189-219. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 68 

loyal dignitaries solely dependent on their benefactor’s patronage. If one also 
considers that, during his impoverished years of exile, the sultan’s supply of ghu-
lāms must have dwindled, then the fresh infusion of loyal aristocratic supporters, 
together with their servants and military detachments, may have been instrumen-
tal in consolidating the sultan’s authority at the Seljuk capital. Indeed, after be-
ing absent from Konya for almost a decade, Kaykhusraw I had to renew bonds 
with the Seljuk elite of the capital, many of whom had previously sworn alle-
giance to his rival, Sulaymānshāh, as well as to his son, Qılıç Arslan III. Indeed, 
it was the frontier lords, the sons of Yaghıbasan, who called Kaykhusraw I back 
to the throne – not the urban elite of Konya. Upon his return to Konya, Kay- 
khusraw’s relations with the city’s Muslim community, and especially, the reli-
gious elite, appear to have been severely strained. The newly reinstated sultan felt 
insecure enough to go to the extreme measure of ordering the execution of a 
popular religious figure for having issued fatwas condemning him as unfit for the 
throne after having led a lifestyle contrary to Islam while living in Byzantium.57 
Considering the precariousness of Kaykhusraw’s position, and opposition among 
certain sectors of the urban population, the Mavrozomes clan must have pro-
vided a greatly needed additional source of elite support for the sultan at court.  

The Mavrozomes clan: Christian Byzantine aristocrats in Seljuk service 

While we learn nothing of the subsequent fate of Manuel Komnenos Mavro-
zomes from Ibn Bībī’s account, Mavrozomes’ son is later given an important 
supporting role to the Seljuk sultan, ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād (1220-1237). 
Manuel’s son, Amīr Kumnanōs Mafruzōm, is described as a powerful man “who 
had land and territories in Rūm, and was a lord to be obeyed (malik-i muṭāʿ), a 
possessor of fortresses and followers (aṭbāʿ)”.58 Unfortunately Ibn Bībī neglects to 
tell us which territories he governed, which fortresses he held, and which admin-
istrative posts he had been granted. As husband of a Seljuk princess, Amīr Kum-
nanōs was a member of the inner circle of the imperial house. In fact, he was an 
intimate confidant of the sultan, ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād (1220-1237), and played 
a pivotal role in the newly enthroned young sultan’s plot to purge the realm of 
its powerful and dangerous amīr, Sayf al-Dīn Ay-aba chashnigīr,59 and his faction 

57  Ibn Bībī/Erzi and Lugal 1957, 94; Turan, Osman 1993, Selçuklular Zamanında Türkiye: Si-
yâsi Tarih Alp Arslan’dan Osman Gazi’ye (1071-1318), 3rd ed., Istanbul, 276. 

58  Ibn Bībī/Erzi 1956, 305: Amīr Komnenōs Mafrozōm-rā ki dar bilād u biqā‘-i Rūm malik-i muṭāʿ 
va ṣāḥib-i qilāʿ va aṭbāʿ būd. 

59  Ibid. 271. Sayf al-Dīn Ay-aba chashnigīr (imperial food-taster) was the commander of An-
kara, and was responsible for building the original structure of the Arslanhane Camii (Ahi 
Şerafeddin Camii) in Ankara in 1211. See Eyice, Semavi 1988, art. “Ahî Şerafeddin Camii”, 
in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, vol. 1, Istanbul, 531f., at 531, and Öney, G. 
1990, Ankara Arslanhane Camii, Ankara, 1ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 69 

of senior commanders and officials. After the brutal murder of Sayf al-Dīn Ay-
aba (Ayba/Aybe) chashnigīr, Amīr Kumnanōs was promoted to his post of beyler-
begi (commander-in-chief).60 Together with the seasoned commander Mubāriz al-
Dīn Chavlī, he was put in charge of the Seljuk campaign against Cilicia Armenia 
in the mid-1220s.61 No further mention is made of him by Ibn Bībī, however, af-
ter this campaign.62  

The discovery of an Arabic inscription originally on the walls of Konya dating 
from ca. 1220 recently deciphered by Scott Redford sheds valuable light on the 
identity of Amīr Kumnanōs. The inscription refers to him specifically as “Kum-
nanūs Kalūyān Mafruzūm” (more phonetically correct as Komnanōs Kalōyān 
Mafrozōm), or as John “the Good” Komnenos Mavrozomes,63 and provides 
solid evidence that he was among ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād’s entrusted amirs given 
the task of rebuilding the Seljuk capital city’s walls. Indeed, this epigraphic evi-
dence of John Komnenos Mavrozomes’ association with ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād 
(1220-1237) resonates with Ibn Bībī’s textual portrayal. Redford points out that 
the inscription, grandiose in size and expertly executed, is more on par with sul-
tanic inscriptions than the more humble inscriptions generally characteristic of 
emirial buildings. This, Redford reasons, is indicative of the elevated position in 
the realm that this Byzantine aristocrat held as the sultan’s favorite. Redford also 
points out that the prominent display of the Komnenian designation on the city 
walls of Konya may be interpreted as an “intentional act exceeding personal ties 
of friendship and loyalty”64 which served to link the Seljuks to the past glory of 
one of the most militarily successful Byzantine dynasties, defunct since the death 
of Manuel I Komnenos in 1180.  

In addition to this inscription, another clue regarding Amīr Kumnanōs’ iden-
tity has also recently come to light in the form of a lead seal, housed at the 
Niğde Museum, which is identified by Sophie Métivier as having belonged to 
John Komnenos Mavrozomes, or Amīr Kumnanōs. Although Métivier dates the 
seal to the second half of the 13th century, it seems more likely that it was issued 
in the mid-13th century, considering that John Komnenos Mavrozomes is known 
to have been active only during the early part of Kayqubād’s reign.65 The portrait 

                                                                                          
60  Ibn Bībī/Erzi 1956, 266f., 271. 
61  Ibid. 305, 334. 
62  For more on this campaign, see Yıldız, Sara Nur 2005, “Reconceptualizing the Seljuk-

Cilician Frontier: Armenians, Latins and Turks in Conflict and Alliance during the Early 
Thirteenth Century”, in: Borders, Barriers, and Ethnogenesis: Frontiers in Late Antiquity and the 
Middle Ages, Florin Curta, ed., Turnhout, 91-120, at 107. 

63  Redford, Scott 2010, “Mavrozomês in Konya”, in: 1. Uluslararası Sevgi Gönül Bizans 
Araştırmaları Sempozyumu Bildiriler, İstanbul, 25-26 Haziran 2007=First International Byzan-
tine studies symposium proceedings, Istanbul 25-26 June, 2007, Ayla Ödekan, Engin Akyürek, 
and Nevra Necipoğlu, eds., Istanbul, 48ff.  

64  Ibid. 
65  Métivier 2009, 197. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 70 

of Saint John Prodromos (Ioannis Prodromos), or John the Baptist, decorates 
one side of the seal.66 A Greek inscription on its reverse side refers to the issuer 
of the seal as John,67 of the Komnenoi from his mother’s side, and of the Mav-
rozomes from his father’s side, employing a phrasing similar to that found on 
seals issued by 11th-century members of the Mavrozomes clan, as Métivier points 
out.68 Thus, whereas Amīr Kumnanōs’ inscription on the walls of Konya asserts 
his Seljuk identity as an intimate associate of the sultan almost on a par in gran-
deur, this seal clearly emphasizes his Byzantine Christian identity. And both 
items attest to the importance of this amir’s Komnenian identity, a feature found 
in Ibn Bībī’s text as well. 

With a funerary inscription executed on a marble block of a sarcophagus dat-
ing from 1297, we have evidence of members of the third and fourth generation 
of the Komnenos Mavrozomes clan in the Seljuk realm. The grave is attributed 
to a young boy, Michael, the Amīr Arslan,69 who was “a descendant of aristo-
crats” (the Porphyrogennetos, that is, those ‘born in the purple’), and “the grandson 
of the very noble grandson of the illustrious emperors born in the purple, the 
Lord (Kyr) Ioannis Komnenos Mavrozomes, and son of this lowly one, Ioannis 
Komnenos”.70 Of additional significance is that the inscribed sarcophagus slab 
was found lying before the portal of the Church of Panaghia Spiliotissa of the 
monastery of St. Chariton.71 Situated under a perpendicular precipice on the 
north side of a glen, and carved out of rock within what had been the mountain 
stronghold of Gevele, just outside of the important Christian center of Sille (Sil-

66  This side also contains the acronymn ΙΔΕΟΑ , which stands for ἰδὲ ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ ὁ 
αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου (Métivier 2009, 198ff.). This passage is from John 1:29: 
“Behold the Lamb of God which taketh away the sin of the world.” 

67  The inscription specifically states that the seal issuer is a homonym of John the Baptist, 
who is extorted to protect him (Όμ[ώ]νυμον σκέποις με). Although Métivier provides 
the Greek text on the inscription, she deprives us of a translation.  

68  Métivier 2009, 198. 
69  Wittek, Paul 1935, “L’épitaphe d’un Comnène Konia”, Byzantion 10, 505-515; idem 1937, 

“Encore l’épitaphe d’un Comnène Konia”, Byzantion 12, 207-211, at 207ff.; Cumont 1895, 
99. Ever since the late 19th century when it was discovered, this Greek funerary inscription
has been interpreted differently by various scholars. Wittek first rendered Cumont’s read-
ing of Amīr Arslan as Amīr Oghlan, then corrected it back to Amīr Arslan, defining the 
term as a sobriquet for a young man. Wittek, however, erroneously considers the grandfa-
ther of Michael Mavrozomes, John Komnenos Mavrozomes, to be the grandson, rather 
than the son of Manuel Mavrozomes. Scott Redford conclusively demonstrates that the 
individual buried in this sarcophagus was indeed the grandson of Amīr Komnenos, or 
John Komnenos Mavrozomes (Redford 2010, 49). 

70  Wittek 1935, 507 (author’s translation of Wittek’s French translation of the original Greek). 
71  The monastery of St. Chariton is also known as Hagia Chariton, Dayr-i Aflatūn, and Ak-

manastır. The monastery is believed to have been first built by St. Chariton in 274 A.D. 
The church of Maria Spiliotissa (“Maria of the Cave”) is one of the three rock-carved 
grotto churches within the walled monastic complex. The rock-carved masjid found in the 
complex is believed to have been built by Mawlanā Jalāl al-Dīn al-Rūmī (Sarıköse, Barış 
2009, Sille. Bin Yıllık Birliktelik. Tarihçesi ve Sosyal-Ekonomik Yapısı, Konya, 179, 181). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 71 

laion),72 a mountain town some eight kilometers northwest of Konya, this 
church was used as a catacomb, or underground burial chamber.73 The presence 
of a monastic complex within the Gevele fortress, a stronghold which played a 
very important role in the defense of Seljuk Konya, points to a parallel between 
the churches in the citadels of Konya and Alanya.  

The presence of churches in the citadels of Konya (Church of St. Am-
philochios74), Gevele and Alanya in close vicinity to Seljuk residential palaces 
served to meet the worship needs of the substantial number of Christians at-
tached to the Seljuk imperial household and court. Not only did the sultans have 
Christian wives and mothers, such as Kaykhusraw I; these Christian members of 
the imperial family also had entourages and retinues comprising a large number 
of Christian companions, churchmen and servants.75 Although the existence of 
churches or chapels in the citadels of Seljuk centers has received some attention 
by scholars, the relationship between the churches, their congregations and the 
Seljuk ruling elite has not been well understood. Scholars such as William Ram-
say and F. W. Hasluck have pointed to this phenomenon as indicative of the 
syncretistic nature of Seljuk and Anatolian Turkish Islam.76 According to Ram-
say, who visited the Chariton monastery and noted the shrines of the Virgin 
Mary, of St. Saba, and of St. Amphilochius, the monastic complex was regarded 
“as holy even by the Moslems”.77 Mevlevi associations with the Chariton monas-
tery have likewise been noted.78 The relationship between the Chariton monas-
tery and the Seljuk elite should likewise be seen in the context of Sille’s relation-
ship with Konya. Ottoman records indicate that the predominantly Christian 
town of Sille had the prestigious status of being an endowed property attached 
to ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād’s waqf in Konya.79 One may assume that requirements 

                                                                                          
72  As one of the stopping points for pilgrims traveling from Constantinople to Jerusalem in 

the Byzantine period, Sille has long been an important Christian center. While passing 
through Sille on her way to Jerusalem on a pilgrimage, Emperor Constantine’s mother es-
tablished a church in Sille in the early 3rd century, known today as the Hagia Elena or Aya 
Eleni Church. During the Seljuk period, as part of ʿAlāʾ al-Dīn Kayqubād’s endowed 
properties, the town of Sille underwent great settlement during Kayqubād’s reign (Sarıköse 
2009, 27, 167, 556ff.).  

73  Ibid.183. 
74  The church contained a tomb, identified as that of Plato or St. Amphilochios, the bishop 

of Ikonion (ca. 373 A.D., d. after 394) (Tekinalp, V. Macit 2009, “Palace churches of the 
Anatolian Seljuks: tolerance or necessity”, Byzantine and Modern Greek Studies 33,2, 148-167, 
at 154). 

75  Tekinalp, V. Macit 2009, 148, 154. 
76  Hasluck, F. W. 1912-13, “Christianity and Islam under the Sultans of Konia”, The Annual of 

the British School at Athens 19, 191-197. 
77  Ramsay, William Mitchell 1907, The Cities of St. Paul: Their influence on His Life and Thought. 

The Cities of Eastern Asia Minor, London, 375. 
78  Eyice, Semavi 1989, art. “Akmanastır”, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, vol. 2, 

Istanbul, 281f. 
79  Sarıköse 2009, 167, 556ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 72 

of the waqfiyya date back to its establishment in the mid-13th century, including 
the duty of select members of Sille’s Christian community to perform special 
services for the sultan, his palace, as well as the Alaeddin Mosque in the citadel 
of Konya.  

What we see here, regarding the so-called syncretistic nature of early Turkish 
Anatolian Islam, is a complex set of political and social networks between Chris-
tians and Muslims who served the Seljuk state. Redford raises the possibility that 
the Panaghia Spiliotissa church in the Chariton Monastery may have served as a 
dynastic burial ground for this branch of the Mavrozomes family.80 In addition 
to being servants of the Seljuk state, the Mavrozomes must have wielded much 
socio-political capital among all levels of Seljuk Christian society. What kind of 
intermediary role did the Mavrozomes, as Christian members of the Seljuk rul-
ing elite, play between the Seljuk state and these Christian communities? Unfor-
tunately it remains obscure how this Seljuk elite of Byzantine background con-
tinued to enact its Christianity according to the parameters of Seljuk Muslim so-
ciety. Joint research between historians, art historians and archaeologists may fur-
ther reveal the murkier aspects of this problem. 

Conclusion 

Uprooted from his estates in the vicinity of Constantinople or Nicaea following 
the tumult in Byzantium as a result of the Fourth Crusade, Manuel Komnenos 
Mavrozomes may have initially sought independence in the Maeander river val-
ley, as Choniates claims. Yet, this is only a small part of the story. Seljuk narra-
tive and epigraphic evidence reveals that Mavrozomes and his descendants re-
fashioned themselves as Seljuk courtiers and commanders, without relinquishing 
their Byzantine and Christian identities. The Mavrozomes represent a particu-
larly salient case of Seljuk-Byzantine elite interaction.81 While much has been 
said about the assimilation of Turks into Byzantine ruling ranks, we nevertheless 
know little of the absorption of Byzantine elites by the Seljuks. The high number 
of marriages of Seljuk sultans and princes to Byzantine princesses indicates an 
ongoing pattern of Seljuk integration of Byzantine elites into their imperial 

80  Redford 2010, 50. Unfortunately no survey or further investigation of this monastery is 
now possible since it falls within a military zone (Sarıköse 2009, 181). For more on Gevele, 
Yıldız, Sara Nur 2009, “Razing Gevele and Fortifying Konya: The Beginning of the Otto-
man Conquest of the Karamanid Principality in South-Central Anatolia, 1468”, in: The 
Frontiers of the Ottoman World, A. C. S. Peacock, ed., Oxford, 307-329. 

81  It was, however, not the first time Byzantine military and bureaucratic elites joined the Sel-
juks, as earlier isolated cases demonstrate, such as that of sebastokrator Isaak Komnenos, the 
brother of the Byzantine emperor John II Komnenos (1118-1143). Not only did Isaak 
Komnenos take refuge at Masʿūd I’s (1116-1155) court in Konya in 1123, but he was later 
joined by his son John in 1140, who, in turn, converted to Islam and married the daughter 
of the sultan (Jurewicz, Oktawiusz 1970, Andronikos I. Komnenos, Amsterdam, 30).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 73 

households throughout the Seljuk period.82 Presumably the Seljuks, just like the 
Byzantines, relied on fresh infusions of aristocracy from time to time to bolster 
their own imperial power vis-à-vis more established notables. Integrating foreign 
elites into the dynastic household through kinship ties formed an additional pro-
tective ring around the sovereign in face of dynastic competition and other dan-
gers to the authority or personhood of the ruler. Periodic infusions of new aris-
tocratic blood, regardless of religious orientation, likewise enriched the elite cul-
ture of the court, and bestowed additional prestige to its members. This is a phe-
nomenon that may be seen throughout the medieval Eastern Mediterranean.83  

The induction of the members of the Mavrozomes clan into high military and 
administrative posts during the early 13th century, however, represents a new 
phase of intensified integration of Byzantine elites into the Seljuk elite. Despite 
their integration into the highest echelons of the Seljuk ruling elite, the Mavro-
zomes did not subsume their Byzantine and Christian identities into a Muslim 
Seljuk one, for, as the 1297 inscription shows, Christian descendants of Manuel 
continued to publicly display their Komnenian lineage. Post-1204 Byzantine 
splinter states rivaling with the Laskarids over the legacy of Byzantium likewise 
emphasized links to the Komnenian dynasty;84 indeed, Choniates found the 
strategy of harkening back to one’s Komnenian credentials, as Manuel Komne-
nos Mavrozomes presumably did, quite objectionable. Indeed, by forging inti-
mate links with the Komnenoi Mavrozomoi, the Seljuks likewise participated in 
this ideological strategy, finding that it had resonance among Christian subjects 
of the former Byzantine lands. As Redford has argued, the prominent display of 
Amīr Kumnanōs’ inscription on the capital city walls is a salient example of the 
Seljuk attempt to capitalize on their Christian kinsman’s Komnenian credentials. 
The manipulation of ancestral memory by linking the illustrious name of the 
Komnenoi with the Seljuks was a way of evoking the military power of the 
Komnenians and of linking the Seljuks to the Komnenian age, when Byzantium 
was at its height in the late medieval period. 

The case of the Mavrozomes is instructive in how cultural boundaries were 
negotiated in the process of becoming Seljuk, and points to the assimilation of 
the Komnenian legacy into the Seljuk system as a symbolic resource. The fall of 
Byzantium in 1204 presented a unique opportunity for the Seljuks to capitalize 
on the symbolic capital of Byzantine aristocracy by integrating the Komnenoi 
Mavrozomoi into their political and military ranks. One may consider, therefore, 

                                                                                          
82  Shukurov, Rustam 2012 (forthcoming), “Harem Christianity”, in: Court and Society in the 

Medieval Middle East: The Seljuks of Anatolia, A. C. S. Peacock and S. N. Yıldız, eds., Lon-
don / New York. 

83  See Brand, Charles M. 1989, “The Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth Cen-
turies”, Dumbarton Oaks Papers 43, 1-25; and Savvides, Alexios G. S. 2000, art. 
“Tourkopo(u)loi”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 10, Leiden, 571f. 

84  Redford 2010, 48ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 74 

the possibility that Seljuk political culture underwent a more intense “Byzantini-
zation” than previously witnessed. It is interesting to note that the “Byzantiniza-
tion” likewise coincides with Seljuk efforts to solidify rule over Anatolia. Further 
research is necessary for a better understanding of how Byzantine political cul-
ture may have contributed to the reconstitution of the Seljuk state as a centraliz-
ing and unifying polity during the first half of the 13th century at a time when 
Byzantine power in Anatolia and the eastern Mediterranean witnessed extreme 
fragmentation.  

Bibliography 

Akropolites/Macrides, Ruth, trans. 2007, George Akropolites: The History. Introduction, 
translation and commentary, New York. 

Angelov, Dimiter G. 2006, “Domestic opposition to Byzantium’s alliance with 
Saladin: Niketas Choniates and his epiphany oration of 1190”, Byzantine and 
Modern Greek Studies 30,1, 49-68. 

Angold, Michael 1999, “The road to 1204: the Byzantine background to the 
Fourth Crusade”, Journal of Medieval History 25,3, 257-278. 

Aslanapa, Oktay 1991, Anadolu’da İlk Türk Mimarisi: Başlangıcı ve Gelişmesi, Ankara. 
Baykara, Tuncer 1979, “Honaz Şehri ve Selçuklu devrindeki önemi”, İslâm Tetkikleri 

Enstitüsü Dergisi 7,3-4, 207-210. 
Baykara, Tuncer 1994, art. “Denizli”, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

vol. 9, Istanbul, 155-159. 
Bayram, Mikâil 2003, “Türkiye Selçukluları Uc Beği Denizlili Mehmet Bey”, in: 

Turkiye Selçukluları Üzerine Araştırmalar, Konya, 132-142. 
Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the Komnenian Army: 1081-1180, 

Leiden / Boston / Köln. 
Brand, Charles M. 1968, Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge 

(Mass.). 
Brand, Charles M. 1977, „Review of Jürgen Hoffmann, Rudimente von Territorial-

staaten im Byzantinischen Reich (1071-1210): Untersuchungen über Unab-
hängigkeitsbestrebungen und ihr Verhältnis zu Kaiser und Reich“, Speculum 
52,3, 698-699. 

Brand, Charles M. 1989, “The Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth 
Centuries”, Dumbarton Oaks Papers 43, 1-25. 

Cahen, Claude 1968, Pre-Ottoman Turkey: A general survey of the material and spiritual 
culture and history, c. 1071-1330, J. Jones-Williams, trans., London. 

Cheynet, Jean-Claude 1984, “Philadelphie, un quart de siècle de dissidence, 1182-
1206”, in: Philadelphie et autres études, (Byzantinea Sorbonensia 4), Paris, 39-54; 
repr. in: idem 2006,The Byzantine Aristocracy and its Military Function, Aldershot / 
Burlington, IX. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 75 

Choniates/van Dieten, Jan-Louis 1975, Nicetae Choniates Historia, Berlin. 
Choniates/Magoulias, Harry J. 1984, O City of Byzantium, Annals of Niketas Cho-

niates, Detroit. 
Cumont, Franz 1895, “Note sur une inscription d’Iconium”, Byzantinische Zeit-

schrift 4,1, 99-105. 
Darkot, Besim 1979, art. “Denizli”, in: İslam Ansiklopedisi, vol. 3, Ankara, 527-

531. 
Eyice, Semavi 1988, art. “Ahî Şerafeddin Camii”, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, vol. 1, Istanbul, 531-532. 
Eyice, Semavi 1989, art. “Akmanastır”, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi, vol. 2, Istanbul, 281-282. 
Finlay, George 1877, A history of Greece, from its conquest by the Romans to the present 

time, B. C. 146 to A. D. 1864, vol. 3, part 2: The Byzantine and Greek Empires, 
1057-1453, Oxford. 

Foss, Clive 1991, art. “Chonai”, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1, 
New York / Oxford, 427. 

Foss, Clive 1998, “Byzantine Reponses to Turkish Attack: Some Sites of Asia 
Minor”, in: AetoΣ: Studies in honour of Cyril Mango, Ihor Sevcenko and Irmgard 
Hutter, eds., Stuttgart / Leipzig, 154-171. 

Gökçe, Turan 2000, XVI ve XVII. Yüzyıllarda Lâzikiyye (Denizli) Kazâsı, Ankara. 
Gün, Recep 1999, Anadolu Selçuklu Mimarisinde Yazı Kullanımı, Ph.D. disserta-

tion, Samsun Ondokuzuncu Mayıs Üniversitesi. 
Hasluck, F. W. 1912-1913, “Christianity and Islam under the Sultans of Konia”, 

The Annual of the British School at Athens 19, 191-197. 
Hoffmann, Jürgen 1974, Rudimente von Territorialstaaten im Byzantinischen Reich 

(1071-1210): Untersuchungen über Unabhängigkeitsbestrebungen und ihr Verhältnis 
zu Kaiser und Reich, Munich. 

Hopwood, Keith 2006, “Nicaea and Her Eastern Neighbours”, in: The Ottoman 
Empire: Myths, Realities and ‘Black Holes’. Contributions in Honour of Colin Imber, 
Eugenia Kermeli and Oktay Özel, eds., Istanbul, 39-45. 

Ibn Bībī, Nāṣir al-Dīn Ḥusayn b. Muḥammad/ Erzi, Adnan Sadık, facs. ed. 1956, 
El-Evāmirü’l-ʿAlāʾiyye fī’l-Umūri’l-ʿAlāʾiyye, Ankara. 

Ibn Bībī, Nāṣir al-Dīn Ḥusayn b. Muḥammad/ Erzi, Adnan Sadık and Necati 
Lugal, eds. 1957, İbn-i Bībī. El-Evāmirü’l-ʿAlāʾiyye fī’l-Umūri’l-ʿAlāʾiyye, 1 vol. 
Ankara. 

Johnson, Sherman E. 1950, “Laodicea and Its Neighbors”, The Biblical Archaeolo-
gist 13,1, 1-18. 

Jurewicz, Oktawiusz 1970, Andronikos I. Komnenos, Amsterdam. 
Kazhdan, Alexander P. 1991a, art. “Maurozomes”, in: The Oxford Dictionary of 

Byzantium, vol. 2, New York / Oxford, 1319-1320. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SARA NUR YILDIZ 76 

Korobeinikov, Dimitri 2007, “A sultan in Constantinople: the feasts of Ghiyāth 
al-Dīn Kay-Khusraw I”, in: Eat, Drink and Be Merry (Luke 12:19). Food and Wine 
in Byzantium. In Honour of Professor A. A. M. Bryer, Leslie Brubaker and Kallir-
roe Linardou, eds., Aldershot / Burlington, 97-108.  

Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge. 
Mélikoff, Irene 1965, art. “Deñizli”, Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 2, Lei-

den, 204-205. 
Métivier, Sophie 2009, “Les Maurozômai, Byzance et le sultanat de Rūm. Note 

sur le sceau de Jean Comnène Maurozômès”, Revue des Études Byzantines 67, 
197-207. 

Miller, M. 1953, “Greek Kinship Terminology”, The Journal of Hellenic Studies 73, 
46-52. 

Oikonomidès, Nicolas 2001, “Pictorial propaganda in XIIth c. Constantinople”, 
Glas 390 de l’Académie serbe des sciences et des arts. Classe des sciences historiques 11, 
93-102; repr. in: idem 2005, Society, Culture and Politics in Byzantium, Elizabeth 
Zachariadou, ed., (Variorum Collected Studies Series 824), Aldershot / Bur-
lington, art. XII. 

Orgels, Paul 1935, “Sabas Asidénos, dynaste de Sampsôn”, Byzantion 10, 67-80. 
Ostrogorsky, George 1971, “Observations on the Aristocracy in Byzantium”, 

Dumbarton Oaks Papers 25, 1-32. 
Öney, G. 1990, Ankara Arslanhane Camii, Ankara. 
Özergin, M. Kemal 1965, “Anadolu’da Selçuklu Kervansarayları”, Tarih Dergisi 

15,20, 141-170. 
Parla, Canan and Erol Altınsapan 2008, “Atabak Ayaz ve Figürlü Bezemeleriyle 

Denizli Çardak Han”, Erdem 51, 195-215. 
Pryor, John H. and Elizabeth M. Jeffreys 2006, The Age of the ΔΡΟΜΩΝ. The 

Byzantine Navy, ca. 500-1204, Leiden / Boston. 
Ramsay, William Mitchell 1907, The Cities of St. Paul: Their influence on His Life and 

Thought. The Cities of Eastern Asia Minor, London. 
Ramsay, William Mitchell 1923, “Geography and History in a Phrygo-Pisidian 

Glen”, The Geographical Journal 61,4, 279-296. 
Redford, Scott 2010, “Mavrozomês in Konya”, in: 1. Uluslararası Sevgi Gönül Bi-

zans Araştırmaları Sempozyumu Bildiriler, İstanbul, 25-26 Haziran 2007=First In-
ternational Byzantine studies symposium proceedings, Istanbul 25-26 June, 2007, Ayla 
Ödekan, Engin Akyürek, and Nevra Necipoğlu, eds., Istanbul, 48-50. 

Rogers, J. M. 1976, “Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia. The Epigraphic Evi-
dence”, Anatolian Studies 26, 69-103. 

Sarıköse, Barış 2009, Sille. Bin Yıllık Birliktelik. Tarihçesi ve Sosyal-Ekonomik Yapısı, 
Konya. 

Savvides, Alexios G. S. 2000, art. “Tourkopo(u)loi”, in: Encyclopaedia of Islam, new 
ed., vol. 10, Leiden, 571-572. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MANUEL KOMNENOS MAVROZOMES AT THE SELJUK COURT 77 

Savvides, Alexios G. S. 2003, “Soleyman Shah of Rûm, Byzantium Cilician Ar-
menia and Georgia (A. D. 1197-1204)”, Byzantion 73, 96-111. 

Shepard, Jonathan 1993, “The Uses of the Franks in Eleventh-Century Byzan-
tium”, Anglo-Norman Studies 15, 275-305; repr. in: Haldon, John, ed. 2007, 
Byzantine Warfare, Aldershot / Burlington, 189-219. 

Shukurov, Rustam 2012 (forthcoming), “Harem Christianity”, in: Court and Soci-
ety in the Medieval Middle East: The Seljuks of Anatolia, A. C. S. Peacock and S. 
N. Yıldız, eds., London / New York. 

Simpson, Alicia 2006, “Before and After 1204: The Versions of Niketas Choni-
ates’ ‘Historia’”, Dumbarton Oaks Papers 60, 189-221. 

Simpson, Alicia 2009, “Introduction, Niketas Choniates: The Historian”, in: Ni-
ketas Choniates. A Historian and a Writer, Alicia Simpson and Stephanos 
Efthymiadis, eds., Geneva, 13-34. 

Tekinalp, V. Macit 2009, “Palace churches of the Anatolian Seljuks: tolerance or 
necessity”, Byzantine and Modern Greek Studies 33,2, 148-167. 

Treadgold, Warren 1997, A History of the Byzantine State and Society, Stanford 
(Cal.). 

Turan, Osman 1993, Selçuklular Zamanında Türkiye: Siyâsi Tarih Alp Arslan’dan 
Osman Gazi’ye (1071-1318), 3rd ed., Istanbul. 

Vryonis, Speros 1975, “Nomadization and Islamization in Asia Minor”, Dumbar-
ton Oaks Papers 29, 41-71. 

Wittek, Paul 1935, “L’épitaphe d’un Comnène Konia”, Byzantion 10, 505-515. 
Wittek, Paul 1937, “Encore l’épitaphe d’un Comnène Konia”, Byzantion 12, 207-

211. 
Yıldız, Sara Nur 2005, “Reconceptualizing the Seljuk-Cilician Frontier: Armeni-

ans, Latins and Turks in Conflict and Alliance during the Early Thirteenth 
Century”, in: Borders, Barriers, and Ethnogenesis: Frontiers in Late Antiquity and 
the Middle Ages, Florin Curta, ed., Turnhout, 91-120. 

Yıldız, Sara Nur 2009, “Razing Gevele and Fortifying Konya: The Beginning of 
the Ottoman Conquest of the Karamanid Principality in South-Central Ana-
tolia, 1468”, in: The Frontiers of the Ottoman World, A. C. S. Peacock, ed., Ox-
ford, 307-329. 

Yıldız, Sara Nur 2011, Mongol Rule in Seljuk Anatolia: the Politics of Conquest and 
History Writing, 1243-1282, Leiden / Boston. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islamic Near East:  
Policies in Face of the  

Frankish Presence 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sunni Resurgence, Jihād Discourse  
and the Impact of the Frankish Presence  
in the Near East 

Stefan Leder 

The gradual emergence of political structures capable of integrating larger parts of 
the Near East under one rule during the 12th and 13th centuries was bolstered by 
religious loyalties and framed and propagated by Sunni Islam. The Muslim re-
conquest of Edessa by ʿImād al-Dīn Zangī in 1144, the unification of Aleppo and 
Damascus under one rule, established in 1154 under Nūr al-Dīn, and Saladin’s 
takeover of Aleppo in 1183 can be recognized as significant incidents along this 
path. Whether these events were substantially sustained by a religiously motivated 
resistance against the crusades is an issue discussed, or implicitly treated in nearly 
every modern study of that period. Moreover, the question seems to be of unre-
lenting ideological relevance in our day, as the rhetoric of confrontation between 
the imagined entities of “the West” and “Islam” cannot be ignored. Answers con-
cerning the historical period differ considerably depending on whether one wants 
to concede that the Frankish presence was of particular significance at all, and 
whether emphasis is given to the aspects of conflict, or to contacts and interac-
tion emerging from the confrontation between the Franks and the societies of the 
Near East. Consequently, the role assigned to the concept of jihād, which serves as 
a shibboleth indicating the acknowledgement of Islam as a formative element of 
Near Eastern politics, is at the heart of the debate. 

Historical evidence does not support an unambiguous answer, and interpreta-
tion therefore may be all the more guided by opinion. If we want to understand 
the role of jihād and its specific relationship with the historical situation marked 
by the presence of the Franks, we need to avoid a narrowed view as it necessarily 
leads to an overestimation of single elements within the complex process of 
change which occurred in the period. Several intersecting spheres of related activi-
ties have to be considered: Military confrontation and its political framework, the 
broader movement of Sunni resurgence, the perception of the crusades by con-
temporary Muslims, and the discourse of jihād, i.e. reference to jihād in religious 
scholarship, historiography, epigraphy and poetry in a context of glorifying and 
encouraging the struggle against the Franks. 

It seems helpful to dissociate, more than is done usually, the discourse of jihād 
from proper military engagement against the Frankish enemy, as the latter is ex-
posed to practical constraints and part of complex political set-ups. It is also rec-
ommendable to approach the conflict situation of the crusade period as one 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 82 

which allowed exchange, communication and stimulation. The discourse of jihād 
is related to the Muslim perception of Frankish practices in this respect, including 
the notion of a Christian jihād. It is part of the reinforcement of religious scholar-
ship and Sunni piety during this period. Under these premises, we indeed observe 
an increase of jihād discourse, which was related to the Frankish presence. This is 
particularly manifest in the reign of Sultan Saladin (1174-1193). 

Warfare, alliances and cohabitation 

Jihād was not a dominating ideology, however, shaping politics and popular atti-
tudes in reaction to the Frankish intruders. Assessments of this kind cannot be 
maintained.1 They fall short of recognizing historical circumstance and fail to un-
derstand the nature of jihād discourse, as it was advocated by distinct social 
groups, used in particular contexts and underpinned by a wider religious-political 
concept of just rule. 

Military activities against the Franks were imbedded in a continuous struggle 
over hegemony among competing Muslim rulers. After the death of Saladin, who 
had united Egypt and Syria under his rule and established his hegemony well be-
yond,2 interests of local political rule prevailed until the region was again united 
in the reign of Sultan Baybars (1260-1277). Under this circumstance, resistance 
against the crusaders in the name of Islam was, even if acknowledged as an obliga-
tion, not a binding rule or guiding principle. For the Mamluk state in the second 
half of the 13th century, the dangers emerging from the advent of the Mongols 
was more important and yet made it necessary to take a fierce stance towards the 
remnants of Frankish presence in the coastal regions of Syria.3 

During the last decades, research has given attention to realities which were 
more complex than what a simplistic division into co-religionists and enemies can 
depict. Diverse interests and compelling situations generated various stances and 
reactions, including alliances, personal relationships, support and services from 
Muslims for the crusaders. At least before 1183, war against the Franks was not a 
political priority.4 Also the Bedouin of the region, not a decisive power on their 
own, but acting on their own behalf, could effectively contribute to the advantage 

1  The most prominent voice advocating the concept of a Muslim counter crusade, based on 
the ideology and practice of jihād, is the study of Sivan, Emmanuel 1968, L’Islam et la 
Croisade. Idéologie et Propagande dans les Réactions Musulmanes aux Croisades, Paris. The au-
thor suggests that jihād ideology gained grounds continuously from the early 12th century 
onwards. 

2  Möhring, Hannes 2005a, Saladin. Der Sultan und seine Zeit 1138-1193, München, 70ff. 
3  See the contributions of Peter Herde and Reuven Amitai to this volume. 
4  Köhler, Michael A. 1991, Allianzen und Verträge zwischen fränkischen und islamischen Herr-

schern im Vorderen Orient. Eine Studie über das zwischenstaatliche Zusammenleben vom 12. bis ins 
13. Jahrhundert, Berlin / New York, 281f., 316f.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

83 

of one side or the other.5 Particularly in the early 12th century, but not limited to 
this period, many cases of alliances, as well as tributary relationships between 
Muslims and crusaders are noted.6 As a consequence, the accommodation of the 
crusaders in the Near Eastern web of political relations was as much factual as was 
the resistance against their presence.7 

Contact between Muslims and crusaders, civil exchange and trade, often were 
woven into warfare. The siege of Antioch which lasted for almost one year, from 
autumn 1097 to June 1098, is a good example of a constellation accommodating 
both military confrontation and civil contacts.8 Heroic struggle against the cru-
saders and friendly attitudes could in fact coexist. The double feature which is at 
work in the poetry of Ibn al-Qaysarānī (d. 1153) is an obvious example. He sang 
the praise of Sultan Nūr al-Dīn (d. 1174) as a hero of the struggle against crusad-
ers, described warfare against the Franks as fighting the unbelievers and idolaters; 
but he also indulged in delightful descriptions of life in Antioch among the 
Franks, depicting the beauty of its churches, its women and – nuns! He thus 
represents the coexistence of two strands of common attitudes to the crusades – 
and illustrates the cohabitation of seemingly contradictory stances.9 

Cohabitation of Muslims and Christians, even under strained circumstance, is 
also reported for the antecedent period. A letter written by ʿAlī b. Maqlad b. Naṣr 

                                                                                          
5  Abū l-Aʿazz Dubays, leader of the Banu Mazyad, allied with Balduin II in an attack on 

Aleppo in 1124 (Bosworth, C. E.1991, art. “Mazyad”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., 
vol. 6, Leiden, 965f., at 965); see also the memories of Ibn al-ʿAdīm’s father about this in-
cident in Ibn al-ʿAdīm, Bughyat al-ṭalab fī taʾrīkh Ḥalab, Suhayl Zakkār, ed., 12 vols., Da-
mascus 1406/1988, vol. 7, 3481. In the biography of Saint Louis by Jean de Joinville (d. 
1317) particular attention is paid to the Bedouin (Housley, Norman 2002, The crusaders, 
German transl. (Thomas Bertram) 2004, Die Kreuzritter, Darmstadt, 108; Mouton, Jean-
Michel 2001, “Saladin et les Bédouins du Sinaï”, in: Le Sinaï de la conquête arabe à nos jours, 
Jean-Michel Mouton, ed., Cairo, 197-206). 

6  Drory, Joseph 2001, “Early Muslim reflections on the Crusaders”, Jerusalem Studies in Arabic 
and Islam 25, 92-101, at 95. The author concludes: “The Franks were incorporated into the 
network of feuds and quarrels in such a way that some local powers looked upon them as a 
legitimate military force.” See also on the disunity between Duqāq and Riḍwān b. Tutush 
b. Alp Arslan, ruler of Aleppo (1095-1113), who was mainly interested in extending his ter-
ritories to the expense of his Muslim rivals: Dajani-Shakeel, Hadia 1993, “Diplomatic Re-
lations Between Muslim and Frankish Rulers 1097-1153 A.D.”, in: Crusaders and Muslims in 
Twelfth Century Syria, Maya Shatzmiller, ed., Leiden / New York / Köln, 190-215, at 191. 
See also on the fidelity of the relation between Tancred and the Muslims: Eddé, Anne-
Marie 2001, “Francs et musulmans de Syrie au début du XIIe siècle d’après l’historien Ibn 
Abī Ṭayyiʾ”, in: Dei gesta per Francos. Etudes sur les croisades dédiées à Jean Richard, Michel 
Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 159-169. 

7  Lev, Yaacov 2008, “The ‘jihād’ of sultan Nūr al-Dīn of Syria (1146-1174): history and dis-
course”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 35, 227-284, at 254. 

8  France, John 2001, “The Fall of Antioch during the First Crusade”, in: Dei gesta per Francos. 
Etudes sur les croisades dédiées à Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jona-
than Riley-Smith, eds., Aldershot, 13-20. 

9  Ibrāhīm, Maḥmūd 1391/1971, Ṣadā al-ghazw al-ṣalībī fī shiʿr Ibn al-Qaysarānī, Damascus / 
Amman, 92-102, 140-146. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 84 

b. Munqidh informs us about how he took possession of the fortress of Shayzar
in central Syria from the Byzantine conquerors in 474/1081-82. He mentions his 
fair treatment of the Christian population and his conviviality with them.10 His 
famous grandson, warrior, courtier, diplomat and man of letters, Usāma b. Mun-
qidh (d. 1188), spoke of his engagement in warfare against the Franks in the same 
breath with hunting. He had hardly any consideration for jihād, and might have 
viewed fighting the Franks as one of the things which were expected from noble 
men like him.11 Usāma indeed visited Frankish territories, and Frankish merchants 
sold their ware to the Muslim population.12 In addition to this circumstance 
which clearly speaks against an unquestionable dominance of jihād ideology, it 
must be noted that in military practice, jihād as a pious practice was not of deci-
sive importance.13 Campaigns were carried out and battles fought mainly by regu-
lar troops, organized by political powers. This does not mean, however, that there 
was no engagement by pious and scholarly people in jihād, of course. Usāma’s 
brother Abū l-Ḥasan ʿAlī, for instance, poet and scholar and lord of Shayzar, par-
ticipated in the campaign defending Ashkelon in 1153. His volunteer engagement 
was preceded by the audition of a reading of Ibn al-Mubārak’s work on jihād, 
conducted by Ibn ʿAsākir.14 

Mobilization and militant piety 

In the light of the complex political realities, the image of Sultan Nūr al-Dīn, 
commonly known for his engagement in jihād, has undergone a revision. Consid-
ering the relatively limited number of military campaigns exclusively directed 
against the Franks by Sultan Nūr al-Dīn, Yaacov Lev suggests that “war against the 
Franks neither dominated his reign, nor his public image”.15 In this view religious 
and social politics were more important to Nūr al-Dīn’s rule than jihād. 

10  Ibn Khaldūn, Kitāb al-ʿibar wa dīwān al-mubtadaʾ wa-l-khabar, vol. 2, 9, Yaḥyā Muṣtafā 
Kāmil and Aḥmad ʿAbd al-Sattār ʿAbd al-Ḥalīm, ed., Tunis 2008, 715f. He quotes Ibn 
Khallikān, whose work Wafayāt al-aʿyān does not include the text. Cf. Sivan 1968, 18. 

11  Cobb, Paul M. 2007, “Infidel Dogs: Hunting Crusaders with Usama ibn Munqidh”, Cru-
sades 6, 57-68, at 67. 

12  Drory 2001, 96. 
13  Cf. Chabbi, Jacqueline 1995, art. “Ribāṭ”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 8, Leiden, 

493-506. 
14  Shukrī Fayṣal in his edition of ʿImād al-Dīn al-Iṣfahānī, Kharīdat al-qasr wa-jarīdat al-ʿaṣr, 

qism shuʿarāʾ al-Shām, 1-2, Damascus 1955-59, vol. 1, 549, refers for this information to 
the Muntakhab Taʾrīkh Dimashq of Ibn ʿAsākir. The version accessible to me does not men-
tion ʿAlī b. Munqidh, however; cf. Mottahedeh, Roy Parviz and Ridwan al-Sayyid 2001, 
“The Idea of the Jihād in Islam before the Crusades”, in: The Crusades from the Perspective of 
Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou and Roy Parviz Mottahedeh, eds., 
Washington D.C., 23-29, at 29. 

15  Lev 2008, 277. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

85 

Reference to jihād was present in public representation, of course, and the ruler’s 
titles referring to his struggle against the enemies of God are rich and varied. The 
famous inscription on the minbar at the Great Mosque of Aleppo ordered by him 
in 1169, refers to him as, among other epithets, “the one who strives for the sake 
of God (lit.: in His path; mujāhid fī sabīlihi), “the warrior against the enemies of His 
religion” (murābit li-aʿdāʾi dīnihi)”.16 But this can hardly be taken as a proof for a 
paramount significance of his championship in war against the crusaders, as it is 
often advocated,17 since the term mujāhid is part of a sequence of titles listed, and 
is not of outstanding importance at other occasions either.18 

Evidence of fear, hatred and religious disdain which Frankish warfare instigated 
among contemporary Muslims does not contradict the conclusions concerning 
Nūr al-Dīn’s image as a ruler. There can be no doubt that the depiction of the 
enemies’ malefaction in reaction to Frankish hostilities contributed to the forma-
tion of an Islamic defiance. Whereas Fatimid Egypt did not develop a jihād re-
sponse to the crusades,19 Syria was much more affected by the crusaders’ aggres-
sion, and the testimony of complaints as well as references to the jihād ideal 
abound. References to the Frankish enemy, from the earliest sources on the period 
onwards, emphasized the violence and destruction emanating from them. The 
poet Ibn al-Khayyāṭ (d. 1123), for instance, complained about the lawless violence 
of the “polytheists” who came from the lands of Ifranja like a strong torrent: “They 
keep in distance to those who opt for violence, and allow to defer payment to 
those who prefer to pay tribute;20 […] to the one who is the worst in malice, ha-
tred for unbelief does not occur; the people of polytheism do not reject evil doing, 
and do not know restraint in tyranny; they do not spare anyone from being slain, 
and spend any effort to commit atrocities.”21 The poet’s allusion to their lenience 
for those who submit to paying tribute reflects the scattered fronts of his time. 

 

                                                                                          
16  Berchem, Max von 1925, Matériaux pour un Corpus Inscriptiorum Arabicum, part 2: Syrie du 

Sud, vol 10: Jerusalem ‘Ḥaram’, Cairo, 394. 
17  Tyerman, Christopher 2006, A New History of the Crusades, London, 269, referring to Hil-

lenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh,150ff. 
18  Lev 2008, 271f. 
19  Lev, Yaacov 2009, “From revolutionary violence to state violence; the Fāṭimids (297-

567/909-1171)”, in: Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline, and the Construction of 
the Public Sphere, 7th -19th Centuries CE, Christian Lange and Maribel Fierro, eds., Edin-
burgh, 67-86. 

20  Christie, Niall 2006, “Religious Campaign or War of Conquest? Muslim Views of the Mo-
tives of the First Crusade”, in: Noble Ideals and Bloody Realities. Warfare in the Middle Ages, 
Niall Christie and Maya Yazigi, eds., Leiden, 57-72, at 62. The verse seems to have been 
misunderstood here: “they treat well whoever gives way to adversity, and are pleasant to 
whoever criticizes war”, turākhūna man yajtarī shiddatan, wa-tunsūna man yajʿalu l-ḥarba 
naqdan (naqdā). 

21  Ibn al-Khayyāṭ, Dīwān Ibn al-Khayyāṭ, riwāyat al-Qaysarānī, Khalīl Mardum Bek, ed., Da-
mascus 1377/1958, 184f., translation by the author. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 86 

The historian Ibn al-Qalānisī (d. after 1161), one of the first to deal with the 
crusades’ intrusions, gives testimony of their terrible deeds and cruelty, as well as 
to the destruction and criminal crushing (mustabshaʿ ) of Islamic rights effected by 
them.22 He regularly uses the term jihād for warfare against the Franks,23 or in his 
terms, unbelievers (al-kafara)24 and polytheists,25 and refers to the Frankish warriors 
as the miserable army,26 or, at the occasion of a general description of their inva-
sion of the land of Islam, with many invective attributes.27 Expressions highlight-
ing the abyss of unbelief which the Franks represented, as well as descriptions of 
atrocities which they committed, reflect anger and fear and the mobilizing effects 
of depicting these emotions. Participation of the civilian population in the defence 
of cities under attack was a common phenomenon. When attacking Damascus 
during the second crusade in 1148, the Franks, who outnumbered the Muslim de-
fenders by far, were confronted with defence forces composed of regular troops, 
militia and volunteers from the city. Ibn al-Qalānisī, who witnessed the successful 
organisation of resistance and the reorganisation of regional political rule in the 
fragmented political environment of pre-Ayyubid Syria undertaken by the Zangid 
ruler Nūr al-Dīn Maḥmūd, describes how the prince appealed to the untrained 
population of different social strata, militias and volunteers, scholars and pious as-
cetics, to participate in an attempt to re-conquer the fortified city of Bāniyās, de-
clared as a jihād against unbelief in 1157. He systematically gathered irregular “ghāzī 
warriors [who aspired to fighting the infidels and looting the intruders], mujāhids, 
militias and volunteers from the population of Damascus and surrounding vil-
lages, as well as foreigners; […] a large number of militias, volunteers, religious 
scholars, Sufis, and pious people” responded to his call.28 

This report is characteristic of both the ruler’s systematic policy of accommodat-
ing popular expectations in his jihād propaganda, and the author’s conviction ex-
pressed at that occasion by evoking his firm believe in God’s compensation by 
granting victory. This is a rhetorical formula, of course, as the author must have 
known that the attempt had failed when he wrote this, as Bāniyās was seized from 
the Franks in 559/1164 only; it is at the same time his explication of the event: 
The righteous prince called for support of jihād and many people obliged with the 
conventional pious belief that their readiness to sacrifice for the righteous cause 
would not fail to incite God’s benevolent support. 

22  Drory 2001, 96. 
23  Ibn al-Qalānisī, Dhayl taʾrīkh Dimashq, H. F. Amedroz, ed., Leiden / Beirut 1908, 140. 
24  Ibid. 148, 200. 
25  Ibid. 146, 149. 
26  Ibid. 159, 162: al-ʿaskar al-makhdhūl which is the opposite of al-ʿaskar al-manṣūr, the victo-

rious army, supported by God, of the Muslims. 
27  Ibid. 200. 
28  Ibid. 340. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

87 

In a comparable manner, the historian Ibn al-Athīr from Mosul (1160-1233), 
presents in his chronicle “The shining history of the Atābak dynasty” prince Nūr 
al-Dīn’s father, ʿImād al-Dīn Zangī (d. 1146), founder of the dynasty, as an instru-
ment of God’s unfathomable plans.29 In his account he unfolds a panorama of the 
miserable state of Muslims in northern and central Syria, as they were subdued by 
the Franks, victims of their infamous and cruel tyranny, until God decided to stop 
them in discontentment about what the enemy had done vicariously to the Mus-
lims – i.e. as a God inflicted punishment – and thus sent the heroic prince. Ibn al-
Athīr underlines in his depiction of the hero that just rule and benevolent deeds 
will certainly be compensated and provide a framework of righteousness to jihād 
activities. His account post eventum may give witness to the attitudes of Saladin’s 
époque more than it depicts common perceptions of Zangī’s time. It remains, 
however, a document of perceiving jihād as a legitimizing practice. 

Jihād activity particularly related pious scholars to militant activity and Muslim 
campaigns against the Franks. When Yūsuf al-Fandalāwī,30 a scholar who origi-
nated from Morocco, for instance, was killed during the second crusade’s attack on 
Damascus in 1148, because he neither withdrew from the front nor sought shelter, 
Ibn al-Qalānisī comments that he was martyred while applying the prescriptions of 
the Quran in an exemplary manner.31 Participation of scholars remained during all 
of the 12th century a proof of piety and an attestation of the dignity of the jihād. 
Muwaffaq al-Dīn al-Maqdisī, a famous Hanbali jurist, together with his brother 
Abū ʿUmar, the saintly scholar, accompanied Saladin’s campaign against Jerusalem 
in 1187,32 and Aḥmad b. ʿAbd al-Raḥmān b. Abī ʿUmar participated at the re-
conquest of Tripoli.33 

Religious scholars and the perception of jihād 

Scholars of course were also the most important element of a movement which 
often was described as Sunni resurgence: Rulers and the military class, religious 
officials and experts, as well as lay people, i.e. wide parts of the population, par-
ticipated in accommodating, developing, and furthering pious practices and reli-
gious scholarship together with its institutions. The expansion of Sunni religious 
education strengthened ideological bonds within Sunni Muslim society, redefined 
delineations and increased the authority and public presence of religious officials: 

                                                                                          
29  Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, al-Taʾrīkh al-bāhir fī l-dawla al-atābikiyya, ʿAbd al-Qādir Aḥmad 

Ṭulaymāt, ed., Cairo 1963, 32ff. 
30  Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, vol. 29, Māhir Jarrār, ed., Beirut 1418/1997, 195f. 
31  Ibn al-Qalānisī, Dhayl, 298. 
32  Ibn al-Jawzī, Sibṭ, Mirʾāt al-zamān fī tārīkh al-aʿyān, vol. 8,1-2, Hyderabad 1370/1951-52, 

548. 
33  Ibn Ṭulūn, Shams al-Dīn Muḥammad, Quḍāt Dimashq. Al-thaghr al-bassām fī dhikr man wul-

liya qaḍāʾ al-Shām, Ṣalāḥ al-Dīn al-Munajjid, ed., Damascus 1956, 273. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 88 

“In their capacities as khatibs [official preachers], qadis, muftis, and jurisconsults, as 
well as prayer leaders, popular preachers, reciters of the Qur’an, and humble 
transmitters of hadith in mosques, cemeteries, open public spaces, and the courts 
of rulers, ‘ulama’ secured the place of the shari’a [sic!] as the symbol of the proper 
social order in the public sphere.”34 The process of Sunni self definition and the 
beginning of institutionalization of Sunni education in madrasas can be traced 
back to the 11th/12th centuries in Bagdad,35 but the movement gained unprece-
dented momentum during the crusaders’ period, especially from the time of Nūr 
al-Dīn onwards. This development was buttressed by the multiplication of pious 
waqf donations in Ayyubid Syria, the spread of institutions of religious learning 
and the resulting urban and social development.36 

Muslim defence against the Franks and the enforcement of Sunni Islam against 
other sects thus were interrelated. In this respect one may subscribe to the assess-
ment of the Frankish presence and rule serving “as a significant stimulus in the 
process of the intensification of religious fidelity and the setting forward of higher 
inter-religion barriers that were the prime characteristics of the movement often 
called the ‘Sunnī revival’.”37 Confrontation certainly was an engine propelling this 
movement. But the complexity of the process to which the encounter between 
Muslims and Franks contributed, demands a consideration of the heterogeneity 
of experiences and the reactions in the wake of the crusades, the dynamics of so-
cial political and religious reorganization, as well as the impulses which arose 
from what Muslims perceived from the crusades. 

The perception of the crusades by some contemporary authors was discussed 
recently as evidence of their insight into the matter and as an argument for incor-
rect and in fact apologetic Western assessments concerning the Muslims’ igno-
rance of the nature of the crusade.38 In fact, awareness that the crusades were part 
of a larger effort aiming at conquering Muslim territories in the West and in the 
East, as well as the notion of a Christian jihād, or religiously justified war, deserve 
attention. The fact that this insight is absent in the majority of our sources, does 
not invalidate the extant evidence. 

34  Talmon-Heller, Daniella 2002, “Religion in the Public Sphere: Rulers, Scholars and Com-
moners in Syria under Zangid and Ayyubid Rule (1150-1260)”, in: The Public Sphere in Mus-
lim Societies, Miriam Hoexter, Shmuel N. Eisenstadt, and Nehemia Levtzion, eds., Albany, 
49-63, at 59f., emphasis in the original. 

35  Ephrat, Daphna 2000, A Learned Society in a Period of Transition. The Sunni ʿUlamaʾ of Ele-
venth-Century Baghdad, Albany, 3. 

36  Leder, Stefan 2005, „Damaskus: Entwicklung einer islamischen Metropole (12.-14. Jh.) und 
ihre Grundlagen“, in: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Sprache und Literatur, 
Thomas Bauer and Ulrike Stehli-Werbeck, eds., Wiesbaden, 233-250. 

37  Ephrat, Daphna and Mustafa Daud Kabha 2003, “Muslim Reactions to the Frankish Pres-
ence in Bilād al-Shām: Intensifying Religious Fidelity within the Masses”, Al-Masāq 15,1, 
47-58, at 56f. 

38  Chevedden, Paul E. 2006, “The Islamic Interpretation of the Crusade: A New (Old) Para-
digm for Understanding the Crusades”, Der Islam 83, 90-136. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

89 

One may first note that crusade and jihād concepts, although developing inde-
pendently, indeed show some affinity. Both are meant to overcome discord and 
internal strife; they sustain faith; they are defensive in nature; an obligation to all; 
the adversaries are enemies of faith; there is a common focus on Jerusalem (the 
extent of which can be discussed of course); engagement promises spiritual re-
wards; both seem to know martyrdom for the right cause; and jihād and crusades 
legitimate political rule.39 It may thus not come as a surprise that the crusaders’ 
activity could be deciphered by Muslims. However humble this may seem, when 
compared to knowledge about Muslims in Latin Europe at the beginning of the 
crusades and during the first campaigns, which remained stereotyped and errant, 
it remains a remarkable fact.40 

The earliest document of a Muslim interpretation of the crusades is related to 
the Muslim concept of jihād. The treatise is by ʿAlī b. Ṭāhir al-Sulamī (431/1039-
40 – 500/1106-07), known mainly for his expertise of Arabic grammar,41 who read 
his treatise on jihād to audiences in mosques in Damascus and a neighbouring vil-
lage during the years 1105 and 1106, as we know from notes on the margins of 
the manuscript.42 Al-Sulamī’s work is a direct reflection of the first crusade, as he 
reports, for instance, the words of an inhabitant of Antioch from the time of the 
siege of the city by the crusaders, explaining that jihād, from the position of Is-
lamic law, contains the obligation to come to the help of those who are defence-
less, such as the inhabitants of Antioch who cannot resist the enemy.43 

Jihād was rather a slumbering tradition, dozing in the textbooks of Islamic Tra-
dition than a vital religious ideal at the time of the crusaders’ intrusion. Its revival 
was not a reflex, but a constructive reaction to a specific situation, which required 
the recognition of the crusaders’ motivation and intentions. In the treatise, which 
explains the jihād obligation with the support of citations from the teachings of 
Islamic Tradition, al-Sulamī refers to the crusades as an endeavour of conquest 
and, most interestingly, as a Christian holy war inflicted upon Muslims by God 
because of their neglect of the religious duties. 

“So God dispersed their unity and incited their enemies to wrest from them their terri-
tories and to cure their heart of them. A group of them invaded the island of Sicily – 
while the Muslims were in discord, and in this manner they took possession of many 
territories in Muslim Spain. When reports were confirmed that the rulers of these coun-
tries were quarrelling with each other, and that the attention of their leaders was ab-

                                                                                          
39  Christie, Niall and Deborah Gerish 2003, “Parallel Preachings: Urban II and al-Sulamī”, 

Al-Masāq, 15,2, 139-148. 
40  Jaspert, Nikolas 2007, “Die Wahrnehmung der Muslime im lateinischen Europa der späten 

Salierzeit”, in: Salisches Kaisertum und neues Europa. Die Zeit Heinrichs IV. und Heinrichs V., 
Bernd Schneidmüller and Stefan Weinfurter, eds., Darmstadt, 307-340. 

41  Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, vol. 21, Muḥammad al-Ḥujayrī, ed., Beirut 1408/1988, 154f. 
42  Al-Sulamī, ʿAlī b. Ṭāhir, “Kitāb al-jihād”, in: Arbaʿatu kutubin fī l-jihād min ʿaṣr al-ḥurūb al-

ṣalībiyya, Suhayl Zakkār, ed., Damascus 2007, 41-182, at 169ff. 
43  Ibid. 170. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 90 

sorbed by disorder and trouble, they directed their resolve towards setting out, Jerusalem 
being their highest wish. They looked out to isolated principalities of Syria, to the dis-
cord which dominated the hearts of people, the divergence of opinions which were tied 
to hidden stratagems. So their appetite intensified and extended to what their ambitious 
imagination could reach, and they did not cease to strive on their jihād against the Muslims, 
while the latter were sluggish, allying against fighting the enemy and were proud of be-
ing in peaceful contact with them.”44 

The notion of a Christian jihād deserves attention. In a critical vein, we may assert 
that tangible historical proof for al-Sulamī’s acquaintance with the ideological 
dimension of the crusade idea does not exist. Already the Byzantine emperor Ni-
kephoros Phocas (963-969), in charge of the eastern frontier since 953, had tried 
to extend the concept of martyrdom to the soldier who lost his life in war against 
Islam, but his approach was opposed by the clergy.45 Apparently there was no no-
tion of a Byzantine jihād among the Muslims. Whether ideas propagated by Ur-
ban II in 1095 at Clermont might have spread to the east, can hardly be estab-
lished; the transmission of his famous preaching is in itself problematic. It must 
also be taken into consideration that the encyclical of Pope Eugenius III which 
circulated widely in the Latin West half a century later, between 1146 and 1147, 
calling for the Second Crusade, was more elaborate with respect to objectives and 
spiritual rewards.46 It would offer firm grounds for al-Sulamī’s recognition of the 
jihād-scheme, but did not yet exist when he wrote his treatise.  

However, Urban’s call has to be situated in the context of a Christian re-
conquest, even if Jerusalem might not yet have been aimed at from the begin-
ning, as has been recently argued.47 Al-Sulamī’s reference to this aspect is thus 
justified by the conceptual background of the crusades. There is also good reason 
to believe that al-Sulamī may have identified the first wave of the crusades as a 
Christian jihād: It is true: The devotional aspect of the Christian engagement, par-
ticularly the idea of pilgrimage promising redemption from sin, which was quite 
prominent at the time of the First Crusade, is not explicitly mentioned by him. 
But his use of the term jihād was surely not restricted to the military aspects of the 
Frankish enterprise. It implicitly recognizes the spiritual dimension of the crusade, 
of which he must have had an idea. It thus seems reasonable to argue that he 
must have learned about the religious enthusiasm of the Franks from oral sources, 
which were Frankish or reported about them from a close-by perspective.  

44  Ibid. 45, translation by the author; cf. Christie 2006, 64. 
45  Canard, Marius 1936, “La guerre sainte dans le monde islamique et dans le monde chré-

tien”, Revue Africaine 79,2, 605-623, at 617f.; repr. in: idem 1973, Byzance et les musulmans 
du Proche Orient, (Variorum Collected Studies Series 18), London, VIII. 

46  Asbridge, Thomas 2010, The Crusades, London, 199-204. 
47  Becker, Alfons 1964-1988, Papst Urban II. (1088-1099), 2 vols., Stuttgart; Gresser, Georg 

2005, “Die Kreuzzugsidee Papst Urbans II. im Spiegel der Synoden von Piacenza und 
Clermont”, in: Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-1204, Peter Bruns and Georg Gresser, 
eds., Paderborn, 133-154. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

91 

Al-Sulamī’s insight was exceptional. The historian Ibn al-Qalānisī (d. 555/1160), 
a court official and eyewitness of the second crusade, notes for the year 490/1097 
that news was beginning to arrive about the forthcoming arrival of a large number 
of Frankish troops who were believed to approach from the sea of Constantin-
ople.48 His report seems to indicate that information about an invasion of Frank-
ish warriors spread quickly. As he correctly refers to their siege of Antioch in the 
same year, we may infer that his report is chronologically accurate and that news 
about the approach of Frankish troops preceded their actual appearance in Syria. 
This report of a contemporary perception of the arrival of the Franks is confirmed 
by the historian of Aleppo, al-ʿAẓīmī (483/1090 – after 556/1161), who lived at 
about the same time as Ibn al-Qalānisī. He notes for the same year that Frankish 
ships appeared in the harbour of Constantinople.49 Like Ibn al-Qalānisī, he also 
had a vague notion of the strained relationship between the Franks and the Byzan-
tine emperor: “They promised the Byzantine king that they would pass on to him 
(yusallimu) the first fortress they would conquer, but they did not fulfil their prom-
ise”.50 They were clearly perceived as being a separate force and disloyal allies of 
the Byzantines. As for the reasons and intention of the crusades, he only notes 
that some years before the Muslim population of the coast prevented Frankish and 
Byzantine pilgrims from crossing to Jerusalem and that therefore the Franks pre-
pared to invade the land.51 

Neither he nor Ibn al-Qalānisī seem to have had any notion of a religious 
background of the Frankish endeavours in the Near East. If we take into account 
that also Usāma b. Munqidh (d. 584/1188), a man well acquainted with the cru-
saders as mentioned before, and not specially interested in the jihād concept, 
perceived the crusades as an invasion motivated by the expectation of worldly 
gains,52 we suppose that only those authors who themselves disposed of expertise 
in Islamic law and tradition and were themselves interested in the legal and reli-
gious implications of jihād were inclined to understand the crusades in this reli-
gious and political context. Individual strategies of religious scholars seem to 
have mingled in the conception of jihād and in the perception of the particulari-
ties of the crusades compared to other intrusions.  

This suggestion is confirmed by another voice giving an assessment of the cru-
sades which is similar to al-Sulamī’s vision. Ibn al-Athīr, whose treatise on the 
Atābak dynasty was mentioned before, was, besides being a historian, an expert of 

                                                                                          
48  Ibn al-Qalānisī, Dhayl, 218f.; cf. Christie 2006, 57. 
49  Al-ʿAẓīmī, Muḥammad b. ʿAlī, Taʾrīkh Ḥalab, Ibrāhīm Zaʿrūr, ed., Damascus 1984, 358. 
50  Ibid. As a proof of their disloyality, Ibn al-Qalānisī, Dhayl, 218f., mentions that they did 

not hand over Nicaea – which in fact was not conquered by the Franks, but seized by the 
Byzantines.  

51  Al-ʿAẓīmī, Taʾrīkh Ḥalab, 356. 
52  Ibn Munqidh, Usāma, Lubāb al-ādāb, Aḥmad Muḥammad Shākir, ed., repr., Beirut 

1400/1980, 132; Cobb, Paul M. 2006, “Usāma Ibn Munqidh’s ‘Lubāb al-Ādāb’ (The Ker-
nels of Refinement): Autobiographical and Historical Excerpts”, al-Masāq 18,1, 67-78. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 92 

Islamic tradition as his work on the companions of the prophet proves.53 Writing 
roughly one hundred years after al-Sulamī, he offers an explanation – in fact 
more than one – of the political framework of the crusades. He sees them as a 
Christian jihād for the sake of Jerusalem, and, most interestingly, situates them in 
a wider movement of Christian conquest of Muslim territories in Sicily and 
Spain.54 Ibn al-Athīr, who was personally present at Saladin’s campaigns after his 
triumphant victory at Ḥiṭṭīn,55 in fact seems to be inclined to see Muslim jihād as 
the adequate response to Christian jihād.  

Not only does conflict not exclude, nor necessarily ban, cooperation; confron-
tation may also encourage, or instigate, processes of adopting concepts from the 
adversary side, where they fit into one’s own framework. Jihād was such a concept. 
The Frankish presence was relevant as a tangible representation of hostility and 
danger to Islam, and also offered a model, parts of which could be used in order 
to construe the discourse of jihād. The revival of jihād discourse, and the wider 
context, Sunni resurgence, thus arose with the crusades. This notion includes that 
recognizable traits of the crusaders’ endeavour served as a stimulation for the or-
ganization of defence and the struggle against them. 

The image of Saladin’s singularity resulted not only from his military success 
against the crusaders; a discourse was produced in his surroundings which pre-
sented him as the only ruler capable of fighting the Franks and saving the Muslim 
community. His enemies were depicted as being either inactive or collaborating 
with the enemy.56 This spirit is also manifest in a monumental inscription high-
lighting his war against the “slaves of the cross”.57 The public image depicted the 
Frankish enemy as adhering to polytheistic beliefs, as being cruel and impure. 
This image was not the habitual Islamic perception of Christians, but a militant 
interpretation instigated by conflict. In this respect, the Frankish presence was an 
impulse triggering the reinforcement of adherence to Islam and its delineation 
towards others. 

Not only were the crusades deciphered in a context of re-conquest and holy war 
by some contemporary observers; the Frankish attitudes of sacrifice and dedica-
tion, were, occasionally, presented as an incentive and model. Even if such state-

53  Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, Usd al-ghāba fī maʿrifat al-ṣaḥāba, M. Ibrāhīm al-Bannā et al., eds., 
7 vols., Cairo 1390/1970-1393/1973. 

54  Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, al-Kāmil fī l-taʾrīkh, Carl Johann Tornberg, ed., 14 vols., Leiden 
1851-76, vol. 10, 272-275. 

55  Rosenthal, Franz 1971, “Ibn al-Athīr”, in Encyclopaedia of Islam, new. ed., vol. 3, Leiden, 
723ff. 

56  Eddé, Anne-Marie 2008, Saladin, Paris, 201. 
57  Ibid. 202; Wiet, Gaston 1922, “Les inscriptions de Saladin”, in: Syria. Revue d’Art Oriental et 

d’Archéologie 3, 307-328, at 311: Qāmiʿ ʿabadat al-ṣulbān. The inscription dates from 1180, 
years before Saladin turned his armies against the Franks. His biographer, Ibn Shaddād (as 
note 65), used the same formula (49). Earlier we meet with the use of this term in histori-
ography when the suppression of heresy is referred to. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

93 

ments remained relatively isolated and were situated in a context of propagandistic 
rhetoric, they testify to a recurrent reference to the Frankish endeavour which is 
based upon the recognition of similarities between Muslim and Christian concep-
tual frameworks.  

The attitude of the Franks coming to the Near East for the sake of their reli-
gious community (fī ṣawn millatihim), for instance, appears in an invocation 
which is said to have been given by Saladin himself and which probably was 
written by his secretary and historiographer ʿImād al-Dīn al-Iṣfahānī (d. 1201).58 
The keenness of the Franks to sacrifice what they possess for God, their pride 
(nakhwa) in their religion, which stayed above, or at least controlled, political in-
terests, is praised in many words. 

“But look at the Franks! […] There is no king in their lands and islands, no mighty or 
grand from their nobles, who would not compete with his neighbour in the arena of 
providing help, who would not try to outrival his peer with serious engagement and 
strive for the jihād (ijtihād). For the sake of their religious community they do not find it 
worth mentioning to spend their life and limb. They equipped the populace from their 
storehouses (maddū ajnāsahum al-anjās) with all sorts of arms, with all one needs for war. 
What they did and expended, they spent only assiduously for their Lord and out of 
pride for their creed. Not one of the Frankish (al-franjiyya) is seriously worried (yas-
tashʿiru), that in the coastal area, when it was taken in possession (by their enemies) and 
the veil of their honour was lifted and torn, a certain place would be taken away from 
him and another would have the chance to take hold of it.”59 

Also Ibn al-Athīr speaks highly of the religious and psychological motivation (al-
bāʿith al-dīnī wa-l-nafsānī) of the Franks leaving their homeland for the sake of par-
ticipating in the crusades. He was impressed with what he heard when meeting 
with them.60 

Jihād ideal exemplified 

In general, and from its very outset, jihād combines outward activity with inner 
moralization,61 and also al-Sulamī gives priority to the jihād against the lower 
self.62 As a comprehensive concept, jihād also advocated principles of just rule as 
defined by Islam, and served to promote piety, such as obedience to religious 
rules and obligations, as well as modesty and restraint in lifestyle.63 In this sense, 
                                                                                          
58  Abū Shāma, Kitāb al-rawḍatayn fī akhbār al-dawlatayn al-nūriyya wa-l-ṣalāḥiyya, Ibrāhīm 

Zaybaq, ed., 5 vols., Beirut 1997, vol. 4, 101f.; al-Iṣfahānī, ʿImād al-Dīn, al-Fatḥ al-qussī fī l-
fatḥ al-qudsī, Muḥammad Maḥmūd Ṣubḥ, ed., Cairo 1965, 316f. 

59  Ibid., translation by the author. 
60  Ibn al-Athīr, al-Kāmil, vol. 12, 33. 
61  Chabbi 1995, 497. 
62  Al-Sulamī, “Jihād”, 55; cf. Sivan, Emmanuel 1966, “La genèse de la contre-croisade: Un 

traité damasquin du début du XIIe siècle”, [= Translation of selected passages], Journal 
Asiatique 254, 197-224, at 219. 

63  Al-Sulamī, “Jihād”, 49, 67; Sivan 1966, 218. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 94 

jihād discourse not only legitimized the rulers’ striving to gain control over their 
contenders’ territories, and was not only an instrument of mobilization further-
ing the coalition between political power and religious authority; it also framed 
the idea of the community united under righteous rule. 

This aspect is particularly prominent in the case of Saladin. In addition to the 
scholarly tradition of jihād which explains the parameters of God’s punishment 
and compensation as well as the believers’ obligation and acquiescence, a heroic 
image of Saladin was shaped depicting his efforts, convictions and afflictions and 
demonstrating his virtues and his strive for human values. There is no figure on 
the Near Eastern side of the Mediterranean more famous during this period than 
the champion of Ḥiṭṭīn and the re-conqueror of Jerusalem, Saladin, the founder 
of the Ayyubid rule as a system of confederates. 

As Anne-Marie Eddé explained in her recent biography,64 Frankish and modern 
Western authors contributed to giving shape to the legend of Saladin. The por-
trayal which supplied Saladin’s Islamic image in the Ayyubid period in the Middle 
East in the most effective way is the work of Bahāʾ al-Dīn b. Shaddād (1145-1239), 
a scholar of religious law and prophetic tradition, and Saladin’s military judge. He 
was the sultan’s close companion for six years, even sharing his habitat from sum-
mer 1188 to the latter’s death 1193. Ibn Shaddād’s famous biography “The Sul-
tanic rarities about the Yūsufite qualities” – Yūsuf being Saladin’s first name – is a 
unique document which can also be read as a manual of good governance, as it 
explicates jihād comprehensively through the heroic figure of Saladin, who is de-
picted from a close up perspective.65 Saladin’s triumphant victory, crowned by the 
re-conquest of Jerusalem is recorded from the author’s “reliable sources”. The au-
thor is an eyewitness of Saladin’s unsuccessful struggle for the defence of Akko in 
the face of the Third Crusade, which was lost in 1191. However, his book is not an 
eyewitness report. There is no stylistic difference between the narrative reproduced 
from his sources and his own account; the work forms an integrated whole. In ad-
dition, the author was not at all innocent in ideological matters. As he mentions in 
his work, he also wrote a book on the merits of jihād, which he dedicated and 
partly read to Saladin.66 Saladin’s dedication to the defence of Muslim territories, 
his courage and personal involvement are depicted with many details stressing his 
commitment. The work is coloured by the spirit of jihād as a concept representing 

64  Eddé 2008; see also Möhring, Hannes 2005b, “‘Saladin, der edle Heide’ – Mythisierung 
und Realität”, in: Konfrontation der Kulturen? Saladin und die Kreuzfahrer, Heinz Gaube, 
Bernd Schneidmüller, and Stefan Weinfurter, eds., Mannheim / Mainz, 160-175.  

65  Ibn Shaddād, Bahāʾ al-Dīn, Al-Nawādir al-sulṭāniyya wa-l-maḥāsin al-yūsufiyya, Aḥmad 
Ībish, ed., 2nd ed., Damascus 2003; Richards, Donald S., trans. 2007 [2002], The Rare and 
Excellent History of Saladin or al-Nawādir al-sulṭāniyya wa-l-maḥāsin al-yūsufiyya, repr., Alder-
shot. For the beginning of the author’s company with Saladin (Jumādā I 584/July 1188), 
see Nawādir, 166, 169. 

66  Ibn Shaddād, Bahāʾ al-Dīn, “Kitāb faḍāʾil al-jihād”, in: Arbaʿatu kutubin fī l-jihād min ʿaṣr al-
ḥurūb al-ṣalībiyya, Suhayl Zakkār, ed., Damascus 2007, 183-273; cf. Nawādir, 168. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

95 

Islam as a political entity, a common destiny, and an ecumenical way of experi-
ence and articulation. This interesting piece of literature was written after the sul-
tan’s death when the author, who was only seven years younger than the sultan, 
but outlived him by more than four decades, was head of a famous madrasa in 
Aleppo and in the service of Ayyubid princes there, direct descendants of Sala-
din.67 It is conceived as a glorious monument of an ideal ruler representing an ex-
emplary dedication to jihād which had vanished in the time when the work was 
conceived. 

The shape of jihād depicted by Ibn Shaddād in his presentation of a heroic 
fulfilment of the predicaments refers in accordance with Islamic tradition to a 
combination of militant defence of Islamic territories and the struggle for inner 
edification. Saladin gives many proofs of his patience in the face of fate, as e.g. 
the loss of relatives,68 high-spirited engagement in military activity,69 self-
restraint,70 exaggerated generosity71 and nearly brotherly conviviality,72 also 
demonstrated when sharing his daily meals.73 His engagement, or the stress 
which he allows himself to be exposed to, is such, that eating and sleeping be-
come impossible in situations of intense struggle with the enemy. Disabled by 
illness the sultan weeps because he must stay away from the battlefield.74 The 
image conveyed comes close to a comprehensive Islamic ideal combining jihād 
as war in defence of Islam, with the virtues mentioned, as well as personal inter-
ests in and respect for scholarship,75 and serious efforts in applying justice in his 
government.76 Ibn Shaddād’s relationship with Saladin is referred to by the key 
term “service”, or governmental service (khidma, khidma sulṭāniyya).77 Although 
the author was particularly close to Saladin and indeed proud of the fact that he 
received the favour of his attention, his decision to serve him was made on the 
basis of his esteem for the sultan’s rule, as he says.78 The signification of “service” 
here surpasses the stance of a courtier acknowledging his duties, and designates a 
                                                                                          
67  The Jerusalem manuscript of the work was produced in 622/1225 (Nawādir, 42); Ibn Khal-

likān, disciple of Ibn Shaddād, wrote a detailed biography: Wafayāt al-aʿyān wa-anbāʾ abnāʾ 
al-zamān, Iḥsān ʿAbbās, ed., 8 vols., Beirut 1968-72, vol. 7, 85-100. 

68  Death of his nephew: Nawādir, 84; Richards 2007, 32. 
69  Nawādir, 83; Richards 2007, 31f. For courage, see also Nawādir, 72f., Richards 2007, 26f. 
70  Did not eat for several days during campaign: Nawādir, 195; Richards 2007, 99. 
71  Nawādir, 70f.; Richards 2007, 25f. 
72  With Ibn Shaddād, who used to assist the sultan daily in the first prayer of the day, he 

shared the discomfort of sleepless nights (Nawādir, 62; Richards 2007, 21). 
73  On a daily basis, Nawādir, 85; Richards 2007, 33; or for particular occasions, like the cele-

bration of a victory, Nawādir, 170; Richards 2007, 90. 
74  He then behaves “like a mother bereaved of a child“ (al-wālida al-thaklā):Nawādir, 195, 

241, 290; Richards 2007, 99, 127, 162. 
75  Nawādir, 57, 89f.; Richards 2007, 18, 35f. He also had ḥadīth read between the rows lined 

up for battle (Nawādir, 74; Richards 2007, 27). 
76  Nawādir, 65; Richards 2007, 22f. 
77  Nawādir, passim. 
78  Nawādir, 169; Richards 2007, 81. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 96 

concept according to which ruler and servant are united in their service of a 
higher cause. 

Jihād thus became constitutive for the concept of good governance. As argued 
before, the Frankish presence and its perception by contemporary Muslims gave 
an impulse. The presence of the Franks and the Christians in Ibn Shaddād’s por-
trayal is noteworthy for its integration into an ideal of humanity, which allows 
for respect, compassion and sympathy.79 

Islamic territories 

Unfortunately, this encounter between Franks and Muslims in the Near East led 
in the longer run to a retreat of the Islamic vision, a withdrawal to a self-centered 
perspective. During the immediately ensuing intensification of diplomatic con-
tacts between Frederic II and Sultan al-Kāmil, Muslim perception of the emperor 
was dominated by authors unable to perceive al-Kāmil’s politics in their proper 
context. The image of the emperor as a friend of Islam gradually emanated from 
the inner dynamics of explaining his stance from legendary traits surrounding 
the figure, and was not a response to the historical circumstance of his political 
role.80 

Especially during the Third Crusade, when after the re-conquest of Jerusalem 
support for Saladin from among his allies was decreasing, his demand to unify 
against the enemy became more urgent. He had to convince his allies that war 
against the Franks was more than a good occasion to take rich booty, but that 
the conflict was significant for Islam, as one of his letters says.81 In a speech, Ibn 
Shaddād reports, he employs two arguments. One consists in his reference to the 
superior engagement of the Franks, who can count on ongoing support from 
Europe brought over by ship. The second is the religious cause: “they are the en-
emy of God and our enemy, who intrudes our territories and treads on the land 
of Islam (arḍ al-islām).”82 

This term draws attention to a more political vision of Islam to which the cru-
sades gave rise. A wide-spread linguistic feature which seems to be typical of the 
period of the crusades consists in adding the attribute “Islamic” (al-islāmī) to 
military terms, such as, in Ibn Shaddād’s book, the Islamic armies (al-ʿasākir al-
islāmiyya),83 the Islamic territories, the Islamic camp, or fortifications, or fleet.84 

79  The famous story about his compassion with a kidnapped infant’s mother: Nawādir 275f.; 
Richards 2007, 147f.; forgiveness of the enemy: Nawādir, 91; Richards 2007, 38. 

80  Leder, Stefan 2008, “Der Kaiser als Freund der Muslime”, in: Friedrich II. (1194-1250). Welt 
und Kultur des Mittelmeerraums, Mamoun Fansa and Karen Ermete, eds., Mainz, 83-91. 

81  Nawādir, 253; Richards 2007, 134. 
82  Nawādir, 205f.; Richards 2007, 105; translation by the author. 
83  Nawādir, 241, 271. 
84  Ibid. 207 et al. (bilād), 229 (tents: khiyam), 362 (ḥuṣūn), 217 et al. (usṭūl). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

97 

In contemporary writings we find these same expressions85 and also others, such 
as the Islamic cavalry, strongholds,86 the Islamic fleet or vessel.87 

Naturally, neither fleets nor military encampments are Islamic; the most 
which can be said in this respect is that they serve Islam if we conceive of it as a 
political body. We meet such expressions first in contemporary writings from the 
12th century onwards. The reference to Islam here denotes the political entity of 
the Muslims and perhaps not only the Muslims, but the Islamic lands in contrast 
to the Frankish dominions. This tendency to Islamify the territories dominated 
by Muslims can perhaps be seen as a form of cultural translation of the experi-
ence brought about by the Frankish presence in the Near East. 

In addition to the prominence of the conceptual vision presented by Ibn 
Shaddād, his portrayal of Saladin is also interesting, if not unique, for its literary 
features. In comparison to earlier examples of political biography centered upon a 
princely ruler,88 the Nawādir are characterized by the presence of an authorial 
voice. The author relates that he spent nights talking to the sultan in his tent 
when the latter felt grief and despair during military campaigns, shared meals and 
ritual prayers with the sultan alone, was consulted by him in juridical cases, and, 
during endless days of regular duty, was a witness of his way of dealing with peo-
ple, military officers, relatives, petitioners, prisoners, Frankish princes, and so 
forth. The personal relationship with Saladin functions as a continuously reap-
pearing narrative focus point creating an atmosphere of intimacy which the reader 
shares. The resulting personalization of the character, based upon the personaliza-
tion of the narrator, has in fact no parallel in earlier texts. This focus is consistent 
with the message as Saladin’s emotional and spiritual sides are exposed always in 
relation to the dedication to his cause and his honest and profound piety. 

Impact of the Frankish presence 

The socio-political dynamics, which gradually led to the enhancement of military 
organization and its role within state administration as well as to the increase of 
authority and influence of Sunni religious scholars, were at the beginning related 
to the Frankish presence, and to the jihād discourse which was established in reac-
tion to it. The Frankish presence served as a stimulus for the formation of an anti-
body and as an incitement on the basis of the Muslim perception of a competing 
positive model giving evidence of the identity of political and religious aspirations. 

                                                                                          
85  Ibn al-Qalānisī, Dhayl, 299 (al-ʿasākir al-islāmiyya); the expressions used by Ibn Shaddād 

can also be found in Ibn al-Athīr, al-Kāmil, and Ibn al-ʿAdīm, Zubdat al-ḥalab min taʾrīkh 
Ḥalab, Sāmī al-Dahhān, ed., 3 vols., Damascus 1951-68, for instance. 

86  Abu Shāma, Rawḍatayn, vol. 2, 267: al-khayl al-islāmiyya; vol. 1, 385: al-maʿāqil al-islāmiyya. 
87  Ibn al-Athīr, Kāmil, vol. 12, 47: al-usṭūl al-islāmī; Ibn al-ʿAdīm, Zubdat, vol. 3, 118: al-

markab al-islāmī. 
88  Al-Balawī, Sīrat Aḥmad b. Ṭulūn, Muḥammad Kurd ʿAlī, ed., 2nd ed., Damascus 1959. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 98 

Bibliography 

Abū Shāma, Kitāb al-rawḍatayn fī akhbār al-dawlatayn al-nūriyya wa-l-ṣalāḥiyya, Ibrā-
hīm Zaybaq, ed., 5 vols., Beirut 1997. 

Asbridge, Thomas 2010, The Crusades, The War for the Holy Land, London. 
al-ʿAẓīmī, Muḥammad b. ʿAlī, Taʾrīkh Ḥalab, Ibrāhīm Zaʿrūr, ed., Damascus 1984. 
al-Balawī, Sīrat Aḥmad b. Ṭulūn, Muḥammad Kurd ʿAlī, ed., 2nd ed., Damascus 

1959. 
Becker, Alfons 1964-1988, Papst Urban II. (1088-1099), 2 vols., Stuttgart. 
von Berchem, Max 1925, Matériaux pour un Corpus Inscriptiorum Arabicum, part 2: 

Syrie du Sud, vol. 10: Jerusalem ‘Ḥaram’, Cairo. 
Bosworth, C. E. 1991, art. “Mazyad”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 6, Lei-

den, 965-966. 
Canard, Marius 1936, “La guerre sainte dans le monde islamique et dans le monde 

chrétien”, Revue Africaine 79,2, 605-623; repr. in: Marius Canard 1973, Byzance et 
les musulmans du Proche Orient, (Variorum Collected Studies Series 18), London, 
VIII. 

Chabbi, Jacqueline 1995, art. “Ribāṭ”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 8, 
Leiden, 493-506. 

Chevedden, Paul E. 2006, “The Islamic Interpretation of the Crusade: A New 
(Old) Paradigm for Understanding the Crusades”, Der Islam 83, 90-136. 

Christie, Niall 2006, “Religious Campaign or War of Conquest? Muslim Views of 
the Motives of the First Crusade”, in: Noble Ideals and Bloody Realities. Warfare in 
the Middle Ages, Niall Christie and Maya Yazigi, eds., Leiden, 57-72. 

Christie, Niall and Deborah Gerish 2003, “Parallel Preachings: Urban II and al-
Sulamī”, Al-Masāq, 15,2, 139-148. 

Cobb, Paul M. 2007, “Infidel Dogs: Hunting Crusaders with Usama ibn Mun-
qidh”, Crusades 6, 57-68. 

Cobb, Paul M. 2006, “Usāma Ibn Munqidh’s ‘Lubāb al-Ādāb’ (The Kernels of Re-
finement): Autobiographical and Historical Excerpts”, al-Masāq 18,1, 67-78. 

Dajani-Shakeel, Hadia 1993, “Diplomatic Relations Between Muslim and Frankish 
Rulers 1097-1153 A.D.”, in: Crusaders and Muslims in Twelfth Century Syria, Maya 
Shatzmiller, ed., Leiden / New York / Köln, 190-215. 

Drory, Joseph 2001, “Early Muslim reflections on the Crusaders”, Jerusalem Studies 
in Arabic and Islam 25, 92-101. 

Eddé, Anne-Marie 2001, “Francs et musulmans de Syrie au début du XIIe siècle 
d’après l’historien Ibn Abī Ṭayyiʾ”, in: Dei gesta per Francos. Etudes sur les croisades 
dédiées à Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. Kedar, and Jonathan Riley 
Smith, eds., Aldershot, 159-169. 

Eddé, Anne-Marie 2008, Saladin, Paris. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

99 

Ephrat, Daphna 2000, A Learned Society in a Period of Transition. The Sunni ʿUlamaʾ of 
Eleventh-Century Baghdad, Albany. 

Ephrat, Daphna and Mustafa Daud Kabha 2003, “Muslim Reactions to the Frank-
ish Presence in Bilād al-Shām: Intensifying Religious Fidelity within the 
Masses”, Al-Masāq 15,1, 47-58. 

France, John 2001, “The Fall of Antioch during the First Crusade”, in: Dei gesta per 
Francos. Etudes sur les croisades dédiées à Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. 
Kedar, and Jonathan Riley-Smith, eds., Aldershot, 13-20. 

Gresser, Georg 2005, “Die Kreuzzugsidee Papst Urbans II. im Spiegel der Synoden 
von Piacenza und Clermont”, in: Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-1204, Pe-
ter Bruns and Georg Gresser, eds., Paderborn, 133-154. 

Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh. 
Housley, Norman 2002, The crusaders, German transl. (Thomas Bertram) 2004, Die 

Kreuzritter, Darmstadt. 
Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, al-Kāmil fī l-taʾrīkh, Carl Johann Tornberg, ed., 14 vols., 

Leiden 1851-76. 
Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, Usd al-ghāba fī maʿrifat al-ṣaḥāba, M. Ibrāhīm al-Bannā et 

al., eds., 7 vols., Cairo 1390/1970-1393/1973. 
Ibn al-ʿAdīm, Kamāl al-Dīn ʿUmar, Zubdat al-ḥalab min taʾrīkh Ḥalab, Sāmī al-Dah- 

hān, ed., 3 vols., Damascus 1951-68. 
Ibn al-ʿAdīm, Kamāl al-Dīn ʿUmar, Bughyat al-ṭalab fī taʾrīkh Ḥalab, Suhayl Zakkār, 

ed., 12 vols., Damascus 1406/1988. 
Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn, al-Taʾrīkh al-bāhir fī l-dawla al-atābikiyya, ʿAbd al-Qādir 

Aḥmad Ṭulaymāt, ed., Cairo 1963. 
Ibn al-Jawzī, Sibṭ, Mirʾāt al-zamān fī tārīkh al-aʿyān, vol. 8,1-2, Hyderabad 1370/ 

1951-52. 
Ibn Khaldūn, Kitāb al-ʿibar wa-dīwān al-mubtadaʾ wa-l-khabar, vol. 2, 9, Yaḥyā Muṣ-

tafā Kāmil and Aḥmad ʿAbd al-Sattār ʿAbd al-Ḥalīm, eds., Tunis 2008. 
Ibn Khallikān, Wafayāt al-aʿyān wa-anbāʾ abnāʾ al-zamān, Iḥsān ʿAbbās, ed., 8 vols., 

Beirut [1968-72]. 
Ibn al-Khayyāṭ, Dīwān Ibn al-Khayyāṭ, riwāyat al-Qaysarānī, Khalīl Mardum Bek, 

ed., Damascus 1377/1958. 
Ibn Munqidh, Usāma, Lubāb al-ādāb, Aḥmad Muḥammad Shākir, ed., repr., Beirut 

1400/1980. 
Ibn al-Qalānisī, Dhayl taʾrīkh Dimashq, H. F. Amedroz, ed., Leiden / Beirut 1908. 
Ibn Shaddād, Bahāʾ al-Dīn, al-Nawādir al-sulṭāniyya wa-l-maḥāsin al-yūsufiyya, Aḥ-

mad Ībish, ed., 2nd ed., Damascus 2003. 
Ibn Shaddād, Bahāʾ al-Dīn, “Kitāb faḍāʾil al-jihād”, in: Arbaʿatu kutubin fī l-jihād 

min ʿaṣr al-ḥurūb al-ṣalībiyya, Suhayl Zakkār, ed., Damascus 2007, 183-273. 
Ibn Ṭulūn, Shams al-Dīn Muḥammad, Quḍāt Dimashq. Al-thaghr al-bassām fī dhikr 

man wulliya qaḍāʾ al-Shām, Ṣalāḥ al-Dīn al-Munajjid, ed., Damascus 1956. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STEFAN LEDER 100 

Ibrāhīm, Maḥmūd 1391/1971, Ṣadā al-ghazw al-ṣalībī fī shiʿr Ibn al-Qaysarānī, Da-
mascus / Amman. 

al-Iṣfahānī, ʿImād al-Dīn, Kharīdat al-qaṣr wa-l-jarīdat al-ʿaṣr, Shukrī Fayṣal, ed., 
Damascus 1955. 

al-Iṣfahānī, ʿImād al-Dīn, al-Fatḥ al-qussī fī l-fatḥ al-qudsī, Muḥammad Maḥmūd 
Ṣubḥ, ed., Cairo 1965. 

Jaspert, Nikolas 2007, “Die Wahrnehmung der Muslime im lateinischen Europa der 
späten Salierzeit”, in: Salisches Kaisertum und neues Europa. Die Zeit Heinrichs IV. 
und Heinrichs V., Bernd Schneidmüller and Stefan Weinfurter, eds., Darmstadt, 
307-340. 

Köhler, Michael A. 1991, Allianzen und Verträge zwischen fränkischen und islamischen 
Herrschern im Vorderen Orient. Eine Studie über das zwischenstaatliche Zusammenleben 
vom 12. bis ins 13. Jahrhundert, Berlin / New York. 

Leder, Stefan 2005, “Damaskus: Entwicklung einer islamischen Metropole (12.-14. 
Jh.) und ihre Grundlagen”, in: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen 
Sprache und Literatur, Thomas Bauer and Ulrike Stehli-Werbeck, eds., Wiesbaden, 
233-250. 

Leder, Stefan 2008, “Der Kaiser als Freund der Muslime”, in: Friedrich II. (1194-
1250). Welt und Kultur des Mittelmeerraums, Mamoum Fansa and Karen Ermete, 
eds., Mainz, 83-91. 

Lev, Yaacov 2008, “The ‘jihād’ of sultan Nūr al-Dīn of Syria (1146-1174): history 
and discourse”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 35, 227-284. 

Lev, Yaacov 2009, “From revolutionary violence to state violence; the Fāṭimids 
(297-567/909-1171)”, in: Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline, and the 
Construction of the Public Sphere, 7th -19th Centuries CE, Christian Lange and 
Maribel Fierro, eds., Edinburgh, 67-86. 

Möhring, Hannes 2005a, Saladin. Der Sultan und seine Zeit 1138-1193, München. 
Möhring, Hannes 2005b, “‘Saladin, der edle Heide’ – Mythisierung und Realität”, 

in: Konfrontation der Kulturen? Saladin und die Kreuzfahrer, Heinz Gaube, Bernd 
Schneidmüller, and Stefan Weinfurter, eds., Mannheim / Mainz, 160-175. 

Mottahedeh, Roy Parviz and Ridwan al-Sayyid 2001, “The Idea of the Jihād in Is-
lam before the Crusades”, in: The Crusades from the Perspective of Byzantium and the 
Muslim World, Angeliki E. Laiou and Roy Parviz Mottahedeh, eds., Washington 
D.C., 23-29. 

Mouton, Jean-Michel 2001, “Saladin et les Bédouins du Sinaï”, in: Le Sinaï de la 
conquête arabe à nos jours, Jean-Michel Mouton, ed., Cairo, 197-206. 

Richards, Donald S., trans. 2007 [2002], The Rare and Excellent History of Saladin or 
al-Nawādir al-sulṭāniyya wa-l-maḥāsin al-yūsufiyya, repr., Aldershot. 

Rosenthal, Franz 1971, art. “Ibn al-Athīr”, in: Encyclopaedia of Islam, new ed., vol. 3, 
Leiden, 723-725. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNI RESURGENCE, JIHĀD DISCOURSE AND THE FRANKISH PRESENCE 

 

101 

al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, vol. 21, Muḥammad al-Ḥujayrī, ed., Beirut 1408/ 
1988; vol. 29, Māhir Jarrār, ed., Beirut 1418/1997. 

Sivan, Emmanuel 1966, “La genèse de la contre-croisade: Un traité damasquin du 
début du XIIe siècle”, [= Translation of selected passages], Journal Asiatique 254, 
197-224. 

Sivan, Emmanuel 1968, L’Islam et la Croisade. Idéologie et Propagande dans les Réactions 
Musulmanes aux Croisades, Paris. 

al-Sulamī, ʿAlī b. Ṭāhir, “Kitāb al-jihād”, in: Arbaʿatu kutubin fī l-jihād min ʿaṣr al-
ḥurūb al-ṣalībiyya, Suhayl Zakkār, ed., Damascus 2007, 41-182. 

Talmon-Heller, Daniella 2002, “Religion in the Public Sphere: Rulers, Scholars and 
Commoners in Syria under Zangid and Ayyubid Rule (1150-1260)”, in: The Pub-
lic Sphere in Muslim Societies, Miriam Hoexter, Shmuel N. Eisenstadt, and Nehe-
mia Levtzion, eds., Albany, 49-63. 

Tyerman, Christopher 2006, A New History of the Crusades. London. 
Wiet, Gaston 1922, “Les inscriptions de Saladin”, Syria: Revue d’Art Oriental et 

d’Archéologie 3, 307-328. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jihād in the Medieval Mediterranean Sea: 
Naval War and Religious Endowment under  
the Mamluks 

Yehoshua Frenkel 

Abū l-Fidā al-Ḥamawī (672/1273-732/1331) witnessed the final stage of the Islamic 
conquest of the Frankish territories along the Syrian coasts. The well-known Syrian 
prince and warrior participated in violent events, and was a witness to the capture 
of Acre (690/1291) by the Mamluk armies.1 In his “Concise History of Humanity” 
he incorporated the following synopsis: 

“By these conquests (futūḥāt) all the [Syrian] coastlands (al-bilād al-sāḥiliyya) were 
brought back to Islam – an event too great to be hoped for or wished. Syria and the 
coastlands were purged of the Franks after they had been on the brink of taking Egypt 
and taking possession of Damascus and other places in Syria”.2 

The control of the former Frankish strongholds along the Syrian seashore served 
as a source of prestige. Al-Malik al-Ashraf Khalīl Ṣalāḥ al-Dīn b. Qalāwūn 
(689/1290-693/1293), the sultan who commanded the Mamluk armies in the last 
phase of the fighting against the Crusaders, boasted himself to be the vanquisher 
of the Frankish enemy. He designated himself as: “the destroyer (hādim) of Acre 
and the coastal provinces (al-bilād al-sāḥiliyya)”.3  

Long decades after the conquest of Acre, when the victory was a remote event, 
Mamluk sultans still plumed themselves with their predecessors’ accomplish-
ments. They posted monumental inscriptions that reflect the importance as-
signed by them to this achievement. A round Mamluk medallion bears the in-
scription: “Glory to our master, the sultan al-Malik al-Nāṣir, the possessor of the 
Egyptian territories, the Syrian provinces and the littoral fortresses”.4 

Yet, the Mamluk victories in the battlefields and the withdrawal of the Latin 
Kingdom from Palestine did not end the violent conflicts between the sultans of 
Egypt and Syria and the naval forces of several European nations. The ongoing ex-

1  Little, Donald P. 1986, “The Fall of ʿAkkā in 690/1291: The Muslim Version”, in: Studies in 
Islamic History and Civilization in Honour of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jeru-
salem, 159-181. 

2  Abū l-Fidāʾ, ʿImād al-Dīn Ismāʿīl (672/1273-732/1331), Al-mukhtaṣar fī akhbār al-bashar, 
Cairo 1325/1907, vol. 4, 25 (690/1290); Holt, Peter Malcolm, trans. 1983, The Memoirs of a 
Syrian Prince: Abu’l-Fidāʾ, sultan of Ḥamāh (672-732/1273-1331), Wiesbaden, 17. 

3  Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Étienne Combe, Jean Sauvaget, and 
Gaston Wiet, eds., vol. 12-17, Cairo 1943-82, 13, 107 (4957, 691/1292 Aleppo); 14, 88 
(5339, 714/1315 Gaza, Sanjar b. al-Jāwalī); Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic 
Perspectives, Edinburgh, 231. 

4  RCEA 15, 165 (5860, 741/1340-41 Egypt). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 104 

changes of blows impelled the Mamluks to develop a maritime strategy that gave 
priority to defensive measures. Naval operations against the enemies’ coasts and 
fleets were random and sporadic.5 Security considerations along Syria’s coasts un-
doubtedly had some bearing also on the history of villages and towns in these dis-
tricts.6 

Endeavoring to ponder the links between finance, war and ideology in Bilād 
al-Shām in the years of the Mamluk sultanate (1250-1517), the present chapter 
will concentrate on three related issues: the conspicuousness of jihād, the part 
played by pious endowments (waqf) in funding war and defense, and the role of 
Islamic relief institutions in ransoming Muslim prisoners. 

Mamluk Administration of the Syrian Coastline 

The re-conquest of the Crusaders’ territories shaped the administrative institutions 
in the Syrian provinces of the Mamluk sultanate.7 To control the territories taken 
from the Franks, an exclusive office was set up, that of “the viceroy of the con-
quered lands and the coastal districts”.8 It seems most likely that the Mamluk gov-
ernor (nāʾib) of the coastal regions was stationed in Ḥiṣn al-Akrād (Crac des Cheva-
liers), at least in the decades immediately following the conquest (in 669/1271). Af-
ter the capture of Tripoli (Ṭarābulus in 688/1289) his seat was moved to this city.9 
Monumental inscriptions from the early Mamluk sultanate illuminate the prestige 
attributed to this office. 

An inscription proclaims that a mosque in Akkār was renovated by “the general 
governor of the noble provinces that recently were seized [from the Franks] (kāfil 
al-mamālik al-sharīfa bi-l-futūḥāt al-saʿīda)”.10 Another inscription from Lebanon 
reads: “Glory to our master, the august sultan who raised the word of belief and 
subjected the worshipers of the cross, the conqueror of the littoral strongholds 
(fātiḥ al-thughūr al-sāḥiliyya)”.11 

5  Fuess, Albrecht 2001a, Verbranntes Ufer: Auswirkungen mamlukischer Seepolitik auf Beirut und 
die syro-palästinensische Küste (1250-1517), Leiden / Boston / Köln; idem 2001b, “Rotting 
Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the Mamluks”, Mamlūk Studies Review 5, 
45-71; Terdiman, Moshe 2007, The Mamluk maritime policy in the eastern Mediterranean and in 
the Red Sea, unpubl. Ph.D. dissertation, University of Haifa. 

6  Hillenbrand 1999, 244ff., 570. 
7  Gaudefroy-Demombynes, M. 1923, La Syrie à l’Époque des Mamelouks d’après des Auteurs 

Arabes: description géographique, économique et administrative, Paris. 
8  Frenkel, Yehoshua 1997, “The impact of the Crusades on the rural society and religious 

endowments: The case of Medieval Syria”, in: War and Society in the Eastern Mediterranean,  
7-15th centuries, Yaacov Lev, ed., Leiden, 242; Tsugitaka, Sato 1997, State and Rural Society in 
Medieval Islam: Sultans, Muqta’s and Fallahun, Leiden 1997, 80.  

9  Guo, Li 1998, Early Mamluk Syrian Historiography: al-Yūnīnī’s Dhayl Mirʾāt al-zamān, 2 vols., 
Leiden, vol. 2, 129, 199. 

10  RCEA 13, 58f. (4886, 686/1287 Akkār). 
11  RCEA 13, 100 (4947, 690/1291 Baalbek). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 105 

In the great mosque of Tripoli a wooden plank states that its construction was 
supervised by Aybak the treasurer of al-Ashraf Khalīl b. Qalāwūn, who served as 
the lieutenant general of the newly conquered districts.12 Another inscription re-
fers to “the lieutenant general of the magnificent sultanate in the maritime and 
mountainous provinces”.13 An inscription in Cairo mentions the “master of the 
littoral citadels”.14 

The elevated titles of the Mamluk governors curtain the grim reality in the 
coastal districts. Following the victory in Ḥiṭṭīn almost the entire Latin Kingdom 
of Jerusalem had fallen into the hands of Saladin. The Franks hung on grimly in 
three coastal towns: Antioch, Tripoli and Tyre. This enabled the landing of the 
Third Crusade (1191). Richard Coeur de Lion advanced, threatening to regain Je-
rusalem. The lesson that the Muslim leadership in Syria and Egypt gleaned from 
the successful progress of the Frankish forces was that the demolition of ports 
and the knocking down of fortifications are the best defensive tools.15 

The Mamluk sultans analyzed the history of the Third Crusade and the events 
of St. Louis’ invasion of the Nile delta (1250) and concluded that they would 
follow the Ayyubid policy of demolition,16 although not of total flattening, of 
Syria’s coastal cities and fortifications.17 It is evident that the measures they car-
ried out did not result in a complete desolation of the Syrian coast.18 Hand in 
hand with the administrative measures, Mamluk sultans invested in the defenses 
of the coastline. In strategic locations overlooking the Mediterranean waters, 

                                                                                          
12  RCEA 13, 122 (4975, 693/1294 Tripoli, grand mosque); cf. 13, 186 (5065, 698/1298 Trip-

oli, tomb lapidary of Aybak); 13, 249 (5170 Jabala, mausoleum of Ibrāhīm b. Adham; 16, 
105 (6157, 751/1350 Jabala, mausoleum of Ibrāhīm b. Adham).  

13  RCEA 16, 104 (6155, 750/1350 Jerusalem, al-Aqṣā Mosque). 
14  RCEA 17, 126 (770 005, 770/1368 Cairo). 
15  Richards, Donald S., trans. 2007, The Chronicle of Ibn al-Athīr for the Crusading Period from al-

Kāmil fī ʼl-taʾrīkh, part 2: The years 541-589/1146-1193: The Age of Nur al-Din and Saladin, 
Aldershot, 391f.; Anonymous 2006, “The History of Jerusalem and Hebron”, in: Abʿād fī 
adab faḍāʾil al-arḍ al-muqaddasa, Ghālib Ibrāhīm ʿAnābisa, ed., Beit Berl, 171f. 

16  Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle between Is-
lam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanities 1,8, 1-
12; idem 1968, “The Muslim City and the Mamluk Military Aristocracy”, Proceedings of the 
Israel Academy of Sciences and Humanities 2,14, 311-329. 

17  When later Syrian generations looked for explanations for the ruins along the shorelines, 
the common answer was that the demolition resulted from a strategic decision taken by 
sultan Saladin. This popular vision can even be seen in an Ottoman period epistle on the 
merits of Jerusalem and Hebron, ʿAnābisa, Ghālib Ibrāhīm 2006, Abʿād fī adab faḍāʾil al-arḍ 
al-muqaddasa: Dirāsa fī baʿd al-maṣādir mundhu nihāyat al-fatra al-mamlūkiyya wa-ḥattā l-fatra 
al-ʿuthmāniyya, ḥawla marākiz dīniyya muntakhaba fī l-Shām, Beit Berl, 171-175. 

18  Corpus Inscriptionum Arabicarum Palaestinae (CIAP), Sharon Moshe, ed., vol. 1-4, adden-
dum, Leiden 1997-2009, 1, 33 (840/1436-37 Acre, an inscription by Barsbāy). Cf. the po-
etic description by a certain Muḥyī al-Dīn who visited Caesarea in Palestine in 640 a.h., al-
Khalīlī, Shams al-Dīn Muḥammad, Tārīkh al-Quds wa-l-Khalīl, Nūfān Rajā al-H ̣ammūd 
Sawār̄iyya and Muh ̣ammad ʿAdnān Bakhīt, eds., London 2004, 162. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 106 

towns were pontificated by sultans and amīrs,19 who also built settlements20  and 
shrines.21 Some of these projects were financed not only by the state’s budget 
(bayt al-māl), but also by religious endowments.22 

The Mamluk sultan as a super-warrior 

The Mamluk sultans who invested in coastline fortifications used the walls and 
gates of these constructions to project the image of the protectors of the believ-
ers. In order to achieve this, the inscribers employed early Islamic vocabulary as 
well as new titles. The association of thaghr and ribāṭ with coastal fortification 
and maritime operations is familiar to students of early Islamic Mediterranean 
history: the Umayyad and ʿAbbasid caliphs enhanced their political position by 
accomplishing the construction of naval fleets and guarding forts.23 This policy 
was also executed by the Ayyubid and Mamluk sultans and governors, who faced 
the dangers of Frankish naval raids.24 

The Ayyubid sultans employed in their insignia titles that projected images of 
warriors for the cause of Islam. Among other titles they used the designation 
murābiṭ. An inscription on a brass vase produced for the royal buttery (sharāb-
khāna) of al-Malik al-Ẓāhir Yūsuf reads: “glory to our sultan, the august king, the 
victorious, the savant, the just, the assistant of Allah, the triumphant (muẓaffir), 
the conqueror (manṣūr), the defender (mujāhid) of faith (i.e. of Islam),25 the com-
batant at the frontier (murābiṭ), the reformer of earthly and religious conducts, 
the pillar of Islam and of the Muslims”.26 

19  Salam-Liebich, Hayat 1983, The Architecture of the Mamluk City of Tripoli, Harvard (Mass). 
20  CIAP 1, 185 (700/1300 Majd al-ʿAsqalan). 
21  Taragan, Hana 2004, “The Tomb of Sayyidnā ʿAlī in Arṣūf: the Story of a Holy Place”, 

Journal of the Royal Asiatic Society series 3,14,2, 83-102. 
22  Kofler, Hans, ed. 1934, “Handbuch des islamischen Staats- und Verwaltungsrechtes von 

Badr-ad-Dīn ibn Ǧamāʿah”, Islamica 6, 349-414, at 363. 
23  Elad, Amikam 1982, “The Coastal Cities of Palestine During the Early Middle Ages”, The Je-

rusalem Cathedra 2, 146-167; Khalilieh, Hassan Salih 1999, “The Ribât System and Its Role 
in Coastal Navigation”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 42,2, 212-225. 

24  The use of pre-Crusade sources by Mamluk authors ensured the continuation of this his-
torical narrative. Thus the Mamluk historian Ibn Shaddād for example often uses the 
chronicles of al-Balādhurī, al-Ṭarsūsī and other writings for the Abbasid period to recon-
struct his version of the history of the Syrian territories.  

25  Tapestry with gold threads, “[Glory to our master] the sultan the great al-Malik al-Ashraf 
Ṣālāḥ […] defender of the community”, Museum of Islamic Art, Cairo, no. 15626, in: 
Mackie, Louise W. 1984, “Toward an Understanding of Mamluk Silks: National and Inter-
national Considerations”, Muqarnas 2: The Art of the Mamluks, 127-146, at 132.  

26  RCEA 12, 49f. (4468, 4469, 658/1260 Syria); cf. 89f. (4532, 662/1264 inscription of al-
Malik al-Mughīth). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 107 

The Mamluk sultans continued the Ayyubid policy, and toiled hard to project 
the image of fighters (mujāhid) for the cause of Islam.27 They maintained that con-
ducting jihād; i.e. military operations against the Franks, was their fundamental 
mission.28 This is well visible in their honorific titles. An inscription provided at 
the occasion of the reconstruction of the citadel in Damascus opens with the dec-
laration: “our master al-Malik al-Ẓāhir [i.e. Baybars] ordered the renovation of this 
site and its reconstruction”. The next sentences carry the sultan’s additional titles: 
“the warden of the marches (muthāghir) and the vanquisher (ghāzī)”.29 

The Mamluk sultans used, since the days of Baybars, an array of royal titles 
that indicated their self-proclaimed image as victorious warriors (al-manṣūr).30 
The sultans proclaimed themselves as the suppressors of the infidels (qāmiʿ al-
kafara)31 and of the polytheists (mushrikīn),32 and boasted themselves as: “the 
king who fought to replace the Evangel with the Qurʾān”.33 An inscription 
placed by Baybars on the walls of the White Mosque in Ramla announces: “he 
had advanced leading his army from Egypt with the intention to declare a jihād, 
aiming to attack the polytheists and the wrong doers (ahl al-ʿinād ). He besieged 
the port town of Jaffa (666/1268) and conquered it.”34 

The minaret of the White Mosque in Ramla carries an additional plaque 
(718/1318). It praises the sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad: “the defender of 
faith (i.e. Islam; mujāhid), the combatant at the frontier (murābiṭ) and the warden 
of the marches (muthāghir), the eradicator of the infidels and of the polytheists 
(qātil al-kafara wa-l-mushrikīn)”.35 The Mamluk elite also aspired to radiate the 
message that they were the commanders of maritime operations. Sultanic em-

                                                                                          
27  By executing this policy they cultivated popular support as can be deduced from the verses 

by Sharaf al-Dīn al-Būṣīrī (d. ca. 696/1294), who saw in a dream that Acre would be con-
quered, Ibn Iyās, Muḥammad b. Aḥmad (852/1448-930/1524), Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-
duhūr [Die Chronik des Ibn Ijas], Muḥammad Muṣṭafā, ed., vol. 1,1, Wiesbaden 1975, 369. 

28  This hypothesis can be deduced from inscriptions on metal works and walls, Mayer, L. A. 
1933, Saracenic Heraldry: A Survey, Oxford, 48, 49, 66, 85.  

29  RCEA 12, 57f. (4476, 4477 Damascus, Citadel); 14, 42 (5264, 710/1310-11 Egypt, al-sulṭān 
al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn, “the killer of the infidels”). 

30  Aigle, Denise 2003, “Les inscriptions de Baybars dans le Bilād al-Šām. Une expression de 
la légitimité du pouvoir”, Studia Islamica 97, 57-85, at 62f., 81; Compare with RCEA 12, 65 
(4488 an inscription from Dibsho, Syria). 

31  RCEA 13, 234 (5147, 702/1302 Hebron); Shawkat, Shibli 1984, Mamluk Inscriptions from 
Hebron, Hebrew University MA thesis, Jerusalem, 49. 

32  RCEA 12, 50 (4469, 658/1260 Syria), 105 (4557 Homs, tomb of Khālid b. al-Walīd). 
33  RCEA 12, 125f. (4589, 666/1268 Ṣafad, Baybars).  
34  RCEA 12, 124 (4588, 666/1268 Ramla). 
35  RCEA 14, 128f. (5401 Homs, tomb of Khālid b. al-Walīd); cf. 144f. (5423, 720/1320 a lapi-

dary inscription from Granada), 14, 242f. (5558, 728/1328, Egypt, a round bronze table), 
15, 143 (5832 Egypt), 149 (5839), 161 (5855), 228 (5960); Reinfandt, Lucian 2003, Mamlu-
kische Sultansstiftungen des 9./15. Jahrhunderts: nach den Urkunden der Stifter al-Ašraf Īnāl und al-
Muʾayyad Aḥmad Ibn Īnāl, Berlin,137 (l. 5), 155 (l. 4). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 108 

blems, inscriptions36 and official documents37 contain the royal title “the king of 
the two seas” (malik al-baḥrayn). In addition to these titles, Mamluk sultans pre-
sented themselves also as the “contemporary Alexander”.38 

The Faḍāʾil al-Jihād and Faḍāʾil al-Shām genres 

The ongoing struggle between the Islamic armies and the Franks certainly affected 
various aspects of Mamluk society, including the political discourse among the 
governing echelons of the sultanate. Army officers, state officials, religious scholars 
and even private civilians participated in the jihād.39 Soldiers boasted their ego by 
partaking in fighting. Civilians donated property and cash money to finance the 
war against the Franks and contributed to the jihād literature. 

The Mamluk rulers’ official jihād policy was supported by the Islamic religious 
establishment. The continuing Frankish pressure on the Syrian and Egyptian 
shores persuaded scholars and jurists to compile ḥadīth collections that were de-
signed as a tool to encourage the Muslim warriors.40 They highlighted the reli-
gious values of fighting in the cause of Allah and even extolled being killed dur-
ing this mission. By accumulating early Islamic traditions on fighting in the 
cause of Allah and on the virtue of sticking to locations that were threatened by 
the enemies of the faith, Mamluk authors aimed to strengthen the spirits of their 
fellow Muslim civilians and soldiers.41 Due to these efforts two well-developed 

36  Mayer 1933, 107; RCEA 12, 104ff. (4556, 4557, 664/1266 Homs, Baybars, mausoleum of 
Sayf al- Islām Khālid b. al-Walīd), 128ff. (4593, 666/1257 Homs, Baybars, mausoleum of 
Khālid b. al-Walīd), 141ff. (4612, 668/1270 Nabī Mūsā, Baybars); 13, 9f. (4815, 681/1282 
Baalbek, Qalaʾūn), 15ff. (4823, 4824, 682/1283 Baalbek, Qalaʾūn), 105f. (4956, 691/1292 
Homs, Qalaʾūn); 15, 218 (5945, 742/1342 Egypt, al-Manṣūr al-Muẓaffar), 250 (5995, 
746/1345 Egypt, Sulṭān al-baḥrayn Ismāʾīl). 

37  Reinfandt 2003, 152 (863/1458 waqfiyya). 
38  Cf. Aigle 2003, 73-77. 
39  Ibn Yaḥyā, Ṣāliḥ, Tārīkh Bayrūt wa-huwa akhbār al-salaf min dhurriyyāt Buḥtur b. ʿAlī amīr al-

gharb bi-Bayrūt, Kamāl Ṣalībi and Francis Hours, eds., Beirut 1969; Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, 
Shihāb al-Dīn Aḥmad (773/1372-852/1449), Inbāʾ al-ghumr bi-abnāʾ al-ʿumr, Ḥasan Ḥabashī, 
ed., Cairo, 1419/1998, vol. 4, 209-216, 226; Moukarzel, Pierre 2007, “Les expéditions mili-
taires contre Chypre (1424-1426) d’après Ṣāliḥ b. Yaḥyā: Quelques remarques sur la marine 
mamelouke”, al-Masāq 19,2, 177-198; Bosworth, Clifford Edmund 1996, “Arab Attacks on 
Rhodes in the Pre-Ottoman Period”, Journal of the Royal Asiatic Society 6,2, 157-164, at 163. 

40  Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad (661/1263-728/1328), Qāʿida fī l-inghimās fī l-ʿadw wa-hal 
yubāḥ, Abū Muḥammad Ashraf b. ʿAbd al-Maqṣūd, ed., Riyad 2002, 65 quotes the saying: 
“either victory and triumph or martyrdom and paradise” (immā al-naṣr wa-l-ẓafar wa-immā 
al-shahāda wa-l-janna). 

41  Al-Sulamī, al-ʿIzz b. ʿAbd al-Salām (578/1182-660/1262), Targhīb ahl al-Islām fī suknā al-
Shām, Iyād Khalīd al-Ṭabbāʿ, ed., Damascus / Beirut 1413/1992; Ibn Taymiyya, Taqī al-
Dīn Aḥmad, Masʾala fī l-murābata bi-l-thughūr afḍal am al-mujāwara bi-Makka, Abū 
Muḥammad Ashraf b. ʿAbd al-Maqṣūd, ed., Riyad 2002, 54 argues that jihād is a collective 
action (farḍ ʿalā l-kifāya) and not an individual duty. Yet, in line with his philosophy, serv-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 109 

literary genres proliferated in the Mamluk realm: the virtues of jihād (faḍāʾil al-
jihād) and the merits of Syria (faḍāʾil al-shām).42 

A case in point is a short booklet by the well-known jurist Ibn Jamāʿa al-
Ḥamawī. His exposition includes thirty concise chapters. Two of them, the one 
on the involvement of women in jihād and the other on seafaring for the cause 
of God, have a common subject matter. Both highlight the role of naval opera-
tions and fighting. The author narrates the renowned story of Umm Ḥaram, who 
is said to have participated in the Umayyad landing on the shores of Cyprus, 
where her tomb can be seen to this very day.43 He depicts her as the model of a 
fighting woman.44 

Another example of this literary genre is a thin epistle by the famous Damas-
cene jurist and historian Ibn Kathīr (701/1301-774/1373).45 He dedicated his trac-
tate to Sayf al-Dīn Manjak al-Yūsufī (d. 776/1375),46 who among his various posi-
tions served as the armor-bearer (silāḥdar) and the governor (kafīl) of Damascus.47 
The author presents the current conditions along the sultanate’s shorelines. He 
outlines destructive events that have befallen the Muslims. Among them the 
Christian raid on Alexandria (767/1366) and its pillage, the killing and enslaving of  
 
                                                                                                                                                                                                                          

ing on the front lines is considered to be more meritorious than dwelling in the Arabian 
holy cities, ibid. 17. 

42  The composition of tracts about the merits of jihād and Syria certainly can be traced in the 
pre-Crusades era, al-Ṭarsūsī, ʿUthmān b. ʿAbd Allāh (d.1011/1602-3), “Siyar al-thughūr”, 
in: Shadharāt min kutub mafqūda fī l-tārīkh, Iḥsān ʿAbbās, ed., Beirut 1988, 437-459; idem, 
Baqāyā Kitāb Siyar al-thughūr min khilāl makhṭūṭat Bughyat al-ṭalab li-Ibn al-ʿAdīm; Shākir 
Muṣṭafā, ed., Damascus 1998; Bosworth, Clifford Edmund 1993, “Abū ʿAmr ʿUthmān al-
Ṭarsūsī’s Siyar al-thughūr and the last years of Arab rule in Tarsus (fourth/tenth century)”, 
Graeco-Arabica 5; repr. in: idem 1996,The Arabs, Byzantium and Iran: Studies in Early Islamic 
History and Culture, (Variorum Collected Studies Series 529), Aldershot / Brookfield, XV; 
al-Qarrāb, Isḥāq b. Ibrāhīm (352/963-429/1038), Faḍāʾil al-ramī fī sabīl Allāh taʿālā, Mash-
hūr H ̣asan Maḥmūd Salmān, ed., al-Zarqāʾ 1989, was transmitted in Mamluk Aleppo. An-
other example is the collection of forty traditions by al-Muqriʾ, Abū l-Faraj Muḥammad 
(517/1124-618/1221), Kitab al-arbaʿīn fī l-jihād wa-l-mujāhidīn, Badr b. ʿAbd Allāh Badr and 
ʿAbd al-Raḥīm b. al-Ḥusayn ʿIrāqī, eds., Beirut 1992. It was transmitted at the Madrasat 
Nūr al-Dīn in Damascus in the nineties of the 6th/12th century (certificate of edition, 91f.).  

43  Cook, David 2005, “Women Fighting in Jihad?”, Studies in Conflict & Terrorism 28,5, 375-
384, at 375f. 

44  Ibn Jamāʿa, Muḥammad b. Ibrāhīm (639/1241-733/1333), Mustanad al-ajnād fī ālāt al-jihād 
wa-mukhtaṣar fī faḍl al-jihād, Usāma Nāṣir al-Naqshbandī, ed., Baghdad 1983, 45-48, 93. 

45  Ibn Ḥajar, Inbāʾ, vol. 1, 39f. 
46  Ibn Kathīr, Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl b. ʿUmar (701/1301-774/1373), Kitāb al-ijtihād fī ṭalab al-

jihād, Cairo 1993, 26, 33. 
47  Mayer 1933, 153ff.; RCEA 16, 35 (6048, 748/1347 Cairo, palais de Manjak). This publica-

tion offers a better decoding of Manjak designations than the reading by the editor of Ibn 
Kathīr’s tractate; cf. Sauvaget, Jean 1932, “Décrets Mamelouks de Syrie (Premier Article)”, 
Bulletin d’Études Orientales 2, 1-52, at 4 (769/1368 Damascus,); RCEA 17, 110f. (769 003, 
769/1368 Damascus, abolition of taxes); Guérin, Alexandrine 2001-02, “Un corpus des ins-
criptions arabes de la Syrie méridionale”, Bulletin d’Études Orientales 53-54, 229-278, at 239 
(Busra). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 110 

Muslims. Then the attack on Tripoli where the local population and garrison were 
betrayed (baʿḍ munāfiqīhā yukhādiʿu al-muslimīn) and the Christians wreaked havoc 
in the city. Only the advance of a Turkmen party drove back the Franks.48 

A couple of years after this chain of raids, the Franks’ fleet attacked Āyās (La-
jazzo; Yumurtalik) in Southern Turkey (769/1367). On this occasion the Mamluk 
army, headed by Manjak and by Sayf al-Dīn Mankalī Bughā al-Shamsī (d. 774/ 
1372),49 the viceroy of Aleppo (763/1363-768/1366) succeeded in defeating the en-
emy.50 It was narrated that the king of Cyprus was among the wounded Christians. 

That the Mamluk establishment regarded the victory over the intruders as a 
major achievement can be deduced from the construction inscription in the 
Mankalī-Bughā mosque (jāmiʿ) in Aleppo. It reads: “this flourishing mosque was 
built by Abū ʿAbd al-Raḥīm Mankalī Bughā al-Ashrafī following the defeat he 
inflicted on the Franks at Āyās on the first day of Ṣafar 769 (27 September 1367). 
At that time he served as the marshal (atabeg) of the Egyptian armies”.51 

War has political and moral dimensions. Arguing that the struggles of the day 
were a continuation of the historical efforts to spread the call of Islam in Bilād 
al-Shām, Ibn Kathīr encouraged the Mamluk state to staff the coastal fortifica-
tions with combatants. The Damascene historian employs a simple literary de-
vice. By readapting historical stories he endeavors to convince his audience to 
enlist in the armies of jihād.  

Indeed, he narrates, Syria was in the past inhabited by Christians from various 
denominations, but then the Prophet converted Arabia and advanced as far as 
the Byzantine territory. Following Muhammad’s death the armies of Islam ac-
complished the mission. The Franks were able to take advantage of the weaken-
ing of the Islamic state and conquered the Holy Land in about the year 
500/1106-07. But Saladin and his successors were able to drive them out. How-
ever, nowadays, the king of Cyprus is venturing to capture the Syrian coast. 
Hence, Ibn al-Kathīr claims, the Muslims should be on guard. Yet, he ensures 
them, quoting apocalyptic traditions, Islam will not lose Jerusalem again.52 

Ibn Naḥḥās al-Dumyāṭī (d. 814/1411) composed a bulky volume on the mer-
its of jihād and the law of war.53 The fighting along the Syrian coastlines is a link 

48  Ibn Kathīr, Ijtihād. 
49  Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Inbāʾ, vol. 1, 54. In Aleppo he donated an astrolabe to a library (li-l-

khizāna), Reich, Sigismund and Gaston Wiet 1939, “Un astrolabe syrien du XIVe siècle”, 
Bulletin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale 38, 195-202, 196-99; RCEA 17, 87 (767 
003, 767/1366 Aleppo), 112f. (769 005, 769/1367 Aleppo citadel). 

50  Laoust, Henri 1955, “Ibn Kathir historien”, Arabica 2, 42-88, at 62.  
51  RCEA 17, 113f. (769 006, 769/1367 Aleppo), 115 (769 007). 
52  Ibn Kathīr, Ijtihād, 32-40. 
53  Peters, Rudolph 2005, Jihad in Classical and Modern Islam: a reader, updated and expanded 

ed., Princeton, 104, 196; Cook, David and Olivia Allison 2007, Understanding and Address-
ing Suicide Attacks: The Faith and Politics of Martyrdom Operations, Westport (Conn.), 11, 150. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 111 

in the chain of wars that shaped the history of Islam since the campaigns of the 
Prophet. Some chapters summarize the traditions that eulogize the Muslim 
fighters who inhabit Bilād al-Shām’s port towns and fortification. The author 
claims that ribāṭ means to reside in a coastal fort in preparation for the enemy’s 
landing. A particular chapter deals with the merits of maritime fighting. He de-
scribes the seasick mariner as a martyr lying in his blood (al-māʾid fī l-baḥr ka-l-
shahīd al-mutashaḥḥiṭ fī dammihi).54 Hence Ibn al-Naḥḥās encourages his readers 
to donate alms-money that will finance the jihād.55 

Towards the end of the Mamluk sultanate, the well-known scholar Jalāl al-Dīn 
al-Suyūṭī (849/1445-911/1505) compiled a collection of forty traditions on the 
virtue of jihād.56 Yet, though living in the Mamluk realm, he dedicated the work 
“to our Great Master, the Enormous Sultan” Muḥammad b. ʿUthmān, i.e. the 
Ottoman ikinci Mehmet, explaining that it is a gift (hadīya), a sample extracted 
from a work that comprises ten thousand traditions on the merits of the holy 
war.57 Probably the dedication expressed al-Suyūṭī’s gratitude to the sultan who 
became known as Muḥammad al-Fātiḥ (1432-1481) the conqueror of Constan-
tinople (1453). One of the traditions that are very popular in these ḥadīth collec-
tions says that participation in the holy war, including migration to the frontier 
zones or the dwelling in garrison towns, is a rewarded deed. Muslims occasion-
ally transmitted the ḥadīth “residing in a fortification for 24 hours is better than a 
month’s fasting”.58 

Closely related to the conflict between the sultanate and the Franks is another 
literary genre, that of traditions on the virtue (faḍāʾil) of Bilād al-Shām.59 As in 
the genre of “the merits of holy war” also in collections on “the merits of Syria 
and the Holy Land”, the Mamluk period authors continued earlier practices.60 
Yet from a diachronic examination, it is clear that the faḍāʾil writing was not an 

                                                                                          
54  Ibn Naḥḥās, Abū Zakariyyā Aḥmad (d. 814/1411), Mashāriʿ al-ashwāq ilā maṣāriʿ al-ʿushshāq 

wa-muthīr al-gharām ilā dār al-salām, fī: faḍāʾil al-jihād, Idrīs Muḥammad ʿAlī and 
Muḥammad Khālid Isṭanbūlī, eds., Beirut 1990, 248. 

55  Cf. ibid. 244-265, 296f., 366-393, 408-411, 550ff., 908-950. Among his sources he men-
tions late medieval authors: Abū l-Ḥajjāj Yūsuf al-Mizzī (d. 742/1341-2; 385); Ibn Taymi-
yya (386) and others. 

56  Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn (849/1445-911/1505), Arbaʿūna ḥadīthan fī faḍl al-jihād, Marzūq ʿAlī 
Ibrāhīm, ed., Cairo 1988. 

57  Ibid. 50. 
58  Muslim, Ṣaḥiḥ, quoted by Ibn Kathīr, Ijtihād, 29; Ibn Taymiyya, Masʾala, 58; al-Suyūṭī, 

Arbaʿūna, 86 (no. 31). 
59  Anabsi, Ghalib 2008, “Popular Beliefs as Reflected in ‘Merits of Palestine and Syria’ 

(Faḍāʾil al-Shām) Literature: Pilgrimage Ceremonies and Customs in the Mamluk and Ot-
toman Periods”, Journal of Islamic Studies 19,1, 59-70. 

60  This genre reflects a virtual vision of the territory and its inhabitants. See the sermon de-
livered by Saladin after his victorious entry to Jerusalem, Ibn Wāṣil, Jamāl al-Dīn 
Muḥammad, Mufarrij al-kurūb fī akhbār Banī Ayyūb, Jamāl al-Dīn al-Sayyāl, ed., vol. 1-5, 
Cairo, 1954, vol. 2, 218-22. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 112 

archaic recycling of old materials.61 The classification of the Syrian lands 
changed in line with political and military developments. This is clearly visible in 
Mamluk period writings about Syria.62 

The number of epistles on the merits of Bilād al-Shām that were composed in 
Mamluk Syria is considerable. To make my point it is sufficient here to dwell 
only upon a handful of illustrative writings. One example is a short epistle con-
cerning the “true” location of Moses’ tomb (qabr al-kalīm),63 which was com-
posed by Ibn al-Firkāḥ (d. 729/1329),64 a fairly well-known scholar from Jerusa-
lem.65 A second epistle is a short tract named Istiqbāl al-qiblatayn, which was com-
posed by Burhān al-Dīn Ibrahīm b. Jamāʿa (725/1325-790/1388).66 The text mir-
rors the Syrian-Palestinian tradition of writing about disputed sacred locations. 
The author refutes the suggestion that no prophet had prayed facing towards Je-
rusalem. He relies on al-Zuhrī’s transmission but rectifies the content: “on the 
night of the miraculous journey to Jerusalem all the prophets have assembled 
behind Muḥammad and he led them in prayer. This happened prior to his flight 
and before the direction of prayer (qibla) became oriented towards the Kaʿba in 
Mecca”. 

The Damascene scholar Ibn Rajab al-Ḥanbalī asserts in his introduction to a 
compilation about the merits of Syria that: “In this book I collected [traditions] 
on the faith and true religion that reside in Syria. It protects al-Shām and safe-
guards it. I composed this volume as a tool to encourage the believers and 
hearten them to face the disturbing events that shook Bilād al-Shām in the years 
791-792 [1389-90]”.67 

61  As such it displays primordial patriotism (ḥubb al-waṭan min al-imān). Ibn Shaddād, ʿIzz al-
Dīn Muḥammad (613/1217-684/1285), al-Aʿlāq al-khaṭīra fī dhikr umarāʾ al-Shām wa-l-Jazīra, 
Yaḥyā Zakariyyā ʿAbbāra, ed., Damascus 1991, 11f. 

62  ʿAnābisa, Ghālib Ibrāhīm, ed. 2007, Min adab faḍāʾil al-Shām. Nuṣūs mukhtāra min makhtūtāt 
mamlūkiyya wa-ʿuṯmāniyya [from the ‘Merits of al-Shām Literature’. Selected texts from manuscripts 
of the Mamluk and Ottoman periods], Beit Berl. 

63  On it Sadan, Joseph 1981, “Le Tombeau de Möise a Jéricho et à Damas. Une compétition 
entre deux lieux saints principalement á l’epoque ottomane”, Revue des Études Islamiques 
49,1, 59-99; Elʿad, Amikam 1988, “Some Aspects of the Islamic Traditions Regarding the 
Site of the Grave of Moses”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 11, 1-15.  

64  The National and University Library (Hebrew University Jerusalem), ms Arab 809. 
65  Matthews, Charles D. 1932, “The Wailing Wall and al-Buraq”, The Muslim World 22,4, 331-

339. Ibn al-Firkāḥ, Burhān al-Dīn, “Kitāb bāʿith al-nufūs ilā ziyārat al-Quds al-maḥrūs”, 
Charles D. Matthews, ed., The Journal of the Palestine Oriental Society 15,1-2 (1935), 51-87; see 
also Ibn al-Firkāḥ, Burhān al-Dīn, “Kitāb bāʿith al-nufūs ilā ziyārat al-Quds al-maḥrūs”, 
Madīḥa al-Sharqāwī, ed., in: Arbaʿatu rasāʾil fī faḍāʾil al-masjid al-Aqṣā, Muḥammad Zayna-
hum, ed., Cairo 1420/2000, 53-109. 

66  Ibn Jamāʿa al-Maqdisī, Burhān al-Dīn, Istiqbāl al-qiblatayn, Jewish National and University 
Library, ms Arab, Yahudah 318; King Saud University ms 4812.  

67  Ibn Rajab,ʿAbd al-Raḥmān b. Aḥmad (706/1306-795/1393), “Faḍāʾil al-Shām”, in: Faḍāʾil 
al-Shām, Abū ʿAbd al-Raḥmān ʿĀdil b. Saʿd, ed., Beirut 2001, 153-281, at 159. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 113 

Shams al-Dīn al-Suyūṭī employs the opposite approach. In a chapter on the 
coastal town of Ascalon (Ashkelon; ʿAsqalān)68 he selects and quotes several earlier 
sources, using them not merely to narrate the story of the place but also to pro-
mote its qualities.69 He concludes this chapter by stating: “the transmission of 
these traditions resulted from the location of the place. It was a salient garrison 
town and a border fortification that the enemy had attacked endlessly. A great 
number of Muslims lost their lives defending the site; however since at present 
times the enemy is not attacking, it is superior to serve as guardians of other 
places”.70 

The message projected by these texts induced the Muslim civil population in 
Syria to devote time and private money for the sake of safeguarding coastal set-
tlements. The religious establishment used the texts to sanction the collection of 
dues and the endowment of property to finance the jihād. The political weight of 
fighting in the name of Islam can be easily construed from the language and the 
symbols that the ruling elite manipulated. These and similar faḍāʾil writings most 
probably shaped the Muslim public opinion within the boundaries of the sul-
tanate. 

Thus for example narrating the merits of Muḥammad b. Yūsuf al-Mizzī (d. in 
Damascus 788/1386) a contemporary chronicler says: “he devoted considerable 
attention to horse maneuvers and weapons and liked very much those who 
shared this hobby with him. He often returned to Sidon and Beirut (in the 
Lebanon) to participate in the defense (ribāṭ) of these cities. In one case he had 
experienced a severe crush (nawba) [inflicted upon the Muslims by the Franks] 
and built a fortified tower (burj) on the coastline.”71 

 
 
 
 

                                                                                          
68  Le Strange, Guy, trans. 1965 [1890], Palestine under the Moslems. A Description of Syria and the 

Holy Land from A.D. 650-1500, translated from the works of the mediaeval Arab geographers, Bei-
rut, 400-403; Anabseh, Ghaleb 2006, “The Sanctity of the City of ʿAsqalan in the ‘Merits 
Literature’ of Palestine: An Examination of Mamluk and Ottoman Sources”, Holy Land 
Studies 5,2, 187-198. 

69  Ibn Tamīm al-Maqdisī, Shihāb al-Dīn (714/1314-765/1363), Muthīr al-gharām ilā ziyārat al-
Quds wa-l-Shām, Aḥmad Khuṭaymī, ed., Beirut 1415/1994; Ibn ʿAsākir, ʿAlī b. al-Ḥasan b. 
Hibbat Allah (d. 571/1176), Tārīkh madīnat Dimashq, ʿUmar b. Gharāma al-ʿAmrawī, ed., 
Beirut 1995-98. 

70  Al-Suyūṭī, Shams al-Dīn (816/1413-880/1475), Itḥāf al-akhiṣā bi-faḍāʾil al-masjid al-aqṣā, 
Aḥmad Ramaḍān Aḥmad, ed., Cairo 1982-84, vol. 2, 170; yet in his short epistle on the 
merits of Syria al-Suyūṭī does not restate this position, al-Suyūṭī, Shams al-Dīn, “Faḍāʾil al-
Shām”, in: Faḍāʾil al-Shām, Abū ʿAbd al-Raḥmān ʿĀdil b. Saʿd, ed., Beirut 2001, 350f.; I 
would like to thank Dr. O. Livne for this footnote. 

71  Ibn Ḥajar, Inbāʾ, vol. 1, 329. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 114 

Financing the Jihād 

Mamluk sultans were aware that war is a pricey enterprise. No wonder then that 
military expenditures were their main concern.72 The payment to the profes-
sional army (al-ajnād al-murtaziqa) was the top priority of the sultanate’s treasury 
(bayt al-māl al-ʿāmma).73 Administrative and legal writings, particularly in the 
chapters dealing with taxation and land-tenure, clearly reflect this awareness. 
They define the arable fields as the property of the community (waqf muʾabbad 
ʿalā maṣāliḥ al-muslimīn).74 Theoretically the treasury granted farming estates to 
the army commanders (iqṭāʿ) for a definite period of time.75 

The financial aspects of the jihād were not administered only by the army 
commander charged with Syria’s coastal districts. The “supervisor of the [Mus-
lim] captives and the [maintenance of the] walls (naẓẓār al-asrā wa-naẓẓār al-
aswār)” was one of the administrative officers (al-waẓāʾif al-dīwāniyya) in Damas-
cus. The nomination patent to this office introduces the ideology of the Mamluk 
regime. The text represents the Prophet and the Companions as a model “who 
by their restless efforts have guarded the community of Islam. They built un-
reachable walls, discouraged the enemies and rescued the captives”.76 

Yet the jihād was also financed by special taxes, especially in emergency cases. 
The first collection of this kind coincided actually with the emergence of the 
Mamluk sultanate. As the Mongol armies were conquering Syria, the new sultan 
Qutuz taxed the population of Cairo.77 Another example is the effort by Baybars 
to confiscate farming lands in the vicinity of Damascus.78 With the passing of 

72  It included the construction of fortifications and weapons in addition to other projects 
such as shipyards and of ship building, ibid., vol. 1, 302, 313. 

73  Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad (661/1263-728/1328), al-Siyāsa al-sharʿiyya fī ṣalāḥ al-rāʿī 
wa-l-raʿiyya, Beirut 1409/1998, 54; Laoust, H. 1948, Le Traité de droit public d’Ibn Taymīya, 
Beirut, 47. 

74  For an early (Fatimid) illustration of this method, see the inscription from southern Pales-
tine that was published in CIAP 3, 15f. 

75  Al-Anṣārī, Abū Yaḥyā Zakariyyā b. Muḥammad (d. 926/1520), al-Iʿlām wa-l-ihtimām bi-jamʿ 
fatāwā shaykh al-Islām Abī Yaḥyā Zakariyyā b. Muḥammad, ʿAbd al-ʿAzīz ʿIzz al-Dīn al-
Sīrwān, ed., Beirut 1984, 89; Ibn Jamāʿa al-Ḥamawī, Mukhtaṣar, 125, 128ff.; al-ʿUmarī, 
Aḥmad b. Yaḥyā b. Faḍl Allāh (700/1301-750/1349), Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār, 
Dawlat al-mamālik al-ūlā [description of Syria and Egypt], Dorothea Krawulsky, ed., Beirut 
1986, 94; Tsugitaka Sato 1997, State and Rural Society in Medieval Islam: Sultans, Muqtaʿs and 
Fallahun, Leiden / New York / Köln. 

76  Al-Jazarī, Shams al-Dīn Muḥammad (658/1259-739/1338), “Ḥawādith al-zamān wa-
anbāʾihi wa-wafayāt al-akābir wa-l-aʿyān min abnāʾihi”, in: Quellenstudien zur frühen Mam-
lukenzeit, 2nd ed., Ulrich Haarmann, ed., Freiburg i.Br. 1970, 106; al-Qalqashandī, Aḥmad 
b. ʿAlī (756/1355-821/1418), Ṣubḥ al-aʿshā fī ṣināʿat al-inshāʾ, repr., Cairo 1963, vol. 12, 393
(the nomination letter of Ibn al-Qalānisī). 

77  Ibn Iyās, Badāʾiʿ al-zuhūr, vol. 1, 305f. (the verses by Ibn ʿAnīn are particularly note- 
worthy). 

78  Sublet, Jacqueline 1976, “Le Séquestre sur les jardins de la Ghouta (Damas 666/1267)”, Stu-
dia Islamica 43, 81-86. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 115 

time, the ongoing financing crisis went from bad to worse. The revenues collected 
by the sultanate had shrunk. Facing this harsh economic reality, sultans did not 
hesitate to seize the coffers of the religious endowments, a policy that was not 
sanctioned by all jurists.79 

Mamluk sources mention several confiscations of waqf money in order to fi-
nance military operations.80 When Barqūq learned about the advance of Tīmūr 
Lank (Tamerlane) towards Anatolia, he summoned the Mamluk elite and dis-
cussed with them possible steps that should be taken. Troubled by the weakness 
of the Egyptian army, the sultan looked for financial resources.81 In another case 
waqf money was levied to fund war in Anatolia (872/1468).82 

The Waqf 

The steady re-conquest of the Crusaders’ districts by the Mamluk armies provided 
the sultanate with domains in the coastal districts of Syria.83 Frankish estates and 
villages were endowed to support public Muslim institutions (awqāf). Baybars for 
example, did not hesitate to finance the shrine of Abū ʿUbayda, by endowing a vil-
lage in central Syria although the farming land was held jointly (condominia; min 
munāṣafat Ḥimṣ) with the Latins.84 A fragment of a court document from the sec-
ond half of the 8th/14th century is a clear indicator of this development and illu-
minates the use of pious foundations to this purpose.85 The original record was 
presumably copied during legal procedures that took place in Jerusalem and re-
volved around a religious endowment established by the Mamluk sultan Abū l-
Maʿālī Muḥammad b. Abī l-Fatḥ Qalāwūn al-Ṣāliḥī (first reign 693/1294; second 

                                                                                          
79  Al-Balāṭunsī, Taqī al-Dīn Muḥammad (851/1447-936/1530), Taḥrīr al-maqāl fī-mā yaḥillu 

wa-yaḥrumu min bayt al-māl, Fatḥ Allāh Muḥammad Ghāzī al-Ṣabbāgh, ed., Manṣurah 
1989, 102ff. (quoting Abū Shāma on the virtue of Nūr al-Dīn). 

80  Ibn Kathīr, Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl b. ʿUmar, al-Bidāya wa-l-nihāya, ʿAbd Allah b. ʿAbd al-
Muḥsin al-Turkī, ed., Cairo 1998, vol. 18, 111 (711/1311-12).  

81  Ibn Taghrī Birdī, Abū l-Maḥāsin Yūsuf, al-Nujūm al-zāhira fī mulūk Miṣr wa-l-Qāhira, Wil-
liam Popper, ed., vol. 5, Berkeley 1936, 384 (788/1387). 

82  Ibn Iyās, Badāʾiʿ al-zuhūr, vol. 3, 14; Wiet, Gaston, trans. 1945, Histoire des mamlouks circas-
siens: Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr par Ibn Iyās, Cairo, 14. 

83  Oppenheim, Max, ed. 1909, Inschriften aus Syrien, Mesopotamien, und Kleinasien, gesammelt im 
Jahre 1899, part 1: Arabische Inschriften, Leipzig 1909, 5f. (inscription 3, 666/1267 Homs, 
Baybars). 

84  RCEA 12, 208ff. (4714, Mazār Abū ʿUbayda, Baybars). This territory is specified in the 
treaty signed between Baybars and the Hospitallers Knights; al-Qalqashandī, Ṣubḥ al-aʿshā, 
vol. 14, 34; Holt, Peter Malcolm 1995a, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of 
Baybars and Qalāwūn with Christian rulers, Leiden, 34. 

85  The document was found in the collections of the Ḥaram al-Sharīf in Jerusalem, Little, 
Donald P. 1984, A Catalogue of the Islamic Documents from al-Ḥaram aš-Šarīf in Jerusalem, Bei-
rut / Wiesbaden, 374 (Ḥaram doc. 306). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 116 

reign 698/1299-708/1309; third reign 709/1309-741/1340).86 The record shed light 
on the close contact between war and property.87 Despite being incomplete, it il-
luminates the legal maneuvers that the founder of the endowment accomplished, 
as well as the transfer to an Islamic religious endowment of property owned by 
Christian orders during the Crusader period.88 

Iqṭāʿ- farms were another source of awqāf. Sultans, governors and officers 
grabbed hold of “state properties”. They converted these fields, which were not the 
private property (mulk) of the founder, into religious endowments,89 an act that 
was not in line with the prescriptions of Islamic Law.90 The rapid growth of the 
awqāf affected the army administration (dīwān al-jaysh) that suffered from heavy 
loss of iqṭāʿ-fields. The economic dependence of the Mamluk society and govern-
ment on the waqf broadened with the growth in size and wealth of the religious 
endowments. This development widened the range of activity of the religious en-
dowments.91 

It is well known that pious foundations played an important role during the 
Mamluk period. Among other activities they also played a significant role in sup-
porting Muslim communities in those districts snatched from the Latins.92 The 

86  Holt, Peter Malcolm 1995b, “An-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn (684/1285-741/1341): his 
Ancestry, Kindred, and Affinity” in: Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid and Mamluk 
Eras, (Orientalia Lovaniensia Analecta 73), Urbain Vermeulen and D. De Smet, eds., Leu-
ven, 313-324; Levanoni, Amalia 1995, A Turning Point in Mamluk History: The Third Reign of 
al-Nāṣir Muḥammad Ibn Qalāwūn (1310-1341), Leiden / New York / Köln. 

87  Frenkel, Yehoshua 1997, “The Impact of the Crusades on the Rural Society and Religious 
Endowments: The Case of Medieval Syria (Bilad al-Sham)”, in: War and Society in the East-
ern Mediterranean, 7th-15th centuries, Yaakov Lev, ed., Leiden / New York / Köln, 237-248. 

88  The continuation of the Crusaders’ administrative practices by the Mamluks is evident 
from their use of Latin technical terms. Thus for example the Latin vassal was transcribed 
into Arabic faṣal, Cahen, Claude 1975, “Aperçu sur les impôts du sol en Syrie au moyen 
âge”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 18,3, 233-244, at 238; CIAP 3, 
190, 195-200. 

89  CIAP 3, 53 (the endowment of villages by Sanjar al-Dawadārī). Abū Shāma, ʿAbd al-
Raḥmān b. Ismāʿīl, Kitāb al-rawḍatayn fī ʾakhbār al-dawlatayn al-nūriyya wa-l-ṣalāḥiyya, 
Muḥammad Ḥilmī Muḥammad Aḥmad, ed., Cairo 1956-62, vol. 1, 41; Ibn Qādī Shuhba, 
Abū Bakr b. Aḥmad, Al-kawākib al-durriyya fī l-sīra al-nūriyya, ed. Maḥmūd Zayid, Beirut 
1971, 47. 

90  The so-called waqf irṣād. Cuno, Kenneth M. 1999, “Ideology and Juridical Discourse in Ot-
toman Egypt: The Uses of the Concept of Irsad”, Islamic Law and Society 6, 136-163. On 
later periods see Deguilhem, Randi 2008. “The Waqf in the City”, in: The City in the Islamic 
World, vol. 1, Salma Khadra Jayyusi et al., eds., Leiden, 923-950, at 940; Ener, Mine 2003, 
Managing Egypt’s poor and the politics of benevolence, 1800-1952, Princeton, 8. 

91  The growth of awqāf had a clear impact on the Mamluk economy and administration. 
Farming lands that financed the military elite were moved from the military department to 
the endowments departments. Thus for example some villages that Baybars granted to his 
officers are named in the waqf record of the sultan al-Ashraf Inal; Irwin, Robert 1977, “Iqṭāʿ 
and the end of the Crusader states”, in: The Eastern Mediterranean Lands in the Period of the 
Crusades, P. M. Holt, ed., Warminster (Engl.), 62-77; Reinfandt 2003, 156. 

92  Ḥaram document no. 306 reflects the use by sultans of farming lands that their armies 
have taken from the Latins. Yet because of the deficient conditions of the document we 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 117 

awqāf contributed to the general welfare of the believers by paying for social activi-
ties and other enterprises of the Islamic community.93 They financed the building 
of mosques,94 tombs,95 and shrines. Some of the capital was used to decorate towns 
and to construct fortifications and ramparts96 along the Syrian shores. For example 
a plaque in the Nabī Yūnus mosque reads that it was built by Ḥusām al-Dīn Lājīn 
the governor of Balāṭunus in 708/1308.97 Another case in point can be seen in the 
mausoleum of Ibrāhīm b. Adham in Jabala (Lebanon).98 

The construction of fortifications by Mamluk rulers along the Mediterranean 
coast and the staffing of the seashores with warriors did not result merely from a 
romantic view or nostalgia for earlier glorious ages of Islam; it had a concrete 
function. The Mamluk ventured to rebuff naval raids on the beaches,99 and war-
riors were needed to man the fortifications that guarded the sultanate’s shoreline 
(aḥad ajnād al-thaghr al-maḥrūs).100 To encourage loyal Muslims to come to the 
port towns, their accommodation was paid by religious endowments. 

An inscription on the walls of a mosque (Masjid al-Ṭaylān) in Tripoli (Lebanon) 
states: “The surplus money left in the coffers of this endowment after the salary 
payment to the functionaries and other disbursements, will be spent on the Ṣūfīs 
and on the poor, both those who are currently dwelling in Tripoli and those who 
would arrive”.101 In the list of Barqūq’s favorable deeds, the chronicles mention his 
restoration of the armories in the front city of Alexandria and the construction of a 
Ṣūfī lodge (zāwiya) named al-Barzakh at Dumyaṭ (Damietta).102 

In the medieval Islamic world and in neighboring civilizations, men and 
women were regarded as a commodity. The ransom of Muslim prisoners (fakk al-
asīr) was seen by jurists, rulers and the general public as a valuable accomplish-
ment.103 They considered this deed as a fulfillment of a general statement in the 

                                                                                                                                                                                                                          

cannot narrate fully the history of this particular institution, nor identify its beneficiaries. 
This lacuna remains open for further enquiry. Cf. the list on villages in Reinfandt 2003, 
138-141.  

93  The founding of a pious endowment to finance war is well documented in pre-Mamluk 
documentation, Lev, Yaacov 2005, Charity, Endowments, and Charitable Institutions in Medie-
val Islam, Gainesville, 68f.  

94  RCEA 14, 266 (5587, 730/1329 Gaza).  
95  RCEA 13, 186 (5065, 698/1298 Tripoli); 16, 215f. (6324, 760/1359 Tripoli). 
96  RCEA 13, 204 (5099, 700/1300 Majdal al-ʿAskalān). 
97  RCEA 14, 21 (5234). 
98  RCEA 15, 232 (5964, 743/1342 Jabala, Lebanon). 
99  Cf. al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad (766/1364-845/1441), Kitāb al-Sulūk li-maʿrifat duwal al-

mulūk, Saʿīd ʿAbd al-Fattāḥ ʿAshūr, ed., Cairo 1970, vol. 3, 489, 499 (785/1383), 515 
(786/1384).  

100  RCEA 13, 145 (5008, 695/1296 Egypt, lapidary). 
101  RCEA 15, 60ff. (5690, 5691). 
102  Ibn Taghrī Birdī, al-Nujūm, vol. 5, 421 (791/1389). 
103  Littmann, Enno 1949, Syria: publications of the Princeton University archaeological expeditions to 

Syria in 1904-5 and 1909, div. 4: Semitic inscriptions, sect. D: Arabic inscriptions, Leiden, 28 
(line 5; 542-544/1147-50 Bosra). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 118 

Qurʾān: “the alms are only for the poor and the needy, and those who collect 
them and those whose hearts are to be reconciled, and to free the captives and 
the debtors, and for the cause of Allah (fī sabīli-llāh), and for the wayfarers; a duty 
imposed by Allah”.104 Mamluk period chronicles contain numerous references to 
the activity of the dīwān al-asrā in releasing Muslim prisoners captured by Chris-
tian mariners.105 

The prospect of gaining ransom money encouraged Europeans to amass Mus-
lim captives and deliver them to Mamluk representatives.106 Contemporary 
sources describe the arrival of Frankish merchants with Muslim prisoners to the 
Mamluk sultanate. Late Mamluk period chronicles mention Christian naval opera-
tions against Muslim targets and report on the arrival of ransomed prisoners back 
to the Abode of Islam. Money was collected (istikhrāj) in mosques and neighbor-
hoods to pay for the release of Muslims captured by the Christian foe. The money 
was not amassed only to redeem Syrian or other Eastern Muslims but even to pay 
for “Western” (Maghribis, i.e. Spanish and North African) Muslims.107 

The ransom of Muslim prisoners captured by Christian mariners could not be 
accomplished without funds. And indeed the budget of the dīwān al-asrā was pro-
vided, at least partially, by funds from another administrative branch, that of the 
endowments department (dīwān al-waqf).108 Hence it is not surprising to find that 
Muslims bequeathed resources to free captives. A dedicatory inscription in Bosra 
(southern Syria) reads: “This bakery and mill were constructed and made into a pi-
ous foundation for the sake of Allah. The income from these workshops is en-
dowed for the sake of ransoming Muslim captives from the infidels’ prisons. It will 
pay the release for Muslims who have no families or means to free themselves”.109 
The Muslim captives’ foundation (waqf al-asrā) in Damascus owned yielding prop-
erty. Merchants hired shops from it and in this way contributed to a charity insti-
tution that paid European merchants who traded in Muslim prisoners.110 

104  Qurʾān, Sūrat al-Tawba 9:60 (trans. by Mohammed Marmaduke Pickthall 1954, al-Qurʾān 
al-karīm: The meaning of the Holy Qurʾān, New York 1954). The founders of awqāf could in-
terpret the words fī sabīli-llāh as commanding jihād, cf. Qurʾān, Sūrat al-Baqara 2:195: wa-
ʾanfiqū fī sabīli-llāh (“spend your wealth for the cause of Allah”). 

105  Ibn Yaḥyā, Tārīkh Bayrūt, 29; Ibn al-Jazarī, Muḥammad b. Ibrahim,Tārīkh ḥawādith al-
zamān wa-anbāʾihi wa-wafayāt al-akābir wa l-aʿyān min abnāʾihi, al-maʿrūf bi-Tārīkh Ibn al-
Jazarī, ʿUmar ʿAbd al-Salām al-Tadmurī, ed., Beirut 1419/1998, vol. 2, 151.  

106  Al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad, Kitāb al-muqaffā al-kabīr, Muḥammad al-Yaʿlāwī, ed., Bei-
rut 1991, vol. 2, 611; al-Nuwayrī, Shihāb al-Dīn, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, Cairo 
1998, vol. 33, 184. (727/1327 quoting Tārīkh al-Birzālī). 

107  Ibn Ṭawq, Shihāb al-Dīn Aḥmad (834/1430-915/1509), al-Taʿlīq: mudhakkarāt kutibat bi-
Dimashq fī awākhir al-ʿahd al-mamlūkī, Jaʿfar al-Muhājir, ed., vol. 1: 885-908/1480-1502, 
Damascus 2000, 83f., cf. also ibid., vol. 1, 181. 

108  Al-Qalqashandi, Ṣubḥ al-aʿshā, vol. 12, 390f. 
109  CIAP add., 47f. (circa 544/1149). 
110  Ibn Ṭawq, Taʿlīq, vol. 1, 127, 128 (887/1482); Ibn al-Jazarī, Tārīkh, vol. 2, 155 (waqf), 192 (a 

synopsis of a legal decision). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 119 

A relatively lengthy account from Damascus illuminates the modus operandi of 
the dīwān al-asrā. Riding a racing camel, an official emissary (hajjān)111 arrived 
from Cairo bringing with him a Christian from the island of Rhodes named Ni-
cola. The Damascenes were told that this Nicola had released 23 Muslim prisoners. 
The local judge was ordered to collect 960 golden coins; this was the price of 
wheat that Nicola had bought from the sultan. The extra payment of 326 coins 
would be paid by the waqf established by Nūr al-Dīn Zangī.112 A detailed account 
is provided by Ibn al-Ṭawq (887/1482-83). He names Salmūn (Solomon), a dele-
gate Christian from Cyprus, who turned up with a group of Muslim prisoners. 220 
golden Ashrafī dinars were collected to ransom the eight Muslims brought by 
Salmūn.113 

An account by al-Maqrīzī sheds light on this ransoming operation. He reports 
on the return of the amīr Fakhr al-Dīn Julbān from the land of the Franks carry-
ing with him a band of prisoners (664/1264). His rescue mission was paid by the 
funds that the governor of Damascus provided him. Among the prisoners liber-
ated by Julbān were children and women. They were brought to Damascus and 
the local judge undertook to marry the women to suitable husbands.114 Another 
example of the activity of waqf al-asrā is a legal question concerning two religious 
endowments that were established to finance the ransom of Muslims. It was ad-
dressed from the Syrian town of Ḥamah to the well-known jurist al-Subkī. The 
enquirer wanted to know if money in endowment coffers could be used for 
other purposes, such as construction.115 

It should be mentioned that this type of public endowments were not a 
unique phenomenon in Mamluk Bilād al-Shām.116 Evidence of the operation of 
prisoners’ endowments (waqf al-asrā) can be found in pre-Mamluk chronicles,117 
as well as in other lands. Thus for example a testimony from Spain says: “the sur-
plus of the incomes will be spent on the release of the poor Muslim prisoners, a 
sum of ten silver coins will be allocated to each of them”.118 

Conclusion 

Effective propaganda spread the seeds of commitment to the cause of Islam 
among Muslim civilians and soldiers throughout the long confrontation between 
                                                                                          
111  Milwright, Marcus 2008, The fortress of the raven: Karak in the Middle Islamic period (1100 -

1650), Leiden, 91.  
112  Ibn Ṭawq, Taʿlīq, vol. 1, 83f. 
113  Ibn Ṭawq, Taʿlīq, vol. 1, 204, 213. 
114  Al-Maqrīzī, Sulūk, vol. 1, 544. 
115  Al-Subkī, Taqī al-Dīn (683/1284-756/1355), Fatāwā al-Subkī, Beirut [1975], vol. 2, 105. 
116  Al-Maqrīzī, Sulūk, vol. 4, 665 (827/1424). 
117  Hillenbrand 1999, 553f., Lev 2005, 138f.  
118  De Lucena, Luis Seco, ed. and trans. 1961, Documentos Arábigo-Granadinos, Madrid, 14 

(doc. #7c, dated 29 Rabīʿ I 834/15 December 1430). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 120 

Islam and the Franks. The spirit of jihād encouraged them to endow property 
that financed the building of fortifications and religious institutions as well as 
the redemption of Muslim prisoners. 

The Mamluk sultans adopted a functionalist approach towards the religious 
endowments. The awqāf served them as a tool to take hold of arable lands, to 
construct defenses along the sultanate’s shores and to build holy shrines, as well 
as to finance religious functionaries and family members. In times of crisis they 
used the awqāf coffers to pay for military operations that their treasury could not 
afford. 

Bibliography 

Abū l-Fidāʾ, ʿImād al-Dīn Ismāʿīl, al-Mukhtaṣar fī akhbār al-bashar, Cairo 1325/1907. 
Abū Shāma, ʿAbd al-Raḥmān b. Ismāʿīl, Kitāb al-rawḍatayn fī akhbār al-dawlatayn 

al-nūriyya wa-l-ṣalāḥiyya, Muḥammad Ḥilmī Muḥammad Aḥmad, ed., Cairo 
1956-62. 

Aigle, Denise 2003, “Les inscriptions de Baybars dans le Bilād al-Šām. Une expres-
sion de la légitimité du pouvoir”, Studia Islamica 97, 57-85. 

Anabseh, Ghaleb 2006, “The Sanctity of the City of ʿAsqalan in the ‘Merits Litera-
ture’ of Palestine: An Examination of Mamluk and Ottoman Sources”, Holy 
Land Studies 5,2, 187-198. 

ʿAnābisa, Ghālib Ibrāhīm 2006, Abʿād fī adab faḍāʾil al-arḍ al-muqaddasa: Dirāsa fī 
baʿd al-maṣādir mundhu nihāyat al-fatra al-mamlūkiyya wa-ḥattā l-fatra al-
ʿuthmāniyya, ḥawla marākiz dīniyya muntakhaba fī l-Shām, Beit Berl. 

ʿAnābisa, Ghālib Ibrāhīm, ed. 2007, Min adab faḍāʾil al-Shām. Nuṣūs mukhtāra min 
makhtūtāt mamlūkiyya wa-ʿuṯmāniyya [from the ‘Merits of al-Shām Literature’. Selected 
Texts from manuscripts of the Mamluk and Ottoman Periods], Beit Berl. 

Anabsi, Ghalib 2008, “Popular Beliefs as Reflected in ‘Merits of Palestine and 
Syria’ (Faḍāʾil al-Shām) Literature: Pilgrimage Ceremonies and Customs in the 
Mamluk and Ottoman Periods”, Journal of Islamic Studies 19,1, 59-70. 

Anonymous 2006, “The History of Jerusalem and Hebron”, in: Abʿād fī adab faḍāʾil 
al-arḍ al-muqaddasa, Ghālib Ibrāhīm ʿAnābisa, ed., Beit Berl, 171-172. 

al-Anṣārī, Abū Yaḥyā Zakariyyā b. Muḥammad, al-Iʿlām wa-l-ihtimām bi-jamʿi fatāwā 
shaykh al-Islām Abī Yaḥyā Zakariyyā b. Muḥammad, ʿAbd al-ʿAzīz ʿIzz al-Dīn al-
Sīrwān, ed., Beirut 1984. 

Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle be-
tween Islam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and 
Humanities 1,8, 1-12. 

Ayalon, David 1968, “The Muslim City and the Mamluk Military Aristocracy”, 
Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanities 2,14, 311-329. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 121 

al-Balāṭunsī, Taqī al-Dīn Muḥammad, Taḥrīr al-maqāl fī-mā yaḥillu wa-yaḥrumu min 
bayt al-māl, Fatḥ Allāh Muḥammad Ghāzī al-Ṣabbāgh, ed., Manṣurah 1989. 

Bosworth, Clifford Edmund 1993, “Abū ʿAmr ʿUthmān al-Ṭarsūsī’s Siyar al-
thughūr and the last years of Arab rule in Tarsus (fourth/tenth century)”, Graeco-
Arabica 5; repr. in: idem 1996,The Arabs, Byzantium and Iran: Studies in Early Is-
lamic History and Culture, (Variorum Collected Studies Series 529), Aldershot / 
Brookfield. 

Bosworth, Clifford Edmund 1996, “Arab Attacks on Rhodes in the Pre-Ottoman 
Period”, Journal of the Royal Asiatic Society 6,2, 157-164. 

Cahen, Claude 1975, “Aperçu sur les impôts du sol en Syrie au moyen âge”, Journal 
of the Economic and Social History of the Orient 18,3, 233-244. 

Cook, David 2005, “Women Fighting in Jihad?”, Studies in Conflict & Terrorism 
28,5, 375-384. 

Cook, David and Olivia Allison 2007, Understanding and Addressing Suicide Attacks: 
The Faith and Politics of Martyrdom Operations, Westport (Conn.). 

Corpus Inscriptionum Arabicarum Palaestinae (CIAP), Sharon Moshe, ed., vol. 1-4, 
addendum, Leiden 1997-2009. 

Cuno, Kenneth M. 1999, “Ideology and Juridical Discourse in Ottoman Egypt: 
The Uses of the Concept of Irsad”, Islamic Law and Society 6, 136-163. 

Deguilhem, Randi 2008. “The Waqf in the City”, in: The city in the Islamic world, 
vol. 1, Salma Khadra Jayyusi et al., eds., Leiden, 923-950. 

Elad, Amikam 1982, “The Coastal Cities of Palestine During the Early Middle 
Ages”, The Jerusalem Cathedra 2, 146-167. 

Elʿad, Amikam1988, “Some Aspects of the Islamic Traditions Regarding the Site of 
the Grave of Moses”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 11, 1-15. 

Ener, Mine 2003, Managing Egypt’s poor and the politics of benevolence, 1800-1952, 
Princeton. 

Frenkel, Yehoshua 1997, “The Impact of the Crusades on the Rural Society and Re-
ligious Endowments: The Case of Medieval Syria (Bilad al-Sham)”, in: War and 
Society in the Eastern Mediterranean, 7th-15th centuries, Yaakov Lev, ed., Leiden / 
New York / Köln, 237-248. 

Fuess, Albrecht 2001a, Verbranntes Ufer: Auswirkungen mamlukischer Seepolitik auf Bei-
rut und die syro-palästinensische Küste (1250-1517), Leiden / Boston / Köln. 

Fuess, Albrecht 2001b, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the 
Mamluks”, Mamlūk Studies Review 5, 45-71. 

Gaudefroy-Demombynes, M. 1923, La Syrie a l’Époque des Mamelouks d’après des 
Auteurs Arabes: description géographique, économique et administrative, Paris. 

Guérin, Alexandrine 2001-02, “Un corpus des inscriptions arabes de la Syrie méri-
dionale”, Bulletin d’Études Orientales 53-54, 229-278. 

Guo, Li 1998, Early Mamluk Syrian Historiography: al-Yūnīnī’s Dhayl Mirʾāt al-zamān, 
2 vols., Leiden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 122 

Hillenbrand, Carole 1999, The Crusades. Islamic Perspectives, Edinburgh. 
Holt, Peter Malcolm, trans. 1983, The Memoirs of a Syrian Prince: Abu’l-Fidāʾ, sultan 

of Ḥamāh (672-732/1273-1331), Wiesbaden. 
Holt, Peter Malcolm 1995a, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Bay-

bars and Qalāwūn with Christian rulers, Leiden. 
Holt, Peter Malcolm 1995b, “An-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn (684-741/1285-

1341): his Ancestry, Kindred, and Affinity”, in: Egypt and Syria in the Fatimid, Ay-
yubid and Mamluk Eras, (Orientalia Lovaniensia Analecta 73), Urbain Vermeulen 
and D. De Smet, eds., Leuven, 313-324. 

Ibn ʿAsākir, ʿAlī b. al-Ḥasan b. Hibbat Allah, Tārīkh madīnat Dimashq, ʿUmar b. 
Gharāma al-ʿAmrawī, ed., Beirut 1995-98. 

Ibn al-Firkāḥ, Burhān al-Dīn, “Kitāb bāʿith al-nufūs ilā ziyārat al-Quds al-maḥrūs”, 
Charles D. Matthews, ed., The Journal of the Palestine Oriental Society 15,1-2 (1935), 
51-87. 

Ibn al-Firkāḥ, Burhān al-Dīn, “Kitāb bāʿith al-nufūs ilā ziyārat al-Quds al-maḥrūs”, 
Madihat al-Sharqawī, ed., in: Arbaʿatu rasāʾil fī faḍāʾil al-masjid al-Aqṣā, Muḥam- 
mad Zaynahum, ed., Cairo 1420/2000. 

Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Shihāb al-Dīn Aḥmad, Inbāʾ al-ghumr bi-abnāʾ al-ʿumr, 
Ḥasan Ḥabashī, ed., Cairo, 1419/1998. 

Ibn Iyās, Muḥammad b. Aḥmad, Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr [Die Chronik des 
Ibn Ijas], Muḥammad Muṣṭafā, ed., vol. 1,1, Wiesbaden 1975; vol. 3, Istanbul 
1936. 

Ibn Jamāʿa, Muḥammad b. Ibrāhīm, Mustanad al-ajnād fī ālāt al-jihād wa-mukhtaṣar 
fī faḍl al-jihād, Usāma Nāṣir al-Naqshbandī, ed., Baghdad 1983. 

Ibn Jamāʿa al-Maqdisī, Burhān al-Dīn, Istiqbāl al-qiblatayn, Jewish National and 
University Library, ms Arab, Yahudah 318.  

Ibn al-Jazarī, Muḥammad b. Ibrahim,Tārīkh ḥawādith al-zamān wa-anbāʾihi wa-
wafayāt al-akābir wa-l-aʿyān min abnāʾihi, al-maʿrūf bi-Tārīkh Ibn al-Jazarī, ʿUmar 
ʿAbd al-Salām al-Tadmurī, ed., Beirut 1419/1998. 

Ibn Kathīr, Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl b. ʿUmar, Kitāb al-ijtihād fī ṭalab al-jihād, Cairo 1993. 
Ibn Kathīr, Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl b. ʿUmar, al-Bidāya wa-l-nihāya, ʿAbd Allah b. ʿAbd 

al-Muḥsin al-Turkī, ed., Cairo 1998. 
Ibn Naḥḥās, Abū Zakariyyā Aḥmad, Mashāriʿ al-ashwāq ilā maṣāriʿ al-ʿushshāq wa-

muthīr al-gharām ilā dār al-salām, fī l-jihād wa-faḍāʾilihi, Idrīs Muḥammad ʿAlī and 
Muḥammad Khālid Isṭanbūlī, eds., Beirut 1990. 

Ibn Qādī Shuhba, Abū Bakr b. Aḥmad, al-Kawākib al-durriyya fī l-sīra al-nūriyya, ed. 
Maḥmūd Zāyid, Beirut 1971. 

Ibn Rajab,ʿAbd al-Raḥmān b. Aḥmad, “Faḍāʾil al-Shām”, in: Faḍāʾil al-Shām, Abū 
ʿAbd al-Raḥmān ʿĀdil b. Saʿd, ed., Beirut 2001, 153-281. 

Ibn Shaddād, ʿIzz al-Dīn Muḥammad, al-Aʿlāq al-khaṭīra fī dhikr umarāʾ al-Shām wa-
l-Jazīra, Yaḥyā Zakariyyā ʿAbbāra, ed., Damascus 1991. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 123 

Ibn Taghrī Birdī, Abū l-Maḥāsin Yūsuf, al-Nujūm al-zāhira fī mulūk Miṣr wa-l-
Qāhira, vol. 5, William Popper, ed., Berkeley 1936. 

Ibn Tamīm al-Maqdisī, Shihāb al-Dīn, Muthīr al-gharām ilā ziyārat al-Quds wa-l-
Shām, Aḥmad Khuṭaymī, ed., Beirut 1415/1994. 

Ibn Ṭawq, Shihāb al-Dīn Aḥmad, al-Taʿlīq: mudhakkarāt kutibat bi-Dimashq fī awā- 
khir al-ʿahd al-mamlūkī, Jaʿfar al-Muhājir, ed., vol. 1: 885-908/1480-1502, Da-
mascus 2000. 

Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad, al-Siyāsa al-sharʿiyya fī ṣalāḥ al-rāʿī wa-l-raʿiyya, 
Beirut 1409/1998. 

Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad, Masʾala fī l-murābata bi-l-thughūr afḍal am al-mu- 
jāwara bi-Makka, Abū Muḥammad Ashraf b. ʿAbd al-Maqṣūd, ed., Riyad 2002. 

Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad, Qāʿida fī l-inghimās fī al-ʿadw wa-hal yubāḥ, Abū 
Muḥammad Ashraf  b. ʿAbd al-Maqṣūd, ed., Riyad 2002. 

Ibn Wāṣil, Jamāl al-Dīn Muḥammad, Mufarrij al-kurūb fī akhbār Banī Ayyūb, Jamāl 
al-Dīn al-Sayyāl, ed., vol. 1-5, Cairo 1954. 

Ibn Yaḥyā, Ṣāliḥ, Tārīkh Bayrūt wa-huwa akhbār al-salaf min dhurriyyāt Buḥtur b. ʿAlī 
amīr al-gharb bi Bayrūt, Kamāl Ṣalībi and Francis Hours, eds., Beirut 1969. 

Irwin, Robert 1977, “Iqṭāʿ and the end of the Crusader states” in: The Eastern Medi-
terranean Lands in the Period of the Crusades, P. M. Holt, ed., Warminster (Engl.), 
62-77. 

al-Jazarī, Shams al-Dīn Muḥammad, “Ḥawādith al-zamān wa-ʾanbāʾihi wa-wafayāt 
al-akābir wa-l-aʿyān min abnāʾihi”, in: Quellenstudien zur frühen Mamlukenzeit, 2nd 
ed., Ulrich Haarmann, ed., Freiburg i.Br. 1970. 

al-Khalīlī, Shams al-Dīn Muḥammad, Tārīkh al-Quds wa-l-Khalīl, Nūfān Rajā al-
Ḥammūd Sawāriyya and Muḥammad ʿAdnān Bakhīt, eds., London 2004. 

Khalilieh, Hassan Salih 1999, “The Ribât System and Its Role in Coastal Naviga-
tion”, Journal of the Economic and Social History of the Orient 42,2, 212-225. 

Kofler, Hans, ed. 1934, “Handbuch des islamischen Staats- und Verwaltungsrechtes 
von Badr-ad-Dīn ibn Ğamāʿah”, Islamica 6, 349-414. 

Laoust, Henri 1948, Le Traité de droit public d’Ibn Taymīya, Beirut. 
Laoust, Henri 1955, “Ibn Kathir historien”, Arabica 2, 42-88. 
Lev, Yaacov 2005, Charity, Endowments, and Charitable Institutions in Medieval Islam, 

Gainesville. 
Levanoni, Amalia 1995, A Turning Point in Mamluk History: The Third Reign of al-

Nāṣir Muḥammad Ibn Qalāwūn (1310-1341), Leiden / New York / Köln. 
Little, Donald P. 1984, A Catalogue of the Islamic Documents from al-Ḥaram aš-Šarīf in 

Jerusalem, Beirut / Wiesbaden. 
Little, Donald P. 1986, “The Fall of ʿAkkā in 690/1291: The Muslim Version”, in: 

Studies in Islamic History and Civilization in Honour of Professor David Ayalon, 
Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YEHOSHUA FRENKEL 124 

Littmann, Enno 1949, Syria: publications of the Princeton University archaeological expe-
ditions to Syria in 1904-5 and 1909, div. 4: Semitic inscriptions, sect. D: Arabic in-
scriptions, Leiden. 

de Lucena, Luis Seco, ed. and trans. 1961, Documentos Arábigo-Granadinos, Madrid. 
Mackie, Louise W. 1984, “Toward an Understanding of Mamluk Silks: National 

and International Considerations”, Muqarnas 2: The Art of the Mamluks, 127-146. 
al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad, Kitāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, Saʿīd ʿAbd 

al-Fattāḥ ʿAshūr, ed., Cairo 1970. 
al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad, Kitāb al-muqaffā al-kabīr, Muḥammad al-Yaʿlāwī, 

ed., Beirut 1991. 
Matthews Charles D. 1932, “The Wailing Wall and al-Buraq”, The Muslim World 

22,4 331-339. 
Mayer, L. A. 1933, Saracenic Heraldry: A Survey, Oxford. 
Milwright, Marcus 2008, The fortress of the raven: Karak in the Middle Islamic period 

(1100 -1650), Leiden. 
Moukarzel, Pierre 2007, “Les expéditions militaires contre Chypre (1424-1426) 

d’après Ṣāliḥ b. Yaḥyā: Quelques remarques sur la marine mamelouke”, al-
Masāq 19,2, 177-198.  

al-Muqriʾ, Abū l-Faraj Muḥammad, Kitab al-arbaʿīn fī l-jihād wa-l-mujāhidīn, Badr b. 
ʿAbd Allāh Badr and ʿAbd al-Raḥīm b. al-Ḥusayn ʿIrāqī, eds., Beirut 1992. 

al-Nuwayrī, Shihāb al-Dīn, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, vol. 33, Cairo 1998. 
Oppenheim, Max, ed. 1909, Inschriften aus Syrien, Mesopotamien, und Kleinasien, ge-

sammelt im Jahre 1899, part 1: Arabische Inschriften, Leipzig 1909. 
Peters, Rudolph 2005, Jihad in Classical and Modern Islam: a reader, updated and ex-

panded ed., Princeton. 
Pickthall, Mohammed Marmaduke, trans. 1954, al-Qurʾān al-karīm: The meaning of 

the Holy Qurʾān, New York. 
al-Qalqashandī, Aḥmad b. ʿAlī, Ṣubḥ al-aʿshā fī ṣināʿat al-inshāʾ, repr., Cairo 1963. 
al-Qarrāb, Isḥāq b. Ibrāhīm, Faḍāʾil al-ramī fī sabīl Allāh taʿālā, Mashhūr H ̣asan 

Mah ̣mūd Salmān, ed., al-Zarqāʾ 1989. 
Reich, Sigismund and Gaston Wiet 1939, “Un astrolabe syrien du XIVe siècle”, Bul-

letin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale 38, Cairo, 195-202. 
Reinfandt, Lucian 2003, Mamlukische Sultansstiftungen des 9./15. Jahrhunderts: nach 

den Urkunden der Stifter al-Ašraf Īnāl und al-Muʾayyad Aḥmad Ibn Īnāl, Berlin. 
Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Étienne Combe, Jean Sauvaget, 

and Gaston Wiet, eds., vol. 12 (1943), 13 (1944), 14 (1954), 15 (1956), 16 (1964), 
17 (1982), Cairo. 

Richards, Donald S., trans. 2007, The Chronicle of Ibn al-Athīr for the Crusading Period 
from al-Kāmil fī ʼl-taʾrīkh, part 2: The years 541-589/1146-1193: The Age of Nur al-
Din and Saladin, Aldershot. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JIHĀD IN THE MEDIEVAL MEDITERRANEAN SEA 125 

Sadan, Joseph 1981, “Le Tombeau de Möise a Jéricho et à Damas. Une compéti-
tion entre deux lieux saints principalement á l’epoque ottomane”, Revue des Etu-
des Islamiques 49,1, 59-99. 

Salam-Liebich, Hayat 1983, The Architecture of the Mamluk City of Tripoli, Harvard 
(Mass). 

Sauvaget, Jean 1932, “Décrets Mamelouks de Syrie (Premier Article)”, Bulletin 
d’Études Orientales 2, 1-52. 

Shawkat, Shibli 1984, Mamluk Inscriptions from Hebron, Hebrew University MA the-
sis, Jerusalem.  

Le Strange, Guy, trans. 1965 [1890], Palestine under the Moslems. A Description of 
Syria and the Holy Land from A.D. 650-1500, translated from the works of the mediae-
val Arab geographers, Beirut. 

al-Subkī, Taqī al-Dīn, Fatāwā al-Subkī, Beirut [1975]. 
Sublet, Jacqueline 1976, “Le Séquestre sur les jardins de la Ghouta (Damas 

666/1267)”, Studia Islamica 43, 81-86. 
Al-Sulamī, al-ʿIzz b. ʿAbd al-Salām, Targhīb ahl al-Islām fī suknā al-Shām, Iyād Kha- 

līd al-Ṭabbāʿ, ed., Damascus / Beirut 1413/1992. 
al-Suyūṭī, Shams al-Dīn, Itḥāf al-akhiṣā bi-faḍāʾil al-masjid al-aqṣā, Aḥmad Ramaḍān 

Aḥmad, ed., Cairo 1982-84. 
al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn, Arbaʿūna ḥadīthan fī faḍl al-jihād, Marzūq ʿAlī Ibrāhīm, ed., 

Cairo 1988. 
Taragan, Hana 2004, “The Tomb of Sayyidnā ʿAlī in Arṣūf: the Story of a Holy 

Place”, Journal of the Royal Asiatic Society series 3,14,2, 83-102. 
al-Ṭarsūsī, ʿUthmān b. ʿAbd Allāh, “Sīr al-thughūr”, in: Shadharāt min kutub 

mafqūda  fī l-tārīkh, Iḥsān ʿAbbās, ed., Beirut 1988, 437-459. 
al-Ṭarsūsī, ʿUthmān b. ʿAbd Allāh, Baqāyā Kitāb Siyar al-thughūr min khilāl makh- 

ṭūṭat Bughyat al-ṭalab li-Ibn al-ʿAdīm; Shākir Muṣṭafā, ed., Damascus 1998.  
Terdiman, Moshe 2007, The Mamluk maritime policy in the eastern Mediterranean and 

in the Red Sea, unpubl. Ph.D. dissertation, University of Haifa. 
Tsugitaka Sato 1997, State and Rural Society in Medieval Islam: Sultans, Muqtaʿs and 

Fallahun, Leiden / New York / Köln. 
al-ʿUmarī, Aḥmad b. Yaḥyā b. Faḍl Allāh, Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār, Daw-

lat al-mamālik al-ūlā [description of Syria and Egypt], Dorothea Krawulsky, ed., Bei-
rut 1986. 

Wiet, Gaston, trans. 1945, Histoire des mamlouks circassiens: Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ 
al-duhūr par Ibn Iyās, Cairo. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dealing with Reality: 
Early Mamluk Military Policy  
and the Allocation of Resources1 

Reuven Amitai 

The leadership of the Mamluk Sultanate that ruled Egypt and Syria for over a 
quarter of a millennium in the late Middle Ages (1250-1517 in Egypt, 1260-1516 
in Syria) formulated a systematic military policy in its early decades. Among the 
factors that influenced its military policy and its implementation were: 1) per-
ceived dangers, needs and other goals; 2) the nature of warfare, including the 
prevalent technologies; 3) available resources, both economic and human; and, 4) 
cultural and social norms.2 In the Mamluk Sultanate we find the rare – perhaps 
unique – long-term identity of state and army: on the whole, the higher command 
of the army was also the ruling group of the state, and the sultan was usually 
drawn from its ranks. Therefore, the Mamluk ruling elite was generally relieved of 
the need to deal with serious political interference beyond the military society, and 
by and large was not unduly bothered by economic and social pressure groups 
from the civilian elites and the “public” at large. Even so, it devoted not insignifi-
cant efforts to achieve legitimacy in the eyes of its subjects. One important aspect 
of this attempt at legitimization was the presentation of the Mamluks as warriors 
defending Islam and the Muslims. This conscious role of holy warriors may have, 
in turn, played a certain role in the formation of military policy. 

Before attempting to demonstrate that indeed the Mamluk leadership had a 
well-thought-out military policy, which included a generally rational allocation 

1  A Hebrew version of this paper was also given at the conference “The Middle Ages Now!”, 
held at the Open University in Raanana, Israel, on 28 April 2007. The research and writing 
of this paper were conducted with the support of Israel Science Foundation Grant no. 
1009/04. 

2  Cf. the words of Hans J. Morgenthau 1973, Politics Among the Nations: The Struggle for Power 
and Peace, 5th ed., New York, 144f.: “Good government, then, must start by performing 
two different intellectual operations. First, it must choose the objectives and methods of 
its foreign policy in view of the power available to support them with a maximum chance 
of success. […] Thus the national power available determines the limits of foreign policy. 
[…] Once a government has brought its foreign policy into balance with the power avail-
able to it, it must bring the different elements of national power into balance with each 
other. A nation does not necessarily attain the maximum of national power because it is 
very rich in natural resources, possesses a very large population, or has built an enormous 
industrial and military establishment. It attains that maximum when it has at its disposal a 
sufficient quantity and quality, in the right admixture, of those resources of power which 
will allow it to pursue a given foreign policy with a maximum chance of success.” For the 
purposes of the present paper, I suggest replacing the phrase “foreign policy” with “mili-
tary policy”, and “nation” with “state”. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 128 

of economic and other resources, I will briefly review some salient features of the 
Sultanate in its early years and also the main military and political challenges 
that it faced at this time. First of all, we should define the chronological bounda-
ries of our discussion, which will provide an opportunity to look at the dangers 
that confronted the Mamluks. I will be focusing here on the sixty-year period 
from 1260 to 1320, skipping the first decade of Mamluk rule in Egypt, since it 
was a period of political turbulence and initial crystallization of the Mamluk 
state. In any event, Mamluk rule was then limited to Egypt, and the main serious 
foreign danger was the Ayyubid princes of Syria, who refused to accept the 
Mamluk rise to power in Cairo at the expense of the local Ayyubid ruler; the 
Mamluks met the challenges from that quarter in an ad hoc but effective man-
ner, as they did the disputation of their authority by the Egyptian Bedouin.3 

On 3 September 1260, the Mamluks under Quṭuz defeated the Mongols at 
ʿAyn Jālūt in northern Palestine, leading to the advent of Mamluk control over 
most of Syria up to the Euphrates and its integration into a relatively centralized 
state based in Cairo. It also was the beginning of a sixty-year war with the Mon-
gols, about which I will expand below. At the same time, it brought the Mam-
luks into direct contact with the Franks of the Syrian coast, an encounter with 
profound implications for the latter. The demise of the Frankish presence in the 
Levant in the aftermath of the Mamluk conquests of the 1260s, 1270s and 1280s, 
culminating in the taking of Acre in 1291, is well known.4 In any event, the dis-
appearance of the Franks from the Syrian coast towards the end of the 13th cen-
tury on the one hand, and the rapprochement with the Mongols ca. 1320 on the 
other, changes the strategic situation of the Mamluk Sultanate, and therefore 
seems like a reasonable time to end our discussion. A full exposé of Mamluk 
military policy and the allocation would require us to continue our investigation 
into the mid-14th century and beyond, but that will have to wait for another op-
portunity. I should add, however, that even with the removal of the Franks from 
the Syrian coast, the danger from the West had not disappeared. Certainly the 
Mamluk leadership thought a renewed crusade was possible, even in conjuncture 
with the Mongols. Still, the lack of a bridgehead in the Levant made this a more 
difficult undertaking for the western Franks, and thus changed the strategic bal-
ance. I will be returning to this matter below. 

3  For these years, see Irwin, Robert 1986, The Middle East in the Middle Ages: The Early Mam-
luk Sultanate 1250-1382, London, chapter 2, which is entitled “The Turbulent Decade”. 

4  For a good review of these events, see the final chapters of Prawer, Joshua 1970, Histoire du 
royaume latin de Jérusalem, G. Nahon, trans., Paris, vol. 2, as well as Ziada, Mustafa M. 1969, 
“The Mamluk Sultans to 1293”, in: A History of the Crusades, Kenneth M. Setton, gen. ed., 
vol. 2: The Later Crusades, 1189-1311, Robert Lee Wolff and Harry W. Hazard, eds., 2nd ed., 
Madison / London, 735-758. For an interpretive essay on early Mamluk attitudes (and 
those of their Ayyubid predecessors) towards the Franks, see Humphreys, R. Stephen 1998, 
“Ayyubids, Mamluks and the Latin East in the Thirteenth Century”, Mamlūk Studies Review 
2, 1-17. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

129 

The Mamluk ruling class was composed mainly of Turkish-speaking officers who 
had come up the ranks of the army, many in units of royal Mamluks, i.e. the per-
sonal Mamluks of successive sultans. As youngsters, these Mamluks had arrived at 
the slave markets of Egypt and Syria, transported mostly from the steppe regions 
north of the Black Sea. They underwent years of training, military and religious, 
and at around the age of 18 were publicly manumitted and enrolled as mounted 
archers in the units of their patrons, be they sultans, senior or junior amīrs, i.e. of-
ficers. In spite of the fact that they officially ceased being slaves, the Mamluks 
proudly continued to call themselves by this name, alluding to their slave status as 
youngsters.5 The Sultanate itself is usually referred to by contemporaries as dawlat 
al-turk or dawlat al-atrāk, that is, the “state (or dynasty) of the Turks”.6 This military 
class was a continually replicating one-generational elite: while sons of Mamluks 
could serve in the military, they almost invariably were placed in the inferior ḥalqa 
units. In order to keep the Mamluk units up to strength, let alone build up the 
formations of a new sultan, a massive trade in young Mamluks (and their female 
counterparts, it should be mentioned) was developed, with the connivance of the 
Mongol authorities in the Golden Horde of southern Russia and Ukraine, the ac-
tivities of Muslim merchants and Genoese shippers, and the agreement of the Byz-
antine emperor, who controlled the Bosphorus.7 

I will devote just a few words to the question of the resources which were 
available to the Mamluk elite and state: the wealth of the Sultanate, like virtually 
all pre-modern states,8 was mainly derived from systematic collection of surplus 
from the agricultural sector via taxes. In the Mamluk Sultanate, like many Mus-
lim states before, the mechanism of choice was the iqṭāʿ system, by which the of-
ficers received land allocations over which they had the right to collect land tax 
(kharāj), but this did not entail administrative control nor was this allocation 
passed on to one’s descendents; the frequent translation of iqṭāʿ as “fief,” is not 
only inaccurate, but gives the mistaken impression that we have before us some 
type of Mamluk feudalism, a term to be eschewed in the Mamluk (and larger 

                                                                                          
5  Mamlūk (pl. mamālīk) means literally “possessed”, and is generally used to refer to white 

slaves purchased, trained and employed as soldiers. 
6  Dawlat al-mamālīk and al-dawla al-mamlūkiyya are modern appellations only. 
7  For the Mamluk army during the time of the Sultanate, see Ziada 1969, 755-758; Ayalon, 

David 1953-54, “Studies on the Structure of the Mamluk Army”, I-III, Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies 15,2, 203-228; 15,3, 448-476; 16,1, 57-90; repr. in: Ayalon, 
David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-1517), (Variorum Collected Studies Series 
62), London; idem 1951, L’esclavage du Mamelouk, (Oriental Notes and Studies 1), Jerusa-
lem; repr. in: Ayalon, David 1979, The Mamlūk Military Society, (Variorum Collected Stud-
ies Series 249), London. For the institution of military slavery in Muslim societies, see 
Amitai, Reuven 2006, “The Mamlūk Institution, or One Thousand Years of Military Slav-
ery in the Islamic World”, in: Arming Slaves: From Classical Times to the Modern Age, Chris-
topher Leslie Brown and Philip D. Morgan, eds., New Haven, 40-78. 

8  See the comments in Crone, Patricia 1989, Pre-Industrial Societies. New Perspectives on the 
Past, Oxford / Cambridge (Mass.), 8. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 130 

Muslim) context.9 Other revenues were derived from taxes on the non-Muslim 
communities, urban economic activity, and foreign (mostly transient) com-
merce.10 The sultan himself held a chunk of Egypt’s land as royal iqṭāʿ (khāṣṣ), 
and this was the basis of much – if not most – of the military budget.11 

The majority of senior positions in the Mamluk state were held by senior 
amīrs.12 The administrators dealing with matters of money (the most senior being 
the wazīr, which can be translated in this context as “chief minister”) and docu-
mentation and letters were civilians, many of whom were scions of long-standing 
bureaucratic families. Most of the financial officials in Egypt at the advent of the 
Mamluk period were still Copts, although this situation changed over the next few 
generations due to conversions among this group.13 However, even in these tradi-
tional “civilian” realms, we see a growing militarization: by the 1290s the wazīr was 
more often than not an amīr (and in the early 14th century this position was abol-
ished for a while, his responsibilities being turned over to other military and civil-
ian office holders),14 and over the “writing” bureaucracy was a sort of chancery 
“czar” known as a dawādār.15 In various government departments, we find a shādd 
or mushidd, a kind of Mamluk commissar appointed to keep an eye on the civilian 
bureaucrats.16 Given the vital (and growing) role of the army, the military prove-
nance of the sultan himself, the central position of the senior officers in the state’s 
administration and their control over the civilian bureaucracy, I think that we are 
indeed justified in seeing the almost complete identity between state and military 
in the Mamluk Sultanate, which I had mentioned at the beginning of this paper. 

9  Rabie, Hassanein 1972, The Financial System of Egypt A.H. 564-741/A.D. 1169-1341, (Lon-
don Oriental Series 25), London, 26-72; for a discussion on the taxation of agricultural 
production, see ibid. 73-79. For the presentations of the iqṭāʿ system (and related matters) 
as a form of feudalism, see Poliak, Abraham N. 1939, Feudalism in Egypt, Syria, Palestine and 
the Lebanon, 1250-1900, (Prize Publication Fund 17), London; Ashtor, Eliyahu 1976, A So-
cial and Economic History of the Near East in the Middle Ages, London, 280-331 (chapter 8: 
“Mamluk Feudalism”). 

10  Rabie 1972, 79-132. 
11  Irwin 1986, 92f.; 110ff., who describes the growing size of the royal fisc in the period un-

der discussion here, as the sultan was able to increase his proportion of iqṭāʿ lands (at the 
expense of the officers and the non-Mamluk units) through the cadastral surveys (in the 
singular, rawq), especially that of al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn in 1315 and in Syria be-
fore and after. For the actual payment to the soldiers, see also Ayalon, David 1958, “The 
System of Payment in Mamluk Military Society”, Journal of the Economic and Social History of 
the Orient 1,1, 37-65; 1,3, 257-296. 

12  For these main offices, see Ayalon 1953-54, III, 57-66. 
13  For the civilian bureaucracy, see Rabie 1972, 153-161; Holt, Peter M. 1986, The Age of the 

Crusades: The Near East from the Eleventh Century to 1517, (A History of the Near East), Lon-
don / New York, 145ff.; Ayalon 1953-54, III, 66f.; Irwin 1986, 40, 110 (for the role of the 
Copts). 

14  Ayalon 1953-54, III, 61; Holt 1986, 145. 
15  Ayalon 1953-54, III, 62ff.; Irwin 1986, 39f.; Holt 1986, 146. 
16  Irwin 1986, 75, 114, 117; Rabie 1972, 150-153. For the use of the terms shādd and mushidd 

for the clerks who collected taxes in the iqṭāʿāt, see ibid. 66f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

131 

To my mind this was a unique phenomenon in the pre-modern Muslim world 
(and evidently beyond). Even the contemporary Mongols, with the great centrality 
of the army in their society and empire,17 never reached this degree of congruence 
between the institutions of state and army. 

What were the dangers and challenges facing the new Mamluk state? These are 
listed in a descending list of importance: the Mongols of Iran; the Franks on the 
Syrian coast and across the Mediterranean; the Bedouin tribes of Egypt and Syria; 
the need to strengthen Mamluk authority in the periphery of the state and to ex-
tend it beyond the usual frontiers of Egypt and Syria, in areas such as the Hejaz, 
Cilicia, Yemen and Nubia; and civil unrest in both rural and urban areas. Without 
a doubt, the Mongols were the number one foreign policy and security concern of 
the Mamluks. On the one hand, the Ilkhanids of Iran and the surrounding coun-
tries (modern-day Turkmenistan, northern Afghanistan, Iraq, the Caucasus and 
most of Turkey) represented a continual danger to the very existence of the Mam-
luk Sultanate from 1260. On the other hand, the so-called Golden Horde, the 
Mongol state centered in the steppe region north of the Black and Caspian Seas, 
but controlling the Ukraine and most of European Russia, was an important ally, 
not the least permitting the export of young Qipchaq Turkish (and occasionally 
Mongol) slaves. The Mamluks had no illusions about the long-term goals of the 
Ilkhanid Mongols, and knew that they planned to return in force to Syria in order 
to revenge their defeat at ʿAyn Jālūt, to take Syria and to move on to Egypt. Any 
doubts as to Mongol goals were dissipated by frequent Mongol raids in the fron-
tier region and beyond, the frequent truculent missives sent by the Ilkhans to the 
sultans, and the many Mongol missions to the West (at least fifteen from 1262 
onward) to garner support for a joint campaign against the common Muslim en-
emy. The Mamluks, it should be added, had at least some knowledge of these dip-
lomatic démarches, and were aware of the danger of a joint Frankish-Mongol cam-
paign against them.18 

In fact, I would suggest that it was this perceived danger of Ilkhanid-Frankish 
cooperation, potentially leading to either having to fight on two fronts at the same 
time or having to confront a combined Frankish-Mongol army, which may explain 
the growing belligerency of the Mamluks towards the Franks on the coast. The 
idea would have been to weaken and ultimately eliminate the Frankish presence in 
Syria and thus to reduce a future bridgehead that could have served a Crusading 

                                                                                          
17  See the comment in Morgan, David O. 1979, “The Mongol Armies in Persia”, Der Islam 

56, 81-96, at 81: “The army was the basic Mongol institution. Society was organised 
around it.” 

18  Mamluk-Mongol relations are discussed at length in Amitai-Preiss, Reuven 1995, Mongols 
and Mamluks: The Mamluk-Īlkh ānid War, 1260-1281, (Cambridge Studies in Islamic Civili-
zation), Cambridge, and many of the papers assembled in Amitai, Reuven 2007, The Mon-
gols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate, (Variorum Collected Studies Se-
ries 873), Aldershot / Burlington. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 132 

army from the West.19 Be that as it may, from 1265 onward the Mamluks adopted 
a policy of systematically conquering Frankish cities and castles, and by 1291 had 
only to administer the coup de grâce by taking Acre. These campaigns against the 
Franks, as well as their Armenian allies in Cilicia (who were also allies of the Ilkha-
nids), of course could only take place during lulls in the war with the Mongols of 
Iran. In fact, one could see most of the period between 1260 and 1291 (and per-
haps up to the early 1300s) as one of almost incessant campaigning by the Mam-
luks, alternating between the Mongols, the Franks and the Armenians in Cilicia. 
This has found expression in the phrase frequently present in the inscriptions of 
Baybars, where he is described as mubīd al-faranj wa-l-tatar, i.e. “the annihilator of 
the Franks and Mongols”.20 Such unequivocal language may jar our modern sensi-
bilities, but in those times different approaches to international morality and its 
public expression were acceptable. 

The Bedouin, be they in Egypt (mostly the southern part of the country) or 
Syria, were less of a pressing problem, but they could prove to be more than a 
mere bother, particularly at times of crisis brought on by other reasons. Thus in 
the 1250s, the tribes of Egypt refused to accept the new Mamluk political order 
of the country, while in 1300, the tribes there took advantage of a Mamluk de-
feat by the Mongols in Syria to attempt to regain their independence from the 
central authorities. In both cases, the Bedouin were forced to submit after ex-
tremely forceful and cruel Mamluk responses, enabled by the latter’s military 
prowess.21 Normally, the fear of Mamluk power, coupled with careful diplomacy 
and largesse, enabled the Mamluk authorities to control the Bedouin, and in the 
case of those in Syria, to integrate them as auxiliaries into the Mamluk military 
machine.22 

19  This idea is developed in Amitai-Preiss, Reuven 1992, “Mamluk Perceptions of the Mon-
gol-Frankish Rapprochement”, Mediterranean Historical Review 7,1, 50-65. See also Hum-
phreys 1998, 16. 

20  See, for example Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Étienne Combe, Jean 
Sauvaget, and Gaston Wiet, eds., vol. 12, Cairo 1943, 141f. (4612, 668/1269-70 Nabī 
Mūsā); 193 (4690, 673/1274-75 Damascus); 195 (4692, 673/1274-75 Damascus); 226f. 
(4738, 676/1277-78 Damascus). Cf. RCEA 12, 128f. (4593, 666/1267-68 Homs): mubīd al-
faranj wa-l-arman wa-l-tatar, i.e. “the annihilator of the Franks, Armenians and Mongols”. 

21  For problems with the Bedouin of Egypt in the early Mamluk period, see Irwin 1986, 27, 
44f.; for the Bedouin revolt in Upper Egypt after the Mamluk defeat at Wādī al-
Khaznadār in late 1299 and its suppression see Weil, Gustav 1860, Geschichte des Abbasiden-
chalifats in Egypten, vol. 1: Das Kalifat unter den Bahritischen Mamlukensultanen von Egypten 
652-729 d.H. = 1258-1390 n.Chr., Stuttgart, 254f. [=vol. 4 of his Geschichte der Chalifen, nach 
handschriftlichen, größtentheils noch unbenutzten Quellen bearbeitet, 5 vols., Mannheim / Stutt-
gart 1846-51]. 

22  Tritton, Arthur S. 1948, “Tribes of Syria in the Fourteenth and Fifteenth Centuries”, Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 12,3-4, 567-573; Hiyari, Mustafa A. 1975, “The 
Origins and Development of the Amīrate of the Arabs during the Seventh/Thirteenth and 
Eighth/Fourteenth Centuries”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 38,3, 
509-524; Amitai-Preiss 1995, 64-69. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

133 

There were few examples of serious civilian unrest in the urban centers and rural 
areas of the Sultanate in the period under discussion. This seems to characterize a 
later period, especially the 15th century.23 Yet occasionally in this early period there 
were problems: One example was in the countryside around Nablus in 1282, 
where a peasant rebellion was cruelly put down.24 A second example was in Cairo 
around 1309-10, when riots took place during the brief and unpopular rule of 
Baybars II al-Jāshnakīr, disorders that ultimately contributed to this sultan’s demise 
and the return of al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn, with whom the masses were in 
sympathy.25 Probably a determining reason why the authorities were unable this 
time to deal effectively with the unrest was that the military elite itself was not of 
one mind, and the ruling sultan’s support among them was weak. Normally, the 
complete superiority of the Mamluk forces vis-à-vis the civilian masses, combined 
with ongoing attempts at legitimization and the overall support of the civilian and 
religious elite, were more than enough to guarantee the acquiescence of the civil-
ian population. However, occasionally part of the rural population might cause 
trouble that could not be ignored. In the aftermath of the Mamluk defeat at Wādī 
al-Khaznadār near Homs in late 1299, the mountain dwellers of present-day Leba-
non (who were probably mostly Druze) wreaked havoc on retreating Mamluk 
troops. The Syrian Mamluk leadership was only able to reassert its authority after 
the immediate Mongol danger to Syria was removed in the spring of 1300 (with 
the withdrawal of Ghazan Ilkhan and his armies), and after the dispatch of a large 
army reinforced by civilian militia-like formations from Damascus. Here, too, a 
massive display of military power, coupled with large-scale civilian support, 
brought these mountain-dwelling intransigents back into line, or at least reduced 
them to a forced obedience.26 

Finally, I will mention briefly on-going Mamluk attempts to extend their in-
fluence over the frontiers or into the periphery in different directions: the Ar-
menian Kingdom in Cilicia (known as “Lesser Armenia”); Nubia; and, the Hejaz 

                                                                                          
23  For the urban milieu, see Lapidus, Ira M. 1967, Muslim Cities in the Later Middle Ages, 

Cambridge (Mass.), 143-184 (chapter 5: “The Political System: The Common People be-
tween Violence and Impotence”). 

24  Ibn al-Furāt, Nāṣir al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān, Taʾrīkh al-duwal wa-l-mulūk [=Taʾrīkh Ibn al-
Furāt], vol. 7, Costi K. Zurayk, ed., Beirut 1942, 225f.; al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad, Ki-
tāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, Muḥammad Muṣṭafā Ziyāda, ed., Cairo 1934-73, vol. 
1, 699f. 

25  Irwin 1986, 95. 
26  Ibid. 100ff.; Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign 

into Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cosmo, 
ed., Leiden / Boston / Köln, 221-264; repr. in: Amitai, Reuven 2007, The Mongols in the Is-
lamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate, (Variorum Collected Studies Series 873), 
Aldershot / Burlington, XV; idem 2003, “Foot Soldiers, militiamen and volunteers in the 
early Mamluk army”, in: Texts, Documents and Artefacts: Islamic Studies in Honour of D.S. 
Richards, Chase F. Robinson, ed., Leiden / Boston, 233-249, at 242f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 134 

(i.e., the holy cities of Mecca and Medina).27 While most of the campaigns were 
not major displays of Mamluk military might (with the exception of many of 
those to Armenian Cilicia), they were facilitated by a well-ordered army from 
which the necessary contingents could be detached. It is to the creation of this 
“military machine” and the resources devoted to it that I now turn my attention. 

* * * 

But first, some general words about the use of resources: the Mamluk leadership 
was confronted by an age-old problem: balancing the budget. In spite of the rela-
tive richness of the lands that they controlled and the fairly organized and cen-
tralized bureaucracy at their disposal, resources, be they cash, storable commodi-
ties (especially grains), manpower, livestock or otherwise, were limited. At the 
same time, as we have seen above, the strategic needs of the Sultanate were seri-
ous and multi-faceted, and could not be ignored. In addition, not all of the re-
sources under the state’s control could be devoted only to military needs: the 
military-political elite believed that it had certain responsibilities to society at 
large (primarily in the related realms of religion and education). Perhaps the 
most important expression of the way this duty was executed was the establish-
ment of extensive endowments (awqāf, the plural of waqf): mosques, colleges 
(madrasas), sufi lodges (khānqāhs, zāwiyas), hostels for pilgrims (ribāṭs), baths, 
caravansaries, etc.28 One side effect of these efforts was to strengthen the legiti-
macy of the regime in the eyes of the subjects, be they religious and civilian el-
ites, common urban dwellers, or even the peasants and nomads.29 At the same 
time, the senior members of the military-political elite had a healthy and natural 

27  For Cilicia, see Stewart, Angus Donal 2001, The Armenian Kingdom and the Mamluks: War 
and Diplomacy during the Reigns of Hetʿum II (1287-1307), Leiden / Boston / Köln, esp. chap-
ter 1; Amitai-Preiss 1995, index, s.v. “Lesser Armenia”. For Nubia, see Holt 1986, 130-137; 
Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Manṣūr Qalāwūn and the Con-
solidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290 A.D.), (Freiburger 
Islamstudien XVIII), Stuttgart, 98, 146-149, 179f., 184. For the Hejaz, see: Thorau, Peter 
1992, The Lion of Egypt: Sultan Baybars I and the Near East in the Thirteenth Century, Peter M. 
Holt, trans., London / New York, 198f.; Irwin 1986, 56, 120; Northrup 1998, 145f. 

28  For some discussion of the waqf institution under the Mamluks, see Denoix, Sylvie 1999, 
“Fondations pieuses, fondations économiques, le waqf, un mode d’intervention sur la ville 
mamelouke”, in: Le Khan al-Khalili et ses environs: Un centre commercial et artisanal au Caire du 
XIIIe au XXe siècle, Sylvie Denoix, Jean-Charles Depaule, and Michel Tuchscherer, eds., 
(Études Urbaines 4,1), Cairo, 19-26; idem 2000, “A Mamluk Institution for Urbanization: 
The ‘Waqf ’”, in: The Cairo Heritage: Essays in Honor of Laila Ali Ibrahim, Doris Behrens-
Abouseif, ed., Cairo / New York, 191-202; Amin, Mohammad M. 1994, “Waqf in the 
Mamluk Period: A Case Study about Waqf as Public Goods”, in: The Proceedings of the 2nd 
International Conference on Urbanism in Islam (ICUIT II), November 27-29, 1990, The Middle 
Eastern Culture Center, Tokyo. 

29  See the preliminary discussion of the matter of Mamluk attempts to find legitimacy in my 
forthcoming book: Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the Mamluk 
Sultanate and the Mongol Ilkhanate (1260-1335), to be published by Brepols, forthcoming, 
chapter 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

135 

proclivity for self-aggrandizement; we should not forget the self-interests of the 
Mamluk elite.30 

With the resources earmarked for military and related expenditures, the Mam-
luk leadership, led by the sultan and advised by civilian officials, had some hard 
choices to make in light of their perceived needs, their strengths and weaknesses 
and the available assets. They had no choice but to set priorities. I think that in ret-
rospect they did a pretty good job: during the first generations of their rule, Mam-
luks bested their different adversaries in the long run and bequeathed to their suc-
cessors a safe and well-organized state. What then were the strategic policy choices 
that the Mamluks made? 

Firstly, they decided to expand and strengthen the mobile field army, composed 
mainly of mounted archers. In Egypt and the Levant (as well as neighboring coun-
tries), Turkish mounted archers – be they Mamluks or Turcoman tribesmen – had 
long been the mainstay of the armies of Muslim rulers, even before the advent of 
the Crusades.31 But these pre-Mamluk-Sultanate armies had been relatively small, 
not the least since it was very expensive to purchase, educate and maintain slave 
soldiers, with all of their advantages. The army of Ayyubid Egypt probably num-
bered between 10,000-12,000 horsemen, and the armed forces of the Syrian Ay-
yubid principalities was most probably smaller altogether.32 Under Baybars, the 
army of Egypt appears to have doubled; one source speaks of a four-fold expan-
sion, but this statement stretches credibility.33 There appears to have been a com-
parative increase of the Syrian army.34 To what can we attribute this unequivocal 
expansion of the armed forces? First, the Mamluks perceived an overriding existen-
tial danger in the form of a renewed Mongol offensive, which could only be met 
with a strong cavalry army. Secondly, the Mamluk state was more organized and 
centralized than its Ayyubid predecessor (or rather predecessors), and therefore 
could collect funds in a more effective way. Thirdly, as the political power and 
military were one and the same, resources could be directed in a relatively easy 

                                                                                          
30  On the wealth accumulated by the senior Mamluk officers and their households, see the 

comments in Lapidus 1967, 50-59. 
31  This is only partially the case of Fatimid Egypt (969-1071), but this exception need not 

concern us here. 
32  For the Ayyubid army of Egypt, see the evidence of al-Yūnīnī, Quṭb al-Dīn Mūsā, Dhayl 

mirʾāt al-zamān fī taʾrīkh al-aʿyān, (Dairatu’t-Maʿarifi’l-Osmania New Series VIII), Hydera-
bad 1954-61, vol. 3, 261f.; Ibn Wāṣil, Jamāl al-Dīn Muḥammad, Mufarrij al-kurūb fī akhbār 
Banī Ayyūb, Ḥassanayn M. Rabīʿ, vol. 4, ed., Cairo 1972, 209. 

33  Yūnīnī, Dhayl, vol. 3, 261f., cf. ibid. 355, where the number 30,000 is given. 
34  For the Ayyubid army in Syria, at least at the time of Saladin, see Gibb, Hamilton A. R. 

1962, “The Armies of Saladin”, in: Gibb, Hamilton A. R., Studies on the Civilization of Islam, 
Stanford J. Shaw and William R. Polk, eds., Boston, 75-90, at 78ff. Al-Muʿaẓẓam ʿĪsā 
(d. 1227), who ruled from central Syria to southern Palestine, is reported to have had 3000 
horsemen: Ibn Wāṣil, Mufarrij, vol. 4, 209. There is yet no systematic study of the size of 
the Syrian armies in the early Mamluk period. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 136 

way for one main purpose. A military dictatorship perhaps had its advantages, cost 
efficiency being one of them. 

As mentioned above, this field army was mainly composed of mounted arch-
ers, mostly but not exclusively of Mamluk (i.e. slave) provenance. This represents 
a trend in the armies of Muslim states for centuries, accentuated by the arrival of 
the Mongols, with their large cavalry armies. Probably the only non-cavalry units 
in the field army would have been engineers, either sappers who specialized in 
mines and other siege operations or artillery experts who built the trebuchets and 
other machines of war, along with related specialists such as stone cutters. All of 
these non-cavalry, however, would not have joined the army when it was not 
heading for a siege. Infantry, such as it was, was found in the early Mamluk period 
mainly in fortresses and frontier regions; these may have included professional 
and militia-type units.35 

The fact that the main military strength of the Sultanate was a fairly large cav-
alry army and was on the whole not tied down by garrison duty is related to some 
aspects of Mamluk fortification policy. By this I mean that a deliberate decision 
was made to refurbish and maintain certain fortifications, be they isolated castles, 
city walls or urban citadels, while many others were neglected, even willfully de-
stroyed. Resources would have had to be allocated for several reasons: first, repair 
and maintenance of fortifications; secondly, keeping up the garrison (at the ex-
pense of the field army); and thirdly, providing food and military supplies. The 
matter was complicated by the acquisition of new fortresses by conquest. This was 
not only from the Franks. On the northern border, the Mamluks took over im-
portant castles, sometimes by conquest and other times by treaty, from the Ar-
menians, but many of these had a tendency to slip back into Armenian control.36 
In Syria, Sultan Baybars spent some years bringing several recalcitrant local rulers 
to bay, probably the most important being the Ayyubid prince of Karak in 
Transjordan, who submitted in 1263. Once these castles or fortified cities had 
submitted, they generally were refurbished, supplied and, of course, garrisoned.37 

Along the coast, as was pointed out by the late Prof. David Ayalon some years 
ago, the Mamluk policy towards the fortifications captured from the Franks – 
mostly well-fortified cities – was one of general destruction, although this may 
not have been as complete as some contemporary Arab historians would let us 
believe. In any event, the intent was that they could not be readily used as ports 
and bridgeheads in the event of future campaigns from the West. Ayalon was 
completely correct in showing how this reflected a clear weakness on the sea by 
the Mamluks (more about this below). The European Franks – probably most 
importantly from Genoa and Venice – could move around the Mediterranean at 

35  Amitai 2003, 232-249. 
36  Stewart 2001. 
37  On the taking of Karak, see Thorau 1992, 134-141; see Amitai-Preiss 1995, 55, for gaining 

control of some other cities and castles in Syria. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

137 

will and in theory could land forces just about anywhere along the coast. The 
Mamluks had a choice: On the one hand, they could repair and maintain the 
coastal fortifications, and man them appropriately, or they could destroy them. 
As is well known, the Mamluks chose the latter course.38 This was also a matter of 
a rational use of resources. Maintaining the fortifications would have been costly, 
demanding a large budget for construction, maintenance, supply, and manpower. 
By splitting up a large part of their army among the coastal cities, the Mamluks 
would have had to dissipate their power and weaken their main strategic asset: 
their large mobile army. The decision was thus taken, starting with the conquests 
of Caesarea and Arsuf in 1265, to destroy coastal fortified cities, be they ports or 
not, as they were taken. The implications of this policy for the demography and 
economy of the Syrian coast, especially that of Palestine was enormous, but this 
will not detain us now. In short, let us say that the Mamluk leadership looked 
carefully at its available resources, be they budgetary or human, and saw destruc-
tion as the more cost efficient expedient. 

Yet, elsewhere, the Mamluk leadership saw fit to keep their fortresses up to 
scratch, and in some places extensive repairs and extensions were deemed neces-
sary, not only in fortifications destroyed by the Mongols or during Mamluk 
sieges. These tended to be important city fortifications (the citadels of Damascus 
and Aleppo, as well as their walls),39 major inland fortresses which served as pro-
vincial capitals, such as Karak and Safad, other major castles that fitted into the 
Mamluk fortification scheme vis-à-vis the Mongols and Franks (al-Ṣubayba/Qalʿat 
Namrūd and Crac des Chevaliers/Ḥiṣn al-Akrād), and important fortresses along 
the Euphrates frontier with the Mongols (al-Bīra and al-Raḥba). Not only were 
these fortifications repaired and in some cases significantly expanded, they were 
well stocked with victuals and armaments, and also properly manned.40 Many of 
these garrison troops were – as said above – either professional infantrymen or 
militiamen, and the border between militia and local inhabitants in the frontier 
fortresses is not a clear one.41 There were also some Mamluks stationed there, 

                                                                                          
38  Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle between Is-

lam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanties 1,8, 1-
12; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-1517), (Variorum 
Collected Studies Series 62), London; see also the important recent study: Fuess, Albrecht 
2001, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the Mamluks”, Mamlūk 
Studies Review 5, 45-71. 

39  It should be noted, however, that Aleppo’s fortifications were only repaired in the 1290s, 
perhaps due to budgetary constraints, or the fear that this city might be lost yet to the 
Mongols and therefore there was no point in investing seriously in its defense. 

40  A comprehensive review of early Mamluk fortification policy and its execution will be 
found in the new book by Raphael, Kate 2011, Muslim Fortresses in the Levant: Between Cru-
saders and Mongols, London. Some brief comments are made on this topic in Amitai-Preiss 
1995, 76f. 

41  Thus Baybars’ privy secretary and semi-officer, Ibn ʿAbd al-Ẓāhir uses the term ahl al-qilāʿ 
(literally “the people of the castles”); it is unclear whether he is referring to garrison mem-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 138 

even royal ones. However, these last-mentioned were not lost to the general cause 
of Mamluk military might. When the Syrian army gathered for a campaign, the 
contingents and equipment from the fortresses, at least from those in the center 
of the country (Safad, Crac des Chevaliers, al-Ṣubayba, etc.) would be called to 
join up with the field army.42 

Here, too, we see a rational and well-thought-out decision to use resources of 
various types to keep up and strengthen key fortifications, whose manned exis-
tence contributed significantly to a Mamluk strategic vision and control over the 
far-flung Syrian provinces. However, the Mamluk leadership could not do every-
thing that it might have wanted: Jerusalem, for instance, was left bereft of repaired 
city walls, which had been destroyed by the Ayyubids in 1219, sporting only a 
medium-size citadel.43 The Mamluks surely understood that the expense of re-
newing Jerusalem’s walls, let alone keeping them up and manning them, was pro-
hibitive: with all due respect to the religious importance of the city, its lack of 
military, economic and political significance mitigated against repairing the walls. 
Jerusalem’s security was not guaranteed by a wall and garrison, but rather by the 
military might of the Mamluks that would keep away – at least in theory – all 
dangers. 

I would like to add that not all that was done in the realm of fortifications can 
be explained only by recourse to rational decision-making by the Mamluks. For 
example, when one goes to al-Ṣubayba in the north of the Golan, one is struck by 
the ostentatious nature of some of the early Mamluk construction, well beyond 
the military needs of a country fortress. I can only suggest that here we have a 
Mamluk example of “conspicuous consumption”.44 Basically, here was Bilik – 
Baybars’ trusted personal Mamluk and viceroy, and the literal owner of the castle 
and the area – showing off.45 At al-Ṣubayba we have an example – if one was 
needed – that the Mamluk elite had their share of human foibles and did not al-
ways succeed in resolving contradictions between military and other needs. 

bers or local inhabitants. The confusion may reflect the military capabilities of many of 
the latter. See Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Muḥyī al-Dīn Muḥammad, al-Rawḍ al-zāhir fī sīrat al-
Malik al-Ẓāhir, ʿAbd al-ʿAzīz al-Khuwayṭir, ed., Riyad 1396/1976, 227. 

42  For mobilization of siege machinery for the campaign at Acre in 1291, see Little, Donald 
P. 1986, “The Fall of ʿAkkā in 690/1291: The Muslim Version”, in: Studies in Islamic History 
and Civilization in Honour of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181, 
at 168-171. 

43  Richards, Donald S. 1987, “The Pre-Mamlūk Development of Jerusalem”, in: Mamluk Jeru-
salem: An Architectural Study, Michael Hamilton Burgoyne, with additional historical re-
search by Donald S. Richards, London, 48f. 

44  I hope that I can be forgiven for making free use of Thorstein Veblen’s concept from an-
other context. See Veblen, Thorstein 1975 [1899], The Theory of the Leisure Class, repr., New 
York, chapter 4. 

45  See Hartal, Moshe 2001, The al-Ṣubayba (Nimrod) Fortress: Towers 11 and 9, (Israel Antiqui-
ties Authority Reports 11), Jerusalem. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

139 

I would like to go back to a matter that was briefly mentioned above. This is the 
question of Mamluk activity on the sea, primarily in this context in the Mediterra-
nean. The naval capabilities of the Muslim states of the eastern Mediterranean had 
been deteriorating since the time of the Fāṭimids, although Saladin made some ef-
fort to reverse the trend, and the Mamluks inherited a quite dismal maritime infra-
structure, let alone actual naval force.46 Even a cursory examination shows that the 
efforts of the Mamluks in the arena of naval warfare early in their regime were des-
ultory and the results were miserable and embarrassing. The example of the failed 
Mamluk raid to Cyprus in 1271, and the subsequent letter by Baybars to the king 
of Cyprus, is often cited (justly so) as an example of Mamluk disparagement of 
maritime pursuits.47 This, it seems to me, is true enough, but it is more than just a 
matter of the cultural predisposition of a military elite of steppe provenance or of 
the acceptance of long-term European naval supremacy. This was also a question 
of the rational allocation of resources, or in this case, the decision not to allocate 
them. Given the limited nature of resources of various kinds, the traditional supe-
riority of their cavalry formations, and their weakness on the sea, it made perfect 
sense to perfect the former and not waste money and other assets on the latter. 
There was no point to continue spending good money on bad investments of the 
past. At this time, at least, naval warfare was basically a lost cause for the Mamluks, 
and nothing was to be gained by dispersing resources in the realm. 

Another area where resources were expended was in facilitating transportation, 
particularly the movement of large bodies of troops quickly through Syria to meet 
the dangers from the north, i.e. the Mongols. One can think of Mamluk bridges, 
all apparently from the period of Baybars, such as at Ludd (Lydda; the bridge is 
known as Jisr Jindās), Dāmiyya on the Jordan River and Yubnā (Yavneh).48 Con-
nected to this topic is communications. The Mamluk postal system of horse relays 
is well known, and required a tremendous outlay of resources to build the way-
stations, to keep them supplied with horses, and to provide the necessary man-
power, not the least of riders.49 Other systems of rapid communications were the 
bonfires from the Euphrates frontier fortresses to central Syria, and the “pigeon-
express” that connected the major cities of the Sultanate.50 These were also sources 

                                                                                          
46  Ehrenkreutz, Andrew S. 1955, “The Place of Saladin in the Naval History of the 

Mediterranean Sea in the Middle Ages”, Journal of the American Oriental Society 75,2, 100-
116. See also the articles cited above in note 37. 

47  Thorau 1992, 206f. For the letter by Baybars, see Ibn al-Furāt, Nāṣir al-Dīn ʿAbd al-
Raḥmān, Ayyubids, Mamlukes and Crusaders. Selections from the Tārīkh al-Duwal wa’l-Mulūk of 
Ibn al-Furāt, Ursula and Malcolm C. Lyons, trans., introd. and notes Jonathan S. C. Riley-
Smith, Cambridge 1971, vol. 1, 192ff. (Arabic text), vol. 2, 152ff. (translation). 

48  Amitai-Preiss 1995, 75. There is no direct evidence that the bridge at Yubnā is from this 
period, but the similarity in building style with the bridge at Ludd leads me to think that 
this is more-or-less from the same time, and thus for the same purpose. 

49  Sauvaget, Jean 1941, La poste aux chevaux dans l’empire des Mamelouks, Paris. 
50  Amitai-Preiss 1995, 75. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 140 

of major expenditure, but were deemed necessary in order to convey essential 
intelligence from one end of the state to the other: most importantly, of course, 
the news of an impending attack, be it from the Franks, the Armenians or – espe-
cially – from the Mongols, which would necessitate the concentration of forces, 
most importantly those from Egypt. 

The final area of military organization requiring a long-term expenditure of re-
sources and efforts that I will mention is the realm of espionage and secret war-
fare. Obviously, the better intelligence the Mamluk leadership obtained regard-
ing their enemies’ intentions, the better they could prepare to meet them. Their 
“eyes” were directed towards Mongol, Frankish and Armenian enemies, although 
it appears that most serious intelligence efforts were devoted to the first men-
tioned, who were thought to be the most dangerous enemies. Muḥyī al-Dīn b. 
ʿAbd al-Ẓāhir, the privy secretary of Sultan Baybars and the compiler of his semi-
official biography wrote about this intelligence service: 

The Sultan did not cease to take interest in the affairs of the enemy. He was on guard 
against their tricks and resolute in all regarding them. His quṣṣād (secret envoys) did not 
stop coming from Baghdad, Khilāṭ [=Akhlāṭ] and other places in the eastern country 
(bilād al-sharq) and Persia (al-ʿajam). [The Sultan] spent on them much money, because 
whoever travels for this matter and plays loosely with his life, there is no choice but that 
he should take blood money (diya). Without this, who would risk his life? When Allah 
showed this good policy to the Sultan, the quṣṣād went back and forth, and they recog-
nized [in the Mongol countries] those who could inform them of the [Mongol] se-
crets.51 

We know the name of the officer who commanded the secret service, Balaban al-
Dawādār al-Rūmī, a trusted Mamluk of Baybars. About him, Ibn al-Ṣuqāʿī, the 
Christian author of an early 14th-century biographical dictionary, wrote: 

[He] alone spoke with the quṣṣād who went back and forth [engaged] in the secret activi-
ties (al-ashghāl al-sirriyya), and he paid their salaries and grants. Their names were not 
written in the diwān (registry of salary recipients) and their condition was not revealed to 
the people [of the military class] (al-nās). If one came during the day, they were veiled so 
as not to be identified.52 

Indeed, much money was expended on the organized intelligence service, and 
the results of its work gave the Mamluks an additional edge in their wars against 
the Mongols and other enemies. 

A full discussion of Mamluk military policy would include the development of 
tactics and strategy, as well as matters of training and logistics. The procurement of 
young Mamluks also deserves some further exposition. Likewise, we would have to 
discuss the Mamluk foreign policy which contributed to the Sultanate’s ability to 

51  Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Rawḍ, 135, translation by the author. For more on Mamluk espionage, 
see Amitai-Preiss 1995, 139-156; Amitai, Reuven 1988, “Mamlūk Espionage among Mon-
gols and Franks”, Asian and African Studies 22, 173-181. 

52  Ibn al-Ṣuqāʿī, Faḍl Allāh b. Abī Fakhr, Tālī kitāb wafayāt al-aʿyān, Jacqueline Sublet, ed. 
and trans., Damascus 1974, 53, translation by the author. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

141 

import young Mamluks, helped create a second front against the Ilkhanate and 
perhaps even assisted in the war with the Franks. Finally, the ongoing attempts at 
gaining legitimization in the eyes of the local population was essential for obtain-
ing support in the military efforts – which in turn helped to achieve this support 
among the civilians – and made it easier to collect taxes and other resources. These 
important subjects, however, will have to wait for another opportunity. 

I think, however, that it is clear that the early Mamluk leadership had a lucid 
and far-sighted policy to maximize the resources at their disposal for the greatest 
effect. If a policy can be evaluated by its results, then the early Mamluk sultans 
and their leading officers can be awarded the highest marks: the Mongols were 
held back, the Franks were thrown out, the Armenians were holed up in their 
mountain fortresses, and the Mamluk hold on Egypt and Syria was basically un-
challenged in the first generations of their rule. Some contemporary leaders per-
haps might want to take a leaf from their book, and learn well the lesson that in 
order to succeed one should maintain reasonable goals that can be achieved with 
available resources. 

Bibliography 

Amin, Mohammad M. 1994, “Waqf in the Mamluk Period: A Case Study about 
Waqf as Public Goods”, in: The Proceedings of the 2nd International Conference on 
Urbanism in Islam (ICUIT II), November 27-29, 1990, The Middle Eastern Culture 
Center, Tokyo, Japan, Tokyo. 

Amitai, Reuven 1988, “Mamlūk Espionage among Mongols and Franks”, Asian 
and African Studies 22, 173-181. 

Amitai-Preiss, Reuven 1992, “Mamluk Perceptions of the Mongol-Frankish Rap-
prochement”, in: Mediterranean Historical Review 7,1, 50-65. 

Amitai-Preiss, Reuven 1995, Mongols and Mamluks: The Mamluk-Īlkh ānid War, 1260-
1281, (Cambridge Studies in Islamic Civilization), Cambridge. 

Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into 
Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cos- 
mo, ed., Leiden / Boston / Köln, 221-264; repr. in: Amitai, Reuven 2007, The 
Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate, (Variorum Col-
lected Studies Series 873), Aldershot / Burlington, XV. 

Amitai, Reuven 2003, “Foot Soldiers, militiamen and volunteers in the early Mam-
luk army”, in: Texts, Documents and Artefacts: Islamic Studies in Honour of D.S. 
Richards, Chase F. Robinson, ed., Leiden / Boston, 233-249. 

Amitai, Reuven 2006, “The Mamlūk Institution, or One Thousand Years of Mili-
tary Slavery in the Islamic World”, in: Arming Slaves: From Classical Times to the 
Modern Age, Christopher Leslie Brown and Philip D. Morgan, eds., New Haven, 
40-78. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 142 

Amitai, Reuven 2007, The Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Il- 
khanate, (Variorum Collected Studies Series 873), Aldershot / Burlington. 

Amitai, Reuven, Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the 
Mamluk Sultanate and the Mongol Ilkhanate (1260-1335), to be published by Bre-
pols, forthcoming. 

Ashtor, Eliyahu 1976, A Social and Economic History of the Near East in the Middle 
Ages, London. 

Ayalon, David 1951, L’esclavage du Mamelouk, (Oriental Notes and Studies 1), Jeru-
salem; repr. in: Ayalon, David 1979, The Mamlūk Military Society, (Variorum Col-
lected Studies Series 249), London. 

Ayalon, David 1953-54, “Studies on the Structure of the Mamluk Army”, I-III, 
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 15,2, 203-228; 15,3, 448-476; 
16,1, 57-90; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt (1250-
1517), (Variorum Collected Studies Series 62), London. 

Ayalon, David 1958, “The System of Payment in Mamluk Military Society”, Jour-
nal of the Economic and Social History of the Orient 1,1, 37-65; 1,3, 257-296. 

Ayalon, David 1967, “The Mamluks and Naval Power: A Phase of the Struggle be-
tween Islam and Christian Europe”, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and 
Humanities 1,8, 1-12; repr. in: Ayalon, David 1977, Studies on the Mamluks of Egypt 
(1250-1517), (Variorum Collected Studies Series 62), London. 

Crone, Patricia 1989, Pre-Industrial Societies. New Perspectives on the Past, Oxford / 
Cambridge (Mass.). 

Denoix, Sylvie 1999, “Fondations pieuses, fondations économiques, le waqf, un 
mode d’intervention sur la ville mamelouke”, in: Le Khan al-Khalili et ses environs: 
Un centre commercial et artisanal au Caire du XIIIe au XXe siècle, Sylvie Denoix, 
Jean-Charles Depaule, and Michel Tuchscherer, eds., (Études Urbaines 4,1), Cai-
ro, 19-26. 

Denoix, Sylvie 2000, “A Mamluk Institution for Urbanization: The ‘Waqf’”, in: 
The Cairo Heritage: Essays in Honor of Laila Ali Ibrahim, Doris Behrens-Abouseif, 
ed., Cairo / New York, 191-202. 

Ehrenkreutz, Andrew S. 1955, “The Place of Saladin in the Naval History of the 
Mediterranean Sea in the Middle Ages”, Journal of the American Oriental Society 
75,2, 100-116. 

Fuess, Albrecht 2001, “Rotting Ships and Razed Harbors: The Naval Policy of the 
Mamluks”, Mamlūk Studies Review 5, 45-71. 

Gibb, Hamilton A. R. 1962, “The Armies of Saladin”, in: Gibb, Hamilton A. R., 
Studies on the Civilization of Islam, Stanford J. Shaw and William R. Polk, eds., 
Boston, 75-90. 

Hartal, Moshe 2001, The al-Ṣubayba (Nimrod) Fortress: Towers 11 and 9, (IAA Reports 
11), Jerusalem. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEALING WITH REALITY 

 

143 

Hiyari, Mustafa A. 1975, “The Origins and Development of the Amīrate of the Ar-
abs during the Seventh/Thirteenth and Eighth/Fourteenth Centuries”, Bulletin of 
the School of Oriental and African Studies 38,3, 509-524. 

Holt, Peter M. 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the Eleventh Century 
to 1517, (A History of the Near East), London / New York. 

Humphreys, R. Stephen 1998, “Ayyubids, Mamluks and the Latin East in the Thir-
teenth Century”, Mamlūk Studies Review 2, 1-17. 

Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Muḥyī al-Dīn Muḥammad, al-Rawḍ al-zāhir fī sīrat al-Malik al-
Ẓāhir, ʿAbd al-ʿAzīz al-Khuwayṭir, ed., Riyad 1396/1976. 

Ibn al-Furāt, Nāṣir al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān, Taʾrīkh al-duwal wa-l-mulūk [=Taʾrīkh 
Ibn al-Furāt], vol. 7, Costi K. Zurayk, ed., Beirut 1942. 

Ibn al-Furāt, Nāṣir al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān, Ayyubids, Mamlukes and Crusaders. Selec-
tions from the Tārīkh al-Duwal wa’l-Mulūk of Ibn al-Furāt, Ursula and Malcolm C. 
Lyons, trans., intro., and notes Jonathan S. C. Riley-Smith, Cambridge 1971. 

Ibn al-Ṣuqāʿī, Faḍl Allāh b. Abī Fakhr, Tālī kitāb wafayāt al-aʿyān, Jacqueline Sublet, 
ed. and trans., Damascus 1974. 

Ibn Wāṣil, Jamāl al-Dīn Muḥammad, Mufarrij al-kurūb fī akhbār Banī Ayyūb, 
Ḥassanayn M. Rabīʿ, vol. 4, ed., Cairo 1972. 

Irwin, Robert 1986, The Middle East in the Middle Ages: The Early Mamluk Sultanate 
1250-1382, London.  

Lapidus, Ira M. 1967, Muslim Cities in the Later Middle Ages, Cambridge (Mass). 
Little, Donald P. 1986, “The Fall of ʿAkkā in 690/1291: The Muslim Version”, in: 

Studies in Islamic History and Civilization in Honour of Professor David Ayalon, 
Moshe Sharon, ed., Jerusalem, 159-181. 

al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad, Kitāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, 
Muḥammad Muṣṭafā Ziyāda, ed., Cairo 1934-73. 

Morgan, David O. 1979, “The Mongol Armies in Persia”, Der Islam 56, 81-96. 
Morgenthau, Hans J. 1973, Politics Among the Nations: The Struggle for Power and 

Peace, 5th ed., New York. 
Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Manṣūr Qalāwūn and 

the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290 
A.D.), (Freiburger Islamstudien XVIII), Stuttgart. 

Poliak, Abraham N. 1939, Feudalism in Egypt, Syria, Palestine and the Lebanon, 1250-
1900, (Prize Publication Fund 17), London. 

Prawer, Joshua 1970, Histoire du royaume latin de Jérusalem, G. Nahon, trans., vol. 2, 
Paris. 

Rabie, Hassanein 1972, The Financial System of Egypt A.H. 564-741/A.D. 1169-1341, 
(London Oriental Series 25), London. 

Raphael, Kate 2011, Muslim Fortresses in the Levant: Between Crusaders and Mongols, 
London. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REUVEN AMITAI 144 

Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA), Étienne Combe, Jean Sauvaget, 
and Gaston Wiet, eds., vol. 12, Cairo 1943. 

Richards, Donald S. 1987, “The Pre-Mamlūk Development of Jerusalem”, in: Mam-
luk Jerusalem: An Architectural Study, Michael Hamilton Burgoyne, with addi-
tional historical research by Donald S. Richards, London, 48-49. 

Sauvaget, Jean 1941, La poste aux chevaux dans l’empire des Mamelouks, Paris. 
Stewart, Angus Donal 2001, The Armenian Kingdom and the Mamluks: War and Di-

plomacy during the Reigns of Hetʿum II (1287-1307), Leiden / Boston / Köln. 
Thorau, Peter 1992, The Lion of Egypt: Sultan Baybars I and the Near East in the Thir-

teenth Century, Peter M. Holt, trans., London / New York. 
Tritton, Arthur S. 1948, “Tribes of Syria in the Fourteenth and Fifteenth Centu-

ries”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 12,3/4, 567-573. 
Veblen, Thorstein 1975 [1899], The Theory of the Leisure Class, repr., New York. 
Weil, Gustav 1860, Geschichte des Abbasidenchalifats in Egypten, vol. 1: das Kalifat unter 

den Bahritischen Mamlukensultanen von Egypten 652-729 d.H. = 1258-1390 n.Chr., 
Stuttgart, [=vol. 4 of his Geschichte der Chalifen, nach handschriftlichen, größtentheils 
noch unbenutzten Quellen bearbeitet, 5 vols., Mannheim / Stuttgart 1846-51].  

al-Yūnīnī, Quṭb al-Dīn Mūsā, Dhayl mirʾāt al-zamān fī taʾrīkh al-aʿyān, (Dairatu’l-
Maʿarifi’l-Osmania New Series VIII), Hyderabad 1954-61. 

Ziada, Mustafa M. 1969, “The Mamluk Sultans to 1293”, in: A History of the Cru-
sades, Kenneth M. Setton, gen. ed., vol. 2: The Later Crusades, 1189-1311, Robert 
Lee Wolff and Harry W. Hazard, eds., 2nd ed., Madison / London. 735-758.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frankish Presence in the Near East:  
Ambivalent Interests and Alliances 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die italienischen Seestädte und die islamische  
Levante (Syrien, Ägypten) im Zeitalter  
der Kreuzzüge (11.-13. Jahrhundert)1

Marie-Luise Favreau-Lilie 

Für den westlichen Reisenden, der Ägypten in den Jahrzehnten vor dem Dritten 
Kreuzzug besuchte und, wie es üblich war, zu Schiff einreiste, war die Ankunft in 
der Stadt Alexandria, wenn er diese zum ersten Mal besuchte, ein beeindrucken-
des Erlebnis und ebenso der Aufenthalt dort. Der Gesandte Kaiser Friedrichs I., 
der 1175 Ägypten besuchte, traf beispielsweise auf einem genuesischen Schiff dort 
ein, wo „ganz aus Steinen ein enorm hoher Turm errichtet ist, um den Seefahrern 
den Hafen anzuzeigen“.2 Er sei von weit her sichtbar, weil Ägypten ein flaches 
Land sei. Das Feuer, das dort die ganze Nacht über brenne, solle den Schiffern 
den Hafen anzeigen, damit diese ihn ungefährdet erreichen könnten.3 Nach Bur-

1  Grundlegend für das Thema sind die Arbeiten von Heyd, W. 1885, Histoire du commerce du 
Levant au moyen âge, Leipzig / Paris; Schaube, Adolf 1906, Handelsgeschichte der Romanischen 
Völker des Mittelmeergebiets bis zum Ende der Kreuzzüge, München / Berlin; Labib, Subhi Y. 
1965, Handelsgeschichte Ägyptens im Spätmittelalter (1171-1517), (Vierteljahrschrift für Sozial- 
und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 46), Wiesbaden; Allmendinger, Karl-Heinz 1967, Die 
Beziehungen zwischen der Kommune Pisa und Ägypten im hohen Mittelalter. Eine rechts- und wirt-
schaftshistorische Untersuchung, (Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bei-
heft 54), Wiesbaden; Otten-Froux, Cathérine 1983, „Les Pisans en Egypte et à Acre dans la 
Seconde Moitié du XIIIe Siècle, Documents Nouveaux“, Bollettino Storico Pisano 52, 163-
190; Jacoby, David 1995, „Les Italiens en Égypte aux XIIe et XIIIe siècles. Du comptoir à 
la colonie?“, in: Coloniser au moyen âge, Michel Balard und Alain Ducellier, Hg., Paris, 76-
107; und ders. 2001, „The supply of war materials to Egypt in the Crusader period“, Jerusa-
lem Studies in Arabic and Islam 25, 102-132. Auf spezielle Hinweise wird verzichtet. Im übri-
gen danke ich Reuven Amitai-Preiss und Yaacov Lev für einige sehr nützliche Hinweise. 
Eine Arbeit zum Thema „Italien und der islamische Orient zur Zeit der Kreuzzüge. Mer-
kantile Expansion und historische Selbstdarstellung der italienischen Seestädte“ ist in Vor-
bereitung. Das Projekt wird durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft gefördert. 

2  Der leicht verkürzte Brief des Strassburger Vitztums Burchard über diese Reise ist überlie-
fert bei Arnold von Lübeck, „Arnoldi abbatis Lubecensis chronica [Chronica Slavorum]“, 
Johann Martin Lappenberg, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores (in Folio) 21, 
Hannover 1869, 100-250, hier 237-241 (VII 8: De statu Egypti vel Babylonie); Zitat nach 
Arnold von Lübeck, Die Chronik Arnolds von Lübeck., J. C. M. Laurent, Übers., (Die Ge-
schichtsschreiber der deutschen Vorzeit 71: 13. Jahrhundert, Bd. 3), 2. Aufl., Leipzig 1896, 
320f. Zum Austausch von Gesandtschaften zwischen Saladin und dem staufischen Hof 
1173/1175 vgl. Möhring, Hannes 1980, Saladin und der Dritte Kreuzzug. Aiyubidische Strategie 
und Diplomatie im Vergleich vornehmlich der arabischen mit den lateinischen Quellen, (Frankfurter 
historische Abhandlungen 21), Wiesbaden, 93, 125-129. Zur Lage und Bedeutung Alexan-
drias vgl. auch Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. 
Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986, 
242 (19, 27). 

3  Arnold von Lübeck, Chronik 320. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 148 

chards Einschätzung beliefen sich die Einkünfte des alexandrinischen Hafens aus 
Zolleinnahmen auf jährlich 50 000 Goldstücke. Das für den Leser im Reich leich-
ter fassbare Äquivalent dieser Summe waren, so Burchard, 8000 Mark reinen Sil-
bers, d. h. umgerechnet etwa 1866 kg Silber, legt man die Kölner Mark (233,285 g) 
zugrunde.4 Dass Alexandria von Kaufleuten aus sehr vielen verschiedenen Ge-
genden aufgesucht wurde und dass dorthin über den Nil von dem weiter fluss-
aufwärts gelegenen Alt-Kairo (al-Fustat) alle jene kostbaren Waren, namentlich 
Spezereien, gelangten, die zuvor auf dem Seeweg aus Indien, d. h. dem fernen 
Asien, nach Ägypten exportiert wurden, ist dem Bericht ebenfalls zu entnehmen.5 

Wie zutreffend Burchard die Bedeutung Alexandrias als internationaler See-
handelsplatz skizzierte, wird deutlich, wenn wir lesen, was einer seiner Zeitgenos-
sen, Rabbi Benjamin bar Jona aus dem Lande Navarra auf der Iberischen Halbin-
sel, berichtete. Dieser kannte Alexandria, diese „Stadt lebhaften Handels aller 
Völker“6 ebenfalls aus eigener Anschauung. Auch Benjamin rühmte den Hafen, 
die lange Mole mit dem hohen Leuchtturm, die Bedeutung des Turmes für die 
Schifffahrt und damit auch für das Wirtschaftsleben der Stadt, denn aus seiner 
Sicht kamen die Fernhändler ausnahmslos per Schiff: „Der Leuchtturm ist ein 
Wegzeichen für die Seefahrer: denn alle, die aus fremden Ländern nach Iskanda-
rija kommen, sehen ihn am Tage schon aus einhundert Meilen Entfernung, und 
in der Nacht leuchtet der Wächter mit einer großen Fackel. Die Kapitäne sehen 
das Feuer von der Ferne und nehmen dann Kurs auf den Leuchtturm“.7 Nach 
seiner Kenntnis stammten die westlichen Kaufleute, die Alexandria aufsuchten, 
zu einem nicht unbeträchtlichen Teil aus dem Raum des heutigen Italien: nicht 
nur aus Venedig, aus Genua und Pisa, sondern auch aus zahlreichen anderen Re-
gionen, teils aus dem mittelitalienischen Hinterland. Sie kamen aus der Lombar-
dei, aus der Toskana und aus der Romagna ebenso wie aus Apulien und Kalabri-
en, von der Insel Sizilien und aus der an der Küste Kampaniens gelegenen alten 
Seehandelsstadt Amalfi.8 Neben Kaufleuten aus dem islamischen Herrschaftsbe-
reich begegneten die Italiener im ägyptischen Alexandria auch Fernhändlern aus 
Mittel-, West- und Osteuropa sowie Kaufleuten, die aus Asien angereist waren: 
letztere kamen nicht nur aus Syrien, sondern auch aus den damals unter türki-
scher (seldschukischer) Herrschaft stehenden Gebieten und nicht zuletzt aus In-
dien, d. h. aus dem Fernen Osten. Die orientalischen Kaufleute belieferten so-
wohl den ägyptischen Markt, als auch die zugereisten Europäer. Für die fremden 
Kaufleute aus dem Westen waren die Fernhändler vom indischen Subkontinent, 

4  Ebd. 321. 
5  Ebd. 323. 
6  Benjamin von Tudela, „Die Reisen des Rabbi Benjamin bar Jona von Tudela“, in: Jüdische 

Reisen im Mittelalter: Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg, Stefan Schreiner, Übers., 
Leipzig 1991, 5-119, hier 112. 

7  Ebd. 
8  Ebd. 112f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  149 

die über das Rote Meer, den Golf von Aqaba und nilabwärts über Kairo und 
Damiette angereist kamen, besonders interessante Geschäftspartner, denn diese 
brachten Gewürze nach Ägypten – Gewürze, die in Europa so begehrt waren, 
dass der Handel damit sehr lukrativ war. So kam es nach Ankunft der Handels-
schiffe regelmäßig zu jenem ungewöhnlich geschäftigen Treiben in Alexandria, 
das einen Reisenden wie Benjamin von Tudela beeindrucken musste. 

Alexandria als hochkarätiger Messeplatz für den internationalen Gewürzhan-
del wirkte als Magnet auch auf die Kaufleute aus Genua, Pisa und Venedig, die 
im Mittelpunkt dieses Beitrages stehen. Die Bedingungen für den Handel ihrer 
Bürger zu verbessern, wurde seit dem 12. Jahrhundert zum Ziel der Seehandels-
kommunen. Ein attraktives Reiseziel war Alexandria für die Händler aus Venedig 
und Genua, vielleicht auch für Pisaner, aber schon vor den Kreuzzügen.9 Um die 
Mitte des 11. Jahrhunderts allerdings war der Handel von Genuesen und Pisa-
nern im Fatimidenreich noch relativ unbedeutend. In jener Zeit kontrollierten 
die Kaufleute aus Venedig gemeinsam mit den Seehändlern aus den beiden da-
mals noch unabhängigen, an der Sizilien und der Levante zugewandten südita-
lienischen Küste gelegenen Städten Gaeta und Amalfi den Handel Lateineuropas 
mit der islamischen Welt.10 In der Folgezeit entwickelten sich die Amalfitaner, 
die nach der Integration ihrer Stadt in das süditalienische Normannenreich im 
12. Jahrhundert auch von Salerno aus im Fernhandel aktiv waren, zur wichtigsten 
italienischen Kaufmannsgruppe im Fatimidenreich, eine Position, die sie bis Mit-

                                                                                          
9  Kedar, Benjamin Z. 1983, „Mercanti Genovesi in Alessandria d’Egitto negli anni Sessanta 

del secolo XI“, in: Miscellanea di studi storici 2, (Collana storica di fonti e studi 38), Genf, 
19-30. 

10  Grundlegend für das frühere Mittelalter: Cahen, Claude 1953/54, „Un texte peu connu re-
latif au commerce oriental d’Amalfi au Xe siècle“, Archivio storico per le provincie Napoletane 
34, 3-8; ders. 1977a, „Amalfi en Orient à la veille, au moment et au lendemain de la Pre-
mière Croisade“, in: Amalfi nel Medioevo. Convegno internazionale 14-16 giugno 1973, Centro 
‘Raffaele Guariglia’ di Studi Salernitani, (Atti dei Convegni 1), Salerno, 269-283; ders. 1977b, 
„Le commerce d’Amalfi dans le Proche-Orient Musulman avant et après la Croisade“, 
Comptes-rendus des séances de l’Académie des inscriptions et belles-lettres 121,2, 291-301; Galasso, 
Giuseppe 1959, „Commercio amalfitano nel periodo normanno“, in: Studi in onore di Ric-
cardo Filangieri 1, Napoli, 81-103; Citarella, Armando O. 1968, „Patterns of Medieval 
Trade: The Commerce of Amalfi Before the Crusades“, The Journal of Economic History 28,4, 
531-555; ders. 1975, „Il declino del commercio marittimo di Amalfi“, Archivio storico per le 
provincie napoletane 3. Ser.,13 = 92, 9-54; ders. 1993, „Merchants, Markets and Merchandise 
in Southern Italy in the High Middle Ages“, in: Mercati e mercanti nell’alto medioevo: l’area 
euroasiatica e l’area mediterranea: 23 -29 aprile 1992, (Settimane di studio del Centro Italiano 
di Studi sull’Alto Medioevo 40), Spoleto, 239-282; für das spätere Mittelalter Figliuolo, 
Bruno 1986, „Amalfi e il Levante nel Medioevo“, in: I comuni italiani nel regno crociato di 
Gerusalemme: Atti del Colloquio ‘The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem’, 
Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica 
di Fonti e Studi 48), Genf, 571-677, hier 573-616; vgl. auch von Falkenhausen, Vera 1998, 
„Il commercio di Amalfi con Costantinopoli e il Levante nel secolo XII“, in: Amalfi, 
Genova, Pisa e Venezia. Il commercio con Constantinopoli e il vicino Oriente nel secolo XII. Atti 
della Giornata di Studio, Pisa, 27 maggio 1995, (Biblioteca del ‘Bollettino storico Pisano’, 
Collana storica 46), Ottavio Banti, Hg., Pisa, 19-38, hier 31-36. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 150 

te des 12. Jahrhunderts halten konnten. Bald jedoch verloren die amalfitanischen 
Kaufleute, nachdem sie Untertanen des Normannenkönigs geworden waren, in-
folge der aggressiven normannischen Politik gegenüber den benachbarten islami-
schen Reichen, besonders wegen der Eroberungen König Rogers II. an der nord-
afrikanischen Küste,11 den Zugang zu den Märkten Ägyptens. Als Benjamin von 
Tudela auf dem Rückweg von seiner Orientreise (1159 – 1172/73) nach Alexan-
dria kam, war, wie die Handelsurkunden erkennen lassen, die große Zeit Amalfis 
im Levantehandel bereits vorüber, obwohl die Erwähnung der Stadt durch Ben-
jamin von Tudela unter den in Alexandria präsenten Handelsnationen den Be-
deutungsverlust der Amalfitaner, der an der dokumentarischen Überlieferung ab-
lesbar ist, noch nicht erkennen lässt.12 

Der Niedergang des amalfitanischen Handels im Fatimidenreich war nicht nur 
von Vorteil für die Venezianer, die vielleicht schon seit dem 9., spätestens aber 
seit dem 10./11. Jahrhundert mit den Gewässern vor der syrisch-ägyptischen Kü-
ste und mit der Mentalität der Einwohner vertraut waren und in Konkurrenz zu 
den Kaufleuten aus Amalfi und Gaeta den norditalienischen Markt belieferten.13 
Vom Bedeutungsverlust der Amalfitaner profitierte besonders die Konkurrenz 
aus Genua und Pisa. 

Damit kommen wir zu den drei Seerepubliken Genua, Pisa und Venedig und 
ihren Handelsaktivitäten im östlichen Mittelmeer. Die Genuesen, neben den Ve-
nezianern schon vor den Kreuzzügen in Syrien und Ägypten aktiv, konnten ih-
ren Handel mit der islamischen Levante nach dem Ersten Kreuzzug ausbauen. 
Sie konzentrierten sich vor allem auf Alexandria. Mit ihnen konkurrierten nicht 
nur die Venezianer und (vorübergehend) die Amalfitaner; sondern spätestens seit 
dem frühen 12. Jahrhundert auch die Kaufleute aus Pisa. Pisa unterstützte zwar 
zunächst den Ersten Kreuzzug mit einer sehr großen Kriegsflotte, die im Früh-
jahr 1100 den Kreuzfahrern an der Küste zwischen Askalon und Akko wertvolle 
Dienste leistete,14 aber die Flotte kehrte schon im Frühsommer jenes Jahres wie-
der in die Heimat zurück, nachdem sie bei Rhodos von einer venezianischen 
Flotte in die Flucht geschlagen worden war. Aufgrund des Eides, den die Pisaner 
den Venezianern nach der Niederlage leisten mussten, verzichtete Pisa in der 
Folgezeit auf eine militärische Unterstützung der Kreuzfahrerstaaten. Das erleich-
terte zweifellos den Handelsverkehr der Pisaner mit Ägypten, der nun ausgewei-

11  Vgl. Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident, 
Darmstadt, 82-89. 

12  Benjamin von Tudela, „Reisen“ 113. 
13  „Instituta regalia“, in: Die ‚Honorantie civitatis Papie‘, Carlrichard Brühl und Cinzio Violan-

te, Hg., Köln 1983, 18 (60-71), 19 (§ 4-5); vgl. Dennig-Zettler, Regina 1992, Translatio Sancti 
Marci. Ein Beitrag zu den Anfängen Venedigs und zur Kritik der ältesten venezianischen Historio-
graphie. Mit einer Wiedergabe des Textes der Handschrift Orléans, Bibliothèque Municipale Nr. 197, 
Freiburg i.Br.; Citarella 1993. 

14  Hierzu und zum Folgenden s. Favreau-Lilie, Marie-Luise 1989, Die Italiener im Heiligen Land. 
Vom ersten Kreuzzug bis zum Tode Heinrichs von Champagne (1098-1197), Amsterdam, 51-61. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  151 

tet wurde. Auch der pisanische Handel mit den fränkischen Fürstentümern in-
tensivierte sich, und pisanische Schiffe brachten außer Handelswaren und Kauf-
leuten auch Jerusalempilger dorthin.15 

In Venedig war es nicht nur fromme Begeisterung, die zur Ausrüstung der be-
eindruckenden Flotte führte, die bei Rhodos die Pisaner schlug und dann im 
Sommer 1100 vor der Küste des Heiligen Landes erschien und den Kreuzfahrern 
Unterstützung anbot. Die Venezianer wollten ihre Vormachtstellung in der Levan-
te gegenüber Pisanern und Genuesen behaupten und dachten ebenso wie jene dar-
an, sich eigene Handelsstützpunkte, Unterkünfte und Warenlager für ihre Kaufleu-
te, und andere vorteilhafte Bedingungen für ihren Handel in den künftig von la-
teineuropäischen Fürsten beherrschten Gebieten Syriens und Palästinas zu si-
chern.16 

Wichtigster Handelspartner blieb dennoch Ägypten, auch wenn die italienischen 
Kaufleute dort keinerlei Sonderrechte beanspruchen konnten. Ebenso wie alle 
anderen fremden Händler wurden sie dort nach islamischem Recht behandelt,17 
das ganz anderen Grundsätzen folgte als das an okzidentalen Vorbildern orien-
tierte Recht der Kreuzfahrerstaaten, welches ohnehin wegen der den Italienern in 
diesem Raum verliehenen Gerichtsprivilegien auf sie allenfalls partiell, ja häufig 
gar nicht angewendet wurde.18 

Nach Ägypten lockte die italienischen Händler das überaus vielfältige Angebot 
an Waren – Waren, die nicht nur aus Ägypten selbst stammten wie etwa Alaun, 
das es vor der Entdeckung von Alaunvorkommen im Gebiet von Byzanz nur in 
Ägypten gab, oder wie die vor allem in den Handelshäfen Alexandria und Da-

                                                                                          
15  Zu den Privilegien, die den pisanischen Handel in den Kreuzfahrerstaaten begünstigten, 

vgl. Favreau-Lilie 1989, 471-475, 484ff., 487f., 490ff.; dies. 1999, „Der Fernhandel und die 
Auswanderung der Italiener ins Heilige Land“, in: Venedig und die Weltwirtschaft um 1200, 
(Studi. Schriftenreihe des Deutschen Studienzentrums in Venedig 7), Wolfgang von Stro-
mer, Hg., Sigmaringen, 203-234, hier 207-219. Zur Ausdehnung der pisanischen Handels-
niederlassungen (bis 1197) vgl. dies. 1989, 385-412, 414f. Ein Hinweis auf den Transport 
von Jerusalempilgern auf pisanischen Schiffen findet sich in dem ersten Handelsabkom-
men Pisas mit Ägypten: I Diplomi arabi del R. Archivio fiorentino, Michele Amari, Hg. und 
Übers., Bd. 1, Florenz 1863, 243 (Ser. II, Nr. 2). 

16  Zum venezianischen Engagement und zu den Privilegien Venedigs in den Kreuzfahrerstaa-
ten vgl. Favreau-Lilie 1989, 62-79, 138-149, 281f., 438f., 462-468, 486, 489-493. 

17  Grundlegend dazu s. Heffening, Willi 1925, Das islamische Fremdenrecht bis zu den islamisch-
fränkischen Staatsverträgen. Eine rechtshistorische Studie zum Fiqh, (Beiträge zum Rechts- und 
Wirtschaftsleben des islamischen Orients 1), Hannover; und den Überblick von Goldziher, 
Ignaz und Joseph Schacht 1965, Art. „Fikh“, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2, Lei-
den, 886-891. 

18  Die tatsächlichen Rechtsprivilegien der Italiener in den Kreuzfahrerstaaten und die von 
ihnen mancherorts auch ohne Rechtsgrundlage beanspruchten Vergünstigungen für das 12. 
Jh. mit Ausblick ins 13. Jh. s. ausführlich Favreau, Marie-Luise 1978b, „Graf Heinrich von 
Malta, Genua und Boemund IV. Eine urkundenkritische Studie“, Quellen und Forschungen 
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 58, 181-215, hier 184-188,196-215; Favreau-Lilie 
1989, 438-461, 534 Anm. 4, 542f.; dies. 1997, 83. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 152 

miette produzierten Leinenstoffe, wie Papier, Salben und das kostbare Balsamöl, 
das die Kirche als Salböl verwendete, oder gegerbtes Leder und Lederwaren, Gold, 
Natron und Smaragde –, sondern vor allem auch die Handelsgüter aus dem fer-
nen Asien. Hier handelte es sich neben kostbarer Seide aus China und Indien, 
Moschus aus Tibet, Rhabarber aus Persien und afrikanischem und indischem El-
fenbein, vor allem auch um Gewürze vom indischen Subkontinent, die auf dem 
Seeweg nach Ägypten gelangten und dort in den großen Handelsstädten feilgebo-
ten wurden. Sie waren in Europa außerordentlich begehrt; vor allem Pfeffer, Zimt, 
Gewürznelken und Kampfer warfen im lateinischen Westen großen Gewinn ab. 
Zudem war Ägypten ein lohnender Markt für europäische Exportartikel: für aus 
Holz gefertigte Gegenstände sowie für jede Art von Holz: Stämme und Bretter, 
Schiffbaumaterial; auch für Roheisen, Waffen (Schwertklingen), Rüstungen, Pech, 
Teer, Werg, Taue und Pferde gab es einen Markt. Neben den zwischen Kaufleuten 
geschlossenen Handelskontrakten, den Abrechnungen der reisenden Händler und 
den Privilegien, die für den Handel mit Ägypten und Syrien bewilligt wurden, 
sind es die Erlasse der Stadtregierungen und kirchliche Handelsverbote, die Hin-
weise auf diese Warenvielfalt liefern. Schon um die Mitte des 12. Jahrhunderts 
(1151) nahm die Regierung Genuas Anstoß an dem – aus naheliegenden Gründen 
in den Handelskontrakten und Kaufmannsabrechnungen nicht nachweisbaren – 
schwunghaften Handel mit Rüstungsgütern, wie wir heute sagen würden; sie un-
tersagte den Export von Rudern, Masten, Galeerenbauholz und Waffen in mus-
limische Gebiete und drohte für den Fall einer Übertretung des Verbotes schwere 
Strafen an, u. a. die Einziehung des Vermögens der überführten Schmuggler.19 
Auch eine wenige Jahre danach (1162) im südfranzösischen Montpellier tagende 
regionale Bischofskonferenz unter Mitwirkung des von ihr anerkannten Papstes 
Alexanders III.20 stellte den Export von Waren, die die Aufrüstung Ägyptens er-
möglichen könnten, unter Strafe und verhängte schwere Sanktionen, die dann auf 
dem Dritten Laterankonzil des Jahres 1179 durch Alexander III. den Gläubigen 
noch einmal eingeschärft wurden21. Diese kirchlichen Maßnahmen beeindruckten 
die Seehändler aus Genua, Pisa und Venedig jedoch wenig, und weder die Regie-
rungen der Seestädte noch andere Machthaber an den christlichen Küsten des 
Mittelmeeres bemühten sich zunächst um die Durchsetzung der kirchlichen Han-

19  Liber iurium reipublicae Genuensis, Ercole Ricotti, Hg., 2 Bde., (Historiae patriae monumenta 
7/9), Turin 1854/1857, 1, 158 (Nr. 175). 

20  Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903a, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio 21: 
[Anni 1109-1166], Paris, col. 1159 druckt mit kurzem Kommentar einen Brief Papst Alex-
anders III. an Bischof Omnibono von Verona, in dem der Papst auf das 4. Kapitel der 
1162 in Montpellier gefassten und 1195 noch einmal erneuerten Synodalbeschlüsse hin-
weist, in denen dieses Problem behandelt wird. 

21  Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903b, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio 
22: [Anni 1166-1225], Paris, col. 230 DE; Concilium Lateranense III – 1179, canon 24, in: 
Dekrete der ökumenischen Konzilien / Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2: Konzilien des Mit-
telalters, Josef Wohlmut, Hg. und Übers., Paderborn 2000, 223. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  153 

delsverbote, die seither im Zusammenhang mit der Proklamation von Kreuzzü-
gen und auch sonst häufig wiederholt wurden. 

Kurz nachdem die Kommunalregierung Genuas den Export von Rüstungsgütern 
nach Ägypten untersagt hatte, schuf die Kommune Pisa nach längeren Verhand-
lungen durch den Abschluss eines Friedens- und Handelsvertrags mit Ägypten 
(1153) erstmals einen rechtlichen Rahmen für die Geschäfte ihrer Bürger im Fa-
timidenreich. Damit erfüllte die pisanische Regierung ihre Aufgabe, nach Kräften 
für die Sicherheit ihrer Bürger und die Unversehrtheit deren Besitzes im ägypti-
schen Ausland einzutreten.22 

In Anpassung an die veränderte politische Situation nach dem Sturz des Fati-
midenkalifates unterhandelte Pisa auch mit Saladin, dem neuen Herrscher Ägyp-
tens und Syriens, und schloss Ende September 1173 mit diesem ein Handelsab-
kommen, das auch unter den neuen Verhältnissen den pisanischen Interessen 
Rechnung trug und von fundamentaler Bedeutung für die Stellung der Pisaner am 
Nil werden sollte.23 An diesem Vertrag orientierte sich Pisa nach den Rückschlä-
gen, die ihre Handelsinteressen in Ägypten während des Dritten Kreuzzugs erlit-
ten hatten, in den Jahren 1208 und 1215/16 beim Abschluss neuer Handelsver-
träge mit Saladins Nachfolgern in Ägypten.24 Zum Abschluss weiterer Verträge Pi-
sas mit den Herrschern am Nil ist es im 13. Jahrhundert nicht mehr gekommen. 

Neben Pisa verzichtete auch Genua keineswegs auf diplomatische Kontakte und 
Gesandtschaften zu den Herrschern Ägyptens, doch hielt die Stadtregierung zu-
mindest die bis in die 1270er Jahre ausgehandelten Handelsprivilegien entweder 
für so brisant, dass sie davon keine Abschriften in das große Privilegienbuch der 
Stadt aufnehmen ließ, oder aber man hielt sie zum Zeitpunkt der Anlage dieses 
Privilegienbuches für überholt. So ist weder der mit Saladin im Jahre 1177 ge-
schlossene Friedensvertrag, über dessen Abschluss die offiziöse Stadtchronik 
immerhin kurz informiert,25 erhalten, noch der Wortlaut von mindestens drei 
weiteren Abkommen, die zwischen 1192 und 1200, vor dem 10. Juli 1261 und 
offenbar im Jahre 127526 mit dem Mamlukenreich geschlossen wurden. Aufgrund 
der im Sommer 1261 bestehenden vertraglichen Verpflichtungen gegenüber dem 

                                                                                          
22  Diplomi arabi 241-254 (Ser. II, Nr. 2-5). 
23  Ebd. 257-261 (Ser. II, Nr. 7). Riccardo di San Germano [Ryccardi de Sancto Germano], 

Chronica, Carlo Alberto Garufi, Hg., (Rerum Italicarum Scriptores, nuova ed. 7,2), Bologna 
1936-1938, 58 berichtet, ohne Nennung einer Jahresangabe, von dem Empfang und der 
Anhörung westlicher Gesandter, darunter einer Gesandtschaft Pisas durch Sultan Saladin – 
ein Ereignis, das wohl im Jahr 1173 stattfand. 

24  1207/1208: Diplomi arabi 282f. (Ser. II, Nr. 21-22); Regesta Regni Hierosolymitani (MXCVII – 
MCCXCI), Reinhold Röhricht, Hg., Innsbruck 1893, Nr. 827, 834, 835. 1215/1216: Diplo-
mi arabi 285ff. (Ser. II, Nr. 24); Regesta Nr. 882. 

25  Annali Genovesi di Caffaro e de’ suoi continuatori, Luigi Tommaso Belgrano und Imperiale di 
Sant’ Angelo, Hg., 5 Bde., (Fonti per la Storia d’Italia 11 = 1 [1890], 12 = 2 [1901], 13 = 3 
[1923], 14a = 4 [1926], 14b = 5 [1929]), Rom 1890-1929, 2, 11 (Otobonus Scriba). 

26  Vgl. Ashtor, Eliyahu 1983, Levant Trade in the Later Middle Ages. Princeton, 11. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 154 

Mamlukenreich nahm Genua damals davon Abstand, sich als Bündnispartner 
des griechischen Kaisers von Nikaia gegen Ägypten zu verpflichten – die Stadt 
bestand in dem Vertrag von Nymphaeum vom 10. Juli 1261 auf einer entspre-
chenden Vorbehaltsklausel.27 

Der einzige überlieferte Vertrag, der die Beziehungen Genuas zu Ägypten vor 
dem Ende der Kreuzfahrerstaaten regelte, datiert vom Mai 1290.28 Dieses Ab-
kommen mit seinen größeren Sicherheitsgarantien für die beiderseitige, immer 
durch Piraten und Kaperkrieg bedrohte Handelsschifffahrt29 bemüht sich um die 
Vermeidung von Konflikten, die das Verhältnis nicht nur Genuas zu Ägypten wie-
derholt belasteten – Konflikte, deren Ursache die wirtschaftliche und gelegentlich 
auch militärische Unterstützung der Kreuzfahrerstaaten durch die italienischen 
Seestädte sowie der Krieg des Ägyptens gegen eben diese Kreuzfahrerstaaten war. 

Auch für Venedig sind aus dem 12. Jahrhundert keine Vertragstexte mit islami-
schen Reichen überliefert. Gleichwohl verhandelte Sultan Saladin nicht nur mit 
Pisanern und Genuesen wegen eines Handelsabkommens, sondern auch mit der 
Kommune Venedig. Im Königreich Jerusalem war man darüber gut unterrichtet. 
Der Vertrag, den der Doge Sebastiano Ziani (regierte 1172 – 1178) nach der Ver-
folgung der venezianischen Kaufleute 1171 in Byzanz, vermutlich um das Jahr 
1173, mit Saladin geschlossen hatte,30 ist jedoch nicht mehr vorhanden. 

Das Waffenstillstandsabkommen, das König Richard I. kurz vor seiner Abreise 
aus dem Heiligen Land nach Ende des Dritten Kreuzzugs im September 1192 
mit Sultan Saladin schloss, war für die Kaufleute aus allen Seestädten vorteilhaft, 
denn es sicherte allen Lateinern ganz allgemein uneingeschränkte Handelsfreiheit 

27  Liber iurium 1, cols. 1350-1359, col. 1357. Zur Wiederzulassung der Genuesen in Ägypten 
nach dem Scheitern des mit genuesischer Unterstützung ins Werk gesetzten Kreuzzugs 
Ludwigs des Heiligen noch vor dem Vertragsschluss mit dem Reich von Nikaia s. Thorau, 
Peter 1987a, Sultan Baibars I. von Ägypten: ein Beitrag zur Geschichte des Vorderen Orients im 13. 
Jahrhundert, Wiesbaden, 154 Anm. 40, (ders. 1987b, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I and 
the Near East in the thirteenth century, engl. Übers., London, 122 Anm. 40). 

28  Regesta Nr.1503 (mit Angabe der älteren (Teil-)Drucke). Übers. in: Holt, Peter Malcolm 
1980, „Qalāwūn’s Treaty with Genoa in 1290“, Der Islam 57, 101-108, hier 105-108, und 
ders. 1995, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Baybars and Qalāwūn with Chris-
tian Rulers, Leiden, 147-151; vgl. ders. 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the 
eleventh century to 1517, London / New York, 165f.; Epstein, Steven A. 1996, Genoa and the 
Genoese 958-1528. Chapel Hill / London, 180. 

29  Zu dieser Problematik speziell im 12. und 13. Jh. s. Favreau, Marie-Luise 1978a, „Die ita-
lienische Levante-Piraterie und die Sicherheit der Seewege nach Syrien im 12. und 13. Jahr-
hundert“, Vierteljahrschrift für Sozial-und Wirtschaftsgeschichte 65, 461-510; und den allgemei-
neren Überblick von Pryor, John H. 1988, Geography, technology and war. Studies in the mari-
time history of the Mediterranean, 649-1571, Cambridge, 135-164. 

30  „Historia ducum Veneticorum“, Henry Simonsfeld, Hg., in: Monumenta Germaniae His-
torica, Scriptores 14, Hannover 1883, 72-97, hier 81. In diesen Zusammenhang gehört zwei-
fellos die Nachricht von der Anwesenheit und Anhörung venezianischer Gesandter am 
Hof Sultan Saladins, die dieser zusammen mit Gesandten Genuas und Pisas empfing: Ric-
cardo di San Germano, Chronica 38, 58. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  155 

und speziell Abgabenfreiheit für den Landhandel im gesamten Reich Saladins 
zu,31 d. h. im syrischen Hinterland der Kreuzfahrerstaaten ebenso wie in Ägypen, 
und hat wohl auch den Seehandel neu belebt. Das war mehr, als sie vor dem 
Dritten Kreuzzug, der den Handel vorübergehend unterbrach, im Reich Saladins 
beanspruchen durften. 

Der Zerfall des Ayyubidenreichs nach Saladins Tod veranlasste die Regierung Ve-
nedigs, sich um Handelsverträge sowohl mit dem Herrscher Ägyptens als auch mit 
dem Herrscher Aleppos zu bemühen, die in den Jahren 1207-1208 zum Abschluss 
kamen.32 Zwischen 1225 und 1254 konnte Venedig die Position ihrer Kaufleute im 
Machtbereich der Herrscher von Aleppo noch verbessern (1225, 1229 und 1254),33 
während in Ägypten im Jahre 1238 mit dem Abschluss eines Handelsvertrags das 
Maximum dessen erreicht wurde, was dort im 13. Jahrhundert durchsetzbar war.34 
Mehr als die Bestätigung dieses Abkommens im Jahre 124435 sollte die Lagunen-
stadt in Ägypten vor dem Zusammenbruch der Kreuzfahrerstaaten nicht mehr er-
reichen. Anders als die Ayyubiden vor ihnen waren die Mamlukensultane nicht 
daran interessiert, den venezianischen oder auch den Handel anderer italienischer 
Seestädte, etwa die Geschäfte der Genuesen, durch Bewilligung noch umfangrei-
cherer Vergünstigungen zu fördern. Die Beteiligung Genuas und Venedigs an den 
beiden direkt gegen Ägypten gerichteten Kreuzzügen in der ersten Hälfte des 13. 
Jahrhunderts dürfte ohnehin das Vertrauen der Sultane in die Zuverlässigkeit der 
von dort stammenden Kaufleute stark erschüttert haben.36 Die Mamlukenherrscher 

                                                                                          
31  S. Itinerarium peregrinorum et gesta regis Ricardi (Chronicles and Memorials of the reign of Richard 

I.), William Stubbs, Hg., Bd. 1, London 1864, 429: sanxit (Salahadinus) inviolandam pacem 
inter Christicolas et Saracenos, […] cum libertate transitum deducendarum per omnem terram qua-
rumcunque rerum venalium, et exercenda libere commercia. Vgl. auch Ambroise, Estoire de la 
guerre sainte. Histoire en vers de la troisième croisade (1190 – 1192), Gaston Paris, Hg., Paris 
1897, v. 11790; Ambroise, The History of the Holy War: Ambroise’s Estoire de la guerre sainte, 
Marianne Ailes und Malcolm Barber, Hg. und Übers., 2 Bde., Woodbridge 2003, 1, 189f.; 
ebd. 2, 180 (vv. 11718-11767). Zu den langwierigen Verhandlungen und dem Vertragsab-
schluss s. Röhricht, Reinhold 1898, Geschichte des Königreichs Jerusalem (1100 – 1291), Inns-
bruck, 640-650. 

32  Ebd. 179. Der Abschluss eines Vertrags mit Ägypen – Urkunden zur älteren Handels- und 
Staatsgeschichte der Republik Venedig , G. L. Fr. Tafel und Georg Martin Thomas, Hg., 3 Bde., 
(Fontes rerum Austriacarum II 12-14), Wien 1856-1857, 2, 185f.(Nr. 243), 188-191 (Nr. 245-
247) – erfolgte, wie Heyd 1885, 402ff. überzeugend darlegt, entgegen den Vorstellungen der 
Herausgeber keinesfalls im Jahr 1217, sondern wohl schon fast zehn Jahre früher, im März 
1208. Fast gleichzeitig – zwischen dem 4. August 1207 und dem 24. Juni 1208 – wurde in 
Aleppo erfolgreich über einen Vertrag zwischen Venedig und dem nach Saladins Tod ent-
standenen Sultanat verhandelt: I trattati con Aleppo1207-1254, Marco Pozza, Hg., (Pacta Ve-
neta 2), Venezia 1990, 30-33 (Dok. 1); Regesta Nr. 826. Vgl. dazu Pozza in: Trattati 26-29. 

33  Trattati 40-43 (Dok. 2), 49f. (Dok. 3), 51-54 (Dok. 4), 60-63 (Dok. 5-6); Regesta Nr. 972, 
1018, 1019, 1218. Zum Inhalt zuletzt Pozza in: Trattati 35-39, 46ff., 56-59. 

34  Urkunden 2, Nr. 294 (336-341). Regesta Nr. 1084. 
35  Urkunden 2, Nr. 301 (416ff.). Regesta Nr. 1118. 
36  S. Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, „Die italienischen Seestädte und die Kreuzzüge“, in: 

Die Kreuzzüge. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Ausstellung im Diözesanmuseum 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 156 

waren bestrebt, sich aus der Abhängigkeit von den Italienern als den bis dahin ein-
zigen Lieferanten von Sklaven und kriegswichtigen Materialien (Eisen und Schiff-
bauholz) zu befreien. Konnten sie aus praktischen Erwägungen schon nicht auf das 
Geschäft mit Genuesen, Venezianern und anderen Händlern aus dem christlichen 
Europa verzichten, so neigten sie doch im Normalfall nicht dazu, die Handelser-
leichterungen, die jenen von den Ayyubiden bewilligt worden waren, noch durch 
ausdrücklich in schriftlichen Verträgen verbriefte zusätzliche Konzession zu erwei-
tern. Ganz im Gegenteil scheuten sie vor Übergriffen gegen die italienische Levan-
teschifffahrt niemals zurück, vor allem, wenn es sich um Handelsschiffe handelte, 
die es auf der Fahrt zwischen der syrischen Küste und der Apenninenhalbinsel im 
Sturm in die Nähe der ägyptischen Küste vor Alexandria verschlug37. Aber nur Ex-
tremsituationen und die Einsicht in die Unverzichtbarkeit der Handelsbeziehun-
gen für beide Seiten bewogen Mamlukensultane und Seestädte zu Kompromissen 
im Interesse der Sicherheit des für beide Seiten unverzichtbaren See- und Land-
handels. Man denke nur an den Konflikt, der nach der Einnahme der Stadt Tripo-
lis durch die Mamluken im Jahre 1289 ausgelöst wurde durch den höchst eigen-
mächtigen Überfall eines von der Regierung Genuas mit zwei Kriegsschiffen und 
umfassenden Handlungsvollmachten in die syrischen Gewässer entsandten Flot-
tenführers und Diplomaten auf ein ägyptisches Handelsschiff im östlichen Mittel-
meer – ein Racheakt nach dem Fall der Stadt Tripolis, die Benedetto Zaccaria ge-
gen die muslimischen Belagerer hätte unterstützen sollen. Es war nicht der gegen 
Ägypten gerichtete Vertrag, den Benedetto Zaccaria zuvor mit dem Königreich Zy-
pern geschlossen hatte und der später von Genua nicht ratifiziert wurde, sondern 
vielmehr der Raubüberfall auf das ägyptische Handelsschiff und dessen Passagiere, 
der nach seinem Bekanntwerden am Sultanshof akut Leben und Besitz aller Ge-
nuesen gefährdete, die sich damals zahlreich im Mamlukenreich aufhielten, denn 
der Sultan hielt sich an ihnen schadlos. Zwecks Schadensbegrenzung intervenierte 
Genua unverzüglich durch eine Gesandtschaft, welcher im Frühjahr 1290 der Ab-
schluss eines Abkommens gelang, das die Stadt nicht nur in diesem Fall, sondern 
auch für die Zukunft ausdrücklich zur Leistung von Schadensersatz bzw. nach 
Möglichkeit zur Rückgabe geraubten Gutes verpflichtete, aber im Gegenzug im-
merhin einen ausdrücklichen Verzicht der ägyptischen Seite auf Repressalien gegen 
die eigenen Schiffer und Kaufleute durchsetzte.38 Diese Vereinbarung wies zweifel-

Mainz, 2.4. – 30.7.2004], Hans-Jürgen Kotzur, Hg., bearb. v. Brigitte Klein und Winfried 
Wilhelmy, Mainz, 193-203, hier 202. 

37  Vgl. Annali Genovesi 5, 75f. (Iacobus Auria). Canale, Michel Giuseppe 1860, Nuova istoria 
della Repubblica di Genova, del suo commercio e della sua letteratura dalle origini all’anno 1797, 
Bd. 3, Florenz, 182. 

38  Annali Genovesi 5, 89ff., 95f. (Iacobus Auria); Regesta Nr. 1503. Vgl. Lopez, Roberto 1933, 
Genova marinara nel duecento: Benedetto Zaccaria, ammiraglio e mercante, (Biblioteca storica 
Principato 17), Messina, 131-154; Ashtor 1983, 11f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  157 

los in Genua den Weg zur Einrichtung neuer Behörden mit Zuständigkeit für 
Schadensersatzleistungen an die Opfer genuesischer Piraten.39 

Im Folgenden sollen die Verhandlungsgegenstände, die zur Ausfertigung von 
Vertragsurkunden bzw. Privilegien führten, betrachtet werden. Im islamischen 
Machtbereich standen die Seestädte bzw. ihre Bürger teilweise vor ganz ähnli-
chen Problemen wie im Byzantinischen Reich.40 Zunächst einmal waren es Han-
delsgeschäfte in einem islamischen Land, im islamischen Rechtskreis, die den 
Kaufleuten aus Genua, Pisa und Venedig große Probleme bereiteten. Wie allen 
Nichtmuslimen war es auch den Bürgern der drei Seestädte grundsätzlich gestat-
tet, im islamischen Herrschaftsbereich auch ohne vorherigen Abschluss von 
Handelsverträgen zwischen ihren Heimatstädten und den islamischen Herr-
schern Handel zu treiben. Sie erhielten, sofern sie nicht länger als ein Jahr blei-
ben wollten, eine mehrmonatige, verlängerbare Aufenthaltserlaubnis und unter-
standen wie alle Ausländer dem islamischen Recht als dem Recht des Gastlandes, 
und damit den lokalen Gerichten.41 

Ziel der Seestädte war es nun, in Verhandlungen auf die Verbesserung des ele-
mentaren Rechtsschutzes ihrer Bürger zu dringen und diese in Verträgen auch 
durchzusetzen. Gesichert werden sollte die persönliche Unantastbarkeit der sich 
während ihres Aufenthaltes im islamischen Machtbereich untadelig verhaltenden 
Seeleute und Händler. Schützen wollte man sie vor Versklavung bei Schiff-
bruch42, vor Repressalien, denen sie ausgesetzt waren, wenn Landsleute Straftaten 
begangen hatten oder ihren finanziellen Verpflichtungen gegenüber muslimi-
schen Geschäftspartnern oder den islamischen Behörden nicht nachgekommen 
waren43. Zudem ging es um die Sicherung des Nachlasses für die Erben der Kauf-
leute aus Genua, Pisa und Venedig, die während eines Aufenthaltes im islami-
schen Gebiet verstorben waren.44 
                                                                                          
39  Favreau 1978a, 508f.; Polonio, Valeria 1977, L’Amministrazione della ‘Res Publica’ genovese fra 

tre e quattrocento: L’Archivio antico comune, (Atti della Società Ligure di Storia Patria, n. s. 17,1 
= 91,1), Genf, 27ff.; Kedar, Benjamin Z. 1985, „L’Officium Robarie di Genova: Un tenta-
tivo di coesistere con la violenza“, Archivio storico italiano 143,3, 331-372; Epstein 1996, 
180, 193f. 

40  S. dazu den Überblick von Lilie, Ralph-Johannes 1995, „Fremde im byzantinischen 
Reich“, in: Mit Fremden leben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexan-
der Demandt, Hg., München, 93-107, 252-257. 

41  Vgl. Heffening 1925, 33-36, 104f. 
42  Schutz vor Sklaverei bei Schiffbruch wird den Pisanern 1215/16 und den Venezianern 

1238 ausdrücklich garantiert: Diplomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24), Urkunden 2, 339 (Nr. 294). 
43  Vgl. die Regelungen, die Repressalien und korporative Haftung ausschließen sollten: Di-

plomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24), Urkunden 2, 338 (Nr. 294). 
44  Den ausdrücklichen Verzicht auf Einziehung der Kaufmannsnachlässe durch die islami-

schen Behörden setzte Pisa schon in dem ersten überlieferten Abkommen mit Ägypten 
durch (Diplomi arabi 243 (Ser. II, Nr. 2)). Venedig erreichte dies erst im Jahre 1238 (Urkun-
den 2, 338 (Nr. 294)), Genua vielleicht schon zwischen 1192 und 1200 im Zusammenhang 
mit der Überlassung eines Quartiers, spätestens aber im Rahmen des 1290 geschlossenen 
Handelsvertrags (Liber iurium 2, cols. 146d-147a). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 158 

Einen gesicherten Rechtsstatus als „Schutzbefohlene“ konnten nur diejenigen 
italienischen Kaufleute erhalten, welche mindestens ein Jahr lang im Lande bleiben 
wollten und bereit waren, als solche auch jene obligate Steuer zu zahlen, die allen 
nichtmuslimischen Untertanen des islamischen Herrschers auferlegt war45. Diese 
„Dauergäste“ hatten als „Schutzbefohlene“ ein Gerichtsprivileg, d. h. eine eigene 
Gerichtsbarkeit bei Konflikten untereinander, auf welche die islamischen Behörden 
normalerweise keinen Einfluss ausübten. Sicher war es nicht nur Venedigs Ziel, die 
Herrscher Ägyptens zum Verzicht auf die Erhebung der Kopfsteuer derjenigen ve-
nezianischen Bürger zu bewegen, die sich länger als ein Jahr in Ägypten aufhielten. 
Es hat den Anschein, dass spätestens seit der Wende zum 13. Jahrhundert ein 
mehrjähriger Aufenthalt in den Quartieren nicht nur für Kaufleute aus den italieni-
schen Seestädten, sondern auch für von dort stammende Vertreter anderer Berufe, 
die in den Quartieren ihr Auskommen finden konnten, nichts Ungewöhnliches 
mehr war. Nicht zuletzt Bäcker wurden unter Vertrag genommen, sobald die italie-
nischen Handelsquartiere über eigene Backöfen verfügten, um die Versorgung der 
Kaufleute und Seeleute mit dem gewohnten Brot zu sichern.46 Nur im Falle Vene-
digs ist allerdings erkennbar, dass die Stadtregierung einen offiziellen Vorstoß in 
Sachen Kopfsteuererlass unternahm, wenn er auch nur mit einem Teilerfolg geseg-
net war: Die Befreiung von der Kopfsteuer, die im November 1254 im Rahmen ei-
nes neuen Handelsvertrags, der die Stellung der Venezianer auch im Mamluken-
reich absichern sollte, bewilligt wurde, galt nur für die venezianischen Quartiervor-
steher, und zwar unter der Voraussetzung, dass sich diese künftig mehr als zwölf 
Monate in Ägypten aufhalten würden.47 Über eine vergleichbare Steuerbefreiung 
für die Vorsteher der den Pisanern zugewiesenen Handelsquartiere in Ägypten ist 
nichts bekannt, obwohl deren Amtszeit spätestens in der zweiten Hälfte des 
13. Jahrhunderts auf zwei Jahre ausgedehnt wurde: In Angleichung an den Zwei-
jahresturnus des Konsulats in Damiette wurde im Jahre 1287 die Amtszeit der 
Konsuln in Alexandria auf zwei Jahre verlängert.48 

Die vom islamischen Recht für die Behandlung von Fremden vorgesehene Rege-
lung befriedigte keine der am Nil präsenten italienischen Seestädte, denn sie ge-
währleistete in keinem Fall die Rechtssicherheit jener Kaufleute, die weniger als ein 
Jahr im Lande bleiben konnten oder wollten, aber länger als vier Monate blieben. 
Das islamische Recht ließ ferner Konflikte mit Einheimischen (Muslimen, Chri-

45  Cahen, Claude 1965, Art. „Dhimma“, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2, Leiden, 
227-231; Khadduri, Majid 1955, War and Peace in the Law of Islam, Baltimore, 225f. 

46  Origone, Sandra 1986, „Genova, Costantinopoli e il regno di Gerusalemme (prima meta 
sec. XIII)“, in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme: Atti del Colloquio ‘The Italian 
Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella 
Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 281-316, 
hier 311f. (Nr. 1). 

47  Urkunden 2, 483-489, 487 (Nr. 325). 
48  I Brevi del comune e del popolo di Pisa dell’anno 1287, Antonella Ghignoli, Hg., (Fonti per la 

storia dell’Italia medievale, Antiquitates 11), Rom 1998, 170f. (I, 98). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  159 

sten, Juden) ebenso unberücksichtigt wie Konflikte zwischen den fremden Kaufleu-
ten. Gerade die Kaufleute aus den Seestädten, die sich länger als vier Monate und 
weniger als ein Jahr im islamischen Machtbereich aufhielten – zu ihnen gehörten 
immer auch jene, die in Ägypten überwinterten –, hatten häufig unter der Willkür 
der ägyptischen Gerichte zu leiden, solange ihnen nicht ein Privileg, das zumindest 
in eingeschränktem Umfang das Recht auf eigene Gerichte und die Anwendung 
des eigenen Rechts gestattete, zuerkannt war. Nach islamischem Recht war das is-
lamische Gericht auch bei einem Streit zwischen zwei Fremden zuständig. Aus die-
sem Grund war die Zulassung italienischer Quartiervorsteher mit richterlicher 
Kompetenz über ihre Landsleute bei internen und bei Rechtsstreitigkeiten mit an-
deren christlichen Kaufleuten ein dringendes Ziel der Seestädte und die Bewilli-
gung des Konsulats und einer wenn auch eingeschränkten eigenen Gerichtsbarkeit 
ein elementarer Fortschritt auf dem Gebiet der Rechtssicherheit. Mit einer derarti-
gen Konzession verzichteten die Ayyubiden- und Mamlukensultane auf die An-
wendung des islamischen Rechts auf die Fremden. Pisa erreichte dieses Zugeständ-
nis in gewissem Umfang im Jahre 1216, Venedig erstmals im Jahre 123849, Genua 
spätestens im Mai 129050, höchstwahrscheinlich aber schon zu einem früheren 
Zeitpunkt. 

Ein weiteres Problem war der Status der Quartiere. Die Welt der Genuesen, Pisa-
ner und Venezianer waren ihre großen Handelsquartiere, die ihnen, wie auch al-
len anderen fremden Kaufleuten, vom Herrscher zugewiesen wurden. Diese fun-
duqs, für deren Existenz in Alexandria bereits im 12. Jahrhundert Benjamin von 
Tudela ein wichtiger Zeuge ist51, gehörten anders als in den Kreuzfahrerstaaten 
nicht den Seestädten, sondern blieben Eigentum der Herrscher, die auch für die 
Instandhaltungs- und Reparaturkosten zuständig waren.52 Ebenso verhielt es sich 
übrigens mit den Räumlichkeiten bzw. Gebäuden, die die Italiener als Kirchen 
nutzen durften. In den Quartieren blieben Genuesen, Pisaner und Venezianer un-
ter sich, sie wurden bewacht von staatlichen Aufsehern. Verlassen durften sie die 
Quartiere nur tagsüber, wenn sie ihren Geschäften nachgingen und die Beziehun-
gen zu ihren muslimischen Geschäftspartnern pflegten; an den Abenden und an 
islamischen Feiertagen allerdings bestand Ausgangssperre. Es bedurfte schon ver-
traglicher Absprachen, um eine Lockerung dieser Mobilitätsbeschränkung für die 
fremden Christen durchzusetzen.53 Gelegentlich ließ sich auch das Recht erwir-
                                                                                          
49  Urkunden 2, 338 (Nr. 294). 
50  Liber iurium 2, col. 244a. Die Gelegenheit dazu hätte sich bereits im Zusammenhang mit 

der Verleihung des Quartiers in Alexandria ergeben (1192-1200). 
51  Benjamin von Tudela, „Reisen“ 113. 
52  Zu den funduqs s. zuletzt Constable, Olivia Remie 2003, Housing the Stranger in the Mediter-

ranean World: Lodging, Trade, and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages, Cambridge, 
107-126, 133-147. 

53  Dies gelang erst allmählich im 13. Jh.: Pisa 1215/1216: Diplomi arabi 285 ( Ser. II, Nr. 24, § 
3); Venedig 1208-1254: Urkunden 2, 186 (Nr. 243), 188 (Nr. 245), 193 (Nr. 248), 337 (Nr. 
294), 416 (Nr. 301), 484 (Nr. 325). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 160 

ken, weitgehend selbst über die Öffnungs- und Schließungszeiten der Tore ihres 
Quartiers zu entscheiden; am freitäglichen Ausgehverbot für die Fremden hielten 
die Herrscher jedoch fest, Kontakte zwischen den Fremden und muslimischen 
Kaufleuten waren an diesem islamischen Feiertag nicht gestattet.54 Exterritoriales 
Gebiet wurden die den Italienern überlassenen funduqs zu keiner Zeit, denn die 
aus Italien entsandten Vorsteher dieser Niederlassungen erhielten niemals die un-
eingeschränkte Gerichtsbarkeit über ihre Mitbürger. Gegenseitige Klagen von 
Einheimischen und Italienern kamen immer vor ein ägyptisches Gericht.55 Die 
richterlichen Kompetenzen beispielsweise der pisanischen Konsuln in Alexandria 
(wie auch in den übrigen Niederlassungen in marinis partibus zwischen Tunis und 
Akko) Mitte der 1280er Jahre beschränkten sich auf Klagen der Pisaner unterein-
ander wegen Diebstahls, Raubs, Seeraubs, Betrugs und Verrats56, während andere 
Delikte möglicherweise den lokalen Autoritäten vorbehalten blieben. 

Die Seestädte mussten nicht nur die Interessen ihrer Bürger im Auge behalten, 
die am Geschäft mit Ägypten beteiligt waren. Sie waren vielmehr gehalten, au-
ßerdem ihrer Schutzpflicht für die Besatzungen und Passagiere pisanischer Schif-
fe nachzukommen, die vor der ägyptischen Küste Schiffbruch erlitten und so un-
freiwillig und nicht an den üblichen Einreisehäfen ins Land gekommen waren. 
Die Zukunftsperspektive dieser Gestrandeten war üblicherweise auf muslimi-
schem Gebiet nicht nur der Verlust ihrer Waren und anderen Besitztümer, son-
dern auch ein Leben in Unfreiheit. Deshalb war das zweite elementare Anliegen 
der Seestädte, das sie in den Verhandlungen mit den Fatimidenkalifen sowie den 
Ayyubiden- und Mamlukensultanen unermüdlich und teilweise auch mit Erfolg 
vortrugen, die Nichtanwendung des islamischen Strandrechts auf ihre Bürger.57 

Fasst man die Hauptziele der Seestädte zusammen, so ergibt sich Folgendes:  
Sie wollten erstens die persönliche Freiheit und Sicherheit ihrer Bürger sicher-

stellen und sie zweitens vor Behördenwillkür schützen. Willkür war es in den Au-
gen der Italiener, wenn die Ausreise verhindert wurde, ohne dass dafür ein 
Rechtsgrund wie Zoll- oder Abgabenschulden vorlag. Als Willkür wurden auch 
die strengen Ausgangsverbote, überhöhte Zoll- und Abgabenforderungen sowie 
vieles andere mehr empfunden. Der Rechtsschutz der Italiener wurde aufgehoben, 
wenn die Heimatstadt des betreffenden Kaufmanns Ägypten angriff oder dessen 
Einwohner auf andere Weise schädigte. In solchen Fällen war die Internierung der 
betreffenden Staatsangehörigen vorgesehen, deren gute Behandlung das islami-
sche Recht vorschrieb. Dies war jedoch nicht immer der Fall. Auch die in Alexan-
dria übliche Praxis der Hafenbehörde, jeden neu eingetroffenen Kaufmann und 

54  Erfolgreich war nur Venedig 1238, 1254: Urkunden 2, 338 (Nr. 294), 486 (Nr. 325). S. auch 
Constable 2003, 114. 

55  Urkunden 2, 487 (Nr. 325). Vgl. Heffening 1925, 125f. 
56  Brevi 406f. (III, 72). 
57  S. grundlegend Heffening 1925, 129; Diplomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  161 

Schiffer zur Ablieferung von Masten und Steuer des Schiffes zu verpflichten und 
diese erst nach quittierter Zahlung der Steuern vor der Abreise wieder auszuhän-
digen, war etwas, womit sich die Seehändler aus Genua, Pisa und Venedig nicht 
abfinden mochten. Sie taten das umso weniger, als die Aushändigung von Masten 
und Steuer nicht nur den Steuerschuldner strafte. Die Behörden griffen zu diesem 
Mittel auch als Repressalie gegen die gesamte Kaufmannschaft einer Stadt, wenn 
ein Untertan des Sultans auch nur gegen einen von ihnen Klage erhoben hatte. 
Den Verzicht der muslimischen Seite darauf, Repressalien durchzusetzen, war ein 
weiteres Ziel der Seestädte – ein Ziel, das Pisa besonders früh, schon 1173, erreich-
te, als Saladin den pisanischen Kaufleuten und Schiffern das Recht auf ungehin-
derte Ausreise zusicherte.58 

Nach dem Scheitern des Fünften Kreuzzugs gingen Privatunternehmer und Stadt-
regierungen getrennte Wege. Die Gewinnchancen, die der Handel auf den Märk-
ten Ägyptens bot, hielt die Stadtregierungen von Genua, Pisa und Venedig von 
weiteren staatlichen Investitionen in Kreuzzugsflotten gegen Ägypten ab. Ähnlich 
wie Genua und Pisa fürchtete auch die venezianische Regierung die Konfiszierung 
allen venezianischen Besitzes in Alexandria und vor allem eine dauernde Unter-
brechung des eigenen Handels. Man konnte sie nicht mehr von der Notwendig-
keit zur Unterstützung eines Kreuzzugs überzeugen. Nur genuesische Reeder 
scheuten das Risiko nicht, sie vermieteten auch ohne Unterstützung von Seiten 
der Stadtregierung ihre Schiffe weiterhin an solvente Kreuzfahrer in spe, nicht zu-
letzt an den König von Frankreich, Ludwig IX. 

Das dritte Anliegen der Seestädte war es, das Recht der Kaufleute auf Handels-
freiheit im gesamten Reich und ihr Recht auf ungehinderte Ausreise durchzuset-
zen. In der Zeit Saladins war es fränkischen Kaufleuten verboten, das Rote Meer 
zu befahren, und die Italiener durften ohne entsprechende Sondererlaubnis mit 
ihren Schiffen nicht nilaufwärts segeln. In Kairo und dem ägyptischen Binnen-
land war ihnen ohne Privileg kein Handel erlaubt. Ihre Handelstätigkeit war auf 
bestimmte Mittelmeerhäfen am Rande des Reiches beschränkt, im Wesentlichen 
auf Alexandria und Damiette, und hier strikt geregelt. Als Fremde hatten die ita-
lienischen Kaufleute kein uneingeschränktes Aufenthaltsrecht im islamischen 
Machtbereich. Nur dort, wo man ihnen Handelsquartiere überließ und ihnen ein 
gewisses Aufenthaltsrecht zuerkannte, vor allem Damiette und Alexandria, stan-
den sie unter dem Schutz des Sultans und des islamischen Rechts. Sie erhielten 
normalerweise nur eine notfalls verlängerbare Aufenthaltserlaubnis für vier Mona-
te, die mit einem gewissen Schutz ihrer Person und ihrer Rechte, dem amān, ver-
bunden war. Die Qualität dieses Fremdenschutzes war für sie alle schwer ein-
schätzbar, aus ihrer Sicht handelte es sich um Willkür. Es ist daher nicht verwun-
derlich, dass es das Ziel der Seestädte war, die möglichst umfassende Anwendung 

                                                                                          
58  Ebd. 258 (Ser. II, Nr. 7). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 162 

ihres eigenen Rechts auf ihre seefahrenden und handeltreibenden Bürger ebenso 
durchzusetzen wie das Recht zur Ernennung eigener Quartiervorsteher, d. h. von 
Konsuln, die im Auftrag der Städte die richterliche Gewalt über ihre Landsleute in 
den funduqs innehatten. 

Man bemühte sich außerdem um finanzielle Erleichterungen für den Handel, vor 
allem um reduzierte Tarife für Zölle und Abgaben. Ermäßigungen in diesem Be-
reich durchzusetzen war schwierig und die Reduktionen fielen auch nicht sehr 
hoch aus, viel niedriger als im lateinischen Orient während des 12. Jahrhunderts, 
wo man teilweise ganz darauf verzichtete, um Genuesen, Pisaner und Venezianer 
überhaupt ins Land zu ziehen oder im Lande zu halten und damit auch den 
Transithandel mit Damaskus und Aleppo über die fränkischen Seehäfen attrakti-
ver zu machen.59 Da der Koran keine Vorschriften über Handelsabgaben enthält, 
fehlte den Bestimmungen islamische Legitimität und die Zusagen der Sultane 
entbehrten jeder Verbindlichkeit, so dass es immer wieder Streit um deren Einhal-
tung gab.60 

Die Seestädte bemühten sich außerdem und teilweise mit Erfolg um die Über-
lassung von Gebäuden bzw. von Räumen, die als Kirchen genutzt werden konn-
ten und nicht zwingend innerhalb des geschlossenen Quartiers lagen. Die Repara-
tur dieser Gebäude, deren Eigentümer der Sultan blieb, wurde den Seestädten 
zuweilen ausdrücklich untersagt, da diese Maßnahmen in den Zuständigkeitsbe-
reich des Sultans bzw. der islamischen Behörden fielen. Ein Monopol für die 
Nutzung der ihnen zugewiesenen Kirchen hatten die Italiener nicht automatisch; 
nur so erklärt sich das Bemühen der einen oder anderen Seestadt, ein Nutzungs-
recht nur für die eigenen Bürger durchzusetzen.61 Respektiert wurde deren Recht 
auf ungestörten Besuch der Gottesdienste nicht immer, wie beispielsweise Klagen 
der Pisaner gegenüber Sultan Saladin erkennen lassen.62 Die Gottesdienste für die 
Händler und Seeleute, die in den funduqs unterkamen, wurden ganz offensichtlich 
von Geistlichen gehalten, deren Auswahl sicherlich generell in den Händen der 
Seestädten bzw. ihrer Bischöfe lag63, und man ließ sich das Recht, die im islami-
schen Herrschaftsbereich verstorbenen eigenen Bürger so zu bestatten, wie dies in 
der Heimat üblich war, unter Umständen ebenso ausdrücklich zusichern wie die 
Befreiung von allen Steuern, die die Behörden des Landes für ein solches Begräb-
nis hätten erheben können.64 Teilweise ließen die Seestädte sich das Recht auf 

59  Eine Analyse der finanziellen Vergünstigungen für den Handel der Seestädte in den Kreuz-
fahrerstaaten liefert Favreau-Lilie 1989, 462-496. 

60  Zu den fiskalischen Erleichterungen in der islamischen Welt, u. a. Ägypten, s. Heffening 
1925, 128f. 

61  Diplomi arabi 258 (Ser. II, Nr. 7), 286 (Ser. II, Nr. 24, § 10); Urkunden 2, 339 (Nr. 294), 487 
(Nr. 325); Trattati 32 (Nr. 1), 41 (Nr. 2), 53 (Nr. 4); Liber iurium 2, col. 246 (Nr. 96). 

62  Diplomi arabi 258 (Ser. II, Nr. 7). 
63  Ebd. 286 (Ser. II, Nr. 24, § 12-13). 
64  Urkunden 2, 338 (Nr. 294), 486 (Nr. 325). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  163 

freie Wahl des Begräbnisortes ausdrücklich verbriefen, man entschied sich dann 
entweder für die eigene Kirche oder für den eigenen Friedhof.65 

Ein Anliegen aller Seestädte war es auch, sich als Interessenvertretungen ihrer im 
islamischen Machtbereich verstorbenen Bürger das Recht auf deren Nachlass zu 
sichern, was ihnen die Möglichkeit bot, den Hinterbliebenen ihr Erbe zukom-
men zu lassen.66 

Des Weiteren setzten sie sich dafür ein, dass ihre Bürger in der Abgeschlossen-
heit der Handelsquartiere ihr Leben ganz nach heimatlichem Brauch gestalten 
durften. Das erklärt ihr Interesse daran, den gewohnten Weinkonsum durch Auf-
nahme dieses Rechts unter die Bestimmungen der Handelsabkommen sicherzu-
stellen.67 Das Recht darauf, Wein für den Eigenbedarf in die Quartiere zu impor-
tieren, wurde ihnen teilweise wohl schon im 12. Jahrhundert ausdrücklich gestat-
tet, wenngleich entsprechende Bestimmungen sich erst in den Verträgen des 13. 
Jahrhunderts finden; allerdings wurde dieser Weinimport besteuert.68 Auch das 
Interesse an der Ausstattung der Quartiere mit eigenen Backöfen69 resultiert aus 
dem Wunsch nach einer Fortsetzung der in der Heimat gewohnten Lebensform. 
Durch die nicht zwingend zeitlich begrenzte Auswanderung von Bäckern, die ihr 
Handwerk in der Heimatstadt gelernt hatten, in die Quartiere ließ sich eine op-
timale Versorgung der eigenen Kaufleute mit den heimischen Brotsorten und 
Backwaren sicherstellen70. 

Es bestand immer die Gefahr, dass Händler und Schiffsbesatzungen aus Genua, 
Pisa und Venedig bewusst oder in Unkenntnis der Landessitten durch ihr Verhal-
ten in der Öffentlichkeit Einheimische und Behörden provozierten. Da die Ein-
haltung bestimmter Spielregeln in der Öffentlichkeit durch die Italiener das fried-
liche Nebeneinander der fremden Händler und Seeleute mit den Muslimen er-
leichterte, schärften die Kommunen ihren in Ägypten tätigen Bürgern über die 
Quartiervorsteher zweckdienliche Verhaltensweisen ein. Solche Anweisungen ha-
ben sich leider nur sehr selten erhalten. Aber schon die wenigen überlieferten 
Anordnungen, die die Lebensführung innerhalb der italienischen Handelsquar-
tiere betreffen – jedes war eine eigene, von männlichen Interessen bestimmte 
kleine Welt –, illustrieren die alltäglichen Verlockungen und Probleme, mit de-
nen die Schiffsleute und Händler während ihres Aufenthaltes in Ägypten zu 
kämpfen hatten, ganz gleich, woher sie im Einzelnen kamen.  

                                                                                          
65  Diplomi arabi 287 (Ser. II, Nr. 24, § 35). 
66  Heffening 1925, 130. 
67  Diplomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24, § 25). 
68  Befreit von dieser Steuer wurde Pisa schon vor 1215 – Diplomi arabi 286 (Ser. II, Nr. 24,  

§ 25), 289 (Ser. II, Nr. 25, § 25) –, und auch Venedig bemühte sich darum: Urkunden 2, 193 
(Nr. 248), 339 (Nr. 294). 

69  Trattati 53 (Nr. 4); Urkunden 2, 486 (Nr. 325). 
70  Nachgewiesen ist dies für Genua in Alexandria: Origone 1986, 311f. (Nr. 1). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 164 

Wein innerhalb der Quartiere an Muslime zu verkaufen, wurde den Italienern 
nicht immer explizit untersagt.71 Den Seestädten lag aber im Interesse ihrer Han-
delsbeziehungen daran, ausdrückliche Verbote auch durchzusetzen. Verantwortlich 
waren dafür die von ihnen bestellten Leiter der Handelsquartiere, für die der illegal 
betriebene Weinhandel finanziell wohl ebenfalls interessant war. So untersagte die 
Regierung Pisas in den späten 1280er Jahren ihrem höchsten Repräsentanten in 
Ägypten ausdrücklich die Beteiligung am Weinhandel in den pisanischen funduqs 
von Alexandria und in Damiette und verpflichtete ihn dazu, dem generellen Ver-
kaufsverbot für Wein bei seinen Landsleuten Geltung zu verschaffen.72 

Verboten war ferner die Duldung von Prostitution bzw. die Einrichtung von 
Bordellen, für die es in den italienischen funduqs sicherlich immer potentielle 
Kunden gab – ein Verbot, das zumindest in der großen Hafenstadt Alexandria of-
fenbar lange Zeit niemand beachtete, bis Sultan Baibars im Jahre 661/1263 die 
Ausweisung aller aus dem lateinischen Orient oder aus Europa selbst stammenden 
Prostituierten aus Alexandria verfügte, die dort bisher ihrem Gewerbe nachgegan-
gen waren.73 Ob diese Maßnahme dauerhaft den angestrebten Effekt gehabt hat, 
dürfte allerdings fraglich sein. 

Die islamischen Herrscher verlangten im Allgemeinen als Preis für ihr Entgegen-
kommen in finanziellen und rechtlichen Fragen sowie als Gegenleistung für die 
gewährten Schutzgarantien ebensolche Schutzzusagen der Seestädte für die eige-
nen Untertanen. Man verpflichtete sich, muslimische See- und Landreisende vor 
Seeraub bzw. Diebstahl, Körperverletzung, Raub, Mord und anderen Übergriffen 
durch einzelne Seeleute oder Händler zu sichern. Die Seestädte erkannten in die-
sem Zusammenhang eine Schadensersatzpflicht an, während die ägyptische Seite 
die Freilassung von Schiffbrüchigen und deren Besitz bzw. die Freilassung von Pas-
sagieren festgehaltener Schiffe bewilligte, soweit sie aus den Seestädten stammten. 
Besonders das Schicksal von Jerusalempilgern, die den islamischen Behörden in 
die Hände fielen, durfte die Regierungen der Seestädte nicht unbeeindruckt lassen; 
im Interesse des Pilgerschutzes mussten sie unbedingt tätig werden. So setzte sich 
die Kommune Pisa Mitte der 1150er Jahre besonders für Jerusalempilger aus Pisa 
ein, die von dort aus die Seereise ins Heilige Land angetreten hatten und unter-
wegs in ägyptische Gefangenschaft geraten waren, nachdem ihr Schiff, das die 
ägyptische Flotte für ein Piratenschiff gehalten hatte, von dieser aufgebracht wor-
den war.74 

Die direkte Nachbarschaft zu Ägypten und der häufige Kriegszustand zwischen 
Ägypten und den Franken in den Kreuzfahrerstaaten führten wiederholt zu Pro-

71  Urkunden 2, 486 (Nr. 325). 
72  Brevi 279 (II, 176). 
73  Al-Maqrizī, Aḥmad b. ʿAlī Taqī ad-Dīn [Makrizi, Taki Eddin Ahmed], Histoire des sultans 

mamlouks de l’Egypte, M. Quatremère, Hg. und Übers., Bd. 1/1, Paris 1837, 221. 
74  Diplomi arabi 243 (Nr. 2). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  165 

blemen, wenn Bürger der Seestädte auf irgendeine Weise in Kämpfe verwickelt 
und dabei festgenommen wurden. Dann galten sie als Franken und wurden ent-
sprechend behandelt, d. h. entweder im Kampf getötet oder nach der Gefangen-
nahme gegen Lösegeld freigelassen oder versklavt.75 In der Tat unterstützten ita-
lienische Schiffe abseits der großen Kreuzzüge im 12. Jahrhundert das Königreich 
Jerusalem gegen Ägypten auch durch Raubüberfälle auf ägyptische Schiffe. Na-
mentlich die Pisaner brachten sich dadurch ins Gerede; sie verschlechterten auf 
diese Weise ihre Stellung in Ägypten schon lange vor dem Dritten Kreuzzug. Die 
Auswirkungen auf den Handel waren so negativ, dass Pisa 1153 Verhandlungen 
aufnahm und ganz offensichtlich überzeugend durch einen Gesandten Besserung 
versprechen ließ, so dass ein förmliches Handelsabkommen geschlossen werden 
konnte.76 

Die Bereitschaft zur Mitwirkung an einem Angriff auf Ägypten Ende der 
1160er Jahre77 brachte die Pisaner erneut in Schwierigkeiten, doch war Saladins 
Interesse an der Belieferung Ägyptens mit Schiffbaumaterialien und Waffen durch 
Kaufleute aus Pisa so groß, dass es zu keiner längerfristigen Beeinträchtigung des 
Handelsverkehrs der Pisaner mit der islamischen Levante kam. Ganz im Gegenteil 
suchte der Sultan sie durch umfangreiche Zugeständnisse und verlockende finan-
zielle Anreize (1173, 1177) zu verstärkten Rüstungsgüterexporten nach Ägypten 
zu bewegen.78 Bereits die Mitwirkung der Pisaner an der Verteidigung der Stadt 
Beirut gegen einen Angriff der ägyptischen Flotte (1182)79 dürfte die Beziehungen 
Pisas zu Ägypten belastet haben. Dem lebhaften Handelsverkehr nicht nur der Pi-
saner sondern aller Seestädte mit Ägypten machte der Zusammenbruch des Kö-
nigreichs Jerusalem im Sommer 1187 ein Ende. Den in dieser Zeit im Hafen von 
Alexandria liegenden 37 Frachtseglern aus Genua, Pisa, Venedig und anderen süd-
europäischen Seestädten wurde wegen der Kriegshandlungen in Palästina und Sy-
rien, in die auch die damals im Kreuzfahrerkönigreich anwesenden Italiener ver-
wickelt waren, erst im Frühjahr 1188 die Ausreise gestattet.80 Nun beteiligten sich 
die im Königreich Jerusalem anwesenden Pisaner nach dem Kollaps der fränki-

                                                                                          
75  Vgl. ebd. 265f., 267f., 280f. (Ser. II, Nr. 11, 12, 20). Zu dieser Problematik vgl. Richard, 

Jean 1999, „Les prisonniers et leur rachat au cours des croisades“, in: Fondations et œuvres 
charitables au Moyen Âge: Actes du 121e Congrès National des Sociéte ́s Historiques et Scientifiques, 
Section d’histoire me ́die ́vale et philologie, Nice, 1996, Jean Dufour und Henri Platelle, Hg., Pa-
ris, 63-73; Ligato, Giuseppe 2000, „Saladino e i prigionieri di guerra“, in: La liberazione dei 
‘Capitivi’ tra Cristianità e Islam: oltre la crociata e il Gihad: tolleranza e servizio umanitario, Atti 
del congresso interdisciplinare di Studi Storici, Roma, 16-19 settembre 1998, Giulio Cipollone, 
Hg., Vatikanstadt, 649-654; ders. 2005, La croce in catene. Prigionieri e ostaggi cristiani nelle 
guerre di Saladino (1169-1193), (Istituzioni e società 5), Spoleto (Perugia). 

76  Diplomi arabi 241-245 (Ser. II, Nr. 2). 
77  Favreau-Lilie 1989, 192-205. 
78  Diplomi arabi 257-261 (Ser. II, Nr. 7), 264 (Ser. II, Nr. 10). 
79  Favreau-Lilie 1989, 212f. 
80  La Continuation de Guillaume de Tyr (1184-1197), Margaret Ruth Morgan, Hg., (Documents 

relatifs à l’histoire des croisades 14), Paris 1982, 74f. (§ 61). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 166 

schen Herrschaft trotz ihres Interesses an Ägypten besonders engagiert an der Ver-
teidigung der noch von den Franken kontrollierten Küstengebiete Syriens und Pa-
lästinas, und auch die Kommune Pisa unterstützte den Krieg Lateineuropas gegen 
Sultan Saladin durch die Entsendung einer großen Flotte entschlossen; war es 
doch das Ziel der offiziellen pisanischen Politik und der damals an der syrischen 
Küste, besonders in Akko und Tyrus lebenden Pisaner, aus der prekären Lage der 
fränkischen Herrschaft den maximalen Nutzen für den Ausbau der eigenen Han-
delsstützpunkte zu ziehen.81 Die Handelsreisen an den Nil wurden erst nach dem 
Ende des Dritten Kreuzzugs wieder aufgenommen, für einige Jahre abgesichert 
durch den bereits erwähnten Waffenstillstandsvertrag zwischen König Richard I. 
von England und dem Ayyubidensultan.82 

Wie von Pisa erstmals bereits 1154, so wurde auch von Venedig und Genua im 
13. Jahrhundert als Gegenleistung für die Gewährung von Handelserleichterungen
verlangt, dass die Kapitäne strafrechtlich verfolgt würden, die als Gelegenheitspira-
ten oder Korsaren muslimische Handelsschiffe und deren Passagiere überfielen 
und ausraubten. Verlangte der Sultan von den Seestädten die Unterdrückung der 
Piraterie und die Leistung von Schadensersatz an die muslimischen Opfer solcher 
Überfälle und die Restitution der Schiffe, so forderten die Seehandelskommunen 
ihrerseits von den Herrschern Ägyptens und Syriens, auf jedwede Form von Re-
pressalien – Ausreiseverbot, Haft, Leistung von Schadensersatz, Einziehung des 
Besitzes – gegen ihre Bürger zu verzichten, sei es gegen die in den Häfen liegen-
den Handelsschiffe und deren Besatzungen, sei es gegen jene, die sich im islami-
schen Machtbereich – in den Hafenstädten und im Binnenland – aufhielten, um 
dort ihren Handelsgeschäften nachzugehen.83 Diese Maßnahmen hatten dazu ge-
dient, im Streitfall Druck auf die Seestädte auszuüben und so manche in ihrer 
Rechtmäßigkeit zweifelhafte finanzielle Forderung einzutreiben.84 

Ein gravierendes, letztlich unlösbares Problem beim Abschluss von Handelsver-
trägen waren die grundverschiedenen Vorstellungen beider Seiten über die Bedeu-
tung der vereinbarten Vertragstexte. Nach italienischer, durch das römische bzw. 
kirchliche Recht geprägter Vorstellung hatte der Text eines solchen Abkommens 
bindende Wirkung; aus muslimischer Sicht war dies nicht der Fall. Für die italie-
nischen Kommunen war schwer nachvollziehbar, dass es nach islamischem Recht 
den Herrschern gestattet war, nach Belieben und mit Blick auf die Interessen ihrer 
Untertanen die mit den Seestädten geschlossenen Abkommen zu brechen. Eben-
so irritierend war für die Fremden, dass auch die Beamten der Kalifen und Sultane 
sich nicht an den Wortlaut der Konzessionen gebunden fühlen mussten und sich 

81  Favreau-Lilie 1989, 230-326. 
82  Röhricht 1898, 647-650. 
83  Vgl. Diplomi arabi 283 (Ser. II, Nr. 22), 285, 286 (Nr. 24, §§ 1-4, 11,12). Liber iurium 2, col. 

244 (Nr. 96). 
84  S. auch die Hinweise bei Heffening 1925, 128. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  167 

auch häufig nicht daran gebunden fühlten. Diese Unvereinbarkeit der Rechtsvor-
stellungen führte über die Jahrhunderte zu einer endlosen Reihe von Klagen, Be-
schwerden und diplomatischen Interventionen. Die Seestädte konnten nicht mit 
einer langfristigen Geltung der Handelsverträge und Privilegien rechnen. Da die 
muslimischen Machthaber sich generell zum Krieg gegen die Ungläubigen ver-
pflichtet sahen, haben sie mit allen fremden (christlichen) Handelsmächten nur 
provisorische, zeitlich befristete Abkommen geschlossen. Die Laufzeit dieser Waf-
fenstillstandsverträge konnte vier Monate oder auch zehn Jahre betragen.85 In den 
frühen Handelsabkommen mit den italienischen Seestädten wird sie allerdings 
nicht präzise festgelegt. Außer Kraft gesetzt wurden die Vereinbarungen immer 
dann, wenn die Seestädte bzw. ihre Bürger, die sich als Seeleute und Händler im 
islamischen Machtbereich aufhielten, die Friedenspflicht verletzten.86 Ganz selten 
gestand man einer Seestadt das Recht zur Kündigung des Handelsabkommens zu, 
wobei eine längere Kündigungsfrist einzuhalten war, die es der Gegenseite ermög-
lichte, sich auf die neue Lage einzustellen – beispielsweise auf die Beteiligung des 
vormaligen Handelspartners an einem Angriff gegen das eigene Land.87 

Nach dem Dritten Kreuzzug wurde deutlich, dass die Seestädte es sich nicht lei-
sten konnten, mehrere Jahre lang ihren Handel mit Ägypten zugunsten eines gro-
ßen Kreuzzugs gegen das Nilland aufzugeben. Die Genuesen nahmen die Fahrt 
nach Alexandria bereits 1192 wieder auf, Venedig sicherlich kaum später – die Ve-
nezianer gaben wenige Jahre darauf gegenüber Papst Innozenz III. unumwunden 
die enorme Bedeutung dieses Handels zu und waren nicht bereit, diesen auch nur 
zeitweilig ganz zu unterbrechen.88 Die Intensität der Geschäftsbeziehungen zu 
Ägypten wird erkennbar an der großen Zahl italienischer Kaufleute, die sich am 
Vorabend des aufgrund des vom Vierten Laterankonzil (1215) propagierten 
Kreuzzugs gegen Ägypten in Alexandria aufhielten, wo sich damals der gesamte 
Handel der Europäer konzentrierte. Dreitausend Händler aus Italien waren es an-
geblich, die der Sultan dort aus Furcht vor einem bevorstehenden Angriff der La-
teiner auf sein Reich vorübergehend in Gewahrsam nahm.89 Derartige Repressali-
en, die sich im Laufe des 13. Jahrhunderts noch mehrfach wiederholten, dürften 
nicht ohne Einfluss auf die Bereitschaft der italienische Seestädte und ihrer Bürger 
geblieben sein, sich an einem Angriff auf Ägypten zu beteiligen. Schon vor der 
Ankunft der großen Kreuzzugsflotten aus dem Westen haben sich die Genuesen, 
Pisaner und Venezianer, die sich bereits mit Schiffen in Akko aufhielten, von dort 

                                                                                          
85  S. dazu besonders Wansbrough, John 1971, „The Safe-Conduct in Muslim Chancery-

Practice“, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 34,1, 20-35, und ders. 1996, 
Lingua Franca in the Mediterranean, Richmond (Surrey). 

86  Diplomi arabi 248-249 (Ser. II, Nr. 3), 260 (Ser. II, Nr. 7). 
87  Ebd. 287 (Ser. II, Nr. 24, § 40). 
88  Urkunden 1, 234f. (Nr. 82). 
89  Diplomi arabi, LV. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 168 

aus an dem Feldzug gegen Ägypten beteiligt.90 Zusätzlich rüsteten auch die Seere-
publiken Geschwader aus, die u. a. Kreuzfahrer aus Frankreich (Genua), und aus 
Ungarn (Venedig) an die syrisch-ägyptische Küste transportierten91 und in geringe-
rem Maße auch bei der im November 1219 schließlich erfolgreichen Belagerung 
der im Nildelta gelegenen Hafenstadt Damiette eingesetzt wurden.92 Bei der Auf-
teilung der Beute unter den Eroberern erhielten auch die beteiligten Italiener ih-
ren Anteil, und endlich wurde den Seestädten die Einrichtung eigener Handels-
quartiere in dieser Stadt möglich, die den Zugang zum oberen Nillauf und damit 
zum Inneren Ägyptens kontrollierten; sie wurde aber nur für kurze Zeit zur Me-
tropole des gesamten westlichen Handels mit der islamischen Levante und dem 
ferneren Asien93. Gegen die von den Befehlshabern der christlichen Landtruppen 
beschlossene und im Gesamtheer schließlich auch durchgesetzte Aufgabe von 
Damiette im Jahre 1221 waren auch die vor Ort anwesenden Genuesen, Pisaner 
und Venezianer machtlos, ihre Anstrengungen und ihr massiver, auch durchaus 
gewalttätiger Protest blieben vergeblich, und am Ende mussten sie nachgeben.94 

90  Annali Genovesi 2, 148, 153f.; Riccardo di San Germano, Chronica 78; Oliver von Pader-
born, „Historia Damiatina“, in: Die Schriften Oliverus, des Kölner Domscholasters, späteren Bi-
schofs von Paderborn und Kardinalbischofs von S. Sabina, Hoogeweg, Heinrich, Hg., Tübingen 
1894, 159-282, hier 211ff.; Röhricht, Reinhold, Hg. 1879, Quinti belli sacri scriptores minores, 
(Publications de la société de l’Orient latin, Série historique 2), Genf, 50, 51 (Gesta cruci-
gerorum Rhenanorum), 93, 97, 98 (Gesta obsidionis Damiate), 129 (Iohannes de Tulbia, 
De Domino Iohanne rege Ierusalem), 157 (Liber duellii christiani in obsidione Damiate 
exacti), 173 (Fragmentum de captione Damiatae); Jakob von Vitry, „Historia orientalis“, in: 
Gesta Dei per Francos 2, J. Bongars, Hg., Jerusalem 1972 [1611], 1138f.; Cronica di Pisa. Dal 
ms. Roncioni 338 dell’Archivio di Stato di Pisa, (Fonti per la storia dell’Italia medievale: Anti-
quitates 22), Cecilia Iannella, Hg., Rom 2005, 32; Roncioni, Raffaello, Delle istorie pisane li-
bri XVI, Francesco Bonaini, Hg., 2 Bde., (Archivio storico italiano Ser. 1,6/1-2), Florenz 
1844-45, 1, 482. Vgl. Röhricht 1898, 733f., 736; Grousset, René 1934-36, Histoire des 
croisades et du royaume franc de Jérusalem, 3 Bde., Paris, 3, 220; Powell, James M. 1986, Anat-
omy of a Crusade 1213-1221, Philadelphia, 67-71; Epstein 1996, 109f. 

91  Thomas von Split [Thomas Archidiaconus Spalatensis], „Historia Pontificum Salonita- 
norum et Spalatinorum“, Ludwig von Heinemann, Hg., in: Monumenta Germania Historica, 
Scriptores 29, Hannover 1892, 568-598, hier 577f.; Riccardo di San Germano, Chronica 78; 
Annali Genovesi 2, 153f.; Pressuti, Pietro, Hg. 1888-95, Regesta Honorii Papae III, 2 Bde., 
Rom, 1, 264 (Nr. 1580, 1581). 

92  Bemerkenswert sind die Ausführungen über Damiette in den „Annales Colonienses ma-
ximi“, Karl Pertz, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores (in Folio) 17, Hannover 
1861, 723-847, hier 833. Vgl. auch Holt, Peter Malcolm 1965, Art. „Dimyāṭ“, in: Encyclo-
peadia of Islam, new ed., Bd. 2, Leiden, 292. 

93  Favreau-Lilie, Marie-Luise 1986, „Friedenssicherung und Konfliktbegrenzung: Genua, Pisa 
und Venedig in Akkon, ca. 1200-1224“, in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme: 
Atti del Colloquio ‘The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-
28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e 
Studi 48), Genf, 429 – 447, hier 442f. Anm. 25; dies. 1999, 224f. 

94  „Ex Chronico Turonensi, auctore anonymo, S. Martini Turon. Canonico“, Recueil des histo-
riens des Gaules et de la France 18, neue Ed., Léopold M. Delisle, Hg., Paris 1879, 290-320, 
hier 302. Vgl. auch Röhricht 1898, 754. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  169 

Die Seestädte hatten gehofft, im christlich beherrschten Damiette optimale 
Bedingungen für den Levantehandel ihrer Kaufleute entwickeln zu können, weil 
sehr viele Orientwaren in Ägypten unvergleichlich günstig waren und sich der 
Handel mit den Importen von dort entsprechend lukrativ gestaltete. Genuesen, 
Pisaner und Venezianer haben, wenn auch aus anderen Gründen als die lateini-
sche Geistlichkeit, den erzwungenen Abzug aus Damiette mit Sicherheit viel 
mehr bedauert als alle anderen dort ansässig gewordenen Lateiner. Obwohl die 
Händler vermutlich ihren Besitz in Sicherheit bringen durften und sicher nicht 
gezwungen waren, zu Fuß und durch die Wüste Sinai ins Königreich Jerusalem 
zu wandern, wie angeblich so viele andere95, wurde der Kreuzzug durch die Auf-
gabe Damiettes sicher für alle beteiligten Seestädte zu einem Verlustgeschäft.96 
Was die Pisaner betrifft, so spricht wenig dafür, dass sie sich, wie die frühneuzeit-
liche Geschichtsschreibung berichtet, noch vor dem Abzug ihrer Schiffe im Jahr 
1221 vom Sultan die bereits früher bewilligten Handelserleichterungen bestäti-
gen ließen.97 In Akko, der Handelsmetropole des Kreuzfahrerkönigreichs, auf die 
sich der italienische Orienthandel verlagerte, waren die Bedingungen allerdings 
nicht günstig, schon allein wegen des erbitterten Streites, der nicht lange nach 
dem Scheitern des Kreuzzugs zwischen ihnen und den Genuesen ausbrach und 
der zu gewalttätigen, die ganze Stadt in Mitleidenschaft ziehenden Ausschreitun-
gen führte und nur mit äußerster Mühe eingedämmt, aber nicht dauerhaft ge-
schlichtet werden konnte.98 Die Kaufleute aus den Seestädten bemühten sich 
rasch und erfolgreich um eine Wiederbelebung ihrer Handelsbeziehungen zum 
Ayyubidenreich, das schon nach wenigen Jahren wieder ein wichtiges Ziel der ita-
lienischen Levanteschifffahrt war. Die Bemühungen der Seestädte um die Durch-
setzung der auch im 13. Jahrhundert mehrfach wiederholten päpstlichen Han-
delsverbote waren, wenn sie denn überhaupt unternommen wurden, nicht sehr 
erfolgreich und oft nur halbherzig. Am Ende vertrauten die Päpste nicht mehr 
auf die Kontrolle und Sanktionen der Seestädte und suchten nach anderen We-
gen, um den Seehandel zwischen Italien und Ägypten zu unterbinden. 

Die Bedeutung der Italiener für das Wirtschaftsleben der islamischen Levante 
war so groß, dass die Erben Saladins in Ägypten und Syrien die italienischen Privi-
legien im Rahmen neuer Handelsverträge mit den Seestädten erweiterten. Dass 
diese aufgrund ihrer divergierenden Interessen davon in unterschiedlichem Aus-
maß profitierten, erstaunt nicht. Die Handelspolitik der Mamlukenherrscher ge-
genüber den italienischen und anderen westlichen Kaufleuten unterschied sich zu-
nächst kaum von derjenigen ihrer ayyubidischen Vorgänger: Anders als Saladin 
und dessen Erben bewerkstelligten sie die technische militärische Rüstung gegen 
die Kreuzfahrerstaaten ohne die italienischen Zulieferer. Bis weit in das 14. Jahr-
                                                                                          
95  „Ex Chronico Turonensi“ 302. 
96  Cronica di Pisa, 32. 
97  Roncioni, Delle istorie pisane 1, 482. 
98  S. Favreau-Lilie 1986. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 170 

hundert hinein blieb das Mamlukenreich jedoch zur Deckung seines großen Be-
darfs an Sklaven, die nicht zuletzt im Heer eingesetzt wurden, abhängig von den 
Kaufleuten und Schiffern aus Venedig und mehr noch aus Genua, und zwar solan-
ge der Sklavenhandel deren Monopol war.99 Aber auch sonst blieb die Präsenz der 
italienischen Kaufleute unverzichtbar für die Wirtschaft Ägyptens; als Abnehmer 
sowohl der eigenen Rohstoffe und Waren als auch der Importwaren aus dem Mitt-
leren und Fernen Osten blieben sie hoch willkommen. Zur Sicherung der als un-
verzichtbar erkannten Handelsbeziehungen zum lateineuropäischen Raum waren 
auch die Mamlukensultane bereit zum Abschluss von Handelsabkommen mit den 
wichtigsten christlichen Seemächten am Mittelmeer. Auf diese Weise kamen in der 
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts einige neue Verträge, auch Abkommen mit 
Venedig (1254, zwischen 1260 und 1277) und Genua (zwischen 1254 und 1261, 
1290) zustande – Vereinbarungen, die nicht alle im Wortlaut überliefert sind. Die 
Entstehungsgeschichte und der Inhalt der erhaltenen Dokumente zeigen, wie groß 
das beiderseitige Interesse an der Sicherung friedlicher Handelsbeziehungen auch 
in Zeiten entschiedener militärischer Operationen Ägyptens gegen die Kreuzfah-
rerstaaten gewesen ist. 

Nach dem Scheitern des Fünften Kreuzzugs investierten die Seestädte nicht mehr 
selbst in den Krieg gegen Ägypten. Aber auch ihre Beteiligung am Bau von Kreuz-
zugsflotten, die gegen Ägypten und andere Muslime zum Einsatz kamen, war für 
ihren Handel und die Sicherheit ihrer Kaufleute schädlich. Diese Erkenntnis be-
wog nicht nur Venedig, sich jeder Beteiligung an weiteren Kreuzzügen gegen Ägyp-
ten zu enthalten. Die Regierung Genuas investierte nach dem unrühmlichen Aus-
gang des mit ihrer Unterstützung auf die Beine gestellten großen Kreuzzugs König 
Ludwigs IX. von Frankreich gegen Damiette100 niemals wieder in einen Kreuzzug, 
bei dem von vornherein feststand, das er sich gegen das Nilreich richten würde. Al-
lein Genua blieb durchaus bereit zur Unterstützung einer Kampagne gegen die 
nordafrikanische Küste und war machtlos, als Ägypten nach Aufbruch einer mit 
genuesischer Mitwirkung zusammengestellten Flotte doch erneut zum Angriffsziel 
erklärt wurde. In den späten 1260er Jahren flossen zwar noch öffentliche Mittel 
Genuas in den Bau von Kriegsschiffen, die im Dienste letztlich auch der genuesi-
schen Handelsinteressen gegen die islamische Welt eingesetzt werden sollten, wo-

99  Grundlegend zur Bedeutung der Sklaverei in den Seestädten und zur Bedeutung der See-
städte für den Sklavenhandel allgemein und im östlichen Mittelmeer s. Verlinden, Charles 
1955-77, L’Esclavage dans l’Europe médiévale, 2 Bde., Brügge / Gent, 1, 427ff.; ders. 1963, 
„Traite des esclaves et traitants italiens à Constantinople (XIIIe-XVe siècles)“, Le Moyen Age 
69, 791-804. Speziell zur Bedeutung Genuas für die Belieferung Ägyptens s. Ehrenkreutz, 
Andrew S. 1981, „Strategic Implications of the Slave Trade between Genoa and Mamluk 
Egypt in the Second Half of the Thirteenth Century“, in: The Islamic Middle East, 700-
1900: Studies in Economic and Social History, A. L. Udovitch, Hg., Princeton, 335-345; 
Keßler, Jörg-Ronald 2004, Die Welt der Mamluken. Ägypten im späten Mittelalter 1250-1517, 
(Islamkundliche Untersuchungen, Sonderband), Berlin, 33-58; Thorau 1987a, 144f. 

100  Annali Genovesi 3, 166f., 168, 178; Richard, Jean 1996, Histoire des croisades, Paris, 353. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  171 

bei die Stadt gleichzeitig gute diplomatische Kontakte zum Mamlukenreich unter-
hielt, ja am Vorabend des Kreuzzugs noch eine ägyptische Gesandtschaft zu Gast 
hatte.101 Zusätzlich hielten aber auch private Investoren aus Genua die Finanzie-
rung weiterer Kriege gegen die islamischen Reiche am Mittelmeer für ein gewinn-
versprechendes Geschäft und beteiligten sich daran.102 Nach dem Scheitern des 
Zweiten Kreuzzugs Ludwigs des Heiligen vor Tunis im Jahre 1270 sahen die Stadt 
und ihre Bürger aber von weiteren Investitionen in die Unterstützung großer See-
kriege gegen die islamischen Mittelmeerreiche ab. Zwar tendierte man auch weiter-
hin dazu, die in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts zunehmend um das Über-
leben kämpfenden fränkischen Fürstentümer durch Maßnahmen wie die erwähnte 
Entsendung des Benedetto Zaccaria zu unterstützen, doch siegte am Ende der 
nüchterne Kaufmannsgeist. Schon vor dem Untergang der Kreuzfahrerstaaten im 
Jahr 1291 waren die Häfen und Märkte Ägyptens die wichtigsten Ziele der italieni-
schen Handelsschifffahrt in der Levante; sie blieben dies insbesondere für die ge-
nuesische und die venezianische Levanteschifffahrt, ungeachtet der kirchlicherseits 
verhängten Handelsverbote. Der Untergang der gesamten pisanischen Flotte in der 
Schlacht von Meloria 1284 beschleunigte den Rückzug der Pisaner aus dem östli-
chen Mittelmeer und der Levante. Venedig und Genua aber behaupteten auf lange 
Zeit ihre bedeutende Stellung als unverzichtbare Handelspartner des Mamluken-
reichs.  

Bibliographie 

Airaldi, Gabriella und Kedar, Benjamin Z., Hg. 1986, I comuni italiani nel regno cro-
ciato di Gerusalemme: Atti del Colloquio ‘The Italian Communes in the Crusading 
Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-28 may 1984, (Collana storica di Fonti e Studi 
48), Genf. 

Allmendinger, Karl-Heinz 1967, Die Beziehungen zwischen der Kommune Pisa und 
Ägypten im hohen Mittelalter. Eine rechts- und wirtschaftshistorische Untersuchung, 
(Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 54), Wiesbaden. 

Ambroise, Estoire de la guerre sainte. Histoire en vers de la troisième croisade (1190 – 
1192), Gaston Paris, Hg., Paris 1897. 

Ambroise, The History of the Holy War: Ambroise’s Estoire de la guerre sainte, Marianne 
Ailes und Malcolm Barber, Hg. und Übers., 2 Bde., Woodbridge 2003. 

„Annales Colonienses maximi“, Karl Pertz, Hg., in: Monumenta Germaniae His-
torica, Scriptores (in Folio) 17, Hannover 1861, 723-847. 

Annali Genovesi di Caffaro e de’ suoi continuatori, Luigi Tommaso Belgrano und Im-
periale di Sant’ Angelo, Hg., 5 Bde., (Fonti per la Storia d’Italia 11 = 1 [1890], 
12 = 2 [1901], 13 = 3 [1923], 14a = 4 [1926], 14b = 5 [1929]), Rom 1890-1929. 

                                                                                          
101  Annali Genovesi 4, 115 (Nicolaus Guercius). 
102  Ebd. 102f., 131f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 172 

Arnold von Lübeck, „Arnoldi abbatis Lubecensis chronica [Chronica Slavorum]“, 
Johann Martin Lappenberg, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores 
(in Folio) 21, Hannover 1869, 100-250. 

Arnold von Lübeck, Die Chronik Arnolds von Lübeck., J. C. M. Laurent, Übers., (Die 
Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit 71: 13. Jahrhundert, Bd. 3), 2. Aufl., 
Leipzig 1896. 

Ashtor, Eliyahu 1983, Levant Trade in the Later Middle Ages, Princeton. 
Benjamin von Tudela, „Die Reisen des Rabbi Benjamin bar Jona von Tudela“, in: 

Jüdische Reisen im Mittelalter: Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg, Stefan 
Schreiner, Übers., Leipzig 1991, 5-119. 

I Brevi del comune e del popolo di Pisa dell’anno 1287, Antonella Ghignoli, Hg., (Fonti 
per la storia dell’Italia medievale, Antiquitates 11), Rom 1998. 

Cahen, Claude 1953/54, „Un texte peu connu relatif au commerce oriental 
d’Amalfi au Xe siècle“, Archivio storico per le provincie Napoletane 34, 3-8. 

Cahen, Claude 1965, Art. „Dhimma“, in: Encyclopeadia of Islam, new. ed., Bd. 2, 
Leiden, 227-231. 

Cahen, Claude 1977a, „Amalfi en Orient à la veille, au moment et au lendemain 
de la Première Croisade“, in: Amalfi nel Medioevo. Convegno internazionale 14-16 
giugno 1973, Centro ‘Raffaele Guariglia’ di Studi Salernitani, (Atti dei Convegni 1), 
Salerno, 269-283. 

Cahen, Claude 1977b, „Le commerce d’Amalfi dans le Proche-Orient Musulman 
avant et après la Croisade“, Comptes-rendus des séances de l’Académie des inscriptions 
et belles-lettres 121,2, 291-301. 

Canale, Michel Giuseppe 1860, Nuova istoria della Repubblica di Genova, del suo 
commercio e della sua letteratura dalle origini all’anno 1797, Bd. 3, Florenz. 

„Ex Chronico Turonensi, auctore anonymo, S. Martini Turon. Canonico“, Recueil 
des historiens des Gaules et de la France 18, neue Ed., Léopold M. Delisle, Hg., Paris 
1879, 290-320. 

Citarella, Armando O. 1968, „Patterns of Medieval Trade: The Commerce of 
Amalfi Before the Crusades“, The Journal of Economic History 28,4, 531-555. 

Citarella, Armando O. 1975, „Il declino del commercio marittimo di Amalfi“, Ar-
chivio storico per le provincie napoletane 3. Ser.,13 = 92, 9-54. 

Citarella, Armando O. 1993, „Merchants, Markets and merchandise in Southern 
Italy in the High Middle Ages“, in: Mercati e mercanti nell’alto medioevo: l’area eu-
roasiatica e l’area mediterranea: 23 – 29 aprile 1992, (Settimane di studio del 
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 40), Spoleto, 239-282. 

Constable, Olivia Remie 2003, Housing the Stranger in the Mediterranean World: Lodg-
ing, Trade, and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages, Cambridge. 

La Continuation de Guillaume de Tyr (1184-1197), Margaret Ruth Morgan, Hg., (Do-
cuments relatifs à l’histoire des croisades 14), Paris 1982. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  173 

Cronica di Pisa. Dal ms. Roncioni 338 dell’Archivio di Stato di Pisa, (Fonti per la storia 
dell'Italia medievale: Antiquitates 22), Cecilia Iannella, Hg., Rom 2005. 

Dekrete der ökumenischen Konzilien / Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2: Konzilien 
des Mittelalters, Josef Wohlmut, Hg. und Übers., Paderborn 2000. 

Dennig-Zettler, Regina 1992, Translatio Sancti Marci. Ein Beitrag zu den Anfängen Ve-
nedigs und zur Kritik der ältesten venezianischen Historiographie. Mit einer Wiedergabe 
des Textes der Handschrift Orléans, Bibliothèque Municipale Nr. 197, Freiburg i.Br. 

I Diplomi arabi del R. Archivio fiorentino, Michele Amari, Hg. und Übers., Bd. 1, Flo-
renz 1863. 

Ehrenkreutz, Andrew S. 1981, „Strategic Implications of the Slave Trade between 
Genoa and Mamluk Egypt in the Second Half of the Thirteenth Century“, in: 
The Islamic Middle East, 700-1900: Studies in Economic and Social History, A. L. 
Udovitch, Hg., Princeton, 335-345. 

Epstein, Steven A. 1996, Genoa and the Genoese 958-1528, Chapel Hill / London. 
von Falkenhausen, Vera 1998, „Il commercio di Amalfi con Costantinopoli e il 

Levante nel secolo XII“, in: Amalfi, Genova, Pisa e Venezia. Il commercio con Con-
stantinopoli e il vicino Oriente nel secolo XII. Atti della Giornata di Studio, Pisa, 27 
maggio 1995,(Biblioteca del ‘Bollettino storico Pisano’, Collana storica 46), Ot-
tavio Banti, Hg., Pisa, 19-38. 

Favreau, Marie-Luise 1978a, „Die italienische Levante-Piraterie und die Sicherheit 
der Seewege nach Syrien im 12. und 13. Jahrhundert“, Vierteljahrschrift für Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte 65, 461-510. 

Favreau, Marie-Luise 1978b, „Graf Heinrich von Malta, Genua und Boemund IV. 
Eine urkundenkritische Studie“, Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven 
und Bibliotheken 58, 181-215. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1986, „Friedenssicherung und Konfliktbegrenzung: Ge-
nua, Pisa und Venedig in Akkon, ca. 1200-1224“, in: I comuni italiani nel regno 
crociato di Gerusalemme: Atti del Colloquio ‘The Italian Communes in the Crusading 
Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin 
Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 429-447. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1989, Die Italiener im Heiligen Land. Vom ersten Kreuzzug 
bis zum Tode Heinrichs von Champagne (1098-1197), Amsterdam. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1997, „Durchreisende und Zuwanderer. Zur Rolle der 
Italiener in den Kreuzfahrerstaaten“, in: Die Kreuzfahrerstaaten als multikulturelle 
Gesellschaft, (Studien des Historischen Kollegs, Kolloquien 37),H. E. Mayer, Hg. 
in Zusammenarbeit mit E. Müller-Lucknau, München 1997, 69-86. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 1999, „Der Fernhandel und die Auswanderung der Ita-
liener ins Heilige Land“, in: Venedig und die Weltwirtschaft um 1200, (Studi. Schrif-
tenreihe des Deutschen Studienzentrums in Venedig 7), Wolfgang von Stromer, 
Hg., Sigmaringen, 203-234. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, „Die italienischen Seestädte und die Kreuzzüge“, 
in: Die Kreuzzüge. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Ausstellung im Diöze-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 174 

sanmuseum Mainz, 2.4. – 30.7.2004], Hans-Jürgen Kotzur, Hg., bearb. v. Brigitte 
Klein und Winfried Wilhelmy, Mainz, 193-203. 

Figliuolo, Bruno 1986, „Amalfi e il Levante nel Medioevo“, in: I comuni italiani nel 
regno crociato di Gerusalemme: Atti del Colloquio ‘The Italian Communes in the Crusa-
ding Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-28 may 1984, Gabriella Airaldi und Ben-
jamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di Fonti e Studi 48), Genf, 571-677. 

Galasso, Giuseppe 1959, „Commercio amalfitano nel periodo normanno“, in: 
Studi in onore di Riccardo Filangieri 1, Neapel, 81-103. 

Goldziher, Ignaz und Joseph Schacht 1965, Art. „Fikh“, in: Encyclopeadia of Islam, 
new. ed., Bd. 2, Leiden, 886-891. 

Grousset, René 1934-36, Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, 3 Bde., 
Paris. 

Heffening, Willi 1925, Das islamische Fremdenrecht bis zu den islamisch-fränkischen 
Staatsverträgen. Eine rechtshistorische Studie zum Fiqh, (Beiträge zum Rechts- und 
Wirtschaftsleben des islamischen Orients 1), Hannover. 

Heyd, W. 1885, Histoire du commerce du Levant au moyen âge, Leipzig / Paris. 
„Historia ducum Veneticorum“, Henry Simonsfeld, Hg., in: Monumenta Germaniae 

Historica, Scriptores 14, Hannover 1883, 72-97. 
Holt, Peter Malcolm 1965, Art. „Dimyāṭ“, in: Encyclopeadia of Islam, new ed., Bd. 2, 

Leiden, 292. 
Holt, Peter Malcolm 1980, „Qalāwūn’s Treaty with Genoa in 1290“, Der Islam 57, 

101-108.  
Holt, Peter Malcolm 1986, The Age of the Crusades: The Near East from the eleventh cen-

tury to 1517, London / New York. 
Holt, Peter Malcolm 1995, Early Mamluk Diplomacy (1260-1290): Treaties of Baybars 

and Qalāwūn with Christian Rulers, Leiden. 
Die ‚Honorantie civitatis Papie‘, Carlrichard Brühl und Cinzio Violante, Hg., Köln 

1983. 
Houben, Hubert 1997, Roger II. von Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident, 

Darmstadt. 
Itinerarium peregrinorum et gesta regis Ricardi (Chronicles and Memorials of the reign of 

Richard I.), William Stubbs, Hg., Bd. 1, London 1864. 
Jakob von Vitry, „Historia orientalis“, in: Gesta Dei per Francos 2, J. Bongars, Hg., 

Jerusalem 1972 [1611]. 
Jacoby, David 1995, „Les Italiens en Égypte aux XIIe et XIIIe siècles. Du comptoir 

à la colonie?“, in: Coloniser au moyen âge, Michel Balard und Alain Ducellier, 
Hg., Paris, 76-107. 

Jacoby, David 2001 „The supply of war materials to Egypt in the Crusader period“, 
Jerusalem Studies in Arabic and Islam 25, 102-132. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  175 

Kedar, Benjamin Z. 1983, „Mercanti Genovesi in Alessandria d’Egitto negli anni 
Sessanta del secolo XI“, in: Miscellanea di studi storici 2, (Collana storica di fonti e 
studi 38), Genf, 19-30. 

Kedar, Benjamin Z. 1985, „L’Officium Robarie di Genova: Un tentativo di coesis-
tere con la violenza“, Archivio storico italiano 143,3, 331-372. 

Keßler, Jörg-Ronald 2004, Die Welt der Mamluken. Ägypten im späten Mittelalter 1250-
1517, (Islamkundliche Untersuchungen, Sonderband), Berlin. 

Khadduri, Majid 1955, War and Peace in the Law of Islam, Baltimore. 
Labib, Subhi Y. 1965, Handelsgeschichte Ägyptens im Spätmittelalter (1171-1517), (Vier-

teljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 46), Wiesbaden. 
Liber iurium reipublicae Genuensis, Ercole Ricotti, Hg., 2 Bde., (Historiae patriae mo-

numenta 7/9), Turin 1854/1857. 
Ligato, Giuseppe 2000, „Saladino e i prigionieri di guerra“, in: La liberazione dei 

‘Capitivi’ tra Cristianità e Islam: oltre la crociata e il Gihad: tolleranza e servizio umani-
tario, Atti del congresso interdisciplinare di Studi Storici, Roma, 16-19 settembre 1998, 
Giulio Cipollone, Hg., Vatikanstadt, 649-654. 

Ligato, Giuseppe 2005, La croce in catene. Prigionieri e ostaggi cristiani nelle guerre di Sa-
ladino (1169-1193), (Istituzioni e società 5), Spoleto (Perugia). 

Lilie, Ralph-Johannes 1995, „Fremde im byzantinischen Reich“, in: Mit Fremden le-
ben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexander Demandt, 
Hg., München, 93-107, 252-257. 

Lopez, Roberto 1933, Genova marinara nel duecento: Benedetto Zaccaria, ammiraglio e 
mercante, (Biblioteca storica Principato 17), Messina. 

Mansi, Johannes Dominicus, Hg. 1903a, 1903b, Sacrorum conciliorum nova et amplis-
sima collectio 21: [Anni 1109-1166], 22: [Anni 1166-1225], Paris. 

al-Maqrizī, Aḥmad b. ʿAlī Taqī ad-Dīn [Makrizi, Taki Eddin Ahmed], Histoire des 
sultans mamlouks de l’Egypte, M. Quatremère, Hg. und Übers., Bd. 1/1, Paris 1837. 

Möhring, Hannes 1980, Saladin und der Dritte Kreuzzug. Aiyubidische Strategie und 
Diplomatie im Vergleich vornehmlich der arabischen mit den lateinischen Quellen, (Frank-
furter historische Abhandlungen 21), Wiesbaden. 

Oliver von Paderborn, „Historia Damiatina“, in: Die Schriften Oliverus, des Kölner 
Domscholasters, späteren Bischofs von Paderborn und Kardinalbischofs von S. Sabina, 
Hoogeweg, Heinrich, Hg., Tübingen 1894, 159-282. 

Origone, Sandra 1986, „Genova, Costantinopoli e il regno di Gerusalemme (prima 
meta sec. XIII)“, in: I comuni italiani nel regno crociato di Gerusalemme: Atti del Col-
loquio ‘The Italian Communes in the Crusading Kingdom of Jerusalem’, Jerusalem, 24-28 
may 1984, Gabriella Airaldi und Benjamin Z. Kedar, Hg., (Collana storica di 
Fonti e Studi 48), Genf, 281-316. 

Otten-Froux, Cathérine 1983, „Les Pisans en Egypte et à Acre dans la Seconde 
Moitié du XIIIe siècle, Documents Nouveaux“, Bollettino Storico Pisano 52, 
163-190. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIE-LUISE FAVREAU-LILIE 176 

Polonio, Valeria 1977, L’Amministrazione della ‘Res Publica’ genovese fra tre e quattrocen-
to: L’Archivio antico comune, (Atti della Società Ligure di Storia Patria, n. s. 17,1 = 
91,1), Genf. 

Powell. James M. 1986, Anatomy of a Crusade 1213-1221, Philadelphia. 
Pressuti, Pietro, Hg. 1888-1895, Regesta Honorii Papae III, 2 Bde., Rom. 
Pryor, John H. 1988, Geography, technology and war. Studies in the maritime history of the 

Mediterranean, 649-1571, Cambridge. 
Regesta Regni Hierosolymitani (MXCVII – MCCXCI), Reinhold Röhricht, Hg., Inns-

bruck 1893. 
Riccardo di San Germano [Ryccardi de Sancto Germano], Chronica, Carlo Alberto 

Garufi, Hg., (Rerum Italicarum Scriptores, nuova ed. 7,2), Bologna 1936-38. 
Richard, Jean 1996, Histoire des croisades, Paris. 
Richard, Jean 1999, „Les prisonniers et leur rachat au cours des croisades“, in: Fon-

dations et œuvres charitables au Moyen Âge: Actes du 121e Congrès National des So-
ciétés Historiques et Scientifiques, Section d’histoire médiévale et philologie, Nice, 1996, 
Jean Dufour und Henri Platelle, Hg., Paris, 63-73. 

Röhricht, Reinhold, Hg. 1879, Quinti belli sacri scriptores minores, (Publications de la 
société de l’Orient latin, Série historique 2), Genf. 

Röhricht, Reinhold 1898, Geschichte des Königreichs Jerusalem (1100 – 1291), Inns-
bruck. 

Roncioni, Raffaello, Delle istorie pisane libri XVI, Francesco Bonaini, Hg., 2 Bde., 
(Archivio storico italiano Ser. 1,6/1-2), Florenz 1844-45. 

Schaube, Adolf 1906, Handelsgeschichte der Romanischen Völker des Mittelmeergebiets bis 
zum Ende der Kreuzzüge, München / Berlin. 

Thomas von Split [Thomas Archidiaconus Spalatensis], „Historia Pontificum Sa-
lonitanorum et Spalatinorum“, Ludwig von Heinemann, Hg., in: Monumenta 
Germania Historica, Scriptores 29, Hannover 1892, 568-598. 

Thorau, Peter 1987a, Sultan Baibars I. von Ägypten: ein Beitrag zur Geschichte des Vor-
deren Orients im 13. Jahrhundert, Wiesbaden. 

Thorau, Peter 1987b, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I and the Near East in the thir-
teenth century, engl. Übers., London. 

I trattati con Aleppo1207-1254, Marco Pozza, Hg., (Pacta Veneta 2), Venedig 1990. 
Urkunden zur älteren Handels- und Staatsgeschichte der Republik Venedig , G. L. Fr. Tafel, 

und Georg Martin Thomas, Hg., 3 Bde., (Fontes rerum Austriacarum II 12 = 1 
[1956a], II 13 = 2 [1956b], II 14 = 3 [1957]), Wien 1856-57. 

Verlinden, Charles 1955-77, L’Esclavage dans l’Europe médiévale, 2 Bde., Brügge / 
Gent. 

Verlinden, Charles 1963, „Traite des esclaves et traitants italiens à Constantinople 
(XIIIe-XVe siècles)“, Le Moyen Age 69, 791-804. 

Wansbrough, John 1971, „The Safe-Conduct in Muslim Chancery-Practice“, Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 34,1, 20-35. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ITALIENISCHEN SEESTÄDTE UND DIE ISLAMISCHE LEVANTE  177 

Wansbrough, John 1996, Lingua Franca in the Mediterranean, Richmond (Surrey). 
Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens, 

Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights  
in the Eastern Mediterranean 

Hubert Houben 

Following the division of the Roman Empire (in 395 A.D.) into an eastern part 
with Constantinople as its capital and a western part with Rome as its capital, the 
eastern Mediterranean was under the domination of the Byzantine emperors; 
however, after the expansion of Islam (starting in the 7th century) most of it was 
conquered by the Muslims. With the crusades, which began at the end of the 11th 
century after a request for military assistance by the Byzantine emperor, part of 
the area was won back for Christianity, but relations between the crusaders from 
central-western Europe and Byzantium were difficult from the very beginning.1 

With the crowning of the Frankish king Charlemagne as emperor, in the year 
800 the political fulcrum of the Western Empire moved north of the Alps, al-
though Rome remained the seat of imperial coronations and was still the official 
capital of the empire. The emperors of the West considered themselves also the 
protectors of the sacred sites in the Holy Land, but in practice they were unable 
to deal with places so far from the centres of their power. The situation changed 
during the 12th century, when under Emperor Frederick I Barbarossa of the 
Staufen dynasty, the Western Empire acquired new prestige while Byzantium 
passed through a difficult period following the resounding defeats by the Seljuk 
Turks at Mantzikert (Malazgirt) (1071) and Myriokephalon (1176).2 

In the autumn of 1184 an Armenian delegation arrived in Verona,3 where a 
meeting was being held between Frederick Barbarossa and Pope Lucius III. The 
Armenians who had settled in Cilicia, in the south of present-day Turkey, had 
managed to set up two dominions, one under the Hethoumid dynasty west of the 
Cilician gate around the castle of Lampron (Namrunkale), and the other under 
the Rubenids, further east around Anavarza and Sis. The latter became increas-
ingly strong, conquering Tarsus and the Cilician coast and, under Lewon II (1198-
1219), setting up a principality where many Greeks, Turks, Syrians and Franks 
lived. Threatened from the north by the Seljuks and from the southeast by the 
Sultanate of Damascus, and being in conflict with the Byzantine Empire for reli-

1  Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzzüge, (Urban Tb 595), Stuttgart. 
2  Magdalino, Paul 1993, The Empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge. 
3  Hiestand, Rudolf 1992, “‘precipua tocius christianismi columpna’. Barbarossa und der 

Kreuzzug”, in: Friedrich Barbarossa. Handlungsspielräume und Wirkungsweisen des staufischen 
Kaisers, Alfred Haverkamp, ed., Sigmaringen, 51-108, at 94; Halfter, Peter 1995, “Die Stau-
fer und Armenien”, in: Von Schwaben bis Jerusalem. Facetten staufischer Geschichte, Sönke Lo-
renz and Ulrich Schmidt, eds., Sigmaringen, 187-208, at 190ff.; Hauser, Sigrid 1998, Staufi-
sche Lehnspolitik am Ende des 12. Jahrhunderts, 1180-1197, Frankfurt a.M., 215 note 861. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUBERT HOUBEN 180 

gious reasons, the Armenians sought the support of the western world. Their in-
stitutions followed the western model they had learned from the crusaders, with 
whom they had close contact. Lewon II established Frankish knights in some of 
his castles, married two Frankish princesses, Isabella of Antioch and Sybil de Lu-
signan, and granted commercial privileges to the Italian maritime republics.4 

This was the context that the Armenian delegation entered in 1184, first ap-
proaching the pope, but also making what was perhaps the first contact between 
the Armenians and Frederick Barbarossa.5 When in 1190 the emperor started his 
crusade to win back Jerusalem, which had been conquered by Saladin in 1187, he 
was welcomed with open arms by the Armenians. Lewon II, fighting the prince of 
Antioch, whose vassal he had become, was interested in becoming vassal to the 
emperor, who was willing to grant him the royal crown. It was only the sudden 
death of Barbarossa, who drowned on 10 June 1190 in the Saleph River, that 
thwarted this plan, which was later achieved in 1198. For the Armenian state the 
connection with the Staufen Empire guaranteed its independence from Byzan-
tium, but required the union, at least in name, of the Armenian and Roman 
churches. This union and the consequent growing influence of Latin culture was to 
meet strong resistance from the Armenian population, who were very attached to 
their traditions.6 

In the 1180s, other states seeking to gain independence from Byzantium, like 
Serbia and Bulgaria, also approached the Staufen emperor; but in these cases Fre-
derick Barbarossa did not react, so as not to create friction with Byzantium, whose 
territory he had to cross to reach the Holy Land.7 After the battle of Konya (18 
May 1190), in which Barbarossa defeated the Seljuks, the Seljuk sultan declared his 
willingness to become the emperor’s vassal, but he probably did not mean it, and 
in this case, too, Frederick did not react.8 

The Staufen Empire was more intensely involved in Mediterranean affairs, when 
– after the death of William II, king of Sicily (1166-1189), under Frederick Bar-
barossa’s son Henry VI, who in 1186 had married Costance d’Hauteville, heiress 
to the kingdom of Sicily – this Mediterranean kingdom (with Palermo as its capi-
tal) joined the Western Empire. Henry VI had prepared a crusade to free Jerusalem 
from Muslim domination, but he died suddenly in September 1197, when the first 
military contingents had already left. The year before (1196), the emperor had ac-
cepted the request made by Aimeric of Lusignan, Lord of Cyprus, to become his 

4  Ibid. 256ff. 
5  Halfter 1995, 190ff. 
6  Ryan, James D. 2001, “Toleration Denied. Armenia between East and West in the Era of 

the Crusades”, in: Tolerance and Intolerance. Social Conflict in the Age of the Crusades, Michael 
Gervers and James M. Powell, eds., Syracuse (New York), 55-64. 

7  Hiestand 1992, 92ff. 
8  Cf. ibid. 98f. Hiestand’s argument that the Principality of Antioch became vassal to the 

Empire in 1190 was unconvincing: cf. Hauser 1998, 252. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS  181 

vassal and to be crowned king; he did the same with a similar request from Lewon 
II of Armenia. The coronation ceremonies were carried out in September 1197 at 
Nicosia by the imperial chancellor Conrad of Querfurt, Bishop of Hildesheim,9 
and on 6 January 1198 at Tarsus by the head of the Armenian Church, the katho-
likòs Gregor VI Abirad, in the presence of Archbishop Conrad of Mainz.10 

The two new kingdoms of Cyprus and Armenia, tied to the Staufen Empire by 
a bond of vassallage, soon saw the establishment of the knights of the “Order of 
the brothers of the hospital of St. Mary of the Germans in Jerusalem” (Ordo fratrum 
hospitalis S. Mariae Theutonicorum in Jerusalem), called Teutonic Order for short. 
Unlike the older military orders of the Templars and the Knights of St. John, 
whose structures and rules inspired it, the new German military order was practi-
cally a national order, but it had a wide range of activity which extended from the 
Mediterranean to the Baltic.11 

While in Cyprus, an important port for pilgrims and crusaders travelling to the 
Holy Land, the Teutonic Order only obtained houses, land and rents in kind and 
in money for the upkeep of knights and pilgrims passing through,12 in Cilician 
Armenia the order also obtained castles and was involved in the military protec-
tion of the kingdom’s north-east border. Lewon II, who became confrater of the or-
der, that is, he was made a lay member, granted the Teutonic knights some villages, 
the castle of Amuda and the right to trade freely throughout the kingdom. Lewon 
II’s son-in-law and successor, Hethoum I (1226-1269) and his wife Zapêl, who as 
well as many other properties, in 1236 gave the Teutonic knights the important 
fiefdom of Harouniya near the “Pyles Amaniques” and the castle of Sarwandik’ar, 
became confratres of the Teutonic Order.13 The Armenian sovereigns’ decision to 
join the Teutonic Order was probably dictated not only by the links with the 
Staufen Empire, but also their strained relations with the Templars, who were al-
ready present in Cilician Armenia, and who supported Bohemund IV of Antioch, 
Lewon II and Hethoum I’s rival in the issue of the succession to the Principality of 
Antioch. 

                                                                                          
9  Cf. Houben, Hubert 2008a, “Intercultural Communication: the Teutonic Knights in Pales-

tine, Armenia, and Cyprus”, in: Diplomatics in the Eastern Mediterranean 1000-1500. Aspects 
of Cross-Cultural Communication, Alexander D. Beihammer, Maria G. Parani, and Christo-
pher D. Schabel, eds., Leiden, Boston, 139-157, at 149 with note 38. 

10  Chevalier, Marie-Anna 2004, “Les chevaliers teutoniques en Cilicie: ‘les maccabées’ du 
Royaume arménien”, Bizantinistica. Rivista di Studi Bizantini e Slavi 6, 137-153, at 138. 

11  Cf. Houben, Hubert, ed. 2004b, L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo. Atti del Convegno inter-
nazionale di studio, Torre Alemanna (Cerignola) – Mesagne – Lecce, 16-18 ottobre 2003, (Acta 
theutonica 1), Galatina. 

12  Cf. Houben 2008a, 151-157. 
13  Chevalier 2004, 144f. For more detailed information on the exact location of the Teutonic 

possessions in Cilician Armenia see Kiesewetter, Andreas 2004, “L’Ordine Teutonico in 
Grecia e in Armenia”, in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 73-107, at 
96-101. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUBERT HOUBEN 182 

The prestige of the Teutonic Order increased following its first military partici-
pation in a crusade, which took place between 1218 and 1221, when the crusaders 
tried to conquer Damiette in Egypt. In 1220-21 the Teutonic knights obtained pa-
pal privileges which made them equal to the Templars and the Knights of St. John, 
and in 1220 they acquired, owing to a donation by Duke Leopold VI of Austria, 
the so-called Seigneurie de Joscelin, one of the biggest fiefs in the Kingdom of Jerusa-
lem, situated north of Acre.14 The marriage of Frederick II and Isabelle of Brienne, 
heir to the Kingdom of Jerusalem, celebrated in 1225, involved the Staufen ever 
further in the Holy Land, although already in 1215 Frederick had promised a cru-
sade to restore Jerusalem to Christianity.15 

The expansion of the Teutonic Order in the eastern Mediterranean was due in 
particular to Hermann von Salza, the fourth grand master of the order (1209-1239) 
and the person really responsible for its success thanks to his close relations with 
Frederick II, on whose behalf he acted above all as mediator with the papacy. Be-
fore coming into contact with the emperor in 1216, Hermann had already visited, 
in 1211-12, the possessions obtained by the order in Palestine, Syria, Armenia and 
Cyprus16. During his crusade, undertaken in 1228-29, Frederick II asserted the im-
perial rights over the eastern Mediterranean area, particularly Cyprus, where he 
stopped for six full weeks in July 1228.17 There he met the prince of Antioch, Bo-
hemund IV, from whom he demanded the same oath of loyalty made in 1190 by 
the predecessor Bohemund III to Duke Frederick V of Swabia as the representative 
of the empire. The recent finding of a document showing that Frederick II suppos-
edly deposited in the Teutonic house of Acre the crown of the Armenian kingdom, 
probably consigned to him by Bohemund IV, suggests that the emperor may have 
envisaged a visit to the kingdom of Armenia after his stay in Jerusalem, a visit 
which did not come about due to the precipitating political situation in Italy. In 
1253, Frederick Il’s son and heir, Conrad IV, ordered the archbishop-elect of Pal-
ermo to consign the crown to Hethoum I, who had asked for it in order to give his 
position greater legitimacy.18 

14  Mayer, Hans Eberhard 1980, “Die Seigneurie de Joscelin und der Deutsche Orden”, in: Die 
geistlichen Ritterorden Europas, Josef Fleckenstein and Manfred Hellmann, eds., Sigmaringen, 
171-216; Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, “L’Ordine Teutonico in Terrasanta (1198-1291)”, 
in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 53-72, at 65-72. 

15  Hechelhammer, Bodo 2004, Kreuzzug und Herrschaft unter Friedrich II. Handlungsspielräume 
von Kreuzzugspolitik (1215 – 1230), Ostfildern. 

16  Kluger, Helmuth 1987, Hochmeister Hermann von Salza und Kaiser Friedrich II. Ein Beitrag zur 
Frühgeschichte des Deutschen Ordens, Marburg, 7f.; Halfter, Peter 2000, “Die Beschreibung des 
armenischen Königreiches Kilikien durch den Hildesheimer Domherren Wilbrand von 
Oldenburg”, in: Armenia and Christian Orient, Yerevan, 402-421, at 404. 

17  Stürner, Wolfgang 2000, Friedrich II., Teil 2: Der Kaiser 1220-1250, Darmstadt, 147f.; He-
chelhammer 2004, 270ff. 

18  Halfter, Peter 2007, “Corona regni Armeniae. Aus der Spätzeit der staufisch-armenischen 
Beziehungen”, Le Muséon 120,1-2, 131-161; Houben 2008a, 150. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS  183 

The Teutonic Order set up an Armenian bailiwick which included the posses-
sions in Cyprus. Due to the lack of documents we know little about this bailiwick. 
According to the statutes of the order, drawn up around 125019 and updated 
around 1260, the commander of the bailiwick of Armenia had highly prestigious 
duties. His presence at the election of the grand master, in the main house of the 
order in Acre, was considered indispensable in the statutes going back to about 
1260. In 1266 however, when the Mamluks defeated the Armenians, the Teutonic 
Order lost its most important settlements in Cilician Armenia, suffering a ‘lethal 
blow’ from which it was never to recover.20 

In the statutes of the Teutonic Order it was prescribed that in the master’s 
household (familia magistri) there should be a scriptor sarracenicus and three Turco-
poles. Turcopoles were initially mercenaries of Turkish origin in the Byzantine im-
perial army, who were then incorporated as mercenaries into the military orders in 
the East; in all likelihood, they were mostly sons of Arab women and Western 
men, sometimes converted to Christianity.21 

The Teutonic knights were almost all German, but they were not cut off from 
the Mediterranean society in which they had settled. Studies on the Teutonic pres-
ence in Apulia and in Sicily have shown that they were surrounded by a network 
of indigenous lay people, who were often affiliated with the order as confratres, 
namely lay brothers.22 Given that the number of Teutonic knights was small, they 
could only run their considerable estates by allocating them to local people. The 
case of Sicily is particularly interesting. Here the Teutonic knights had close ties 
with other ethnic minorities, namely Italian immigrants from the north of the pen-
insula, Catalans and Jews, who in Sicily spoke Arabic. The Teutonic house of Pal-
ermo had at its service notaries, who came from this city, knew Arabic and Greek 
and could translate from both these languages.23 It also seems that after the foun-

                                                                                          
19  Houben, Hubert 2005, “Regole, statuti e consuetudini dell’Ordine Teutonico: status quaes-

tionis”, in: Regulae – Consuetudines – Statuta. Studi sulle fonti normative degli ordini religiosi nei 
secoli centrali del Medioevo, Cristina Andenna and Gert Melville, eds., Münster, 375-385. 

20  Kiesewetter 2004, 104f. 
21  Houben 2008a, 141f. 
22  Intini, Mariella 2006a, “I Teutonici e la società pugliese. I laici della commenda teutonica 

di Barletta (1228-1308)”, in: Mobilità e immobilità nel Medioevo europeo. Atti del 2° Seminario 
di studio dei dottorati di ricerca di ambito medievistico delle Università di Lecce e di Erlangen, Roma, 
Istituto Storico Germanico, 1-2 aprile 2004, Hubert Houben and Benedetto Vetere, eds., Gala-
tina, 171-194; Intini, Mariella 2006b, “‘Offero me et mea’: oblazioni e associazioni di laici 
alla casa teutonica di San Leonardo di Siponto”, in: San Leonardo di Siponto. Cella monasti-
ca, canonica, domus Theutonicorum. Atti del Convegno internazionale (Manfredonia, 18-19 marzo 
2005), Hubert Houben, ed., Galatina, 111-132; Intini, Mariella 2008, “I familiares 
dell’Ordine Teutonico in Terra di Bari: problemi e prospettive”, in: L’Ordine Teutonico tra 
Mediterraneo e Baltico, Hubert Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 95-124. 

23  Bresc, Henry 1995, “La propriété foncière des Musulmans dans la Sicile du XIIe siècle: 
trois documents inédits”, in: Del nuovo sulla Sicilia Musulmana. Giornata di studio (Roma,  
3 maggio 1993), Rome, 69-97, at 72f.; Toomaspoeg, Kristjan 2003, Les Teutoniques en Sicile 
(1197-1492), Rome, 141. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUBERT HOUBEN 184 

dation of their hospital at Acre in 1190, the Teutonic knights would have had in-
tense contacts with the Armenians living in the Holy Land.24 

In the small communities of the Teutonic Order in the Mediterranean, German 
was used for internal communication. We also learn that in 1419 the Teutonic 
knights in Venice did not know Italian (quod Italicum ignorent).25 If there were dif-
ficulties in communication in Italy, the situation must have been even more diffi-
cult in Greek, Armenian or Arab contexts, where the Teutonic knights were also 
present: in Palestine, in Cyprus, in Cilician Armenia and in the Peloponnese.26 

Map 1. The Teutonic Knights in the Eastern Mediterranean 

Acre, the real capital of the Kingdom of Jerusalem after 1187, was the seat of the 
Grand Master of the Teutonic Order. However, in 1226 the Teutonic knights 
enlarged the crusader castle of Montfort (in German, Starkenberg), which was lo-
cated twenty kilometres north of Acre and had been bought in 1220, possibly 
with the intention of making it the administrative centre of their dominions in 

24  Chevalier 2004, 139. 
25  Forstreuter, Kurt 1967, Der Deutsche Orden am Mittelmeer, Bonn, 143. 
26  Houben 2008a; for settlements of the Teutonic knights in Greece see Houben, Hubert 

2004a, “Wie und wann kam der Deutsche Orden nach Griechenland?”, in: Nέα  ‘Pώμη. 
Rivista di ricerche bizantinistiche 1 (= ’Aμπελοκήπιον. Studi di amici e colleghi in onore di Vera 
von Falkenhausen 1), 243-253; and Houben, Hubert 2008b, “La quarta crociata e l’Ordine 
Teutonico in Grecia”, in: The Fourth Crusade Revisited. Atti della Conferenza internazionale 
nell’ottavo centenario della IV Crociata 1204-2004, Andros (Grecia), 27-30 maggio 2004, Pieran-
tonio Piatti, ed., Vatican City, 202-214. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS  185 

this region. In 1240 a castellan of Montfort is mentioned and in 1244 a general 
chapter was held there, when Grand Master Gerhard of Malberg resigned. It is, 
nonetheless, uncertain whether the treasury and the archive were ever moved 
from Acre to Montfort Castle,27 which was attacked by the Mamluks in 1266 and 
conquered and destroyed in 1271. 

The Teutonic house of Acre had on its staff in 1280 an Arabic scribe (scriba in 
arabico in dicta domo), a certain George, probably a Syrian Christian of Oriental 
rite, who appears in 1274 as the scribe of the treasury of the house (scriba thesauri 
dicte domus).28 

The statutes of the Teutonic Order do not prescribe that members had to be 
exclusively German, and, in fact, we do find non-Germans among the Teutonic 
knights; they were, however, rare. That the order was composed almost exclu-
sively of Germans was probably due to the fact that internal communication took 
place in German, and it was therefore necessary to have a good knowledge of this 
language in order to make a career in the order. For instance, in 1422 the project 
to appoint the Spaniard Pedro de Luna commander of the Teutonic bailiwick of 
Spain failed because he didn’t know German and had no intention of learning 
such a difficult language.29 

The oldest statutes of the order were written in Latin and subsequently trans-
lated into German because most of the Teutonic knights did not understand 
Latin.30 Despite this, Latin was the language in which most of the order’s docu-
ments were written. In the Levant, naturally, the Teutonic knights also used other 
languages: in April 1239 the Grand Commander Lutold issued a document in 
French for the Knights of St. John. In 1228 the Teutonic knights obtained two 
documents in French from Prince Bohemund of Antioch, while around 1237 and 
in 1239 two other French documents were issued in Greece by Robers de l’Isle 

                                                                                          
27  Militzer, Klaus 1999, Von Akkon zur Marienburg. Verfassung, Verwaltung und Sozialstruktur des 

Deutschen Ordens 1190-1309, Marburg, 132-135; Boas, Adrian and Rabei Khamissy 2008, 
“The Teutonic Castle of Monfort/Starkenberg (Qal’at Qurein)”, in: L’Ordine Teutonico tra 
Mediterraneo e Baltico, Hubert Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 347-361. 

28  The two documents, edited in 1883 by Hans Prutz (“Elf Deutschordens-Urkunden aus Ve-
nedig und Malta”, in: Altpreußische Monatsschrift 20, 385-400, at 393-396), are reprinted in 
Houben, Hubert 2007, “I cavalieri teutonici nel Mediterraneo orientale (secoli XII-XV)”, 
in: I Cavalieri teutonici tra Sicilia e Mediterraneo. Atti del Convegno internazionale di studio, Agri-
gento, 24-25 marzo 2006, Antonino Giuffrida, Hubert Houben, and Kristjan Toomaspoeg, 
eds., Galatina, 47-74, at 71-74. 

29  Cf. Jaspert, Nikolas 2004, “L’Ordine Teutonico nella penisola iberica: limiti e possibilità di 
una provincia periferica”, in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 109-
132, at 109f. 

30  In the first half of the 14th century, however, a French translation of the statutes of the 
Teutonic Order was drawn up, probably for the benefit of French-speaking members of the 
order, residing in the French houses: Krämer, Thomas 2004, “Der Deutsche Orden in 
Frankreich – Ein Beitrag zur Ordensgeschichte im Königreich Frankreich und im Midi”, in: 
L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 237-276, at 265. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUBERT HOUBEN 186 

chevaliers. Finally, in 1271 a document was written in Armenian by Constantìne, 
the son of Baron Dgiofré (i.e. Godfrey), lord of Sarvatikar.31 

The Teutonic knights managed to keep their possessions in the Mediterranean 
beyond the end of the Staufen dynasty, because they distanced themselves from 
Frederick II and his successors when their downfall appeared inevitable. It is sig-
nificant that, in 1258, when the Knights of St. John recognized the Staufen Con-
radin as king of Jerusalem, the Teutonic knights, like the Templars, swore alle-
giance to Hugh II, king of Cyprus and regent of Jerusalem (1253-1267).32 

With the end of the Staufen dynasty the Mediterranean ambitions of the Teu-
tonic knights did not end. Their commitment became more intense, however, in 
the Baltic Sea (Prussia), where they created a dominion (Ordensstaat) which, in the 
modern era, was to become the Prussian State. 

We do not have exact figures for the number of Teutonic knights in the Medi-
terranean. According to a recent estimate, there would have been around 400 in 
Palestine in about 1250 (but I think that 150 would be a more realistic number), 
and about 200 all together in the other Mediterranean bailiwicks, in Spain, Italy, 
Armenia, and Cyprus.33 The conquest of Acre by the Mamluks in 1291 marked 
the end of the presence of the military orders in Palestine. Like the Templars and 
the Knights of St. John, some Teutonic knights moved to nearby Cyprus, from 
where they hoped one day to be able to reconquer their lost positions in the Holy 
Land, while their grand master moved to Venice. 

After the fall of Acre (1291), the last Christian stronghold in the Holy Land, 
and the withdrawal from Cilician Armenia, the Teutonic Order managed in 1293 
to reorganize its Mediterranean bailiwicks, entrusting the Teutonic provinces of 
Apulia, Sicily, Greece and Cyprus under a single commander, the Palestinian (of 
Calabrian descent) Guy (Guido) de Amigdala/Amendolea, son of Agnes of Scan-
dalion.34 However the moving of the see of the grand master from Venice to 
Marienburg (today Malbork in Poland) in 1309 marginalized the Mediterranean 
provinces. Subsequently the presence of Teutonic knights in the Mediterranean, 
apart from Italy, became more sporadic. They left Cyprus after 1347 and in 
Greece only kept the house of Metoni (Modone) until 1500, when they were 
ousted by the Turks.35 In the 15th and 16th centuries, during discussions on the 

31  Houben 2008a, 141 with notes 7-10. 
32  Edbury, Peter W. 1979, “The Disputed Regency of the Kingdom of Jerusalem, 1264/6 and 

1268”, Camden Miscellany 27, 1-47; repr. in: Edbury, Peter W. 1999, Kingdoms of the Crusad-
ers. From Jerusalem to Cyprus, (Variorum Collected Studies Series 653), Aldershot, V, at 42. 

33  Cf. Militzer 1999, 389ff. Kiesewetter 2004, 102 estimates the number of Teutonic knights 
in Armenia at around 50. 

34  Houben, Hubert 2008c, “Guido von Amigdala/Amendolea. Ein Italo-Palästinenser als 
Landkomtur des Deutschen Ordens im Mittelmeerraum (1289-1311)”, in: Quellen und For-
schungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 88, 148-160. 

35  Forstreuter 1967, 81f.; Kiesewetter 2004, 94. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS  187 

possibility of transferring the Teutonic Order from Prussia to the Mediterranean, 
where the knights could fight against the Turks, the name of Cyprus also came 
up;36 however, it was a fanciful project with no chance of being realized. 

Bibliography 

Boas, Adrian and Rabei Khamissy 2008, “The Teutonic Castle of Monfort/Star- 
kenberg (Qal’at Qurein)”, in: L’Ordine Teutonico tra Mediterraneo e Baltico, Hubert 
Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds., 347-361. 

Bresc, Henry 1995, “La propriété foncière des Musulmans dans la Sicile du XIIe 
siècle: trois documents inédits”, in: Del nuovo sulla Sicilia Musulmana. Giornata 
di studio (Roma, 3 maggio 1993), Rome, 69-97. 

Chevalier, Marie-Anna 2004, “Les chevaliers teutoniques en Cilicie: ‘les macca-
bées’ du Royaume arménien”, Bizantinistica. Rivista di Studi Bizantini e Slavi 6, 
137-153. 

Edbury, Peter W. 1979, “The Disputed Regency of the Kingdom of Jerusalem, 
1264/6 and 1268”, Camden Miscellany 27, 1-47; repr. in: Edbury, Peter W. 1999, 
Kingdoms of the Crusaders. From Jerusalem to Cyprus, (Variorum Collected Studies 
Series 653), Aldershot, V. 

Favreau-Lilie, Marie-Luise 2004, “L’Ordine Teutonico in Terrasanta (1198-1291)”, 
in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 53-72. 

Forstreuter, Kurt 1967, Der Deutsche Orden am Mittelmeer, Bonn. 
Halfter, Peter 1995, “Die Staufer und Armenien”, in: Von Schwaben bis Jerusalem. 

Facetten staufischer Geschichte, Sönke Lorenz and Ulrich Schmidt, eds., Sigmarin-
gen, 187-208. 

Halfter, Peter 2000, “Die Beschreibung des armenischen Königreiches Kilikien 
durch den Hildesheimer Domherren Wilbrand von Oldenburg”, in: Armenia 
and Christian Orient, Yerevan, 402-421. 

Halfter, Peter 2007, “Corona regni Armeniae. Aus der Spätzeit der staufisch-
armenischen Beziehungen”, Le Muséon 120,1-2, 131-161.  

Hauser, Sigrid 1998, Staufische Lehnspolitik am Ende des 12. Jahrhunderts, 1180-1197, 
Frankfurt a.M. 

Hechelhammer, Bodo 2004, Kreuzzug und Herrschaft unter Friedrich II. Handlungs-
spielräume von Kreuzzugspolitik (1215-1230), Ostfildern. 

Hiestand, Rudolf 1992, “‘precipua tocius christianismi columpna’. Barbarossa und 
der Kreuzzug”, in: Friedrich Barbarossa. Handlungsspielräume und Wirkungsweisen 
des staufischen Kaisers, Alfred Haverkamp, ed., Sigmaringen, 51-108. 

                                                                                          
36  Hubatsch, Walther 1955, “Der Deutsche Orden und die Reichslehnschaft über Cypern”, 

in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Phil.-hist. Klasse, vol. 8, 245-306, 
at 285ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUBERT HOUBEN 188 

Houben, Hubert 2004a, “Wie und wann kam der Deutsche Orden nach Griechen-
land?”, in: Nέα  ‘Pώμη. Rivista di ricerche bizantinistiche 1 (= ’Aμπελοκήπιον. 
Studi di amici e colleghi in onore di Vera von Falkenhausen 1), 243-253. 

Houben, Hubert, ed. 2004b, L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo. Atti del Convegno 
internazionale di studio, Torre Alemanna (Cerignola) – Mesagne – Lecce, 16-18 ottobre 
2003, (Acta theutonica 1), Galatina. 

Houben, Hubert 2005, “Regole, statuti e consuetudini dell’Ordine Teutonico: 
status quaestionis”, in: Regulae – Consuetudines – Statuta. Studi sulle fonti norma-
tive degli ordini religiosi nei secoli centrali del Medioevo, Cristina Andenna and Gert 
Melville, eds., Münster, 375-385. 

Houben, Hubert 2007, “I cavalieri teutonici nel Mediterraneo orientale (secoli 
XII-XV)”, in: I Cavalieri teutonici tra Sicilia e Mediterraneo. Atti del Convegno inter-
nazionale di studio, Agrigento, 24-25 marzo 2006, Antonino Giuffrida, Hubert 
Houben, and Kristjan Toomaspoeg, eds., Galatina, 47-74. 

Houben, Hubert 2008a, “Intercultural Communication: the Teutonic Knights in 
Palestine, Armenia, and Cyprus”, in: Diplomatics in the Eastern Mediterranean 
1000-1500. Aspects of Cross-Cultural Communication, Alexander D. Beihammer, 
Maria G. Parani, and Christopher D. Schabel, eds., Leiden, Boston, 139-157. 

Houben, Hubert 2008b, “La quarta crociata e l’Ordine Teutonico in Grecia”, in: 
The Fourth Crusade Revisited. Atti della Conferenza internazionale nell’ottavo cen-
tenario della IV Crociata 1204-2004, Andros (Grecia), 27-30 maggio 2004, Pieran-
tonio Piatti, ed., Vatican City, 202-214. 

Houben, Hubert 2008c, “Guido von Amigdala/Amendolea. Ein Italo-Palästinen- 
ser als Landkomtur des Deutschen Ordens im Mittelmeerraum (1289-1311)”, 
in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 88, 148-160. 

Houben, Hubert and Toomaspoeg, Kristjan, eds. 2008d, L’Ordine Teutonico tra 
Mediterraneo e Baltico: incontri e scontri tra religioni, popoli e cultura. Der Deutsche 
Orden zwischen Mittelmeerraum und Baltikum. Begegnungen und Konfrontationen 
zwischen Religionen, Völkern und Kulturen, Atti del Convegno internazionale, 
Bari-Lecce-Brindisi, 14-16 settembre 2006, (Acta Theutonica 5), Galatina. 

Hubatsch, Walther 1955, “Der Deutsche Orden und die Reichslehnschaft über 
Cypern”, in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Phil.-hist. 
Klasse, vol. 8, 245-306. 

Intini, Mariella 2006a, “I Teutonici e la società pugliese. I laici della commenda 
teutonica di Barletta (1228-1308)”, in: Mobilità e immobilità nel Medioevo europeo. 
Atti del 2° Seminario di studio dei dottorati di ricerca di ambito medievistico delle Uni-
versità di Lecce e di Erlangen, Roma, Istituto Storico Germanico, 1-2 aprile 2004, 
Hubert Houben and Benedetto Vetere, eds., Galatina, 171-194. 

Intini, Mariella 2006b, “‘Offero me et mea’: oblazioni e associazioni di laici alla 
casa teutonica di San Leonardo di Siponto”, in: San Leonardo di Siponto. Cella 
monastica, canonica, domus Theutonicorum. Atti del Convegno internazionale (Man-
fredonia, 18-19 marzo 2005), Hubert Houben, ed., Galatina, 111-132. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE STAUFEN DYNASTY AND THE TEUTONIC KNIGHTS  189 

Intini, Mariella 2008, “I familiares dell’Ordine Teutonico in Terra di Bari: prob-
lemi e prospettive”, in: L’Ordine Teutonico tra Mediterraneo e Baltico, Hubert 
Houben and Kristjan Toomaspoeg, eds. 95-124. 

Jaspert, Nikolas 2004, “L’Ordine Teutonico nella penisola iberica: limiti e possi-
bilità di una provincia periferica”, in: L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert 
Houben, ed., 109-132. 

Kiesewetter, Andreas 2004, “L’Ordine Teutonico in Grecia e in Armenia”, in: 
L’Ordine Teutonico nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 73-107. 

Kluger, Helmuth 1987, Hochmeister Hermann von Salza und Kaiser Friedrich II. Ein 
Beitrag zur Frühgeschichte des Deutschen Ordens, Marburg. 

Krämer, Thomas 2004, “Der Deutsche Orden in Frankreich – Ein Beitrag zur Or-
densgeschichte im Königreich Frankreich und im Midi”, in: L’Ordine Teutonico 
nel Mediterraneo, Hubert Houben, ed., 237-276. 

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzzüge, (Urban Tb 595), Stuttgart. 
Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge. 
Mayer, Hans Eberhard 1980, “Die Seigneurie de Joscelin und der Deutsche Or-

den”, in: Die geistlichen Ritterorden Europas, Josef Fleckenstein and Manfred Hell-
mann, eds., Sigmaringen, 171-216. 

Militzer, Klaus 1999, Von Akkon zur Marienburg. Verfassung, Verwaltung und Sozial-
struktur des Deutschen Ordens 1190-1309, Marburg. 

Prutz, Hans 1883, “Elf Deutschordens-Urkunden aus Venedig und Malta”, in: 
Altpreußische Monatsschrift 20, 385-400.  

Ryan, James D. 2001, “Toleration Denied. Armenia between East and West in the 
Era of the Crusades”, in: Tolerance and Intolerance. Social Conflict in the Age of  
the Crusades, Michael Gervers and James M. Powell, eds., Syracuse (New York), 
55-64.  

Stürner, Wolfgang 2000, Friedrich II., Teil 2: Der Kaiser 1220-1250, Darmstadt. 
Toomaspoeg, Kristjan 2003, Les Teutoniques en Sicile (1197-1492), Rome. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franken und Syrer in der Kirchenchronik  
des Gregor Barhebräus († 1286)1 

Peter Bruns 

Der syrisch-orthodoxe Bischof Gregor (mit Taufnamen Johannes), im Abendland 
besser bekannt unter seinem Beinamen Barhebräus2, wurde 1225/26 in Melitene 
(Malatya) als Sohn des Aaron, eines Christen jüdischer Abstammung geboren. Um 
seine eigene, von ihm wenig geschätzte Herkunft zu vertuschen, ließ er sich in der 
arabischen Welt zumeist nur Abū-l-Faraj3 oder bei den Syrern Barahrun (arabisiert 
Ibn Hārūn) nennen. Unter Anleitung seines einflussreichen Vaters genoss er eine 
gründliche Ausbildung, welche neben der Profanbildung auch Kenntnisse der 
Schrift und der Kirchenväter einschloss. 1244 verließ die Familie wegen der Wirr-
nisse der Mongolenzeit die alte Heimat und ließ sich im fränkischen Antiochien 
nieder. Es folgten weiterführende Studien (Rhetorik/Medizin/Naturkunde) in Tri-
polis bei einem nestorianischen Lehrer. Am Fest der Kreuzerhöhung (14. Septem-
ber) 1246 wurde er, gerade erst zwanzig Jahre alt, zum Bischof von Gubos, einem 
Flecken in der Nähe von Melitene, geweiht und nahm den Namen Gregor an. Das 
binnenjakobitische Schisma (1253-1261) geschickt ausnutzend, wechselte er auf 
den einflussreichen Sitz von Aleppo.4 Gregor unterstützte nämlich Dionysius An-
gur gegen dessen Widersacher Johannes Barmaʿadani.5 Der dramatische Fortgang 
der Ereignisse sollte zeigen, dass Barhebräus mit Dionysius Angur den richtigen 

1  Die Liste der syrisch-orthodoxen Patriarchen und Maphriane folgt den Angaben bei Barhe-
bräus, Gregorii Barhebræi Chronicon Ecclesiasticum (Chron. eccl.), Joannes Baptista Abbeloos 
und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Löwen, 3, 649-652, und darauf basierend Asse-
mani, Guiseppe Simone 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 2: De scripto-
ribus Syris monophysitis, Rom, 321-414 (Patriarchae Jacobitarum), 414-472 (Maphriani, seu 
Primates), sowie die Kataloge 479-484. 

2  Einen Überblick über Leben und Werk bieten Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syri-
schen Literatur mit Ausschluß der christlich-palästinensischen Texte, Bonn, 312-320, und Assema-
ni 1721, 2, 244-321. Zu den arabischen Werken resp. der Überlieferung syrischer Traktate 
in arabischer Übersetzung vgl. Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Litera-
tur, Bd. 2: Die Schriftsteller bis zur Mitte des 15.Jahrhunderts, (Studi e Testi 133), Rom, 272-281; 
Bibliographie bei Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway 
(New Jersey); guter Übersichtsartikel bei Hage, Wolfgang 1985, Art. „Gregor Barhebräus“, 
in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 14, Berlin / New York, 158-164. 

3  Bei koptisch-arabischen Autoren können wir eine analoge Entwicklung beobachten; 
s. Fathi-Chelhod, Jean 2001, „L’origine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire d’homony- 
mes“, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1. 

4  Lamy vermutet noch 1253, vgl. seine praefatio zu Barhebräus, Chron eccl. 1, IX. 
5  Der Unglückliche wurde 1261 von seinen Gegnern am Altar des großen Barsauma-

Klosters, von dem unten noch die Rede sein wird, erschlagen, vgl. Barhebräus, Chron. eccl. 
2, 741. Es sollte jedoch nicht die einzige Bluttat in diesen heiligen Hallen sein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 192 

Kandidaten unterstützt hatte.6 Nicht ganz unerwartet erfolgte daher nach dessen 
Tod am 19. Januar 12647 die Erhebung des Barhebräus im kleinarmenisch-kiliki- 
schen Sis auf der Patriarchalsynode zum „Maphrian von Tagrit und dem Osten“8. 
Von seiner Titular-Residenz Tagrit besuchte er auf ausgedehnten Pastoralreisen die 
versprengte Herde in Bagdad, Kleinarmenien, Marāga und Täbris. Das gewaltsame 
Ableben des letzten Kalifen und den Sturz der Abbasiden nahm man in christli-
chen Kreisen gelassen hin. Mit den neuen mongolischen Herren9 tat sich die Kir-
che denn auch wesentlich leichter. Die Hauptstadt der Ilchane10 schätzte Barhe-

6  Von den Unersprießlichkeiten der Patriarchenwahl handelt Barhebräus an mehreren Stel-
len seiner Kirchenchronik (Barhebräus, Chron. eccl. 2, 707, 711-721). 1253 hatte der Sultan 
von Damaskus im Einvernehmen mit dem seldschukischen Herrscher und dem mongoli-
schen Statthalter Bayju den syrisch-orthodoxen Mönchspriester Johannes Barmaʿadani als 
Patriarchen bestätigt, ohne dass dieser sich indes vor dem gewaltsamen Tode seines Rivalen 
hätte durchsetzen können. Johannes Barmaʿadani hatte seinerseits die weltliche Gewalt an-
gerufen. So ließ er sich 1261 vom rūm-seldschukischen Sultanat in Konya die Jurisdikti-
onsgewalt über alle kleinasiatischen Bistümer und Klöster bestätigen. 

7  Nach Barmaʿadanis Tod verhinderte Barhebräus mit seinen Gesinnungsgenossen die Ein-
setzung des Theodor von Quplida zum Patriarchen und setzte die Bestallung Ignatius’ III. 
durch, der von Hülägü ein später durch Abaqa erneuertes Diplom erhielt. Ignatius III. 
fühlte sich nun seinerseits dem Barhebräus verpflichtet und ebnete ihm den Weg zum 
Maphrianat, vgl. Barhebräus, Chron. eccl. 2, 755f. 759f. Eine weitere Bestätigung erhielt der 
Kirchenmann 1269 durch Vermittlung des armenischen Kronprinzen Leo (Barhebräus, 
Chron. eccl. 2, 765f.). 

8  Die „westsyrische“ Kirche war bereits im sechsten Jahrhundert östlich des Tigris im damali-
gen Sasanidenreich stark vertreten. Die Verfolgung der Monophysiten unter Justin I. und 
Justinian I. zwang viele zur Auswanderung ins Perserreich, wie ein Jahrhundert zuvor be-
reits die extrem diphysitische Partei ins benachbarte Nisibis ausgewandert war. Der Ma-
phrian, eigentlich der „Befruchter“ oder ordinator im geistlichen Sinne, war nach dem Pa-
triarchen der ranghöchste Kleriker im syrischsprachigen Osten (primas Orientis), vgl. Asse-
mani 1721, 2, dissertatio de monophysitis, Nr. VIII: De Maphriano seu Primate Jacobitarum. 

9  Vgl. Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der Ilchanenzeit 
1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin, 205-224. Hülägüs erfolgreicher Vorstoß nach 
Westen musste die religiöse Landschaft verändern. Die zu dieser Zeit noch beträchtlichen 
christlichen Gemeinschaften bestanden inmitten der muslimischen Bevölkerung und wa-
ren auch politisch nicht ohne Bedeutung. Dem mongolischen Vormarsch stellten sich vor 
allem islamische Staaten in den Weg, weshalb das Verhältnis zwischen Mongolen und 
Muslimen gespannt blieb, nicht zuletzt wegen des Widerstands im mamlukischen Ägyp-
ten. Anders verhielt es sich jedoch mit den Christen. Unter den von den Mongolen absor-
bierten Uiguren waren ganze Stämme und Dörfer christlichen, d. h. nestorianischen Be-
kenntnisses. Nestorianische Mönche und Schreiber waren als Prinzenerzieher und Über-
setzer tätig und sicherten so den christlichen Einfluss bei der politischen Führung. Nach 
der Eroberung Bagdads genossen die Christen des Vorderen Orients Freiheiten, die ihnen 
die Muslime seit Jahrhunderten vorenthalten hatten, etwa das Recht auf öffentliche Dar-
stellung des christlichen Bekenntnisses in Gestalt von Prozessionen, Kreuzen auf den Kir-
chen, Glockengeläut etc. Die Rückkehr von Renegaten oder die Bekehrung von Muslimen 
zum christlichen Glauben standen nicht mehr unter Strafe, die entehrende Kopfsteuer 
wurde aufgehoben, und orientalische Christen wurden verstärkt in die mongolische Di-
plomatie mit den Abendländern eingebunden. 

10  Zur Residenz der Ilchane und den christlichen Zentren in Aserbaidschan vgl. Spuler 1968, 
220ff., 332ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 193 

bräus wegen ihrer relativen Ruhe und vor allem noch mehr wegen ihrer umfang-
reichen Bibliothek. Dort ereilte ihn auch am 30. Juli 1286 nach dreitätigem 
Krankenlager der Tod. Zunächst noch in der Bischofskirche von Marāga bestat-
tet, erfolgte zu einem späteren Zeitpunkt die Überführung des Leichnams ins 
Kloster Mar Mattai.  

Der in einer politisch unruhigen Zeit rastlos tätige Kirchenmann hinterließ ein 
gewaltiges literarisches Œuvre, das ihn zum Hauptvertreter der „Syrischen Renais-
sance“ auf syrisch-orthodoxer Seite machte. Dieser literarische Nachlass besticht 
nicht so sehr durch Originalität als vielmehr durch den enzyklopädischen Geist des 
Nachgeborenen, der die christlich-syrische und antike Tradition mit der arabischen 
Gelehrsamkeit verbindet. Ausgedehnte Pastoralreisen in die versprengten Diözesen 
seiner stark geschrumpften Gemeinschaft hinderten den Maphrian nicht an der 
Fortführung seines chronistischen Mammutwerkes Maktbānūt zabnē (Beschreibung 
der Zeiten), an dem er bereits 1275 gearbeitet hatte und das ihn bis zu seinem Le-
bensende beschäftigen sollte. Den Stoff entnahm Barhebräus vor allem der fast ein 
Jahrhundert älteren titelgleichen Weltchronik Michaels des Syrers († 1199)11, des-
sen synchronistisches Tabellenschema er zu einer geschlossenen Darstellung um-
formte, nicht ohne gelegentlich auch inhaltlich von ihm erheblich abzuweichen. 
Der in Tagrit residierende Maphrian erweiterte aber das Geschichtswerk um das ne-
storianische Material12 aus dem Kitāb al-mijdal (Liber turris) des Mārī b. Sulaymān 
(† 1148) sowie für die neueste Zeit aus den syrischen, arabischen und persischen 
Dokumenten seiner schier unerschöpflichen Bibliothek in Marāga. Barhebräus 
fasste den gesamten Stoff zu einer historia tripartita13 zusammen: zu einer nach 
„Dynastien“ verlaufenden Weltgeschichte, dem berühmten Chronicon Syriacum, 
und parallel dazu, der weniger bekannten Kirchengeschichte, dem Chronicon eccle-
siasticum, welches wiederum den westlichen und den östlichen Zweig des syrischen 
Kirchentums behandelt, und schließlich einer arabischen Kurzfassung der syri-
schen Weltchronik (Tārīkh mukhtaṣar al-duwal), welche als eigenständiges Werk be-
trachtet werden muss. Mit Rücksicht auf die überwiegend muslimische Leserschaft 
wurde der Stoff einerseits z. T. erheblich gekürzt, andererseits aber auch um Le-
bensbeschreibungen berühmter Araber erweitert, so dass zum guten Schluss eine 
völlig neue, politisch korrekte Version der ursprünglich rein syrischen Weltge-
schichte entstanden ist. An anderer Stelle ist bereits bezüglich der Eroberung An-
tiochiens14 durch die Kreuzfahrer auf die Eigenarten der arabischen Version gegen-
über der syrischen hingewiesen worden. Für die hier zu behandelnde syrische Kir-
chenchronik entfällt indes eine solche arabische Parallelüberlieferung. 

                                                                                          
11  Vgl. dazu Weltecke, Dorothea 2003, Die ‚Beschreibung der Zeiten‘ von Môr Michael dem 

Grossen (1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Löwen. 
12  Zur Liste der nestorianischen Patriarchen vgl. Assemani 1721, 2, 387-472. 
13  Zur Diskussion um die orientalischen Quellen vgl. Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 

2005, Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-1204, Paderborn, 43-47. 
14  Ebd. 50. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 194 

Die Beziehungen zu den Franken15 

Die Staatengründungen in Syrien brachten die Franken in enge Berührung mit der 
einheimischen christlichen Bevölkerung. In diesen Verhältnissen spielte die soge-
nannte „jakobitische“16 Kirche oder das syrisch-orthodoxe Patriarchat von Antio-
chien eine hervorragende Rolle. Barhebräus’ Werken, vor allem seiner Kirchen-
chronik, lassen sich manche Angaben über das geistliche Leben der Franken und 
ihre Beziehungen zur syrisch-orthodoxen Kirche entnehmen. Das Erscheinen der 
Franken in Syrien führte zu Spannungen mit den muslimischen Arabern, während 
im Gegensatz dazu die syrisch-orthodoxen Christen Beschützer hinzugewannen, 
die sie in manchen innerkirchlichen Angelegenheiten nicht vergeblich um Beistand 
anriefen. Barhebräus hält fest, dass es seiner Kirche gegenüber nur zu einer einzi-
gen großen Ausschreitung gekommen sei, nämlich der Plünderung des Barsauma-
Klosters durch Joszelin II. 1148, während die Zeugnisse für ein friedliches Zusam-
menleben der beiden Konfessionen bei weitem überwiegen.  

Die Maßnahmen der Franken bei der Errichtung ihrer lateinischen Erzbistümer 
und Bistümer berührten die syrisch-orthodoxe Kirche in keinerlei Hinsicht, da die-
se einer anderen Obödienz folgte. Auch kam es weder zu Zwangsunionen zwi-
schen Syrern und Lateinern, noch zu einer problematischen Latinisierung syrisch-
orientalischer Riten, was immer Komplikationen mit sich führt. Dass an verschie-
denen Stellen die griechische Hierarchie durch eine lateinische abgelöst wurde, 
konnte den Syrern nur recht sein, solange sie selber davon unberührt blieben. 
Zwar befanden sich die Franken als Anhänger der Zweinaturenlehre in formeller 
dogmatischer Übereinstimmung mit den Griechen, doch unterschied sich ihr Ritus 
so sehr von dem ihrigen, dass die Syrer keine allzu enge Kooperation zwischen den 
chalcedonischen Schwesterkirchen zu Lasten der Nichtchalcedonier zu befürchten 
hatten. Es mag aus heutiger Sicht vielleicht ein wenig verwundern, doch in der 
Sicht Michaels des Syrers galten die Franken als dogmatisch weitherzig, da für sie 
alle Christen seien, die das Kreuz anbeteten.17 In der Tat, sieht man einmal von 
der Mia-Physis-Lehre ab, die ohnehin nur den gelehrten Fachtheologen vertraut 
war, ließ sich in der Glaubenspraxis der orthodoxen Syrer nichts Anstößiges fest-
stellen. Man verfügte über eine „katholische Kirchenstruktur“, d. h. man besaß ein 
hierarchisches Priestertum und feierte eine gültige Eucharistie, verwaltete auch die 

15  Vgl. Lüders, Anneliese 1964, Die Kreuzzüge im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Berlin, 
66-72. 

16  So benannt nach Jakob Baradaeus, der „Zerlumpte“, in Anspielung auf sein Mönchsge-
wand, der im sechsten Jahrhundert die monophysitische Gegenhierarchie in Kleinasien, 
Syrien und Ägypten begründete. Im Gegensatz zu den anderen Bezeichnungen wie Julia-
nisten, Gaianiten, Acephalen, Eutychianern hielt sich der Begriff „Jakobit“, ursprünglich 
begrenzt auf die Anhänger des Jakob, als Sammelbezeichnung für alle Monophysiten syri-
scher und auch koptischer Zunge bei den erklärten Gegnern dieser Bewegung am längsten. 

17  Zur Diskussion der betreffenden Stellen im Werk Michaels vgl. Lüders 1964, 67f.; Weltecke 
2003, 68-73. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 195 

übrigen Sakramente, vor allem die Taufe, gültig,18 man verehrte das heilbringende 
Kreuz und rief die Fürsprache der allerseligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria19 
an. Da die Syrer wie die Griechen die päpstliche Jurisdiktion nicht anerkannten 
und sich eigentlich nur im Ritus von den übrigen Christen unterschieden, galten 
sie den Lateinern eher als Schismatiker denn als Häretiker.  

In welchen Formen fand nun die Beziehung der Franken zur syrisch-orthodoxen 
Kirche ihren Ausdruck? Die fränkische Oberherrschaft in einem Großteil des syri-
schen Diözesangebietes erlegte dem Patriarchen die Pflicht auf, sich durch ein Di-
plom vom König von Jerusalem in seinem Amte bestätigen zu lassen. So ließ sich 
schon Patriarch Michael von Balduin IV.20 in Akko das alte, noch von Balduin III. 
ausgestellte Bestätigungsschreiben erneuern. Die Übergabe eines solchen Diploms 
beinhaltete eine rechtliche Unterstellung unter die fränkische Oberherrschaft, 
machte es aber umgekehrt auch den Franken zur Pflicht, als Beschützer gegenüber 
den syrischen Christen in inneren und äußeren Angelegenheiten aufzutreten.  

Das Verhältnis der Lateiner zu den orthodoxen Syrern beruhte auf einer gewis-
sen Achtung, die allerdings nicht einem diffusen ökumenischen Goodwill ent-
sprang, sondern eher einem sehr bestimmten kirchenpolitischen Kalkül folgte, mit 
dem die traditionelle Sonderstellung der Griechen im Orient unterminiert werden 
sollte. Barhebräus ist klug genug, diese Taktik zu durchschauen, wenn er schreibt:  

Nachdem Michael (der Syrer) in Golgatha und am Heiligen Grabe gebetet hatte, feierte 
er die dem Herrn gehörigen Feste und die Konsekration der geweihten Öle in unserer 
Kirche St. Magdalena. Am Vorabend des Großen Sonntag (31.03.1168) traf er den frän-
kischen Patriarchen und wurde ehrenvoll empfangen. Von dort reiste er zurück nach An-
tiochien und begab sich sogleich zum fränkischen Patriarchen in Quṣair (südlich von 
Antiochien), der ihn freudig empfing. Da dieser wegen des griechischen Patriarchen in 
Antiochien verärgert war, ließ er unseren Patriarchen mit großem Prunk einholen, so als 
wolle er die Griechen demütigen. Und wie auch immer, dem Rest unseres Volkes ge-
reichte dies zur Genugtuung.21 

                                                                                          
18  Die lateinischen Kanonisten gingen, von Augustinus her argumentierend, in der Regel von 

der Gültigkeit der außerhalb der katholischen Kirche gespendeten Taufe aus, auch wenn 
deren Wirksamkeit sich innerhalb einer schismatischen Gemeinschaft notgedrungen nicht 
vollkommen entfalten konnte. Bei den Orientalen sah dies grundsätzlich anders aus. So 
bestritten die Armenier und Kopten grundsätzlich die Gültigkeit der von den Nestorianern 
gespendeten Taufen. Die Position der Syrer scheint wohl nicht einheitlich gewesen zu sein, 
vgl. de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orientalia 
Christiana Analecta 125), Rom, 116. 

19  In der Bedeutung des Konzils von Ephesus (431) bestand zwischen Katholiken und Syrern 
keine Kontroverse. 

20  Vgl. Lüders 1964, 68. Roger von Antiochien drängte den lateinischen Patriarchen, der den 
Gegenkandidaten Basilius unterstützte, sich aus den Händeln der Syrer herauszuhalten. 
Die Approbation war Sache des weltlichen Herrschers, da die Syrer nicht der lateinischen 
Jurisdiktion unterstanden, vgl. auch Weltecke 2003, 63ff. 

21  Barhebräus, Chron. eccl. § 90 (2, 545f., eigene Übersetzung) Nach einer längeren Zeit der 
Unterdrückung durch die Griechen, vor allem während der byzantinischen Herrschaft über 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 196 

Da die „Jakobiten“ in Antiochien von den Griechen als Ketzer nicht geduldet wur-
den, residierten ihre Häupter in angrenzenden Städten und Klöstern, auch wenn 
sie den klangvollen Titel „Patriarch von Antiochien und dem ganzen Osten“22 bei-
behielten. Es dürfte kein Zufall sein, dass nur unter der kurzen fränkischen Herr-
schaft in Antiochien in den Jahren 1222-125223 der syrische Patriarch, Ignatius II., 
in der Stadt am Orontes residierte. Michael I. und Barhebräus regierten ihre 
Sprengel zumeist vom Sattel ihrer Reittiere und diverser Klöster aus. Die Franken 
taten ihrerseits alles, um den Rang des syrischen Patriarchen aufzuwerten, was von 
den Griechen, wohl nicht zu Unrecht, als Affront gewertet wurde. Ihr Interesse am 
innerkirchlichen Leben der Syrer bekundeten die neuen Herren, indem sie, sooft 
wie möglich, an der Ordination des Patriarchen teilnahmen, auf dessen Wahl sie 
einen gewissen Einfluss hatten, wie etwa im Falle Johannes’ XIII., der am 17. 
Schewat 1440 Sel. (Februar 1129) in Gegenwart Joszelins in der fränkischen (sic!) 
Kathedrale (der „großen Kirche“) geweiht wurde.24 Die Weihe fand also auf fränki-
schem Territorium in Gegenwart fränkischer Notabeln statt. Die Wahl war nicht 
ganz zufällig auf Johannes Maudiana, den Archimandriten des Klosters Duair 
(unweit von Antiochien), gefallen. Johannes galt als besonnen und friedfertig. Sei-
ne erste Amtshandlung als neuer Patriarch war die Entfernung des Syro-Armeniers 
Johannes Barandreas vom Mabbuger Bischofssitz, obwohl oder weil dieser sich als 
Kontroverstheologe gegen die Franken und Armenier hervorgetan hatte. Die 
Spannungen innerhalb des syrischen Klerus waren enorm, und nicht jeder Wür-
denträger war über die ökumenischen Annäherungsversuche seines Patriarchen 
entzückt. Barhebräus berichtet für die Amtszeit des Johannes von z. T. heftigen 
Kontroversen auch mit der armenischen Schwesterkirche. Der armenische Katholi-
kos attackierte die Syrer wegen des Kreuzzeichens und des fermentums25, während 
die syrischen Kontroverstheologen ungeniert die Armenier ob ihrer lateinischen 
Bräuche als Judaisierer beschuldigten. Auf diesem Hintergrund ist es nachvollzieh-
bar, dass man sich in Joszelins Umgebung stets um kooperative Patriarchen be-
mühte. 

Im Falle von Unklarheiten beanspruchten nämlich die Franken die Schiedsrich-
terrolle und führten, wenn nötig, auch eigenmächtig Untersuchungen durch. Als 
1142 der Maphrian von Tagrit, der ehemalige Mönch Lazarus aus dem Sergiusklo-

Antiochien, wurde das fränkische Regiment von den Altorientalen zunächst als willkom-
mene Erleichterung empfunden.  

22  Zur Stellung des Patriarchen Michael I. und seiner Politik gegenüber den weltlichen Herr-
schern und den Geistlichen anderer Konfession vgl. Weltecke 2003, 82-89. 

23  Vgl. Lüders 1964, 68 Anm. 3. 
24  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 88 (2, 483f.). 
25  Die leidige Azymenfrage erschütterte auch die syrische Kirche, vgl. de Vries 1940, 155-163. 

In der Frühzeit ist für Rabbula († 435) der Brauch der Azymen auch für manche syrische 
Konvente bezeugt. Doch verwendeten die Syrer wie die meisten Orientalen ausschließlich 
gesäuertes Brot als eucharistische Materie. Die Armenier, politisch und religiös unabhän-
gig, kehrten ihre Sonderstellung gegenüber den Griechen und Syrern auch in der Benut-
zung der Azymen bewusst hervor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 197 

ster, die Nachfolge des verstorbenen Maphrian Dionysius von Bagdad antrat und 
kurz darauf nach der Patriarchenwürde griff und sich auf der Wahlsynode im Mar 
Aaron-Kloster als Ignatius proklamierte, klagte die unterlegene Partei bei Joszelin 
II., dem Sohn von Joszelin I., in Edessa ihre Rechte ein.26 Streitigkeiten waren in 
der kleinen syrischen Gemeinde an der Tagesordnung. Zu Unruhen kam es bei der 
Wahl des Johannes Barmaʿadani im ersten Kanūn (Dezember) 1252 (Barhebräus 
war in diesem Streit parteiisch);27 erst nachdem üppige Geschenke ihren Weg in die 
fränkischen Schatztruhen gefunden hatten, erklärte sich die weltliche Obrigkeit da-
zu bereit, den bereits gewählten Patriarchen anzuerkennen. Bertold Spuler betont 
in diesem Zusammenhang, dass die Simonie bei den Syrern auch in der Mongo-
lenzeit eine erhebliche Rolle gespielt habe, obwohl schon etliche Jahre zuvor Patri-
arch Michael durch entsprechende Kanones dem Missbrauch vergebens einen Rie-
gel vorzuschieben versucht hatte.28 Bereits im fünften Jahrhundert mussten sich 
die orientalischen Christen im Sasanidenreich das Wohlwollen des Großkönigs 
teuer erkaufen. Für die frühe Kalifenzeit berichtet Barhebräus, dass sich die Behör-
den das Diplom für den Patriarchen versilbern ließen.29 Johannes III. († 873) bei-
spielsweise musste in den Wirren der Thronfolge nach dem Ableben des berühm-
ten Vorgängers, Dionysius I. von Tell-Mahre († 845), mit fünfzig Kamelladungen 
die Gunst des Kalifen al-Maʾmūn erkaufen. Über die anderen Patriarchen sind wir 
nicht immer so gut informiert, doch waren hohe Zahlungen für die begehrten Di-
plome auch in der Kreuzfahrerzeit die Regel. Nur im Munde des lateinischen Pa-
triarchen, eines Reformgeistlichen, findet sich ein entrüstetes Wort über die Simo-
nie: „Simonis (scil. Magi, non Petri) est…“,30 der Orientale spricht da lieber vom 
„Geschenkwesen“31, das, wie wir gezeigt haben, auf eine lange vorislamische Tradi-
tion zurückblicken kann. Die „Schutzbefohlen“ befanden sich in prekärer Lage. 
Denn den Zuschlag für das Patriarchenamt erhielt in der Regel jener Geistliche, der 
das meiste für den Kalifen aus den Gläubigen herauspressen konnte, kein Wunder 
also, wenn Patriarchen wie Johannes Barmaʿadani bei ihren eigenen Leuten bis auf 
den Tod verhasst waren.32 Nun war die Kritik der Lateiner an der Simonie der Ori-
entalen nicht gerade sehr glaubwürdig, da jene nicht unbedingt als Vertreter einer 

                                                                                          
26  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 89 (2, 497f.) 
27  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). 
28  Vgl. Spuler 1968, 211. Aus Sicht des westlichen Reformmönchtums waren die von den Sy-

rern simonistisch gespendeten Sakramente zwar gültig, aber letztlich doch unerlaubt. Die 
Rechtmäßigkeit der Patriarchenwahl ließ sich daher häufig anfechten. 

29  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 58 (3, 307-312). 
30  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 87 (2, 474f.). 
31  Vgl. Spuler, Bertold 1952, Iran in früh-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und öffentli-

ches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, Wiesbaden, 
367ff.  

32  Spuler 1968, 210, konstatiert: „Der Hauptfehler der syrisch-mesopotamischen Christenheit 
lag vielmehr in der personellen Zwietracht und dem Mangel an Ehrfurcht vor den geistli-
chen Vorgesetzten.“ Aus diesem Grunde hat Michael mit seinen neuen Kanones einen er-
folglosen Kampf gegen die Simonie der Syrer geführt, vgl. Lüders 1964, 69 Anm. 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 198 

evangelischen Armut von sich reden machten. So stellte etwa das reiche Erbe des 
fränkischen Patriarchen von Antiochien33 selbst das nicht gerade bescheidene Auf-
treten einiger Orientalen in den Schatten. Wie das bereits erwähnte Beispiel des 
Johannes Barmaʿadani zeigt, waren auch die fränkischen Fürsten trotz des erbitter-
ten Widerstands einiger Kleriker gegen simonistische Praktiken grundsätzlich nicht 
gefeit.34 

Die Stellung der Franken als weltliche Schutzherren der syrisch-orthodoxen Kir-
che machte sich besonders für die Region um Edessa positiv bemerkbar. Dieses 
Gebiet war der am weitesten nach Osten vorgeschobene Posten der Franken, der, 
gleich einem verlorenen Eiland im muslimischen Meere, nur etwa vierzig Jahre in 
fränkischem Besitz war. Wie bereits an anderer Stelle35 gezeigt, begann mit dem 
Fall Edessas in die Hände Nūr ad-Dīns ein langer Leidensweg für die christliche 
Bevölkerung. Besonders für die syrisch-orthodoxe Kirche bedeutete dieser Vorgang 
beständige Rechtsunsicherheit und unaufhörliche Übergriffe auf das Kirchengut. 
Unter Joszelin war es noch ganz anders in der Stadt zugegangen. Die fränkischen 
Schutzherren waren stets um den inneren und äußeren Frieden der syrisch-
orthodoxen Kirche bemüht, wohl auch aus der klugen Einsicht heraus, dass sie 
ohne Unterstützung der autochthonen christlichen Bevölkerung, Syrer wie Arme-
nier, dieses Territorium niemals hätten verteidigen können. Aus diesem Grunde in-
tervenierte Joszelin zugunsten syrisch-orthodoxer Schismatiker und zwang den Pa-
triarchen zur Aufhebung der Exkommunikation.36 1130 intervenierten die Franken 
beim seldschukischen Stadtherrn von Amid, nachdem es zu schweren Übergriffen 
auf das syrisch-orthodoxe Kirchengut gekommen war.37 Die gemeinsame Isolation 
in einem muslimischen Umfeld zwang Syrer und Lateiner zur Kooperation über 
die bekenntnismäßigen Unterschiede hinweg. Während des Streites um Theodor 
bar Wahbūn38, als Edessa vom syrisch-orthodoxen Patriarchen mit dem Bann be-
legt worden war, ließen die Edessener ihre Kinder in fränkisch-katholischen Kir-
chen taufen.39 Beinahe wäre es hierbei zu einer Kirchenunion der Lateiner mit ei-
nem Teil der syrisch-orthodoxen Kirche gekommen. Die weithin geübte Praxis ei-
ner communicatio in sacris legte denn auch die Wiederherstellung einer vollständi-
gen jurisdiktionellen Einheit beider Hierarchien nahe. Dazu kam es allerdings 

33  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 90 (1192 n. Chr.; 2, 597-600). Das syrische Zumri ist unver-
ständlich; mit Lamy ist eine Form wie Aymerus/Heimerich hinter dem syrischen Konso-
nantenbestand zu vermuten. 

34  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). Bei aller Voreingenommenheit ist Barhe-
bräus’ Beobachtung zutreffend, wonach Johannes nur mit großen Spenden an die Franken 
sich behaupten konnte. 

35  Vgl. Bruns 2005, 51-58. 
36  Vgl. Lüders 1964, 69. 
37  Ibid. 
38  Vgl. Kaufhold, Hubert 1990, „Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. Neue 

Quellen über Theodoros bar Wahbūn“, Oriens Christianus 74, 115-151. 
39  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 87 (2, 477f.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 199 

dann doch nicht. Wie eng das Band zwischen den beiden Kirchengemeinschaften 
indes tatsächlich war, kann man dem Umstand entnehmen, dass der Maphrian 
Mar Ignatius IV., der Primas Orientis und Bischof von Aleppo († 1258), seinen pri-
vaten Nachlass zu gleichen Teilen den Lateinern wie den Syrern vermachte.40 

Der Überfall auf das Barsauma-Kloster 

In den Augen des Barhebräus gab es lediglich einen einzigen gravierenden Vorfall, 
der das Verhältnis der beiden Schwesterkirchen nachhaltig belastete, nämlich den 
Überfall des Grafen Joszelin II. von Edessa 1148 auf das Barsauma-Kloster41. Un-
ser Autor widmet den Vorgängen in seiner Kirchengeschichte breitesten Raum.42 
Entsprechend der hohen Verehrung, die das Kloster wegen seiner wundertätigen 
Reliquien unter den Christen, ja selbst unter den Muslimen genoss, musste dieses 
Vorgehen Joszelins großen Anstoß erregen. Vorausgegangen waren der erste Fall 
Edessas, die kurze Rückeroberung durch die Franken und schließlich der endgülti-
ge Verlust an die Türken 1146. Sowohl Michael als auch Barhebräus in seiner Welt-
chronik sind auf diese nicht nur für das orientalische Christentum betrüblichen Er-
eignisse in aller Ausführlichkeit eingegangen. Damals war es auch zu einem ernsten 
Zerwürfnis zwischen dem syrischen Bischof Basilius und Joszelin gekommen, dem 
Barhebräus die Hauptschuld an dem Desaster anlastet. Die Franken hätten die 
Stadt 1144 ohne nennenswerten Schutz zurückgelassen und die Türken damit 
gleichsam eingeladen, von ihr Besitz zu ergreifen. Umgekehrt hatte Joszelin den 
syrischen Bischof – wohl nicht ganz unbegründet – im Verdacht, insgeheim mit 
den Türken hinter dem Rücken des fränkischen Kommandanten die Übergabe der 
Stadt ausgehandelt zu haben, was auf Hochverrat hinauslief. Die Beziehungen zwi-
schen Syrern und Franken waren in jenen Tagen auf dem Tiefpunkt angelangt, und 
während der kurzen Rückeroberung Edessas 1144-1146 bekam Basilius die ganze 
Wut des fränkischen Grafen zu spüren. Als Joszelin nun 1148 mit einigen Rittern 
zu einer Strafexpedition in Harran ausrückte, konnte er die festen Plätze nicht 
mehr einnehmen und beschloss daher, das türkische Hinterland zu plündern. Die 
umliegende Bevölkerung, einschließlich der muslimischen, hatte zufällig davon er-
fahren und einen nicht unbeträchtlichen Teil ihrer beweglichen Habe ins Barsau-

                                                                                          
40  Vgl. Barhebräus,Chron. eccl. § 61 (3, 427f.). 
41  Der Name Barsauma begegnet in der syrischen Literatur sehr häufig. Sicherlich war es 

nicht der nestorianische Bischof von Nisibis gleichen Namens, vgl. Baumstark 1922, 108f. 
Es handelt sich wohl um die sterblichen Überreste jenes Begleiters des Eutyches, der auf 
der sog. Räubersynode von Ephesus (449) an der Misshandlung des Konstantinopler Patri-
archen Flavian und der päpstlichen Legaten beteiligt war. Die orientalische Hagiographie 
kennt mehrere Viten, eine äthiopische (BHO 149) und eine syrische Überlieferung, vgl. 
Baumstark 1922, 180. Unter den orientalischen Monophysiten war dieser Heilige sehr ver-
ehrt, bei den Chalcedoniern hingegen war er verhasst, was die Zurückhaltung der Kreuz-
fahrer erklären könnte. 

42  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 89 (2, 503-510). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 200 

ma-Kloster schaffen lassen. Am 18. Hazirān (Juni) 1148 erschien Joszelin mit sei-
nen Rittern vor dem Südtor der ummauerten Klosteranlage und verlangte die Her-
ausgabe nur der türkischen Güter. Als der Abt, wohl aus nicht unbegründeter 
Furcht vor türkischen Racheakten, sich weigerte, wurde der gesamte Konvent in der 
Klosterkirche eingesperrt, und Joszelins Priester hielten sich am Kirchenschatz der 
Syrer schadlos. Der syrische Konvent wurde schließlich ganz in einen nahen Wein-
berg ausquartiert, während die fränkischen Truppen und ihre armenischen Ver-
bündeten das ganze Kloster einen Tag lang durchsuchten. Was Barhebräus in die-
sem Zusammenhang allerdings nicht erwähnt, was wir jedoch bei Michael Syrus 
finden, ist der Hinweis auf das löbliche Verhalten der Templer, die, obwohl Beglei-
ter Joszelins II., sich dennoch weigerten, ihre Hand nach Kirchengut auszustrecken, 
da „es ihre Aufgabe sei, Krieg gegen die Türken zu führen“ und nicht Christenbrü-
der auszuplündern.43 Zwölf Maultiere mit Beutegut sollen es gewesen sein, dazu 
noch einige Kamele und schließlich fünfzig Mönche, die zwecks Lösegeldforde-
rung abgeführt wurden. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen, wo nach den Gesetzen 
orientalisch-christlicher Hagiographie der Heilige des Klosters als genius loci tätig 
werden musste. Der selige Mar Barsauma erschien drei besonders argen Kreuzzüg-
lern des Nachts im Traum mit der Forderung an den fränkischen Fürsten, von sei-
nem ungebührlichen Treiben unverzüglich abzulassen. Die Mönche hätten zwar, 
so der heilige Barsauma, gesündigt und eine Züchtigung verdient, doch hätten sie 
nun genug gebüßt und müssten unbedingt freigelassen werden. Doch Joszelin 
ignorierte die Warnung des Heiligen, wie es heißt, in „pharaonischer Manier“ und 
bestand auf der Zahlung von fünftausend Dinaren, welche von den Mönchen Da-
vid und Jakob von den Nachbardörfern eingesammelt werden sollten. Fromme 
Seelen wollen in jenen Tagen denn auch gesehen haben, wie ein Flammenschwert 
aus Barsaumas Schrein aufgestiegen sei, und gehört haben, wie die Stimme des 
Heiligen Joszelin und seinen Gefährten ein furchtbares Zorngericht androhte. 
Doch ließ sich dieser nicht beirren. Erst als im Elul 1460 Sel. (September 1149) die 
geforderte Summe bereitlag, konnten alle Mönche wieder ins Kloster zurückkehren 
und ihrer gewohnten Tätigkeit nachgehen. So weit Barhebräus in seiner Kirchen-
chronik. 

Die Plünderung des Barsauma-Klosters durch die Kreuzfahrer war indes kein 
Einzelfall. Der weithin bekannte Wohlstand der Mönche weckte die Begehrlichkei-
ten der Nachbarn, gleich welcher Religion oder Konfession. Schon vor Joszelin, so 
erzählt Barhebräus in seiner Weltchronik44, seien die reichen Viehbestände, vor al-
lem Schafe und Ziegen, des Klosters von den Türken geplündert worden. Als sich 

43  Vgl. die Diskussion der betreffenden Stellen (Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien, 
Patriarche Jacobite d’Antioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Übers., 4 Bde., Pa-
ris 1899-1924, 3, 287; IV, 644) bei Lüders 1964, 71. 

44  Vgl. Barhebräus, The Chronography of Gregory Abû’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physici-
an, Ernest W. Budge, Hg. und Übers., 2 Bde., London 1932, 1, 276; Barhebräus, Gregorii 
Barhebræi Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890, 315. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 201 

die Hirten bei einer solchen Aktion zur Wehr setzten, seien drei Klostervasallen 
und zwei Marodeure zu Tode gekommen. Zu allem Überfluss hätten die Türken 
dann noch Blutgeld vom Kloster verlangt, was aber verständlicherweise nicht ge-
zahlt wurde. Daraufhin kam es zur Einäscherung der umliegenden Weinberge. Ei-
ne Gerichtsklage beim Emir in Ḥiṣn Ziyād blieb indes nicht ohne Erfolg, so dass 
Schadensersatz an das Kloster geleistet werden musste. 

Ein Schmankerl für die fromme Leserschaft hält Barhebräus wiederum in seiner 
Kirchenchronik bereit, wenn er mit einer gewissen Genugtuung davon berichtet, 
wie Joszelin nach der Plünderung des Barsauma-Klosters in Tell-Bāshīr von einer 
türkischen Übermacht hoffnungslos eingeschlossen wurde. Für den Fall einer 
glücklichen Errettung aus Feindeshand gelobte Joszelin feierlich die Rückgabe aller 
geraubten Kirchengüter. Erst die Reliquie des Heiligen, die rechte Hand des Bar-
sauma (wie sie in die belagerte Festung kam, teilt uns Barhebräus nicht mit, ver-
mutlich als Beutegut), welche über die Mauer drohend gegen die Heiden gehalten 
wurde, vertrieb die Feinde von den Wällen. Mit dieser erbaulichen Erzählung in-
des harmoniert nicht die Darstellung in der Weltchronik, wonach Joszelin nachts 
mit zweihundert Mann die Festung Tell-Bāshīr in Richtung Antiochien verließ und 
von den Turkmenen in einen Hinterhalt gelockt wurde. Von einer glorreichen 
Schlacht ist hier nicht mehr die Rede, eher handelt es sich um einen verzweifelten 
nächtlichen Ausbruchversuch, der jedoch durch die Wachsamkeit der Turkmenen 
vereitelt wurde. Joszelins Truppe wurde aufgerieben, ihr Anführer geriet in Gefan-
genschaft und wurde von den Türken für tausend Dinar an Nūr ad-Dīn, den 
Kriegsherrn von Aleppo, weiterverkauft. Dieser erkannte sogleich den Wert des Ge-
fangenen und ließ ihn in Ketten legen. Doch blieb das erwartete Lösegeld aus, 
Barhebräus teilt uns leider nicht mit, warum. In den Augen des Maphrians hatte 
Joszelin durch seine neunjährige Kerkerhaft genug für seine Vergehen am Barsau-
ma-Kloster gebüßt. Ja, am Ende umleuchtete den Gemarterten die Gloriole christ-
lichen Bekennertums. So rühmt Barhebräus Joszelins Standhaftigkeit, der trotz 
Drohungen und Schmeicheleien seitens der Kerkermeister sich beharrlich weigerte, 
Christus zu verleugnen und den Islam anzunehmen, nur um Hafterleichterung zu 
bekommen. Joszelin blieb dem christlichen Glauben treu und empfing gegen Ende 
seines Lebens nach neunjähriger Haft im Kerker die Sterbesakramente aus der 
Hand eines katholischen Bischofs. Damit endete für Barhebräus die Geschichte des 
einzigen ernsten Zerwürfnisses zwischen Syrern und Franken. 

Bibliographie 

Assemanus, Josephus Simonius 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 
2: De scriptoribus Syris monophysitis, Rom. 

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebræi Chronicon Ecclesiasticum, Joannes Baptista Abbe-
loos und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Löwen 1872-1877. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 202 

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebræi Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890. 
Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abû’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew 

Physician, Ernest W. Budge, Hg. und Übers., 2 Bde., London 1932. 
Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluß der christlich-

palästinensischen Texte, Bonn. 
Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 2005, Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-

1204, Paderborn. 
Fathi-Chelhod, Jean 2001, „L’origine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire 

d’homonymes“, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1. 
Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Bd. 2: Die Schriftsteller 

bis zur Mitte des 15.Jahrhunderts, (Studi e Testi 133), Rom. 
Hage, Wolfgang 1985, Art. „Gregor Barhebräus“, in: Theologische Realenzyklopädie, 

Bd. 14, Berlin / New York, 158-164. 
Kaufhold, Hubert 1990, „Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. 

Neue Quellen über Theodoros bar Wahbūn“, Oriens Christianus 74, 115-151. 
Lüders, Anneliese 1964, Die Kreuzzüge im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Ber-

lin. 
Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien, Patriarche Jacobite d’Antioche (1166-1199), 

Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Übers., 4 Bde., Paris 1899-1924. 
Spuler, Bertold 1952, Iran in früh-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und öffent-

liches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, 
Wiesbaden. 

Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der Ilcha-
nenzeit 1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin. 

Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway (New Jersey). 
de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orien-

talia Christiana Analecta 125), Rom. 
Weltecke, Dorothea 2003, Die ‚Beschreibung der Zeiten‘ von Môr Michael dem Großen 

(1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Löwen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Relations of the Papacy with Mongol and  
Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century*

Peter Herde 

Whereas the thirteenth-century papacy’s attitude towards Islam was generally hos-
tile, the attitude towards the Mongols was rather ambivalent. After the end of the 
Mongol assault on central Europe, with all its atrocities, in the forties and fifties 
of the century, the mental position of the West with regard to the Mongols had 
slowly, but considerably, changed. This was partly due to the more balanced re-
ports of the missionaries and the merchants travelling to the East, who henceforth 
served as important messengers in the negotiations between the Mongols and the 
West. The eschatological tribes of Gog and Magog, who were presaging the com-
ing of Antichrist and the end of the world, had, from the sixties onwards, become 
potential allies of Christianity in its struggle with Islam, now represented by the 
Mamluk sultans of Egypt. This had particularly been the case since the Great 
Khan and other Mongol princes seemed to have established good relations with 
Christians of their retinue and were even considering conversion.1  

Starting with the first rather hesitant attempts by Innocent IV in 1245 and the 
following years, the popes had continued their contacts with the Mongols despite 
the fact that the newcomers from East Asia had always been strangers to the West.2  

* I dedicate this article to Jane Sayers in gratitude for decades of cooperation and friendship.
1  See especially Bezzola, Gian Andri 1974, Die Mongolen in abendländischer Sicht (1220-1270): 

Ein Beitrag zur Frage der Völkerbegegnungen, Bern / München, 66ff., 110ff., 198ff.; Sinor, De-
nis 1975, “The Mongols and Western Europe”, in: A History of the Crusades, Kenneth M. 
Setton, gen. ed., vol. III: The Fourteenth and Fifteenth Centuries, Harry W. Hazard, ed., Madi-
son (Wisc.), 513-544; Richard, Jean 1969, “The Mongols and the Franks”, Journal of Asian 
History 3, 45-57; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et rela-
tions (XIIe-XVe s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London, XXVII; Fried, Johannes 
1986, „Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die europäische Erfah-
rungswissenschaft im 13. Jahrhundert“, Historische Zeitschrift 243,2, 287-332; Schmieder, Fe-
licitas 1994, Europa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abendlandes vom 13. bis in das 
15. Jahrhundert, Sigmaringen, 73ff.; Euler, Heinrich 1972, „Die Begegnung Europas mit den
Mongolen im Spiegel abendländischer Reiseberichte“, Saeculum 23, 47-58; Paravicini Ba-
gliani, Agostino 1996, Il trono di Pietro: L’universalità del papato da Alessandro III a Bonifacio 
VIII, Rome, 240ff. 

2  The basic edition of the correspondence is in Lupprian, Karl-Ernst 1981, Die Beziehungen 
der Päpste zu islamischen und mongolischen Herrschern im 13. Jahrhundert anhand ihres Briefwech-
sels, (Studi e Testi 291), Città del Vaticano, 48ff., 141ff., nos. 20ff. Of older comprehensive 
works, see Soranzo, Giovanni 1930, Il papato, l’Europa cristiana e i Tartari, Milano, 247ff.; 
Pelliot, Paul, ed. 1922-32, “Les Mongoles et la papauté. Documents nouveaux”, Revue de 
l’Orient chrétien 3e sér. 3 (23), 3-30; 4 (24), 225-335; 8 (28), 3-84; Richard, Jean 1977, La pa-
pauté et les missions d’Orient au Moyen Age (XIIIe - XVe siècles), Paris. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 204 

After the dissolution of the great Mongol empire, the popes concentrated their ef-
forts on the Ilkhans of Persia.3 Ever since Urban IV, under the impact of Baybars’s 
conquests in Palestine and Syria, had begun a distinctive anti-Mamluk policy and 
established contacts with Hülägü,4 his successors’ relations with the Il-Khans 
Abaqa (1265-1282) and especially Arghun (1284-1291) were never discontinued.5 
Later on, when the last strongholds of the Crusaders were approaching their de-
mise, Nicholas IV intensified his activities. From the middle of the century on-
wards, papal policy with regard to the Mongols was a combination of missionary 
efforts and plans for alliances directed against Islam. Since, according to canon law 
and theology, Christians could fight only in alliance with other Christians, the 
conversion of the Tatars had to precede such alliances. When Innocent IV, in 
March 1245, sent the Franciscan Lawrence of Portugal to Qara-Qorum, he carried 
with him a letter asking the Great Khan to convert to Christianity;6 another Fran-
ciscan, Gian del Pian del Carpine, carried with him a further letter from Innocent 
IV of March 1245, addressed to the Great Khan and complaining about the cruel-
ties the Mongols had committed in eastern Europe.7 Göjük answered in a letter of 
November 1246 written in Arabic script, the initial clauses in Mongolic and the 
text and the final clauses in Persian,8 ordering the pope and the Christian kings to 
come to his court for peace talks. As far as his conversion was concerned, the 
Great Khan responded that he did not understand why he should do so. The kill-
ing of so many Christians, especially Poles, Moravians and Hungarians, was, ac-
cording to Göjük, the punishment for disobeying Djengiz Khan’s orders and for 
killing Mongol envoys. 

3  Still useful as a synthesis are: D’Ohsson, Constantin Mouradgea 1834-35, Histoire des Mon-
gols depuis Tchinguiz-Khan jusqu’à Timour Bey ou Tamerlan, vol. 3 et 4, La Haye / Amsterdam, 
3, 103ff.; 4, 1ff.; Hammer-Purgstall 1842-43, Geschichte der Ilchane das ist der Mongolen in Per-
sien, 2 Bde., Darmstadt, 1, 195ff.; 2, 1ff. Of modern works, see Spuler, Bertold 1968, Die 
Mongolen in Iran. Politik, Verwaltung und Kultur der Ilchanzeit 1220-1350, 3. Aufl., Berlin; 
Boyle, John Andrew 1968, “Dynastic and Political History of the Il-Khāns”, in: The Cam-
bridge History of Iran, John Andrew Boyle, ed., vol. 5, Cambridge, 303-421; idem, 1973, 
“The Il-Khans of Persia and the Christian West”, History Today 23, 8, 554-563; and 1976 
under the title “The Il-Khans of Persia and the Princes of Europe”, Central Asiatic Journal 
20, 25-40; the first version repr. in: idem, 1977, The Mongol World Empire 1206-1370, Lon-
don, XIII; Saunders, J. J. 1971, The History of the Mongol Conquests, London, 126ff. 

4  Richard, Jean 1949, “Le début des relations entre la papauté et les Mongols de Perse”, Jour-
nal Asiatique 237, 291-297; repr. in: Richard, Jean 1977, Les relations entre l’Orient et l’Occident 
au Moyen Age: études et documents, (Variorum Collected Studies Series 69), London, XIV; 
Lupprian 1981, 67ff. 

5  Howorth, Henry H. 1888, History of the Mongols from the 9th to the 19th Century III, London, 
218ff., 312ff.; Spuler 1968, 228ff.; Lupprian 1981, 70ff. 

6  Lupprian 1981, no. 20, 141ff.; 1245 March 5. 
7  Ibid., no. 21, 146ff.; 1245 March 13. 
8  Pelliot 1922-32 (see n. 2), 23, 17ff. (original with French translation); Lupprian 1981, no. 

32, 182ff. (Latin translation). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  205 

The contacts that Nicholas IV established with the Mongols were traditionally 
dominated by missionary efforts.9 In 1287, Arghun, after an unsuccessful first at-
tempt in 1285, sent a new delegation to “the Kings of the Ionians and Phrygians”, 
i.e. the Romans, headed by the Nestorian monk Barçauma (Rabban Sauma), a fol-
lower of the katholicos of the Nestorian Church, Mar Jhabalaha III (1281-1317).10 A 
report of this embassy is extant in the biography of Mar Jhabalaha and Barçauma, 
written in Syriac.11 The envoys first travelled to Byzantium, where they held talks 
with the Emperor Andronicus II,12 then went by ship via Sicily to Naples, where 
they arrived in March or April 1287 However, King Charles II of Anjou was in 
Aragonese captivity until October 1288 and the regents of the Kingdom of Sicily, 
Cardinal Gerard of Parma and Robert II of Artois, were occupied with internal 
problems and with military actions against the Aragonese on the island of Sicily 
and against Byzantium in the Balkans and were unable to stop the decline of 
Angevin rule in the remnants of the Kingdom of Jerusalem.13 Thus Barçauma, who 

                                                                                          
9  Ryan, James Daniel 1981, “Nicholas IV and the Evolution of Eastern Missionary Effort”, 

Archivum Historiae Pontificiae 19, 79-95. 
10  Pelliot, Paul 1973, Recherches sur les chrétiens de l’Asie centrale et d’Extrême-Orient, Paris, 239ff.; 

Spuler 1968, 216ff. 
11  The Syriac text was edited by Paul Bedjan (Bedjan, Paul, éd. 1895, Histoire de Mar-Jabalaha, 

des trois autres patriarches, d’un prêtre et de deux laïques néstoriens, Paris / Leipzig). A French 
translation (with the best commentary) can be read in: Chabot, J. B. 1893-1894a, “Histoire 
du patriarche Mar Jabalaha III et du moine Rabban Çauma traduite du syriaque”, Revue de 
l’Orient latin 1, 567-610; 2, 73-142, 235-304, esp. 80ff.; German translation: Altheim, Franz 
1961, Geschichte der Hunnen, Bd. 3, Berlin, 3, 190ff.; complete English translation: Wallis 
Budge, Sir E. A., trans. 1928, The Monks of Kublai Khan, Emperor of China, London, 63ff., 
165ff; partial English translation with a good introduction in Montgomery, James A. 1927, 
The History of Yaballaha III, Nestorian Patriarch and of his Vicar Bar Sauma, Mongol Ambassa-
dor to the Frankish Courts at the End of the Thirteenth Century, New York, 51ff. There is a new 
German translation by Toepel, Alexander, Hg. 2008, Die Mönche des Kublai Khan. Die Reise 
der Pilger Mar Yahballaha und Rabban Sauma nach Europa, 2008, 46ff. On the journey, see 
Chabot, J. B. 1894b, “Notes sur les relations du roi Argoun avec l’Occident”, Revue de 
l’Orient latin 2, 566-629; Soranzo 1930, 260ff.; Petech, Luciano 1962, “Les marchands 
italiens dans l’Empire mongol”, Journal Asiatique 250, 549-574, esp. 561f.; Richard 1977, 
105, 108f.; Franchi, Antonino 1990, Nicolaus papa IV 1288-1292 (Girolamo d’Ascoli), Ascoli 
Piceno, 222ff.; Cardini, Franco 1991, “Niccolò IV e la Crociata”, in: Niccolò IV: un pontifi-
cato tra Oriente ed Occidente, (Atti del convegno internazionale di studi in occasione del VII 
centenario del pontificato di Niccolò IV, Ascoli Piceno 14-17 dicembre 1989), Enrico Me-
nestò, ed., Spoleto, 135-155. 

12  The following details are given in the report (see n. 11). Soranzo 1930, 261f., (see n. 2) cor-
rects Chabot, who dated the sojourn of the envoys at Naples to June 1287; instead he pro-
poses March or the beginning of April 1287. See Setton, Kenneth M. 1976, The Papacy and 
the Levant (1204-1571), vol. 1, Philadelphia, 146ff. 

13  Herde, Peter 2005, „Die Legation des Kardinalbischofs Gerhard von Sabina während des 
Krieges der Sizilischen Vesper und die Synode von Melfi (28. März 1284)“, in: Herde, Pe-
ter, Studien zur Papst- und Reichsgeschichte, zur Geschichte des Mittelmeerraumes und zum kanoni-
schen Recht im Mittelalter, (Gesammelte Abhandlungen und Aufsätze 2,2), Stuttgart, 469-
525; Kiesewetter, Andreas 1998, „Die Regentschaft des Kardinallegaten Gerhard von Parma 
und Roberts II. von Artois im Königreich Neapel 1285 bis 1289“, in: Forschungen zur Reichs-,  
Papst- und Landesgeschichte, Peter Herde zum 65. Geburtstag von Freunden, Schülern und Kollegen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 206 

seems to have suggested an alliance with Arghun to Robert of Artois,14 must have 
left Naples with the conviction that an Angevin intervention in the Holy Land was 
impossible.15 

The next disappointment followed when Barçauma arrived in Rome, since Pope 
Honorius IV had died shortly before, on 3 April, 1287. The cardinals gave him and 
his companions a friendly welcome and were interested in information about the 
ecclesiastical and secular conditions in their native country. Barçauma, in the 
name of Arghun, demanded their support in the campaign in which the Ilkhan 
planned to conquer Syria and Jerusalem, but the cardinals were more interested in 
his creed, especially his attitude to the question of the procession of the Holy 
Spirit, the most controversial point in the dogmatical controversies between the 
Latin and the Greek Churches. Barçauma and his delegation must soon have real-
ized that any further negotiations would be futile before a new pope had been 
elected. They visited the sacred places of the Holy City – the report contains good 
descriptions of the basilicas of Saint Peter, Saint Paul and the other important 
churches of Rome – and then continued their journey to France, with an interme-
diate stop at Genoa, the home of Thomas Anfossi, one of the envoys, where they 
were respectfully received. In Paris they met King Philip the Fair, to whom they 
presented a letter16 and gifts from Arghun and Mar Jhabalaha. The French king 
emphasized that, since the Mongols, who were not Christians, were to fight the 
Muslims to recover Jerusalem, the Christians were the more obliged to lead an 
army to the Holy Land, but he did not make any concrete promises.17 Thus the 
delegation, after visiting the churches of Paris, the royal tombs of Saint Denis and 
the locations of “30,000 scholars”, i.e. the university, left Paris empty-handed to 
meet King Edward of England in Gascony, probably at Bordeaux, to whom they 
also presented letters from the Ilkhan and the Nestorian katholicos.18 Edward also 
gave them a friendly welcome, boasted of his vow to go on crusade and pointed 
out that he was very pleased that Arghun planned to fight the Mamluks and oc-
cupy Jerusalem. “We, the king of these cities, have taken the sign of the cross upon 
our body, and have no other thought than this affair. My heart swells when I learn 

dargebracht, Karl Borchardt und Emil Bünz, Teil 1, Stuttgart, 477-522; Kiesewetter, Andreas 
1999, Die Anfänge der Regierung König Karls II. von Anjou (1278-1295). Das Königreich Neapel, 
die Grafschaft Provence und der Mittelmeerraum zu Ausgang des 13. Jahrhunderts, Husum, 166ff. 

14  Kiesewetter 1998, 513. 
15  See Holt, Peter Malcolm 1989, “Mamluk-Frankish Diplomatic Relations in the Reign of 

Qalāwūn (678-89/1279-90)”, Journal of the Royal Asiatic Society 2, 278-289. 
16  Only the letter of the preceding delegation of 1285 has been preserved in a Latin transla-

tion; Chabot 1894b, 570f.; Lupprian 1981, no. 49, 244ff. 
17  See Favier, Jean 1978, Philippe le Bel, Paris, 8; Poirel, Dominique 1991, Philippe le Bel, Paris, 

67. On Philip’s attitude towards a crusade, see Schein, Sylvia 1985, “Philip IV and the Cru-
sade: A Reconsideration”, in: Crusade and Settlement, P. W. Edbury, ed., Cardiff, 121-126. 

18  See Prestwich, Michael 1988, Edward I, London, 330. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  207 

that what I am thinking is also being thought by King Arghun.”19 But he did not 
indicate when he would start the crusade that he had so often postponed; instead 
he gave “a big carouse” in honour of his guests. On its way back to Rome the em-
bassy stopped again at Genoa and spent the winter there, then continued its jour-
ney with Cardinal John Boccamazza, who had returned from an unsuccessful lega-
tion in Germany.20 In Rome, Nicholas IV had been elected pope on 25 February, 
1288, shortly before their arrival. Apparently the then Cardinal Jerome of Ascoli, a 
Franciscan and an expert on Oriental matters, had been a knowledgeable inter-
locutor during their first sojourn the year before, so Barçauma must have been 
very pleased that he had ascended the papal throne, and he praised him in terms 
that could have been regarded as a recognition of papal supremacy.21 He presented 
Arghun’s and Mar Jhabalaha’s letters22 and offerings. At Lent the Nestorians cele-
brated Mass as they had already done before Philip the Fair and Edward I. The re-
port states: “The language is different but the rite is the same”, thus simplifying the 
differences, and it offers a detailed description of the Latin liturgy and of the papal 
ceremonial of the Holy Week from Palm Sunday to Holy Thursday and from 
Good Friday to Easter with the great festivities at Santa Maria Maggiore. On Holy 
Thursday Barçauma stood with Nicholas IV on the loggia of the Lateran. Cardinal 
Benedict Caetani, later Pope Boniface VIII, certainly participated in the talks with 
the Nestorians and so must have become acquainted with the situation in the Le-
vant and in Persia. It is noteworthy that of all the dogmatic controversies only the 
difference between the Latin and Greek Churches concerning the procession of 
the Holy Spirit seems to have been discussed. The fierce Christological disputes of 
the fifth to the seventh centuries, concerning Mary’s characterization as Christoto-
kos or theotokos, and the Nestorian conception of Christ’s two natures, two hypos-
tases and one person, seem to have been forgotten. They obviously played no role 
in the negotiations. 

On 2 April, 1288, the pope issued several letters addressed to Arghun and to 
women of his court,23 which the envoys carried with them when they started their 
return journey shortly afterwards. These letters again emphasized the missionary 
aspects: the Ilkhan was asked to receive baptism.24 Abaqa’s widow, Nuqdan 

                                                                                          
19  McLean, Norman 1899, “An Eastern Embassy to Europe in the Years 1287-8”, The English 

Historical Review 14, 54, 299-318; Chabot 1894a, 110. 
20  Herde, Peter 1994, “I papi tra Gregorio X e Celestino V, il papato e gli Angiò”, in: Storia 

della Chiesa XI: La crisi del Trecento e il papato avignonese, Diego Quaglioni, ed., Milan, 23-91, 
at 64f. 

21  See Richard, Jean 1957, “La mission en Europe de Rabban Cauma et l’union des églises”, 
in: Convegno di scienze morali, storiche e filologiche: Oriente ed Occidente nel Medio Evo (Accade-
mia Nazionale dei Lincei, Atti dei convegni 12), Rome, 162-167. 

22  See n. 16. 
23  Les registres de Nicolas IV, Ernest Langlois, ed., Paris 1886-1905, nos. 571ff.; Lupprian 1981, 

nos. 50-53, 247ff. 
24  Les registres de Nicolas IV, no. 571; Lupprian 1981, no. 50, 247ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 208 

Khatun, and Arghun’s wife Olgatai, who supposedly had already adopted Christi-
anity, were encouraged to propagate the Christian faith.25 Arghun himself was 
asked by the the pope to convert and receive baptism immediately in order to set 
an example to others, and not to wait until he had conquered Jerusalem to be bap-
tized there, as he had promised.26 But Nicholas did not pledge himself to send any 
military support, and thus the embassy, which left Rome, probably accompanied 
by envoys of Philip the Fair,27 about the middle of April 1288 and arrived in Persia 
some months later, returned with little more than vague promises, although the 
Ilkhan seems to have considered the answers of the pope and of the French and 
English kings to be equal to an alliance.  

He therefore did not give up his hope of receiving aid from the West. In April 
1289 a new delegation led by the Genoese Buscarello de Ghisolfi left Arghun’s 
court for Europe.28 They arrived at Rieti in the summer of the same year, where 
Nicholas had taken residence, and handed over a letter from Arghun addressed to 
the pope, which unfortunately has not been preserved. Probably shortly before the 
arrival of this new embassy the pope had sent envoys of his own, Franciscans 
headed by John of Montecorvino, to the Great Khan Qubilai, to the Ilkhan Ar-
ghun, to Qaidu, the Mongol ruler of central Asia, to King Het’um II of Little Ar-
menia and to the Christian patriarchs of the region.29 They carried with them a 
number of papal letters,30 the contents of which were still dominated by mission-
ary efforts encouraging Qubilai in his assumed intention to convert to the Roman 
Church31 and asking Qaidu and Arghun to receive baptism.32 Arghun in his letter 

25  Les registres de Nicolas IV, no. 575f.; Lupprian 1981, no. 51f., 251f. See Ryan, James Daniel 
1998, “Christian Wives of Mongol Khans: Tartar Queens and Missionary Expectations in 
Asia”, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain & Ireland (Third Series) 8,3, 411-421. 

26  Les registres de Nicolas IV, no. 577; Lupprian 1981, no. 53, 253f. 
27  See Haenisch, Erich 1948, „Zu den Briefen der mongolischen Il-Khane Arġun und Öljeitü 

an den König Philipp den Schönen von Frankreich (1289 u. 1305)“, Oriens 2,2, 216-235, at 
220; Schmieder 1994, 331. 

28  Chabot 1894b, 592ff.; Soranzo 1930, 272ff.; Petech 1962, 562f.; Spuler 1968, 229f.; Boyle 
1976, 560; Lupprian 1981, 80; Schmieder 1994, 95. 

29  Wyngaert, Anastase van den 1924, Jean de Mont Corvin O.F.M., premier évêque de Khanbaliq 
(Pe-king) 1247-1328, Lille, 17ff.; Moule, A. C. 1914, “Documents Relating to the Mission 
of the Minor Friars to China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, Journal of the 
Royal Asiatic Society, 533-599, at 536ff.; Soranzo 1930, 273ff.; Troll, Christian W. 1966-67, 
„Die Chinamission im Mittelalter“, Franziskanische Studien 48, 109-150.; 49, 22-79; Franchi 
1990, 235ff.; Reichert, Folker E. 1992, Begegnungen mit China. Die Entdeckung Ostasiens im 
Mittelalter, Sigmaringen, 76ff. and passim. That John of Montecorvino had arrived from 
Persia with Buscarello (see Lupprian 1981, 80, 286, with some hesitation) seems to me 
unlikely due to chronological considerations; see Nicholas IV’s letter of July 15, 1289, Les 
registres de Nicolas IV, no. 2240; Lupprian 1981, no. 56, 261ff. 

30  Les registres de Nicolas IV, nos. 2218ff., 2240; Lupprian 1981, nos. 54-56, 255ff. 
31  Les registres de Nicolas IV, no. 2241; Lupprian 1981, no. 54, 255ff. On Qubilai’s attitude 

towards Christianity, see Rossabi, Morris 1988, Khubilai Khan: His Life and Times, Berkeley 
/ Los Angeles / London, 147ff. and passim; Reichert 1992, 76 and passim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  209 

to Nicholas IV promised to lead an army to the Holy Land, to liberate Jerusalem 
and to be baptized there, if the West would start a new crusade.33 Buscarello left 
Rieti about the end of September or the beginning of October 1289 with a papal 
letter of recommendation addressed to King Edward I. As Barçauma had done be-
fore, the Genoese first visited King Philip the Fair, to whom he presented a letter 
from Arghun written in the Mongol tongue and in Uighur script, in late 1289.34 
The Ilkhan had interpreted the statement that Philip had made in his meeting with 
Barçauma as a promise to lead a French army together with the Mongol forces in 
an attack against the Mamluks. According to an accompanying note by Buscarello, 
Arghun planned to make a donation to the French king of 20,000-30,000 knights, 
or to sell them at a reasonable price.35 He now proposed to proceed to Damascus 
in early 1291. If Philip intended to carry out his promise and send an army to the 
Holy Land at this time, the Christians and the Mongols would attack the Mamluks 
and Arghun would hand over Jerusalem to the French king. The Ilkhan urged the 
king to observe the deadline. But even if the King of France had seriously intended 
to send an army to the Levant, it would have taken many months of preparations 
to assemble such an army and many more months for the knights to arrive in Pal-
estine. All this could not be achieved in a year, as the Ilkhan suggested. It is there-
fore evident that all these proposals were mere rhetoric. It is very unlikely that 
Philip was seriously considering going on crusade. And the same is true of Edward 
I of England, the most expert among the kings of Europe on crusades due to his 
campaign of 1271-1272.36 He had returned to England from Gascony in 1289, but 
was fully occupied in the following years with his efforts to bring Scotland under 
his control.37 Buscarello and his companions arrived in London on 5 January, 
1290, and stayed at the royal court for 13 days. Edward gave them a friendly wel-
come and paid for their expenses. Buscarello handed over another letter from Ar-
ghun to the king, which is also no longer extant but which was probably similar in 

                                                                                                                                                                                                                          
32  Les registres de Nicolas IV, no. 2240, 2242; Lupprian 1981, no. 55f., 258ff.; Chabot 1894b, 

595ff. 
33  According to the pope in his letter of recommendation to Edward I of 30 September, 

1289, Chabot 1894b, 614. The contents of Arghun’s lost letter to Nicholas IV were proba-
bly principally the same as those of his letter to Philip the Fair (see following note). On 
the promise to receive baptism in Buscarello’s note, see Chabot 1894b, 612. 

34  The best translation and analysis with a detailed commentary and bibliography is in 
Mostaert, Antoine and Cleaves, Francis Woodman 1962, Les lettres de 1289 et 1305 des il- 
khan Argun et Öljeitü à Philippe le Bel, Cambridge, 18ff. See also Chabot 1894b, 601ff.; 
Soranzo 1930, 280f. 

35  Chabot 1894b, 610f. The note contains further proposals by Arghun concerning the cam-
paign. 

36  Runciman, Steven 1954, A History of the Crusades, vol. III: The Kingdom of Acre and the 
Later Crusades, Cambridge, 335ff.; Prestwich 1988, 66ff. 

37  Stones, E. L. G. and Simpson, Grant G. 1978, Edward I and the Throne of Scotland, 1290-
1296: An Edition of the Record Sources for the Great Cause, 2 vols., Oxford, esp. 1, 1ff.; Barrow, 
G. W. S. 1976, Robert Bruce and the Community of the Realm of Scotland, 2nd ed., Edinburgh, 
42ff.; Prestwich 1988, 330ff., 356ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 210 

content to the letter sent to the King of France. He gave Edward an additional 
note similar to the one he had handed over to Philip in Paris.38 Edward responded 
in a letter to the Ilkhan.39 He started by praising the friendly attitude towards the 
Christians shown by Arghun’s father Abaqa, who had been married to a natural 
daughter of Emperor Michael VIII Palaeologus;40 he also applauded the Ilkhan’s 
alleged desire to become a Christian and his plans to start a campaign against the 
Sultan of Babylon, i.e. the Mamluk Sultan of Cairo,41 in support of the Holy Land 
and of the Christian faith. He expressed his gratitude in advance for the help Ar-
ghun had offered to give to his knights and promised to leave with an army for the 
Levant as soon as the pope had granted him permission. Again, these were little 
more than vague promises, and Buscarello probably returned to Rome, where he 
seems to have joined the Ilkhan’s new embassy.  

For Arghun had not given up his hopes. Already in May 1290 he sent a fourth 
delegation to the West with another letter dated May 1290 and issued at Urmiya 
(Rezaiyeh) in Azarbaijan, written in Mongolic and in Uighur script, of which only 
a fragmentary version is extant.42 In this letter the Ilkhan responds to the requests 
of the pope as expressed in his letters of 2 April, 1288, and 15 July, 1289, that he 
should accept Christianity and receive baptism. He does not comment on the al-
lusions of the papal envoys that his father Abaqa and his grandmother Doquz 
Khatun had been Christians,43 apparently in order not to disappoint the pope by 
pointing out that this was true only of his grandmother, but he emphasizes that 
the successors of Djengiz Khan are free to decide whether or not to become Chris-
tians. He also relativizes the claim of the Christian religion to be solely in the pos-
session of truth by stating that if one prayed to Eternal Heaven this was as good as 
converting to the Christian faith, thus indicating that he does not want to get bap-
tized. The embassy was headed by the nobleman Zagan who, together with his 
relative Kourji (Gorgi), was baptized in Rome by the Cardinal-Bishop of Ostia, La-
tino Malabranca; Zagan accepted the Christian name Andrew, Kourji the name 

38  Chabot 1894b, 614f. 
39  Ibid., 615f. The letter lacks a date. 
40  His Byzantine wife does not seem to have had great influence on his behaviour, and his 

relations with Christians were probably less cordial than those of his father Hülägü; see 
Spuler 1968, 214f. 

41  Babylon is al-Fustat (Old Cairo). 
42  Mostaert, Antoine and Cleaves, Francis Woodman 1952, “Trois documents mongols des 

Archives secrètes vaticanes”, Harvard Journal of Asiatic Studies 15, 3/4, 419-506; Lupprian 
1981, no. 57, 265f. The extant part of this letter does not mention the names of the en-
voys, which we know only from Nicholas IV’s letter to Edward I of 2 December, 1290 
(Chabot 1894b, 617). Among these we find again Buscarello, who, as we mentioned be-
fore, had still been in London in January 1290. It is very unlikely that he had been back at 
the Ilkhan’s court in Persia in May 1290, when the new Mongol embassy left. It is there-
fore probable that he had returned to Rome from London and joined the embassy there. 

43  Abaqa had never become a Christian, but Hülägü’s main wife Doquz Khatun had been a 
pious Nestorian Christian; see Spuler 1968, 208f., 214f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  211 

Dominicus. Buscarello, as we mentioned above, joined the delegation together 
with another companion called Moracius.44 The group had probably also received 
orders to proceed to Paris and London and to hand over additional letters from 
Arghun to the French and English kings. Two letters of recommendation issued by 
Nicholas IV, addressed to Edward I and dated 2 and 31 December, 1290, are extant 
in which the pope asks the king to give the envoys an honourable reception, listen 
to what they have to say in the name of the Ilkhan and fulfil their proposals, if 
they serve the will of God and the Christian faith and are consistent with the hon-
our of the king.45 Since the delegation proposed a common campaign in Syria and 
the Holy Land, the wording of the papal letter seems to have indicated that Nicho-
las supported Arghun’s plans. Bad news arriving from Palestine seems to have 
caused the pope to soften his missionary efforts towards the Mongols and to toler-
ate common military actions against the Mamluks even if the Ilkhan had not 
adopted Christianity. On 26 March Qalawun had occupied Tripoli.46 Henry II, 
King of Cyprus and Jerusalem, had sent Jean de Grailly to Europe.47 He was wel-
comed by Nicholas IV, who preached a new crusade in Italy. Starting in March 
1290 numerous Crusaders left Venice for Acre by ship, without, however, bringing 
much help to the remnants of the Crusader states. Instead, by attacking and mas-
sacring Muslim merchants and peasants at Acre48 they helped increase the tensions 
between Christians and Muslims, and Qalawun decided to resort to arms.49 The 
War of the Sicilian Vespers still paralyzed Italy and the western Mediterranean. In 
order to strengthen their position in the eastern Mediterranean and to break their 
isolation in this war, the Aragonese rulers, King James of the island of Sicily and 
Alfonso of Aragon, concluded a treaty with Qalawun on 25 April, 1290, thus 

                                                                                          
44  Les registres de Nicolas IV, no. 7578; Chabot 1894b, 617 (2 December, 1290); Les registres de 

Nicolas IV, no. 7583; Chabot 1894b, 618, for Sabadin Archaon, who possibly left Rome 
later than Zagan (Andreas), Kourji (Dominicus), Buscarello and Moracius. See also 
Soranzo 1930, 284f.; Richard 1977, 105f. 

45  See especially the second letter of 31 December, 1290, issued for Sabadin Archaon. 
46  Runciman 1954, 407; Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-

Manṣūr Qalāwūn and the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 
A.H./1279-1290 A.D.), (Freiburger Islamstudien 18), Stuttgart, 151ff. 

47  Hill, Sir George 1972 [1948], A History of Cyprus II: The Frankish Period 1192-1432, repr., 
Cambridge, 184; Edbury, Peter W. 1991, The Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-1374, 
Cambridge, 98f. 

48  Gestes des Chiprois, Recueil de chroniques françaises écrites en Orient au 13e et 14e siècles (Philippe de 
Navarre et Gérard de Montréal), Gaston Raynaud, ed., (Publications de la Société de l’Orient 
latin, série historique V), Geneva 1887, 238f.; new edition: Cronaca del Templare di Tiro 
(1234-1314). La caduta degli Stati Crociati nel racconto di un testimone oculare, Laura Minervini, 
ed., Naples 2000, 200ff.; Hill 1972, 184; Runciman 1954, 410f. 

49  The most detailed account of these events is still to be found in Röhricht, Reinhold 1898, 
Geschichte des Königreichs Jerusalem (1100-1291), Innsbruck, 1000ff.; Grousset, René 1936, 
Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, vol. 3: La monarchie musulmane et 
l’anarchie franque, Paris, 743ff.; Runciman 1954, 408ff.; Bratianu, G. I. 1945, “Autour du 
projet de croisade de Nicolas IV. La guerre ou le commerce avec l’infidèle”, Revue historique 
du sud-est européen 22, 250-255. For the Arabic sources, see Northrup 1998, 156ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 212 

counteracting the policy of the pope and the King of England. Besides protecting 
their commercial interests and the free access of Aragonese and Sicilians to Jerusa-
lem and denouncing all military actions against the Muslims planned by the pope, 
the kings of England and France, the basileus or the Mongols, the articles of the 
treaty even provided for Alfonso’s support for the Mamluks in the case of their be-
ing attacked by a “Frankish” prince. On 29 January, 1293, James renewed this 
treaty with al-Ashraf.50 Genoa, in order to maintain its leading role in the slave 
trade between the Black Sea and the Mamluks, also played an ambivalent role and 
concluded a treaty with Qalawun in May 1290.51 Nothing is known about the fate 
of Arghun’s embassy, whether it had left Rome and again met Philip the Fair and 
Edward I, or the possible reactions of the kings.52 If they had departed from Rome, 
they must have been in France or England when the catastrophe began in Pales-
tine. On 4 November, 1290, Qalawun started a new campaign at Cairo, but he 
died suddenly five days later.53 His son and successor al-Ashraf postponed the 
campaign until the following spring and proceeded to Acre, beginning the siege of 
the Crusaders’ capital and last stronghold in April 1291. On 18 May the sultan 
started his final attack, and by the night of the same day the city was in his hands. 
The next day the Mamluks occupied Tyre without meeting any resistance. In the 
following weeks Sidon, Beirut, Haifa, Tortosa and Atlit fell. Thus the Crusaders’ 
rule in the Holy Land ended after a little less than 200 years.54  

When these events became known at the Papal Curia, they considerably influ-
enced Nicholas IV’s attitude towards the Mongols. He no longer hesitated to ac-
cept Arghun’s offer of a military alliance. At the end of August 1291, while resid-

50  The Arabic text of the treaty of 1290 was published in Amari, Michele 1857, Biblioteca 
arabo-sicula ossia raccolta di testi Arabici che toccano la geografia, la storia, le biografie e la biblio-
grafia della Sicilia, Leipzig, 339ff.; an Italian translation in idem, 1880, Biblioteca arabo-
sicula, versione italiana, vol. 1, Turin / Rome, 552ff. See Herde 1994, 75, 84; Amari, Mich-
ele, 1969 La guerra del Vespro Siciliano, Francesco Giunta, ed., 2 vols., Palermo, 1, 465f.; 2/1, 
316ff. no. XXXIII, 383ff. no. LXXII.; Schein, Sylvia 1991, Fideles crucis: The Papacy, the West 
and the Recovery of the Holy Land 1274-1314, Oxford, 72f.; Northrup 1998, 155f.; Holt, Peter 
Malcolm 1992, “The Mamluk Sultanate and Aragon: The Treaties of 689/1290 and 
692/1293”, Tarih 2, 105-118. 

51  Holt, P. M. 1980, “Qalawun’s Treaty with Genoa in 1290”, Der Islam 57, 101-108; Northrup 
1998, 155f. For the economic background, see Ashtor, Eliyahu 1983, The Levant Trade in the 
Later Middle Ages, Princeton (N.J.), 10ff. 

52  Chabot 1894b, 618f., suggests that the embassy might not have left because the news of al-
Ashraf ’s occupation of Acre had arrived in Rome; however, he erroneously dates the fall 
of the city to 4 March (instead of 18 May), 1291; and, although bad news travels fast, it 
certainly took several weeks to reach Italy. It is unlikely that Arghun’s ambassadors waited 
four months in Rome or elsewhere in Italy before deciding whether to continue the jour-
ney. Lupprian 1981, 81, believes that the delegation travelled to England. 

53  Northrup 1998, 158.  
54  Röhricht 1898, 1014ff.; Runciman 1954, 411ff.; Northrup 1998, 156ff.; Little, Donald P. 

1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in: Studies in Islamic History 
and Civilization in Honor of Professor David Ayalon, Moshe Sharon, ed., Jerusalem / Leiden, 
159-181. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  213 

ing at Orvieto, he sent two Franciscans, William of Chieri, papal penitentiary, and 
Matthew of Chieti, to the Ilkhan with a number of letters issued between 13 and 
23 August, 1291.55 It is possible that the papal embassy was joined by Arghun’s 
envoys, who had either returned from England or had stayed in Italy.56 In one of 
the letters that the Franciscans carried with them, addressed to two unnamed 
Mongol princesses,57 the missionary efforts are still evident: the pope expresses his 
joy about the great zeal with which they are working for the Christian faith and 
asks them to support his plans to persuade two of Arghun’s sons – one was his 
successor Ghazan – to receive baptism. Two of the papal letters were directly ad-
dressed to the Ilkhan’s sons, another one to the high official and commander Ta-
ghachar.58 Nicholas reminded Arghun’s sons that their father’s attitude towards the 
Christians was friendly and that their brother Öljeitü had already become a Chris-
tian and accepted the name Nicholas in reverence for the pope; his godfather was 
an Italian adventurer in Mongol service, Isol of Pisa, who later played a role under 
Boniface VIII. He, too, received a separate letter as did other Western and Oriental 
courtiers of the Ilkhan.59 In another letter addressed to Öljeitü/Nicholas, the pope 
expresses his joy at his conversion and asks him to encourage others, by his behav-
iour, to do the same, but also recommends that he not cause any scandal by 
changing his diet or style of clothing, and that he observe the same customs as he 
did before becoming a Christian. The pope included the text of the Creed that his 
predecessor had sent to Michael VIII Palaeologus. Here again the procession of the 
Holy Spirit seems to have been the essential dogmatic question of interest to 
Nicholas. In conclusion he asked Öljeitü/Nicholas to support his envoys William 
of Chieri and Matthew of Chieti.60 Two separate papal letters were addressed to 
Arghun. The first one61 is again dominated by the pope’s missionary efforts. 
Nicholas IV expresses his gratitude for the Ilkhan’s letter brought to him by Za-

                                                                                          
55  Les registres de Nicolas IV, nos. 6806ff.; Chabot 1894b, 621ff.; Lupprian 1981, nos. 58ff., 

267ff. See Soranzo 1930, 290ff. Some of these letters are simple recommendations ad-
dressed to spiritual and secular authorities from Byzantium to Persia. 

56  Lupprian 1981, 82. Buscarello was in Genoa in August 1291: Desimoni, Cornelio 1877-
1884, “I conti dell’ambasciata al Chan di Persia nel MCCXCII”, Atti della Società Ligure di 
Storia Patria 13 (1877), 539-698, at 555; (1884), 598-669; Petech 1962, 563. 

57  Les registres de Nicolas IV, no. 6815; Lupprian 1981, nos. 58f., 267f. They were probably Uruk 
Khatun (or Armani) and Tudai Khatun: see Chabot 1894b, 623, n.1; Richard 1977, 104.  

58  Les registres de Nicolas IV, nos. 6817ff.; Lupprian 1981, nos. 63f., 277ff. Saron, the other son 
of Arghun (or the son of a Mongol prince?), is only mentioned in this papal letter. See 
Chabot 1894b, 628. On Taghachar, see Spuler 1968, 351, 354, 384 and passim. 

59  Les registres de Nicolas IV, nos. 6820ff. See Chabot 1894b, 628f.; Richard, Jean 1970, “Isol le 
Pisan: Un aventurier franc gouverneur d’une province mongole?”, Central Asiatic Journal 
14, 186-194; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations 
(XIIe-XVe s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London XXX; Richard 1977, 104. 

60  Les registres de Nicolas IV, no. 6833; Lupprian 1981, no. 61, 272f. 
61  Les registres de Nicolas IV, no. 6722; Lupprian 1981, no. 60, 269f.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 214 

gan,62 adds that he has issued a letter of recommendation to Edward I for the 
Mongol envoy and again asks Arghun, ignoring his refusal, to follow his son’s ex-
ample and receive baptism. The second papal letter is dated 23 August, 1291, and 
is addressed to the Ilkhan63 and, in similar versions, to the Byzantine Emperor 
Andronicus II, to King Het’um II of Little Armenia, to John II, Emperor of Tre-
bizond64 and to Oriental rulers.65 Undoubtedly, the pope planned to establish a 
common front against the Mamluks from western and southern Europe and from 
Byzantium to Persia. In the second letter, he dramatically describes the catastro-
phic situation that has developed in the Holy Land after the fall of Tyre and Acre 
and his efforts to organize a crusade, asserting that the King of England is about to 
leave with a strong army ‒ news that would certainly have surprised Arghun had 
he still been alive to read it.66 The pope again asks the Ilkhan to receive baptism 
and to start the reconquest of the Holy Land with the support of the people he has 
subjugated. 

We do not know any details about the journey of William of Chieri and Mat-
thew of Chieti. They probably travelled to Persia via Byzantium and Trebizond. 
When they arrived, Arghun was no longer alive; he had died on 10 March, 1291 
(9 March, 1291, according to Spuler: see n. 67), months before the fall of Acre 
and the departure of the papal embassy.67 Thus, all the papal plans to recover Je-
rusalem and the Holy Land came to nothing. The West was still weakened by the 
War of the Sicilian Vespers, and Arghun was too much engaged in repelling the 
attacks of the Golden Horde in 1288 and 1290 and threatened by the rebellion of 
Nauruz, the military governor of Khurasan, which lasted from 1289 to 1294.68  

On 23 July, 1291, Arghun’s brother Geikhatu was elected his successor at a 
quriltai near Akhlat. He was, however, overthrown by Arghun’s cousin Baidu and 
strangled with a bowstring in March 1292.69 Under the influence of Abaqa’s wife 
Despoina, the natural daughter of Michael VIII Paleaologus, Baidu had shown a 

62  See n. 42; Chabot 1894b, 623; Lupprian 1981, 269, n. 1, points out that Zagan possibly 
handed over several letters from Arghun to the pope. 

63  Les registres de Nicolas IV, no. 6814; Lupprian 1981, no. 62, 274ff. See Ryan 1981, 90ff.; 
Franchi 1990, 228ff. 

64  John II (1280-1297), see Fallmerayer, Jac. Ph. 1827, Geschichte des Kaiserthums von Trapezunt, 
München, 152ff.; Miller, William 1968 [1926], Trebizond: The Last Greek Empire, repr., Ams-
terdam, 30f.; Janssens, Emile 1969, Trébizonde en Colchide, Brussels, 91. In 1292 Geoffrey of 
Langley was in Trebizond travelling with a message from Edward I to the Ilkhan; see De-
simoni 1877-1884, 598ff.; Miller 1968, 31; Prestwich 1988, 313. He must have started his 
journey later than the papal embassy. 

65  See the letters a pari mentioned in the papal registers: Les registres de Nicolas IV, nos. 6820-
6823. 

66  Prestwich 1988, 330ff., believes that Edward was determined to go on crusade, especially 
since he sent Geoffrey of Langley to the Ilkhan in 1292. 

67  Spuler 1968, 85; Boyle 1968, 372. 
68  Spuler 1968, 85; Boyle 1968, 370ff. 
69  Howorth 1888, 357ff.; Spuler 1968, 86ff.; Boyle 1968, 372ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  215 

pro-Christian attitude. But he, too, was killed by order of Arghun’s son Ghazan in 
a garden outside Tabriz on 4 October, 1295. Ghazan thus became the new Ilk-
han.70 His father, as we have seen, had not become a Christian, but had favoured 
Buddhism. His predecessor, Tegüder, had already adopted Islam and accepted the 
Arab name Ahmad, obviously with the intention of establishing closer relations 
with the Mamluks at Cairo, however without success. Further, Berke, the ruler of 
the Golden Horde, had become a Muslim.71 On 19 June, 1295, influenced by the 
former rebel Nauruz, Ghazan, who had so far also favoured Buddhism, professed 
the kalima, the Muslim Creed.72 When he was enthroned as khan on 3 November, 
1295, he assumed the name Mahmud and the title of sultan.73 From that moment 
on, Persia became part of the Islamic world. The example of his brother, who had 
adopted Christianity, and the pope’s requests to get baptized had been in vain. 
However, already under Tegüder/Ahmad, and now again under Ghazan, it was 
evident that the Mongols still had, as far as the maintenance of their traditions was 
concerned, strong reservations with regard to Islam. Ghazan, following the Mon-
gol custom of a son marrying his father’s widows other than his own mother, mar-
ried one of Arghun’s wives, a union explicitly condemned by the Qur’an (Sura 4, 
verse 22). Ghazan’s and other Mongol leaders’ motives in adopting Islam were 
probably mainly political: to underline their separation from the Great Khan and 
their integration into their religious environment. 

Thus all papal plans for an anti-Islamic alliance of the Roman Church and the 
rulers of the West with the Mongols had turned out to be futile. But it soon be-
came evident that Ghazan separated politics from religion. The four years between 
Arghun’s death in 1291 and the beginning of Ghazan’s reign in 1295, during 
which all Mongol activities against the Mamluks had to be suspended, were also 
lost years in the history of the papacy. After the death of Nicholas IV (4 April, 
1292) there followed a two-year vacancy in the Holy See and the short pontificate 
of Celestine V (August to December 1294),74 when most of the international ac-
tivities of the Papal Curia were interrupted. Ghazan’s rule began less than a year af-
ter the election of the new pope Boniface VIII (24 December, 1294). It was almost 
coterminous with Boniface’s pontificate; the Ilkhan died on 11 May, 1304,75 only 
seven months after the death of the Caetani pope (12 October, 1303). Both of 
them had full information about the preceding embassies and negotiations. Bene-
dict Caetani had observed them at close range and participated in some of them; 

                                                                                          
70  Howorth 1888, 393ff.; Spuler 1968, 91ff.; Boyle 1968, 379ff. 
71  Spuler 1968, 78f.; Spuler, Bertold 1965, Die Goldene Horde. Die Mongolen in Rußland 1223-

1502, 2. Aufl., Wiesbaden 40; Boyle 1968, 364ff. 
72  Spuler 1968, 90; for the religious situation, see 182ff.; Boyle, 1968, 378. 
73  Ibid., 380f. 
74  See Herde, Peter 1981, Cölestin V. (1294) (Peter vom Morrone): Der Engelpapst, Stuttgart; rev. 

Italian ed.: Herde, Peter 2004, Celestino V (Pietro del Morrone). 1294: Il papa angelico, 
L’Aquila. 

75  Boyle 1968, 396. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 216 

Ghazan, as we have seen, had received a personal letter from Nicholas IV.76 But 
Boniface was occupied with other problems: the struggles with the Colonna and 
with Philip the Fair.77 Dante therefore accused him, in the words of Guido da 
Montefeltro, of waging war against rival Christians “near the Lateran” instead of 
going on crusade against the Islamic foe and his merchant supporters: 

Lo principe d’i novi Farisei, 
avendo guerra presso a Laterano 
e non con Saracin né con Giudei, 

ché ciascun suo nimico era cristiano, 
e nessun era stato a vincer Acri 

ne mercatante in terra di Soldano...78 

The Caetani pope was realistic enough to see that all negotiations with the Ilkhan 
had been futile and that there was little chance of re-conquering the Holy Land.79 
Since Ghazan had meanwhile adopted Islam, an alliance with him was impossible 
and would have further encouraged the pope’s enemies to suspect him of heresy, 
although there was obviously much confusion about the Ilkhan’s conversion in 
Europe.80 Ghazan’s reluctance to start military actions against the Mamluks in the 
first three years of his reign was caused by “a chaotic confusion of internal and ex-
ternal fights that were in many cases not connected with each other and were de-
void of a coherent political line”.81 The revival of military actions by Ghazan 
against the Mamluks was a reaction to their attack on Little Armenia in 1298 and 
the defection of Sülemish, Ghazan’s commander-in-chief in Rum, events which 
the Ilkhan brought to an end in April 1299.82 It was evident that his adoption of 
Islam, which he emphasized by the construction of mosques, participation in 
prayers, organization of Qu’ran lectures and other pious acts83 had produced little 
effect at Cairo; some Muslim voices suspected that he was an opportunist.84 
When he informed al-Malik al-Nāṣir of his conversion, the sultan was unim-
pressed and continued his military preparations. Early in the summer of 1299 al-
Malik al-Nāṣir invaded Upper Mesopotamia, captured Mardin and attacked Ras 

76  See n. 58. 
77  Boase, T. S. R. 1933, Boniface VIII, London, 157ff.; Paravicini Bagliani, Agostino 2003, 

Bonifacio VIII, Turin, 119ff. 
78  Alighieri, Dante, La Commedia, vol. 2: Inferno, Giorgio Petrocchi, ed., (Edizione Nazio-

nale a cura della Società Dantesca Italiana), Verona 1975, Inf. XXVII 85-90, 463. 
79  See especially Ligato, Giuseppe 2006, “Bonifacio VIII, la Terra Santa e la Crociata”, in: 

Bonifacio VIII.: Ideologia e azione politica, (Atti del Convegno organizzato nell’ambito delle 
Celebrazioni per il VII Centenario della morte, Città del Vaticano-Roma, 26-28 aprile 
2004), Rome, 241-291. 

80  See Ibid., 255ff. 
81  Spuler 1968, 97; see 93ff.; Boyle 1968, 379ff. 
82  Spuler 1968, 97; Boyle 1968, 386. 
83  Spuler 1968, 187. 
84  Ligato 2006, 254f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  217 

al-ʿAyn.85 The sultan had thus entered Mongol territory, and war was therefore in-
evitable. The deep hostility between the Ilkhan and the Mamluk sultan was in no 
way mitigated by their common religion. Ghazan took vows in the holy sites of 
Mesopotamia to pursue his campaign against the Egyptians.86 In November 1299 
he assembled an army partly consisting of Georgian troops at Diyarbakr after ob-
taining a fatwa justifying the campaign as a war of retaliation, and proceeded by 
way of Mosul to Aleppo, where he arrived on 12 December. In alliance with King 
Het’um II of Little Armenia, he totally defeated the Mamluks at Majmaʿ al-Murūj 
(Wādā al-Ḥaznadār) near Hims on 23 December. The city surrendered, as did 
Damascus on 30 December. Ghazan received the homage of the population and 
reinstated the former Egyptian governor Qipchaq, who had changed sides, as mili-
tary commander of Damascus. There followed some reconnaissance trips further 
south – Het’um is said to have proceeded as far as the suburbs of Cairo ‒ but the 
main campaign ended at Damascus. The conquest of Cairo was out of the ques-
tion, but Het’um apparently spent some time in Jerusalem visiting the Holy Places. 
The Ilkhan left Damascus on 3 February, 1300; his commanders Qutlugh Shah 
and Mulai followed in April and May. Qipchaq changed sides again, and by the 
end of May Sultan al-Nāṣir had re-occupied Damascus and the whole of Syria.87 
But Ghazan did not give up. In the autumn of 1300 he started a new campaign, 
crossing the Euphrates at the end of December and arriving at Aleppo on 3 Janu-
ary, 1301, which, as in 1293, he did not take. He stopped his advance a little fur-
ther south due to torrential rains and reports of rebellion in Persia; meeting no 
Mamluk resistence, he withdrew in February, crossing the Euphrates again in an 
easterly direction. The conquest of the Holy Land had not been his intention.88 

Nevertheless, the news of these events was received with rejoicing in Europe, 
and Ghazan’s successes were greatly exaggerated. It gave rise to new hopes and 
rumours. One story was that the Ilkhan had been persuaded by an Armenian 

                                                                                          
85  Spuler 1968, 98f.; Boyle 1968, 387; Amitai-Preiss, Reuben 1999, “Mongol Imperial Ideol-

ogy and the Ilkhanid War against the Mamluks”, in: The Mongol Empire and its Legacy, Reu-
ben Amitai-Preiss and David O. Morgan, eds., Leiden, 57-72. 

86  See Rashid al-Din, the main Mongol source for these events: Rashīd al-Dīn, Faḍl Allah, 
Jāmiʿ al-tawārīkh, A. A. Alizade, ed., Baku 1957, 246-571 (with a Russian translation, 140ff.). 
I am grateful to Professor Irfan Shahid of Georgetown University and Dumbarton Oaks 
for his help with the Persian text. 

87  The most detailed treatments of these events are Röhricht, Reinhold 1881, “Études sur les 
derniers temps du royaume de Jérusalem”, Archives de l’Orient latin 1, 617-652, esp. 642ff.; 
and Schein, Sylvia 1979, “Gesta Dei per Mongolos 1300. The Genesis of a Non-Event”, The 
English Historical Review  94, 805-819, at 810ff.; see also Spuler 1968, 98f.; Boyle 1968, 
387ff.; Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into 
Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di Cosmo, ed., 
Leiden / Boston / Cologne, 221-264; Amitai-Preiss, Reuben 2004, “The Mongol Occupa-
tion of Damascus in 1300: A Study of Mamluk Loyalties”, in: The Mamluks in Egyptian and 
Syrian Politics and Society, Michael Winter and Amalia Levanoni, eds., Leiden, 21-41; Ligato 
2006, 248ff. 

88  Röhricht (see preceding note); Boase 1933, 222ff.; Schmieder 1994, 105ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 218 

bride to receive baptism, had conquered Jerusalem, visited the Holy Sepulchre 
with great reverence and was going to attack Cairo and destroy the power of the 
Mamluks; other rumours had it that he had been baptized after the miraculous 
healing of a son.89 After a long time Mongol envoys appeared again at the courts 
of Charles II of Anjou in Naples90 and of Philip the Fair in Paris, where in 1303 
they were offering the king an alliance with the Ilkhan and allegedly the adoption 
of the Christian faith by Ghazan despite his conversion to Islam in 1295.91 Boni-
face VIII began to pay lip service to the organization of a new crusade shortly af-
ter his election, promising to take part personally in a campaign to the Holy 
Land;92 he also planned a reorganization of the Hospitallers and the Templars 
who, after the loss of the Crusader states, were expected to play a decisive role in 
a reconquest.93 The pope also did his best to reconcile the western and southern 
European powers,94 a necessary condition for starting a new crusade. But his own 
struggle with the Colonna and with Philip the Fair made any serious preparations 
for a new crusade impossible.95 Although Mongol envoys kept arriving in the 
West, most notably a delegation led by the Florentine Guiscardo Bustari, who was 
in Rome in 1300 during the Jubilee, and another headed by Isol of Pisa, who con-
tacted the pope at the same time,96 and although it was suggested that an attack 
be started via Armenia, after the loss of Syria and Palestine,97 neither Boniface 
VIII nor Philip the Fair nor Edward I seriously began preparations for military ac-
tion. Boniface, who in 1301 still regarded Ghazan as “pagan”,98 apparently not 
knowing that the Ilkhan had become a Muslim years before, considered him a 

89  Giovanni Villani, Cronica l. VIII c. 35, Francesco Gherardi Dragomanni, ed., Florence 
1845; repr., Frankfurt 1969, 36f.; Ligato 2006, 254ff. 

90  Minieri Riccio, Camillo 1883, Saggio di codice diplomatico formato sulle antiche scritture 
dell’Archivio di Stato di Napoli, Supplemento II, Naples, 23. 

91  According to the “Chroniques de Saint-Denis, depuis 1285 jusqu’en 1328”, Recueil des his-
toriens des Gaules et de la France 20, Paris 1840, 654-724, at 673; “Continuatio chronici Guil-
lelmi de Nangiaco”, ibid., 583-646, at 588. It is highly doubtful whether an offer of conver-
sion was made. 

92  Les registres de Boniface VIII, Georges Digard, Maurice Faucon and Antoine Thomas, eds., 4 
vols., Paris 1884-1939, nos. 868, 870 (1295 May 28). 

93  See Schein, Fideles crucis, 153ff. 
94  Boase, 203ff.; Paravicini Bagliani, Bonifacio VIII, 119ff. 
95  Schein 1991, 147ff., and, in great detail, Ligato 2006, 241ff. See also the negative evalua-

tion of Boniface’s crusading plans by Setton 1976, 163. 
96  Petech 1962, 566; Richard 1970, 187, 193; Ligato 2006, 266f. After the conquest of Damas-

cus, Ghazan sent envoys to the King of Cyprus and others asking for support; see the let-
ters in Finke, Heinrich, Hg. 1922, Acta Aragonensia: Quellen zur deutschen, italienischen, fran-
zösischen, spanischen, zur Kirchen- und Kulturgeschichte aus der diplomatischen Korrespondenz Jay-
mes II. (1291 - 1327), Bd. 3, Berlin, 89ff. James II of Aragon congratulated Ghazan on his 
victories on 13 May, 1300, and offered his support; ibid., 91ff. See Schein 1991, 162f.; 
Ligato 2006, 279. 

97  Ibid., 261ff. 
98  Les registres de Boniface VIII, nos. 868, 870 (1295 May 28). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  219 

“divine instrument”99 and, influenced by Ramon Llull,100 developed a programme 
of converting the Tatars.101 But the results were meagre. Despite intensive com-
munications and some minor campaigns against the Mamluks,102 Ghazan’s efforts 
to obtain the support of the Christian West in his struggle with the Mamluks 
produced no results. Neither the pope nor the French and English kings were will-
ing or able to intervene, and Charles II of Anjou, despite his claims to the title of 
“King of Jerusalem”, was entirely occupied by his struggle with the Aragonese and 
not very much interested in Near Eastern affairs; from 1287 to 1302 there had 
been almost no contacts between the King of Sicily and the Ilkhans.103 When in 
1302/03 the veteran Buscarello once more visited the pope and the King of Eng-
land as Ghazan’s envoy, both again avoided any clear commitment concerning a 
new crusade.104 When Boniface VIII and Ghazan died shortly afterwards, almost 
a decade of planning and negotiation had ended without any action. 

Summing up the results of our investigation, we must point out that all efforts 
by the papacy to establish close alliances of the Christian powers with the Ilkha-
nid Mongols to fight Islam were destined to be futile from the very beginning, 
since they were based on false suppositions. The canon law and theology of the 
Latin Church allowed only alliances between Christians so that the Mongols 
would have had to adopt Christianity before common military campaigns could 
begin. Therefore, missionary efforts had priority in all negotiations between the 
popes and the Ilkhans. And although some members of the ruling Mongol fami-
lies, especially women, did receive baptism, Arghun and Ghazan rejected the idea 
of accepting the Christian faith, the latter finally adopting Islam in 1295. Al-
though the West apparently lacked detailed information about this act of far-
reaching historical importance – Boniface VIII, as we have seen, still believed in 
1301 that Ghazan was “pagan” – and although even after 1295 Ghazan through 
his envoys seems to have nourished hopes that he might adopt Christianity, joint 
military action between Crusaders and Muslim Mongols against Muslim Mam-
luks was henceforth impossible. In any case, Mongols who intended to become 
Christians were to adopt the Nestorian Creed, and the Nestorians, under Mongol 

                                                                                          
99  Les registres de Boniface VIII, no. 4383 (1301 August 9); Ligato 2006, 257ff. 
100  Kedar, Benjamin Z. 1984, Crusade and Mission: European Approaches toward the Muslims, 

Princeton, 189ff., esp. 195. 
101  Richard, Jean 1983, “Le discours missionaire: l’exposition de la foi chrétienne dans les let-

tres des papes aux Mongols”, in: Prédication et propagande au Moyen Age: Islam, Byzance, Oc-
cident, Paris, 257-270, at 263f.; Ligato 2006, 257f. 

102  Ibid., 284f. 
103  Kiesewetter 1999, 369f.; idem, 2003, “Bonifacio VIII e gli Angioini”, in: Bonifacio VIII, 

(Atti del XXXIX Convegno Storico Internazionale, Todi, 13-16 ottobre 2002), Spoleto, 
171-214, esp. 200ff.; Ligato 2006, 281. 

104  Soranzo 1930, 333ff.; Petech 1962, 564; Balard, Michel 2001, “Sur les traces de Buscarello 
de’Ghisolfi”, in: Dei gesta per Francos: Crusade Studies in Honour of Jean Richard, Michel 
Balard, Benjamin Z. Kedar and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 71-78, at 73; Ligato 
2006, 286. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 220 

rule, enjoyed many years of relative freedom and peace.105 Apparently the dog-
matic differences between the Latin Church and the Nestorians were not ade-
quately dealt with in the negotiations between the popes and the Ilkhans. The 
only opportunity of discussing the dogmatic controversies was the presence of the 
Mongol embassy in Rome in 1287/88, headed by the theologian Barçauma. As we 
have seen, he was questioned by the cardinals and by Nicholas IV about the pro-
cession of the Holy Spirit. Concerning this point, the Nestorians’ teaching was 
identical with that of the Greeks, i.e. that the Holy Spirit proceeded from God the 
Father alone, and not from the Father and the Son (filioque), as the Latins 
taught.106 Since this had always been the most important point at issue in all ne-
gotiations about a union of the Latin and the Greek Churches, it is understand-
able that Barçauma tried to avoid any detailed discussion of the matter.107 The 
differences in Christology do not seem to have been touched on at all. The Nes-
torians had preserved the tradition of the Antiochian School of Diodorus of Tar-
sus, Theodore of Mopsuestia and Nestorius and had not accepted the Chalcedo-
nian dogma to which the Greek and Latin Churches adhered, although the differ-
ences were more terminological than substantial.108 According to the Syriac re-
port, the pope and the cardinals, as well as the French and English kings, attended 
Barçauma’s Mass, and even received Holy Communion from his hands, which 
indicates that the Nestorian liturgy was tolerated by the Latins. 

The Ilkhans’ main failure to recruit the rulers of the West for common cam-
paigns against the Mamluks was caused by their involvement in various internal 
and external struggles. The War of the Sicilian Vespers prevented Charles II of Sic-
ily and the Aragonese kings from getting engaged in the Levant; Alfonso and 
James II of Aragon even cooperated with the Muslim foe. Philip the Fair was fully 
occupied with his struggle against England, Flanders, the Empire and Boniface 
VIII, while Edward I of England was kept engaged by the Scots. Thus, the fre-
quent embassies travelling between Persia and Europe and the various negotia-
tions ultimately remained no more than a brief  episode in the history of the east-
ern Mediterranean in the late thirteenth century. 

105  See Tisserant, Eugène 1931, art. “L’Église nestorienne. Relations avec Rome”, in Diction-
naire de théologie catholique, vol. 11, Paris, cols. 221ff.; Kawerau, Peter 1983, Ostkirchenge-
schichte I: Das Christentum in Asien und Afrika bis zum Auftreten der Portugiesen am Indischen 
Ozean, Löwen, 51f.; Hage, Wolfgang 1978, „Der Weg nach Asien: Die ostsyrische Missi-
onskirche“, in: Die Kirche des früheren Mittelalters, Knut Schäferdiek, Hg., (Kirchengeschichte 
als Missionsgeschichte II/1), München, 360-393, at 371ff.; Wetzel, Klaus 1995, Kirchenge-
schichte Asiens, Wuppertal / Zürich, 138. On the union of the Roman Church and the Nes-
torians in the 16th and 17th centuries, see De Vries, Wilhelm 1963, Rom und die Patriarchate 
des Ostens, Freiburg / München, 74ff. 

106  Heller, Friedrich 1971, Die Ostkirchen, München / Basel, 309. 
107  See the Syriac report quoted above, n. 11; also n. 21; Franchi 1990, 222f. 
108  Heller 1971, 309f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  221 

Bibliography 

Alighieri, Dante, La Commedia, vol. 2: Inferno, Giorgio Petrocchi, ed., (Edizione 
Nazionale a cura della Società Dantesca Italiana), Verona 1975. 

Altheim, Franz 1961, Geschichte der Hunnen, Bd. 3, Berlin. 
Amari, Michele 1857, Biblioteca arabo-sicula ossia raccolta di testi Arabici che toccano la 

geografia, la storia, le biografie e la bibliografia della Sicilia, Leipzig. 
Amari, Michele 1880, Biblioteca arabo-sicula, versione italiana, vol. 1, Turin / Rom. 
Amari, Michele, La guerra del Vespro Siciliano, Francesco Giunta, ed., 2 vols., Paler-

mo 1969. 
Amitai-Preiss, Reuben 1999, “Mongol Imperial Ideology and the Ilkhanid War 

against the Mamluks”, in: The Mongol Empire and its Legacy, Reuben Amitai-
Preiss and David O. Morgan, eds., 57-72. 

Amitai, Reuven 2002, “Whither the Ilkhanid Army? Ghazan’s First Campaign into 
Syria (1299-1300)”, in: Warfare in Inner Asian History (500-1800), Nicola Di 
Cosmo, ed., Leiden / Boston / Köln, 221-264. 

Amitai-Preiss, Reuben 2004, “The Mongol Occupation of Damascus in 1300: A 
Study of Mamluk Loyalties”, in: The Mamluks in Egyptian and Syrian Politics and 
Society, Michael Winter and Amalia Levanoni, eds., Leiden, 21-41. 

Ashtor, Eliyahu 1983, The Levant Trade in the Later Middle Ages, Princeton (N.J.). 
Balard, Michel 2001, “Sur les traces de Buscarello de’Ghisolfi”, in: Dei gesta per 

Francos: Crusade Studies in Honour of Jean Richard, Michel Balard, Benjamin Z. 
Kedar, and Jonathan Riley Smith, eds., Aldershot, 71-78. 

Barrow, G. W. S. 1976, Robert Bruce and the Community of the Realm of Scotland, 2nd 
ed., Edinburgh. 

Bedjan, Paul, éd. 1895, Histoire de Mar-Jabalaha, des trois autres patriarches, d’un prêtre 
et de deux laïques néstoriens, Paris / Leipzig. 

Bezzola, Gian Andri 1974, Die Mongolen in abendländischer Sicht (1220-1270): Ein 
Beitrag zur Frage der Völkerbegegnungen, Bern / München. 

Boase, T. S. R. 1933, Boniface VIII, London.  
Boyle, John Andrew 1968, “Dynastic and political History of the Il-Khāns”, in: The 

Cambridge History of Iran, John Andrew Boyle, ed., vol. 5, Cambridge, 303-421. 
Boyle, John Andrew 1973, “The Il-Khans of Persia and the Christian West”, History 

Today 23,8, 554-563; repr. in Boyle, John Andrew 1977, The Mongol World Empire 
1206-1370, London, XIII. 

Boyle, John Andrew 1976, “The Il-Khans of Persia and the Princes of Europe”, Cen-
tral Asiatic Journal 20, 25-40. 

Bratianu, G. I. 1945, “Autour du projet de croisade de Nicolas IV. La guerre ou le 
commerce avec l’infidèle”, Revue historique du sud-est européen 22, 250-255. 

Cardini, Franco 1991, “Niccolò IV e la Crociata”, in: Niccolò IV: un pontificato tra 
Oriente ed Occidente (Atti del convegno internazionale di studi in occasione del 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 222 

VII centenario del pontificato di Niccolò IV, Ascoli Piceno 14-17 dicembre 
1989), Enrico Menestò, ed., Spoleto, 135-155. 

Chabot, J. B. 1893-1894a, “Histoire du patriarche Mar Jabalaha III et du moine 
Rabban Çauma traduite du syriaque”, Revue de l’Orient latin 1, 567-610; 2, 73-
142, 235-304. 

Chabot, J. B. 1894b, “Notes sur les relations du roi Argoun avec l’Occident”, Revue 
de l’Orient latin 2, 566-629. 

“Chroniques de Saint-Denis, depuis 1285 jusqu’en 1328”, Recueil des historiens des 
Gaules et de la France 20, Paris 1840, 654-724. 

“Continuatio chronici Guillelmi de Nangiaco”, Recueil des historiens des Gaules et de la 
France 20, Paris 1840, 583-646. 

Cronaca del Templare di Tiro (1234-1314). La caduta degli Stati Crociati nel racconto di 
un testimone oculare, Laura Minervini, ed., Naples 2000. 

Desimoni, Cornelio 1877-1884, “I conti dell’ambasciata al Chan di Persia nel 
MCCXCII”, Atti della Società Ligure di Storia Patria 13 (1877), 539-698; (1884), 
598-669. 

Edbury, Peter W. 1991, The Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-1374, Cam-
bridge. 

Euler, Heinrich 1972, „Die Begegnung Europas mit den Mongolen im Spiegel 
abendländischer Reiseberichte“, Saeculum 23, 47-58. 

Fallmerayer, Jac. Ph. 1827, Geschichte des Kaiserthums von Trapezunt, München. 
Favier, Jean 1978, Philippe le Bel, Paris. 
Finke, Heinrich, Hg. 1908-1922, Acta Aragonensia: Quellen zur deutschen, italienischen, 

französischen, spanischen, zur Kirchen- und Kulturgeschichte aus der diplomatischen Kor-
respondenz Jaymes II. (1291-1327) 3 vols. Berlin. 

Franchi, Antonino 1990, Nicolaus papa IV 1288-1292 (Girolamo d’Ascoli), Ascoli Pi-
ceno. 

Fried, Johannes 1986, „Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und 
die europäische Erfahrungswissenschaft im 13. Jahrhundert“, Historische Zeits-
chrift 243,2, 287-332. 

Gestes des Chiprois, Recueil de chroniques françaises écrites en Orient au 13e et 14e siècles 
(Philippe de Navarre et Gérard de Montréal), Gaston Raynaud, ed., (Publications de 
la Société de l’Orient latin, série historique V), Geneva 1887. 

Giovanni Villani, Cronica l, Francesco Gherardi Dragomanni, ed., Florence 1845; 
repr. Frankfurt 1969). 

Grousset, René 1936, Histoire des croisades et du royaume franc de Jérusalem, vol. 3: 
La monarchie musulmane et l’anarchie franque, Paris. 

Haenisch, Erich 1948, „Zu den Briefen der mongolischen Il-Khane Arġun und 
Öljeitü an den König Philipp den Schönen von Frankreich (1289 u. 1305)“, 
Oriens 2,2, 216-235. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  223 

Hage, Wolfgang 1978, „Der Weg nach Asien: Die ostsyrische Missionskirche“, in: 
Die Kirche des früheren Mittelalters, Knut Schäferdiek, Hg., (Kirchengeschichte als 
Missionsgeschichte II/1), München, 360-393. 

Hammer-Purgstall 1842-43, Geschichte der Ilchane das ist der Mongolen in Persien,  
2 Bde., Darmstadt. 

Heller, Friedrich 1971, Die Ostkirchen, München / Basel. 
Herde, Peter 1981, Cölestin V. (1294) (Peter vom Morrone): Der Engelpapst, Stuttgart; 

rev. Italian ed.: Herde, Peter 2004, Celestino V (Pietro del Morrone). 1294: Il papa 
angelico, L’Aquila. 

Herde, Peter 1994, “I papi tra Gregorio X e Celestino V, il papato e gli Angiò”, in: 
Storia della Chiesa XI: La crisi del Trecento e il papato avignonese, Diego Quaglioni, 
ed., Milan, 23-91. 

Herde, Peter 2005, „Die Legation des Kardinalbischofs Gerhard von Sabina wäh-
rend des Krieges der Sizilischen Vesper und die Synode von Melfi (28. März 
1284)“, in: Herde, Peter, Studien zur Papst- und Reichsgeschichte, zur Geschichte des 
Mittelmeerraumes und zum kanonischen Recht im Mittelalter, (Gesammelte Abhand-
lungen und Aufsätze 2,2), Stuttgart, 469-525. 

Hill, Sir George 1972 [1948], A History of Cyprus II: The Frankish Period 1192-1432, 
repr., Cambridge. 

Holt, P. M. 1980, “Qalawun’s Treaty with Genoa in 1290”, Der Islam 57, 101-108. 
Holt, P. M. 1989, “Mamluk-Frankish Diplomatic Relations in the Reign of 

Qalāwūn (678-89/1279-90)”, Journal of the Royal Asiatic Society 2, 278-289. 
Holt, P. M. 1992, “The Mamluk Sultanate and Aragon: The Treaties of 689/1290 

and 692/1293”, Tarih 2, 105-118. 
Howorth, Henry H. 1888, History of the Mongols from the 9th to the 19th Century III, 

London. 
Janssens, Emile 1969, Trébizonde en Colchide, Brussels. 
Kawerau, Peter 1983, Ostkirchengeschichte I: Das Christentum in Asien und Afrika bis 

zum Auftreten der Portugiesen am Indischen Ozean, Löwen. 
Kedar, Benjamin Z. 1984, Crusade and Mission: European Approaches toward the Mus-

lims, Princeton. 
Kiesewetter, Andreas 1998, „Die Regentschaft des Kardinallegaten Gerhard von 

Parma und Roberts II. von Artois im Königreich Neapel 1285 bis 1289“, in: For-
schungen zur Reichs-, Papst- und Landesgeschichte, Peter Herde zum 65. Geburtstag von 
Freunden, Schülern und Kollegen dargebracht, Karl Borchardt und Emil Bünz ed., 
Teil 1, Stuttgart, 477-522. 

Kiesewetter, Andreas 1999, Die Anfänge der Regierung König Karls II. von Anjou 
(1278-1295). Das Königreich Neapel, die Grafschaft Provence und der Mittelmeerraum 
zu Ausgang des 13. Jahrhunderts, Husum. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 224 

Kiesewetter, Andreas 2003, “Bonifacio VIII e gli Angioini”, in: Bonifacio VIII, (Atti 
del XXXIX Convegno Storico Internazionale, Todi, 13-16 ottobre 2002), Spole-
to, 171-214. 

Ligato, Giuseppe 2006, “Bonifacio VIII, la Terra Santa e la Crociata”, in: Bonifacio 
VIII.: Ideologia e azione politica, (Atti del Convegno organizzato nell’ambito delle 
Celebrazioni per il VII Centenario della morte, Città del Vaticano-Roma, 26-28 
aprile 2004), Rome, 241-291. 

Little, Donald P. 1986, “The Fall of ‘Akka in 690/1291: The Muslim Version”, in: 
Studies in Islamic History and Civilization in Honor of Professor David Ayalon, 
Moshe Sharon, ed., Jerusalem / Leiden, 159-181. 

Lupprian, Karl-Ernst 1981, Die Beziehungen der Päpste zu islamischen und mongolischen 
Herrschern im 13. Jahrhundert anhand ihres Briefwechsels, (Studi e Testi 291), Città 
del Vaticano. 

McLean, Norman 1899, “An Eastern Embassy to Europe in the Years 1287-8”, The 
English Historical Review 14, 54, 299-318. 

Miller, William 1968 [1926], Trebizond: The Last Greek Empire, repr., Amsterdam. 
Minieri Riccio, Camillo 1883, Saggio di codice diplomatico formato sulle antiche scritture 

dell’Archivio di Stato di Napoli, Supplemento II, Naples. 
Montgomery, James A. 1927, The History of Yaballaha III, Nestorian Patriarch and of 

his Vicar Bar Sauma, Mongol Ambassador to the Frankish Courts at the End of the 
Thirteenth Century, New York. 

Mostaert, Antoine and Francis Woodman Cleaves 1952, “Trois documents mon-
gols des Archives secrètes vaticanes”, Harvard Journal of Asiatic Studies 15, 3/4, 
419-506. 

Mostaert, Antoine and Francis Woodman Cleaves 1962, Les lettres de 1289 et 1305 
des ilkhan Argun et Öljeitü à Philippe le Bel, Cambridge. 

Moule, A. C. 1914, “Documents Relating to the Mission of the Minor Friars to 
China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, Journal of the Royal Asiatic 
Society, 533-599. 

Northrup, Linda S. 1998, From Slave to Sultan: The Career of al-Manṣūr Qalāwūn and 
the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-689 A.H./1279-1290), 
(Freiburger Islamstudien 18), Stuttgart. 

D’Ohsson, Constantin Mouradgea 1834-35, Histoire des Mongols depuis Tchinguiz-
Khan jusqu’à Timour Bey ou Tamerlan, vol. 3 et 4, La Haye / Amsterdam. 

Paravicini Bagliani, Agostino 1996, Il trono di Pietro. L’universalità del papato da 
Alessandro III a Bonifacio VIII, Rome. 

Paravicini Bagliani, Agostino 2003, Bonifacio VIII, Turin. 
Pelliot, Paul, ed. 1922-32, “Les Mongoles et la papauté. Documents nouveaux”, 

Revue de l’Orient chrétien 3e sér. 3 (23), 3-30; 4 (24), 225-335; 8 (28), 3-84. 
Pelliot, Paul 1973, Recherches sur les chrétiens de l’Asie centrale et d’Extrême-Orient, Paris. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE RELATIONS OF THE PAPACY WITH MONGOL AND MUSLIM RULERS  225 

Petech, Luciano 1962, “Les marchands italiens dans l’Empire mongol”, Journal 
Asiatique 250, 549-574. 

Poirel, Dominique 1991, Philippe le Bel, Paris. 
Prestwich, Michael 1988, Edward I, London. 
Rashīd al-Dīn, Faḍl Allah, Jāmiʿ al-tawārīkh, A. A. Alizade, ed., Baku 1957. 
Les registres de Boniface VIII, Georges Digard, Maurice Faucon et Antoine Thomas, 

ed., 4 vols., Paris 1884-1939. 
Les registres de Nicolas IV, Ernest Langlois, ed., Paris 1886-1905. 
Reichert, Folker E. 1992, Begegnungen mit China. Die Entdeckung Ostasiens im Mittelal-

ter, Sigmaringen.  
Richard, Jean 1949, “Le début des relations entre la papauté et les Mongols de 

Perse”, Journal Asiatique 237, 291-297; repr. in: Richard, Jean 1977, Les relations  
entre l’Orient et l’Occident au Moyen Age: études et documents, (Variorum Collected 
Studies Series 69), London, XIV. 

Richard, Jean 1957, “La mission en Europe de Rabban Cauma et l’union des égli-
ses”, in: Convegno di scienze morali, storiche e filologiche: Oriente ed Occidente nel Medio 
Evo (Accademia Nazionale dei Lincei, Atti dei convegni 12), Rome, 162-167. 

Richard, Jean 1969, “The Mongols and the Franks”, Journal of Asian History 3,  
45-57; repr. in: Richard, Jean 1976, Orient et Occident au Moyen Age: contacts et rela-
tions (XIIe-XVe s.), (Variorum Collected Studies Series 49), London, XXVII. 

Richard, Jean 1970, “Isol le Pisan: Un aventurier franc gouverneur d’une province 
mongole?”, Central Asiatic Journal 14, 186-194, repr. in: Richard, Jean 1976, 
Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations (XIIe-XVe s.), (Variorum Col-
lected Studies Series 49), London XXX. 

Richard, Jean 1977, La papauté et les missions d’Orient au Moyen Age (XIIIe - XVe  
siècles), Paris. 

Richard, Jean 1983, “Le discours missionaire: l’exposition de la foi chrétienne dans 
les lettres des papes aux Mongols”, in: Prédication et propagande au Moyen Age: 
Islam, Byzance, Occident, Paris, 257-270.  

Röhricht, Reinhold 1881, “Études sur les derniers temps du royaume de Jérusa-
lem”, Archives de l’Orient latin 1, 617-652. 

Röhricht, Reinhold 1898, Geschichte des Königreichs Jerusalem (1100-1291), Innsbruck. 
Rossabi, Morris 1988, Khubilai Khan: His Life and Times, Berkeley / Los Angeles / 

London. 
Runciman, Steven 1954, A History of the Crusades, vol. III: The Kingdom of Acre 

and the Later Crusades, Cambridge. 
Ryan, James Daniel 1981, “Nicholas IV and the Evolution of Eastern Missionary 

Effort”, Archivum Historiae Pontificiae 19, 79-95. 
Ryan, James Daniel 1998, “Christian Wives of Mongol Khans: Tartar Queens and 

Missionary Expectations in Asia”, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Brit-
ain & Ireland (Third Series) 8, 3, 411-421. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER HERDE 226 

Saunders, J. J. 1971, The History of the Mongol Conquests, London. 
Schein, Sylvia 1979, “Gesta Dei per Mongolos 1300. The Genesis of a Non-Event”, 

English Historical Review 94, 805-819. 
Schein, Sylvia 1985, “Philip IV and the Crusade: A Reconsideration”, in: Crusade 

and Settlement, P. W. Edbury, ed., Cardiff, 121-126. 
Schein, Sylvia 1991, Fideles crucis: The Papacy, the West and the Recovery of the Holy 

Land 12741314, Oxford. 
Schmieder, Felicitas 1994, Europa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abend-

landes vom 13. bis in das 15. Jahrhundert, Sigmaringen. 
Setton, Kenneth M. 1976, The Papacy and the Levant (1204-1571), vol. 1, Philadel-

phia. 
Sinor, Denis 1975, “The Mongols and Western Europe”, in: A History of the Cru-

sades, Kenneth M. Setton, gen. ed., vol. III: The Fourteenth and Fifteenth Cen-
turies, Harry W. Hazard, ed., Madison (Wisc.), 513-544. 

Soranzo, Giovanni 1930, Il papato, l’Europa cristiana e il Tartari, Milano. 
Spuler, Bertold 1965, Die Goldene Horde. Die Mongolen in Rußland 1223-1502,  

2. Aufl., Wiesbaden.
Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen in Iran. Politik, Verwaltung und Kultur der Ilchan-

zeit 1220-1350, 3. Aufl., Berlin. 
Stones, E. L. G. and Grant G. Simpson 1978, Edward I and the Throne of Scotland, 

1290-1296: An Edition of the Record Sources for the Great Cause, 2 vols., Oxford. 
Tisserant, Eugène 1931, art. “L’Église nestorienne. Relations avec Rome”, in Dic-

tionnaire de théologie catholique, vol. 11, Paris, cols. 221ff.  
Toepel, Alexander, Hg. 2008, Die Mönche des Kublai Khan. Die Reise der Pilger Mar 

Yahballaha und Rabban Sauma nach Europa, Darmstadt. 
Troll, Christian W. 1966-67, „Die Chinamission im Mittelalter“, Franziskanische 

Studien 48, 109-150; 49, 22-79. 
De Vries, Wilhelm 1963, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg / München. 
Wallis Budge, Sir E. A., trans. 1928, The Monks of Kublai Khan, Emperor of China, 

London. 
Wetzel, Klaus 1995, Kirchengeschichte Asiens, Wuppertal / Zurich. 
Wyngaert, Anastase van den 1924, Jean de Mont Corvin O.F.M., premier évêque de 

Khanbaliq (Pe-king) 1247-1328, Lille. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Europe and the Crusades:  
Ideologies and Insight 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hagarener, Sarazenen, Mauren, Türken, Moabiter – 
Wahrnehmung und Wertung der Araber und  
Muslime in päpstlichen Dokumenten bis zum  
12. Jahrhundert

Georg Gresser 

Spätestens seit den Ereignissen des 11. September 2001 verdient das gewählte 
Thema aus verschiedenen Gründen unsere Aufmerksamkeit. Seit diesem Ereignis 
hat sich die Forschung in großem Maße dem Fragenkomplex der Beziehungen 
zwischen Islam und Christentum zugewandt.1 Dabei besteht das größte praktische 
Problem unserer Zeit darin, unvereinbare und größtenteils feindliche Denksyste-
me, Moral- und Glaubensvorstellungen nebeneinander zu stellen. Die westliche 
Welt ist in den vergangenen rund 300 Jahren in ihrer Überlegenheit auf diesen 
Gebieten kaum herausgefordert worden. Aber das westliche Europa durchlebte 
vor mehr als 1300 Jahren genau diese schmerzhafte Erfahrung. Und das ganze 
Mittelalter hindurch lebte es mit einer mehr oder weniger ständigen Bedrohung 
seiner Selbstzufriedenheit. Für die mittelalterliche Christenheit war die Existenz 
des Islams das folgenschwerste Problem. Als praktisches Problem erforderte es Ta-
ten und ein Abwägen zwischen den Möglichkeiten: Kreuzzug, Bekehrung, Koexi-
stenz, Handelsbeziehungen. Als theologisches Problem verlangte es nach einer 
Klärung des Geheimnisses seiner Existenz: Welche Rolle in der Geschichte hatte 
die Vorsehung ihm zugedacht? Handelte es sich um ein Anzeichen für die letzten 
Tage oder lediglich um eine Stufe in der Entwicklung des Christentums? Um eine 
Häresie, ein Schisma oder eine neue Religion? Um Menschen- oder Teufelswerk? 
Es war schwer, unter diesen Möglichkeiten eine Entscheidung zu treffen. Aber ehe 
man sich entschied, musste man die Fakten kennen, und diese waren nicht leicht 
in Erfahrung zu bringen, denn vor allem die geographische und die sprachliche 
Barriere waren kaum zu überwinden. 

Das Abendland verfügte über keinen Zugang zu den Absichten und Motiven 
des Islams. Und für das Verständnis gab es auch keine wirklichen Hilfen aus der 
Antike. Intellektuell war die Position des Islams am ehesten mit der Position des 
Judentums zu vergleichen. Sie hatten viele Grundsätze gemeinsam und äußerten 
in vielerlei Hinsicht dieselben Einwände gegen das Christentum. Aber den christ-

1  Vgl. zum Folgenden vor allem die Arbeiten von Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der 
Araber in den lateinischen Quellen des früheren Mittelalters vom ausgehenden sechsten bis zur Mitte 
des achten Jahrhunderts, Frankfurt a.M.; ders. 1993, „Die Sarazenenseuche oder Wie ein 
Feindbild entsteht“, in: Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschläge, das Unvertraute zu 
verstehen, Gernot Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59; Southern, Richard W. 1981, Das Islam-
bild des Mittelalters, Stuttgart et al. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 230 

lichen Denkern stand zur Beantwortung des jüdischen Falles eine verwirrende Fül-
le von Material zur Verfügung, und die wirtschaftliche und soziale Unterlegenheit 
der Juden bestärkte die Ansicht, dass ihr Fall mit Herablassung behandelt werden 
könne. Nichts ist leichter, als die Argumente der gesellschaftlich Erfolglosen bei-
seite zu fegen, und wir können sehen, wie sich das in der traurigen Geschichte der 
jüdischen Kontroverse im Mittelalter bestätigte. 

Dieser Behandlung widersetzte der Islam sich aber vehement. Er war ungeheuer 
erfolgreich. Der Islam hielt ebenso der Eroberung wie der Bekehrung stand, und 
er weigerte sich, schwach zu werden.  

Araber: Sarazenen oder Hagarenen? 

Das Bibelwort aus Genesis 16,12 ist „locus classicus“ für die frühe Bewertung der 
Völker aus der ägyptischen Wüste: „Er wird ein Mensch sein, wie ein Wildesel. 
Seine Hand gegen alle, die Hände aller gegen ihn.“2 Rufen wir uns kurz die dazu 
gehörende Geschichte ins Gedächtnis zurück: Nachdem Sara ihrem Mann Abra-
ham keine Kinder geboren hat, übergibt Sara ihre ägyptische Magd Hagar ihrem 
Mann, um durch sie zu einem Sohn zu kommen. Als Hagar schwanger wird, läuft 
sie ihrer Herrin davon. Doch ein Engel des Herrn bringt sie mit einer Prophezei-
hung zur Vernunft: „Geh zurück zu deiner Herrin und ertrage ihre harte Behand-
lung! […] Deine Nachkommen will ich so zahlreich machen, dass man sie nicht 
zählen kann. […] Du wirst einen Sohn gebären und ihn Ismael3 nennen; denn 
der Herr hat auf dich gehört in deinem Leid.“4 Geraume Zeit später – die Bibel 
beziffert den Zeitraum mit 14 Jahren – gebar Sara dann doch noch einen Sohn 
namens Isaak.5 Sara verlangte nun die Verstoßung des Ismaels und seiner Frau. 
Nach altorientalischem Recht konnte eine kinderlose Frau ihrem Mann die Skla-
vin überlassen. Die Kinder der Sklavin galten dann als legitime Kinder des Ehe-
paares. Sollte später die Frau wider Erwarten noch eigene Kinder bekommen, 
konnte der Vater die Kinder der Sklavin nach Übergabe von Geschenken fort-
schicken, er musste die Sklavin dann aber freilassen. Abraham zögert, willigt aber 
nach einer Weissagung durch Gott ein: „Sei wegen des Knaben und deiner Magd 
nicht verdrossen! Hör auf alles, was dir Sara sagt! Denn nach Isaak sollen deine 
Nachkommen benannt werden. Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem 
großen Volk machen, weil auch er dein Nachkomme ist.“6 Nach der Errettung der 
Mutter und des Kindes nach ihrer Verstoßung aus dem Hause des Abraham wird 

2  Gen 16,12; Anmerkung der Einheitsübersetzung: „Der Vers deutet den unbändigen Frei-
heitsdrang der Wüstenstämme an. Die arabischen Beduinen betrachten sich noch heute als 
Nachkommen Ismaels.“ 

3  Ismael, hebr. Jischmaʾel = Gott erhört dich; arab. Ismaʾīl. 
4  Gen 16,9ff. 
5  Gen 21,1-8. 
6  Gen 21,12f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 231 

abschließend berichtet: „Gott war mit dem Knaben. Er wuchs heran, ließ sich in 
der Wüste nieder und wurde ein Bogenschütze. Er ließ sich in der Wüste Paran7 
nieder und seine Mutter nahm ihm eine Frau aus Ägypten“.8 

Zwar nimmt in der christlichen Symbolik Isaak Christus vorweg, und seine 
Nachkommen die Kirche, und Ismael repräsentiert mit seiner Nachkommenschaft 
die Juden. Aber das ist nur die allegorische Bedeutung der Ereignisse. Buchstäb-
lich aber glaubt man, die wirklichen Nachkommen Ismaels seien die Araber und 
in deren Folge die Sarazenen. Heute gehen moderne Bibelwissenschaftler davon 
aus, dass es in der Tat seit dem Ende des 8. Jahrhunderts vor Christus eine proto-
beduinische Stämmekonföderation der Ismaeliter gegeben hat. Diese verschiede-
nen Stämme siedelten in der Wüste Nefud. 

Woher kommt nun aber die in der Spätantike bei den Kirchenvätern auftau-
chende Gleichsetzung dieser Völker mit den Sarazenen? Die wenigen der über ihr 
Leben bekannten Tatsachen rechtfertigen diese Gleichsetzung: Ismael steht au-
ßerhalb des Bundes – genau wie die Sarazenen. Ismael wird in die Wüste gejagt9 – 
die Sarazenen kommen aus der Wüste. Ismael ist ein Bogenschütze10 – die Sara-
zenen sind die besten Bogenschützen, vor allem zu Pferde und auf dem Kamel. 
Ismael ist ein wilder Mensch, wie ein Wildesel, dessen Hand sich gegen jeder-
mann erhebt – kann man eine bessere Beschreibung der Sarazenen finden? Im 
Lichte dieser Gleichsetzung mit den Kindern Ismaels kann der Charakter der Sa-
razenen schon früh eine scharfe Dichotomie zwischen den Christen und jenen 
unberechenbaren Feinden kennzeichnen. 

Die ersten Quellen, die eine solche Wertung vornehmen, sind schon Flavius Jo-
sephus und Eusebius von Caesarea. Aber für den Westen wichtiger ist die Inter-
pretation beim Kirchenvater Hieronymus und ihm zunächst weitgehend folgend 
dann Isidor von Sevilla und Beda Venerabilis.  

Der bedeutendste Autor für die Bewertung in vorislamischer Zeit ist der Kirchen-
vater Isidor von Sevilla (gest. 635). Während er in seinem Genesis-Kommentar 
noch die traditionelle Gleichsetzung Ismaels und seiner Nachkommen mit den 
Juden aus älteren Vorlagen übernimmt, findet man in seinem Hauptwerk, den 
Etymologien, eine andere Deutung: Ismael filius Abraham, a quo Ismaelitae, qui nunc 
corrupto nomine Sarraceni, quasi a Sara, et Agareni, ab Agar.11 

Er macht sich Gedanken über die Theorie, wonach der Name der Sarazenen 
etwa von Sara abgeleitet werden könne. Das ist natürlich falsch, denn diese stam-
men doch von Hagar, müssen folglich als Hagarener, oft im Mittellateinischen 

                                                                                          
7  Paran = Pharan, das heutige Firan, eine Oase auf dem Südsinai, ca. 40 km von der Küste 

entfernt. 
8  Gen 21,20f. 
9  Gen 21,9-21. 
10  Gen 21,20. 
11  Isidor von Sevilla, „Etymologia“, in: Patrologiae Latinae (PL) 82, Jacques-Paul Migne, Hg., 

Paris 1844-1855, 1862-1864, Liber IX, Kap. II 6, Sp. 329. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 232 

ohne die Aspiration als Agarener bezeichnet werden. Woher die Bezeichnung Sa-
razenen aber nun kommt, dazu bietet Isidor als mögliche Lösungswege folgende 
Erklärungen an: entweder ist es ein simples Versehen der biblisch Unkundigen 
oder es hat etwas mit der Landesbezeichnung „Syrien“ zu tun: Saraceni dicti, vel 
quia ex Sara genitos se praedicent; vel, sicut gentiles aiunt, quod ex origine Syrorum sint, 
quasi Syrigenae.12 Dann wird er aber sehr konkret und kommt zu dem Ergebnis, 
dass sich die Sarazenen offenbar selbst zum Zwecke der Erhöhung ihrer Position 
als Nachfahren der Sara, also der Herrin, bezeichnet haben müssen, damit sie den 
Makel der Geburt als Nachfahren der Hagar, also der Magd, abstreifen könnten: 
Ipsi sunt et Ismaelitae, ut liber Geneseos docet, quod sint ex Ismaele. Ipsi cedar a filio Ismae-
lis. Ipsi Agareni ab Agar, qui, ut diximus, perverso nomine Saraceni vocantur, quia ex Sa-
ra se genitos gloriantur.13 Wir erkennen also: Es liegt schon in der Bezeichnung 
selbst ein äußerst kritischer Ton, der mit einer negativen Bewertung einhergeht. Es 
kommt also nur auf den Standpunkt an: von einer korrekten Genealogie kann 
hier ohnehin nicht die Rede sein. Für polemische Zwecke kann man sich aber für 
den einen oder den anderen Ausdruck entscheiden. Auch die Problematik der 
Herleitung der Bezeichnung Agarener von Hagar muss dann nicht kollidieren mit 
der historischen Tradition, die immer nur die Bezeichnung Sarazenen kannte. „In 
der jeweiligen Entscheidung für den Terminus Agareni darf man daher das wohl-
überlegte Bemühen erkennen, die sonst allein als Saraceni bekannten Araber mit-
tels ihrer als nicht makellos empfundenen Abkunft negativ zu bestimmen und 
ihnen für die Zukunft generell […] eine den christlichen Völkern unterlegene Po-
sition zuweisen zu wollen.“14 Griechische Autoren haben in diesem Zusammen-
hang eine ganz andere Herleitung gefunden. Sie konstruieren hier ein Wortspiel: 
tēs Sarras xenous, id est a Sarra vacuous, womit sie den Worten Hagars folgen: Sarra 
vacuam me dimisit. Diese Erklärung ist den Lateinern freilich nicht zugänglich.15 

Sarazenen: Heiden oder Götzendiener? 

Der frühmittelalterliche Kirchenvater Beda hat in England gelebt und stirbt im 
Jahre 735. Seine Aussagen zu unserem Thema sind ohne Zweifel die wichtigsten 
für das Bild des Islams im gesamten Mittelalter.16 Seine Autorität in Fragen der 
Bibelexegese und der Geschichte wird niemals in Zweifel gezogen; zudem errei-
chen seine Werke eine enorme Verbreitung und Rezeption. Beda lebt zu einer 
Zeit, als das Problem zum ersten Male auch in der Realität des europäischen Men-
schen einen bedeutenden Platz einnimmt. Noch bevor Beda stirbt, haben die Sa-

12  Ebd. Liber X, Kap. II 57, PL 82, Sp. 333. 
13  Ebd. 
14  Rotter 1979, 32. 
15  Johannes Damascenus, „De Haeresibus“, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul Migne, 

Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl., Paris 1860], Sp. 675-779, hier Sp. 763. 
16  Zum Folgenden vgl. Southern 1981, 18f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 233 

razenen bereits die Grenze ihrer nach Westen gerichteten Expansion erreicht. Be-
da sieht in ihnen Ungläubige von großer Wildheit. Aber in seiner Historia, einer 
ausführlichen Kirchengeschichte, widmet er ihnen doch nur einen bescheidenen 
Platz: Er erwähnt lediglich, dass sie für ihre Verwüstungen die einzig denkbare 
und gebührende Strafe in der Schlacht von Poitiers erhalten hätten.  

Wesentlich gesprächiger ist Beda aber in seinen Bibelkommentaren. Zunächst 
beschreibt er den Lebensraum: Faran nunc oppidum trans Arabiam iunctum Sarrace-
nis qui in solitudine uagi errant. […] In deserto autem Faran scriptura commemorat habi-
tasse Ismahelem unde et Ismahelitae qui nunc Sarraceni.17 

Alle Quellen sind sich darüber einig, dass die Araber in der Wüste leben. Dabei 
sind sie ein Nomadenvolk, das rastlos in der Wüste umherzieht. Hinzu kommt, 
dass sie allen Völkern, die am Rande der Wüste leben, ständig zur Gefahr werden. 
Wir erinnern uns wieder an das Wort aus Genesis 16,12. Beda spricht sogar von 
einer Sarazenen-Wüste: in seiner Beschreibung der Sinai-Halbinsel im Genesis-
Kommentar ist von Sarracenorum heremum18 die Rede. Wüste und Sarazenen bil-
den gewissermaßen eine abhängige Einheit, die wieder Umkehrschlüsse erlaubt. 
Es ist nicht nötig, Sarazenen in der Wüste anzutreffen, um sie dort zu vermuten. 
In einigen Quellen ist bei Ortsbeschreibungen mit Wüstencharakter schnell ein-
mal ein inter Saracenos eingeflochten, ohne dass der Autor genau wüsste, ob dort 
wirklich welche leben. 

Doch wie sieht es mit dem religiösen Bekenntnis der Araber bzw. Sarazenen 
aus? In der Gleichsetzung mit den Ismaliten stehen sie freilich außerhalb des 
Bundes, aber welche Götter verehren sie denn nun?  

Beda schlachtet auch hier zunächst einmal eine Bibelstelle aus, die einschlägig 
ist: „Als aber Gott, der mich schon im Mutterleib auserwählt und durch seine 
Gnade berufen hat, mir in seiner Güte seinen Sohn offenbarte, damit ich ihn un-
ter den Heiden verkündige, da zog ich keinen Menschen zu Rate; ich ging auch 
nicht sogleich nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, son-
dern zog nach Arabien und kehrte dann wieder nach Damaskus zurück.“19 In 
Arabien leben also nur Heiden und offenbar lohnt sich eine längere Beschäfti-
gung mit diesen nicht. Beda schließt hier in seinem Kommentar der Apostelge-
schichte auch direkt an, wenn er feststellt, dass der Evangelist Lukas ganz bewusst 
Judäa, Galiläa und Samarien als Missionsgebiete des Paulus nennt und Arabien 
auslässt: […] primo abiisse in Arabiam, et iterum reversum esse Damascum […] Idcirco 
autem Lucas Arabiam pratermittere videtur, quod ibi minime praedicaverit.20 Beda geht 
noch einen Schritt weiter, wenn er konstatiert, dass die Araber nicht nur Heiden 

                                                                                          
17  Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Christianorum, Series La-

tina 119), Turnhout 1962, 278 (Nomina locorum). 
18  Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, Series 

Latina 118A), Turnhout 1967, 232 (In Genesim IV, 20). 
19  Gal 1,15-17. 
20  Beda, „Super acta apostolorum“, Kap. 9, PL 92, Sp. 964. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 234 

sondern sogar Häretiker sind, die an die Sterblichkeit der Seele glauben: Arabici, 
qui animam simul cum corpore mori putant.21 Bei der Betrachtung der päpstlichen 
Quellen werden wir noch sehen, dass man in Rom im 7. Jahrhundert noch von 
einer gänzlich anderen Situation in diesem Gebiet ausgeht. 

Schon der griechische Kirchenvater Eusebius von Caesarea und ihm folgend Hie-
ronymus berichten, dass die Araber im Nordosten der Sinai-Halbinsel einen 
Stein-Kult ausüben und die Venus verehren.22 Der anonyme Pilger aus Piacenza 
berichtet im 6. Jahrhundert von einer angeblich von ihm selbst beobachteten Ze-
remonie, wo ein zunächst aus schneeweißem Marmor bestehendes Steinidol nach 
einer kultischen Handlung durch einen Priester (sacerdos ipsorum) bei Neumond 
sich vollkommen schwarz verfärbt habe.23 

Besonders der Hinweis auf die Venusverehrung hat Beda und seine Leser dann 
zu einer folgenschweren Kombination geführt: denn die Venus ist – nach antiker 
und uns durch den „Naturwissenschaftler“ Plinius vermittelten Lehre – die Licht-
bringerin, oder nach dem lateinischen Original, eben Luzifer. Entweder durch ein 
bildungsmäßiges Defizit oder einen gezielt provozierten Irrtum wurden so die Sa-
razenen schließlich zu Teufelsanbetern.24 Durch seine Bibelexegese gelangt Beda 
zu einer folgenschweren Erklärung, die sich noch lange in der exegetischen Litera-
tur halten wird. In seiner Erläuterung der Apostelgeschichte kommentiert er die 
Rede des Stephanus vor dem Hohen Rat: „Und sie fertigten in jenen Tagen das 
Standbild eines Kalbes an, brachten dem Götzen Opfer dar und freuten sich über 
das Werk ihrer Hände. Da wandte sich Gott ab und überließ sie dem Sternenkult, 
wie es im Buch der Propheten heißt: Habt ihr mir etwa Schlachtopfer und Gaben 
dargebracht während der vierzig Jahre in der Wüste, ihr vom Haus Israel? Das 
Zelt des Moloch und den Stern des Gottes Romfa habt ihr herumgetragen, die 
Bilder, die ihr gemacht habt, um sie anzubeten.“25 Wer oder was ist nun Romfa? 
Beda erklärt: Dimisistis (inquit) Deum verum et vivum, et sidus Remphan, id est, facturae 
vestrae, vobis pro Deo suscepistis. Significat autem Luciferum, cujus cultui Sarracenorum 

21  Beda, „Quastiones super Leviticum“, Kap. 11, PL 93, Sp. 391. 
22  Hieronymus, „Vita des heiligen Einsiedlers Hilarion“, in: Des heiligen Kirchenvaters Eusebius 

Hieronymus ausgewählte Schriften, Bd. 1, Ludwig Schade, Übers., (Bibliothek der Kirchenvä-
ter 15), Kempten / München 1914, Kap. 25, 53f.: „Es war gerade der Tag, an welchem eine 
alljährlich stattfindende Feier die ganze Stadt [Elusa] im Tempel der Venus zusammenge-
führt hatte. Die Bewohner verehrten sie als Morgenstern, dessen Kult die Sarazenen erge-
ben sind.“ (Pseudo-) Gordianus bringt in seiner „Vita und Passio des hl. Placidus“, Kap. 61, 
den Hinweis, dass der Sarazenenfürst Abdallah den Kult des Lucifer auszubreiten suchte, 
um das Christentum auszurotten (in: Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus 
Suyskenus et al., Hg., Cambridge 2002 [Antwerpen 1770], 114-138). 

23  Antonini Placentini, „Itinerarium“, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., Hg., 
(Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174, hier Kap. 38, 2ff., 
148. 

24  Beda, „Expositio super Acta Apostolorum“, Kap. 9, PL 92, Sp. 964: Rex Areta, qui interpre-
tatur descensio, diabolus intelligitur. – Aretas war der Name des Araberkönigs. 

25  Apg 7,41ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 235 

gens ob honorem Veneris erat mancipata.26 Damit ist allerdings noch nicht gesagt, dass 
Beda bei dem Begriff Luzifer an den Teufel nach christlichem Verständnis denkt. 
Was lesen wir bei Plinius: „Unterhalb der Sonne wandelt ein sehr großer Stern, 
namens Venus, mit abwechselndem Lauf und in den Beinamen mit Sonne und 
Mond wetteifernd. Erscheint sie früher (als die Sonne) und vor Tagesanbruch, so 
heißt sie Lucifer (Lichtbringer), weil sie wie eine zweite Sonne den Tag früher 
bringt; leuchtet sie aber nach Sonnenuntergang, so heißt sie Vesper (Abendstern), 
weil sie den Tag verlängert und an die Stelle des Mondes tritt.“27 Aber man darf 
nicht vergessen, dass Luzifer eben auch schon seit den frühen Kirchenvätern als 
Bezeichnung für den Teufel bekannt ist. Nach dem Propheten Jesaja gibt es im 
Spottlied über den König von Babel einen hier einzureihenden Vers: „Ach du bist 
vom Himmel gefallen, du strahlender Sohn der Morgenröte.“28 Ein Bibelkenner 
wie Beda kommt freilich sofort auf ein Wort beim Evangelisten Lukas: „Da sagte 
er [Jesus] zu ihnen: Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen.“29 Die 
Kombination beider Verse ergibt dann die entsprechende Interpretation. Für Beda 
sind die Sarazenen auch ohne diese explizite Interpretation ohnehin Heiden, da 
sie als Verehrer von Romfa oder Venus eben sowieso Götzendiener sind. Und 
Götzendienst ist auch eine Form der Teufelsanbetung. Hier hat Beda eine Saat 
ausgesät, die später ihre Früchte tragen sollte: Bei den meisten Lesern in späterer 
Zeit überwiegt eindeutig die Nennung Luzifers im Sinne von „Teufel“ und – ge-
stützt auf das Zeugnis des großen Beda, und so außerhalb jeder Kritik – damit ein 
hervorragendes Argument, die Sarazenen auch in der jeweiligen Gegenwart als 
Teufelsanbeter abzuqualifizieren. Wenn nun die Muslime besonders den Freitag, 
also den dies veneris verehren, dann ist der Beweis für ihren Götzendienst schon 
erbracht. Es soll in diesem Zusammenhang auch nicht unerwähnt bleiben, dass in 
vorislamischer Zeit in Arabien durchaus einige Heiligtümer bereits verehrt worden 
sind, deren Ursprung auf den Propheten Abraham, Hagar und Ismael als deren 
monotheistische Stifter zurückgehen, weshalb sie Mohammed auch aus Pietät ge-
gen diese drei beibehalten hat, freilich aus ihren heidnischen Zusammenhängen 
gelöst: darunter sind zudem die drei Bäume in Nachla östlich von Mekka, wo al-
Uzza, also der Planet Venus, von den Quraisch verehrt werden.30 Und der große 

                                                                                          
26  Beda, „Expositio in Acta Apostolorum“, Kap. 7, PL 92, Sp. 959. Diese Interpretation 

stammt sicher nicht von Hieronymus, wie man aus dessen Auslegung dieser Stelle leicht 
ersehen kann (Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebrai-
corum nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G. 
Morin, und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turnhout 1959, 
148). Ob diese Auslegung von Beda selbst kommt, oder ob er sie bei einem anderen Autor 
bezogen hat, kann nicht nachgewiesen werden. 

27  Plinius Secundus d. Ä., Naturkunde, Nat. hist. II, 6; hier in der dt. Übersetzung nach Rode-
rich König, München 1974, 35. 

28  Jes 14,12. 
29  Lk 10,18. 
30  Vgl. dazu jetzt auch Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen 

zum Bild des Islam in den mittelenglischen Romanzen, Diss., Bonn, 115 mit den Einzelnachwei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 236 

Kirchenvater Johannes Damascenus, christlicher Bischof in arabischen Diensten, 
setzt den schwarzen Stein der Kaaba mit der Venus in Beziehung. Damit schließt 
sich der Kreis: Jede einzelne der drei Stationen, nämlich Stein-, Venus und Luzi-
ferverehrung, trägt den Sarazenen von christlicher Warte aus unweigerlich die Kri-
tik der Ungläubigen, der Götzendiener, ein. 

Muslime: „Feinde des Kreuzes“ und Monotheisten? 

Genau auf die bis hierher beschriebene Linie schwenkt von Anfang an auch das 
Papsttum ein. Es gibt keine von der Position der Kirchenväter abweichende Hal-
tung oder Wertung der Araber bzw. Sarazenen in Rom. 

Der früheste Beleg für den Namen Sarraceni in einem päpstlichen Schriftstück 
überhaupt scheint eine Bezeichnung bei Leo I. zu sein. Er nennt einen „Bischof 
der Sarazenen Johannes“.31 Ältere Literatur geht noch davon aus, dass Gregor I. in 
Arabien eine intakte kirchliche Struktur angenommen habe.32 Viel hat sich verän-
dert, als Martin I. (649-655) auf der cathedra Petri sitzt. Die großen kriegerischen 
Auseinandersetzungen des byzantinischen Reiches mit den Sarazenen sind in vol-
lem Gange. Papst Martin I., der in entscheidender Weise in den Monotheleten-
Streit eingreift und die berühmte Lateransynode von 64933 abhält, wird 653 nach 
Byzanz verschleppt und stirbt an den Folgen seiner Misshandlungen am 16. Sep-
tember 655 auf der Krim. Im Zuge seiner Verteidigung erwähnt er in einem Brief 
an seinen Freund Theodor, einen Mönch im Spoudaios-Kloster zu Jerusalem, 
zweimal die Sarazenen: De falsis autem accusationibus, quas noviter haeretici faciunt, 

sen. Nach Johannes Damascenus hat die Kaaba in Mekka ebenfalls etwas mit der Venus zu 
tun. Rotter 1979, 27: „Damit schließt sich in überzeugender Weise der Kreis, […] Jede ein-
zelne der drei Stationen, nämlich Stein-, Venus- und Luziferverehrung, trägt den Sarazenen 
von christlicher Warte aus unweigerlich Kritik ein.“ 

31  Leo I., „De Eutychiana haeresi et historia“, PL 55, Sp. 1277: Legitur enim in Euthymii Vita 
Stephanum Famniae et Joannem Sarracenorum episcopos, qui Chalcedonensi aderant synodo, fidei 
decreto edito, celerrime abscedentes, illud Euthymio detulisse, putantes iam absolutam synodum. 

32  Rotter 1979, 23f. Zumindest legt ein Brief des Papstes an einen episcopum Arabiae dies na-
he: Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo M. Hartmann, 
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 1892-1899, 281 (XI, 20). Al-
lerdings ist dieses Quellenzeugnis aufgrund der Überlieferungsumstände nicht sehr belast-
bar. Der Brief aus dem Codex Parisiensis 2278 stammt aus dem 9. Jahrhundert und hat 
Korrekturen einer Hand des 11. Jahrhunderts, die den Ortsnamen „Arabiae“ zu „Raven-
nae“ verändert haben. Vgl. auch Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romano-
rum, 2. korr. Aufl. besorgt von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald 
(JE), Leipzig, hier JK 1809. Der angesprochene Bischof Marinianus ist in Ravenna für diese 
Zeit nachweisbar. 

33  Die Akten dieser Synode liegen im Druck vor. Darin finden sich auch zwei Stellen in de-
nen auf die Sarazenen eingegangen wird, einmal in bewusster Unterscheidung von den 
Persern: Riedinger, Rudolf, Hg. 1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Conci-
liorum Oecumenicorum 2,1), Berlin, 172f.: […] a tyrannica potestate et Persarum ferocitate nec 
non Saracenorum temeritate. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 237 

abiicientes veritatem Christi Dei, qualem omnino poterunt hominibus veritatem loqui, qui 
Dei veritati resistunt? Tibi igitur reddo rationem, dilectissime frater, per eum qui iudicaturus 
est mundum istum per ignem, qui et reddet unicuique secundum opus suum. Ego aliquando 
ad Sarracenos nec litteras misi, nec quem dicunt tomum qualiter credere debeant, aut pecu-
nias unquam transmisi, exceptis duntaxat quibusdam illuc venientibus servis Dei causa 
eleemosynae, quibus et modicum quid praebuimus minime ad Sarracenos transmissum.34 
Im Zusammenhang mit seinem Hochverratsprozess scheint es Martin notwendig, 
sich gegen den Vorwurf der Konspiration mit dem Feind im Osten verteidigen zu 
müssen. Problematisch mutet lediglich der Hinweis an, dass er den Sarazenen 
auch kein Buch (tomus) bezüglich ihrer Glaubensunterweisung gesandt habe. Im-
merhin geht der Papst auch davon aus, dass diese Menschen mindestens Heiden, 
wenn nicht vielleicht sogar Häretiker sind. Für unser Thema ist hier nur wichtig, 
dass Martin in anderen Briefen, die mit dem Monotheletenstreit in Zusammen-
hang stehen, rege Korrespondenz mit Bischöfen bzw. anderen kirchlichen Wür-
denträgern unterhält, die in Arabien agieren. Zu diesem Zeitpunkt existiert also 
eine kirchliche Struktur im Gebiet der Sarazenen und übt auch Funktionen aus.35 

In fränkischer Zeit werden aber die Probleme mit den Sarazenen auch im latei-
nischen Westen zunehmend unübersehbar. Die Expansion dieser Völker erreicht 
die christlichen Gebiete: der gesamte Nahe Osten, die nordafrikanische Küste und 
Spanien werden in kürzester Zeit erobert und es stellt sich für den Papst die Frage, 
ob denn die dort lebenden Christen auch genügend Widerstand leisten. Zweifel-
los haben die politischen Umstände die Expansion sehr begünstigt. Der zermür-
bende Kampf zwischen Byzanz und dem Perserreich hat beide Gegner ausbluten 
lassen. Die Kräfte reichen zur Verteidigung Afrikas nicht mehr aus und die Völ-
kerwanderung hat die verbliebenen Strukturen beseitigt. Dass Christen sich vom 
Einmarsch der Sarazenen eine Verbesserung ihrer Situation oder gar „Linderung“ 
versprochen haben, lässt sich nirgendwo nachweisen und spricht den Zeugnissen 
vor allem aus koptischen Quellen Hohn.36 Doch welche Gründe kann es dafür 
geben, dass Gott diese Heimsuchung zulässt? Bereits in ganz frühen Quellen aus 
dem Nahen Osten wird von christlicher Seite aus konstatiert, dass diese expansi-
ven Kräfte, die gegen alle und jeden immer gewinnen, nur von Gott gesandt sein 
können, um die Sünden der Menschen zu bestrafen. Das Erscheinen des Islams 
wird als vorübergehende Prüfung angesehen, die es mit strengeren Bußübungen 
und überzeugendem Glaubenszeugnis zu bestehen gilt.37 Bei Beda klingt das so, 

                                                                                          
34  Martin I., Epistola 14, PL 87, Sp. 199; vgl. Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others 

saw it: A survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Stu-
dies in late antiquity an early Islam 13), Princeton (New Jersey), 76f. 

35  Martin I., Epistolae 5ff., PL 87, Sp. 154-168 an Bischof Johannes von Philadelphia = Am-
man (JK 2064), an Bischof Theodor von Esbuntiorum (JK 2065) und an Bischof Antonius 
von Bacathorum (JK 2066). 

36  Dies gegen die Meinung bei Rotter 1979, 36, der ein solches Szenario unterstellt. 
37  So ausdrücklich im Brief des Bonifatius an König Aethelbald von Mercien (746-747), Brief 

73, hrsg. von Rau, Reinhold 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 238 

als ob die Invasion der Araber eine neue biblische Plage sei: er spricht von der Sa-
razenenpest.38 Um so negativer fällt die Bewertung derjenigen aus, die sich dem 
Kampf gegen die Muslime nicht stellen und statt dessen im restlichen Europa 
nach neuen kirchlichen Betätigungsfeldern Ausschau halten. Papst Gregor II. (715-
731) macht dies in Briefen an Kleriker aus Afrika sehr deutlich: „Afrikaner, die 
sich allenthalben zu kirchlichen Weihen herandrängen, soll er auf keinen Fall an-
nehmen, weil einige von diesen schon öfters als Manichäer, andere als wiederge-
taufte überführt worden sind.“39 Es handelt sich bei diesem Passus um eine For-
mel aus dem Liber Diurnus, die seit dem 5. Jahrhundert bis in die Zeit Nikolaus II. 
in päpstlichen Urkunden in Gebrauch ist. Vor Manichäern und Donatisten zu 
warnen, macht freilich hier bei Gregor II. wenig Sinn, doch ist die Verwendung 
eindeutig in den Zusammenhang mit in Italien in größerer Zahl eintreffenden 
Flüchtlichen aus Nordafrika zu erklären.40 

Es ist vor allem Papst Leo IV. (847-855), der sich dezidiert zum Sarazenenpro-
blem äußert. Das verwundert auch nicht, hat er doch selbst in seinem Pontifikat 
mit den Sarazenen zu kämpfen. Der früher doch recht weit entfernte Krieg hat 
jetzt auch Italien erfasst. Die nach ihm benannte Leostadt darf als ein Befesti-
gungswerk gegen Angreifer der Urbs gesehen werden. 849 erringt er mit süditalie-
nischer Hilfe einen Sieg bei Ostia. Noch tief sitzt der Schock über die Attacke der 
Muslime auf Rom im Jahre 846 unter Papst Sergius II.: „Im Monat August kamen 
die Sarrazenen und Mauren auf dem Tiber nach Rom, verwüsteten die Kirche des 
hl. Petrus, des Apostelfürsten. Mit dem Altar über dem Grab des Apostelfürsten 
nahmen sie den ganzen Schmuck und Schatz fort und besetzten einen stark befe-
stigten Berg hundert Meilen von der Stadt. Einige der Herzöge Lothars griffen 
dieselben ziemlich ungescheut an und wurden vernichtet; ein Teil der Feinde aber 
wurde, als er in die Kirche des hl. Apostels Paulus drang, von der Landbevölke-
rung völlig überwältigt und niedergemacht.“41 Doch die Feinde ereilt bald die 

herr vom Stein Gedächtnisausgabe 4b), Darmstadt, 220f.: „Wie das bei andern Völkern 
Spaniens und der Provence sowie bei den Burgundern der Fall gewesen ist, die sich von 
Gott abwandten und in Hurerei lebten, bis der allmächtige Richter Strafen zur Buße für 
solche Verbrechen durch die Unkenntnis des Gesetzes Gottes und durch die Sarazenen 
kommen und wüten ließ.“ 

38  Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. My-
nors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969, 556, V. 23: Sarracenorum lues – vgl. zu 
dieser Problematik die sehr einseitige, in ihrer Literaturauswahl begrenzte, nicht an den 
Originalquellen arbeitende und pro-muslimische Arbeit von Kassimova 2006, 65ff. u. ö. 

39  Brief Gregors II. an Bonifatius vom 1. Dezember 722, Rau 1968, 68f.; ebd. Anm. 1: „Die 
Afri sind die Bewohner der nordafrikanischen Gebiete, die vor den Arabern geflohen wa-
ren; das Exarchat Karthago, der letzte Rest römischer Herrschaft, wurde 697 erobert.“ 

40  Vgl. hierzu Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des 
11. bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 36), Köln /
Weimar / Wien, 122-142, insbes. 136f., mit allen Belegen für die Formel Afros passim und 
die entsprechenden arabischen Quellen zu dieser Fluchtbewegung. 

41  „Annales Bertiniani“ zu 846, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold 
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedächtnisausgabe 6,2), Darmstadt 1958, 11-287, hier 68f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 239 

Strafe: „Als die Sarrazenen mit ihren Schiffen, die sie mit der Masse der aus der 
Kirche des hl. Apostels Petrus geraubten Schätze beladen hatten, den Rückweg an-
traten, erhob sich plötzlich, als sie auf der Fahrt Gott und unseren Herrn Jesus 
Christus sowie seine Apostel mit verpestetem Munde lästerten, ein unausweichli-
cher Wirbelwind, dass die Schiffe aneinanderprallten und alle untergingen; einiges 
aber von den Schätzen wurde in den Taschen der Toten, die das Meer ans Land 
warf, gefunden und zum Grab des hl. Apostels Petrus zurückgebracht.“42 

Die Reaktion des Papstes Leo auf diese Ereignisse ist aber nicht nur eine militä-
rische Aktion, sondern eine ganz neue Dimension des Krieges. Leo IV. verspricht 
den Kämpfern, die gegen die Muslime zu Felde zogen, mehr als nur Geld und 
Reichtümer, wie es für angeworbene Söldner üblich ist. Leo verspricht noch viel 
mehr: er verspricht den Kämpfenden auch Schätze im Himmelreich: „Wir hoffen 
inständig, dass keiner von Euch im Kampf erschlagen wird, aber wir wünschen, 
dass jeder weiß, dass ihm das Königreich des Himmels als Belohnung gegeben 
werden soll, wenn er denn in diesem Krieg sterben sollte. Denn der Allmächtige 
weiß, dass sie ihr Leben gaben im Kampf für die Wahrheit und den Glauben, für 
die Verteidigung ihres Landes und für die Verteidigung der Christenheit.“43 Es soll 
nicht der Anschein erweckt werden, dass Leo IV. hier völliges Neuland betritt. Sei-
ne Vorgänger Gregor III. , Stefan II. und Paul I. haben ähnliche Formulierungen 
gewählt, um die Franken im Kampf gegen die Langobarden zu motivieren. Nach 
Leo IV. ist es dann vor allem Papst Johannes VIII. (872-882), der den Erlass der 
Sünden für Bekämpfer von Sarazenen und anderen Heiden publiziert.44 Johannes 
VIII. ist in der Wortwahl insgesamt recht erfinderisch. Nur in seinen Briefen finden 
sich Ausdrücke wie „Idumäer“ oder Formulierungen wie Agarenis, qui sunt filii forni-
cationis, ist von pyratis Arabibus oder den Taten latrunculorum Agarenorum die Rede. 
Die Schriftstücke beider Päpste werden später auch in die Dekretalen-Sammlungen 

                                                                                                                                                                                                                          

Nach dem Liber Pontificalis und anderen Quellen waren 11 000 Sarazenen am Montag, 
dem 23. August bei Ostia mit 73 Schiffen und 500 Pferden gelandet; vgl. Böhmer, J. F., 
Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, bearb. von Klaus Her-
bers, Köln / Weimar / Wien, Nr. 59. Zum Jahre 838 wird von einem Überfall der Saraze-
nen auf Marseille berichtet; auch dort nahmen die Feinde die Schätze der christlichen Kir-
chen mit. 

42  „Annales Bertiniani“, 70f. zu 847. 
43  Leo IV., Brief Leos an die Franken von 853, PL 115, Sp. 656. 
44  Johannes VIII., PL 126, Sp. 816: Rescribit de indulgentia eorum qui contra paganos pugnantes 

occubuerant. Weitere Belegstellen: Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Mo-
numenta Germaniae Historica, Epp. 7), Hannover 1912-1928, Nr. 1, 7, 8, 22, 31, 34, 37, 51, 
52, 61, 214, 230, 245, 273, 305 u. ö. Bei Johannes fällt dabei eine häufige Verwendung der 
Adjektive nefas, incredulis, inpius auf, sowie die Betonung, die Sarazenen seien eben nur filii 
ancillae. – Ado von Vienne (800-875) beschreibt den Wechsel der Bezeichnungen aus bibli-
scher Sicht als eine Entwicklung, wenn er sagt (PL 123, Sp. 33): Abraham annorum octoginta 
sex genuit Ismael, a quo Ismaelitae, qui postea Agareni, ad ultimum Saraceni sunt dicti. So hatten 
es Hieronymus, Isidor und Beda sicher nicht verstanden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 240 

eingehen.45 Im letzten Drittel des 9. Jahrhunderts werden immer wieder Nachrich-
ten über die Sarazenen und ihre Übergriffe, vor allem in Süditalien, auch in Rom 
bekannt und tauchen sporadisch in päpstlichen Dokumenten auf, die einen be-
schleunigten Eintritt ins Paradies für die christlichen Krieger in Aussicht stellen.46 
Doch der zunächst noch recht moderate Ton, in dem diese Schreiben gehalten 
sind, verschärft sich in der nächsten Zeit zusehends. Bereits Papst Benedikt IV. 
(900-903) bezeichnet die Muslime als ipsa nefandissima gente Saracenorum.47 Diese 
Redewendung findet man dann auch bei seinem Nachfolger Sergius III. (904-911) 
in einer Urkunde für das von Sarazenen heimgesuchte Silva Candida.48 In der Zeit 
Papst Johannes X. (914-928) sind einige Dokumente im Zusammenhang mit dem 
Kampf gegen die Sarazenen nach der Zerstörung des Klosters Montecassino und 
den kriegerischen Auseinandersetzungen 914/15 zu nennen, die in die Schlacht am 
Garigliano münden. Bedeutsam für unser Thema ist hier die Bemerkung des Pap-
stes in einer Urkunde für den Kölner Erzbischof Hermann I. vom Herbst des Jah-
res 915, wonach die Apostelfürsten Petrus und Paulus selbst in das Schlachtgesche-
hen eingegriffen hätten und nur durch ihre Hilfe der Sieg über die Sarazenen ge-

45  Decretum Gratiani, 23 q. 8 c. 9 und q. 5 c. 46, beide Nikolaus I. zugeschrieben („Nicolai I. 
papae epistolae“, Ernst Perels, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Epp. 6, Berlin 1902-
25, 257-690). Zur Diskussion um die Einrichtung eines Kreuzzugsablasses vgl. Gilchrist, 
John 1988, „The Papacy and War against the ‚Saracens‘, 795-1216“, The International History 
Review 10,2, 174-197, hier 181f.; Chevedden, Paul E. 2005, „Canon 2 of the Council of 
Clermont (1095) and the Crusade Indulgence“, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-
322, passim. Für unsere Fragestellung ist diese Diskussion wenig ergiebig; die negative Be-
wertung des Heiden, des Häretikers, Schismatikers ist stets präsent. Dass die Sarazenen 
(oder andere Bezeichnungen für die Muslime s. u.) einer oder gar mehrerer dieser Katago-
rien angehörten, war niemals strittig. 

46  Hadrian II. (867-872), Brief 4, PL 122, Sp. 1263 an König Ludwig: De victoriis Ludovici im-
peratoris adversus Saracenos, cujus interim et Lotharii fratris quae sunt, tangi vetat (JE 2895; Epi-
stolae Karolini aevi (IV), Ernst Dümmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae Historica, 
Epp. 6), Hannover 1902-1925, 703f.); Brief 20, PL 122, Sp. 1291C: „Ad proceres regni Ca-
roli calvi“ von 869: fines nostros infestatio propemodum Sarracenorum invaderet; Brief 24, Sp. 
1298C: „Ad Carolum calvum regem“ von 870: Sed illi contra hostes Christiani nominis dimi-
canti, pro liberatione populi Dei multis laboribus insistenti, et bella Domini praeliando, Sarraceno-
rum multitudinem superanti, ut pax fieret, cedere noluisti; Brief 25, Sp. 1300B: „Ad episcopos in 
regno Caroli constitutos“ von 870: Praefatus siquidem imperator, terrena regna non ambiens, pro 
liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus, 
quam in eum regnum suum tollentem extendit. Ebd. 16, 21, 22 u. 24. 

47  Benedikt IV., PL 131, Sp 44 (=Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-
1046, 3 Bde., Wien, Nr. 12): Sanctitati seu omnium Christianorum religiositatibus notum esse vo-
lumus, quia iste praesens Malagenus venerabilis episcopus Hierosolymitanae Ecclesiae, una cum suis 
fidelibus a Saracenorum gentibus a sua Ecclesia depraedatus est, et etiam quidam de suis hominibus 
ab ipsa nefandissima gente Saracenorum occisi sunt, pro eo quod fidem illorum minime celebrare vo-
luerunt. 

48  Sergius III., Urkunde vom 23. Mai 905: Ex hoc enim lucri potissimum premium apud condito-
rem omnium Deum reponitur, quando venerabilia loca opportune ordinata ad meliorem fuerint sine 
dubio statum perducta, et ideo considerantes desolationem ecclesiae SS. Rufinae et Secundae, quae 
appellatur Silva Candida, quam passa est a nefandissima Sarracenorum gente, sicut ruina ipsius loci 
testatur. (Zimmermann 1984-1989, Nr. 22; JL 3535). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 241 

lungen sei.49 Damit wird augenfällig betont, dass es sich hier um einen Krieg für 
die gerechte Sache des christlichen Glaubens handelt und nicht um einen Kampf 
um Geld, Gut und Boden. Einen der wenigen Belege aus dieser Zeit stellt eine in-
teressante Bemerkung in einer Urkunde des Papstes Marinus II. dar: Bischof Sico 
von Capua wird wegen seines verwerflichen Lebenswandels getadelt. Er habe sich 
sogar gegen seinen Vorgänger und Wohltäter Petrus gewandt, obwohl dieser ihn 
doch einst von den Sarazenen freigekauft habe. Der Papst verwendet hier wieder 
den abwertenden Terminus ab Agarena gente als Bezeichnung für die mit christli-
chen Sklaven Handel treibenden Araber.50 In der Zeit zwischen dem Anfang des 
10. und der Mitte des 11. Jahrhunderts hören wir fast nichts aus päpstlichen Quel-
len zu unserem Thema.51 Das verwundert auch nicht wirklich, ist es doch eine Pha-
se der Schwäche und Gebundenheit des Papsttums vor allem in innerrömische 
Querelen.  

Eine nächste Stufe ist dann in der Zeit der Reformpäpste erreicht. Nach einem 
Umschwung in der päpstlichen Politik im Bezug auf die Normannen, deren Hilfe 
man gegen die Muslime nunmehr in Anspruch nimmt, muss Robert Guiscard auf 
der Synode von Melfi 1059 einen Eid leisten, der unter anderem beinhaltet, dass 
der Normanne jegliche muslimische Jurisdiktion über Sizilien vernichten und da-
für die christliche Ordnung wieder errichten müsse. Damit hat der Papst eine 
neue Qualität in den Heidenkampf gebracht: 1. er sanktioniert jede Form des 
Vorgehens zur Befreiung der Kirche von der islamischen Herrschaft, und 2. er 
etabliert eine von Gott gewollte christliche Jurisdiktion über alle Gebiete, die von 
den Muslimen erobert bzw. zurückerobert werden sollen. Vor allem der zweite 
Punkt wird von diesem Moment an zu einem der wichtigsten Programmpunkte 
päpstlicher Politik in den nächsten Jahrhunderten werden.52 

Eine interessante Rolle spielt unser Thema bei Papst Gregor VII. Durch den 
glücklichen Umstand der Überlieferung seines Registers können wir seine Position 
in dieser Frage leichter bestimmen. Viele einzelne Zeugnisse liegen dazu vor. Auf-
fälligster Befund ist zunächst die Tatsache, dass Gregor nur den Ausdruck „Sara-

                                                                                          
49  JL 3556; Böhmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii II 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-

rald Zimmermann, Wien / Köln / Graz, Nr. 35 (und ähnlich 36f.): beatissimis scilicet aposto-
lis intercedentibus […] Saraceni [..] dissipati sunt. 

50  JL 3628; Böhmer 1969, Nr. 174. 
51  Marinus II. (942-946), Brief an Bischof Sico von Capua, PL 133, Sp. 874 (Zimmermann 

1984-1989, Nr. 100). Johannes XIII. (965-972), Zimmermann 1984-1989, Nr. 198, 206 u. 
216, in denen auf Zerstörungen der Sarazenen in der Vergangenheit Bezug genommen 
wird. Benedikt VIII. (1012-1024), Urkunde vom Februar 1014 für das Kloster Breme bei 
Pavia: […] et postmodum imminente Sarracenorum persecutione studio Adalberti Deo devoti mar-
chionis translatum est. (JL 4002). Benedikt IX. (1033-1048 mit Unterbrechungen), Urkunde 
für Silva Candida vom November 1037, PL 141, Sp. 1353 (JL 4110; Zimmermann 1984-
1989, Nr. 608). 

52  Zur Synode von Melfi vgl. Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Re-
formpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konzilienge-
schichte Reihe A), Paderborn et al., 48-51. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 242 

zenen“ kennt und zum zweiten diese bis auf wenige Ausnahmen mit paganis 
gleichsetzt. Andere Bezeichnungen (Ismaeliten, Agarener etc.) kommen im Regi-
ster und den Extravaganten nicht vor. Die Forschung hat zurecht auf den einzig-
artigen Briefwechsel dieses Papstes mit Afrika und einem muslimischen Adressa-
ten hingewiesen. Leider gibt es aus dieser Epoche keine vergleichbaren Stücke. 
Gregors Eingreifen in die Streitigkeiten der Diözese Karthago und ihren Bischof 
Cyriacus gipfelt in einem Briefwechsel mit dem muslimischen Herrscher dieses 
Gebietes, dem Hammaditen an-Nāṣir (En-Nacer, gest. 1088/89).53 Dieses Doku-
ment steht in der Geschichte des Verhältnisses von Papsttum und Islam einzigar-
tig dar. Der mehr als konziliante Ton des Papstes gegenüber dem Muslim an-Nāṣir 
ist besonders im Hinblick auf den Kreuzzugsaufruf Gregors VII. wenige Jahre zu-
vor erstaunlich. In allen anderen Schreiben wird besonders der heidnische Cha-
rakter der Sarazenen immer wieder betont.54 Bis in unsere Gegenwart ist daher 
dieses Schreiben immer wieder zitiert worden, weil es quasi der locus classicus für 
den christlich-islamischen Dialog ist.55 

53  Insgesamt sind es fünf Briefe: Gregor VII., Das Register Gregors VII. (Reg. Greg.), Erich Cas-
par, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch 
V-IX), Berlin 1920-1923, hier I 22, 23 sowie III 19ff. Vgl. zu den Vorgängen selbst Hettin-
ger 1993, 147-189. Dieser an-Nāṣir war der Vater des bekannten al-Manṣūr (1088/89-1105). 

54  Belegstellen: Reg. Greg. I 7 vom 30.4.1073 an die französischen Barone, die das maurische 
Spanien erobern wollen; Reg. Greg. I 22 vom 15.9.1073: Pastoralschreiben nach Karthago; 
Reg. Greg. I 23 vom 15.9.1073 an den Bischof Cyriacus von Karthago, der von Sarazenen 
und ungetreuen Christen bedrängt wird; Reg. Greg. I 46 vom 2.2.1074: Aufforderung an 
Wilhelm von Burgund, entweder gegen die Normannen oder aber zur Hilfeleistung der 
konstantinopolitanischen Christen zu eilen; Reg. Greg. I 49 vom 1.3.1074 mit dem Aufruf 
zur Verteidigung von Konstantinopel gegen die Heiden; Reg. Greg. I 64 vom 19.3.1074 an 
Alfons VI. von Leon und Sancho IV. von Navarra; Reg. Greg. II 3 vom 10.9.1074 an Wil-
helm VI. Graf von Poitou; Reg. Greg. II 9 vom 16.10.1074 an Beatrix und Mathilde von 
Tuscien; Reg. Greg. II 31 vom 7.12.1074 an Heinrich IV. mit dem Bericht über seine große 
überseeische Unternehmung; Reg. Greg. III 11 vom 14.3.1076 an Erzbischof Arnold von 
Acerenza; Reg. Greg. IV 28 vom 28.6.1077 an alle Könige Spaniens; Reg. Greg. VI 16 vom 
2.1.1079 an den Bischof Berengar von Gerona. 

55  So stand dieser Brief wörtlich Pate bei der entsprechenden Formulierung des Vaticanums II. 
In der Konstitution „Nostra aetate“, Art. 3 heißt es: Ecclesia cum aestimatione quoque Muslimos 
respicit qui unicum Deum adorant, viventem et subsistentem, misericordem et omnipotentem, Creato-
rem caeli et terrae, homines allocutum, … In der Fassung von Gregor VII. (III 21), auf die in der 
offiziellen Ausgabe des Dokumentes eigens verwiesen wird, heißt dieser Passus: Hanc utique 
caritatem nos et vos specialibus nobis quam ceteris gentibus debemus, qui unum Deum, licet diverso 
modo, credimus et confitemur, qui eum creatorem seculorum et gubernatorem huius mundi cotidie lau-
damus et veneramur. Papst Benedikt XVI., der als Dogmatiker stets die Kirchen- und Dog-
mengeschichte im Hinterkopf hat, nahm anlässlich seiner Ansprache am 28. November 
2006 in Ankara vor dem Präsidenten für religiöse Angelegenheiten die Worte Papst Gregors 
VII. aus dem Jahre 1076 an den muslimischen König von Mauretanien in seine Rede auf:
„Wir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf verschiedene Weise, jeden Tag 
loben und verehren wir ihn als Schöpfer der Jahrhunderte und Herrscher dieser Welt.“ 
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/november/documents/hf_ 
ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.html, vom 4. Dezember 2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 243 

Gregor zeigt sich hier über den muslimischen Glauben in hohem Maße infor-
miert. Der Brief ist eines der wenigen, aus päpstlichem Umkreis sogar das einzige 
Zeugnis aus der Zeit vor den Kreuzzügen und außerhalb Spaniens, dass den isla-
mischen Glauben behandelt. Von taktischer Finesse und großem Feingefühl für 
die religiösen Gefühle des muslimischen Königs zeugt die Betonung der Gemein-
samkeiten zwischen Christentum und Islam: Jesus Christus, der vom Islam nicht 
als der Messias anerkannt wird, kommt im Text gar nicht vor. Statt dessen wird 
Abraham genannt: Scit enim Deus, quia pure ad honorem Dei te diligimus et salutem et 
honorem tuum in presenti et in futura vita desideramus atque, ut ipse Deus in sinum beati-
tudinis sanctissime patriarche Abrahe post longa huius vite spatia te perducat, corde et ore 
rogamus.56 

Dass hier eine Missionsabsicht des Papstes zu erkennen ist, scheint nicht sehr 
wahrscheinlich.57 Auch aus den anderen Briefen ist die Sorge Gregors um die im 
Hammaditenreich lebenden Christen ersichtlich. Aber einen Herrscher mit Hilfe 
eines Briefes zu bekehren, den das Beispiel tausender Christen und ihr durch 
christliche Nächstenliebe geprägtes Leben58 nicht umstimmen konnten, ist doch 
weit hergeholt. Man hat hier wohl an einen anderen Hintergrund zu denken. Ne-
ben den glaubhaft zu machenden wirtschaftlichen Anknüpfungspunkten eines re-
gen Handelsverkehrs zwischen der nordafrikanischen Küste und Italien, bei denen 
der Papst seine beiden familiares Albericus und Cencius ins Spiel bringen will, 
scheint der letzte Satz in eine andere Richtung zu weisen. Der vom Papst ausge-
sprochene Wunsch, Gott solle den muslimischen Herrscher in den Schoß der 
Glückseligkeit Abrahams führen, könnte einem Formular für andere Empfänger 
entsprungen sein, für das wir aber keine erhaltenen Belege haben: hier ist an jüdi-
sche Empfänger zu denken. Aus zahlreichen anderen Belegen wissen wir um die 
hervorragenden Kenntnisse Gregors über das Judentum, so dass eine solche For-
mulierung ihm leicht von der Hand gegangen sein muss.59 Da es keine vergleich-
baren Schreiben aus der päpstlichen Kanzlei gibt, müssen diese Überlegungen im 

                                                                                          
56  Reg. Greg. III 21 (288, Z. 28-32). 
57  Dies vermutet Hettinger 1993, 170f.: „Ein islamischer Herrscher zum Christentum be-

kehrt, zudem ein Herrscher über die darniederliegende afrikanische Kirche, hätte nach 
Auffassung Gregors wohl eine nicht abschätzbare Bedeutung für diese Kirche gehabt.“ 
Richtig ist die Beobachtung, dass es in diesem Brief um Kooperation anstelle von Kon-
frontation ging. 

58  In Reg. Greg. III 20 fordert der Papst die Gläubigen dazu auf: […] quatinus populi Saraceno-
rum, qui circa vos sunt, videntes sinceritatem fidei vestre puritatem quoque mutue inter vos divine ca-
ritatis ac fraterne dilectionis potius ad emulationem quam ad contemptum christiane fidei ex vestris 
operibus provocentur. 

59  Ohne die Mutmaßung, es habe sich bei Gregor selbst um einen getauften Juden gehandelt, 
hier wiederholen zu wollen, darf doch auf andere Momente verwiesen werden; vgl. dazu 
Gresser, Georg 2007, „Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. und ihre 
Auswirkung auf die päpstliche Synode“, in: What is ‚theology‘ in the Middle Ages? Religious 
cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their self-understanding, Mikolaj Olszewski, 
Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Münster, 473-486. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 244 

Bereich des Spekulativen bleiben. Aber die von Gregor gewählte Formulierung 
würde eine Kenntnis des Islams voraussetzen, die man sich wirklich nicht erklären 
könnte. Gregor wusste freilich von Abraham als Vater Ismaels, auch wenn der Be-
griff „Ismaeliten“ oder „Hagarener“ bei ihm nicht vorkommt. Wichtig ist es, daran 
zu erinnern, dass der Ausdruck paganus, den Gregor sonst stets verwendet, im 
damaligen Sprachgebrauch den Heiden im Sinne von „Nicht-Jude“ meint, den 
Gottesfeind oder Gottlosen, der unbekehrbar und unbelehrbar äußerer Feind der 
Kirche ist. Erst in der Auseinandersetzung mit den Muslimen in Spanien und 
dann eben auf den Kreuzzügen tritt ein Wandel in der Theologie ein, als man er-
kannt hat, dass diese „Feinde des Kreuzes“ eine philosophische Gotteslehre vertre-
ten, mit der man sich beschäftigen muss. Dies wird aber nicht vor der Mitte des 
12. Jahrhunderts greifbar. Gregor muss in der konkreten Situation nun an einen
nach seiner Auffassung heidnischen Herrscher schreiben, dem man möglichst 
freundlich entgegen kommen muss, um des Heiles der Kirche in Afrika willen. 
Dafür gibt es freilich kein Formular. Aus diesem Grund liegt es nahe, dass man 
hier auf Formulierungen zurückgegriffen hat, wie man sie im Kontakt mit den Ju-
den verwendet, die eben keine Heiden und zugleich auch Söhne Abrahams sind. 
Die einschlägige Stelle, wo vom Schoß Abrahams berichtet wird, ist die Geschich-
te vom armen Lazarus: „Als nun der Arme starb, wurde er von den Engeln in 
Abrahams Schoß getragen.“60 Auch in jüdischen Schriften ist die Vorstellung vom 
Liegen in Abrahams Schoß verbreitet und bekannt. Er ist Ausdruck der liebenden 
Gemeinschaft, die im Jenseits zwischen Abraham und seinen frommen Nach-
kommen besteht.61 Selbstverständlich spielt Abraham (Ibrāhīm) auch im Islam ei-
ne besondere Rolle. Öfters wird er im Koran genannt: Er ist der erste und allen re-
ligiösen Gesetzen gehorchende Muslim. Er hat zusammen mit seinem Sohn Is-
mael die Kaaba erbaut und um die Entsendung eines Propheten gebeten. Aber die 
Vorstellung von einem Aufenthalt in Abrahams Schoß findet sich nicht im Koran. 

Bei seinen Nachfolgern, Victor III. (1086-1087)62, Urban II. (1088-1099), Paschalis 
II. (1099-1118) und Calixt II. (1119-1124) stellt sich die Sichtweise in einer ganz
neuen Dramatik dar. Von nun an ändert sich die Sicht auf die Muslime insofern, 
dass zum einen eine stärkere Binnendifferenzierung vorgenommen wird, und 
zum anderen der Ton wesentlich an Härte zunimmt. Wird in der Zeit zuvor im-

60  Lk 16,22. 
61  Vgl. Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Jo-

hannes und die Apostelgeschichte erläutert aus Talmud und Midrasch, Kommentar zum Neuen Te-
stament 2, München, 225-227 mit allen Belegen aus Talmud und Midrasch. 

62  Victor III. erneuert nach der Chronik von Montecassino den Kreuzzugsablass: Estuebat in-
terea ingenti desiderio idem Victor apostolicus, qualiter Saracenorum in Africa commorantium con-
funderet, conculcaret atque contereret infidelitatem. Unde cum episcopis et cardinalibus consilio habito 
de omnibus fere Italie populis christianorum exercitum congregans atque vexillum beati Petri apostoli 
illis contradens sub remissione omnium peccatorum contra Saracenos in Africa commorantes direxit. 
(Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, Hg., 
(Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980, 453). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 245 

mer von „Heiden“ oder „Sarazenen“, von „Ismaeliten“ und „Hagarenern“ gespro-
chen, so erweitert sich jetzt das Spektrum. Diese Erweitertung ist verursacht zum 
einen durch die veränderte geopolitische Lage, zum anderen durch das Inb-
licknehmen des Kreuzzugs als gesamteuropäisches Geschehen.  

Hier tauchen zunächst in päpstlichen Dokumenten die relativ wertfrei klingen-
den Begriffe „Mauren“ und „Türken“ auf. In früheren Quellenzeugnissen sind die 
Mauren zunächst ein Sammelbegriff für die verschiedenen Berbervölker in Nord-
afrika westlich von Ägypten. So weiß Isidor als einzige Tatsache von ihnen zu be-
richten, dass sie niger seien. Papst Leo III. kennt den Namen „Mauren“ immerhin 
schon in Zusammenhang mit Piratenbanden, die das Mittelmeer heimsuchen: 
Mauros latrocinatos in insulis Lampadusa, Pontia, et Iscia.63 Erst bei Urban II. kommt 
die Bezeichnung „Mauren“ als Sammelbezeichnung für alle Muslime im Westen 
vor, hier denkt er freilich in erster Linie an Spanien. Inhaltlich knüpft Urban bei 
seinen Vorgängern an: alle Christen sollen sich dem Kampf gegen die Muslime 
anschließen, um im Geist der Buße und der Gottesfurcht ein frommes Werk zu 
erbringen, wofür ihnen ein Erlass ihrer Sündenstrafen in Aussicht gestellt wird: Eis 
autem qui vel in Hierusalem vel in partes alias poenitentiae spiritu vel devotionis ituri sunt, 
suademus totam illam viae et sumptus operam restitutioni ecclesiae Tarraconensis impende-
re, quatenus auxiliante Domino et cathedra inibi tuto habeatur episcopalis, et civitas eadem 
Saracenorum opposita populis in murum et antemurale Christicolae populi celebretur, qui-
bus eamdem ex Dei misericordia indulgentiam pollicemur quam promererentur si indictae 
viae prolixitatem explerent.64 In einem Brief an den Grafen Hugo von Besalu von 
1096 wird deutlich, dass diese in späteren Zeugnissen zu findende Unterschei-
dung vor dem Beginn des Kreuzzuges nicht immer durchgehalten wird: Si quis er-
go vestrum in Asiam ire deliberaverit, hic devotionis sue desiderium studeat consummare. 
Neque enim virtutis est alibi a Saracenis christianos eruere, alibi christianos Saracenorum 
tyrannidi oppressionique exponere. Hier werden also die Sarazenen in Asien und die-
jenigen in Spanien mit dem gleichen Ausdruck bezeichnet. Erst ab 1098 wird die 
Differenzierung greifbar. In seinem Brief an den Bischof Petrus von Oca trennt er 
sehr sorgfältig zwischen den verschiedenen Territorien: Urbanus episcopus, servus 
servorum Dei, venerabili fratri Petro, Oscensi episcopo, […], quia post multa annorum cur-
ricula nostris potissimum temporibus Christiani populi pressuras relevare, fidem exaltare 
dignatus est. Nostris siquidem diebus in Asia Turcos, in Europa Mauros Christianorum 
viribus debellavit, et urbes quondam famosas religionis suae cultui gratia propensiore resti-
tuit. Inter quas Oscam quoque pontificalis cathedrae urbem Saracenorum tyrannide libera-
tam, charissimi filii nostri Petri Aragonensis regis instantia catholicae suae Ecclesiae refor-
mavit.65 Mit diesem Brief haben wir den ersten Quellenbeleg für das Wort „Türke“ 

                                                                                          
63  Leo III., Epistola VIII 72, PL 98, Sp. 540; ebd. Sp. 542: Postmodum vero, ut audivimus, in-

gressi sunt ipsi nefandissimi Mauri, tredecim scilicet navigia, in insulam quae dicitur Lampadusa, 
partibus Siciliae constituta, et praedavere eam. 

64  Urban II., Brief an die Bewohner der Provinz Tarragona von 1089, PL 151, Sp. 303. 
65  Urban II., Brief an Petrus von Oca von 1098, PL 151, Sp. 504. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 246 

in einem offiziellen Schriftstück des Papstes in Händen. Denn die übrigen Quel-
lenzeugnisse, die dem Papst den Ausdruck in den Mund legen, entstammen alle 
zum einen aus den historiographischen Werken zum Ersten Kreuzzug und sind 
zum anderen alle post festum verfasst worden. So lässt Wilhelm von Malmesbury 
Papst Urban II. in Clermont in seiner Fassung der berühmten Kreuzzugsrede sa-
gen: Hanc igitur nostri mundi portiunculam Turci et Sarraceni bello premunt, iamque a 
trecentis annis Hispania et Balearis insulis subiugatis, quod reliquum est spe devorant, ho-
mines inertissimi, et qui cominus pugnandi fiduciam non habentes, fugax bellum diligunt.66 
Bei Wilhelm und auch bei Balderich von Dol wird dem Papst an mehreren Stel-
len auch das Wortspiel Turci spurci in den Mund gelegt.67 In den Briefen und Ur-
kunden Urbans findet sich jedoch kein einziger Beleg für diese Verwendung. 

Bei Paschalis II. und Calixt II. wird das Spektrum der Bezeichnungen um eine 
wesentliche Variante erweitert: „Moabiter“. Diese zunächst lediglich nach einer 
weiteren geographischen Bezeichnung klingende Kennzeichnung ist in Wirklich-
keit eine Chiffre für eine zutieftst moralisch zu verwerfende Gruppe von Men-
schen. Betrachtet man die einschlägigen Bibelstellen, wird dies sehr schnell deut-
lich: Die beiden Töchter des Lot machen ihren Vater betrunken und lassen sich 
von ihm schwängern; daraus entstehen Moab, der Stammvater der Moabiter, und 
Ammon, der Stammvater der Ammoniter.68 Die Moabiterinnen treiben Unzucht 
mit Fremden.69 Moabiter und Ammoniter sind Blutschändern und Bastarden 
gleichgestellt; mit ihnen darf man kein Friedens- oder Freundschaftsbündnis 
schließen.70 Der Herr nimmt grausame Rache an den Moabitern und Moab wird 
wie Sodom sein; ein großes Gericht kommt über Moab.71  

In einer Urkunde Paschalis II. vom 14. Oktober 1100 für Compostella heißt es: 
Porro sicut militibus, ita etiam clericis vestrarum partium interdicimus ne occasione Jeroso-
lymitanae visionis Ecclesiam et provinciam suam deserere praesumant, quam Moabitarum 
feritas tam frequenter impugnat.72 Häufiger erscheint die Kombination und damit 

66  Wilhelm von Malmesbury, „Historia“, PL 151, Sp. 572. 
67  Wilhelm von Malmesbury, „Historia“, PL 151, Sp. 565: Turcae spurci et immundi nostris fra-

tribus dominantur. Balderich von Dol, PL 166, Sp. 1066: Turci, spurci et immundi und spurci-
tiam Paganorum. – Eine Durchsicht der Kreuzzugsliteratur der Zeit zeigt, dass die Verwen-
dung des Ausdrucks Turci die geläufige Bezeichnung geworden ist. Allein in der „Historia 
Hierosolymitanae Expeditionis“ des Albert von Aachen (PL 166, Sp. 389-716) kommt der 
Begriff ca. 800 mal vor. Petrus Tudebodus schreibt in seiner „Historia de hierosolymitano 
itinere“ (PL 151, Sp. 580): Paucos ante annos, gens a Perside Agarena, quam corrupte Sarracenam 
dicitis, sanctam civitatem Hierusalem, sanctamque terram invadens, cepit, diripuit, incendit, sacro-
sanctum Domini sepulcrum (quod sine lacrymis dicere nequimus) profanatum. Hier wird also sogar 
schon deutlich zwischen Muslimen aus dem Osten und denen aus Afrika unterschieden, 
bzw. es setzt sich die Erkenntnis durch, dass die Gegner in Spanien eben andere Leute 
sind, als diejenigen, die man im Heiligen Land bekämpft. 

68  Gen 19,30-38. 
69  Num 25,1f.; Hos 9,10. 
70  Dtn 23, 3f.,7. 
71  Am 2,1ff.; Zef 2,9; Jes 15f.; 25,9-12; Jer 48. 
72  Paschalis II., Urkunde für Compostella, PL 163, Sp. 45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 247 

auch Abgrenzung von „Moabitern“ und „Mauren“. Diese Bezeichnungen tauchen 
nur in Urkunden mit spanischen Empfängern auf: Vobis ergo omnibus iterata prae-
ceptione praecipimus ut in vestris partibus persistentes Moabitas et Mauros totis viribus 
impugnetis: ibi largiente Deo vestras poenitentias peragatis: ibi sanctorum apostolorum Pe-
tri et Pauli et apostolicae eorum Ecclesiae remissionem et gratiam percipiatis.73 Die christli-
chen Kämpfer sollen eben nicht ihr Land verlassen, um auf die Fahrt nach Jerusa-
lem zu gehen, sondern vielmehr in ihrem Land bleiben und mit aller Kraft gegen 
die Moabiter (Almoraviden?) und die Mauren (spanische Muslime?) kämpfen. 
Der Kreuzzug ist die Bußübung für die Sünden der Kastilier: mit Gottes Hilfe 
werden sie ihre Buße dort tun; dort werden sie auch die Befreiung von ihren 
Sünden erhalten und die Gnade der Apostelfürsten Petrus und Paulus und der 
apostolischen Kirche. In gleicher Weise wird der Ausdruck auch bei Papst Gelasius 
II.74 und bei Calixt II.75 verwandt. Es muss auffallen, dass die Bezeichnung „Am-
moniter“ oder die eines der anderen Stämme keine Verwendung findet. Die Be-
zeichnung „Moabiter“ tritt uns erst zu einem Zeitpunkt entgegen, als man mit der 
Rückreise größerer Zahlen von Kreuzrittern in den Westen rechnen kann. Da-
durch dürften sich die Kenntnisse über die Muslime drastisch erhöht haben. Ins-
besondere die sexuellen Verhaltensweisen, die Vielweiberei und das Fehlen der 
Askese dürfte bei der Wahl des biblischen Ausdrucks Pate gestanden haben. 

Ergebnis 

Die Auswertung der einschlägigen Quellenbelege, die keinen Anspruch auf Voll-
ständigkeit erheben wollen, zeigt eine Tendenz. Das vorislamische Araberbild, 

                                                                                          
73  Urkunde für die Kleriker von Santiago di Compostella vom 25.3.1101 (PL 163, Sp. 65); 

ähnliche Wendungen in einer Urkunde vom 6.3.1101 für Bernhard von Toledo (PL 163, 
Sp. 61) und am 25.3.1101 an König Alfons VI. von Leon-Kastilien (PL 163, Sp. 64): 
Scripsimus enim vobis preterito tempore, ne hierosolimitanae expeditionis occasione partes vestras de-
sereretis, quae Maurorum et Mohabitarum quotidianis incursionibus impugnantur; Brief an Rai-
mund von Barcelona vom 23.5.1101 und vom 23.5.1116 (PL 163, Sp. 407); sowie einem 
Privileg für Coimbra (PL 163, Sp. 201). Nur einmal erscheint die Identifizierung der Moa-
biter mit den Sarazenen: Urkunde vom 2.5.1110 für Raimund von Barbastro: Saracenorum 
vel Moabitorum (PL 163, Sp. 276). 

74  Gelasius II., Urkunde an die christliche Armee, die Zaragossa belagert vom 10.12.1118, PL 
163, Sp. 508: urbis ecclesiae a Saracenis et Moabitis dirutae. 

75  Calixt II., Urkunde für den Erzbischof von Compostella vom 26.2.1120, PL 163, Sp. 1168-
69: Cum enim inter nobiles Hispaniarum civitates et ipsa nobilis appareret, ita divina dispositione 
mutatis temporibus Moabitarum sive Maurorum est tradita potestati, ut in ea, et pontificalis gloria, 
et Christianae fidei dignitas deperierit. Ebenso Sp. 1300 an Pelagius von Braga. Für die spätere 
Zeit gibt es noch einen Beleg für die Verwendung der Bezeichnung „Moabiter“ bei Papst 
Innozenz III., PL 217, Sp. 858: repugnant in Hispania Moabitis. – Auch in den Urkunden 
von Paschalis II. und Calixt II. werden daneben weiterhin die bereits oben erläuterten Be-
griffe weiter verwandt; vgl. z. B. die Urkunden für Empfänger im Heiligen Land, Hiestand, 
Rudolf 1985, Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum Oriens Pontificius 
III, Göttingen, Nr. 10, 12, 17. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 248 

dass durch die Bibel geprägt ist, wird durch die frühen lateinischen Exegeten für 
das Mittelalter fruchtbar gemacht. Die Autorität der Bibel und ihrer berühmten 
Ausleger wird dabei niemals in Zweifel gezogen. Dieses Urteil gilt zumindest bis 
in die Zeit des Ersten Kreuzzuges. Die Stellung der Araber und in deren Gefolge 
der Muslime wird durch ihre Abkunft von der Magd und nicht der Herrin deter-
miniert. Die Verquickung dieser Interpretation mit den gewagten Spekulationen 
zu ihrem Glauben führen zu dem skizzierten Fehlurteil der Frühzeit. Erst die 
nachhaltigere Auseinandersetzung mit muslimischen Gelehrten ab der 2. Hälfte 
des 12. Jahrhunderts führt zu neuen Ufern der Erkenntnis. Dabei sind zwei 
Aspekte leitend gewesen: zum einen wird zunehmend deutlich, dass der lateini-
sche Westen die Kriege im Orient nicht gewinnen kann, zum anderen wird eben-
so deutlich, dass das Phänomen Islam keine vorübergehende Erscheinung ist, die 
– wie die biblischen Plagen – nach einer Weile der Bestrafung für die begangenen
Sünden auch wieder verschwindet. Man hatte das militärische, aber eben auch das 
religiöse Gegenüber unterschätzt. Nicht erkannt wurde aber die gegenüber dem 
Judentum völlig anders gelagerte Ausgangssituation in Fragen des interreligiösen 
Dialoges. Diese Erkenntnis haben wir erst in unseren Tagen erlangt und man wird 
sehen, was die gerade angelaufenen Gespräche zeitigen werden.76 

Bibliographie 

Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus Suyskenus et al., Hg., Cam-
bridge 2002 [Antwerpen 1770]. 

„Annales Bertiniani“, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold 
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedächtnisausgabe 6), Darmstadt 1958, 11-287. 

Antonini Placentini, „Itinerarium“, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., 
Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174. 

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, 
Series Latina 118A), Turnhout 1967; Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Chris-
tianorum, Series Latina 119), Turnhout 1962. 

76  In der vierzehnhundertjährigen Geschichte der muslimisch-christlichen Beziehungen hat es 
eine solche Initiative noch nicht gegeben: 138 muslimische Führungspersönlichkeiten und 
Gelehrte haben zum diesjährigen Fest des Fastenbrechens einen gemeinsam unterzeichne-
ten „Offenen Brief und Aufruf“ veröffentlicht. Die Regensburger Vorlesung des Papstes 
erweist sich trotz oder gerade wegen ihres provokativen Gehaltes als fruchtbar. Vor einem 
Jahr bereits hatten 38 muslimische Gelehrte an Papst Benedikt geschrieben. Nun scheint 
sich ein dauerhafter Dialog auf breiter Grundlage zu entwickeln. Der neue Brief richtet sich 
nicht nur an Papst Benedikt XVI., sondern auch an den Patriarchen der Orthodoxen Kir-
che von Konstantinopel, den Erzbischof von Canterbury und die Häupter der Lutheri-
schen, Methodistischen, Baptistischen und Reformierten Kirchen. Der Titel „Ein uns und 
euch gemeinsames Wort“ ist dem bekannten Koranvers entnommen, der sich an die „Leu-
te des Buches“, also Juden und Christen, wendet: „Kommt her zu einem zwischen uns und 
euch gleich angenommenen Wort: dass wir Gott allein dienen und ihm nichts beigesellen, 
und dass wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott“ (Q 3:64). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 249 

Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. 
Mynors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969. 

Benedikt XVI., An den Präsidenten für religiöse Angelegenheiten, Ankara, 28. No- 
vember 2006, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/ 
november/documents/hf_ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge. 
html, vom 4. Dezember 2010. 

Böhmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii II 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Köln / Graz. 

Böhmer, J. F., Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, 
bearb. von Klaus Herbers, Köln / Weimar / Wien. 

Borgolte, Michael 2002, Europa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, (Handbuch der Ge-
schichte Europas 3), Stuttgart. 

Chevedden, Paul E. 2005, „Canon 2 of the Council of Clermont (1095) and the 
Crusade Indulgence“, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-322. 

Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, 
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980. 

Epistolae Karolini aevi (IV), Ernst Dümmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. 6), Hannover 1902-1925. 

Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Monumenta Germaniae His-
torica, Epp. 7), Hannover 1912-1928. 

Gilchrist, John 1988, „The Papacy and War against the ‚Saracens‘, 795-1216“, The 
International History Review 10,2, 174-197. 

Gregor I.,Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo 
M. Hartmann, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 
1892-1899. 

Gregor VII., Das Register Gregors VII., Erich Caspar, Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch V-IX), Berlin 1920-1923. 

Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Reformpapsttums in 
Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konziliengeschichte 
Reihe A), Paderborn et al. 

Gresser, Georg 2007, „Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. 
und ihre Auswirkung auf die päpstliche Synode“, in: What is ‚theology‘ in the 
Middle Ages? Religious cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their  
self-understanding, Mikolaj Olszewski, Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Münster, 
473-486. 

Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des 11. 
bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 36), 
Köln / Weimar / Wien. 

Hieronymus, Des heiligen Kirchenvaters Eusebius Hieronymus ausgewählte Schriften, 
Bd. 1, Ludwig Schade, Übers., (Bibliothek der Kirchenväter 15), Kempten / 
München 1914. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 250 

Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebraicorum 
nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G. 
Morin und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turn-
hout 1959. 

Hiestand, Rudolf 1985, Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum 
Oriens Pontificius III, Göttingen. 

Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others saw it: A survey and evaluation of 
Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Studies in late antiquity 
an early Islam 13), Princeton (New Jersey). 

Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romanorum, 2. korr. Aufl. besorgt 
von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald (JE), Leipzig. 

Jaspers, Detlev und Horst Fuhrmann 2001, Papal Letters in the Early Middle Ages, 
(History of Medieval Canon Law 2), Washington. 

Johannes Damascenus, „De Haeresibus“, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul 
Migne, Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl. Paris 1860], 675-779. 

Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen zum Bild des 
Islam in den mittelenglischen Romanzen, (Diss.), Bonn. 

Nikolaus I., Nicolai I. papae epistolae, Ernst Perels, Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. 6), Berlin 1902-25, 257-690. 

Patrologiae Latinae (PL), Jacques-Paul Migne, Hg., Paris 1844-1855, 1862-1864. 
Plinius Secundus d. Ä., Naturkunde, (lat.-dt.), Roderich König, Übers., Buch II, 

München 1974. 
Rau, Reinhold, Hg. 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

herr vom Stein Gedächtnisausgabe 4b), Darmstadt. 
Riedinger, Rudolf, Hg.1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Concilio-

rum Oecumenicorum 2,1), Berlin. 
Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der Araber in den lateinischen Quellen des früheren 

Mittelalters vom ausgehenden sechsten bis zur Mitte des achten Jahrhunderts, Frankfurt 
a.M. 

Rotter, Ekkehart 1993, „Die Sarazenenseuche oder Wie ein Feindbild entsteht“, in: 
Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschläge, das Unvertraute zu verstehen, Ger-
not Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59.  

Southern, Richard W. 1981, Das Islambild des Mittelalters, Stuttgart et al. 
Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und 

Johannes und die Apostelgeschichte erläutert aus Talmud und Midrasch, (Kommentar 
zum Neuen Testament 2), München. 

Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., Wien. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang1

Maria Vittoria Molinari 

Einige mittelalterliche, volkssprachlich verfasste Gattungen der höfischen Literatur 
wie der Roman und die lyrische Dichtung sind von großer historischer Bedeu-
tung, auch wenn ihre spezifische Funktion aus moderner wissenschaftlicher Sicht 
vorrangig weder darin besteht, ein Ereignis zu beschreiben, um es der Nachwelt 
zu überliefern, noch das Geschehen bzw. das Geschehene direkt zu beurteilen. 
Diese Funktion wird eher historischen Texten und Chroniken zugeschrieben. Die 
ideologisch-politische Ausrichtung letzterer ist offensichtlich und tritt in vielen 
Fällen sehr deutlich hervor, aber auch erzählende Texte sowie Spruchdichtung 
und Minnesang sind nicht nur Unterhaltungsliteratur, sondern können ebenso als 
„politisch“ ausgerichtete Texte gewertet werden, als „historische“ Dokumente im 
weiteren Sinne, besonders, wenn wir jenen Aspekt der Geschichte in Betracht zie-
hen wollen, der sich mit der „Suche nach den Gründen des menschlichen Han-
delns“ beschäftigt. Im Mittelalter ist dieses Handeln vor allem in gesellschaftlicher 
Hinsicht zu verstehen, d. h. in Bezug auf die menschlichen Gemeinschaften im 
Allgemeinen bzw. auf die Menschen in ihren jeweiligen Rollen und nicht als In-
dividuen. 

Die lyrischen Texte, vor allem die in der Volkssprache geschriebenen Texte, wor-
unter ich hier Minnelieder und Spruchdichtung verstehe, können und müssen daher 
auch in ihrer „öffentlichen“ und kommunikativen Funktion betrachtet werden. 
Sie werden sich in diesem Sinne als besonders fruchtbar für das Verständnis des 
hohen Mittelalters erweisen – einer Zeit also, in der sie, zusammen mit der Homi-
letik, eines der grundlegenden Mittel waren, durch das Kontakt und Kommunika-
tion mit den verschiedenen Schichten der „öffentlichen Meinung“ hergestellt 
wurde. Besagte Funktion bezieht sich in erster Linie auf die ursprüngliche Phase 
ihrer Verbreitung, d. h. auf die der mündlichen Mitteilung – eine Phase, die bei so 
weit zurückliegenden Zeiten erhebliche Schwierigkeiten hinsichtlich der genaue-
ren Rekonstruktion der Kommunikationsvorgänge aufweist. Die lyrischen Texte 
des deutschen Mittelalters, mit denen wir uns hier beschäftigen wollen, sind uns 
im Rahmen einer vermittelten Tradition überliefert worden, in fast allen Fällen 
ohne Angabe zum historischen Kontext ihrer Verbreitung und zeitlich gesehen 
fern von der Epoche, in der sie vermutlich gedichtet wurden.2 

1  Ein herzlicher Dank geht an Frau Erika Eggemann für ihre wertvolle Hilfe bei der Erstel-
lung der deutschen Fassung vorliegender Arbeit. 

2  Wie bekannt ist, gehen die drei Sammlungen, die den größten Teil der Überlieferung ent-
halten, auf die ersten Jahre des 14. Jahrhunderts (Handschriften B und C) bzw. auf wenig 
früher (Handschrift A) zurück. Die vorherigen Produktionen (12. Jh.) sind dagegen in 
Handschriften heterogener Art enthalten, z. B. sind zwei Tagelieder von Wolfram von 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 252 

Es handelt sich also darum, weit zurückliegende „massenmediale“ Äußerungs-
formen zu interpretieren und die Beziehungen zwischen Verfasser und Publikum 
sowie die kommunikativen Absichten des Verfassers oder eines etwaigen Auftrag-
gebers aufzuzeigen; eine Aufgabe, die sich zwar aufgrund der schon genannten 
objektiven Schwierigkeiten (d. h. ein unklarer geschichtlicher Zusammenhang; die 
problematische Überlieferung der Texte) oft als komplex, aber nicht als unmöglich 
erweist. Aufzuzeigen sind dabei natürlich auch die verschiedenen Ebenen des Ge-
halts der Botschaft, der ganz deutlich hervortreten, aber auch latent sein kann, 
z. B. in verschiedenen rhetorischen Strategien versteckt.

Mit vorliegender Untersuchung sollen in den Werken der Minnesänger Stand-
punkte und Urteile zu den Kreuzzügen analysiert werden – zu einer Bewegung, 
die in ganz Westeuropa mit der Entwicklung von volkssprachlichen Dichtungen 
zusammenfällt und somit auch zu einem ihrer produktivsten Themen werden 
konnte. Dabei ist zu bemerken, dass bei der lyrischen Dichtung auf deutschem 
Gebiet mehr oder weniger explizit Einstellungen zu Tage treten, die von einer 
propagandistischen, werbenden Haltung für das Unternehmen bis hin zum Kon-
flikt, den die Aufforderung zur Teilnahme am Kreuzzug auslöst, wie auch zum 
Zweifel und zur direkten Kritik an der juristischen und moralischen Legitimität 
des Unternehmens reichen. 

Wenn unsere Quellen in vielen Fällen auch eine Zensur erfahren haben mögen, 
so geben sie doch Hinweise, dass die Überzeugung von der Legitimität des Krie-
ges sowie die unheilvolle Ideologie des „Heiligen Krieges“ (d. h. vollkommen ge-
heiligt, da von Gott gewollt) auch im Bereich der christlichen Kirche des Mittelal-
ters einflussreiche Gegner hatte.3 

Im 9. Jahrhundert betrachtet Hrabanus Maurus, der Abt von Fulda, die Ermor-
dung eines Gegners in der Schlacht als abominabile, als „abscheulich“. Verschiede-
ne päpstliche Erklärungen versprachen dagegen den im Krieg zur Verteidigung der 
Kirche Gefallenen den „himmlischen Lohn“4 – in einem Krieg, der explizit als 
„Heiliger Krieg“ bezeichnet wurde5. 

Eschenbach in der Münchener Handschrift des Parzival zu finden, während etwa fünfzig 
lyrische Strophen auf Deutsch unter die lateinischen Strophen des Codex Buranus gemischt 
sind (vgl. Holznagel, Franz-Josef 2001, „Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher 
Lyrik vom 12. bis zum 14. Jahrhundert“, in: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhand-
schriften, Anton Schwob und András Vizkelety, Hg., Bern et al., 107-130). 

3  Vgl. Flori, Jean 2002, Guerre sainte, jihad, croisade: Violence et religion dans le christianisme et 
l’islam, Paris. 

4  Siehe z. B. Papst Leo IV. (847-855). 
5  Vgl. Wentzlaff-Eggebert, Friedrich-Wilhelm 1960, Kreuzzugsdichtung des Mittelalters: Studien 

zu ihrer geschichtlichen und dichterischen Wirklichkeit, Berlin, 3-9. Von proelia sancta wird der 
Chronist Guilbert de Nogent ausführlich sprechen. In den ersten Jahren des 12. Jahrhun-
derts verfasst er eine Chronik über den Ersten Kreuzzug, Dei gesta per Francos, den er so als 
einen von Gott selbst durch die Franken unternommenen Kreuzzug darstellt (vgl. Guibert 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 253 

In den päpstlichen Aufforderungen ab der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts 
bis hin zum Aufruf Urbans II., und dann vor allem in den kurz nach dem Ersten 
Kreuzzug entstandenen Chroniken,6 ist die Sakralisierung dieses Unternehmens 
absolut, inbegriffen auch das große Gemetzel bei der Einnahme Jerusalems sowie 
bei der anschließenden Schlacht in der Nähe von Askalon, das in beiden Fällen 
fast wie die Erfüllung eines gewaltigen Opferrituals geschildert wird. Frühe Histo-
riker beschreiben die begangenen Grausamkeiten wie auch die immense Beute 
ohne jegliche Kritik oder Missbilligung, ja, sie teilen sogar die Begeisterung und 
den Überschwang der Kreuzzügler, für die der Sieg eine klare Bestätigung der gött-
lichen Gunst zu sein scheint. 

Anders ist die Haltung einiger späterer Historiker, die angesichts der Schwierig-
keiten in den Kreuzzugsstaaten des 12. Jahrhunderts und nach dem Scheitern des 
Zweiten Kreuzzugs kritische Überlegungen auch zu den vorhergegangenen Ereig-
nissen anstellen. In den deutschen Annalen jener Zeit sind scharfe Kritiken am 
Zweiten Kreuzzug zu finden und auch Suger, der Abt von Saint-Denis (der von 
1147-1149 die Regentschaft Frankreichs übernahm, während der König auf dem 
Kreuzzug war) hatte die Entscheidung König Ludwigs VII., am Kreuzzug teilzu-
nehmen, nicht gebilligt.7 Bekannt ist auch die kritische, aber ausgewogene Hal-
tung, die in der Chronik des Bischofs Wilhelm von Tyrus (1130-1186) zu erkennen 
ist.8 Dieser hatte die islamische Welt direkt kennen gelernt. Im Unterschied zu fast 
allen vorhergehenden Chronisten, die eine weit verbreitete Unkenntnis der islami-
schen Kultur an den Tag gelegt hatten, erkennt Wilhelm denn auch die juristische 
Gültigkeit der Gründe auf Seiten der islamischen Feinde an und steht damit im 
Widerspruch zur juristischen Doktrin der christlichen Tradition, derzufolge ein be-
rechtigter Grund nur für einen der beiden Streitpartner bestehen kann. Bedeuten-
der und noch klarer ist die Haltung, die im De re militari et triplici via peregrinationis 
Jerosolimitanae zum Ausdruck kommt – einem Werk des gelehrten Magister und 
Theologen Radulfus Niger, das dieser wahrscheinlich 1189 nach dem Fall Jerusa-
lems geschrieben hat.9 Es geht darin nicht mehr nur um Kritik an der „Führung“ 
der kriegerischen Unternehmungen oder um deren strategische Angemessenheit, 
wie zum Beispiel bei den verschiedenen, sich distanzierenden Erklärungen nach 
dem Scheitern des Zweiten Kreuzzugs; das Werk liefert auch eine „theologische“ 
                                                                                                                                                                                                                          

de Nogent [Guitbertus abbas Novigenti], Dei gesta per Francos et cinq autres textes, R. B. C. 
Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 127A), Turnhout 1996). 

6  Vgl. z. B. die wahrscheinlich auf die Jahre 1105-1106 zurückgehenden Gesta Francorum et 
aliorum Hierosolimitanorum (The deeds of the Franks and the other pilgrims to Jerusalem, Rosalind 
Hill, Hg. und Übers., London 1962). 

7  Guillaume, „Vita Sugerii“, in: Oeuvres complètes de Suger, Lecoy de la Marche, Hg., Paris 
1867, 377-411, hier 393ff. 

8  Vgl. Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens, 
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986. 

9  Vgl. Flahiff, George B. 1947, „‚Deus Non Vult‘: A Critic of the Third Crusade“, Mediaeval 
Studies IX, 162-188; Radulfus Niger, De re militari et triplici via peregrinationis Ierosolimitane 
(1187/1188), Ludwig Schmugge, Hg., Berlin 1977. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 254 

Infragestellung des Religionskrieges und formuliert eine gut argumentierte Ableh-
nung, womit eine kritische Haltung vorweggenommen wird, die sich dann im 13. 
Jahrhundert immer stärker verbreiten sollte. Radulfus Niger stellt die Zweckmäßig-
keit wie auch die Legitimität des Kreuzzugs systematisch und rational in Frage, und 
zwar zu einer Zeit, als Propaganda für den Dritten Kreuzzug gemacht wurde.10 

Wie bekannt ist, war Deutschland im Mittelalter bei der Entstehung und Entwick-
lung verschiedener Gattungen der höfischen Dichtung, besonders bei Roman und 
Lyrik, sowohl in thematischer als auch stilistischer Hinsicht stark von Frankreich 
beeinflusst, auch wenn sich in Deutschland, aus besonderen soziolinguistischen 
Gründen, eine vom Lateinischen unabhängige schriftliche Vulgärsprache viel frü-
her als im französischen und provenzalischen Sprachbereich entwickelt hatte. Auf 
das Ende des 9. Jahrhunderts geht das so genannte Ludwigslied11 zurück, das mit 
Sicherheit auf das Jahr 881 datiert werden kann. Es weist eine sehr frühe Verbin-
dung mit der frankophonen Welt auf und nimmt bestimmte Thematiken vorweg, 
die dann in der Dichtung zur Zeit der Kreuzzüge Allgemeingut werden sollten. 
Dabei handelt es sich nämlich um das erste deutsche, christlich inspirierte Helden-
lied, in rheinfränkischer Sprache geschrieben und dann in den französischen 
Sprachbereich überliefert (und in derselben Handschrift und denselben Blättern, 
die Die Sequenz auf die heilige Eulalia enthalten).12 In diesem Lied wird die Gestalt 
Ludwigs III. gefeiert, des Königs der Westfranken, also des „französischen“ Teils 
des Karolingerreichs, der über ein Heer einfallender Normannen gesiegt hatte, 
wobei der junge König als Liebling Gottes und als sein Werkzeug dargestellt wird. 
Auch wenn es sich hier noch um einen Verteidigungskrieg handelte, so wird dieser 
doch schon als ein Krieg gegen die Heiden gesehen13, die Gott „über See kommen 
ließ […], das Volk der Franken ihrer Sünden zu mahnen“. Andere Motive dieses 
Heldenliedes nehmen die Topoi der zukünftigen Kreuzzugspropaganda vorweg: 
so den Aufruf Gottes in der ersten Person an den König, „seinem“, d. h. dem Vol-

10  Unter den Argumenten, die Radulfus, De re militari 196 (Liber tertius §§ 89, 90), gegen den 
Kreuzzug anführt, verdient jenes besondere Beachtung, das sich auf das Verhalten gegen-
über den Sarazenen bezieht: Deum non egere vindicta humana neque fidem violentia propagari, 
„Gott bedarf nicht der Rache der Menschen noch der gewaltsamen Verbreitung des Glau-
bens“; Anne trucidandi sunt Sarraceni? An quia deus donaverit eis Palestinam vel habere permisit? 
Ille dixit: Nolo mortem peccatoris. Homines sunt eiusdem conditionis nature cuius et nos sumus; 
[…] Utique gladio verbi dei percutiendi sunt, ut veniant ad fidem voluntarie et non coacti, „Warum 
müssen die Sarazenen niedergemetzelt werden? Vielleicht, weil Gott ihnen Palästina ge-
schenkt hat oder weil er ihnen erlaubte, es zu besitzen? Er sagte: Ich will nicht den Tod des 
Sünders. Sie sind Menschen von derselben Art, von der wir sind; […] Man muss sie mit 
dem Schwerte des Gotteswortes treffen, damit sie freiwillig zum Glauben gelangen und 
nicht gezwungen werden“ (Hervorhebungen im Original). 

11  Vgl. Braune, Wilhelm und Ernst A. Ebbinghaus, Hg. 1979, Althochdeutsches Lesebuch, 
16. Aufl., Tübingen, 136ff.

12  Handschift aus Saint-Amand, heute Cod. Valencienne B. M. Ms. 150 (erste Hälfte 9. Jh.), 
Bl. 141ff. 

13  Ebd. V. 11: heidine man. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 255 

ke Gottes, zu helfen14; so auch das Versprechen einer Belohnung für den, der den 
Willen Gottes vollbringt, bzw. für dessen Familie, wenn ersterer in der Schlacht 
fällt; und so schließlich auch den Angriff auf die Feinde unter den Klängen einer 
heiligen Hymne, des Kyrie eleison. 

Für die Zeit um den Ersten und den Zweiten Kreuzzug gibt es noch keine gesi-
cherten Zeugnisse lyrischer Dichtung auf Deutsch, und auch im französischen 
und okzitanischen Sprachraum sind die Dichtungen zum Thema der Kreuzzüge 
noch kaum zu finden. Dennoch sind in der deutschen poetischen Literatur zwei 
bedeutende Werke erhalten, die unter gewissen Gesichtspunkten einander sehr 
ähnlich sind: die Kaiserchronik (wahrscheinlich in den Jahren 1126 bis 1147 ent-
standen) und das Rolandslied. Bei der Vielzahl historischer Angaben kann die Kai-
serchronik das Thema der Kreuzzüge nicht außer Acht lassen, auch wenn es nur am 
Rand behandelt wird und sich darauf beschränkt, die Verteidiger des Christen-
tums zu feiern, also Karl den Großen und Gottfried von Bouillon, wobei der glei-
che Abstand zum Welfenreich wie auch zum Papsttum eingehalten wird, und der 
Verfasser sich der allgemein verbreiteten, dualistischen anti-„heidnischen“ Ideolo-
gie verschreibt.15 Das Rolandslied dagegen, sozusagen ein „Remake“ des Chanson de 
Roland, das mit großer Wahrscheinlichkeit zwischen 1170 und 1172 entstand, 
steht bei seinem Bericht über die Ereignisse von Runzival ganz im Zeichen der 
Kreuzzugspropaganda und der Spiritualisierung des heroischen Unternehmens im 
Sinne der von Bernhard gepredigten nova devotio.16 Stärker als im Chanson de Ro-
land selbst stellt der Krieg hier eine Radikalisierung des Kampfes zwischen Gut 
und Böse dar, als Kampf zwischen Christentum und dem verstanden, das hier als 
haidenscaft, also „Heidentum“ bezeichnet wird: der kaiser in do sagete / daz er willen 
habete / die haidenscaft zerstoren, / di cristin gemeren17. Es ist möglich, dass mit dieser 
extremen Ideologisierung eine politische Absicht einhergeht, d. h. wahrscheinlich 
sollte die Kampagne Heinrichs des Löwen (der wohl auch Auftraggeber des Wer-
kes war) gegen die heidnischen Volksstämme vom Baltikum bekräftigt und geprie-
sen werden, wobei auch Bernhard von Clairvaux diesen Kampf mit der gewohn-
ten Entschlossenheit unterstützte. So hatte er für die Teilnehmer an dieser Kam-
pagne den gleichen Sündenerlass gefordert wie den, der den Teilnehmern an den 
Kreuzzügen nach Jerusalem zugestanden wurde.18 

                                                                                          
14  Ebd. V. 23: hilph minan liutin. 
15  Vgl. Kaiserchronik eines Regensburger Geistlichen, Edward Schröder, Hg., (Monumenta Germa-

niae Historica, Deutsche Chroniken 1,1), Nachdr., Berlin 1964 [1895], VV. 16532-17283. 
16  Vgl. Wesle, Carl und Peter Wapnewski, Hg. 1985, Das Rolandslied des Pfaffen Konrad, 

3. Aufl., Tübingen. 
17  Ebd. VV. 83-86. 
18  Bei ihrer sehr genauen Untersuchung des Textes entdeckt Lucia Sinisi (1986, „Aspetti pro-

pagandistici delle crociate nel ‚Rolandslied‘ di Pfaffe Konrad“, Annali della Facoltà di Lingue 
e Letterature straniere dell’Università di Bari VII,1-2, 99-120) wörtliche Zitate von vielen der 
Stereotypen, die auch in den Chroniken zum Ersten Kreuzzug zu finden sind, insbesonde-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 256 

In beiden oben genannten Werken ist eine Erweiterung des Begriffs „Kreuzzug“ 
weit über die ursprüngliche Vorstellung einer bewaffneten Pilgerreise ins Heilige 
Land hinaus zu bemerken. Der Kreuzzug wird heilig und mit Privilegien belohnt 
wie auch jeder andere Krieg, der die Ausweitung von Christentum und Orthodo-
xie, ja sogar die Verteidigung des Papsttums zum Ziel hatte. Klar erkennbar ist, 
wie die Ideologie der Kreuzzüge mit den verschiedensten politischen Interessen 
verflochten ist, und zwar nicht nur in Bezug auf den Machtkampf zwischen Kaiser 
und Papst, sondern auch im Rahmen der Expansionspolitiken und der Rivalitäten 
der europäischen Herrscher. 

Die Propaganda für den Dritten Kreuzzug, zu dem in ganz Westeuropa aufgeru-
fen wurde, verfügte über bedeutend umfangreichere Kommunikationsmittel als in 
der Vergangenheit. Unter den Schriftstücken finden sich daher nicht nur die ver-
schiedensten Literaturgattungen in lateinischer Sprache wie Chroniken, Predigten, 
Briefe des Papstes, Hymnen und excitatoria19, sondern auch ein ausgedehnter Ge-
brauch der Vulgärsprache, vor allem in den französischen Chansons de geste20 und 
in den sogenannten Kreuzzugsliedern und anderen Gattungen lyrischer Dichtung 
auf Provenzalisch, Französisch und Deutsch. Eben die Vielfalt der Sprachen, Gat-
tungen und Kommunikationsmöglichkeiten bei der Behandlung des gemeinsa-
men Themas zeigt uns, dass sich die Werbung für die Teilnahme am Dritten 
Kreuzzug außerordentlicher Mittel bedienen konnte, die wir heute als „Medien-
Bombardierung“ bezeichnen würden und die noch eindringlicher und kapillarer 
war als die (wie überliefert ist) außerordentlich wirksamen Propaganda-Predigten 
Bernhards und des Ordens von Cluny anlässlich des Zweiten Kreuzzugs. 

Angesichts der beträchtlichen Bandbreite der politischen Interessen (im We-
sentlichen ging es um das Überleben der Feudalmacht durch ein groß angelegtes 
Projekt der aggressiven Expansion) bediente sich die Propaganda auch verschiede-
ner, nicht kirchlicher Kanäle, so z. B. der volkssprachlichen Poesie, die sich immer 
stärker verbreitete. Während die Literatur auf Latein nämlich weiterhin für die of-
fiziellen Kanäle bestimmt, d. h. der Kirche und der hohen Politik vorbehalten 
war, konnte die Dichtung in Vulgärsprache dagegen die Laien der verschiedenen 
Gesellschaftsschichten erreichen. Die Chansons de geste feierten die Unternehmun-
gen des Ersten und Zweiten Kreuzzugs in epischer Form und waren ein offizielles 
Zeugnis der Ereignisse, womit sie die Ideologie des „Heiligen Krieges“ literarisch 

re in der Historia Hierosolymitana von Robertus Monachus (in: Récueil des Historiens des Croi-
sades, Historiens Occidentaux 3, Paris 1844-1895, 721-882). 

19  Siehe z. B. De Hierosolimitana peregrinatione acceleranda von Peter de Blois, in: ders., Opera 
omnia, Jacques-Paul Migne, Hg., (Patrologiae cursus completus, Series Latina 207), Paris 
1855, 1057-1070. 

20  Siehe z. B. unter den ältesten Chanson de Antioche (hrsg. von S. Duparc-Quioc, Paris 1976), 
und Chanson de Jérusalem (hrsg. von N. R. Thorp, (The Old French Crusade Cycle IV), Tus-
caloosa (Alabama) 1992) aus dem letzten Viertel des 12. Jahrhunderts. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 257 

legitimierten und dazu aufforderten, an dieser Ideologie festzuhalten. Genauer ge-
sagt, sie trugen zur Entstehung einer Sprache und literarischer Topoi bei, die das 
Rittertum Jahrhunderte lang prägen sollten (historische und legendäre erzählende 
Elemente; Heldentaten, die zum Verhaltenstyp wurden; wilde Schlachten; Wun-
dertaten). Das Unternehmen wird natürlich immer äußerst positiv bewertet, Kritik 
an den Christen beschränkt sich auf wenige konkrete Tatsachen und das persönli-
che Verhalten des Einzelnen. Das Kreuzzugslied dagegen ist direkter im Ansatz, 
da es im Rahmen einer direkten, mündlichen oder schriftlichen Kommunikation 
entsteht. Diese kann real oder auch fiktiv sein, übt aber auf jeden Fall eine feinere, 
eindringlichere Propagandafunktion aus, die sich nicht nur innerhalb der höfi-
schen Welt verbreitet, also dort, wo die lyrische Poesie im Allgemeinen zu Hause 
ist, sondern ein breiteres Publikum auch in der Ferne erreichen kann.21 

Anhand der verschiedenen Formen und Thematiken lassen sich echte „Unter-
gattungen“ unterscheiden: So die Aufrufe zum Kreuzzug, die nach Stereotypen 
angelegt sind, welche sich der bereits durch die offiziellen Predigten verbreiteten 
Argumente und Thematiken bedienen; dann die eigentlichen Minnelieder mit 
Überlegungen persönlicher und affektiver Art, und schließlich die Sprüche mit ver-
schiedenen Aufrufen, Urteilen oder auch ausdrücklicher Kritik. All diese Unter-
gattungen betreffen sowohl die französischen und provenzalischen Kreuzzugslie-
der als auch die deutschen. So lässt sich denn auch feststellen, dass das Vorhan-
densein typologischer und thematischer Analogien vom Bestehen eines einheitli-
chen Propagandaprojekts zeugt, mit dem, von oben her, in ganz Westeuropa zur 
Teilnahme am Kreuzzug aufgerufen wird. 

Bei der Herausarbeitung der historischen und politischen Bedeutung der deut-
schen Kreuzzugslieder sind einige philologische und linguistische Probleme hin-
sichtlich der Überlieferung mittelalterlicher deutscher Lyrik zu beachten. Das be-
trifft zum Einen die zeitliche Differenz zwischen der Zeit ihrer Entstehung und 
der Datierung der erhaltenen Handschriften. Beispielsweise sind die sich auf den 
Dritten Kreuzzug beziehenden Lieder über ein Jahrhundert älter als die Samm-
lungen, in denen sie uns überliefert sind. Eine vermehrte Umgestaltung (Anpas-
sungen, Verflachungen, Zensur) der Texte im Laufe ihrer Tradierung kann also 
nicht ausgeschlossen werden. Die inhaltliche Interpretation der Lieder in Bezug  
 

                                                                                          
21  Vom Widerhall, den besonders die politische Lyrik hervorrufen konnte, zeugt die Kritik 

zur berühmten, gegen den Papst gerichteten Strophe Walthers von der Vogelweide (L 34,4, 
in: Walther von der Vogelweide, Werke, Gesamtausgabe, 2 Bde., Günther Schweikle, Hg., 
Stuttgart 1994-1998, 1, 165ff.) von Seiten des zeitgenössischen Dichters Thomasin von 
Zerklaere, der am Hofe des Patriarchen von Aquileja, Wolfgers von Erla, tätig war. Thoma-
sin gibt Walther die Schuld, wenn Tausende von Rittern dem Aufruf des Papstes zum 
Kreuzzug keine Folge geleistet haben. Gemeint ist dabei wahrscheinlich der von Innozenz 
III. gepredigte Kreuzzug aus dem Jahre 1213: wand er hât tůsent man betœret, / daz si habent 
überhœret / gotes, und des bâbstes gebot; vgl. Thomasin von Zerklaere, Der Welsche Gast, Raffae-
le Disanto, Hg., Trieste 2001, VV. 11163-11250, hier VV. 11223ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 258 

auf den konkreten Augenblick ihrer Dichtung erfordert daher eine aufmerksame 
kritische Arbeit, die sich vor allem auf den Vergleich der verschiedenen Fassungen 
stützt. Zum Anderen ist in Betracht zu ziehen, dass die gesamte deutsche höfische 
Literatur im Allgemeinen dem öffentlichen Leben ferner steht und weniger expli-
zit darin verwickelt ist (das gilt besonders für das Thema der Kreuzzüge) als die 
französische und provenzalische Dichtung, die oft eine direkte Verarbeitung der 
historischen Wirklichkeit und der persönlichen Erfahrungen darstellt, während in 
der deutschen Tradition eventuelle Stellungnahmen, sei es Propaganda, Befürwor-
tung oder Kritik, weniger deutlich und direkt sind. Es gilt daher, eine Sprache tief 
auszuloten, die reich ist an zumeist versteckten Anspielungen. 

Doch nun wollen wir uns mit einigen Beispielen beschäftigen. Das Thema der 
Kreuzzüge findet zur Zeit des Dritten Kreuzzugs Eingang in das „Repertoire“ des 
Minnesangs, genauer gesagt mit der Reaktion, die Europa auf die unheilvolle 
Schlacht von Hattin und die Rückeroberung Jerusalems durch Saladin (1187) zeig-
te. Unter den Dichtern jener Zeit, die sich mit dem Thema der Kreuzzüge be-
schäftigen, sind Friedrich von Hausen, Albrecht von Johansdorf und Hartmann 
von Aue drei bedeutende Namen. Sie bezeugen das Aufkommen einer leisen, zu-
weilen sehr tief gehenden Diskussion über die Zweckmäßigkeit, sich dem neuen 
Aufruf zu einem großen Kreuzzug ins Heilige Land anzuschließen. Dieser war 
von Papst Gregor VIII. in seiner berühmten Enzyklika formuliert, die mit folgen-
den Worten beginnt: Audita tremendi severitate iudicii, quam super terram Jerosolimam 
divina manus exercuit, „Nachricht hat uns erreicht vom furchtbaren und strengen 
Urteil, das die Hand Gottes auf das Land Jerusalem ausgeübt hat“. Im Gegensatz 
zum entrüsteten, apokalyptischen Ton der kirchlichen Erklärungen steht der An-
satz, mit dem die Minnesänger sich mit dem Thema beschäftigen. Bei ihnen wird 
die Bestürzung über die Geschehnisse im Heiligen Land zu einer argumentieren-
den Debatte, und die Frage, ob man sich dem Kreuzzug anschließen soll – ein in 
erster Linie politisches Problem – zu einem individuellen Konflikt, der in einigen 
Lyriken auf die gleiche Weise behandelt wird wie das Thema der höfischen Liebe. 
In jener Zeit verfügten die Dichter über offizielle, zur Institution erhobene Kom-
munikationsmöglichkeiten, wo ihrem Wort ein ganz besonderes Echo gegeben 
war. Gemeint sind die Hoffeste, die oft mit den kaiserlichen Hoftagen zusammen-
fielen.22 Berühmt ist das Hoffest von Mainz im Jahre 1184, doch schon 1188 war 
man politisch so stark für eine Teilnahme am Kreuzzug sensibilisiert, dass in 
Mainz kein Hoffest mehr veranstaltet, sondern zum „Hoftag Jesu Christi“ aufge-
rufen wurde. Es handelte sich dabei um eine religiös-liturgische Feierlichkeit, die 

22  Vgl. Haubrichs, Wolfgang 1978, „‚Reiner muot‘ und ‚kiusche site‘. Argumentationsmus- 
ter und situative Differenzen in der staufischen Kreuzzugslyrik zwischen 1188/89 und 
1227/28“, in: Stauferzeit, Rüdiger Krohn, Bernd Thum und Peter Wapnewski, Hg., Stutt-
gart, 295-324, hier 309 Anm. 41. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 259 

zum Aufbruch ins Heilige Land vorbereiten sollte und für den 23. April 1189 ge-
plant war, den Tag des Heiligen Georg, also des mythischen Ritters, der die himm-
lischen Heerscharen angeführt hatte, als diese den christlichen milites bei der Er-
oberung von Jerusalem im Ersten Kreuzzug zur Hilfe eilten.23 

Vielleicht hat Friedrich von Hausen sich anlässlich eines dieser Feste durch das 
Kreuzlied des französischen Grafen Conon de Béthune Ahi! amors, com dure depar-
tie24 anregen lassen, um dann in seinem Lied MF 47,9 Mîn herze und mîn lîp diu wel-
lent scheiden, „Mein Herz und mein Leib, die wollen sich trennen“25, das Thema des 
Kreuzzugs aufzugreifen. Von Hausen übernimmt von Conon das metrische Sche-
ma (und vielleicht auch die Melodie) wie auch das damals recht verbreitete Ein-
gangsmotiv der Trennung von Herz und Leib. Darin kommt der innere Konflikt 
zwischen dem Verlangen, bei der Geliebten zu bleiben, und dem Wunsch, zum 
Kreuzzug aufzubrechen, zum Ausdruck.26 Von Hausen unterstreicht, dass die 
Trennung zwischen Herz und Leib ein Willensakt ist, dass es sich um die Unver-
einbarkeit von zwei stark personifizierten Elementen handelt, in denen im Unter-
schied zum französischen Vorbild ein echter Willenskonflikt zum Ausdruck 
kommt. Dieser wird schon durch das wellent scheiden im ersten Vers vorweggenom-
men: der lîp wil gerne vehten an die heiden, / sô hât iedoch daz herze erwelt ein wîp, „Der 
Leib will gerne fechten gegen die Heiden, / dagegen hat jedoch das Herz eine Frau 
erwählt“ (MF 47,11f.). Im französischen Lied handelt es sich dagegen um ein „Be-
dauern“, nicht um einen „Konflikt“. Der Wille hat schon gehandelt, die Wahl ist 
schon getroffen worden: Es ist der Wille Gottes.27 Und so wird im Lied von Co-
non in den nächsten Strophen dann auch auf das Eingangsmotiv des Konfliktes 
verzichtet, um sich dem Thema des Aufrufs zum Kreuzzug zuzuwenden. Dabei 
kommen die typischen Argumente in Sachen „Vorteil“, sowohl materieller als auch 
spiritueller Art, zur Sprache: So die Aufforderung zur Teilnahme am Kreuzzug, die 
Ermahnung an die daheim bleibenden Damen, keusch zu leben, die Verherrli-
chung des körperlichen Todes, der mit dem ewigen Leben belohnt wird, und die 
Aufforderung vengier la honte dolereuse, „die große Schmach zu rächen“, in Vers 43,  
 
 

                                                                                          
23  Chanson d’Antioche VV. 9063ff.; Chanson de Jérusalem VV. 809ff.; Gesta Francorum, Liber IX. 
24  Conon de Béthune, Les chansons de Conon de Béthune, Axel Wallensköld, Hg., Nachdr., Paris 

1968 [1921], 6ff. (R. 1125). 
25  Texte hier und im Folgenden aus Des Minnesangs Frühling (MF), I Texte, Hugo Moser und 

Helmut Tervooren, Hg., 38. Aufl., Stuttgart 1988, 81ff.; Übersetzung ins Neuhochdeutsche 
aus Friedrich von Hausen, Lieder, Günther Schweikle, Hg., Stuttgart 1984, 77ff. 

26  Bei Conon in den Versen 7f.: Se li cors va servir Nostre Signor, / mes cuers remaint del tot en sa 
baillie, „Wenn der Leib unserem Herrn dienen geht, / bleibt mein ganzes Herz in ihrer 
Macht“. 

27  Vgl. Molinari, Maria Vittoria 1995, „Trovatori e minnesänger. Riscontri lessicali“, in: Filolo-
gia romanza, filologia germanica: intersezioni e diffrazioni, Convegno internazionale Verona 3-5 
aprile 1995, Anna Maria Babbi und Adele Cipolla, Hg., 215-235, hier 227-230. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 260 

gegen diejenigen, die in Vers 47 nos anemis morteus, „unsere Todfeinde“, genannt 
werden. Das Thema bei von Hausen ist dagegen bis zum Ende des Liedes der Kon-
flikt zwischen Minnedienst und Gottesdienst, wobei Herz und Liebesleid personi-
fiziert werden. Dies bis zur letzten Strophe, wo der Dichter sich dann plötzlich 
brüsk, durch Verschulden der Frau, von ihr, die er einst liebte, abwendet: ob ich die 
hazze, die ich dâ minnet ê, „wenn ich die hasse, die ich da ehemals liebte“ (MF 47,34). 
In dieser Lyrik bleibt das Thema des Kreuzzugs dem Minnesänger im Wesentli-
chen fremd, auch wenn die letzte Strophe, in der er sich von der einst geliebten 
Dame abwendet, auf die Entscheidung zur Teilnahme am Kreuzzug hinweisen 
könnte. Auf jeden Fall aber herrscht das Thema der Liebe mit seiner ganzen meta-
phorischen Vielschichtigkeit vor und stellt somit einen deutlichen Bruch zum Lied 
Conons dar, durch welches von Hausen sich hatte inspirieren lassen. Letzteres ist 
ein echter Aufruf, unter Verwendung der einfachen Topoi der kirchlichen Propa-
ganda. Der Tod Friedrichs von Hausen 1190 im Heiligen Land während der Ver-
folgung der Feinde ist ausführlich in den Chroniken belegt (für die damalige Zeit 
ein sehr seltener Fall), und daher besteht kein Zweifel daran, dass er tatsächlich am 
Kreuzzug teilgenommen hat. Dennoch ist klar zu erkennen, dass seine Tätigkeit als 
Dichter nicht im Dienste der Kreuzzugspropaganda stand. Ja, es ist sogar nicht 
auszuschließen, dass das Lied (besonders von denjenigen, die das Vorbild Conons 
kannten) als echte Kritik aufgefasst werden konnte, auch wenn metaphorisch ver-
brämt. Die Lyrik könnte aber auch als eine Art „Abschiedsgruß“ interpretiert wer-
den, mit dem der Dichter der geliebten Frau die Treue verspricht. Auf dieselbe 
Weise empfiehlt der Dichter nämlich die Freunde, die er zurücklassen muss, an 
Gott: Herre got, ûf die genâde dîn / sô wil ich dir bevelhen die, / die ich durch dînen willen 
lie, „Herr Gott, in deine Gnade / will ich dir diejenigen befehlen, / die ich um dei-
netwillen verließ“ (MF 48,10ff.). In der nachfolgenden Strophe aber erscheinen die 
obgenannten lieben friunden in einem weniger liebevollen Licht, als nämlich Hausen 
die guoten frouen, die zu Hause geblieben sind, ermahnt, sich nicht der Werbung 
desjenigen zu ergeben, der gotes verte alsô erschrac, „der vor Gottes Fahrt so zurück-
schreckte!“ (MF 48,18). Der Tadel gegenüber dem, der bleibt, wie auch in Strophe 
MF 53,31, zeugt davon, dass eine reelle Missbilligung besteht. 

Albrecht von Johansdorf war in den Jahren von 1185 bis 1209 wohl ein Ministe-
riale des Bischofs von Passau. Bei ihm ist der Kreuzzug ein Hauptthema, das aber 
nicht spontan neben dem Thema der Minne zu bestehen scheint. In den Lyriken, 
die in den Handschriften den Beginn seiner Produktion darstellen, überschneidet 
sich das Thema des Kreuzzugs mit dem der Minne, die hier nicht nur in den ste-
reotypen Formen der höfischen Umwerbung, sondern auch als echter Schmerz 
des Abschieds von der geliebten Frau erscheint. In MF 86,1 zum Beispiel ist das 
Motiv der „Fahrt“ nur in der letzten Strophe MF 86,25 zu finden (die nur in der 
Handschrift C und als Zusatz am Rande erscheint). Am Ende dieser Strophe 
kommt die Sorge um die anhaltende Treue der Frau zum Ausdruck: süle aber sî ir 
leben verkêren, / sô gebe got, daz ich vervar, „Sollte sie aber ihr Leben ändern, / so ge-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 261 

be Gott, daß ich lieber dahinfahre“ (d.h. „sterbe“)28. In Lied MF 87,29 (Ich und ein 
wîp wir haben gestriten) dagegen wird das Thema der Fahrt schon am Anfang mit 
einer Diskussion eingeführt, die sich auch in diesem Fall zuerst auf das individuel-
le Problem der Standhaftigkeit der Liebe nach Aufbruch des Kreuzfahrers konzen-
triert. In der letzten Strophe werden die Überlegungen dagegen ernster und 
schließen mit einer allgemeinen, existentiellen Verwerfung der Verlockungen der 
Welt ab (Diu welt ist niemen staete, V. 12). 

Die tatsächlichen Kreuzzugslieder, d.h. die Lyriken, in denen das Thema des 
Kreuzzugs dominiert und sich enger mit dem Motiv der Minne verbindet, sind 
zwei: Die hinnen varn (MF 89,21) und Guote liute, holt die gâbe (MF 94,15). Das erste 
beginnt mit einigen rhetorischen Argumenten, die sich auf die mit den Propagan-
da-Predigten verbreiteten Prinzipien theologisch-juristischer Art beziehen. Dazu 
gehört das Prinzip der Gegenseitigkeit: Der Mensch muss Gott mit der Rettung 
des Heiligen Grabes das Opfer zurückgeben, das Gott durch den Kreuzestod zur 
Rettung der Menschheit erbracht hat (MF 89,25-31). Die letzte Strophe aber 
kommt zum Thema der Minne zurück (MF 90,11-15) – die einzige sünde, auf die 
der Dichter nicht verzichten kann und darum um Gottes Hilfe bittet. Der Gegen-
satz zwischen Gott und Minne ist also auch hier zu finden, wenn auch in umge-
kehrter Form (Gottesdienst – Minnedienst) gegenüber den vorhergehenden Bei-
spielen (Minnedienst – Gottesdienst), und bleibt weiterhin ungelöst. Eine analoge 
Zweideutigkeit ist auch in MF 94,15 zu bemerken, die hier aber, wie schon an an-
deren Stellen, durch Argumente der Zweckmäßigkeit aufgehoben wird. Die erste 
Strophe beginnt mit einem kraftvollen Aufruf Gute liute, holt / die gâbe, die got, unser 
herre, selbe gît, / der al der welte hât gewalt, „Gute Leute, holt / die Gabe, die Gott, 
unser Herr, selbst vergibt, / der über alle Dinge Gewalt hat!“, um dann an die Be-
lohnung mit dem Ewigen Leben für den zu erinnern, der im Kampf den körperli-
chen Tod erleidet. Doch gleich zu Beginn der zweiten Strophe erscheint wieder 
das Thema der Minne (Minne, lâ mich vrî!, „Minne, laß mich frei!“, MF 94,25), das 
mit dem naiven Kunstgriff der „geteilten Belohnung“ zum Abschluss gebracht 
wird – beinahe ein Tauschhandel, mit dem die Hälfte der Belohnung, die der 
Kreuzfahrer erhält, seiner in Treue daheim gebliebenen Frau zuteil wird.29 

Es ist also zu bemerken, dass in allen Liedern, die von Johansdorf zugeschrie-
ben werden und in irgendeiner Form Bezug auf die Kreuzfahrt nehmen, die kon-
fliktbelastete Anwesenheit der Thematik der Minne nicht nur eine poetische 
Funktion erfüllt, sondern in metaphorischer Form auf die Schwierigkeit hindeutet, 

                                                                                          
28  Texte hier und im Folgenden aus Moser und Tervooren 1988, 178ff.; Übersetzung ins Neu-

hochdeutsche aus Schweikle, Günther, Hg. 1977, Die mittelhochdeutsche Minnelyrik, I Die frü-
he Minnelyrik, Darmstadt [Nachdr. 1993], 327ff. 

29  Das Motiv der Keuschheit der Frau wird (nur in der Hs. C1) durch die doppelte Verwen-
dung des Adjektives rein unterstrichen: mit ir reine wîbes güete (MF 95,7 Hs. C1, im Vergleich 
zu mit ir wîbes güete, Hs. A); ir vil reinen lîp (MF 95,9 Hs. C1, im Vergleich zu ir vil guoten lîp, 
Hs. A). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 262 

eine überzeugte Entscheidung bezüglich der Teilnahme am Kreuzzug zu treffen, 
wenn nicht sogar auf einen echten Widerstand. Eine distanzierte Haltung ist in 
den Lyriken selbst belegt, vor allem aber in den Albrecht zugeschriebenen Kreuz-
zugsliedern, deren Struktur fast immer so angelegt ist, dass die Argumente der er-
sten Strophe in einer oder mehreren der folgenden Strophen in irgendeiner Form 
angefochten, diskutiert bzw. abgeschwächt werden. Auch die handschriftliche 
Überlieferung ist im Falle der Kreuzzugslieder oft ungenau und schwankend, wie 
in MF 94,15 und in anderen Strophen, die nicht zitiert wurden, zu bemerken ist. 
Man hat also den Eindruck, dass Albrecht der Aufforderung, Kreuzzugspropa-
ganda zu machen, nur teilweise und in kritischer Form nachgekommen ist. 

Im Allgemeinen ist das ethisch-literarische Modell des Konfliktes grundlegend bei 
allen deutschen Dichtern zur Zeit des Dritten Kreuzzugs, doch bei Hartmann von 
Aue erhält es ein wesentlich größeres Gewicht als bei den anderen zeitgenössi-
schen Minnesängern, auch wenn es nicht das vorherrschende Thema seines litera-
rischen Schaffens ist. Hartmann beschäftigt sich mit dem Thema des Kreuzzugs 
unter einem ausschließlich persönlichen und existentiellen Gesichtspunkt und 
trennt dieses vom Thema der Minne, abgesehen von der kurzen Strophe MF 
211,20-26, wo „Fahrt“ (vart) und „Minne“ zusammen erscheinen, indem an das 
Motiv der mit der Dame geteilten Belohnung erinnert wird: diu koufet halben lôn 
dar an, „der wird dafür der halbe Lohn zuteil“ (MF 211,22).30 Dabei wird dieser 
Lohn, auch der Frau gegenüber, davon abhängig gemacht, ob die Aufgaben mit 
der richtigen Einstellung erfüllt werden31 und dass sich die Liebenden die Aufga-
ben teilen: sî bete vür siu beidiu hie, / sô vert er vür diu beide dort, „Für sie beide möge 
sie hier beten, / so ist er dort für sie beide unterwegs“ (MF 211,25f.). 

Mit dem Kreuzzugslied MF 209,25 steht Hartmann in völliger und überzeugter 
Übereinstimmung mit der von Bernhard gepredigten nova devotio, die in den Pro-
paganda-Predigten für den Dritten Kreuzzug wieder aufgenommen wurde. So un-
terstreicht Hartmann im ersten Vers das Thema der spirituellen conversio: Dem 
kriuze zimet wol reiner muot / und kiusche site, „Das Kreuz darf wohl ein reines Herz 
und Lauterkeit verlangen“ (MF 209,25f.). In diesem Lied wird die Zweckmäßigkeit 
einer Teilnahme am Kreuzzug unterstrichen, weil es sich um eine „Vorteil brin-
gende“ Entscheidung handelt, d. h. um saelde und allez guot, „die ewige Seligkeit 
und alles andere Gut“, zu erhalten (MF 209,27). Nach den ersten beiden Stro-
phen, die in der argumentierenden Art eines Aufrufs abgefasst sind, wird das Lied 
persönlicher und der Dichter beschreibt die Momente seiner eigenen Umkehr, 
von der Zurückweisung der Verlockungen der Welt bis hin zum Schmerz über den 
Tod seines Herrn. Auf diese Weise entsteht ein Spannungsverhältnis und der 

30  Texte hier und im Folgenden aus Moser und Tervooren 1988, 404ff.; Übersetzung ins Neu-
hochdeutsche aus Kasten, Ingrid, Hg. 1995, Deutsche Lyrik des frühen und hohen Mittelalters, 
Übersetzungen von Margherita Kuhn, Frankfurt a.M., 201ff. 

31  Vgl. MF 211,21: mit rehtem muote, MF 211,24: kiuschiu wort. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 263 

Kreuzzug wird als ein mit Leiden verbundenes Unternehmen gesehen. Die Auftei-
lung der Belohnung ist jetzt seinem verstorbenen Herrn gewidmet, mit dem er 
den durch seine Fahrt erhaltenen Lohn teilen wird. Die letzten beiden Strophen 
sind nur von der Handschrift C überliefert und erscheinen von den ersten vier ge-
trennt (vielleicht ein späterer Zusatz oder Variante). Hartmann spricht hier seine 
Zugehörigkeit zum Heere Christi deutlich aus: ich in Kristes schar / mit vröiden 
wunneclîche var (MF 211,18f.), und scheint sich so selbst als ein Exemplum dafür 
hinstellen zu wollen, wie man Rettung findet und Schmerz und Tod überwindet. 
Das weit verbreitete naturalistische Motiv der Blumen, die im Minnesang den 
Sommer ankündigen und Freude bringen, will hier auf Hartmanns Entscheidung 
für Kristes bluomen, die die wahre Freude bringen, anspielen: die kündent eine sumer-
zît / diu alsô gar / in süezer ougenweide lît, „Die künden einen Sommer an, / der ganz 
und gar / eine Augenlust sein wird“ (MF 210,39-211,2). So wird der einfache, 
konventionelle Beginn mit dem Frühlingsmotiv zu einer metaphorischen Infrage-
stellung der Thematik der Minne, der sich Hartmann selbst als Minnesänger ver-
schrieben hatte. Während bei Friedrich von Hausen und Albrecht von Johansdorf 
das Thema der Trennung von der Geliebten dazu gedient hatte, das Thema des 
Kreuzzugs einzuleiten und den daraus erwachsenden Konflikt zu schildern, ist das 
Thema des Kreuzzugs bei Hartmann von Aue auf einer höheren Stufe anzusie-
deln. Er stellt es als eine existentielle Möglichkeit dar, um sich mit dem Problem 
des Todes und der Möglichkeit der Glückseligkeit auf Erden auseinanderzusetzen. 

Es ist nicht möglich, die komplexe Problematik in den Lyriken Walthers von der 
Vogelweide in Bezug auf die Kreuzzüge in wenigen Zeilen abzuhandeln. Dennoch 
werde ich versuchen, die wichtigsten Standpunkte im Rahmen seiner reichen Pro-
duktion aufzuzeigen. Zur Problematik der Befürwortung oder Ablehnung der Un-
ternehmungen im Heiligen Land zeigt Walther verschiedene Haltungen, vielleicht 
chronologisch entsprechend der politischen Einflüsse, denen er ausgesetzt war, 
auch wenn natürlich nicht für alle Lyriken eine chronologische Aufstellung mög-
lich ist. Walther ist ein vollkommen lyrischer Dichter, ein „Berufs“-Dichter, Ver-
fasser von Minneliedern, religiösen Liedern und Spruchlyrik, wobei er sich der 
verschiedenen Rollen voll bewusst ist, die ihm die verschiedenen Gattungen zu-
schreiben.32 Er ist ein politischer Dichter des Mittelalters und seine Lieder und 
Sprüche, auch wenn es sich oft um sehr explizite Stellungnahmen handelt, sind 
nicht als Ausdruck einer individuellen Haltung zu sehen, sondern sind immer zu 
der kommunikativen Situation und zur Rolle in Bezug zu setzen, die der Dichter 
in der Umgebung zu spielen hat, in der er sich gerade befindet, in diesem Falle al-
so am Hofe, an dem er zu Gast ist. 

                                                                                          
32  Vgl. Richter, Roland 1988, Wie Walther von der Vogelweide ein ‚Sänger des Reiches‘ wurde: eine 

sozial- u. wissenschaftsgeschichtl. Untersuchung zur Rezeption seiner ‚Reichsidee‘ im 19. u. 20 Jh., 
Göppingen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 264 

Damit ist klar, dass Walthers verschiedene politische Haltungen durch die sei-
ner Auftraggeber bedingt wurden (auch wenn diese nicht immer leicht zu erken-
nen sind), und es lässt sich annehmen, dass auch bei anderen Dichtern, von deren 
persönlichem Schicksal und politischer Abhängigkeit wir noch weniger wissen, die 
politische Einstellung, insbesondere in Bezug auf die Kreuzfahrten, von äußeren 
Einflüssen abhing. 

Wenige Jahre (1212/1214?) nach der Kaiserkrönung Ottos IV. (1209) widmet 
Walther ihm zwei Strophen, in denen er den Kaiser dazu aufruft, einen Kreuzzug 
ins Heilige Land zu unternehmen (L 12,6; L 12,18)33. Der Ton ist gebieterisch: In 
der ersten der beiden Strophen tritt Walther als Gottesbote (frônebote) auf und es 
kommt zu einer extremen Überhöhung der Stellung des Kaisers. Dieser wird ne-
ben Gott gestellt, denn sie beide haben die Aufgabe, über die Schöpfung zu regie-
ren (ir habt die erde, er hât daz himelrîche, L 12,8). Walther erinnert den Kaiser an 
seine Pflicht, als Stellvertreter Gottes das Heilige Land zu verteidigen. Auch wenn 
erwiesen ist, dass Otto einen Kreuzzug vorbereitete,34 wird klar, dass die Funktion 
der beiden Strophen sicherlich nicht darin bestand, Propaganda für dieses Unter-
nehmen Ottos zu machen, sondern dessen kaiserliche Funktionen zu unterstrei-
chen, auch in Bezug auf seine Rolle als Verteidiger des Christentums. Trotz ihrer 
Kürze sind die beiden Strophen von außerordentlicher Wirksamkeit, eben weil sie 
den Regeln der Spruchdichtung entsprechen, wobei der Dichter eine einflussrei-
che, gebieterische Rolle einnimmt; dazu kommen Symbole aus dem Tierreich und 
ein bewegter, emotionaler Ton. 

Die Äußerungen Walthers zu Gunsten Friedrichs II. waren natürlich viel zahl-
reicher. So unterstützte der Dichter den Kaiser durchgehend bei der anlässlich sei-
ner Krönung übernommenen Verpflichtung, den Kreuzzug anzuführen, zu wel-
chem der Papst schon 1215 aufgerufen hatte. In einigen Fällen wird der Kreuzzug 
zum Vorwand für die Stellungnahme zu innenpolitischen Problemen, wie im 
Spruch L 29,15 (1220?) gegen die deutschen Fürsten, die dem Kaiser große 
Schwierigkeiten bei seinem Aufbruch zum Kreuzzug bereitet hätten, indem sie die 
Wahl von Friedrichs Sohn Heinrich zu dessen Nachfolger als König von Deutsch-
land verhindern wollten. Oder in den heftigen, gegen den Papst gerichteten Stro-
phen L 34,4 und L 34,14 (1213-1217), in denen die Spenden für den Kreuzzug 
angesprochen werden, die der Papst in seine eigenen Kassen hätte abfließen las-
sen. Die Wirksamkeit dieser Strophen liegt in der zynischen, selbstzufriedenen 
Darstellung des Papstes in der Ich-Form (L 34,4) und in der Personifizierung des 
Opferstockes als Gesprächspartner: Sagent an, hêr Stoc, hât iuch der bâbest her gesen-
det?, „Sag an, Herr Stock, hat Euch der Papst hergesandt?“ (L 34,14). 

33  Texte und Übersetzung ins Neuhochdeutsche hier und im Folgenden aus Walther von der 
Vogelweide, Werke. 

34  Vgl. Nix, Matthias 1984, „Der Kreuzzugsaufruf Walthers im Ottonenton und der Kreuz-
zugsplan Kaiser Ottos IV.“, Germanisch-romanische Monatsschrift 34, 278-294. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 265 

Echte Aufrufe zum Kreuzzug sind dagegen die beiden Lieder L 76,22 und L 
13,5, deren Entstehung heute trotz einer gewissen Unsicherheit meist zwischen 
1227 und 1229 angesetzt wird. In beiden Fällen handelt es sich um in Stilistik und 
Metrik sehr raffinierte Lieder, die thematisch aber eher an die Konventionen ge-
bunden sind: Im ersten Lied (L 76,22) wechselt sich die Anrufung Gottes mit dem 
Aufruf zur Befreiung des Heiligen Grabes ab, unter Bezugnahme auf traditionelle 
Themen (die Rache gegen die „Heiden“ für das Leiden Christi; die Vergebung der 
Sünden und das ewige Heil für den, der dem Aufruf nachkommen wird); im zwei-
ten Lied (L 13,5) gesellen sich zu den traditionellen Themen verschiedene The-
men des Minnesangs und der Spruchdichtung. So werden die daheim Gebliebe-
nen verspottet und bedauert und in Form einer Metapher wird dazu aufgerufen, 
wie die fleißige Ameise zu handeln und den kurzen Sommer des Lebens zu nut-
zen (kurzer sumer, L.13,22), um ewige Güter zu erlangen. 

Anders ist der Ansatz im Palästinalied (L 14,38), wo Walther uns in der Rolle 
eines Pilgers, der endlich das Ziel seiner Fahrt erreicht, eine wahre Andachts-
Hymne bietet. Die Lyrik verherrlicht das Heilige Land und erinnert an die Ge-
schehnisse im Leben Christi in Palästina und an seine Leidensgeschichte, um 
schließlich zu fordern, dass dieses Land der Besitz der Christen sein müsse: Kri-
sten, juden und die heiden / jehent, daz diz ir erbe sî. / got müeze ez ze rehte scheiden /…/ 
reht ist, daz er uns gewer!, „Christen, Juden und die Heiden / behaupten, daß dies 
ihr Erbe sei /…/ Recht ist, daß er es uns zuspricht!“ (L 16,29ff.). Die Überliefe-
rung dieses Liedes ist komplex, und die Tatsache, dass in den sechs Handschriften 
zahlreiche Varianten in Bezug auf Anzahl und Verteilung der Strophen erschei-
nen, zeugt von dessen außerordentlicher Populariät und einer breiten schriftlichen 
und mündlichen Rezeption. In Bezug auf den Zeitpunkt und Anlass der Dich-
tung des Liedes gibt es zahlreiche Hypothesen. Besonders überzeugend erschei-
nen die Überlegungen Haubrichs, der diese Lyrik (oder zumindest ihre folgerich-
tige Form in der Handschrift A) als „publizistische Rechtfertigung“ der Politik 
Friedrichs II. sieht, dem die Heiligen Stätten 1229 auf der Grundlage einer friedli-
chen Vereinbarung mit dem Sultan al-Malik al-Kāmil zurückgegeben wurden, was 
eine sehr heftige Reaktion auf Seiten des Papstes und der Gegner des Kaisers im 
Allgemeinen zur Folge hatte.35 

Nach Walther sind kritische Äußerungen gegenüber dem Kreuzzug bei den ande-
ren Dichtern des 13. Jahrhunderts, wie Tannhäuser und Freidank, offener und 
scheinbar spontaner, wobei dieser kritischen Haltung oft negative persönliche Er-
fahrungen und nicht so sehr religiöse Überlegungen oder politische Meinungen 
zugrunde liegen. Und das verwundert nicht, denn die Einstellungen der Dichter 
in jener Zeit entsprechen denen ihrer Mäzene oder Auftraggeber: Diese aber wa-

                                                                                          
35  Vgl. Haubrichs, Wolfgang 1977, „Grund und Hintergrund in der Kreuzzugsdichtung. Ar-

gumentationsstruktur und politische Intention in Walthers ‚Elegie‘ und ‚Palästinalied‘“, in: 
Philologie und Geschichtswissenschaft, Heinz Rupp, Hg., Heidelberg, 12-62, hier 57 Anm.115. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARIA VITTORIA MOLINARI 266 

ren von schweren innenpolitischen Problemen in Anspruch genommen, nämlich 
den schwierigen Beziehungen der großen deutschen Fürsten untereinander, wo-
von auch die kaiserliche Politik betroffen war; sie hatte kein Interesse mehr daran, 
Land jenseits des Meeres zu erobern. Gegebenenfalls war man auf die Eroberung 
in Richtung Osteuropa ausgerichtet, so dass der Kreuzzug in das Heilige Land 
nunmehr als ein fern liegendes Ideal gesehen wurde. 

Bibliographie 

Braune, Wilhelm und Ebbinghaus, Ernst A., Hg. 1979, Althochdeutsches Lesebuch, 
16. Aufl., Tübingen.

Chanson d’Antioche, Suzanne Duparc-Quioc, Hg., Paris 1976. 
Chanson de Jérusalem, N. R. Thorp, Hg., (The Old French Crusade Cycle IV), Tusca-

loosa (Alabama) 1992. 
Conon de Béthune, Les chansons de Conon de Béthune, Axel Wallensköld, Hg., 

Nachdr., Paris 1968 [1921]. 
Flahiff, George B. 1947, „‚Deus Non Vult‘: A Critic of the Third Crusade“, Mediae-

val Studies IX, 162-188. 
Flori, Jean 2002, Guerre sainte, jihad, croisade: Violence et religion dans le christianisme et 

l’islam, Paris. 
Friedrich von Hausen, Lieder, Günther Schweikle, Hg., Stuttgart 1984. 
Gesta Francorum et aliorum Hierosolimitanorum: The deeds of the Franks and the other pil-

grims to Jerusalem, Rosalind Hill, Hg. und Übers., London 1962. 
Guibert de Nogent [Guitbertus abbas Novigenti], Dei gesta per Francos et cinq autres 

textes, R. B. C. Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 
127A), Turnhout 1996. 

Guillaume, „Vita Sugerii“, in: Oeuvres complètes de Suger, Lecoy de la Marche, Hg., 
Paris 1867, 377-411. 

Haubrichs, Wolfgang 1977, „Grund und Hintergrund in der Kreuzzugsdichtung. 
Argumentationsstruktur und politische Intention in Walthers ‚Elegie‘ und ‚Palä-
stinalied‘“, in: Philologie und Geschichtswissenschaft, Heinz Rupp, Hg., Heidelberg, 
12-62. 

Haubrichs, Wolfgang 1978, „‚Reiner muot‘ und ‚kiusche site‘. Argumentations-
muster und situative Differenzen in der staufischen Kreuzzugslyrik zwischen 
1188/89 und 1227/28“, in: Stauferzeit, Rüdiger Krohn, Bernd Thum und Peter 
Wapnewski, Hg., Stuttgart, 295-324. 

Holznagel, Franz-Josef 2001, „Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher Ly-
rik vom 12. bis zum 14. Jahrhundert“, in: Entstehung und Typen mittelalterlicher Ly-
rikhandschriften, Anton Schwob und András Vizkelety, Hg., Bern et al., 107-130. 

Kaiserchronik eines Regensburger Geistlichen, Edward Schröder, Hg., (Monumenta 
Germaniae Historica, Deutsche Chroniken 1,1), Nachdr., Berlin 1964 [1895]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KREUZZUGSLIEDER UND KRIEGSWERBUNG IM MINNESANG 267 

Kasten, Ingrid, Hg. 1995, Deutsche Lyrik des frühen und hohen Mittelalters, Überset-
zungen von Margherita Kuhn, Frankfurt a.M. 

Des Minnesangs Frühling (MF), I Texte, Hugo Moser und Helmut Tervooren, Hg., 
38. Aufl., Stuttgart 1988. 

Molinari, Maria Vittoria 1995, „Trovatori e minnesänger. Riscontri lessicali“, in: Fi-
lologia romanza, filologia germanica: intersezioni e diffrazioni, Convegno internazionale 
Verona 3-5 aprile 1995, Anna Maria Babbi und Adele Cipolla, Hg., 215-235. 

Nix, Matthias 1984, „Der Kreuzzugsaufruf Walthers im Ottonenton und der 
Kreuzzugsplan Kaiser Ottos IV.“, Germanisch-romanische Monatsschrift 34,  
278-294. 

Peter de Blois, Opera omnia, Jacques-Paul Migne, Hg., (Patrologiae cursus comple-
tus, Series Latina 207), Paris 1855. 

Radulfus Niger, De re militari et triplici via peregrinationis Ierosolimitane (1187/1188), 
Ludwig Schmugge, Hg., Berlin 1977. 

Richter, Roland 1988,Wie Walther von der Vogelweide ein ‚Sänger des Reiches‘ wurde: eine 
sozial- u. wissenschaftsgeschichtl. Untersuchung zur Rezeption seiner ‚Reichsidee‘ im 19. u. 
20 Jh., Göppingen. 

Robertus Monachus, „Historia Hierosolimitana“, in: Récueil des Historiens des Croi-
sades, Historiens Occidentaux 3, Paris 1844-1895, 721-882. 

Schweikle, Günther, Hg. 1977, Die mittelhochdeutsche Minnelyrik, I Die frühe Minnely-
rik, Darmstadt [Nachdr. 1993]. 

Sinisi, Lucia 1986, „Aspetti propagandistici delle crociate nel ‘Rolandslied’ di Pfaf-
fe Konrad“, Annali della Facoltà di Lingue e Letterature straniere dell’Università di Ba-
ri VII,1-2, 99-120. 

Thomasin von Zerklaere, Der Welsche Gast, Raffaele Disanto, Hg., Trieste 2001. 
Walther von der Vogelweide, Werke, Gesamtausgabe, Bd. 1: Spruchlyrik, Bd. 2: 

Liedlyrik, Günther Schweikle, Hg., Stuttgart 1994-1998. 
Wentzlaff-Eggebert, Friedrich-Wilhelm 1960, Kreuzzugsdichtung des Mittelalters: Stu-

dien zu ihrer geschichtlichen und dichterischen Wirklichkeit, Berlin. 
Wesle, Carl und Wapnewski, Peter, Hg. 1985, Das Rolandslied des Pfaffen Konrad, 3. 

Aufl., Tübingen. 
Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi], Chronicon, R. B. C. Huygens, 

Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Rolle Antiochiens bei der Einführung  
der scientia Arabum  in Westeuropa (11.-12. Jh.) 

Dietrich Lohrmann 

Die drei modernen Wissenschaften der Mathematik, Astronomie und Mechanik 
sind bis in unsere Zeit eng auf einander angewiesen. Sie waren es im arabischspra-
chigen Kulturbereich des Mittelalters noch stärker, so eng, das es schwer fällt, sie 
abzugrenzen. Viele Astronomen waren auch Mathematiker, die Mathematiker 
auch Astronomen, die Mechaniker als Uhren- und Instrumentenbauer zugleich 
auch Astronomen und Mathematiker.1 Hinzu kommt, dass viele dieser Wissen-
schaftler – wie später auch im Westen – sich ihr Leben als Leibärzte oder Hofastro-
logen verdienten und nur ein in sich geschlossenes Bild von Naturwissenschaft 
kannten. Es liegt deshalb nahe, zunächst den Sammelbegriff für alles das zu nen-
nen, was Europa von den Arabern, wie man sagte, „lernen konnte“. Das ist der Be-
griff der scientia Arabum, (Arabic Learning). Als Sammelbegriff erscheint er auch in 
den Quellen und hat sich noch lange bis in die Neuzeit gehalten, besonders in 
England. Für unsere Frage nach der Rezeption der arabischen Wissenschaft in 
Westeuropa taugt er besser als eine Auswahl von Einzelbereichen. Ich belasse es 
inhaltlich zwar im Wesentlichen bei Mathematik und Astronomie, was schon mehr 
als genug ist, weise aber darauf hin, dass die Wege, auf denen das arabische Wissen 
nach Europa gelangt ist, sich nur erforschen lassen, wenn man auch Mechanik, 
Medizin, Astrologie und Alchemie einbezieht. Die Europäer waren an diesen Din-
gen ebenso brennend interessiert wie am arabischen Weltbild und an der arabi-
schen Rechenkunst. 

I. 

Geographisch betrachtet ergaben sich im Mittelalter Kontakte zur arabischen Wis-
senschaft vor allem in Spanien, in Süditalien/Sizilien und im Orient. Für Spanien 
und Süditalien liegen Forschungen von Charles H. Haskins, José M. Millás Valli-
crosa, Juan Vernet und vielen anderen seit langem vor.2 Unter den schönen Titeln 
Astrolab und Klosterreform sowie Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel erzählte der 
jüngst verstorbene Arno Borst vor knapp zwei Jahrzehnten die Anfänge dieser Ge-

1  Suter, Heinrich 1900, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke, Leipzig; 
Sezgin, Fuat 1974, 1978, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. 5 und 6, Leiden; Gericke, 
Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Heidelberg, 261-269.  

2  Vgl. besonders Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl., 
Cambridge (Mass.); Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident, 
Zürich / München; Millàs Vallicrosa, José M.1949, Estudios sobre historia de la ciencia españo-
la, Barcelona. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 270 

schichte aus seiner Sicht ganz neu.3 Erneut führte er uns mit dem jungen Gerbert 
von Aurillac ab 965 nach Katalonien in den Grenzbereich der christlichen Welt 
zum Kalifat von Cordoba bzw. etwas später (11. Jh.) in das Königreich Zaragoza 
mit seiner reichen Kultur. Der weitere Weg der dort gewonnenen Astrolab-Studien 
westlicher Gelehrter4 verlief bis an die Loire zu Abbo von Fleury und Bischof Ful-
bert von Chartres. Er führte zu den Schülern Gerberts nach Reims und ins lotha-
ringische Lüttich und erreichte nicht zuletzt das Kloster Reichenau am Bodensee, 
wo die Schriften Hermanns des Lahmen und die vielen arabischen Fachausdrücke 
aus dessen Schriften die Neugier von Borst in ganz besonderer Weise angestachelt 
haben. Diese Dinge sind also bekannt, sollten es zumindest sein. 

Zum Stand der Mechanik in al-Andalus um das Jahr 1000 ist soeben erst ein 
sehr wichtiges Maschinenbuch herausgekommen. Es füllt in gewisser Weise die 
große Lücke in der technischen Literatur der muslimischen Welt, die sich aus dem 
weiten zeitlichen Abstand ergibt zwischen einerseits den längst bekannten hydro-
technischen Spezialstudien der Brüder Banū Mūsā um 850 oder der pseudo-
archimedischen Schrift eines arabischen Autors über den Bau von Wasseruhren um 
900 und andererseits den technischen Traktaten des al-Jazarī 1204. Der Autor des 
neu erschlossenen Maschinenbuches der Zeit um 1000, Ibn Khalaf al-Murādī aus 
Cordoba, variiert vor allem die Wasser- und Sonnenuhren in einem für die Zeit 
ungeahnten Ausmaß. Er überrascht aber auch mit mechanisch hervorgerufenen 
Bewegungssimulationen von Tieren und Menschen auf Drehscheiben und liefert 
technische Zeichnungen einer Qualität, die man bisher erst im 13. Jahrhundert für 
möglich hielt.5 Dieses Werk liefert eine Bestätigung dafür, dass die Mechanik in der 
muslimischen Welt schon seit dem 9. Jahrhundert als eigene Wissenschaft Geltung 
beanspruchte, einen Rang, den sie im mittelalterlichen Westen nie erreicht hat.6 

3  Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel, (Supplemente zu den Sitzungsbe-
richten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 5), Heidel-
berg; ders. 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jahrtausendwende, (Sitzungsberichte der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1), Heidelberg; Burnett, 
Charles 1998, „King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Earliest Texts on the 
Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres“, Annals of Science 55, 329-
368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187; ders. 2004, „Abbon de Fleury, abaci 
doctor“, in: Abbon de Fleury: Philosophie, science et comput autour de l’an MIL, actes des journées 
organisées par le Centre d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens – 
Occidens 6), Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39. 

4  Vgl. dazu auch Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, „The Ol-
dest Latin Astrolabe“, Physis  31,2, 574-581. 

5  Ibn Khalaf al-Murādī 2008, Kitāb al-asrār fi ̄ nata ̄ʾij al-afka ̄r: The Book of Secrets in the Results of 
Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM, Massimiliano Lisa, 
Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand; vgl. Hill, Donald R. 1977, „A Treatise on 
Machines by Ibn Mu’ādh Abū ʿAbd Allāh al-Jayyānī“, Journal for the History of Arabic Science 
1,1-2, 33-46; ders. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La Salle (Il-
linois), 203. 

6  Al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated history, 
Cambridge / Paris, 263f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   271 

Gut erforscht und seit langem bekannt bei der Vermittlung arabischer Wissen-
schaft aus Spanien ins lateinische Europa ist dagegen die Mittlerrolle der jüdi-
schen Gelehrten. Man weiß, dass die Hilfe jüdischer Übersetzer beim Zugang zu 
den in Toledo, Zaragoza und anderwärts in Spanien eroberten Bücherschätzen 
unentbehrlich war.7 Man weiß ferner, dass Juden und Mozaraber (christliche Ara-
ber) maßgebliche Unterstützung boten für berühmte christliche Übersetzer wie 
Robert von Chester, Hermann von Kärnten oder Gerhard von Cremona. Vielfach 
waren die jüdischen Übersetzer selbst Autoren bedeutender Werke. So etwa Abra-
ham bar Ḥiyya ha-Nasi, arabisch genannt Ṣāḥib ash-Shurṭa (Elder of the Royal 
Suite), wohl unter Bezug auf seine Stellung am Hof in Barcelona, woraus sich für 
die Lateiner die bequeme Kontraktion Savasorda ergab. Im Westen war er auch als 
Abraham Judaeus bekannt. Sein hebräischer Traktat Ḥibbūr ha-meshīḥa we ha-
tishboret vermittelte zunächst den europäischen Juden die arabische Algebra und 
Trigonometrie, die Teilung geometrischer Figuren und vieles andere, was sie vor 
allem als Handelsmathematik gut gebrauchen konnten. 1145, im gleichen Jahr wie 
Robert von Chester seine Übersetzung von al-Khwarizmis Algebra, vollendete 
Plato von Tivoli die Übersetzung des Ḥibbūr, des Liber embadorum, wie dieses 
Werk des Savasorda fortan im Westen hieß. Das Jahr 1145 wurde damit zum Ge-
burtsjahr der europäischen Algebra. Savasorda, so liest man im Dictionary of Scien-
tific Biography, „provided a new cross-cultural bridge a thousand years after the 
Mishna. In his Encyclopedia there is the same teaching of both theory and practice, 
including not only the art of practical reckoning and business arithmetic but also 
the theory of numbers and geometric definition.“8 Der Autor dieser Zeilen, Mar-
tin Levey, bezeichnet Savasordas Enzyklopädie über das arabische Rechnen auch 
als „A Study in Early European Logistic“9, was zu vertiefen wäre.  

Aus der gleichen Zeit und Region wie Savasorda stammt der jüdische Rabbi 
Moses Sephardi, Hofarzt König Alfons’ I. von Aragon, der sich 1106 als 44-
jähriger in Huesca taufen ließ. Berühmt ist sein Zwiegespräch zwischen einem  
 

                                                                                          
7  Zur intellektuellen Bedeutung von Zaragoza im 11. Jahrhundert vgl. die ausführliche neue 

Darstellung von Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragos-
sa. A great center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11th century, 
Zaragoza. 

8  Levey, Martin 1981, Art. „Abraham bar Ḥiyya ha-Nasi“, in: Dictionary of Scientific Biogra-
phy, Bd. 1-2, New York, 22f., hier 22, (Hervorhebung im Original). 

9  Levey, Martin 1954, „Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early European 
Logistic“, Osiris 11, 50-64; vgl. auch Curtze, Maximilian 1902, „Der Liber Embadorum des 
Abraham bar Chijja Savasorda in der Übersetzung des Plato von Tivoli“, Abhandlungen zur 
Geschichte der mathematischen Wissenschaften mit Einschluß ihrer Anwendungen 12, 1-193; Geric-
ke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den römischen Feldmessern bis zu Descartes, 
Berlin / Heidelberg, 84-87. Mathematik für Kaufleute bot auch der umfangreiche, in vier 
Handschriften überlieferte Liber mahameleth, die lateinische Fassung eines Kitāb al-
muʿāmala, das zwischen 1143 und 1153 in Kastilien entstand: Vlasschaert, Anne-Marie 
2010, Le liber mahamaleth. Édition critique et commentaires (Boethius 60), 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 272 

Christen Petrus und einem Juden Moses, noch berühmter seine von Weisheit, 
Humor und Toleranz geprägte Disciplina clericalis. Den Literaturwissenschaftlern ist 
der Autor dieser köstlichen Geschichten als Petrus Alfonsi bekannt. Viel seltener 
weiß man, dass er auch eine entscheidende Rolle bei der Vermittlung der arabi-
schen Astronomie gespielt hat. Wesentlich dafür zeugt zunächst sein 1116 veröf-
fentlichter Brief Universis peripateticis Franciae. In ganz neuer Weise gewichtet er 
dort den traditionellen Kanon der Artes zugunsten der Astronomie und Medizin. 
Programmatisch setzt er Wahrheitsfindung gegen Autoritätsgläubigkeit und grün-
det sie vor allem auf Vernunft und Erfahrung.10 Millás Vallicrosa hebt hervor, wie 
sich in diesen Überzeugungen das starke Interesse an Mathematik seitens der 
noch muslimischen Hofkreise von Zaragoza am Ende des 11. Jahrhunderts wider-
spiegelt.11 Petrus Alfonsi war also wohl zuerst Hofarzt in Zaragoza, dann Arzt im 
Dienst König Alfons’ I. von Aragon in Barcelona und Huesca, schließlich sogar 
Hofarzt König Heinrichs I. von England. Dort in England, unterstützt von dem 
Prior Walcher von Malvern (Diözese Worcester), lieferte er eine lateinische Über-
setzung der astronomischen Tafeln des al-Khwarizmi, die er aus Spanien mitge-
bracht hatte. Wahrscheinlich unterstützte er seinerseits Adelard von Bath bei des-
sen Übersetzungen aus dem Arabischen, worauf ich zurückkomme. 

II. 

All diese Autoren und Vorgänge der frühen Rezeption arabischer Wissenschaft aus 
Spanien sind nicht leicht zu überblicken, aber letzthin gut erforscht.12 Ich gehe 
deshalb nicht näher auf sie ein und wende mich dem Bereich zu, der während der 
letzten 15-20 Jahre im Zentrum des internationalen Interesses stand. Es geht um 
die Frage, ob auch der Orient, die Kreuzfahrerstaaten, einen wesentlichen Beitrag 
zur Rezeption der arabischen Wissenschaft leisten konnten. Lange überwog hier 
die skeptische Einschätzung, abgesehen von den ohnehin schwer zu überwinden-
den Vorurteilen, dass die Araber nur Abschreiber der Griechen gewesen seien. 
Haskins brachte die ältere Auffassung in Bezug auf den Orient 1927 auf den 
Punkt: „The Crusaders were men of action rather than men of learning, and there 

10  Millás Vallicrosa, José M.1949; ders. 1943, „La aportación astronómica de Pedro Alfonso“, 
Sefarad 3,1, 65-105; Beech, George T. 2008, 125f. zur Astronomie des Ibn Bājja und einiger 
weniger bekannten Autoren in Zaragoza. 

11  Millás Vallicrosa, José M. 1948, Tres polígrafos judaicos en la corte de los Tuchibíes de Zaragoza, 
Barcelona. 

12  Vgl. u. a. Vernet 1984; Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Hand-
buch der Orientalistik 1,12), Leiden; Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sci-
ences in the Middle Ages, (Variorum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield; 
Samsó, Julio 1994, „The Exact Sciences in Al-Andalus“, in: The Legacy of Muslim Spain, 
Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl., Leiden, 952-972; ders. 2007, Astronomy and Astrology in 
al-Andalus and the Maghrib, (Variorum Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   273 

was little occasion for western scholars to seek by long journeys to Syria that 
which they could find nearer home in Spain.“13 Dem haben viele zugestimmt, 
obwohl man das Argument des Krieges gegen die Ungläubigen als Ursache intel-
lektueller Zurückhaltung genauso gut wie für den Orient auch für die spanische 
Reconquista hätte ins Feld führen können. Beachtung hätte ein Bericht des Da-
maszener Chronisten Ibn al-Qalānisī über die Eroberung von Tripolis 1109 fin-
den können. Der Chronist vermerkt, die christlichen Eroberer hätten in Tripolis 
zugegriffen auf die „Bücher des Hauses der Wissenschaft“.14 Wissenschaft war im 
arabischen Emirat der Banū ʿAmmār noch sehr gepflegt worden. Was aus diesen 
erbeuteten Büchern geworden ist, wissen wir nicht. Möglicherweise sind sie nach 
Italien, Frankreich oder England verschleppt worden. 

Wesentlich mehr als für Tripoli ist inzwischen für Antiochien bekannt. Die 
Stadt und ihr Herrschaftsbereich gelten heute als bedeutendes Zentrum des kultu-
rellen Austausches zwischen der arabischen Welt und Westeuropa. Charles Bur-
nett, auf dessen zahlreiche Arbeiten ich mich im Folgenden konzentrieren möch-
te, betont die multikulturelle Zusammensetzung der Bevölkerung Antiochiens: 
Griechen, Araber, seit 1098 auch Lateiner. Als Sprache dominierte das Arabische, 
als Religion das Christentum in seinen verschiedenen Ausprägungen.15 

Frühestes Zeugnis für die kulturelle Ausstrahlung Antiochiens nach Europa ist 
die Reise des Adelard von Bath. Nach Studien in Frankreich (Tours, Laon) und 
Süditalien ließ Adelard um 1115 es sich nicht nehmen, auch den Orient aufzusu-
chen, um dort Arabisch zu lernen und die scientia Arabum kennenzulernen. 1120-
1125 bei seiner Rückkehr nach England berichtet er seinem Neffen und antwortet 

                                                                                          
13  Haskins 1927, 130. Jankrift, Kay Peter 2007, Europa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart, 

97, spricht von einem zunächst „schmalen Rinnsal“ des Wissenschaftstransfers, der bald als 
breiter Strom in den lateinischen Herrschaftsraum Europas floss. 

14  Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzzüge aus arabischer Sicht, Zürich / München, 65, nach 
Ibn al-Qalānisī (gest. 1160). Vgl. die Artikel „Dār al-ʿilm“ (Sourdel, D. 1965, in: Encyclopé-
die de l’Islam, nouv. ed., Bd. 2, Leiden, 130) und „Maktaba“ (Heffening, W. und J. D. Pear-
son 1991, in: ebd., Bd. 6, 181-184); sowie Eche, Youssef 1967, Les bibliothèques arabes publi-
ques et semi-publiques en Mésopotamie, en Syrie et en Égypte au Moyen-Age, Damaskus. 

15  Burnett, Charles 2000b, „Antioch as a link between Arabic and Latin culture“, in: Occident et 
Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 
24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., 
Turnhout, 1-78; Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté 
franque d’Antioche, Paris, 569; Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum 
Kreuzfahrerfürstentum Antiochien im 12. und frühen 13. Jahrhundert, (Monumenta Germaniae 
Historica, Studien und Texte 6), Hannover, 9; Lohrmann, Dietrich 2000, „Échanges techni-
ques entre Orient et Occident au temps des Croisades“, in: Occident et Proche-Orient. Contacts 
scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, 
Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143, 
hier 119ff.; Edgington, Susan B. 2006, „Antioch: Medieval City of Culture“, in: East and 
West in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until the End 
of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg., Löwen / Paris / 
Dudley, 247-259. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 274 

auf dessen Fragen.16 Seine Kenntnis der arabischen Naturwissenschaft wirkt zu 
diesem Zeitpunkt noch wenig ausgeprägt. Ganz anders zeigt sie sich 30 Jahre spä-
ter in seinem Werk über Astronomie (De opere astrolapsus), das er dem Prinzen 
Heinrich, dem künftigen König Heinrich II. von England, gewidmet hat. Der jun-
ge, erst 17-jährige Prinz, sagt Adelard im Vorwort, wünschte außer der Lehre der 
Lateiner auch die Meinungen der Araber kennen zu lernen, ihre Lehren über die 
Sphären und die Bewegungen der Planeten. Er, Adalhard, schreibe ihm deshalb, 
was er auf Arabisch über die Welt und ihre Teile erfahren habe.17 

In der Zwischenzeit, zwischen 1120 und 1150, hat Adelard eine ganze Reihe 
von Übersetzungen aus dem Arabischen angefertigt. Ich zähle die wichtigsten kurz 
kommentierend auf: 

1. Astronomische Tafeln des al-Khwarizmi, wobei die arabischen Fachausdrücke
teilweise belassen sind und ganze Sätze noch Arabisch bleiben.18

2.  Übersetzung von Euklids Elementen mit arabisch-lateinischen Äquivalenzen.19

3.  Kurzfassung von Abū Maʿshar, Große Einführung in die Astrologie (die arabischen
Handschriften, heute in England, stammen aus dem Mittleren Osten).20

4. Teilübersetzung von Thabit b. Qurra, Liber prestigiorum (Buch über Talismane
und Magie, zitiert unter anderen den Abū Maʿshar).21

Was Adelard ca. 1149 dem künftigen Heinrich II. in De opere astrolapsus schreibt, 
handelt vornehmlich von den Sphären und Planetenumläufen. Dies findet sich in 
Adelards übersetzten Werken nicht bzw. nur beiläufig. Woher stammt also Ade-
lards Wissen von der ptolemäischen Astronomie und den Astrolabien? 

Um diese Frage zu beantworten, lohnt sich die Beschäftigung mit einem weite-
ren Westeuropäer, Stephan von Pisa, der etwas später, um 1125-1127, aus den glei-
chen Motiven nach Antiochien reiste wie Adelard von Bath.22 Er blieb dort aller-

16  Adelard of Bath 1998, Conversations with His Nephew: On the Same and the Different, Questions 
on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Übers., Cambridge, 82: 
aliquid Arabicorum studiorum novum me proponere exhortatus est, und 90: Arabum studia ego pro 
posse meo scrutarer. Vgl. Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and 
Arabist of the Early Twelfth Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London. 

17  Adelard of Bath 1998, 83. Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into 
England, (The Panizzi Lectures 1996), London, 31. 

18  Übersicht bei Haskins 1927, 22-30 Anm. 3, 5,10,11. 
19  Dazu u. a. Busard, Hubert L. L. 1998, „Über den lateinischen Euklid im Mittelalter“, Ara-

bic Sciences and Philosophy 8, 97-129; Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in 
Medieval Europe, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot, Art. III: „Euclid in 
Medieval Europe“. Burnett 1997a, 42: „the Arabic terms are written both in the margin 
and over the Latin translations“.  

20  Vgl. Abū Maʿšar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the medie-
val Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto und Michio Yano, 
Hg. und Übers., Leiden / New York / Köln. 

21  Auch hierzu notiert Burnett 1997a, 41: „additions of whole sentences in Arabic“. 
22  Burnett 2000b, 8 Anm. 25, nach ms. Erfurt Amplon. O 62 f. 50r: Stephanon autem quidam 

Pisanus ad illas partes ivit et linguam illam addiscens eam ex toto transtulit, quae nunc Practica 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   275 

dings viel länger, erhielt eine Pfründe als Thesaurar und bewohnte ein Haus in der 
Pfarrei St. Salvator, die im Pisanischen Viertel Antiochiens lag. Bekannt ist seit 
langem seine Übersetzung eines Buches der gesamten medizinischen Kunst, des 
Kitāb al-malakī des ʿAlī b. al-ʿAbbās (10. Jh.), gedruckt 1492 in Venedig und 1523 
in Lyon. Jedes der 20 Bücher dieses Werkes hat eine Vorrede des Übersetzers Ste-
phan von Pisa erhalten.23 Burnett vergleicht seine Vorreden mit denen einer stark 
arabisch geprägten Zusammenfassung der ptolemäischen Astronomie und kommt 
zu dem Schluss, dass Stephanus Antiochenus, der Übersetzer des Liber regalis, 
identisch sein muss mit Stephanus philosophus, dem Autor des Liber Mamonis in 
astronomia.24 Identisch sei insbesondere das sehr eigentümliche Zahlensystem, das 
sich zusammensetzt aus römischen, alpha-numerischen und hindu-arabischen Ele-
menten. Identisch seien ferner Teile der Phraseologie und des Vokabulars, sehr 
ähnlich die Form der ausgeprägten Kritik an früheren Autoren und nicht zuletzt 
das starke Interesse an der Naturphilosophie allgemein. 

Stephans Liber Mamonis kritisiert in der Vorrede zum Buch II energisch die bei 
den Lateinern noch dominierende Astronomie des Macrobius. Dieser Macrobius 
(5. Jh.) entwickele völlig irrige und dunkle Vorstellungen. Er sei zwar guten Wil-
lens, habe aber nichts verstanden und nichts gewusst, sei immerhin unter allen 
übrigen Autoren noch der reichhaltigste, deshalb müsse er, Stephan, ihn nament-
lich angreifen. Nur an einer Stelle erscheint im Liber Mamonis der Name des Pto-
lemäus: Ptolomeus in sua Sinthasi. Sein Name verbindet sich so mit dem ursprüng-
lichen Titel des großen Werkes, das die Araber Almagest nannten. Wenn Stephan 
dann im vierten Buch zu den Planetensphären kommt, präzisiert er, schon in den 
vorausgehenden anderen Büchern sei er vielfach (plurimum) einem gewissen Ara-
ber gefolgt, jetzt werde er diesem noch stärker (permultum) folgen. 

Der Liber Mamonis, um den es hier geht, bietet um 1140 die früheste westliche 
Darstellung ptolemäischer Astronomie in arabischer Überarbeitung. Welchem 
arabischen Astronomen der Autor folgt, wird leider nicht verraten und auch von 
Burnett nicht angesprochen. Man könnte an al-Battānī De motu stellarum denken 
(9. Jh.), denn dieses Handbuch bot bereits zahlreiche Verbesserungen zum Alma-
gest und es lag um 1140 bereits in einer etwas früheren Übersetzung des Plato von 
Tivoli vor. Plato von Tivoli wollte eigentlich den Almagest übersetzen, zog aber al-
Battānī vor, da dessen Fassung die weitschweifige Darlegung des Ptolemeus knapp 
zusammenfasse (Ptolemei prolixitatem compendiose coarctat).25 

                                                                                                                                                                                                                          

Pantegni et Stephanonis dicitur. Bei Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des 
Mittelalters III, München, erscheint Stephan von Pisa/Antiochien noch nicht. 

23  Burnett 2000b, 6 und 20-40 (Text und Übersetzung); vgl. Haskins 1927, 131-135. 
24  Burnett 2000b, 10: Liber Mamonis in astronomia a Stephano philosopho translatus; Text der 

Praefationes, ebd. 40-59, mit englischer Übersetzung. 
25  Steinschneider, Moritz 1956, Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen bis Mitte des 

17. Jahrhunderts, unveränd. photomech. Nachdr., Graz, 64; Sezgin, Fuat 1971, Geschichte des 
arabischen Schrifttums, Bd. 4, Leiden, 182-187. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 276 

Eine andere Fassung scheint Stephans Liber Mamonis noch näher zu stehen. 
Gemeint ist hier der sogenannte Dresden-Almagest, eine Übersetzung der ersten 
vier Bücher von Ptolemäus’ „großer Zusammenfassung“. Diese frühe Übersetzung 
zeigt ebenfalls das charakteristische komposite Zahlensystem, das Burnett in den 
Werken des Stephanus Antiochenus nachweist. Werke dieser Art könnte auch 
Adelard von Bath gekannt haben. Sie wären vor 1150 die Quelle seines Astrolab-
Traktates (De opere astrolapsus) für den jungen Herzog Heinrich geworden, den spä-
teren Heinrich II., König von England.26 Das nötige Zwischenglied zwischen An-
tiochien und dem fernen Bath fehlt allerdings noch. 

Dieses Zwischenglied könnten Werke des vielgereisten jüdischen Gelehrten 
Abraham b. Ezra gewesen sein. Ibn Ezra reiste nach einem längeren Aufenthalt in 
Lucca und Pisa Mitte der 1140er Jahre über Béziers und Narbonne ins nordwestli-
che Frankreich (Dreux) und in die Normandie (Rouen).27 In seinem Gepäck be-
fand sich eine Planetentafel nach dem Meridian von Lucca. Danach schrieb Ibn 
Ezra einen Tractatus magistri Habrahe de tabulis planetarum, den zwei englische 
Handschriften des 12. Jahrhunderts überliefern (Cambridge Fitzwilliam und Lon-
don Arundel). Beide enthalten auch den Astrolab-Traktat des Adelard von Bath.28  

Zusätzlich bringt Cambridge, ms. Fitzwilliam, den Liber cursuum planetarum VII 
des Raymund von Marseille, ein Werk ebenfalls aus den 1140er Jahren, das mög-
licherweise auch durch Vermittlung des Ibn Ezra in den anglo-normannischen Be-
reich gelangt ist und seinerseits zum Inhalt von Adelards Astrolab-Traktat für den 
Prinzen Heinrich beigetragen haben kann. Von diesem Werk gibt es eine besonde-
re englische Fassung mit Anpassung an den Meridian von Hereford, die allerdings 
erst 1178 entstanden ist.29 Auch sie bietet die östliche Form der indischen Zahlen. 
Zusätzlich liefert die Handschrift Arundel einen Schlüssel zum Vergleich der figure 
Indice und der figure Toletane, also der östlichen und der westlichen Form der arabi-
schen Zahlen.30 Eine solche Gegenüberstellung scheint selten zu sein.31 

26  Haskins 1927, 28f., hat den Text der Vorrede für den Prinzen Heinrich, den Burnett 1997a, 
31, übersetzt.  

27  Burnett 1997a, 47-50. 
28  Gemeint sind die Handschriften Cambridge, Fitzwilliam Museum, McClean 165 f. 81-88 

und London British Library, Arundel 377 f. 56r. Abbildungen bei Burnett 1997a, fig. 22, 
23, 26. Bezogen auf die Breite von Ely, zeigt fig. 23 (Arundel 377 f. 56r) in der oberen Rei-
he figure Toletane, also die westliche Form der arabischen Zahlen, in der unteren Reihe da-
gegen figure Indice, die östliche Form. Die Planetentafel fig. 26 (Arundel 377 f. 87r, Version 
von 1178) hat ausschließlich arabische Zahlen in östlicher Form. Sie dominieren in den 
Planetentafeln auch anderwärts.  

29  Burnett 1997a, fig. 26. 
30  Burnett 1997a, fig. 23. 
31  Kunitzsch, Paul 2003, „The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsidered“, in: 

The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sa-
bra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21, behandelt das Problem der west- und ostarabischen 
Formen für die indischen Zahlen noch als ungelöst. Vgl. Labarta Gomez, Ana und Carmen 
Barcelò Torres 1988, Números y cifras en los documentos arábigo hispanos, Cordoba. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   277 

Wie immer nun der Weg dieser Planetentafeln und der Traktate bis zu ihrer Be-
nutzung durch Adelard von Bath gelaufen sein mag, unabhängig davon enthalten 
die genannten Handschriften noch ein jüngeres westliches Werk zur Planetentheo-
rie. Es ist das Dragmaticon des Wilhelm von Conches, ein direkter Hinweis auf je-
nen berühmten Lehrer der Schule von Chartres, der seinerseits an der Ausbildung 
des Prinzen Heinrich beteiligt war. Wilhelm von Conches vertrat noch nicht die 
ptolemäische Astronomie, sondern eher die vereinfachte lateinische Astronomie 
des Macrobius (5. Jh.). Da ist es nun entscheidend wichtig, dass wir uns erneut an 
Stephan von Antiochien erinnern. In dessen Vorwort zum Buch IV des Liber Ma-
monis zeigt sich, wie schon angesprochen, ein scharfer Gegensatz zwischen ptole-
mäisch-arabischer und macrobianischer Planetenlehre. Auf genau diesen Gegensatz 
aber zielt Adelard von Bath im Vorwort für den Prinzen Heinrich, wenn er sagt, 
der Prinz wolle nicht nur die Schriften der Lateiner verstehen, sondern ebenso 
auch die Sentenzen der Araber zur Astronomie, super spera et circulis stellarumque mo-
tibus.32 

III. 

In dreierlei Hinsicht haben die hier stark zusammengefassten, teilweise ergänzten 
und auf unsere Fragestellung zugeschnittenen Ausführungen von Burnett Bedeu-
tung für die allgemeine Wissenschaftsgeschichte: in Bezug auf den Zeitpunkt der 
frühen Rezeption, in Bezug auf die Übernahme der indo-arabischen Zahlen in 
Westeuropa und in Bezug auf die Rezeption der ptolemäisch-arabischen Astro-
nomie in Antiochien33.  

Zeitlich liegen die Anfänge der Rezeption arabischer Naturwissenschaft im Ori-
ent, insbesondere in Antiochien, um mehrere Jahrzehnte vor den gemeinhin als 
entscheidend angesehenen Rezeptionszentren Spaniens und Süditaliens. Bei den 
Zahlzeichen gehen wir langläufig davon aus, das indo-arabische Zahlensystem ha-
be erst ab 1200 durch die Werke des Mathematikers Fibonacci Aufnahme in Eu-
ropa gefunden.34 Andererseits wissen die Mathematikhistoriker, dass erste Spuren 
der Benutzung solcher Zahlen seit dem späten 10. Jahrhundert im Westen belegt 
und in Tafelwerken nicht selten sind (u. a. Gerbert). Entscheidend für die weitere 
Rezeption in der Mathematik ab etwa 1140 wurden nach Folkerts die Überset-
zung der Schrift des al-Khwarizmi über das indische Rechnen und die zahlreichen 

                                                                                          
32  Haskins 1927, 29; Burnett 1997a, 31f. 
33  Eine ergänzende Sicht hierzu bietet Sezgin 1978, 6, 42ff. 
34  So noch Wikipedia, „Latin translations of the 12th century“: „Fibonacci presented the first 

complete European account of the Hindu-Arabic numeral system from Arabic sources in 
his Liber Abaci (1202)“, (http://en.wikipedia.org/wiki/Latinṯranslations_ofṯhe_12th_century,  
vom 11. 9. 2010). Dazu Rashed, Roshdi 1994b, „Fibonacci et les mathématiques arabes“, 
Micrologus 2: Le scienze alla corte di Federico II, 145-160. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 278 

daraus hervorgegangenen Traktate.35 Im Liber Ysagogarum Algorismi noch aus dem 
gleichen 12. Jahrhundert zeigen die Zahlzeichen bzw. Ziffern der Bücher 4 und 5, 
gewidmet der Geometrie und Astronomie, angeblich Einfluss des Adelard von 
Bath. Warum handelt es sich nicht auch um Einfluss des Stephan von Antiochien, 
wenn wir den Forschungen von Burnett folgen? 

Burnett weist nach, dass die indisch-arabischen Ziffern in früheren westlichen 
Handschriften schon vielfältig Verwendung fanden, insbesondere in den astro-
nomischen Tafeln, wo sie sich als viel praktischer erwiesen als die römischen Zah-
len. Stephan von Antiochien übernahm sie auch anderwärts bereits im zweiten 
Viertel des 12. Jahrhunderts. Sie gelangten durch ihn nach Pisa u. a. zu Ibn Ezra, 
der neben anderen für ihre weitere Verbreitung bis nach England sorgte. Als Sohn 
eines pisanischen Kaufmanns, der zudem selbst die Mathematik im arabischen 
Kulturbereich hatte studieren können, übernahm später der berühmte Mathema-
tiker Leonard Fibonacci diese Zahlformen. Er bediente sich ihrer umso eher, als 
die arabischen Ziffern in Pisa, Lucca und weit darüber hinaus längst bekannt wa-
ren. Vielleicht erklärt der Weg über Antiochien und die Verbreitung der Werke des 
Ibn Ezra außerdem, warum sich in Westeuropa nicht die westarabische Variante 
der indischen Zahlen 4, 5, 6, 7 durchsetzen konnte, sondern die östliche.36  

Letzter Punkt: Die Aufnahme der ptolemäisch-arabischen Planetentheorie im 
Westen. Hier ist dreierlei wesentlich:  

a) Die älteste lateinische Fassung der ptolemäisch-arabischen Astronomie liegt
uns nicht, wie gängig angenommen, in der berühmten Übersetzung des Alma-
gest ca. 1175 durch Gerhard von Cremona vor.37 Sie entspricht auch nicht der

35  Vgl. zuletzt Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die älteste lateinische Schrift über 
das indische Rechnen nach al-Ḫwārizmī. Edition, Übersetzung und Kommentar, München; aus-
führlicher Nagl, Alfred 1889, „Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und 
über die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl. 
Abendlande“, Zeitschrift für Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146 und Tafel 
VII; vgl. auch die Edition der lateinischen Übersetzungen des Calcul indien (Algorismus) 
von al-Khwarizmi durch André Allard (Al-Khwārizmī, Muḥammad b. Mūsā 1992, Le calcul 
indien (Algorismus). Versions latines du XIIe siècle, André Allard, Hg., Paris / Namur). 

36  Borst, Arno 1991, Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin, 63, verweist auf 
den Vorteil, den vor 1171 Reiner von Paderborn bei der Berechnung von Bruchteilen des 
Mondmonats aus der Benutzung arabischer Zahlen zog; vgl. die Edition von van Wijk, W. 
E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinherus de Paderborn (1171), (Verhandelingen der Ko-
ninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde Nr. 57,3), Amsterdam. Noch 
frühere kontinentale Beispiele für indo-arabische Zahlen in westlichen Werken des 12. 
Jahrhunderts bieten der Liber Embadorum von 1145 (siehe oben zu Savasorda) und der 
Salzburger Computus von 1143 (Borst 1991, 63). Zu den westlichen und östlichen Formen 
der arabischen Zahlen vgl. Kunitzsch 2003 und Labarta Gomez 1988. 

37  Neben Gerhards Übersetzung des Almagest selbst spielte wirkungsgeschichtlich eine we-
sentliche Rolle die etwa gleichzeitige Übersetzung von Jābir b. Aflaḥs Kommentar zum 
Almagest (1. Hälfte 12. Jh.): „Diese Schrift bildete zusammen mit ihren lat[einischen] 
Kommentaren die Grundlage der T[rigonometrie] im W[esten]“ (Folkerts, Menso und Ri-
chard Lorch 1997b, Art. „Trigonometrie“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8, München, 
1006f., hier 1007). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   279 

von Haskins nachgewiesenen süditalienischen Übersetzung aus dem Griechi-
schen um 1160, sondern stammt aus Antiochien ca. 1130-1140. Ihr Autor ist 
Stephan von Pisa bzw. Antiochien. 

b)  Aus demselben Umfeld stammt der sogenannte Dresden-Almagest, die früheste 
lateinische Übersetzung von Ptolemäus’ Sýntaxis megále, eine Überlieferung, 
die allerdings nur die vier ersten Bücher enthält (ca. 1140).38 

c)  Stephan von Antiochien zeigt in seinen Praefationes zum Liber Mamonis, wie 
diese ptolemäisch-arabische Astronomie, vermittelt am ehesten in der Überset-
zung von al-Battānīs Kompendium az-Zīj (durch Plato von Tivoli bzw. Rober-
tus Retinensis39), in den westlichen Schulen noch auf zähen, um nicht zu sa-
gen erbitterten Widerstand stieß und heftige Diskussionen auslöste. Von die-
sen Auseinandersetzungen hat offensichtlich in England der junge Prinz Hein-
rich, der künftige König Heinrich II., gehört und deshalb gegenüber seinem 
Lehrer Adelard von Bath den Wunsch geäußert, zusätzlich zur Lehre der La-
teiner auch die opiniones der arabischen Wissenschaftler kennen zu lernen. 

Burnett eröffnet mit diesen Nachweisen ein ganz neues Kapitel der frühen Rezep-
tion arabischer Wissenschaft in Westeuropa: ein Kapitel, das von Antiochien sei-
nen Ausgang nimmt. Es ist ein Kapitel, das wir auch in unseren Unterricht an der 
Universität aufnehmen sollten, denn es gehört zur Kultur der Kreuzfahrerzeit und 
hat allgemeine Bedeutung für das Verhältnis von arabischer und westlicher Kultur. 
Es ist wichtig zu klären, dass eine Aussage wie „Ptolemäus, im Mittelalter eine un-
umstrittene Autorität ersten Ranges“40 keineswegs überall zutrifft. Um den Zugang 
zur ptolemäisch-arabischen Astronomie musste im 12. Jahrhundert erst erheblich 
gekämpft werden. Stephan von Antiochien misst an dieser Frage den Rückstand 
der europäischen Wissenschaft.41 

Gleichzeitig freilich ging die arabische Wissenschaft in Spanien schon einen we-
sentlichen Schritt weiter. Sie suchte die Komplexität des ptolemäischen Planeten-
modells bereits auf unterschiedlichen Wegen zu überwinden.42 Diese arabische Kri-

                                                                                          
38  Zum Dresden-Almagest Näheres bei Burnett, Charles 2003, „The Transmission of Arabic 

Astronomy via Antioch and Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century“, in: The 
Enterprise of Science in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra, 
Hg., Cambridge (Mass.), 23-51; dazu Haskins 1927, 109, und Heiberg, Johan L. 1911, 
„Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios-Übersetzung“, Hermes 46, 207-216, hier 215f. 

39  Hartner, Willy 1981, Art. „Al-Battānī“, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2, New 
York, 507-516, hier 508. 

40  Schmeidler, M. 1995, Art. „Ptolemaeus, Claudius P.“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7, 
München, 312. 

41  Burnett 2000b, 43: Unde factum est ut, que fere plenitudinem posset habere artium, nunc ceteris 
gentibus Europa videatur humilior, quippe quę quos educat contra fontem scientię, sepius oblatrantes 
sentit sibi ipsis rebelles, nunc hęc nunc illa, nunquam consona ruminantes. 

42  Zum Folgenden vgl. Sezgin 1978, 6, 36ff., und die neueren Beiträge von Gingerich, Owen 
2006, „Die islamische Periode der Astronomie“, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissen-
schaft, Dossier 4, 38-47, und Saliba, George 2006, „Der schwierige Weg von Ptolemäus zu 
Kopernikus“, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 54-61. Zu beachten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 280 

tik an Ptolemäus, die auch dessen Geozentrik schon in Frage stellte, fand bedeu-
tende Fortsetzer. Im 13. Jahrhundert entwickelte aṭ-Ṭūsī geometrisch sein soge-
nanntes Tusi-Paar, es erklärt die Breitenbewegung der Planeten besser als Ptolemäus 
und wurde mechanisch zum Vorbild unseres Planetengetriebes. Auch Kopernikus 
hat es übernommen.  

Kopernikus als Student in Padua übernahm wahrscheinlich noch eine weitere 
arabische Anregung, die des Astronomen Ibn ash-Shāṭir (Mitte 14. Jh.). Sie lief 
darauf hinaus, die Zahl der ca. 80 Epizykel des Ptolemäus radikal zu vermindern 
auf ca. 30, so wie auch Kopernikus sie noch benötigte. Bezüglich der Kommunika-
tionswege zwischen der Lehre des Ibn ash-Shāṭir und dem jungen Kopernikus in 
Padua sind die engen Handelsbeziehungen zwischen Damaskus und Venedig zu 
beachten. Zu beachten ist freilich ebenso, dass gegen Ende des 14. Jahrhunderts 
auch in Europa schon Einwände gegen die Epizykeltheorie erhoben wurden, und 
zwar in den Reprobationes epicyclorum et eccentricorum des Pariser, später Wiener Ma-
gisters Heinrich von Langenstein, denen sich wenig später ein weiterer Autor, der 
Magister Julmann, anschloss. Den Anstoß boten hier wohl spanisch-muslimische 
Anregungen des 12. Jahrhunderts.43 

Die Summe der Anregungen, welche insbesondere die europäische Astronomie, 
Mathematik und Mechanik seitens der scientia Arabum im 12.-13. Jahrhundert, aber 
auch später noch erhalten haben, ist, wie man sieht, weit entfernt, schon ermittelt 
zu sein.44 Die frühen Wege aber, die diese Anregungen nahmen, sind ohne Berück-
sichtigung der Zentren des östlichen Mittelmeerraumes, Antiochien und Damaskus 
an der Spitze, kaum zu verstehen. 

Bibliographie 

Abū Maʿšar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the 
medieval Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto 
und Michio Yano, Hg. und Übers., Leiden / New York / Köln. 

Adelard of Bath 1998, Conversations with His Nephew: On the Same and the Different, 
Questions on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Übers., 
Cambridge. 

ist im 12. Jahrhundert vor allem der Aristoteliker al-Biṭrūjī/Alpetragius und, direkt von 
Ptolemäus ausgehend, Jābir b. Aflaḥ, später der Perser aṭ-Ṭūsī (13. Jh.) und der Damasze-
ner Ibn ash-Shāṭir (14. Jh.).  

43  Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lehre, Erlangen, 82f. 
44  Vgl. hierzu auch Burnett, Charles 2005, „The Use of Arabic Numerals Among the Three 

Language Cultures of Norman Sicily“, Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 35 (2003-
2004), 37-48, mit Hinweisen auf Beobachtung und Bau von astronomischen Instrumenten 
unter König Wilhelm III. 1180-1185. Weiteres betrifft die östlichen und westlichen For-
men der indo-arabischen Zahlen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   281 

Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragossa. A great 
center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11th century, 
Zaragoza. 

Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel, (Supplemente zu den Sit-
zungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klas-
se, Bd. 5), Heidelberg. 

Borst, Arno 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jahrtausendwende, (Sitzungsbe-
richte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1), 
Heidelberg. 

Borst, Arno 1991, Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin. 
Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and Arabist of the 

Early Twelfth Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London. 
Burnett, Charles 1987b, Art. „Plato of Tivoli“, in: Dictionary of the Middle Ages,  

Bd. 9, New York, 704-705. 
Burnett, Charles 1989, „Translations: Western European“, in: Dictionary of the Mid-

dle Ages, Bd. 12, New York, 136-142. 
Burnett, Charles 1996, „Algorismi vel helcep decentior est diligentia: the Arithme-

tic of Adelard of Bath and his Circle“, in: Mathematische Probleme im Mittelal- 
ter: der lateinische und arabische Sprachbereich, Menso Folkerts, Hg., Wiesbaden, 
221-331. 

Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into England, (The 
Panizzi Lectures 1996), London. 

Burnett, Charles 1997b, „La réception des mathématiques, de l’astronomie et  
de l’astrologie arabes à Chartres“, in: Aristote, l’école de Chartres et la cathédrale, 
Actes du colloque européen des 5 et 6 juillet 1997 [Paris], AACMEC, Hg., Chartres, 
101-107. 

Burnett, Charles 1998, „King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Ear-
liest Texts on the Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres“, 
Annals of Science 55, 329-368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187. 

Burnett, Charles 2000a, „Latin Alphanumerical Notation, and Annotation in Ital-
ian, in the Twelfth Century: MS London, British Library, Harley 5402“, in: Sic 
itur ad astra: Studien zur Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaften. Fest-
schrift für den Arabisten Paul Kunitzsch zum 70. Geburtstag, Menso Folkerts und Ri-
chard Lorch, Hg., Wiesbaden, 79-90. 

Burnett, Charles 2000b, „Antioch as a link between Arabic and Latin culture“, in: 
Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du collo-
que de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und 
Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 1-78. Darin Appendix II: „The Latin 
alpha-numerical notation in the works associated with Stephen the philosopher 
in Antioch“, 61-69. 

Burnett, Charles 2001, „The Coherence of the Arabic-Latin Translation Program in 
Toledo in the Twelfth Century“, Science in Context 14,1-2, 249-288. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 282 

Burnett, Charles 2002, „Indian Numerals in the Mediterranean Basin in the 
Twelfth Century, with Special Reference to the ‘Eastern Forms’“, in: From China 
to Paris: 2000 Years Transmission of Mathematical Ideas, Yvonne Dold-Samplonius 
et al., Hg., Stuttgart, 237-288. 

Burnett, Charles 2003, „The Transmission of Arabic Astronomy via Antioch and 
Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century“, in: The Enterprise of Science 
in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cam-
bridge (Mass.), 23-51. 

Burnett, Charles 2004, „Abbon de Fleury, abaci doctor“, in: Abbon de Fleury: Philo-
sophie, science et comput autour de l’an MIL, actes des journées organisées par le Centre 
d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens – Occidens 6), 
Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39. 

Burnett, Charles 2005, „The Use of Arabic Numerals Among the Three Language 
Cultures of Norman Sicily“, Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 35 (2003-
2004), 37-48. 

Burnett, Charles 2009, Arabic into Latin in the Middle Ages. The Translators and their 
Intellectual and Social Context, (Variorum Collected Studies Series 939), Farnham / 
Burlington. 

Busard, Hubert L. L. 1998, „Über den lateinischen Euklid im Mittelalter“, Arabic 
Sciences and Philosophy 8,1, 97-129. 

Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté franque 
d’Antioche, Paris. 

Curtze, Maximilian 1902, „Der Liber Embadorum des Abraham bar Chijja Sava-
sorda in der Übersetzung des Plato von Tivoli“, Abhandlungen zur Geschichte der 
mathematischen Wissenschaften mit Einschluß ihrer Anwendungen 12, 1-193. 

Eche, Youssef 1967, Les bibliothèques arabes publiques et semi-publiques en Mésopotamie, 
en Syrie et en Égypte au Moyen-Age, Damaskus. 

Edgington, Susan B. 2006, „Antioch: Medieval City of Culture“, in: East and West 
in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until 
the End of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg., 
Löwen / Paris / Dudley, 247-259. 

Folkerts, Menso, Hg. 1996, Mathematische Probleme im Mittelalter: Der lateinische und 
arabische Sprachbereich, Wiesbaden. 

Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die älteste lateinische Schrift über das 
indische Rechnen nach al-Ḫwārizmī. Edition, Übersetzung und Kommentar, München. 

Folkerts, Menso und Richard Lorch 1997b, Art. „Trigonometrie“, in: Lexikon des 
Mittelalters, Bd. 8, München, 1006-1007. 

Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in Medieval Europe: The Arabs, 
Euclid, Regiomontanus, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot / Bur-
lington. 

Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzzüge aus arabischer Sicht, Zürich / München. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   283 

Gericke, Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Berlin. 
Gericke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den römischen Feldmessern bis 

zu Descartes, Berlin / Heidelberg. 
Gingerich, Owen 2006, „Die islamische Periode der Astronomie“, Astronomie vor 

Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 38-47. 
Hartner, Willy 1981, Art. „Al-Battānī“, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2, 

New York, 507-516. 
Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl., Cam-

bridge (Mass.). 
al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated his-

tory, Cambridge / Paris. 
Heffening, W. und J. D. Pearson 1991, Art. „Maktaba“, in: Encyclopédie de l’Islam, 

nouv. ed., Bd. 6, Leiden, 181-184. 
Heiberg, Johan L. 1911, „Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios-Überset- 

zung“, Hermes 46, 207-216. 
Hill, Donald R. 1977, „A Treatise on Machines by Ibn Mu’ādh Abū ʿAbd Allāh al-

Jayyānī“, Journal for the History of Arabic Science 1,1-2, 33-46. 
Hill, Donald R. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La 

Salle (Illinois). 
Ibn Khalaf al-Murādī 2008, Kitāb al-asrār fī natāʾij al-afkār: The Book of Secrets in the 

Results of Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM, 
Massimiliano Lisa, Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand. 

Jankrift, Kay Peter 2007, Europa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart. 
Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Handbuch der Ori-

entalistik 1,12), Leiden. 
al-Khwārizmī, Muḥammad b. Mūsā 1992, Le Calcul Indien (Algorismus). Versions la-

tines du XIIe siècle, André Allard, Hg., Paris / Namur. 
Kunitzsch, Paul 2003, „The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsid-

ered“, in: The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und 
Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21. 

abarta Gomez, Ana und Carmen Barcelò Torres 1988, Números y cifras en los docu-
mentos arábigo hispanos, Cordoba. 

Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sciences in the Middle Ages, (Vari-
orum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield. 

Levey, Martin 1952, „The Encyclopedia of Abraham Savasorda: A Departure in 
Mathematical Methodology“, Isis 43,3, 257-264. 

Levey, Martin 1954, „Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early 
European Logistic“, Osiris 11, 50-64. 

Levey, Martin 1981, Art. „Abraham bar Ḥiyya ha-Nasi“, in: Dictionary of Scientific 
Biography, Bd. 1-2, New York, 22-23. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 284 

Lohrmann, Dietrich 2000, „Échanges techniques entre Orient et Occident au 
temps des Croisades“, in: Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps 
des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle 
Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143. 

Lohrmann, Dietrich 2004, „Östliche Mechanik auf dem Weg nach Europa zur Zeit 
der Kreuzzüge“, in: Die Kreuzzüge. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Aus-
stellung im Diözesanmuseum Mainz, 2.4. – 30.7.2004], Hans-Jürgen Kotzur, Hg., 
bearb. v. Brigitte Klein und Winfried Wilhelmy, Mainz, 287-295. 

Lohrmann, Dietrich, „Das Himmelszelt des Sultans al-Kamil für Kaiser Friedrich 
II. von 1232“, Historische Zeitschrift (im Druck).

Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters III, München. 
Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum Kreuzfahrerfürstentum 

Antiochia im 12. und frühen 13. Jahrhundert, (Monumenta Germaniae Historica, 
Studien und Texte 6), Hannover. 

Mercier, Raymond 2004, Studies on the Transmission of Medieval Mathematical Astron-
omy, (Variorum Collected Studies Series 787), Aldershot / Burlington. 

Millás Vallicrosa, José M. 1943, „La aportación astronómica de Pedro Alfonso“, 
Sefarad 3,1, 65-105. 

Millás Vallicrosa, José M. 1948, Tres polígrafos judaicos en la corte de los Tuchibíes de Za-
ragoza, Barcelona. 

Millás Vallicrosa, José M. 1949, Estudios sobre historia de la ciencia española, Barce- 
lona. 

Müller, Martin, Hg. 1934, Die Quaestiones naturales des Adelardus von Bath, Münster. 
Nagl, Alfred 1889, „Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und über 

die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl. 
Abendlande“, Zeitschrift für Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146 
und Tafel VII. 

Rashed, Roshdi 1994a, The Development of Arabic Mathematics: Between Arithmetic 
and Algebra, (Boston Studies in the Philosophy of Science 156), Dordrecht. 

Rashed, Roshdi 1994b, „Fibonacci et les mathématiques arabes“, Micrologus 2: Le 
scienze alla corte di Federico II, 145-160. 

Rashed, Roshdi, Hg. 1997, Histoire des sciences arabes, 3 Bde., Paris. 
Saliba, George 2006, „Der schwierige Weg von Ptolemäus zu Kopernikus“, Astro-

nomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 54-61. 
Samsó, Julio 1994, „The Exact Sciences in Al-Andalus“, in: The Legacy of Muslim 

Spain, Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl., Leiden, 952-973. 
Samsó, Julio 2007, Astronomy and Astrology in al-Andalus and the Maghrib, (Variorum 

Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington. 
Schmeidler, M. 1995, Art. „Ptolemaeus, Claudius P.“, in: Lexikon des Mittelalters, 

Bd. 7, München, 312. 
Sezgin, Fuat 1971-78, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. 4-6, Leiden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   285 

Sourdel, D. 1965, Art. „Dār al-ʿilm“, in: Encyclopédie de l’Islam, nouv. ed., Bd. 2, 
Leiden, 130. 

Steinschneider, Moritz 1956, Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen bis 
Mitte des 17. Jahrhunderts, unveränd. photomech. Nachdr., Graz. 

Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, „The Oldest Latin 
Astrolabe“, Physis  31,2, 574-581. 

Suter, Heinrich 1900, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke, 
Leipzig. 

Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident, Zürich / 
München. 

Vlasschaert, Anne-Marie 2010: Le liber mahamaleth. Édition critique et commentai-
res (Boethius 60), Stuttgart. 

van Wijk, W. E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinherus de Paderborn (1171), 
(Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Let-
terkunde Nr. 57,3), Amsterdam. 

Wikipedia, „Latin translations of the 12th century“, http://en.wikipedia.org/wiki/ 
Latin_translations_of_the_12th_century, vom 11. 9. 2010. 

Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lehre, Erlangen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


About the Authors 

David Abulafia is Professor of Mediterranean History at the University of Cam-
bridge and a Fellow of the British Academy; he is the author of many books. His 
most recent books are: The Discovery of Mankind: Atlantic encounters in the age of Co-
lumbus (Yale University Press, 2008) and The Great Sea: a human history of the Medi-
terranean (Penguin Books, 2011); he has edited The Mediterranean in History 
(Thames & Hudson, 2003) and Italy in the Central Middle Ages (Oxford University 
Press, 2004). 

Reuven Amitai holds the Eliyahu Elath Chair in Islamic History at the Hebrew 
University of Jerusalem, and is currently the dean of the Faculty of Humanities. 
He specializes in the history of the late medieval Middle East, particularly the 
Mamluk Sultanate and the Mongols in the Islamic world. His publications in-
clude Mamluks and Mongols: The Ilkhanid-Mamluk War 1260-1280 (Cambridge, 
1995), The Mongols in the Islamic Lands: Studies in the History of the Ilkhanate (Alder-
shot, 2007), and Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the 
Mamluk Sultanate and the Mongol Ilkhanate (1260-1335) (forthcoming at Brepols). 

Peter Bruns is Professor of Church History and Patrology at the University of 
Bamberg. He has done extensive research work on Syriac sources for the history 
of Eastern Christianity. He published a study, as well as an edition and translation 
of the Katechetische Homilien of Theodore of Mopsuestia (1994-95) and a study and 
translation of the teaching of Aphrahat (1990-91). Among his recent publications 
is a collection of studies entitled Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-1204 (2005). 

Marie-Luise Favreau-Lilie received her academic degrees at Christian-Albrechts-
Universität Kiel. Currently she is professor of Medieval History at Freie Univer-
sität Berlin and a senior research fellow at Ruhr-Universität Bochum. She pub-
lished numerous articles and books on the history of the military orders, on the 
Italian maritime republics supporting the crusades (11th-13th c.), on Italian mer-
chants’ migration into the Levant, on late medieval pilgrimage, and on the rela-
tions between the Holy Roman Empire and Italy (13th-15th c.).  

Yehoshua Frenkel is senior lecturer at the University of Haifa. His main field of re-
search is the history of Arab-Muslim societies in the Middle Ages. His recent pub-
lications include: “Public Projection of Power in Mamluk Bilad al-Sham”, Mamluk 
Studies Review 11/1 (2007); “Popular Culture (Islam, Early and Middle Periods)”, 
Religion Compass (Blackwell Synergy) vol. 3 (January 2008); “Awqāf in Mamluk Bi-
lād al-Shām”, Mamluk Studies Review 13/1 (2009); “Muslim Responses to the 
Frankish Dominion in the Near East (1098-1291)”, in Honor Kostick (ed.), The 
Crusades and the Near East: Cultural Histories (London: Routledge, 2011). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABOUT THE AUTHORS 288 

Georg Gresser studied history, theology and library sciences in Cologne, Bonn and 
Bamberg (Germany). In 1998 he completed his Ph.D. thesis on Das Bistum Speyer 
bis zum Ende des 11. Jahrhunderts, and in 2004 his Habilitation thesis Die Synoden 
und Konzilien der Zeit des Reformpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis 
Calixt II. (1049-1123) was accepted by the Faculty of Catholic Theology at Bam-
berg University. He is a member of ZIS (Zentrum für Interreligiöse Studien) and 
has taught since 2002 at the Department of Theology (Church History) at Bam-
berg University. His research interests focus on papal history and medieval canon 
law. 

Peter Herde is Professor of History Emeritus at the University of Würzburg. He has 
also taught at the Universities of Munich and Frankfurt; he was Visiting Professor 
at the University of California in Berkeley, the University of Washington in Seat-
tle, the University of Chicago, and was twice a member of the Institute for Ad-
vanced Study in Princeton, and of Dumbarton Oaks. His main field of research 
and publications is the history of the Empire, the Papacy and the Mediterranean 
world from the 12th to the 15th century. But he has also worked and published in 
the history of the Second World War in the Pacific and in German history of the 
19th and 20th centuries 

Hubert Houben is Professor of Medieval History at the University of Salento, Lecce, 
Italy. Ph.D. in 1978 (Freiburg i.Br., Germany), since 1980 Lecturer Univ. Lecce 
and Potenza, Italy; Senior Visiting Research Fellow St. John’s College, Oxford in 
1991/92; Habilitation in 1992 (Paderborn, Germany); Associate Prof. Bologna 
1992-94 and Lecce 1994-2001, since 2001 Full Prof.; Visiting Prof. Wien (1997) 
and FU Berlin (1999). An expert of the medieval history of South Italy he has au-
thored or edited a dozen books, including Roger II of Sicily. A ruler between East and 
West (Cambridge, 2002) (orig. Darmstadt 1997, 2nd enlarged edition 2010, ital. 
Rome-Bari 1999) and Kaiser Friedrich II. (1194-1250). Herrscher, Mensch und Mythos 
(Stuttgart, 2008) (Ital. Bologna 2009).  

Stefan Leder is Director of the Orient-Institut Beirut and Professor of Arabic and 
Islamic Studies at Martin-Luther-University at Halle/Germany. He published 
books and articles covering Arabic literature and historiography; transmission of 
knowledge in pre-modern Arabic learning; religion and politics in Sunni Islam; 
the Bedouin legacy in Arab society and literature. Recent publications related to 
the topic of this book: “Der Kaiser als Freund der Muslime.” In: Friedrich II. von 
Hohenstaufen. – Die Welt des Sultans von Lucera. Mainz (Zabern) 2008; „Religion, 
Gesellschaft, Identität – Ideologie und Subversion in der Mythenbildung des ara-
bischen ‚Volksepos’.“ In: Christine Schmitz (Hg.): Mensch – Heros – Gott. Weltent-
würfe und Lebensmodelle im Mythos der Vormoderne. Stuttgart (Steiner) 2009, p. 167-
180; „The Arabs of Ibn Khaldûn“, Al-Abhath (2009), 176-201. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABOUT THE AUTHORS 289 

Ralph-Johannes Lilie is Byzantinist and head of the project “Prosopography of the 
Middle Byzantine Period“ („Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit”) at the 
Academy of Sciences in Berlin-Brandenburg (Berlin-Brandenburgische Akademie 
der Wissenschaften). He published numerous articles on various aspects of Byzan-
tine history such as on the relationship of Byzantium and the crusaders. 

Dietrich Lohrmann studied history, Romanic languages and Latin at the University 
of Freiburg Br. He worked for a long period at the German Historical Institutes in 
Rome and Paris. Since 1986 he has taught medieval history at the Technical Uni-
versity of Aachen (Aix-la-Chapelle). His principal points of interest focus on his-
tory of science and technology in the Middle Ages, engineers of the Renaissance 
and scientific transfer from East to West. Latest book-publication in this field: 
Konrad Gruter von Werden, De machinis et rebus mechanicis. Ein Maschinenbuch aus Ita-
lien für den König von Dänemark 1393-1424 (2 vol., Vatican City, 2006). 

Maria Vittoria Molinari is Professor of German Philology at the University of 
Udine and Pavia since 1970-71. Until 1991 at the University of Padua (where she 
coordinated a CNR research project on problems of translation within medieval 
German texts); since 1991 Professor at the University of Bergamo. Her fields of 
research are: (1) the poetic language of Old English and Old and Middle High 
German texts, along with text analysis (heroic lay, courtly poetry); (2) translation 
and cultural interaction in the medieval Germanic world. 

Sara Nur Yıldız received her doctorate from the Department of Near Eastern Lan-
guages and Civilizations at the University of Chicago (2006). She served as lec-
turer at the History Department of Istanbul Bilgi University in 2003-2010. Her re-
search interests deal with medieval Anatolia (13th-15th centuries), with a focus on 
the Seljuk, Mongol, Karamanid and early Ottoman periods. Her study of Persian 
historical writing in the Ottoman Empire will appear in “A History of Persian Lit-
erature”, vol. 10, Persian Historiography, ed. Charles Melville (IB Tauris, 2011). 
She is completing a monograph on Mongol rule in Seljuk Anatolia (Brill, 2011) as 
well as writing a general history of Seljuk Anatolia (University of Edinburgh, 
2012). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 

Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 

der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 

2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506765 - am 22.01.2026, 04:06:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Contents
	Introduction
	Latin Europe and Byzantium: Shift of Power
	David Abulafia: The Kingdom of Sicily: From Arab-Norman kingdom to Latin kingdom
	Ralph-Johannes Lilie: Die Auswirkungen der Kreuzzüge auf die Gesellschaft des Byzantinischen Reiches
	Sara Nur Yıldız: Manuel Komnenos Mavrozomes and His Descendants at the Seljuk Court: The Formation of a Christian Seljuk-Komnenian Elite

	Islamic Near East: Policies in Face of the Frankish Presence
	Stefan Leder: Sunni Resurgence, Jihād Discourse and the Impact of the Frankish Presence in the Near East
	Yehoshua Frenkel: Jihād in the Medieval Mediterranean Sea: Naval War and Religious Endowment under the Mamluks
	Reuven Amitai: Dealing with Reality: Early Mamluk Military Policy and the Allocation of Resources

	Frankish Presence in the Near East: Ambivalent Interests and Alliances
	Marie-Luise Favreau-Lilie: Die italienischen Seestädte und die islamische Levante (Syrien, Ägypten) im Zeitalter der Kreuzzüge (11.-13. Jahrhundert)
	Hubert Houben: The Staufen Dynasty and the Teutonic Knights in the Eastern Mediterranean
	Peter Bruns: Franken und Syrer in der Kirchenchronik des Gregor Barhebräus († 1286)
	Peter Herde: The Relations of the Papacy with Mongol and Muslim Rulers in the Late Thirteenth Century

	Europe and the Crusades: Ideologies and Insight
	Georg Gresser: Hagarener, Sarazenen, Mauren, Türken, Moabiter – Wahrnehmung und Wertung der Araber und Muslime in päpstlichen Dokumenten bis zum 12. Jahrhundert
	Maria Vittoria Molinari: Kreuzzugslieder und Kriegswerbung im Minnesang
	Dietrich Lohrmann: Die Rolle Antiochiens bei der Einführung der scientia Arabum in Westeuropa (11.-12. Jh.)

	About the Authors

